

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

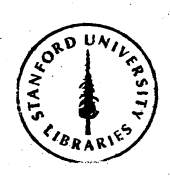
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/





N/85.

Sumtsov, N.F.

OTEPHN NGTOPIN

# ЮЖНО-РУССКИХЪ АПОКРИФИЧЕСКИХЪ

# CRASANIÑ M NTCEND.

Н. Р. Сумцова.

KIBBЪ.

Тип. А. Давиденко, аренд. Л. Штаммомъ, Малая Житом. ул., д. № 4. 1888.



PG3102 S8

Дояволено цензурою. Кіевъ, 5-го ноября 1887 года.

# Очерки исторіи южно-русскихъ апокрифическихъ сказаній и пъсенъ.

## Содержаніе.

Пронивновение апокрифовъ въ южную Русь изъ Византии. Болгарии и Польши черезъ странниковъ-богомольцевъ и литературпые памятники, — Свидътельства объ отреченныхъ книгахъ въ до-монгольской Руси и въ южной Руси XVI-XVIII ст.—Сліяніе апокрифическихъ и религіозно-миоическихъ элементовъ въ галицко-русской царинной пъснъ "Війте, дъвойки".—Хранители и распространители апокрифическихъ сказаній и пісенъ въ южной Россіи.-Южнорусскія апокрифическія сказанія о ветхозавітных лицахъ и событіяхъ: 1) Сотвореніе міра. 2) Происхожденіе демоновъ. 3) Сотвореніе человъка. 4) Адамъ и Ева. 5) Происхожденіе великановъ. 6) Потопъ. 7) Самсовъ. 8) Царь Давидъ. 9) Соломонъ. Южнорусскія апокрифическія сказанія и пісни о пресвятой Богородицъ, о Спасителъ, апостолахъ и святыхъ. 10) Сказавія о происхожденія пр. Дъвы Маріи. 11-12) Благовъщеніе и звъзда пр. Богородицы. 13) Рождество Іисуса Христа. 14) Поклоненіе волхвовъ. 15) Избіеніе младенцевъ. 16) Крещеніе Спасителя. 17) Общеніе Іисуса Христа съ народомъ. 18) О іерействъ Іисуса Христа. 19) Сонъ пр. Богородицы. 20-21) Страданія и крестная смерть Спасителя. 22) Плачъ пр. Богородицы. 23) Происхожденіе перваго храма. 24) О Нерукотворномъ образъ. 25-27) Обходы апостольскіе. Повъсть о панагіи пресв. Богородицы, или сказаніе объ ап. Өомъ. Сказанія объ Іудъ. 28) Притча о богатомъ и Лазарћ. 29) Сказаніе царя Анфилога о святой литургіи. 30) Святый Николай. 31) Святый Георгій. 32) Святая Меланія. 33) Эпистолія о Неділів. 34-35) Сказанія о пятниць и сказанія о 12 пятницахъ. 36-38) Стихи о гръщной душт. Адъ. Рай. 39) Сказанія о Рахманахъ. 40) Исторія о жент Майдонт. 41) Сказанія объ Антихристь. 42) Сказанія о Страшномъ Судь и кончинь міра. 43) Евангелистая пъсня. 44) Апокрифическія молитвы. 45) Апокрифическія сказанія о растеніяхъ и животныхъ. 46) Вопросы и ответы святыхъ отцевъ.--Лополнительныя замѣтки.

Подъ названіемъ апокрифовъ изв'єстенъ общирный отд'яль литературныхъ памятниковъ, построенныхъ на каноническихъ сказа-

ніяхъ ветхозавѣтныхъ, новозавѣтныхъ и на житіяхъ святыхъ, съ примъсью къ библейскимъ сказаніямъ народныхъ преданій и вымысловъ. Въ апокрифическую литературу входятъ сказанія и пъсни. дополняющія и поясняющія библейскіе мотивы съ точки врвнія народной психологіи и частныхъ особенностей народнаго быта. Этолитература безыменная, т. е. безъ указаній на авторовъ и безъ хронологическихъ датъ. Возникнувъ въ древнъйшія времена, преимущественно въ первые въка христіанской эры, апокрифы распространялись по мъръ распространенія христіанства, какъ любимое чтеніе грамотныхъ людей. Они отчасти измінялись въ разныхъ странахъ примънительно къ образу жизни и нравственному характеру народа и переходили въ народную словесность и въ искусство. «Съ литературной точки эрвнія, замічаеть проф. Порфирьевъ, апокрифическія сказанія составляють обширную область богатаго религіознаго эпоса, въ которомъ посреди заблужденій, анахронизмовъ и противоръчій встръчается много замъчательныхъ идей, смёлыхъ и оригинальныхъ мотивовъ, много въ высшей степени трогательныхъ и поэтическихъ картинъ. Потому эти сказанія были всегда любимы, переходили отъ одного народа къ другому, проникали въ искусство и литературу, доставляли, особенно въ древніе и средніе въка, сюжеты для духовной поэзіи, живописи и скульптуры и вообще имъли огромное вліяніе на складъ тъхъ религіозныхъ народныхъ понятій, которыя еще до сихъ поръ существують въ народныхъ массахъ» 1).

Въ южной Руси апокрифы нашли благопріятныя условія для своего развитія и распространенія. Въ до-монгольское время народная жизнь текла по широкому руслу свободы и просвъщенія. Культурное развитіе шло быстро, что обнаружилось преимущественно въ живомъ и дъятельномъ усвоеніи христіанства и въ бле стящемъ развитіи свътской поэзіи. Живое чувство народности сквозить во всъхъ проявленіяхъ древне кіевскаго быта. Суровая аскетическая регламентація жизни, выходившая изъ стънъ кіевопечерскаго монастыря, не могла подавить движенія народной жизни, исполненной свъжихъ, поэтическихъ началъ. Движеніе это было настолько сильно, что проникло въ притворы и на хоры хра

<sup>1)</sup> Порфирьевь, Аповриф. сказ. о ветхозавът. лицахъ, 3—4.

Digitized by GOOGIC

мовъ во фрески и водило перомъ монаховъ-лѣтописцевъ. «Страна, благословенная дарами природы, говоритъ Аристовъ о южной Руси, необыкновенное плодородіе, роскошная растительность, умѣренность и благораствореніе климата развили живое воображеніе, теплоту и мягкость чувства въ душѣ южнаго человѣка, которыя давали силу и способъ представить разсказы въ ясныхъ картинахъ 1).

Апокрифическія сказанія и пов'єрья проникали въ Южную Русь изъ Византіи, Болгаріи, преимущественно въ XI-XV ст., и изъ Польши, преимущественно въ XVI-XVII ст., проникали во 1) путемъ устной передачи отъ грековъ и болгаръ посъщавшихъ Русь, и такой же передачи отъ русскихъ странниковъ-богомольцевъ, ходившихъ въ Константинополь, на Авонъ и въ Палестину, во 2) черезъ вивантійскія сочиненія апологетическія, экзегетическія и историческія, преимущественно черезъ Палеи и Хроники, и черезъ польскія схоластическія пропов'яди и, наконець, въ 3) непосредственно формъ апокрифическихъ книгъ. Въ народной памяти сохранились найболъе апокрифы византійскаго и болгарскаго источниковъ; рукописяхъ сохранились почти исключительно западныя апокрифическія сказанія, проникшія въ Галицію изъ Польши. Передавая апокрифы въ Великороссію, Малороєсія, преимущественно лівобережная, получила нъкоторые апокрифы обратно въ великорусской обработкъ, напримъръ, сказанія и пъсни о 12 пятницахъ.

Въ южной Руси перебывало много грековъ. Изъ 23 митрополитовъ до-монгольскаго періода 17 были несомнѣнно греки; происхожденіе трехъ неизвѣстно и только трое русскіе і), На епископскихъ кафедрахъ по временамъ сидѣли греки. Священники и иноки были отчасти также греки, особенно на первыхъ порахъ. Греки были строителями древнѣйшихъ русскихъ храмовъ. Приходили на Русь изъ Греціи иконописцы и пѣвцы. Греческіе купцы доставляли русскимъ мусію, звонкую монету, металлическую утварь, лѣкарственныя травы, мраморъ, дорогія ткани. Съ возникновеніемъ сильнаго московскаго государства греки стали ѣздить въ Москву за милостыней и по дорогѣ посѣщали Кіевъ. Въ литовской Руси греческіе пришельцы находили болѣе родственную себѣ среду, чѣмъ

¹) Аристовъ, въ "Правосл. Собесъд." 1860 г., I, 392.

<sup>2)</sup> Терновскій, Изученіе византійской исторіи, II, 32.

въ Руси московской. «Въ козацкой земль, писаль Павель алепскій во второй половинь XVII выка, мы чувствовали себа какъ дома, нотому что обитатели той страны любезны и радушны и относились къ намъ, какъ будто земляки» 1). Южная Русь XVI ст. съ благодарностью признала заслуги экзарха Никифора, Кирилла Лукариса и патріарха Өеофана. При всемъ томъ греки, посыщавшіе южную Русь, не могли внести много апокрафическихъ сказаній, въ слыдствіе незнанія или слишкомъ нлохаго знанія русскаго языка.

Совсёмъ противное нужно сказать о приходившихъ на Русь византійских духовных лицах славянскаго происхожденія. Такіе люди, замъчаетъ Ф. А. Терновскій, на половину славяне, на половину греки, т. е. по происхожденію славяне, а по образованію греки, стоя по срединъ между двумя народностями и двумя міросозерцаніями, всего удобнёе могли быть духовными руководителями русскаго народа». Такіе люди, добавимъ мы, могли внести въ Русь много апокрифическихъ скаваній; особенно въ этомъ отношеніи могли многое сдёлать болгарскіе выходцы. Византійская апокрифическая литература получила блестящее развитіе въ Болгаріи въ Х въкъ, потому что попала въ руки богомиловъ. Составляя отрасль манихейства, богомилы, подобно манихеямъ, приняли близкое къ древне-персидскому религіозному дуализму ученіе о двухъ началахъ міра, добромъ Богь и зломъ Сатанавль, причемъ Богь создаль невидимый, духовный міръ, а Сатанаилъ внішнюю природу и тіло человіна. Основателемь богомильской ереси быль болгарскій попъ Богомилъ. Приспособляя св. писаніе къ своему ученію, богумилы прибъгли къ аллегорическимъ толкованіямъ, воспользовались византійскими апокрифами и развили ихъ далже въ приложеніи къ своей сектв. Главнымъ распространителемъ апокрифическихъ сказаній въ Болгаріи, по видимому, быль Богомиль. Въ одномъ славянскомъ слискъ индекса отреченныхъ книгъ сказано, что «творци быша еретическимъ книгамъ въ болгарской земли нопъ Еремей да попъ Богумилъ». Проф. Порфирьевъ Іеремію и Богумила считаетъ за одно лицо, основателя ереси, который носиль имя Іереміи и прозвище Богомила. Пону Іеремін Богомилу въ индексахъ принисмваются апокрифы о древъ крестномъ, о св. Тройцъ, о Христъ, какъ

<sup>&#</sup>x27;) Терновскій, тамъ-же. II, 104.

Его въ попы ставили, какъ Христосъ плугомъ оралъ, какъ Провъ Христа другомъ назвалъ, вопросы Іереміи къ Богородицъ, вопросы и отвъты о томъ, отъ сколькихъ частей созданъ быль Адамъ, лживыя молитвы о трясовицахъ и нежитахъ '). Апокрифы эти не сочинены Іереміей, а передъланы, быть можетъ, приспособлены къ богомильской ереси и пущены въ народное обращеніе въ простой формъ. Нужно думать, что всъ эти апокрифическія сказанія очень рано проникли въ южную Русь, по причинъ живаго общенія русскаго народа съ болгарскимъ въ древнее время.

Богомильская литература проникла въ сербскія земли, преимущественно въ Боснію, и перешла въ сербскія рукописи 2). Нельзя съ достовърностью сказать, какія апокрифическія сказанія проникли въ южную Русь прямо изъ Сербіи и въ то время, какъ вліяніе болгарской апокрифической литературы на южно-русскія религіозныя сказанія и пъсни не подлежить сомньнію, вліяніе сербскихъ варіантовъ апокрифическихъ сказаній именне въ южной Россіи представляется довольно сомнительнымъ.

Мъстныя апокрифическія сказанія, т. е. связанныя съ священными мъстами Палестины, отчасти Константинополя и Анона, были усвоены русскими людьми прямо и непосредственно, во время паломничества въ св. Землю, и разнесены въ устныхъ и отчасти литературныхъ пересказахъ по всей землъ русской. «Многочисленность русскихъ паломниковъ въ Грецію и Палестину, говоритъ Ф. А. Терновскій, въ теченіе всего до-монгольскаго періода находится внъ всякаго сомнънія. Увлекая собою найболье любознательныхъ и предпріимчивыхъ людей, паломничество не только давало матеріалъ для множества устныхъ разсказовъ, но и обогатило скудную русскую письменность нъсколькими паломническими сказаніями и отравилось въ народной поэзіи въ былинахъ о Василіъ Буєлаевъ и о сорока каликахъ со каликою» 3). Какого рода апокрифическія сказанія усваивались русскими паломниками, видно



<sup>1)</sup> Порфирьесь, Апокрифическія сказанія о ветхозав. лицахъ и событіяхъ, стр. 181.

<sup>2)</sup> Петроез, Историч. взглядъ на взаимныя отношенія между сербами и русскими, стр. 11.

<sup>3)</sup> Терновскій, т. II, стр. 8.

изъ «Хожденія» игумена Даніила начала XII стольтія. Описывая св. мъста, Даніилъ въ тоже время сообщаеть о слышанныхъ имъ въ томъ или другомъ мъстъ преданіяхъ. Такъ, описывая церкорь Воскресенія Христова и місто распятія Спасителя, Даніиль говорить о находившейся подъ крестомъ головъ Адама, на которую «сошла вода изъ ребръ Іисуса и омыла грвхи рода человъческаго». Упоминая о столов Давида въ Герусалимв, Даніилъ замвчаеть, что на этомъ столов Давидъ писалъ псалтырь. Упоминая о Капернаумъ, онъ же замъчаетъ, что здъсь надлежитъ родиться антихристу. Даніиль говорить о пещерв, гдв Спаситель научиль учениковь своихъ пъть: «Отче нашъ!» и о другой пещеръ, гдъ жилъ Мельхисидекъ. «Подобныхъ разсказовъ, замъчаетъ И. Я. Порфирьевъ, очень много въ путешествіи Даніила, и при чтеніи ихъ понятно становится, отчего въ древней Руси ходило много въ народъ разныхъ апокрифическихъ сказаній» 1). Какія апокрифическія сказанія выносили русскіе паломники изъ Константинополя, видно изъ путешествія новгородскаго архіепископа Антонія въ концѣ XII в. Антоній говорить, что въ церкви св. Софіи хранились скрижали Моисея, въ церкви св. Михаила крестъ изъ лозы Ноя и палица Моисея. Нельзя сомнівваться, что подобнаго рода религіозно-церковныя преданія заходили въ южную Русь, до-татаръ и послів татаръ, вмъстъ съ другими паломническими разсказами. Дъло это твиъ болве возможное, что южноруссы ходили въ Палестину, въ Цареградъ и на Авонъ въ большомъ числъ, съ цълями преимущественно религіозными, изр'вдка торговыми, и нівкоторые паломники, напримъръ, Іоаннъ Вишенскій, проживали на Авонъ въ теченіи многихъ лътъ.

Изъ переводныхъ византійскихъ сочиненій по обилію апокрифическихъ сказаній найболье выдаются Палеи и Хроники. Палея—особое сочиненіе, представляющее изложеніе ветхозавьтной исторіи съ дополненіями и объясненіями апокрифическаго характера. Различаютъ толковую Палею и Палею историческую, или книгу бытія небеси и земли. Толковая Палея представляетъ изложеніе ветхозавътной исторіи, съ апокрифическими дополненіями и съ полемическими выходками противъ евреевъ. Толковая Палея состав-

<sup>1)</sup> Порфирьев, Исторія рус. словесности, т. І, стр. 320.

лена въ IX-XI вв. и очень рано проникла въ южную Россію. Следы вліянія Пален заметны въ древнемъ летописномъ своде XII в., въ Словъ о законъ и благодати митр. Иларіона и въ Поученіи Владиміра Мономаха. Въ сохранившихся спискахъ Толковой Пален, довольно позднихъ, XIV-XVI вв., находятся апокрифы о сотвореніи міра, паденіи ангеловъ, рав въ Эдемв, Каинв, Авелв, Спов, Ламехв, Энохв, дочеряхъ Адама, потопв, Авраамв, Іосифв, Монсев и Соломонъ, всего 17 апокрифовъ, причемъ одни скаванія представляють цельные апокрифические памятники, а другія-отрывки апокрифическихъ сказаній, вошедшія въ Палею изъ сочиненій Ефрема Сирина, Менодія Патарскаго, Козьмы Индикоилова, византійскихъ хроникъ и Златоструя. Принимая во вниманіе то обстоятельство, что Толковая Палея подвергалась измененіямь и дополненіямь со стороны переписчиковь, нельзя утверждать, что всв извъстныя по позднимъ спискамъ Палеи апокрифическія сказанія находились въ Палев XI—XII вековъ. Такъ, позднейшими вставками считаютъ разсказъ о смерти Адама, сказанія о Соломонъ и нъкоторыя другія 1). Какъ бы то ни было, Толковой Палеъ настолько присущи апокрифическія сказанія, что нельвя сомнъваться въ присутствіи ихъ въ древнійшихъ, исчезнувшихъ спискахъ Палеи и въ переходъ ихъ отсюда въ древне-русскіе литературные памятники и въ народные разсказы.

Историческая Палея отличается отъ Толковой Палеи отсутствіемъ полемики и сжатостью. Сохранившіеся списки исторической Палеи не древни (старъйшій XV—XVI в.); но филологи по особенностямъ языка перевода относятъ переводъ «Книги бытія небеси и земли» по крайней мъръ къ XII въку» 2). Въ исторической Палеъ такъ же много апокрифическихъ сказаній о ветхозавътныхъ лицахъ и событіяхъ, какъ и въ Толковой Палеъ, и отсюда, т. е. изъ «Книги бытія небеси и земли» древняя, до-монгольская Русь также могла черпать апокрифическія сказанія.

Другимъ источникомъ апокрифическихъ сказаній въ древнія времена были византійскія хроники. Изъ византійскихъ хроникъ весьма рано появились въ славянской письменности хроники Іоанна



<sup>1)</sup> Ждановъ, Палея, стр- 12, 13, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же. стр. 25.

Малалы и Георгія Амартола. Въ хроникѣ Малалы находятся апокрифическій сказанія объ Авраамѣ, Мельхиседекѣ и Завѣты 12 патріарховъ 1). Гораздо болѣе апокрифическихъ сказаній въ хроникѣ Георгія Амартола. «Для исторіи ветхозавѣтныхъ апокрифическихъ сказаній, говоритъ И. Я. Порфирьевъ, хроника Амартола имѣетъ особенную важность. Кромѣ множества мелкихъ апокрифическихъ подробностей о разныхъ лицахъ и событіяхъ, здѣсъ помѣщены, между прочимъ, сказанія о еврейской письменности при Сиоѣ и астрономіи при Немвродѣ, о погребеніи Адама въ Іерусалимѣ, о состязаніи Авраама съ египетскими астрологами о судьбѣ, о Мельхиседекѣ, о смерти Моисея, о Соломонѣ и царицѣ Савской» 1). Слѣды хроники Амартола замѣчаются въ древнѣйшихъ памятникахъ русской письменности. Составитель первоначальной лѣтописи уже черпалъ изъ нея свѣдѣнія о брахманахъ и амазонкахъ.

Къ числу древнъйшихъ источниковъ апокрифическихъ сказаній въ южной Россіи принадлежитъ еще Слово Мееодія Патарскаго, на которое ссылается первый нашъ лътописецъ, когда говоритъ о нечистыхъ народахъ, заключенныхъ въ горахъ Александромъ Македонскимъ.

Профессоръ Порфирьевъ говорить, что апокрифическія сказанія въ Россіи «были распространены болье въ передълкахъ, чьмъ въ подлинномъ видь, болье въ извлеченіяхъ и отрывкахъ, чьмъ въ полныхъ сочиненіяхъ, были распространены болье апокрифическія сказанія, возникшія изъ апокрифовъ, чьмъ самые апокрифы» з). Были, повидимому, и цъльныя апокрифическія сказанія, циркулировавшіе отдъльно отъ другихъ литературныхъ памятниковъ. Такого рода апокрифы, цъльные и обособленные, были въ южной Россіи до татарскаго нашествія и въ болье позднее время, въ XIV—XVIII въкахъ. Профессоръ Е. Голубинскій по сохранившимся до настоящаго времени рукописямъ до-монгольскаго періода и по упоминаніямъ въ тогдашнихъ памятникахъ перечисляетъ слъдующіе апокрифы до-монгольскаго періода русской исторіи.

<sup>1)</sup> Порфиресь, Апокриф. сказанія по рукоп. соловец. библ., стр. 18.

<sup>2)</sup> Tamb me, crp. 19.

<sup>3)</sup> Tamb me, crp. 2.

- 1) Сказаніе Агапія, чего ради оставляють роды и домы своя, въ майской Четь-Минеи XII в. московскаго Успенскаго себора.
- 2) Сказаніе Афродитіана о бывшемъ въ Перстій земли чудеси, въ Толстовской рукописи XIII в.
- r) Хожденіе Богородицы по мукамъ въ Тронцкомъ лаврскомъ сборникъ XII в.
- 4) Глубинныя книги, упоминаемыя въ Житін Авраамія Смоленскаго (и, в'вроятно, представлявшія «Вопросы Іоанна Богослова»).
- 5) Видъніе пророка Исаіи въ майской Чегь-Минеи московскаго Успенскаго собора.
  - 6) Афствица патріарха Іакова, переведенная изъ Палеи.
- 7) Паралипоменъ пророка Іеремін, въ майской Четь-Минеи московскаго Успенскаго собора.
- 8) Слово Менодія Патарскаго, упоминаемое древнимъ лѣтописцемъ.
  - 9) Житіе Нафонта и Панкратія, въ Четьи-Минеи XII в.
  - 10) Завъты 12 патріарховъ, переведенные изъ Палеи.

Въроятно, были и другіе апокрифы, древніе списки которыхъ потеряны.

Вращаясь среди низшаго духовенства, грамотных горожанъ и крестьянъ, апокрифы не обращали на себя вниманія выдающихся южнорусскихъ духовныхъ лицъ и, повидимому, не подвергались осужденію и порицанію. Къ тому же общій уровень духовнаго образованія былъ не великъ, и въ южнорусскомъ обществъ почти навърно не было сознанія зловредности отреченныхъ книгъ въ смыслъ строго богословскомъ. Въ Московской Руси болье обращали вниманія на апокрифическія сказанія, потому, что здъсь возсталь противъ апокрифовъ Максимъ Грекъ. Накодившійся подъвліяніемъ Максима Грека князь Андрей Курбскій также отрицательно относился къ апокрифамъ. Когда онъ поселился въ южной Россіи, то обратиль вниманіе на распространенность апокрифовъ въ литовской Руси. Одинъ старецъ прислаль внявю Курбскому для прочтенія апокрифическое евангеліе Никодима. «А повъсть ону, писаль ему въ отвъть Курбскій, прочтохъ... Довольно, мню, четы-

<sup>1)</sup> Голубинскій, Исторія русской церкви, т. І, стр. 757.

ремъ (евангеліямъ); не надобе пятое; во истину ложь есть сіе писаніе и неправда... А се лжеплетеніе и прежде авъ видъхъ польскимъ языкомъ написано... Противлюся лжесловесникомъ, преобразующимся во истовые учители, и пишуть повъсть сопротивъ евангельскимъ словесемъ, и имена своя скрывше, да не обличени будуть, и подписуютъ ихъ на святыхъ имена, да удобно ихъ писаніе пріймется простыми и неучеными... Али не слышаль еси, какову бъду отъ таковыхъ въ литовской земли церковь Божія пріемлеть?... Апостольскія слова превращаются, развращеніе толкують, на святыхъ хулу возлагають... И отъ книгъ русскихъ емлючи словеса развращенныя, отъ Еремеи попа болгарскаго сложены и иныхъ таковыхъ и на Златоустаго имя подписано и на иныхъ святыхъ, яко щиты себъ носять и изъ-за нихъ на законъ Христовъ поруганіи и хулами стрёляють» 1).

Апокрифическая литература долгое время жила исключительно въ рукописяхъ и въ народной памяти. Перепиской апокрифовъ занимались преимущественно духовныя лица, увлекавтіяся поэтическими и моральными мотивами апокрифическихъ сказаній. Священники пользовались ими при составленіи пропов'ядей. По зам'вчанію профессора Ом. Огоновскаго, одной изъ главныхъ причинъ распространенія апокрифовъ было списываніе ихъ на языкъ, близкомъ къ простонародной разговорной рёчи. Въ церковно-археологическомъ музев при кіевской духовной академіи находятся любопытныя южно и западно-русскія рукописи съ апокрифическими сказаніями объ Адамъ, потопъ, двънадцати пятницахъ, встръчаются дожныя молитвы и духовные стихи<sup>2</sup>). Н. Бълозерскій указаль на одинь южно-русскій сборникъ конца XVII ст., или Пледу, составленную въ с. Крупичполъ, борзенск. у. черниг. г., Петромъ Виноградскимъ. Въ этомъ Сборникъ, среди разныхъ статей, находится «Исторія о сотвореніи міра и первыхъ людей» з).

Въ последнее десятилетіе галицко-русскіе ученые, Вахнянинъ, Калужняцкій, Калитовскій, Франко, Ом. Огоновскій во Львове, Перемышле, Дрогобиче въ общественныхъ библіотекахъ и у част-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Билозерскій, Южно-рус. лічтописи, стр. 145.



¹) *Курбскій*, въ "Правосл. Собесѣд." 1863 г., II.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Петровъ, Описаніе рукописей церк.-археол музел. т. II, стр. 351, 355, 407, 409 и др.

ныхъ лицъ нашли несколько любопытныхъ апокрифовъ и издали ихъ. Такъ, Калужняцкій въ 1877 г. указаль на своеобравное «Слово о сотвореніи неба и земли», «Сказаніе царя Анфилога» и ніжоторые другіе любопытные, не вошедшіе въ сборники Пыпина, Тихонравова и Порфирьева апокрифы, сохранившеся въ одномъ рукописномъ Сборникъ свято-опуфріевскаго монастыря. Г. Калитовскій въ 1884 г. издалъ «Матеріалы до словесности апокрифичной», куда вошли весьма важныя въ историко-литературномъ отношеніи апокрифическія сказанія объ Адам'в и Евь, о Благов'вщеніи, звъзд'ь пр. Богородицы, Рождествъ Іисуса Христа, женъ Майдонъ и кончинъ міра. Часть этихъ апокрифовъ, именно апокрифы о Майдонъ. антихристъ, трехъ юношахъ царяхъ и кончинъ міра еще ранъе, въ 1881 г., были изданы Макушевымъ въ сентябрьской книжкъ Журн. минист. народ. просвъщенія. Г. Франко въ № 9 «Зори» 1886 года указалъ на небольшой Дрогобицкій сборникъ апокрифическихъ сказаній конца XVIII ст., заключающій въ себ'в отрывокъ сказанія о томъ, какъ Давидъ писаль псалмы, сказаніе объ Адамъ и Евъ, отрывокъ сказанія о Самсонъ и такъ называемый -Листъ небесный, или Епистолію о недёлё. Профессоръ Ом. Огоновскій въ цервомъ том'в «Исторіи литературы русской» указываеть еще на «Катехизись» 1713 года, изложенный въ формъ вопросовъ ученика и ответовъ учителя, въ роде известнаго Луцидаріуса. Ученикъ спрашиваеть: на чемъ земля стоить? Гдв находится рай? Почему нельзя дойти до рая?-и получаеть соотвётствующіе отвъты отъ учителя. Профессоръ Огоновскій усматриваеть въ галицкихъ апокрифахъ много элементовъ простой разговорной ръчи и полагаеть потому, что апокрифы эти были читаемы не только въ панскихъ дворахъ, но и въ мужицкихъ хатахъ. «Такъ отже, вамѣчаетъ по этому поводу г. Огоновскій, литература апокрифична, що своимъ засновкомъ була неначе заграничною ростыною, розрослась буйно на руській землыци; бувши попереду духовнымъ майномъ самыхъ грамотвевъ, сталась тая литература вельми популярною мъжь людомъ неписьменнимъ, котрій фантастични образы оріентальни змішавь во своимь поетичнымь світоглядомь» 1). Этовамъчание можно распространить на всю русскую народную словесность.

¹) Зоря, 1886 г. № 21, стр. 359.

Изъ соединенія религіозно-політическаго воззрѣнія на природу, древняго, языческаго, внолив народнаго, съ поэтическими мотивами апокрифическихъ сказаній возникли многія религіозно-эпическія сказанія и пѣсни. Среди пѣсенъ послѣдняго разряда встрѣчаются въ высокой степени художественныя. Ограничусь однимъ примѣромъ, именно, превосходной галицко-русской пѣсней о жалобѣ солнца, пѣсней, всецѣло сотканной изъ религіозно-мионческихъ и христіанско-апокрифическихъ элементовъ:

Війте, д'ввойки, Божи в'внойки, Зъ Божои кровци На коруговци!

Ей скаржилося свитло сонейко, Свитло сонейко милому Богу: «Не буду, Боже, рано сходжати, Рано сходжати, свить освичати; Бо зли газдове понаставали: Въ недилю рано дрова рубали, А ми до личка триски прискали»! Свиты, сонейко, ясь есь свитыло, Буду я знати, якъ ихъ карати, На тамтимъ свити, на страшномъ суди.

Війте, дівойки...

Ей скаржилось свитле сонейко,
Свитле сонейко милому Богу:
«Не буду, Боже, рано сходжати,
Рано сходжати, свить освичати,
Бо зли газдыни понаставали:
Въ пятойку рано хусты зваряли,
А ми на лице золу выливали».
«Свиты, сонейко, якъ есь свитыло;
Буду я знати, якъ ихъ карати,
На тамтимъ свити, на страшномъ суди».

Війте, дівойки,...

Ей скаржилося свитле сонейко,
Свитле сонейко милому Богу:
«Не буду, Боже, рано сходжати,

Рано сходжати, свитъ освичати; Бо зли дъвойки понаставали: Въ недилю рано косы чесали. А ми до личка волося метали». «Свити, сонейко, якъ есь свитыло: Буду я знати. якъ ихъ карати, На тамтимъ свити, на страшномъ суди 1).

Обожествленіе солнца и поклоненіе ему нікогда было повсемістно. Съ проникновеніемъ въ славянскіе народы христіанства, внішняя природа мало-по малу стала терять свои божественныя прерогативы, и послідовало то разложеніе религіозно-натуральныхъ понятій, слідствіемъ котораго нынів являются двоевітрные заговоры и чары, суевітрія и предразсудки. Солице изъ положенія самостоятольнаго вышемірнаго и божественнаго существа перешло въ положеніе, подчиненное христіанскому Богу, Спасителю, и въ посліднемъ положеніи еще сохранило за собою многіе народно-поэтическіе образы и мотивы. Въ царинной пітснів «Війте дівойки» солнце представляєтся олицетвореннымъ и въ подчиненіи Богу. При всемъ томъ въ языків, въ поэзін, въ частности въ разсматриваемой нами пітсни, сохранились еще черты солнца, какъ божественной личности.

У индо-европейскихъ народовъ до настоящаго времени въ языкъ сохранились своеобразные обломки древняго обоготворенія солнца. Одинъ народъ сохранилъ одни эпитеты и образы, другой удержалъ другіе эпитеты и образы древняго божественнаго дъда, всевидящаго ока—солнца. Въ скандинавской поэзіи солнце—всемірное пламя, окно небесныхъ пировъ, воздушное пламя, небесный огонь, щитъ облаковъ, радость народамъ 1). Въ новогреческихъ пъсняхъ и сказкахъ встръчаются выраженія: солнце погрузилось (т. е. зашло), солнце воцарилось (зашло, т. е. водворилось въ своемъ дворцъ, на далекомъ западъ, за горами) 2). Въ славянской народной поэзів солнце око (—греч. Геліосъ), колесо, кольцо, ликъ Божій, вънецъ,

<sup>&</sup>lt;sup>т</sup>) Веселовскій, Записви акад. наукъ, т. XXXII, 284.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Головацкій, Гал. и Угор. нар. песни, т. II, стр. 243—244.

<sup>2)</sup> Буслаевъ, Историч. очерки, т. І, стр. 191.

корона, царевна, птица, яйцо <sup>в</sup>). Въ частности, въ малорусской поэзіи и языкѣ «сонце ся въ мори купае; сонце спочило; сонце, видчины виконце: вже мини ни видъ мисяця, ни видъ сонця; сонце праведне; шанувати сонечко святее; сонце грае» <sup>в</sup>). Въ малорусскихъ пѣсняхъ встрѣчаются, между прочимъ, слѣдующія характерныя выраженія о солнцѣ: солнце кружитъ (Голов. II, 768), сонце вечеріе (Чуб. V, 107), сонце праведное (Ант. и Др., I, 230, 242).

Въ пъснъ «Війте, дъвойки» сохранилась глубоко-древняя религіозно-миоическая черта, именно, въ выраженіяхъ пъсни, что люди, работая въ воскресенье, бросаютъ въ лице солнца дрова, золу, волоса. Такое бросаніе въ лице солнца разныхъ предметовъ въ языческой древности было весьма обычно, какъ внъшняя форма жертвоприношенія солнцу. И въ настоящее время монгольскіе шаманы, призывая въ молитвахъ солнце, плескаютъ вверхъ молокомъ, что служитъ жертвоприношеніемъ молока солнцу з). Съ этимъ обыкновеніемъ по значенію тождественъ славянскій обычай плескать виномъ вверхъ на свадьбахъ и обычай поднимать ребенка вверхъ на крестинахъ, причемъ въ послъднемъ обычав обнаруживается символическое посвященіе человъка Богу и призывъ на него высшей благодати.

Въ пъснъ солице не отказывается вполить отъ служения человъчеству; оно только заявляеть, что не будеть рано выходить, и въ этомъ заявлени сквозить глубоко-древняя черга народнаго міровозртвнія. Было время, когда тепло и свёть считались дъломъ личнаго желанія солнца, которое, пользуясь свойственной человтку свободной волей, могло дтиствовать по своему усмотртнію, могло капризничать и сердиться. Такого рода возгртніе на солице скрывается въ глубинт малорусскаго языка, напримтрь, въ обычномъ и въ настоящее время выраженіи: «сонечко рано схопилось», «сонечко довго не заходило». Подобная мысль выразилась въ «Словт о полку Игоревт» въ словахъ «дльго ночь мркнеть, заря свтт запала». Вст эги выраженія и словесныя формулы вышли изъ поэтическаго

<sup>3)</sup> Тэйлоръ, Первобытная культура, II, 341.



<sup>1)</sup> Аванасьев, Поэтич. воззр. слав., т. I—III, въ разн. местахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Номись, Украин. приказки, 2337, 598, 2288, 3770, 8372, 13144.

олицетворенія солца и ночи, олицетворенія настолько художественнаго, что и нов'єйшіє поэты имъ нользуются для художественнаго возд'єйствія на читателей, наприм'єръ, Я. П. Полонскій въ превосходномъ стихотвореніи: «Въ колыбель младенца ночью м'єсяцъ лучъ свой заронилъ.

Такова религіозно-миоическая основа пѣсни «Війте, дѣвойки», и въ эту основу вплетено много апокрифическихъ мотивовъ изъ разныхъ апокрифическихъ сказаній. Начнемъ съ запъва. Нъкоторое недоразумёніе здёсь вызываеть странный мотивь витья вёнковъ изъ Божіей крови на хоругви. Для объясненія этого мотива, внёшнимъ образомъ приставленнаго къ пёсни, нужно принять во вниманіе другія апокрифическія пъсни о крови Спасителя и принять во вниманіе важное значеніе церковной хоругви въ быту малороссіянъ. Есть пъсни о страданіяхъ и крестной смерти Спасителя; въ эгихъ пъсняхъ крови Спасителя приписывается чудо, «де кровця упала, церковь стала». Въроятно, мотивъ приготовленія вънковъ изъ Божіей крови вышелъ отсюда посредствомъ какого нибудь прозанческаго сказанія, не нашедшаго мъста въ печати. Церковная хоругвь вошла въ пъсню потому, что въ Малороссіи и въ Галиціи издавна этотъ церковный предметъ въ употребление въ главныхъ событияхъ семейной жизни, при свадьбахъ и похоронахъ. Такъ, въ некоторыхъ местахъ Малороссіи проводы молодыхъ послѣ вѣнчанія изъ церкви въ домъ свадебнаго веселья совершаются или, по крайней мірь, недавно совершались съ церковной обстановкой: впереди шелъ священникъ съ крестомъ въ рукахъ; за нимъ несли церковные хоругви, ва которыми уже слъдовали молодые съ вънцами на головахъ. Такъ какъ галицкія царинныя півсни поются на Тройцынъ день при обхожденіи полевыхъ пашень, то упоминаемые въ запъвъ вънки относятся къ распространенному во всей Россіи обычаю вить вънки на Тройцынъ день. Такимъ образомъ, и въ этомъ небольшомъ запъвъ религіозно-миоическій обрядъ слился съ церковнообрядовыми и апокрифическими элементами.

Жалоба солнца Богу на людей—мотивъ чисто апокрифическій. Источникъ его «Слово о видѣніи апостола Павла». «Вся бо тварь, говорится въ этомъ словѣ, велѣнію Божію повинуется, токмо человѣци едини преступають заповѣди Божія. Многажды бо солнце

моляшеся Богу, глаголя: Господи Вседержителю, докол'в неправды человъческія терпиши, беззаконія много ихъ; повели, Господи, да ихъ пожгу, да не творять эло. И гласъ бысть ему, глаголя: азъ все вижду и видъ око мое; но терплю ихъ и покаянію подаю время. аще не покаются и пріидуть ко мив, то сужду имъ въ апокрифъ слъдують жалобы мъсяца, звъздъ, моря, ръкъ и земли и на всъ жалобы слъдуеть одинь и тотъ-же отвътъ: «аще не покаются, сужду имъ». Видъніе апостола Павла начинается жалобой солнца Богу на людей, и эта жалоба вошла въ царинную пъсню. Не осталась безъ вліянія жалоба земли, еще болье поэтически изложенная въ апокрифъ; жалоба земли на людскіе гръхи находится, между прочимъ, въ одномъ малорусскомъ прозаическомъ разсказъ. Плачъ вемли встрвчается также въ великорусскихъ духовнымъ стихахъ, преимущественно раскольническихъ. Профессоръ И. Я. Порфирьевъ полагаеть, что этотъ мотивъ вошелъ въ Виденіе ап. Павла изъ апокрифической книги Эноха, гдв указывается на плачъ земли, возвысившей свой голосъ даже до врать неба; но и въ книгъ Эноха плачь вемли едва ли можеть быть признань первоначальнымъ мотивомъ; онъ встръчается еще въ древне-индійскихъ и персидскихъ сказаніяхъ и составляеть, по предположенію г. Порфирьсвященнаго преданія объ осужденіи и проклятіи земли Богомъ за гръхъ перваго человъка 1). Какъ бы то ни было, ближайшимъ источникомъ апокрифическаго плача солнца въ пъснъ «Війте, дівойки» было Видініе ап. Павла, и самый факть существованія этой п'єсни предполагаеть существованіе и популярность апокрифа. Въ сочиненіяхъ южнорусскаго писателя конца шестнадцатаго въка Іоанна Вишенскаго находится одна фраза, указывающая, что въ XVI въкъ Плачъ земли, а, можеть быть и все Видъніе ап. Павла было хорошо изв'єстно южнорусскому народу. Обличая оъ одномъ посланіи южноруссовъ въ упадкі духовной жизни и въ размножении гръховъ, Іоаннъ Вишенскій зъмъчаеть: «ознаймую вамъ, яко земля, по которой ногами вашими ходите и въ ней же въ жизнь сію рожденіемъ произведени есте и нынъ обитаете,

<sup>2)</sup> Памятники старин. рус. литературы, III, 132; Тихоправовь, Памят. отр. литер., II, 40



<sup>1)</sup> Порфирьев, Апокр. сказ. по рукописямъ соловец. библ., 6.

на васъ передъ Господомъ Богомъ плачеть, стогнеть и вопість, просячи Сотворителя, яко да пошлеть серпь смертный, серпь казни погибельной, яко-же древле на содомляны, и всемірного потопу. которымъ бы васъ погубити и искоренити моглъ, изволяючи лепше пуста въ чистотъ стояти, нежели вашимъ безбожествомъ населена и беззаконными дёлы осквернена и запустошена». Не имъя въ печати южнорусскихъ редакцій «Видінія ап. Павла», трудно сказать, насколько близко къ книжному подлиннику выразился Іоаннъ Вишенскій. Нельзя даже сказать съ достов'врностью, пользовался ли Іоаннъ Вишенскій апокрифомъ въ письменной формъ, или онг только припомниль выродившійся изъ Видінія ап. Павла странствующій благочестивый разсказъ или песню о плаче земли. Какъ бы то ни было, апокрифическій мотивъ о плачь земли и солнца въ старинное время быль весьма извъстень, особенно на родинъ Іоанна Вишенскаго, въ Галиціи, и вошель въ южнорусскую письменность и народную поэзію.

Высказанная въ пъснъ «Війте, дъвойки» идея о необходимости почитанія воскреснаго дня и пятницы вытекла изъ апокрифической Епистоліи о недъли и апокрифическаго сказанія о 12 пятницахъ.

Разложеніе религіозно-эпической півсни «Війте дівойки» на составные ея элементы отчасти показало, какъ много религіозно-мионческихъ и церковно-апокрифическихъ мотивовъ можетъ сочетаться въ одной півснів и какъ тівсно и органически сливаются эти разнородные элементы въ силу художественнаго творчества народнаго духа.

Апокрифы прежде всего проникли въ грамотную часть населенія, въ среду духовенства, затѣмъ перешли въ глубь народа путемъ устной передачи. Хранителями и распространителями апокрифическихъ сказаній и пѣсенъ были преимущественно лица духовныя, отчасти козаки, приходившіе въ близкое соприкосновеніе съ духовенствомъ, и затѣмъ уже народные пѣвцы, бандуристы и лирники. «Если, говоритъ О. И. Буслаевъ, просвирни, по свидѣтельству Стоглава, имѣли святотатственное притязаніе на совершеніе какихъ то церковныхъ обрядовъ и тѣмъ самымъ способствовали распространенію невѣжественныхъ суевѣрій, то, съ другой стороны, церковные сторожа и прислужники благотворно дѣйствовали

на развитіе народнаго религіознаго эпоса. Во всякомъ случать и тв и другіе, и просвирни, и пономари заслуживають почетное мъсто въ исторіи народной поэзіи, и какъ Пушкинъ указываль на чистоту русской рычи въ устахъ московскихъ просвиренъ, такъ историкъ литературы съ неменьшимъ уважениемъ долженъ отозваться о поэтическихъ разсказахъ древне-русскихъ пономарей» 1). Замъчаніе это, основательное вообще, въ особенности справедливо въ приложеніи къ украинскимъ церковно-служителямъ. Въ деле развитія и распространенія религіозныхъ сказаній украинскіе церковно-служители достаточно потрудились, въ то время какъ священнослужители потрудились по части составленія религіозно-полемическихъ сочиненій, пропов'єдей и мистерій. Апокрифическія сказанія и религіозныя легенды проникали въ народъ посредствомъ церковныхъ служителей и богомольцевъ странниковъ, въ особенности посредствомъ пономарей, стоявшихъ по своему оощественному положенію между священствомъ и простолюдьемъ. Народные странствующіе півцы и благочестивые странники-богомольцы, толкаясь на церковныхъ папертяхъ и странствуя по монастырямъ, воспринимали религіозныя сказанія и разносили ихъ по всей Украинъ. Въ думъ про Алексъя Попозича находится замъчаніе, что Алексви Поповичъ «по тричи на депь письмо святее бере, та и читае. козакивъ простыхъ на все добре научае» 2). Въ древнее время переходъ воинственнаго козака въ благочестиваго монаха и, обратно, священника или монаха въ воина совершался легко, и та рука, которая проливала кровь, при изменившихся обстоятельствахъ превратной ковацкой жизни, превращалась въ благословляющую десницу. «Межигорскій Дидъ» Стороженка представляеть вірную въ историческомъ отношеніи картинку старика запорожца, переходящаго отъ чтенія евангелія къ пінію воинственной півсни и отъ неумъреннаго употребленія водки въ пріятельскомъ кругу къ горячей молитев. «Винъ литъ пятьдесять бувъ сичовикомъ, бывся съ ордою, та вже якъ сстарився, прінхавъ на байдаку зъ кошовымъ у Межигорья та зробывсь у ченцивъ пасишникомъ... Поки ще не выпье, то було и многи лита спива и... Апостола чита. Якъ же вы-

<sup>1)</sup> Буслает, Асторич. очерки, II, 198.

<sup>2)</sup> Антоновичь и Драюм., Истор. пѣс. малор. нар., I, 183. GOOG

пивъ чарку, другу, то вже годи зъ писанія, заразъ почне писни спивать, балясы точигь, та таке выгадувать, хочь зъ хаты тикай...» Такіе разносторонные богатыри и пройдысьвиты, какъ Алексви Поповичь малорусской думы и Межигорскій дидъ Стороженка, многое видъли и слышали, обо многомъ могли поразсказать, начиная отъ пъсни-думы про землю турецкую, въру бусурманскую, и кончая исполненной благочестія религіозною легендой про містную икону или мъстную церковь. То старина, то и дъяніе, и Стороженко благоразумно назвалъ свой разсказъ про Межигорскаго дида оповиданнемъ бабуси. Тонкій наблюдатель и правдивый разсказчикъ 1. О. Квитка въ повъсти «Огъ тоби и скарбъ» немногими характерными чертами обрасоваль современнаго хранителя религіозныхъ сказаній «дяка». Въ ночь подъ Свът юе Христово Воскресенье народъ собрался въ церкви, «стоять зъ позасвичуваными свичками, хто слуха, а хто и окунивъ ловить слухаючи, якъ славно чита одыяніе поповичь хвылёзопь, що видпросывся зъ бурсы на празныки у село..... Генъ у хуточку зибралися кругь цана Сымейона, на шого таки дяка, та слухають, якъ винъ тамъ шепчучи росказуе, яке то лыхо людямъ буде, якъ народиться Анцыхрысть, та буде православныхъ людей мучиги, а за жыдивъ заступатись и ихъ жаловати: якъ набижать гоги та магоги, мовъ крымська татарва, у тихъ людей, що не шановали духовного чину, та не становили часто обидивъ, та будуть усю худобу отбирати, та нею жыдивъ та цыганивъ надиляти.....» Въ дополнение къ эгой замъгкъ Квитки нужно указать на любопытный галицко-русскій варіантъ евангелистой пъсни духовнаго стиха съ христіански-легендарными вопросами: что одинъ? (единъ Богъ), что два, что три? что четыре? (четыре евангелиста) и проч. т. п. Для насъ въ настоящемъ случав въ этомъ варіантв интересны куплетные запівы:

Дячку, дячку вывченый,
На всё школы выбранный!
Повёджь же намъ, що еденъ а еденъ?
Що я вёмъ, вамъ повёмъ:
Еденъ то самъ Сынъ Божій,
Що надъ нами кралюе
И кралёваць все буде.

Дячку, дячку вывченый, На всё школы выбранный! Повёджь намъ, що два а два? Що я вёмъ, вамъ повёмъ...

и т. д. до девяти включительно (Голов., т. III, стр. 146—147).

Сильное вліяніе церковно-служителей на возникновеніе, развитіе и распрастраненіе народныхъ религіозныхъ сказаній обнаруживается даже въ ихъ языкъ. Г. Купчанко, доставившій буковинскія сказки для извъстнаго сборника: «Малорус. народ. преданія и разсказы», говоритъ: «сказки тъ записаны частью малороссійскимъ, частью церковнымъ языкомъ».

Число извъстныхъ въ печати малорусскихъ апокрифическихъ сказаній и півсень о ветхозавічных в лицахь и событіяхь не велико. Можно думать, что многіе, обращающіеся въ народъ, разсказы и пъсни этого рода не вошли въ сборники Чубинскаго и Драгоманова. Матеріаль, вошедшій въ «Труды этн. ст. экспед.» и въ «Малор, народ, преданія» быль собираемь во время господства миоологической теоріи и отчасти подъ прямымъ ея вліяніемъ. Теорія литературнаго заимствованія обрядовъ, сказаній и п'єсенъ получила въ русской наукъ право гражданства въ послъднія два десятильтія; вліяніе ея на этнографовъ стало обнаруживаться лишь въ последнее время, и то въ слабой степени. Леть тридцать, сорокъ назадъ сказанія объ Адам'в и Ев'в, потоп'в, Самсон'в, Давид'в, Соломонъ не могли привлечь къ себъ такого вниманія этнографовъ и историковъ литературы, какое они привлекають ныив, послв научныхъ изслъдованій Бенфея, В. Гримма, А. Н. Веселовскаго, И. В. Ягича, А. И. Кирпичникова, г. Жданова.

Изъ южно-русскихъ апокрифическихъ сказаній о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ, отмѣченныхъ въ этнографическихъ сборникахъ Чубинскаго, Драгоманова, Кулиша и Новосельскаго, найбольшій научный интересъ представляютъ сказанія о сотвореніи міра и человѣка и сказанія о Самсонѣ. I.

# Сотвореніе міра.

Во всё времена и на всёхъ ступеняхъ культуры человёкъ интересовался вопросомъ о сотвореніи міра, когда, къмъ и какимъ образомъ созданъ внёшній видимый міръ, изъ какого матеріала и въ силу какой причины. Исторія натуралистических религій даеть множеттво разнообразныхъ отвётовъ на эти вопросы со стороны цивилизованныхъ народовъ древняго міра и дикихъ народовъ настоящаго времени. Заслуживаетъ вниманія слідующее сказаніе американскихъ индъйцевъ Чипеваи, по весьма близкому сходству съ апокрифическими сказаніями о сотвореніи міра, обращающимися въ настоящее время среди южнорусскаго и другихъ сродныхъ съ нимъ славянскихъ народовъ. По религозно-мноическимъ представленіямъ Чипеван, первоначально была только вода. Великій духъ Виска приказалъ бобру опуститься въ воду и принести со дна моря немного земли на поверхность. Бобръ опустился, но вемли не досталь. Мускусная мышь (rat musqué) обнаружила большую ловкость и принесла немного тины. Тогда Виска дохнуль на эту тину или иль, и последній разросся до громадныхъ размеровъ. Такимъ образомъ отъ дыханія Виски произошла земля 1). Въ апокрифическихъ книгахъ и современныхъ малорусскихъ народныхъ разсказахъ о сотвореніи міра обнаруживается весьма близкое сходство съ космическимъ миномъ Чипеваи. Мъсто Виски занимаетъ Богъ, мъсто бобра и мыши Сатана или голуби, а въ остальномъ почти полное сходство. Если исключить предположеніе, что апокрифическія сказанія о сотвореніи міра проникли къ Чипеваи чрезъ миссіонеровъ, предположение шаткое, то остается только высказать удивление передъ фактомъ существованія столь сходныхъ сказаній у народовъ, раздъленныхъ громадными пространствами и никогда не входившихъ во взаимныя сношенія.

Оставляя въ сторонъ индійскія преданія о происхожденіи міра изъ Брамы, древне-германскія преданія о происхожденіи міра изъ тъла убитаго Имира, финскія пъсни Калевалы о происхожденіи міра изъ яйца, снесеннаго дикой уткой на кольнъ матери воды

<sup>1)</sup> Reville, Les religions des peuples non civilisés, T. I, CTP. 282.

Ильматаръ, и другія тому подобныя преданія разныхъ народовъ, какъ не имъющія прямого отношенія къ южно-русскимъ народнымъ разсказамъ о сотвореніи міра, мы должны опредълить для уразумънія послъднихъ, во первыхъ, древнія славянскія религіозномиоическія сказанія о началъ міра, во вторыхъ пришедшія на ихъ смъну апокрифическія сказанія о томъ же предметъ и, наконецъ, въ третьихъ формы сочетанія и элементы тъхъ и другихъ въ существующихъ въ настоящее время въ Малороссіи разсказахъ о началъ міра.

Въ настоящее время нельзя определить съ достоверностью, каковы были разсказы у славянь о сотвореніи міра до принятія христіанства, такъ какъ они впоследствіи сильно изменились подъ вдіяніемъ апокрифовъ. Аванасьевъ во 2 т. «Поэтическихъ воззръній славянь на природу» посвятиль цёлую главу преданіямь о сотвореніи міра и человіка, и однако онъ боліве затемниль предметь изследованія, чемъ разъясниль его. Дело въ томъ, что здесь апокрифическія сказанія объясняются съ славяской религіозно-миойческой точки зрвнія, какъ повимаеть ее авторъ, следовательно, предположительной и гадательной. Въ дуалистическомъ противоположеніи Бога и Сатаны апокрифическихъ сказаній Аванасьевъ усмотръль остатокъ върованій въ бога-громовника Перуна и враждебнаго ему демона мрачныхъ тучъ и въ апокрифическомъ созданіи горъ Сатаной славянское представление о змев Горыничв. Вышла путаница разнородныхъ и разноплеменныхъ представленій о міръ. Весьма возможно, что и въ апокрифахъ находятся натуралистическіе миоы; но миоы эти возникли и развились вдали отъ славянства, большею частью на дуалистической основъ древнихъ иранскихъ религій, и болгарскіе богомилы немногое могли къ нимъ добавить изъ сферы собственно болгарскаго народнаго міровоззрѣнія. Въ космогоническихъ апокрифахъ довольно явственно выразился гностико-богомильскій дуализмъ. По сирско-гностическому ученію и по весьма сходному съ нимъ ученію богомиловъ, первоначальное существо Богъ Отецъ создалъ разные чины ангеловъ и архангеловъ. Высшему существу, непостижимому Богу, противоположно элое начало Сатана. Ангелы, духи 7 планеть, сотворили міръ и человъка. Богь вложиль въ него душу. Сатана сотвориль мірь темныхь существъ. Богомилы, принявшіе основные элементы этого гностиче-



скаго и манихейскаго ученія, нѣсколько иначе развили ихъ. Мощный духъ Сатанаилъ за возмущеніе противъ Бога нивверженъ былъ съ высоты небесной. Изъ соревнованія Богу онъ создаль второе небо и вторую землю себѣ и соучастникамъ своего паденія. Онъ создаль тѣло человѣка, но не могъ вложить въ него душу, и, по его просьбѣ, Богъ послаль въ тѣло свое дыханіе. Сатана въ теченіи 5500 лѣтъ враждовалъ съ Богомъ, и наконецъ, Богъ создаль отъ сердца своего великаго ангела Миха, явившагося во плоти въ лицѣ Іисуса Христа. Миха побѣдилъ Сатанаила, отнялъ отъ его имени священное окончаніе илъ и присоединилъ его къ своему первоначальному имени Миха 1).

Изъ различныхъ апокрифовъ о сотвореніи міра на южно-русской почеб наиболбе привился апокрифъ, напечатанный проф. И. Я. Порфирьевымъ по рукописи соловецкой библіотеки 2). Апокрифъ этоть извлечень г. Порфирьевымь изъ одного сборника XVII ст.; здісь можно ограничиться приведеніемь части апокрифа, усвоенной простымъ народомъ въ Малороссіи: «Іоаннъ рече: отъ чего земля сотворена бысть? Василій рече: егда сниде (Богъ) и начя ходити по водъ и узръ на водъ птицу, плаваетъ яко гоголь. И рече Богъ ты кто еси? Птица же рече: азъ есмь богъ? - А азъ кто есмь? Птица же рече: ты богомъ Богъ. Богъ же рече: ты откуду бъ? Птица же рече: отъ вышнихъ. И рече Богь: дай же ми отъ нижнихъ. И понре птица въ море и согна пену, яко илъ и принесе къ Богу, и взя Богъ илъ въ горсть и распространи сюду и овоюду, и бысть земля; и повель Богь изсякнути рыкамь и источникамь, и взя Богь птицу и нарече имя ему Сатанаилъ, и буди ты у мене воевода небеснымъ силамъ, надо всъми старъйшина. И сотвори Богъ потомъ небесныя силы... бъже старъйшина ангеломъ нареченный Сатанаилъ, первый воевода... И помысли себъ Сатана, яко сниду на вемлю и поставлю престоль себъ надъ звъздами и подобень буду Вышнему и да мя славить чинъ мой, еже подо мною. Богъ же видъвъ, яко сице помысли Сатанаиль, и предасть старшинство Михаилу на всёхъ небесныхъ силахъ. И повелъ Богъ Михаилу соврещи противника своего долу и со отступными его силами»...

<sup>1)</sup> Правосл. Собеспоникъ, 1861 г., т. І, стр. 257—258.

<sup>2)</sup> Порфиреев, Анокр. сказ. по рук. солов. библ. С.п б. 1877 г.. стр. 87.

Въ южнорусской Пчель конца XVII ст., описанной отчасти Бъловерскимъ, находится, между прочимъ, Исторія о сотвореніи міра и первыхъ людей, съ такой припиской: «теразъ ново съ полского на русское сполностю переложено року 1640, мъсяца августа 28 дня въ богоспасаемомъ градъ Погребищахъ, а въ сію книгу переведено року 1679 мъсяца іюля 3 въ селъ Камышахъ уъзду Груньскаго» 1). Къ сожальнію, Бъловерскій, имъвшій въ рукахъ эту любопытную рукопись, не указаль на содержаніе «исторіи», и мы можемъ только предположить, что содержаніе этой «исторіи» сходно съ вышеприведеннымъ апокрифомъ.

Повидимому, особымъ апокрифическимъ характеромъ отличается небольшое «Слово о сотвореніи неба и земли», находящееся въ рукописномъ сборникъ львовскаго базиліанскаго монастыря. Въ этомъ Словъ говорится о 4 углахъ земли, 20 воротахъ свъта на востокъ и западъ, 12 путяхъ солнца и мъсяца 2).

Многочисленность и распространенность апокрифовь о сотвореніи міра въ старинное время видна уже изъ того, что въ настоящее время въ народъ есть много разсказовь о сотвореніи міра, большею частью весьма близкихъ къ изданнымъ въ печати апокрифамъ. Большая часть народныхъ разсказовь о сотвореніи міра представляетъ повтореніе апокрифическаго сказанія о томъ же предметь въ «Бесъдъ трехъ святителей». Сравнивая различные варіанты народныхъ сказаній о сотвореніи міра, можно, не дълая длинныхъ выписокъ, намътить слъдующіе основные ихъ мотивы:

Перше не було ни неба, ни земли, була тильки тьма и вода змишана съ землею, такъ неначе кваша, а Богъ литавъ святымъ духомъ по-надъ водою, котора шумила пиною. Отъ разъ Богъ ходыть по води та дыхнувъ на ту пину и сказавъ: нехай буде янголъ» (Чуб. І, 143). Этотъ мотивъ, записанный въ радомысльскомъ уъздъ, чрезвычайно близко подходитъ къ апокрифу. Замъчательная здъсь черта— простонародное объяснение первобытной материи, какъ смъсь воды и земли, и своеобразное сравнение ея съ квашей. Въ другомъ варіантъ, записанномъ въ козелецкомъ у. черниговской губ.. «Богъ литавъ надъ водою, та и побачивъ, що щось плава таке,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Отоновскій, въ "Зоръ" 1886 г., стр. 371.



<sup>1)</sup> Билозерскій, Южно-рус. явтописи, т. І, стр. 145.

мовъ головешка, безъ рукъ и безъ ногъ; а то бувъ Сатанаилъ» (Чуб. П, 359). Въ другихъ варіантахъ разсказъ прямо начинается съ того, что Богъ и Сатанаилъ приступаютъ къ творенію міра, причемъ творитъ собственно Богъ, а Сатанаилъ помогаетъ ему и хитритъ (Драг. 88; Nowos. II, 3). Въ одномъ варіантѣ, несомнѣнно испорченномъ, Богъ и св. ап. Петръ отъ скуки рѣшили создать міръ, и Петръ приглашаетъ на помощь чорта (Чуб. І, 144). Сюда ап. Петръ вошелъ изъ апокрифическихъ сказаній о хожденіи по землѣ Христа и апостоловъ.

Способъ сотворенія земли во всёхъ варіантахъ описанъ одинаково: Богъ посылаетъ Сатанаила на дно моря взять песку (и синяго камня) и приказываетъ ему произнести при этомъ «не я беру, а Богъ бере»; но Сатанаилъ сказалъ «не Богъ бере, а я беру», и не могъ вынести, и только на третій разъ, исполнивъ приказаль ему рости, и такимъ образомъ создана была земля, а изъ синяго камня—небо. Тождественный разсказъ о сотвореніи міра записанъ въ Болгаріи (Драг., 429).

Величина земли объясняется различно: Богъ приказалъ горсти песку разростись (Чуб. I, 144; Драг. 90; Nowos. II, 3; Аван. II, 460). Дополнительная черта: ап. Петръ и Павелъ остановили ростъ земли, а то она и до сихъ поръ росла бы (Драг. 90, Аван. II, 460). Земля выростала по мъръ того, какъ Сатана носилъ спящаго Бога, чтобъ утопить его (Чуб. I, 144, Драг. 90), или тол-калъ Его къ водъ съ цълью утопить (Аван. II, 461).

Съ сказаніями о сотвореніи міра Богомъ при номощи Сатанаила тъсно связанъ разсказь о происхожденіи горъ на земль: Сатанаиль скрыль за губой немного песку, и когда, по повельнію Бога, песокъ сталь рости, то обнаружился рость песка за губой; губу стало распирать; Сатанаиль началь выплевывать его, и гдъ только онъ плеваль, тамъ являлись горы (Чуб. I, 144, Nowos. II, 3, Аван. II, 459). Въ нъкоторыхъ варіантахъ происхожденіе горъ просто объясняется тымъ, что песокъ, когда Богь его съяль, упаль купкою, а гдъ онъ падаль ровно, тамъ стали поля (Чуб. II, 360).

Въ ряду малорусскихъ народныхъ разсказовъ о сотвореніи міра особое мѣсто занимаетъ мисъ о первомъ вѣкѣ творенія въ Запискахъ о южной Руси П. А. Кулиша II, 31—32. Всѣ разска-

зы, напечатанные у Чубинскаго, Драгоманова, Новосельскаго, Аоанасьева и въ «Основъ несомнънно построены на апокрифахъ тностико-богумильскаго происхожденія. Въ короткомъ и темномъ народновъ разсказъ о первомъ въкъ творенія, записанномъ г. Кулишемъ, повидимому, сохранились обломки древне-славянскаго космогоническаго мина, именно два обломка: объ участій въ созданіи міра мыши и воробья и о происхожденіи міра изъ яйца: «Колысьто, ще за первого вику, за старихъ людей, мыша та горобець та засіяли просо. Якъ пожали воны просо, то почали дилытьця, та и не помирились. Ось стали бытьця и стала збиратыця усяка птыця и всякіи звири. Якъ стали бытьця, якъ стали бытьця, то птыця и подужала звиривъ. Да хочъ подужала, а таки и сама побилася. Тилько одна птыця вынялась, що добила усихъ звиривъ. Уже и та птыпа вморилася да и сила на такому высокому дереви»! Мимо дерева проходиль мужикъ. Онъ накормиль птицу, отдавъ ей своего быка, и отнесъ ее въ лесъ, где она жила. Въ благодарность за такую услугу птица «вынесла ему царствечко въ золотому яечку... А винъ и розчинивъ его посередъ шляху: ажъ тутъ видтиль ярмарокъ такій, що Боже храни»! Насилу мужикъ собраль его и закрыль яйцо. На вопросъ слушателя, откуда же потомъ взялись звъри, разскащикъ добавилъ: «Се жъ уже на другій викъ повернуло, то Богъ тогди и людей и всячину намноживъ». Въ религізномионческихъ сказаніяхъ и повёрьяхъ разныхъ народобъ мышь и яйцо играють важную роль; ранве мы уже замётили, что мышь участвуеть въ міросозданіи въ космогоническихъ минахъ американскихъ индъйцевъ, а яйцо является источникомъ міра въ финскихъ минахъ Калевалы. Чехи считаютъ мышь созданіемъ чорта. По другому чешскому повърью, полевыя мыши ниспадають въ началъ весны съ мъсяца (съ неба) или зарождаются отъ дождя, выпадающаго на Петровъ день. Въ русскихъ сказкахъ мыши принадлежать къ хозяйству Яги, приносять детямь зубы и причиняють людямъ смерть.

Апокрифическій сказанія о созданій міра Богомъ и Сатанаиломъ настолько были популярны въ южной Россіи, особенно въ Галиціи, что проникли въ народную поэзію, и возникли народныя апокрифическія п'всни. Такъ, въ одной галицко-русской колядк'в говорится, что въ начал'в св'ета не было ни неба, ни земли, но



синее море. Среди моря стоит вворъ; на немъ три голубя; они совътуются, какъ міръ сотворить, и приходять къ такому заключенію:

Та спустымося на дно до моря,
Та достанемо дрибного писку.
Дрибный писочокъ посіемо мы.
То намъ ся стане чорна землыця;
Та достанемо золотый камень,
Золотый камень посіемо мы.
То намъ ся стане ясне небойко,
Ясне небойко, свитле сонейко,
Свитло сонейко, ясенъ мъсячикъ,
Ясенъ мъсячикъ, ясна зирныця,
Ясна зирныця, дрибни звиздойки.

(Голов., т. II, стр. 5; Kolberg, т. I, стр. 348).

Варіанты незначительны: два дуба емѣсто явора, два голубя вмѣсто трехъ, причемъ цифра два ближе подходить къ тѣмъ апокрифическимъ сказаніямъ, въ которыхъ творцами земли являются плавающіе по морю два гоголя (Богъ и Сатанаилъ); синій камень вмѣсто золотого, причемъ изъ синяго камня создается синее небо (Аванас., т. II, стр. 466). Въ нѣкоторыхъ галицко-русскихъ колядкахъ говорится, что Господь и ап. Петръ купались въ криницѣ, возникшей изъ капли росы, и заспорили о томъ, что больше, земля или небо. Господь сказалъ, что земля; ап. Петръ сказалъ, что небо. Господь приказалъ ангеламъ измѣрить небо и землю; большей оказалась земля:

Чимъ небо меньше? Всюды ривненьке, Всюды ривненьке та звиздяненьке. Чимъ земля бильше? Горы и долины, Горы и долины, та и полонины.

(Голов., т, II, стр. 32; Чуб. т. III, стр. 307).

Введеніе ап. Петра въ апокрифическія сказанія о сотвореніи міра внесло въ послъднія нъкоторыя измъненія. Еще болъе подверглись измъненію апокрифическія пъсни о міросозданіи, вслъдствіе проникновенія въ нихъ ап. Петра, какъ видно изъ слъдующей колядки:

Якъ то було спрежде вика Зачатье свита: Выгравало синее море. На синёму морю Стояло три яворы, На тихъ яворахъ Три крислечки. На першому крисли Самъ Господь седыть, На другимъ крисли Святый Петро: На третимъ крисли Святый Павло. Рече Господь до св. Петра: «Пурни, Петре, на дно въ море; Достань, Петре, жовтого писку, Та посій по всему свиту, Сотвори, Петре, небо и землю, Небо зъ звиздами, Землю съ квитами. Петро пурнувъ и дна не доставъ, И писку не взявъ. И свита не сіявъ...

Затемъ Господь предлагаеть ап. Павлу опуститься на дно морское и достать песку; но и ап. Павель не могъ достать дна. Тогда опустился Господь на дно морское, досталь песку, посёнль его и сотвориль такимъ образомъ небо и землю, небо со звёздами, землю съ цвётами (Nowos., Lud., т. I, стр. 103—104). Въ этой колядке Сатанаилъ совсёмъ не участвуетъ въ сотворении міра, и та роль, которая принадлежить ему по апокрифамъ, перешла на св. ап. Петра и Павла, причемъ апостолы свободны отъ хитрости и недоброжелательства Сатаны апокрифовъ.

2.

# Происхождение чертей.

Какъ въ апокрифакъ, такъ и въ народныхъ сказкахъ происжожденіе чертей тъсно связывается съ преданіемъ о сотворенім міра Богомъ и Сатанаиломъ и непосредственно пріурочивается къ демонической личности павшаго Сатанаила. Въ апокрифахъ о сотвореніи міра Сатана, побъжденный архангеломъ Михаиломъ, «прошибе землю и ста на безднѣ подъ землею, и ина его сила съ нимъ, иная же сила оста на земли, и претворишася въ бѣсы и прельщаютъ человѣки; иная же сила не допаде до земли и летають по воздуху, и тѣ претворяются въ ангелы и прельщають людей; не таци же сутъ бѣсы, яко ихъ пишутъ, черни, огнеомраченіи суть» 1)...

Южно-русскіе писатели XVII ст. хорошо знали этоть апокрифическій разсказь о происхожденіи подземныхь, земныхь и воздушныхь демоновь и даже вносили его въ свои сочиненія, что усиливало популярность этого апокрифическаго сказанія. Такъ, Іоанникій Галятовскій въ сочиненіи «Души людей умерлыхь» 1687 г. замізчаеть: «на повітрів полно есть злыхь духовь, которые съ нами войну точать, до грізка насъ приводять и души людскія задерживають». По мнівнію Галятовскаго, святые въ воздухів борятся съ чертями за душу умершаго.

Апокрифическія сказанія о злыхъ духахъ, проникнувъ въ простой народъ, вошли въ связь съ древне-славянскими народными повърьями о домовыхъ, лъшихъ и русалкахъ. Когда Богъ низвергнулъ непокорныхъ ангеловъ, говорять малороссіяне, они летъли въ пропасть ада сорокъ дней и сорокъ ночей. Непокорные ангелы падали, какъ дождь. На какомъ мъстъ демонъ вспомнилъ о Богъ, тамъ онъ и остановился, и оставаться ему тамъ до страшнаго суда. Оттого произошли черти водяные, лъсные, болотные. Если кто нибудь поставитъ хату на томъ мъстъ, гдъ находитси павшій ангелъ, то послъдній обращается въ домоваго духа. Если онъ полюбитъ хозяина, то послъдній во всемъ будетъ находить удачу и счастье. Въ противномъ случать онъ причиняетъ хозяину разныя безпокойства и непріятности 2).

Другія простонародныя объясненія происхожденія чертей также вышли изъ апокрифическихъ сказаній. Такъ, говорять, черти созданы Сатаной такимъ образомъ: а) Сатана умываль руки и трясъ

<sup>1)</sup> Порфирьеев, Апокриф. сказанія по рукоп. солов. библ., 89.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Novosielski, Lud ukraiński, т. I, стр. 73—74, т. II, стр. 3—4; Чубинскій, т. I, стр. 191; Драгоманова, стр. 91.

ими позади себя; изъ каждой капли выходилъ чортъ (Чуб., т. I, стр. 191); б) Сатана въ моръ плескалъ воду отъ себя, и изъ волны выходили черти (Драг., стр. 42); в) черти созданы Сатаной изъ камней.

Варіанть а получиль м'встную, украинскую окраску: «Оттакъ и теперь жиды роблять. Жидъ, пся вира, ни за що не обитре рукъ по христіански, а неприминно стрепне перше на выдворотъ мокрыми руками» (Драг., стр. 91).

Разсказы о продълкахъ чертей вышли изъ разныхъ источниковъ: миоическихъ, апокрифическихъ и литературно-повъяствовательныхъ. Въ сказкахъ и повърьяхъ о чертяхъ преобладаетъ миоическая основа, въ легендахъ и живописныхъ изображеніяхъ демоновъ—апокрифическая, а въ драматическихъ интермедіяхъ—западно-европейская повъяствовательная.

3.

### Сотвореніе человтка.

Вопросъ о сотвореніи человіна всегда представляль большой интересъ, и натуральныя политеистическія религіи представляютъ весьма разнообравные отвъты. Многіе дикіе народы южной Африки и Америки, готтентоты, бушмены, патагонцы, върять, что люди первоначально жили въ глубипъ земли и потомъ вышли оттуда. Въ этомъ преданіи можно видеть воспоминаніе о жизни въ пещерахъ. Весьма распространено также повърье о происхождении перваго человъка изъ дерева 1). Арійскія сказанія о происхожденіи человъка разсматривають человъка, какъ микрокосмъ, малый міръ, происшедшій изъ великаго внѣшняго міра, макрокосма. Греки производили родъ человъческій отъ камней, брошенныхъ Пирой посль потопа. Индійскіе мины производять глаза человыка отъ солнца, волосы отъ растенія, кости отъ камня, кровь отъ воды 3). Подобнаго рода представленія о созданіи перваго человъка и составъ человъческаго тъла были свойственны также древнимъ славянамъ, и до сихъ поръ сохранились въ великорусскихъ и малорусскихъ народныхъ пъсняхъ и разскавахъ. «Космогоническое

<sup>2)</sup> Reville, Les religions des peuples non civilesés, T. I, CTP. 144, 394.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Буслаевъ, Историч. очерки, т. I, стр. 143.

преданіе о сотвореніи человіка, говорить О. И. Буслаевь, не только своеземно у насъ, но и являеть замъчательное дополнение къ преданіямъ прочихъ народовъ. Мало того, оно такъ вкоренилось въ народныя върованія, что еще досель живеть въ русскихъ суевъріяхъ, и именно какъ догматъ въ расколъ духоборцевъ. Вотъ ихъ ученіе о происхожденіи человъка: человъкъ создань изъ земли, а Богъ вдунулъ въ него дыханіе жизни. Они говорять, что тело въ человъкъ отъ земли, кости отъ камня, жилы отъ кореня, кровь отъ воды, волосы отъ травы, мысль отъ вътра, благодать отъ облака. Это замъчательное суевъріе важно потому, что служить дополненіемъ къ Голубиной книгв и совершенно согласуется съ нъмецкими и другими древнъйшими преданіями» 1). Индо-европейское преданіе о сотвореніи человіка изъ разныхъ частей вившней природы проникло и въ апокрифическое сказаніе «Како сотвори Богъ Адама», напечатанное А. Н. Пыйннымъ по рукописи XVII в.: Богъ.., «вземъ горсть земли отъ осьми частей: отъ вемли тело, отъ камени кость, отъ моря кровь, отъ солнця очи, отъ облака мысли» з)...

- Обращающіеся въ малорусскомъ народів разсказы о сотвореніи перваго человъка носятъ на себъ слъды апокрифическаго сказанія. столь же дуалистическаго по противоположенію Бога и Сатаны. какъ и сказанія о сотвореніи міра. Насколько народные разсказы о сотвореніи перваго человіна близко подходять къ апокрифическому сказанію о сотвореніи Адама, можно уб'єдиться изъ сравненія ихъ главныхъ мотивовъ. Такъ, въ ушицкомъ убодъ говорять, что Сатана слепиль человека изъ глины, а Богъ одухотвориль его. Сатана оплеваль человъка; отъ этого человъкъ теперь плюетъ и кашляеть. Въ луцкомъ уёздё добавляють, что Сатана оплеваль человъка изъ зависти къ его красотъ, а Богъ, чтобы не пачкать рукъ о чортову слюну, вложилъ ее во внутренность человѣка, и съ тъхъ поръ человъкъ ее выплевываеть и все не можеть вполнъ выплевать. Въ каневскомъ убздъ записанъ разсказъ, что Богъ перваго мужчину сдълалъ изъ земли, а женщину изъ тъста и приказалъ арх. Михаилу стеречь ихъ; но арх. Михаилъ не былъ достаточно остороженъ, и собака събла женщину. Богъ тогда сдб-

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 147.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пыпинь, Памят. стар. рус. литер., т. III, стр. 12.

лаль другую женщину изъ ребра Адама. Въ радомысльскомъ ублядъ этотъ разсказъ варьируется такимъ образомъ, что Богъ сначала сдълаль Адама изъ тъста и поставиль на солнце сущиться; но когда пробътавшая собака его събла, то Богъ слъпилъ перваго человъка изъ глины, далъ ему роговое тъло и вдунулъ въ него ангельскую душу. Богъ создаль для Адама жену сначала изъ цвътовъ, но Адамъ отказался отъ нея. Тогда Богъ создалъ изъ ребра Адама Еву, и Ева понравилась Адаму. Созданную изъ цвътовъ женщину Богъ посладъ на небо и опредёдилъ сдёлаться ей впоследствіи Матерью Спасителя 1). Въ апокрифическомъ сказаніи «Како сотвори Богъ Адама», говорится: «и поиде Господь Богъ очи имати отъ солнца, и остави Адама единаго лежаща на земли, пріиде-же окаянный Сатана къ Адаму и измаза его каломъ, и тиною, и возгрями. И пріиде Господь къ Адаму.... снемъ съ него пакости Сатанины, и въ томъ сотвори Господь собаку, и смесивъ со Адамовыми слезами и теслою (остатки глины, опилки ?), очисти его, яко зерцало отъ всъхъ сквернъ и постави собаку, и повелъ стрещи Адама, и самъ Господь отыде въ горній Іерусалимъ по дыханіе Адамово. И прінде вторые Сотона и восхотв на Адама напустити злую скверну..... Собака начала зло лаяти на дьявола. Окаянный же Сотона вземъ древо и истыка всего человъка Адама, и сотвори ему въ немъ 70 недуговъ. И пріиде Іисусъ изъ горнего Іерусалима и видъ Адама древомъ исколота и милосердова о немъ.... И отгна Господь дьявола.... и обороти вся недуги въ него» 2).

4.

## Адамъ и Ева.

Малорусскія народныя сказанія объ Адамѣ и Евѣ представляють, во первыхь, тоть интересь, что отвѣчають всѣмъ главнымъ апокрифамъ о прародителяхъ, и во вторыхъ, настолько распространены, что перешли даже въ народныя пѣсни.

<sup>1)</sup> Чубинскій, т. І, стр. 145—146; Novosielski, т. ІІ, стр. 5, 9. По древнимъ еврейскимъ сказаніямъ первая жена Адама Лилита была создана изъ земли; она была сильна, не захотъла повиноваться Адаму и ушла отъ него (Порф., Апокр, стр. 38).

<sup>1)</sup> Hununs, Hann. ctap- pyc. surep., T. III, ctp. 13 itized by GOOGLE

Въ Малороссіи встрѣчаются разсказы о грѣхопаденіи Адама, о томъ, какъ онъ обрабатывалъ землю, о рукописаніи, данномъ Адамомъ Сатанѣ и о смерти Адама.

1

ά:<u>.</u> Σ:

:

1

Народные разсказы о грфхопаденіи прародителей заключають въ себъ весьма немногія отклоненія отъ библейскаго сказанія о томъ-же предметъ. Сатана искусилъ Еву, потому что она была очень красива, и Сатана въ нее влюбился. Въ связи съ этимъ мотивомъ стоить другой: Ева не знала, какимъ образомъ она можетъ породить людей. Сатана ей показаль, и оть плотской связи Сатаны съ Евой родился Каинъ (Чуб., І, 146, 147). Съ гръхопаденіемъ связывается потеря прародителями роговаго тела и замена его настоящимъ человъческимъ тъломъ, причемъ отъ прежняго тъла остались только ногти (Nowos., II, 152; Чуб. I, 146). Далъе народъ добавляетъ, что остриженные ногти не должно бросать на вемлю, потому что изъ нихъ дьяволъ шьетъ себъ шапку-невидимку. Когда онъ надъваеть эту шапку, богь не можеть попасть въ него молніей. Здісь уже примішань немного мионческій элементь. Вполні миоическій характерь имфеть повфрье, что остриженные ногти нужно сохранять, чтобы послё смерти вскарабкаться на высокую гору рая, повърье встръчающееся у славянъ и литовцевъ и вошедшее аъ Талмудъ и Эдду (Now. II, 153).

О началѣ земледѣлія въ народныхъ апокрифическихъ сказаніяхъ говорится, что ангелъ во время изгнанія прародителей изъ рая Адаму далъ горсть жита и Евѣ горсть конопляннаго сѣмени (Чуб. І, 146). Адамъ вспахалъ поле, но Сатана вскопанное перевернулъ вверхъ травою, и такъ дѣлалъ до тѣхъ поръ, пока Адамъ не надумался сказать «Помогай, Боже!» (Драг. 92). Въ варіантѣ этого сказанія, указывающемъ на древній способъ земледѣлія посредствомъ корчевки лѣса, говорится, что Адамъ вырывалъ деревья съ корнями, а Сатана потомъ ихъ снова укрѣплялъ въ землѣ, пока Адамъ не сказалъ «Помогай, Боже!» (Nowos. II, 8). Засѣявъ поле, Адамъ запрегся въ борону и сталъ волочить, а чертъ сѣлъ на боронѣ, и Адаму было очень тяжело волочить борону. Замѣтивъ эту продѣлку дьявола, Богъ послалъ на землю ангела. Ангелъ накинулъ на черта оброть и обратилъ его въ коня. Тогда Адамъ запрегъ его въ борону (Драг., 93). Однажды, дьяволъ предложилъ Адаму заключить договоръ, по которому живые люди должны принадлежать Адаму, а умершіе дьяволу. Не обдумавши предложенія дьявола, Адамъ согласился и росписался своею кровью, взятой изъ мизинца. Дьяволъ отнесъ этотъ документъ на р. Іорданъ, вложилъ его въ камень, задёлалъ отверстіе и положилъ камень на дно рёки. Когда Спаситель вступилъ въ воды р. Іордана, то камень этотъ всплылъ на верхъ; предполагается при этомъ, что и договоръ былъ уничтоженъ (Nowos., II, 8—9),

Адамъ передъ смертью послалъ своего сына (имя не названо) въ рай за золотымъ яблокомъ, но сынъ вмъсто золотаго яблока принесъ изъ рая тотъ прутъ, которымъ Адамъ былъ выгнанъ изъ рая. Адамъ велълъ сдълать изъ него три вънка на голову, которые облегчили голову Адама отъ боли. При всемъ томъ Адамъ умеръ и былъ похороненъ вмъстъ съ вънками, изъ которыхъ выросло три дерева: кипарисъ, кедръ и треблаженное древо. Изъ послъдняго былъ сдъланъ крестъ для распятія Спасителя (Драг., 94).

Апокрифы объ Адамъ и Евъ составляютъ особый довольно обширный цикль. Они встречаются въ рукописяхъ или отдельно, въ разныхъ сборникахъ, или же вставлены въ Палеи. По предположенію Тишендорфа, въ первые въка христіанства была обширная книга объ Адамъ и Евъ 1), и сохранившеся въ рукописяхъ греческіе и славянскіе апокрафы можно считать ея крупнымя обломками. Славяніскіе апокрифы объ Адам'в и Ев'в напечатаны въ сборникахъ памятниковъ отреченной литературы гг. Пыпина, Порфирьева и Тихонравова, причемъ лучшія редакціи пом'ящены въ сборникъ г. Тихонравова. Малорусскія народныя апокрифическія сказанія о гріхопаденіи прародителей, о роговомъ ихъ тіль, вообще малочисленныя и отрывочныя, не встречаются въ апокрифахъ, и въ этихъ сказаніяхъ, въроятно, преобладаетъ мъстное, южно русское измышленіе. За то всё другія малорусскія народныя сказанія объ Адамъ и Евъ, именно, сказаніе о томъ, какъ Адамъ оралъ вемлю, сказаніе о рукописаніи Адама и сказаніе о его смерти, всецьло построены на апокрифахъ, нынь извъстныхъ уже въ печати.

<sup>1)</sup> Порфиреев, Апокр. сказ. по солов. рукоп., стр. 24, 35.

Въ апокрифахъ прародители, вскоръ послъ изгнанія ихъ изъ рая, стали ощущать голодъ. Они обощли всю землю и нашли только чволъ (?) и траву сельную. Адамъ и Ева стали молиться, и Богъ послалъ кт нимъ архангела Іоиля съ седьмой частью рая и архангела Михаила съ пшеницей и медомъ. Архангелъ Михаилъ научилъ Адама и Еву ручному дълу. Богъ выгналъ изъ рая всъхъ звърей и отдалъ ихъ Адаму. Адамъ взялъ воловъ и началъ оратъ землю; но тутъ явился дьяволъ, и сталъ ему препятствовать, говоря, что земля принадлежитъ ему, дьяволу. Кончилось тъмъ, что дъяволь взялъ съ Адама рукописаніе, въ силу котораго дъяволъ получилъ право собственности на души людей 1).

Сказаніе о рукописаніи въ апокрифическихъ спискахъ излагается различно. По однимъ спискамъ представляется, что Адамъ далъ дъяволу рукописаніе потому, что безъ него дьяволъ не позволялъ пахать землю; по другимъ сказаніямъ Адамъ, испуганный темнотою въ первую ночь, думалъ, что онъ навсегда лишился свъта и далъ дьяволу рукописаніе за то, что онъ объщалъ возвратить свътъ, и по третьимъ—потому, что дьяволъ снялъ съ Каина 12 зміиныхъ головъ. Подробности объ Адамъ земледъльцъ и его рукописаніи не встръчаются въ греческомъ текстъ, а только въ славянскихъ рукописяхъ 2).

Въ греческихъ и славянскихъ рукописяхъ сохранился разсказъ о путешествіи Сиеа въ рай, по греческимъ рукописямъ, за елеемъ милосердія для умиравшаго Адама, а по славянскимъ рукописямъ за вътвью райскаго дерева, изъ которой Адамъ сдълалъ вънецъ и возложилъ себъ на голову. Эта подробность излагается въ апокрифическомъ сказаніи о древъ крестномъ, входящемъ въ разрядъ новозавътныхъ апокрифовъ о страданіи и крестной смерти Спасителя. И въ апокрифахъ находится указаніе, что Сиеъ принесъ Адаму три прута отъ певги, кедра и кипариса з). Въ малорусскомъ народномъ разсказъ упомянуты кедръ и кипарисъ, а вмъсто певги (пихта, Abies Sibirica) явилось треблаженное дерево.

Малорусскихъ пъсенъ объ Адамъ и Евъ немного; у великоруссовъ горавдо болъе пъсенъ этого рода. Большая часть велико-

<sup>1)</sup> Тихоправовъ, Памятники отреч. рус. литер., т. І, стр. 3, 12.

<sup>2)</sup> Порфирьет, Анокр. сказ. по солов. рукоп., стр. 40 и 41.

<sup>3)</sup> Тихоправовъ, т. I, стр. 9; Порфирьевъ, Апокр. сказ. по солов. рук., стр. 38.

Digitized by

рускихъ пъсенъ объ Адамъ составлена раскольниками. Мы имъемъ подъ руками иять малорусскихъ варіантовъ плача Адама: одинъ въ старинномъ Казань на Богоявление Господне 1) въ литературной обработкъ; другой, вполнъ простонародный и довольно содержательный, въ «Трудахъ» Чубинскаго (т. I, стр. 147); третій, также народный, но весьма слабый и безцевтный, въ рукописномъ Сборникъ малорусскихъ пъсенъ г. Манжуры, принадлежащемъ харьковскому Историко-Филологическому Обществу, и два варіанта въ 6 выпускъ «Калъкъ перехожихъ». Одинъ изъ послъднихъ двухъ варіантовъ передается почти вполн' литературнымъ русскимъ явыкомъ, и только по отдъльнымъ фразамъ, въ родъ «Сличная Украина», можно догадаться о малорусскомъ происхожденіи духовнаго стиха. Содержаніе этого варіанта 2) совершенно пустое. Гораздо содержательные другой варіанть, записанный П. В. Кирыевскимь неизвъстно когда и гдъ, въроятно, въ съверныхъ частяхъ Малороссіи, гдв народная рвчь представляеть некоторыя особенности бълорусскаго говора. Содержаніе этого духовнаго стиха въ короткихъ словахъ состоитъ въ следующемъ: Адамъ, узнавъ о грехопаденіи Евы, расплакался передъ Богомъ и просиль Бога позволить ему посмотръть рай и послушать ангельскаго гласу. Господь повелёль сиятому Петру-Павле (одно лицо) отомкнуть рай волотыми ключами и впустить туда Адама. Адамъ вошель въ рай со свъчами въ рукахъ и со слезами на глазахъ. Здъсь онъ увидъль свой гробъ и просиль его принять тело его, какъ мать принимаетъ дитя. Авраамъ, заметивъ Адама въ раю, сказалъ ему, что не его дело ходить по раю, а его дело пойти на Сіонскую гору, гдъ ему покажутъ «чернокнижныя книги, житія и бытія». Адамъ пошель на Сіонскую гору. Затімь слідуеть окончаніе духовнаго стиха, повидимому, заимствованное изъ малорусскихъ колядокъ или точные колядочныхъ пожеланій:

> А споемъ мы псальмы Святому Адаму, Ой на честь, на хвалу, Всему дому состояня, А хозяину на здоровье!



<sup>· 1)</sup> Калитовскій, Рус. литер. апокриф., стр. 25—27.

<sup>2)</sup> Кальки перехожіе, т. VI, 261.

Духовный стихъ объ Адамѣ и Евѣ, помѣщенный въ «Трудахъ» Чубинскаго 1), отличается вполнѣ малорусскимъ языкомъ и бливостью къ апокрифическому сказанію объ Адамѣ вемледѣльцѣ:

.... Зачавъ Адамъ розмышлять, Якъ бы намъ хлиба достать. Укопать я не вмію, И не знаю, що посію, Бо не маю чого. Янголъ къ ёму явився: Иди, Адаме, поучися, Визьми заступъ та нагнися, Копай землю, потрудися...

О дѣтяхъ Адама и Евы малорусская словесность почти умалчиваетъ: Въ одной проповѣди Антонія Радивиловскаго находится краткая замѣтка о великанѣ Сиоѣ. По народному повѣрью, на мѣсяцѣ отразилось убіеніе Авеля Каиномъ: «Каинъ Авеля на вильцахъ держе».

5.

## Происхождение великановъ.

Разсказы о великанахъ встръчаются у многихъ народовъ въ разнообразныхъ варіантахъ. Подвести ихъ подъ одно объясненіе невозможно. Въ народныхъ сказкахъ и преданіяхъ встръчаются рядомъ великаны различнаго происхожденія. Одни разсказы о великанахъ произошли отъ олицетворенія темной массы тучъ, заволакивающихъ небо, и олицетворенія громовыхъ ударовъ, вихрей, мятелей и вьюгъ. Это—великаны миеическіе. Въ народныхъ сказкахъ выступаютъ преимущественно миеическіе великаны. Другіе великаны имъютъ происхожденіе геологическое. Въ горахъ, въ обломкахъ скалъ, въ большихъ камняхъ фантазія древняго человъка усматривала дъло рукъ великановъ. Послъдняго рода великаны возникали преимущественно въ гористыхъ странахъ. Нъкоторые разсказы о великанахъ имъютъ палеонтологическую основу. Находя въ вемлъ огромныя кости вымершихъ животныхъ, люди стараго

<sup>1)</sup> Чубинскій, т. І, стр. 145.

времени считали ихъ остатками огромныхъ животныхъ и огромныхъ людей или великановъ, жившихъ прежде на землъ. Кости животнаго иногда легко могли быть приняты за кости великановъ, и воображение работало надъ созданиемъ разсказовъ объ этихъ великанахъ и ихъ ужасныхъ деяніяхъ 1). Встречаются разсказы о великанахъ археологического происхожденія. Такіе вещественные памятники древности, какъ земляные валы, курганы и каменныя бабы, вызывали фантастические разсказы о необыкновенной силъ и величинъ древнихъ людей. Такъ, въ нъкоторыхъ мъстахъ Россіи великаны извъстны подъ названиемъ волотовъ, а курганы называются волотками и считаются могилами великановъ и богатырей 2). Затемъ преданія о великанахъ иногда возникали изъ затемнившихся историческихъ воспоминаній народа о столкновеніи съ сильными сосъдями и о временахъ подчиненія сильному врагу. Такимъ преданіемъ представляется повъствованіе древняго льтописца объ аварахъ или обрахъ: «Быша бъ обры тъломъ велици и умемъ горди, и Богъ потреби я, и помроша вси, и не остася ни единъ обринъ; есть притча въ Руси и до сего дне: погибоша, аки обре: ихже нъсть племени, ни наслъдка». У поляковъ olbrzymисполинъ, великанъ. Наконецъ, разсказы о великанахъ имъютъ иногда источникомъ апокрифические и литературно-повъствовательные памятники. Въ этомъ отношени важны апокрифы объ Энохъ и Александріи.

Въ южнорусской чародной словесности находятся великаны мисическаго, археологическаго и литературнаго происхожденія. Оставляя въ сторонъ велічкановъ масическихъ, мы остановимся вдъсь на литературныхъ великанахъ, и приведемъ только одинъ, весьма любопытный народный разсказъ, въ которомъ являются ве-

черты великановъ археологическихъ. Въ древнъ жили великаны, или Адамовы люди. Они напраны въ украинскихъ степяхъ. Это могущественно. Богъ разваконъ и жили въ

порокахъ, ссорились между собою, проливали кровь какъ воду, и ръшелъ совершенно уничтожить ихъ. Долго Богъ думалъ, какъ ихъ уничтожить; но ничего не могъ придумать. Тогда Онъ спросилъ совъта у царя «другой земли», а царь этотъ былъ великанъ съ двумя головами. Царь посовътывалъ Богу послать такой потопъ, чтобы вода залила всю землю, за исключениемъ одного высокаго кургана, который царь оставилъ себъ для спасения. Богъ послъдовалъ этому совъту, и великаны были потоплены. Погибли также двухъ-головые люди «иншихъ вемель», и остался въ живыхъ только ихъ царь, бывшій на курганъ. Онъ спалъ во время потопа; когда онъ проснулся, то убъдился, что остался съ одной головою. Богъ наказалъ его за то, что онъ далъ столь жестокій совъть для истребленія свониъ братьевъ. Отъ этого царя пошелъ родъ людской, такой же по росту и виду, какъ и нынъ живущіе люди 1).

Ко второй части этого разсказа о двухъ-головыхъ людяхъ примыкаютъ многіе малорусскіе разсказы о песиголовцахъ, или великанахъ съ песьими головами и однимъ глазомъ. Песиголовцы откармливали людей и тихъ 2).

Происхожденіе первой части приведеннаго нами выше народнаго разсказа, именно: сказаніе объ исполинскомъ родё первобытныхъ адамовыхъ людей, апокрифическое, а вторая часть о двухъголовыхъ людяхъ, равно какъ народные разсказы о песиголовцахъ, заимствованы, вёроятно, изъ старинной повёсти объ Александрё Македонскомъ.

Въ первые въка христіанства большим вниманіемъ церковнихъ писателей пользовалась апокрифическая Книга Эноха. Въ полномъ видъ она сохранилась въ Абиссиніи на эфіопскомъ языкъ; въ краткихъ и измѣненныхъ отрывкахъ она встрѣчается въ славянскихъ рукописяхъ. Въ седмой главъ Книги Эноха находится разсказъ о древнихъ исполинахъ, разсказъ, отъ котораго возникъ приведенный выше малорусскій разсказъ объ адамовыхъ людяхъ исполинскаго роста, причемъ были посредствующія литературныя звѣнья, нынъ утерянныя. Послѣ того, какъ размножились сыны человъческіе, говорится въ Книгъ Эноха, у нихъ родились краси-

<sup>2)</sup> Драгомановъ, Малор. нар. нреданія, 2, стр. 384.



<sup>1)</sup> Novosielski, Lud ukraiński, T. II, crp. 11-12.

выя дочери. И когда сыны неба, ангелы, увидёли ихъ, то плёнились ими и сказали другъ другу: выберемъ себъ женъ изъ племени людей и родимъ детей. Главнымъ начальникомъ и вождемъ этихъ ангеловъ былъ Самиаза; въ числъ 200 они сошли на гору Ардесъ, которая составляеть вершину горы Армонъ (Гермонъ); эта гора называется такъ потому, что они поклядись на ней и связали себя взаимными клятвами. Отъ совокупленія этихъ ангеловъ со дщерями человъческими родились исполины. Величина ихъ была 30 локтей. Они пожирали все, что производили труды людей, такъ что скоро нечёмъ было кормить ихъ. Тогда они обратились на людей, чтобы пожирать ихъ, бросались на птицъ, звърей, пресмыкающихся и рыбъ, питались ихъ мясомъ и пили ихъ кровь. Отъ падшихъ ангеловъ распространилось развращение по всей землъ. Тогда Миханль, Гавріиль, Расаиль, Суріиль и Уріиль посмотръли на землю и увидъли потоки крови и всякія злодъянія. Ангелы возвъстили Всевышнему о томъ, что сдёлали падшіе ангелы. Вся земля, сказали они, наполнилась кровью и нечестіемъ. И воть души умершихъ вопіютъ, и вопль ихъ доходить до врать неба. Люди не могуть спастись отъ нечестія, которое покрываеть лице земли. Тогда Всевышній послаль одного ангела къ сыну Ламеха: «Возв'єсти ему, сказаль Онъ, отъ моего имени о предстоящемъ великомъ разрушеніи; ибо вся земля погибнеть; воды потопа разольются по всей земль, и все, что на ней, погибнетъ» 1).

По замѣчанію проф. А. А. Потебни, «во всякомъ случаѣ вѣрно, что времени презрѣнія къ животнымъ предшествовало время, когда человѣкъ ставилъ ихъ въ уровень съ собою, или выше себя. На это послѣднее указываютъ славянскія сказки, ставящія богатырей, происшедшихъ отъ животныхъ, выше другихъ» в). Древнія преданія производятъ знаменитыхъ людей отъ волка или иса, напримѣръ, турецкое, римское. Къ этому разряду повѣрій и разсказовъ относятся повѣрья о слѣпородахъ швабахъ и мазурахъ (Подробности въ соч. Потебни «Къ ист. звук., т. III, стр. 68—83). Галичане говорятъ о мазурѣ: «деветденникъ», и это презрительное названіе мазуровъ проистекаетъ изъ распространеннаго среди поляковъ раз-

<sup>1)</sup> Порфирьес, Апокр. сказ. о веткоз. соб., стр. 201—202; его же, Апокр. сказ. по солов. рукоп., стр. 51, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Потебия, Къ исторіи звуковъ рус. яз., т. III, стр. 74.

сказа, что у макуръ дъти до 9 дней остаются слъпыми 1). Изъ древней идеи о бливости человъка къ животнымъ, въ особенности къ волку и собакъ, могли возникнуть разсказы о людяхъ съ собачей головой, песиголовцахъ, разсказы, часто встрфчающіеся у древнихъ и въ особенности средневъковыхъ писателей. Подъ Песьими Головами разумели гунновъ, въ другое время татаръ, но большею частью народъ совершенно особый, кровожадный. Насколько въ средніе въка въ Европъ было сильно върованіе въ существованіе Песьихъ Головъ, видно изъ того, что лонгобарды во время войны съ усипетами обманули последнихъ известиемъ, что Песьи Головы предложили имъ, лонгобардамъ, свою помощь. О Песьихъ Головахъ въ то время разсказывали, какъ о чудовищахъ, отличавшихся неистовой жестокостью; какъ вампиры, они пили кровь враговъ, а не догнавъ, въ ярости ними и свою собственную. Трудно решить, какимъ путемъ разсказы о песиголовцахъ проникли съ Запада въ Малороссію, и откуда они заимствованы, - изъ общаго ли среднев вковаго преданія, восходящаго къ эпохів переселенія народовъ, или изъ опредъленнаго литературнаго источника. Можетъ быть, здъсь нужно признать вліяніе среднев'вковых сказаній объ Александр'в Македонскомъ, которыя были весьма распространены въ древнерусской письменности. Этотъ знаменитый герой, между прочимъ, побъждаеть кинокефаловъ или песьи головы. Гогъ и Магогъ съ ихъ грозными полчищами изображались съ собачьими головами. Изображеніе песьихъ головъ встрівчается въ старинныхъ русскихъ миніатюрахъ, и снимокъ съ одной такой миніатюры изъ рукописнаго Апокалипсиса XVI в. можно видеть во 2 т. Историч. очерковъ Буслаева, стр. 147.

Въ одномъ разсказъ, записанномъ Ст. Руданскимъ въ подольской губерніи, говорится: «Теперъ велетнивъ и помину нема; тильки десь у церкви въ Кыиви, чи у Львови стоитъ тамъ нога зъ одного велытня и така, кажуть, прездорова, що ажъ до бани сягае» (Драг., стр. 383). Это любопытное замъчаніе о ногъ велетня напоминаетъ одно мъсто въ путешествіи Эриха Лясоты по запорожскимъ землямъ въ 1594 г. Описывая въ своемъ Дневникъ Кіовъ, Лясота говоритъ: «Есть также одинъ богатырь или великанъ, на-



<sup>1)</sup> Kolberg, Pokucie, T. I, cTp. 21.

зываемый Чоботка. Говорять, что на него однажды напало много непріятелей въ то время, когда онъ надъваль сапогь, и такъ какъ въ торопяхъ онъ не могъ схватить никакого оружія, то началь защищаться другимъ сапогомъ, котораго еще не надълъ, и имъ одолъть всъхъ, отчего и получилъ такое прозвише». Быть можетъ, разсказъ о Чоботкъ, слышанный Лясотой, примыкалъ къ циклу сказаній о великанахъ или велетняхъ съ громадными ногами, и къ этому же циклу сказаній примыкаетъ записанный Руданскимъ современный народный разсказъ.

6.

### Homonz.

Преданія о потоп'в встрівчаются у разных в народовь древняго и новаго времени. Возникновеніе халдейскихъ разсказовъ о потоп'я относится къ столь отдаленному прошлому, что они на половину были уже забыты во времена Авраама и государей, правившихъ въ Уръ. Сохранившееся въ клинообразныхъ надписяхъ сумерійское сказаніе о всемірномъ потоп'я и о ковчег'я, на которомъ спасся аккадскій Ной Ксисустръ, заключаеть въ себ'в черты различныхъ народныхъ версій 1). У древнихъ грековъ, какъ извёстно, были преданія о всемірномъ потопъ, посланномъ Зевсомъ на землю. чгобы истребить буйную породу мёдныхъ людей. По совёту Прометея, Девкаліонъ построилъ ящикъ, вошелъ въ него вместе съ женою Пирою и носился по волнамъ 9 дней и 9 ночей. По прекращеніи потопа, онъ присталь къ Парнасу и принесъ жертву Зевсу. По индійскимъ преданіямъ во время всемірнаго потопа спасся король Ману на корабль, въ который взяль съмена всъхъ растеній. Въ настоящее время оригинальныя преданія о всемірномъ потопъ встръчаются у дикихъ народовъ Африки и Америки.

Аванасьевъ усматриваетъ въ древнихъ преданіяхъ о потопъ различныя варіаціи одного и того же миническаго представленія о великанахъ—тучахъ, погибающихъ въ весеннихъ ливняхъ, причемъ спасается только одинъ праведникъ, антропоморфическое солнце, и оно становится родоначальникомъ человъчества 2). А Гумбольдтъ, а

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аванасьев, Поэтич. воззр. слав., т. II, стр. 647.



<sup>1)</sup> Сэйсь, Ассиро-вавилонская литература, стр. 20.

за нимъ и другіе авторитетные ученые преданія о потоп'в объясняють воспоминаніями о громадныхъ наводненіяхъ, вызванныхъ землетрясеніями и циклонами. Ревиль замівчаеть, что преданія о потопъ получали благопріятное развитіе и мъстныя пріуроченія въ странахъ низменныхъ, подвергавшихся наводненію, или въ странахъ приморскихъ, гдъ сильныя бури или землетрясенія настолько усиливали прибой морскихъ волнъ, что населеніе опасалось погибнуть подъ ними 1). Можно допустить въ нъкоторыхъ случаяхъ переходъ преданій о всемірномъ потоп'в изъ одной страны въ другую посредствомъ устной или литературной передачи.

Славянскія народныя сказанія о всемірномъ потопъ, великорусскія, малорусскія и болгарскія, возникли изъ ветхозавѣтнаго сказанія о потопъ и связанныхъ съ нимъ апокрифовъ.

Апокрифы о потопъ находятся въ сборникахъ Пыпина (Памят. стар. рус. лит., т. III), Порфирьева (Апокр. сказ. по солов. рук.) и Успенскаго (Толк. Палея). Въ этихъ апокрифахъ говорится о построеніи ковчега и о собраніи животныхъ въ ковчегь посредствомъ била. Малорусскіе народные разсказы о потоп'в немногочисленны и однообразны, сколько можно судить по имъющемуся въ печати матеріалу. Они несомненно построены на апокрифахъ, только несколько отличныхъ отъ изданныхъ Пыпинымъ, Порфирьевымъ и Успенскимъ. Въ южной Россіи навърно были въ ходу своеобразные рукописные апокрифы о потопъ. Въ церковно-археологическомъ музев при кіевской духовной академіи сохранились рукописные апокрифы о потопъ, малорусскаго правописанія, по времени XVII ст. 1).

Въ украинскихъ народныхъ разсказахъ находится два апокрифическихъ мотива: построеніе ковчега при противодъйствіи со стороны дьявола и отказъ некоторыхъ животныхъ войти въ ковчегъ Ноя.

Первый мотивъ выражается въ разсказъ, что дьволъ ночью портиль то, что Ной успъваль сделать днемь. Ной приготовляль столбы и доски, чтобы все было въ меру, а ночью набежить чортъ,

тамъ надрубить, тамъ отпилить. Когда Богь увъдомиль Ноя, что

M THE

<sup>™</sup> II, cTp. 128.

<sup>~~.</sup> музея, т. II, стр. 455.

<sup>1)</sup> Reville, Les religions, 1.

Петроет, Опис. рукон. церк.-ар-

на другой день наступить потопъ, Ной началь складывать бревна и доски; но все выходило не въ мъру, и Ной очень огорчился. Богъ сжалился надъ нимъ и сказалъ: «Не журися, чоловиче мій, що довге-то стули и буде коротке, а що коротке-натягни. то и буде довге». Ной последоваль этому благому совету (Драг., стр. 95). Апокрифъ о построеніи ковчега и разрушеніи его дьяволомъ напечатанъ въ «Памятн. стар. рус. литер.» А. Н. Пыпина по Толстовскому Сборняку 1602 г. Только здёсь нёть украинскаго мотива удлинненія и укорачиванія досокъ. Нужно сказать, что мотивъ этотъ общій, эпическій, встрівчается у разных внародовъ. большею частью въ приложении къ баснословному великану, который, по произволу удлинняеть людей, вытягивая у нихъ ноги, или укорачиваеть ихъ, надрубливая ноги. Можетъ быть, и въ украинскихъ народныхъ разсказахъ мотивъ этотъ прилагался первоначально къ великанамъвелетнямъ, вызвавшимъ своими жестокостями гнъвъ Божій и потопъ, а впоследстви оторвался отъ разсказовъ о велетняхъ и вошелъ въ измъненномъ видъ въ разсказъ о построеніи ковчега. Впрочемъ, я болъе расположенъ признать здъсь вліяніе апокрифа, чемъ мина. Въ апокрифическихъ евангеліяхъ находится следующій разсказъ. Работникъ Іосифа испортиль одну работу, слишкомъ укоротилъ кусокъ дерева. Іисусъ, взявши кусокъ за одинъ конецъ, вельть тянуть за другой, и дерево вытянулось до надлежащей длины <sup>1</sup>).

Въ другомъ апокрифическомъ разсказъ о потопъ говорится, что грифъ и носорожецъ, по гордости своей, не пошли въ ковчегъ. Грифъ сказалъ, что онъ достаточно силенъ, чтобы во время потопа держаться въ воздухъ, а носорожецъ сказалъ, что онъ во время потопа будетъ плавать. Во время потопа грифъ усталъ летать и, замътивъ спину носорожца, сълъ на нее, чтобы отдохнуть, и оба утонули (Nowos., т. II, стр. 10). Въ другихъ разсказахъ говорится объ одномъ носорожцъ, рогъ котораго торчалъ надъ водою, какъ въха. Птицы садились на этотъ рогъ, и ослабленный долгимъ плаваніемъ единорожецъ пошелъ ко дну (Чуб., т. I, стр. 20; Драг., стр. 95). Въ одномъ варіантъ говорится, что Ной не взялъ въ ков-

<sup>1)</sup> Кирпичниковъ, Сказанія о житів Д'ввы Марін, въ Журн. минист. народ. просв'ященія.



чегъ только сокола, который въ теченіи потопа, длившагося 12 дней и 12 ночей, леталъ и остался цълъ (Драг., сгр. 95).

7.

#### Самсонъ.

Апокрифическія сказанія о Самсонъ встръчаются въ Палеъ исторической, иначе называемой по первой начальной фразъ, «книгой бытія небеси и земли». Въ этомъ пересказъ ветхозавътной исторіи особая глава посвящена изображенію жизни Самсона 1). Главное отличіе апокрифическаго сказанія отъ библейскаго состоить въ объясненіи мотива, почему Самсонъ открылъ Далидъ секретъ своей силы. Въ библій мотивомъ выставлена сильная любовь Самсона къ Далидъ, въ Палеъ—пьянство Самсона. Въ главныхъ сборникахъ апокрифовь, Пыпина, Тихонравова и Порфирьева, нътъ апокрифовъ о Самсонъ; но что апокрифы о Самсонъ въ древнее время были распространены на Руси, видно не только изъ «Книги бытія», изданной А. Н. Поповымъ, но преимущественно изъ великорусскихъ былинъ о Святогоръ и Самсонъ, находящихся въ очевидной связи съ апокрифомъ о Самсонъ 2).

Въ старинное время въ Малороссіи были извѣстны апокрифы о Самсонѣ. Въ галицкомъ Дрогобицкомъ сборникѣ апокрифовъ на ходится любопытный отрывокъ апокрифа о Самсонѣ, на малорусскомъ языкѣ, съ примѣсью церковно-славянскихъ словъ: «Телми (?) моими и оутрату моихъ очей и людей твоихъ израильскихъ и рече до хлопяте: отийди отъ мене, и диви, що будетъ; дитя отийшло, а Самсонъ, взявши слупи онии, единъ правою, другой лѣвою, и рекъ: нехай-же положу животъ свой зъ филистинами за людъ израильскій, и страсши оними слупами, обваливъ оний оувесъ палацъ и съ панами филистинами и позабивать оувесъ людъ, котории тамъ близко были оного палаца, а гди валился муръ, и Самсона оубивъ. Пишуть о Самсонѣ историкове такъ, же такую силу мавъ, гдиби такое коло великое, же бы затримало землю, оуправленно, и Самсонъ би оузялъ би рукама за тое коло, то би оусего свѣта землю повернулъ; такимъ то билъ той Самсонъ сильный, Самсонъ, славный

<sup>1)</sup> Попосъ, Чтенія въ общ. ист. и древн. рос., 1881 г., т. I, стр. 122—132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Жданов. Къ литерат. исторіи рус. былевой поэзіи, стр. 121—128.

мужъ и воинъ валечный, и оная злая жена извела н силу ему отняла, и очи ему выбрала, бо жена есть всему злому початокъ и приводца злыхъ дёлъ, и тако преставися оний славний Самсонъ мужъ, вмѣстѣ (слова два или три не разобраны) со родными его вземше и положиша его тѣло въ гробъ отца его. Судивъ израильскии людъ лѣтъ к, и отъ апостола описаний, же онъ есть между праведними праотци; но иншіи люде повъдають, же....» 1) Далѣе слъдуетъ краткій пересказъ библейскаго сказанія о смерти Самсона.

Дрогобицкій отрывокъ апокрифа о Самсонъ, нужно думать, вышель изъ исторической Палеи, или «книги бытія». Найболье сходства между этимъ отрывкомъ и Палеей обнаруживается въ обращеніи Самсона къ поводырю, «хлопцю» отрывка. Въ Палев читаемъ: «рече (Самсонъ) вотцю своему юноши: веди мя близъ столпа, еже обдержитъ палату, и веде его; рече ему Самсонъ: отиди далече отъ храмины, яко да не сокрушися долъ 2). Замъчаніе о женщинъ, какъ «початкъ всему злому и приводцъ злыхъ дълъ», также могло возникнуть на основаніи Палеи, гдъ оттънено то обстоятельство, что Самсонъ испыталъ «руганіе женское».

Въ дрогобицкомъ апокрифѣ о Самсонѣ находится одна черта, весьма цѣнная для исторіи былинъ о Святогорѣ, сообщеніе какихъто историковъ, что Самсонъ повернулъ бы землею, если бы въ землю хорошо было укрѣплено кольцо. Въ великорусскихъ былинахъ:

Вотъ и говоритъ Святогоръ: «Какъ бы я тягл нашелъ, Такъ я бы всю землю поднялъ». Какъ бы было кольце во сырой землъ, Поворотилъ бы я землю-то матушку з).

Этотъ мотивъ не встръчается въ «Книгъ бытія», и происхожденіе его темно. Фраза «пишутъ гисторикове» довольно часто встръчается въ сочиненіяхъ Галятовскаго и Радивиловскаго, при-

<sup>3)</sup> Рыбниковъ, Пѣсни, т. I, стр. 33; Гильферд., Онежск. был., 654; Ждановъ, стр. 91—97.



<sup>1)</sup> Франко, Зоря, 1886 г., № 9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Попосъ, "Чтенія", 1881 г., т. І, стр. 132.

чемъ подъ историками разумѣются Кромеръ, Бѣльскій или Стрыйковскій. Вѣроятно, и подъ «историками» апокрифическаго отрывка о Самсонѣ разумѣются польскіе хронисты.

Малорусскій складъ дрогобицкаго отрывка апокрифа о Самсонъ показываеть, что апокрифическія сказанія о Самсонъ польвовались значительной популярностью среди грамотныхъ малороссіянъ, но въ глубину народа они мало проникли; точнъе сказать, въ простонародную словесность вошли лишь незначительные обрывки и обломки этихъ сказаній. Въ одномъ народномъ разсказъ, записанномъ въ подольской губ., Самсонъ является сыномъ царя Давида и роднымъ братомъ Іосифа и Соломона. «Сильный Самсонъ, говорится вдёсь, воювався по всимъ свити; на остатокъ въ нами задумавъ воювати. Плыве Днипромъ, але тилько що зъ воды, ажъ на нёго левъ. Самсонъ до нёго, да якъ ухвативъ ёго за пащу, та якъ наступивъ ногою, то такъ разомъ зъ левомъ и закаменивъ. Такъ винъ и теперъ стоить у Кыиви» 1). Народная фантазія пріурочила Самсона къ Кіеву, очевидно, подъ впечатлівніемъ устроеннаго въ Кіевъ, на Подолъ, близъ зданія бывшаго магистрата, фонтана съ изваяніемъ Самсона, придавившаго ногою льва и раздирающаго руками его пасть, изъ которой широкой струей льется вода. Иначе она не могла объяснить себъ этого хитроумнаго сооруженія, произведеннаго въ средин' XVIII ст. Иваномъ Барскимъ, братомъ извъстиаго паломника, и самый разсказъ возникъ, конечно, не раньше этого времени. Кіевъ въ народныхъ легендахъ чаще встрвчается, чемь въ народныхъ песняхъ, и здесь обнаружилось вліяніе духовенства и странниковъ богомольцевъ.

Можеть быть, малорусскій народный разсказь о Золотыхь воротахь и Михайликь, много разь привлекавшій къ себь вниманіе ученыхь, въ основной своей части представляеть одно изъ найболье своеобразныхь проявленій мьстной, кіевской локализаціи частнаго мотива апокрифическаго сказанія о Самсонь. Такъ какъ извъстныя въ настоящее время научныя объясненія легенды о Золотыхь воротахь не выходять изъ области предположеній и гаданій, то мньніе наше о связи этой легенды съ сказаніями Палеи о Самсонь не можеть быть признано вполнь лишнимь, тымь болье,

<sup>1)</sup> Драгомановъ, Малор. нар. преданія и разсказы, стр. 98.

что въ пользу последняго предположенія говорить одна крупная черта сходства легенды о Золотыхъ воротахъ съ вошедшимъ въ «Книгу бытія небеси и земли» апокрифомъ о Самсонъ. Въ легендъ о Золотыхъ воротахъ говорится, что богатырь Михайликъ во время осады Кіева татарами пустиль въ непріятелей стрелу, и татары потребовали отъ кіевлянъ, чтобы они выдали Михайлика. Горожане согласились. Тогда Михайликъ взялъ на копье Золотыя ворота и увхаль съ ними въ Царыградъ 1). Въ исторической Палев говорится, что иноплеменники (т. е. филистимляне) напоили Самсона до опьяненія и заковали его въ цепи. Проспавшись, Самсонь «вскочивъ сокруши оузы, седмь веригь вкупъ столче, и въставъ прінде и обръте врата градоу затворена, и подлегъ сеи рамома своима и изорва врата градоу съ пиръгосомъ (башней) искоренивъ, и понесъ положи верхоу горы, и оставивъ тамо и отиде; въставше же оутро иноплеменници, и обръте градъ свой разсыпанъ и врата стояща на горъ, и съоувы съкрушены, и дивишася» 2)... Можно думать, преимущественно на основании великорусских былинь о Василіи пьяницъ, что въ древности у народа были пъсни о знаменитомъ стрелке изъ лука, пріуроченныя къ Кіеву и связанныя съ татарскимъ нашествіемъ. Къ этимъ песнямъ примкнуль апокрифическій разсказъ о Самсонъ, поднявшемъ ворота, и съ теченіемъ времени совершенно обрустью и изминился до неузнаваемости.

8.

# Царь Давпдъ.

Апокрифическія сказанія о Давидѣ малочисленны. Изъ русскихъ ученыхъ только И. Я. Порфирьевъ останавливался на апокрифахъ о Давидѣ. Въ изслѣдованіи объ апокрифахъ на стр. 93—94 г. Порфирьевъ приводитъ любопытное «сказаніе о псалтыри, како написася Давидомъ царемъ». Въ этомъ сказаніи три мотива:

1) ангелъ въ видѣ юноши шепталъ псалмы Давиду на ухо, что подмѣтилъ вельможа Віоръ; 2) жабы лежавшаго вблизи болота

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) А. Поповъ, "Чтенія", 1881 г., т. І, стр. 127.



<sup>1)</sup> Кулишъ, Зап. о южи. Руси, т. I, стр. 3; Антон. и Драгом., Ист. пъсни мал. нар., т. I, стр. 50.

своимъ крикомъ мѣшали Давиду въ созданіи псалмовъ; но когда онъ сталъ ихъ уничтожать, то одна жаба сказала ему, что они своимъ крикомъ также хвалятъ Господа, и 3) Давидъ пустилъ псалтырь въ ящикѣ на море, гдѣ онъ много лѣтъ спустя найденъ былъ Соломономъ, и тогда «наполнися міръ пѣсенъ псалтырнихъ». Въ сборникѣ апокрифовъ по соловецкимъ рукописямъ, изданномъ проф. Порфирьевымъ, находятся апокрифы о томъ, какъ Давидъ прогонялъ злаго духа Саулова своею игрою на гусляхъ (стр. 235—236) и какъ Давидъ былъ восхищенъ на небеса и видѣлъ тамъ образъ церкви, по которому сдѣлалъ модель для построенія храма и передалъ ее Соломону (стр. 238—239).

Южно-русскія редакціи рукописей апокрифовь о Давид'в неизвъстны. Принимая во вниманіе, что среди малорусскихъ народныхъ разсказовъ встрвчаются апокрифическія сказанія о Давидв, можно допустить, что источникомъ ихъ были мъстные, украинскіе рукописные апокрифы о Давидъ. Вотъ народное сказаніе о споръ Давида съ Богомъ. Давидъ былъ царь добрый, но не христіанинъ. Чтобы обратить его въ христіанство, Богъ подъ видомъ купца пришелъ къ Давиду и предложилъ Давиду купить его дворецъ. Давидъ потребовалъ столько волота, чтобы всв его подданные могли набрать его, сколько угодно. Богъ благословилъ гору, и она разсыпалась золотомъ. Народъ набралъ золота, сколько могъ понести, и остался вполнъ доволенъ. Давидъ сказалъ, что гора стояла на его землъ, слъдовательно и золото его; купецъ оспарявалъ. «А хто насъ розсуде»? спросилъ Давидъ. «Е на свити таки люде, у которыхъ обыдва мы ривни. Ходимо на цвинтарь, тамъ насъ розсудять умер-Мертвые встали изъ могилъ и поклонились въ ноги Богу. Давидъ тогда узналъ, кто скрылся въ лицъ купца, и принялъ христіанство. Возникновеніе псалтыри передается такъ. Когда Давидъ составиль цёлую книгу изъ псалмовъ, то онъ разрёзаль ее по листамъ и бросиль въ море. Грвшные листы потонули, а святые листы плавали по морю. Ангелы собрали святые листы и отнесли ихъ къ Богу. Богъ прочиталъ ихъ и велълъ передать ихъ людямъ (Драг., стр. 97, 98).

Разсказъ о споръ Давида съ Богомъ не встръчается въ напечатанныхъ апокрифахъ. Повидимому, разсказъ этотъ спитъ изъ нъсколькихъ повъствовательныхъ мотивовъ. Главный мотивъ, явленіе Бога подъ видомъ купца, повидимому, возникъ изъ пов'єсти о Варлаамъ и Іосафъ, весьма популярной въ старину среди грамотныхъ людей. Пов'єсть эта встр'єчается во многихъ старинныхъ рукописяхъ, и отд'єльные ея эпизоды проникли въ раскольничьи духовные стихи. Въ пов'єсти о Варлаамъ и Іосафъ, представляющей христіанскую переработку индусскаго сказанія о Буддъ, пустынникъ Варлаамъ, од'євшись купцомъ, явился къ царевичу Іосафу, который, подобно царю Давиду украинскаго разсказа, былъ добръ, но не зналъ христіанской в'єры. Варлаамъ поучаеть Іосафа притчами и обращаетъ его въ христіанство.

Второй разсказъ о псалгыри вышель изъ апокрифа, напечатаннаго въ сочинени И. Я. Порфирьева объ апокрифахъ, стр. 94. Популярность апокрифа о происхождении псалгыри объясняется чрезвычайно важнымъ значениемъ псалтыри въ жизни русскаго народа въ старинное время. Псалтырь читали для поучения въ церкви, для развлечения дома; на чтени псалтыри держалась школьная наука; наконецъ, на псалтыри гадали.

9.

#### Соломонъ.

Сказанія о Соломон'є им'єють богатую научную литературу. Впервые на этихъ сказаніяхъ остановился А. Н. Пыпинь въ Изв'єст. Акад. Наукъ, т. IV. Въ 1872 г. А. Н. Веселовскій издаль спеціальную монографію о славянскихъ сказаніяхъ о Соломон'є и Китоврас'є и западныхъ легендахъ о Мороліф'є и Мерлин'є. Въ 1881 году г. Веселовскій въ XL т. Записокъ академіи наукъ пом'єстиль обширную и цінную дополнительную статью о «новыхъ данныхъ къ исторіи соломоновскихъ сказаній».

«Основа этихъ неканоническихъ повъстей, говоритъ г. Веселовскій, обличаетъ происхожденіе ихъ ст. дальняго востока: буддійскаго и иранскаго; но въ Европу онъ проникли уже съ именемъ Соломона, что указываетъ на посредство среды, ставившей на нихъ это библейское имя... На этой первой степени стоитъ талмудическая сага о Соломонъ, перешедшая впослъдствіи и къ мусульманамъ, и, можетъ быть, другое своеобразное видоизмъненіе той же саги, которое гадательно можно отнести на счетъ дуалистическихъ сектъ, проводившихъ въ средневъковое христіанство ре-

лигіозныя возврвнія и легенды арійскаго востока. Въ той и другой редакціи соломоновская легенда проникла въ христіанскую Европу. вивств съ другими статьями такого же двоевврнаго характера, и ваняла здёсь мёсто въ ряду отреченныхъ книгъ... Въ конце пятаго въка апокрифъ о Соломонъ быль извъстенъ на западъ, и противъ него тогда уже возставала римская церковь. Къ южнымъ славянамъ онъ принесенъ былъ, несомивнио, изъ Византіи. Западныя свильтельства отъ Х въка позволяють заключить, что уже въ эту пору западная редакція отличилась особымъ характеромъ, наприм., собственных имень, который потомь упрочился за ней и составиль ея отличіе отъ восточной, т. е. византійско-славянской. Съ X въка, или, върнъе, съ XI апокрифическая повъсть переходить въ народъ и народнъетъ; она даетъ содержание повъстямъ, романамъ и фабль'о и доходить до анекдота и прибаутки. Такъ было на западъ; но и въ восточной группъ происходитъ подобное броженіе, хотя мы и не знаемъ, когда оно началось: отреченная статья разбилась на книжную повъсть, русскую былину, на сербскія и Это уже последній періодъ развитія, въ которомъ русскія сказки. мы довольно ясно продолжаемъ отличать двъ группы: западнолатинскую и византійско-славянскую. Об'в он в развиваются своеобразно, иногда далеко расходясь въ своихъ результатахъ, причемъ преимущество вымысла и поэзіи безспорно принадлежить западу; иног разъ онъ смъшиваются: западныя повъсти о Соломонъ, въ своихъ народныхъ переработкахъ, проникли, можетъ быть, въ XVI и XVII в. и въ Россію, такъ что поздневишія русскія сказація могли отразить на себ' следы двухъ разновременныхъ вліяній: надъ старой византійской легендой въ нихъ надслоились западные разсказы, юморъ которыхъ заслонилъ серьезное содержаніе ихъ далекаго отреченнаго подлинника» 1). Въ другомъ мъстъ 2), А. Н. Веселовскій говорить, что «Соломоновская сага не проникла глубоко въ народный стихъ; пъсни о Василіи Окульевичъ, пъсня побывальщина о Соломонъ и слъпомъ становится чъмъ-то среднимъ между былиною и собственно духовнымъ стихомъ и лишены его религіозной назидательности».

<sup>1)</sup> Веселовскій, Слав. сказ. о Соломонъ, т. V-VI.

Апокрифическія сказанія о Соломон'й затронули мысль и воображеніе малороссіянь. Въ печати изв'єстно н'єсколько большихъ народныхъ разсказовъ о Соломон'й, близко стоящихъ къ апокрифамъ по содержанію и вполн'й народныхъ по языку. Въ малорусскихъ разсказахъ находимъ сл'йдующіе мотивы:

- 1) Мать Соломона во время боременности спрятала одну женщину бѣжавшую отъ мужа, и когда пришелъ послѣдній, то Соломонъ изъ утробы матери сказалъ, что мать его такъ же бевнравственна, какъ и спрятанная ею женщина (Драг., стр. 99). Мотивъ этотъ съ большими подробностями изложенъ въ русской побывальщинѣ у Рыбникова, т. II, № 54, стр. 305.
- 2) Соломонъ трехъ лътъ отъ роду въсилъ женскій разумъ, положивъ на одну чашку въсовъ материнъ чепецъ, на другую горсть охлопья, и смъялся, что охлопья перетягивали чепецъ (Драг., стр. 99). Въ апокрифъ, напечатанномъ въ «Памятникахъ» Пыпина, т. III стр. 63. Соломонъ взвъшиваетъ песье г....о съ женскимъ умомъ, причемъ возрастъ Соломона также трехлътній.
- 3) Мать приказала своимъ слугамъ отнести Соломона въ лѣсъ, убить его и принести ей сердце и мизинецъ. Слуги оставили Соломона живымъ и принесли его матери сердце собаки (Драг., 100). То же въ апокрифѣ, у Пыпина, III, 64, у Веселовскаго въ «Соломонѣ и Китоврасѣ», 53.
- 4) Соломонъ сталъ плакать, такъ какъ вналъ, что ему назначено жить три года. Святые стали просить Господа, чтобы Онъ прибавилъ Соломону жизни. Богъ послалъ святыхъ на землю просигь людей, чтобы кто нибудъ отдалъ часть своей жизни Соломону, и одна баба согласилась отдать ему 50 лётъ (Драг., 100). Этотъ эпизодъ составляетъ особенность малорусскаго разсказа о Соломонъ. Глубокій знатокъ повъстей о Соломонъ проф. Веселовскій не встръчалъ этого эпизода въ другихъ пересказахъ (Розыск., V, 130). Основная мысль этого эпизода вполнъ народная. «Щастя, переходя живе», говорятъ малороссіяне. По народнымъ понятіямъ, общая сумма добра и зла не измъняется, и счастье, доля, богатство, бользни лишь переходятъ, по Божьему соизволенію, отъ одного лица къ другому.
- 5) Возмужавъ, Соломонъ подъ видомъ купца прівхалъ къ своей матери, женв царя Давида. Она влюбляется въ купца и при-

глашаетъ его переночевать съ нею. Соломонъ положилъ руку на ея груди и сказалъ: «се тіи дуды, що я въ ніи гравъ,» а потомъ положилъ руку на «природу» и сказалъ: «а се тіи брамы, що я ними выходивъ;» онъ ушелъ изъ спальни царицы, надписавъ на дверяхъ: «правда, що жиночій розумъ не вартъ и жмени клочча, коли ридная мати зъ своимъ сыномъ спала» (Драг., 101, 107). Разсказъ этотъ почти буквально сходенъ съ апокрифомъ въ «Памятникахъ» Пыпина (ПІ, 66), въ «Лѣтописяхъ» Тихонравова (т. IV, 115) и въ «Соломонъ и Китоврасъ» Веселовскаго (97—98).

- 6) Царь Давидъ разыскивалъ Соломона такимъ образомъ: послалъ слугъ съ вологымъ плугомъ спрашивать, что стоитъ плугъ. Всё цёнили его очень дорого; одинъ Соломонъ замётилъ, что плугъ безъ майскаго дождя не стоитъ куска хлёба. Въ другой разъ Давидъ созвалъ гостей на обёдъ и далъ имъ очень длинныя ложки. Соломонъ объявился тёмъ, что посовётывалъ гостямъ кормить другъ друга черезъ столъ (Драг., 101, 102, 103). Апокрифическій источникъ этого разсказа находится въ «Памятникахъ» Пыпина (III, 61).
- 7) Ставъ царемъ, Соломонъ пытается узнать высоту неба и глубину моря. Жедая избъжать смерти, онъ отправляется къ безсмертной горъ и находить здъсь гробъ, сдъланный чернецами; онъ легъ въ него и приказалъ засыпать себя землею (Драг., 102, 103, 108). Эти эпизоды не встръчаются въ апокрифахъ. Г. Веселовскій предполагаетъ, что безсмертная гора малорусской легенды стоитъ въ связи съ городомъ Lus въ странъ Гетитовъ, городомъ безсмертія, куда Соломонъ отправляетъ двухъ юношей, обреченныхъ ангелу смерти, который настигъ ихъ у входа въ Lus (Разыск., V, 131). Въ Азбуковникахъ безсмертной горой называется Авонская гора (см. Журн. м. н. пр. 1884 г., I, 379).
- 8) Соломонъ и его жена язычница посъщають христіанскій и языческій храмы. Жена не молилась въ церкви, а когда Соломонъ не захотълъ кланяться, входя въ языческій храмъ, то особо приспособленныя двери ударили его по головъ и заставили нагнуться (Драг., 103).
- 9) Жена Соломона уходить съ однимъ «невърнымъ царевичемъ». Соломонъ прівхаль за женой, взявъ три трубы и войско. Царевичь язычникъ и его возлюбленная ръшили повъсить Соломона, но Соломонъ затрубилъ и войско его прибыло. Онъ повъсилъ

царевича, а жену свою привязаль къ конскому хвосту и пустиль коня въ поле (Драг., 104). Источникъ этого разсказа въ апокрифѣ, напечатанномъ въ «Лѣтописяхъ» (IV) Тихонравова и въ I т. «Памятниковъ отреченной литературы» Тихонравова (стр. 254).

- 10) Судъ Соломона по жалобъ трехъ братьевъ: одинъ имълъ плохой аппетить, другой плохое хозяйство, третій злую жену. Соломонъ присудилъ первому ъздить въ льсъ, и лъсная работа вызвала аппетить, второму рано вставать и третьему сходить въ кузницу, гдъ онъ могъ убъдиться, что даже желъзо дълается мягкимъ подъ ударами молота (Драг., 108—109).
- 11) Соломонъ вздумалъ однажды сказать проповъдь, и только могъ сказать: «якъ маете що шити, то перше кгудзя завяжить» (т. е. узелокъ на ниткъ). Этотъ анекдотъ, въроятно, зашелъ съ Запада, можетъ быть, черезъ проповъдниковъ конца XVII ст., прибъгавшихъ иногда подъ вліяніемъ польскихъ проповъдниковъ къ шуткамъ и анекдотамъ.
- 12) Мать Соломона, желая отъ него избавиться, сажаетъ его въ бочку и пускаетъ на море, —простонародный сказочный мотивъ.
- 13) Соломонъ играетъ на «сопилкъ»; кони и овцы начинаютъ при этомъ танцовать, мотивъ также простонародный, сказочный, миоическій.
- 14) Мать Соломона заперла двери; но двери растворялись по приказанію Соломона,—мотивь сказочный (о сил'я слова), повторяется въ колядкахъ.
- 15) Соломонъ нанялся у кузнеца въ работники, сдёлалъ желёзную лёстницу и влёзъ по ней на небо, а затёмъ ангелы принесли его брата кузнеца. По видимому мы здёсь имёемъ дёло съ древнимъ обычаемъ побратимства. Разсказъ этотъ, въ основаніи миоическій, сказочный, съ теченіемъ времени получиль юмористическій характеръ.

Апокрифическія сказанія о Божіей Матери, Спаситель и апо столахъ проникли глубоко въ украинскую народную словесность и сочетавшись съ основными и коренными народно-поэтическими образами, мотивами и эпитетами, составили особый, своеобразный отдъль народныхъ разсказовъ, повърій и пъсенъ новозавътнаго апокрифическаго содержанія. Въ этотъ отдъль входять разсказы и пъсни чисто народные и церковно-схоластическіе, напримъръ, многія

колядки и почти всё псальмы. Историко-литературное и художественное вначенія этого отдёла народной словесности должны опредёлиться изъ предстоящаго детальнаго разсмотрёнія составныхъ его частей.

10.

# Пресвятая Дпва Марія.

Извъстно, что чествование Богородицы развивалось въ христіанскомъ мірѣ постепенно. Въ первыя два, три стольтія больше занимались моральной стороной христіанства; четвертый и пятый віка — были періодомъ догматическихъ определеній христіанства. Первоначально «догма имела въ виду исключительно личность божественнаго Основателя христіанства, и Богоматерь занимаеть вниманіе первыхъ отцовъ церкви только по своему отношению ко Христу. Съ половины V столетія Богоматерь съ Младенцемъ становится популярнымъ изображеніемъ; только тогда чествованіе Мадонны, до техъ поръ проявлявшееся спорадически, освящается авторитетомъ властей предержащихъ, получаетъ широкое, всехристіанское распространеніе» 1). Мало-по-малу о личности Дѣвы Маріи слагаются многочисленныя апокрифическія сказанія, большею частью задушевныя и поэтическія. Гностицизмъ оказаль вліяніе на развитіе апокрифическихъ сказаній о богородиців 2). Возникли апокрифическія еванпротоевангеліе Іакова, евангеліе Оомы, евангеліе Матеея о рожденіи Маріи и др. 3). Въ апокрифическихъ евангеліяхъ съ большими или меньшими подробностями говорится о Дфвв Маріи, ея родителяхъ, воспитаніи, благов'ященіи, рождеств'я Спасителя, бъгствъ въ Египетъ. Въ IV и V вв. въ римской имперіи уже обнаружилось два потока поэтического творчества: ученый, согласный съ евангельскимъ текстомъ, и народный, опиравшійся главнымъ образомъ на апокрифическія сказанія. Эти потоки сливаются въ различныхъ пропорціяхъ въ духовной поэзіи и въ церковномъ искусствъ народовъ новой Европы 1). Римско-католическій культъ Мадонны въ средніе въка получиль блестящее развитіе, литератур-



<sup>1)</sup> Кирпичников, Сказанія о Дівві Марін, стр. 17.

<sup>1)</sup> Гартполь Лекки, Исторія раціонализма въ Европф, т. І, стр. 168.

въ Христ. Чтенін 1871 г.

<sup>4)</sup> Кирпичниковъ, стр. 25.

ное и художественное. «Міръ управляется своими идеалами, говоритъ Лекки, и ръдко, или никогда не было идеала, который имълъ бы болье глубокое и въ цъломъ болье благотворное влінніе, чъмъ средневъковое представление Мадонны. Женщина въ первый разъ поднята была до своего полноправнаго положенія, и святость слабости была признана такъ же, какъ святость печали... Въ первый разъ была почувствована нравственная прелесть и красота женскаго достоинства. Новый характерь быль призвань къ жизни; воспитывался новый родъ удивленія. Въ суровое, нев'яжественное и помраченное время этотъ идеальный типъ внесъ представление нъжности и чистоты, неизвъстное самымъ гордымъ цивилизаціямъ прошедшаго. Въ страницахъ живой нъжности, которыя монахъ-писатель составляль въ честь своей небесной покровительницы, въ тъхъ милліонахъ людей, которые во многихъ странахъ и въ теченіи многихъ въковъ стремились образовать свои характеры по ея образцу, въ новомъ чувствъ чести, въ рыцарскомъ уважении (къ женщинъ), въ мягкости нравовь и утонченности вкусовь, которыя обнаружились во всёхъ слояхъ общества, - въ этомъ и во многомъ другомъ обнаруживается вліяніе религіозно-поэтическаго образа Мадонны. Все, что было лучшаго въ Европъ, жило и дъйствовало подъ этимъ вліяніемъ, и оно было источникомъ многихъ чистъйшихъ элементовъ нашей цивилизаціи» 1).

Между восточными-византійскими, и западными-католическими представленіями Дівы Маріи обнаруживается значительное различіе. Чествованіе Богоматери на христіанскомъ Востокі не было окружено такою пышностью и обрядностью, какъ чествованіе Мадонны на Западів; въ литературномъ и художественномъ отношеніяхъ оно было значительно біздніве и бліздніве посліздняго; но за то оно всегда сохраняло характеръ высокой простоты, искренности, величія и святости, не было игрой личнаго произвола или каприза художниковъ, а по этому и не впадало въ приторный сентиментализмъ или пошлый реализмъ,—эти, всізмъ извізстные, недостатки западнаго, католическаго чествованія Мадонны.

Малорусскія сказанія о Богородицѣ сложились подъ вліяніями восточно-византійскимъ и западно-католическо-польскимъ. Апокрифы о Дѣвѣ Маріи проникли въ народную жизнь и словесность не въ

<sup>1)</sup> Лекки, Ист. раціонализма, т. І, стр. 172.

видъ чего-либо цъльнаго и систематическаго, не въ формъ стройныхъ сказаній, а въ видъ краткихъ апокрифическихъ разсказовъ и преданій, отдільных повірій, мелких мотивовъ. Одни мотивы, упавъ на почву южнорусской схоластической литературы, не дали народно-поэтическихъ ростковъ; другіе, частью при посредстві этой литературы, большею частью независимо отъ нея, проникли въ самую глубь народа, вошли въ общій строй народнаго міросозерцанія и получили развитие въ пъсняхъ подъ вліяніемъ мъстной, краевой жизни и мъстной крестьянской психологіи. Повидимому, въ южнорусскій народъ проникли апокрифическія сказанія о Богородиці, встрвчающіяся у отцовъ церкви и въ апокрифическихъ евангеліяхъ. Можно положительно утверждать, что крупными проводниками апокрифовъ о Богородицъ въ простой нашъ народъ были сочиненія южнорусскихъ писателей второй половины XVII ст., Галятовскаго и Радивиловскаго и въ особенности Чети-Минеи св. Димитрія Ростовскаго. Галятовскій составиль нісколько проповідей на праздники Богородичные и нъсколько сборниковъ чудесъ отъ иконъ Богородицы, преимущественно отъ иконъ купятицкой, печерской и елецкой. «Небо новое», Найбольшей извъстностью пользовалось никъ 445 чудесъ Богородицы, расположенныхъ по 28 отделамъ: чудеса при рождествъ св. Богородицы, во время ея пребыванія въ храмъ, во время рождества Іисуса Христа, отъ Ея имени, отъ Ея перстня, надъ монахами, надъ больными и т. д. Въ началъ «Неба» на л. л. 1-4 приведены пророчества Сивиллъ о 12 чудесахъ Богородицы 1). Радивиловскій оставиль нівсколько проповідей на богородичные правдники въ «Огородкъ Божіей Матери», причемъ объими руками черпаль изъ католическихъ книгъ. Въ составленіи Малыхъ Четьихъ-Миней участвовали многіе южнорусскіе писатели второй половины XVII ст. Еще Петръ Могила сталъ собирать матеріалы для составленія сборника житій святыхъ на славянскомъ языкі; въ томъ же направленіи дійствовали немного поздніве Иннокентій Гизель, Варлаамъ Ясинскій и въ особенности Димитрій Ростовскій, положившій на этотъ трудъ двадцать літь. Чети-Минеи выходили трехмъсячіями, по мъръ изготовленія, въ 1689-1695 и 1700-1705 годахъ. 28 августа 1689 г. архимандритъ кіево-печерской лавры Варлаамъ Ясинскій послаль въ Москву трехъ-місячную книгу жи-

<sup>1)</sup> Подробности см. въ моемъ соч. о Галятовскомъ, стр. 43-46.



тій святыхъ, и черезъ полъ-года, 14 марта 1690 г., онъ испращиваль у патріарха разрѣшенія продолжать печатать Чети-Минеи 1). Апокрифическія черты о жизни и успеніи пресв. Дѣвы Маріи разсѣяны въ Малыхъ Чети-Минеяхъ въ разныхъ мѣстахъ, подъ 8 числомъ сентября, 21 ноября, 25 марта, 25 декабря, 2 февраля и 15 августа. Чети-Минеи Димитрія Ростовскаго, написанныя прекраснымъ, чистымъ языкомъ, проникнутыя глубокой вѣрой и благочестіемъ, сдѣлались любимымъ чтеніемъ благочестивыхъ русскихъ людей, и вошедшія въ Чети-Минеи апокрифическія сказанія о Богородицѣ получили широкій доступъ въ духовенство и народъ.

Извъстно, что въ старинное время духовные писатели обнаруживали большую наклонность къ сопоставленіямъ и сравненіямъ новозавътныхъ лицъ и событій съ ветхозавътными лицами и событіями. Эта наклонность въ теченіи длиннаго ряда віжовь поддерживалась и воспитывалась въ духовенствъ сочиненіями отцовъ церкви и преимущественно Палеей. Разсказы древнихъ и священныхъ еврейскихъ книгъ объяснялись, какъ твнь и прообразъ христіанскихъ событій. Такого рода объясненія мы постоянно находимъ у южнорусскихъ писателей, начиная отъ митроп. Иларіона и Кирилла Туровскаго и кончая Галятовскимъ и Радивиловскимъ. Пр. Дъва Марія издавна вошла въ кругь этого литературнаго параллелизма лицъ ветхозавътныхъ и новозавътныхъ. Еще отцы церкви, опровергая еретиковъ эбіонитовъ, не признававшихъ девства Маріи, доказывали необходимость его темъ соображениемъ, что дева (Ева до гръхопаданія) погубила міръ; дъва потому должна была послужить и орудіемъ спасенія 2). Уже Ириней (II вѣка) сопоставляетъ пр. ДѣвА Марію, какъ спасительницу человъчества, съ Евой, бывшей причиною его гибели, и это сопоставление съ течениемъ времени получаетъ широкое развитіе. Въ апокрифическомъ евангеліи Іакова, иввъстномъ и въ древней Россіи въ отрывкахъ, архангелъ Гавріилъ обращается къ пр. Деве Маріи съ гакими словами: «Не бойся. Марія, не поткнеши бо ся ты, яко Евва. Отъ Еввы бо смерь бысть, а оть тебе воскресеніе мертвыхь; оть Еввы плодъ смертоносный. а отъ тебе престь животворящій; отъ Еввы лесть, а отъ тебе любовь; отъ Еввы разлучение человъкомъ отъ Бога, а отъ тебе совокупленіе несказанно; отъ Еввы мрачный сонъ адовъ, а изъ тебя

<sup>1)</sup> Архиет минист. иностр. дель. Малорос. дела, связки 80 н 82.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кирпичников, Сказанія о житін дівы Марін, стр. 19.

свътлый свътильникъ всему міру; отъ Еввы клятва, а отъ тебя благословеніе; отъ Еввы осужденіе, а отъ тебя отданіе; отъ Еввы скорбъ, а отъ тебя радость и въра; отъ Еввы слезы, а отъ тебя ръка воды живы; отъ Еввы трудъ, а отъ тебя покой; отъ Еввы тернородная земля, а отъ тебя троичная жизнь; отъ Еввы братоненавидъніе, а отъ тебя человъколюбіе; отъ Еввы потопъ, а отъ тебя баня безсмертія; отъ Еввы убійство, а отъ тебя мертвыхъ воскресеніе» 1). Вообще, въ сочиненіяхъ многихъ старинныхъ церковныхъ писателей о Богородицъ говорится, какъ о второй Евъ, прародительницъ освобожденнаго человъчества.

Рядомъ съ сопоставленіемъ Богородицы съ Евой и независимо отъ него шло прославленіе пр. Дѣвы въ литературныхъ сказаніяхъ, въ пѣснопѣніяхъ и въ живописи. Благочестиво настроенная фантазія и глубоко проникнутое религіозностью чувство искали во всемъ мірѣ, фивическомъ и моральномъ, образовъ и красокъ для прославленія пр. Дѣвы. Естественно напрашивалось сравненіе пр. Дѣвы съ цвѣтами, какъ найболѣе изящными произведеніями земли, а изъ цвѣтовъ, разумѣется, съ самыми красивыми и благоухающими, съ розой и лиліей. Символическое толкованіе Библіи усмотрѣло указаніе па пр. Дѣву въ словахъ Евдры V, 24—25: «О владыко Господи, отъ всѣхъ дубравъ земли и отъ всѣхъ древесъ ея избралъ еси виноградъ единъ... И отъ всѣхъ цвѣтовъ вселенныя избралъ еси себѣ кринъ единъ». Въ церковныхъ пѣснопѣніяхъ пр. Дѣва называется «криномъ благоуханнымъ».

Южнорусская схоластическая проповёдь, какъ извёстно, чрезвычайно любила всякаго рода параллелизмы, символы и аллегоріи, и въ ней нашло м'єсто сопоставленіе пр. Д'євы Маріи съ цвётами, преимущественно съ лиліей.

Сравненіе Богородицы съ Евой встрівчается, между прочимъ, въ «Огородків» Радивиловскаго въ первомъ словів о непорочномъ рожденіи пр. Дівы Маріи отъ Іоакима и Анны: «Яко правів Евва, не послушною будучи, сталася и себів и всему рожаю людскому причиною смерти, такъ и преблагословенная Діва Марія, послушная, и себів и всему рожаю людскому сталася причиною спасенія.»

Въ особенности по вкусу схоластическихъ проповъдниковъ семнадцатаго въка пришлось сравнение пр. Дъвы съ цвътами. Это

<sup>1)</sup> Пыпинг, Памят. стар. рус. литер., т. III, стр. 76.



было еще самое естественное и простое изъ сравненій Богоматери съ предметами физическаго міра, къ какимъ прибъгали южнорусскіе пропов'вдники схоластическаго направленія. Радивиловскій посвятиль цёлую проповёдь на сравненіе пр. Дёвы съ лиліей, именно въ «Огородкъ» третье слово на Введеніе пр. Богородицы во храмъ. «Первое подобенство пр. Дъвы Маріи до льльи, же лелья жадныхъ на себъ не маетъ макулъ, которыи бы піенкность ен нарушали... Второе-лёлён суть бёлын и червонын... Пр. Дёва Марія бёлая, иле до невинности первороднои, есть тежъ и червона, иле до встыду дъвическаго... Потрете, маеть и тое до себе лълъя, же межи веліями не масть плодовитшаго надъ лелью, албо вымь зъ едного корня пятьдесять пущаеть головокь, яко пишеть Плиніушь... Въ Маріи... насине (добра и благодати) принесло плодъ тридесятый, шестидесятый и сторакій... Опустивши иншія многія власности, которыми есть лелея оздобленая, тое мовлю, ижь жадного цвету большаго и высшаго немашъ надъ лелею, бо ведлугъ Плинічша въ три локтя растеть выше надъ иншіи цвёты, и для того старожитным лёлёю назвали цвётомъ царскимъ».

Религіозно-поэтическія сравненія пр. Дівы Маріи съ Евой и со цвътами, въ частности съ лиліей, проникли въ южнорусскій народъ, были имъ своеообразно истолкованы и выразились въ словесности южнорусскаго народа въ формъ любопытныхъ сказаній о томъ, что Богъ совдалъ пр. Деву Марію вы начале света изъ цветовъ, и въ формъ темныхъ пъсенъ о близости пр. Богородицы къ лилін и маку. Въ народъ распространенъ своеобразный апокрифъ, что Богь создаль перваго человека съ кожей роговой, а первую женщину изъ цвътовъ. Но Адаму женщина эта не понравилась, и онъ просилъ Бога дать ему другую подругу жизни, не столь нъжную. Тогда Богъ цевтную дввушку взяль къ себв, а для Адама совдаль Еву, изъ его ребра, также съ роговымъ телеснымъ покровомъ. Послъ гръхопаденія прародителей они потеряли роговой покровъ, остаткомъ котораго служать только ногти. Дъвъ изъ цвътовъ суждено было стать впоследствіи пресв. Девой Маріей и Богоматерью. Ева была причиной грекопаденія; и деве изъ цевтовъ предопредёлено было въ лице Богородицы сдёлаться источникомъ спасенія человічества 1). Существованіемъ въ народі разсказа о

<sup>1)</sup> Nowosielski, т. II, стр. 5—6, Чубинскій, т. І, стр. 145—146.



тождествъ Богородицы съ первой цвътной дъвой объясняются нъкоторыя на первый взглядъ странныя сравненія пр. Дъвы Маріи съ розой, мальвой и лиліей въ колядкахъ и щедривкахъ, напримъръ, въ малор. колядкъ у Чубинскаго т. ПІ, стр. 374. Повидимому, анокрифическая дъва изъ цвътовъ скрывается въ слъдующей темной колядкъ:

Рожденная мати, небеська царыця,
Радуйся, пречиста, прекрасна царыця!
Дива обрадованная Христа породила
И за Евою, за Адамомъ слидкома ходила,
Выплакала за насъ гришныхъ, якъ мати едина...
Ты красна панна зъ высокого маку,
Не дай же намъ загинуть зъ великого страху.

(Чуб., т. III, стр. 333).

А. Н. Веселовскій въ резенціи на «Труды Этн. Стат. Экспедиціи» П. П. Чубинскаго въ отчетв о XX присужденіи наградъ графа Уварова обратилъ вниманіе на своеобразное преданіе о сотвореніи «жинки зъ цвиту». Онъ предполагаеть, что источникъ этого преданія «скрывается въ какомъ нибудь христіанскомъ апокрифъ. Я уже замътилъ, что преданіе это могло возникнуть изъ краткихъ сравненій и украшающихъ эпитетовъ пр. Дъвы въ церковныхъ иъсмопъніяхъ. Г. Веселовскій сопоставляетъ малорусскій разсказь о цв тной двв сь французскимь стихотвореніемъ XII въка о Фанунль; но содержаніе последняго слишкомъ своеобразно, и вовсе не объясняеть малорусской сказки о цейтной дъвъ. Ближе къ малорусскому сказанію другая французская легенда, приводимая г. Веселовскимъ. Эта краткая легенда упоминается, какъ отреченная, въ одной повыв «Sur la Conception» (о зачатін) 1).

Догиатическая основа этого стиха—датинское ученіе о д'явственности св. Анны, матери Богородицы.

Anne de Bethleem fu nee,

De flour ne fu pas engenree,
Ce saiehiez nous certainement,
Mais d'omme conseue charnellement.
Celles et cil soient confondu
Qui croient un roman qui fu,
Qui dist que flour fust venue
Sainte Anne et engeneue (Записки Акад. Н. т. 37, с. 183).

### 11-12.

# Благовъщение и звъзда пр. Богородицы.

Въ древнъйшемъ новозавътномъ апокрифъ, протоевангелім Іакова (начала ІІ въка) первое благовъстіе происходить у колодца, когда пр. Дъва Марія вышла почерпнуть воды. Пр. Марія услышала гласъ ангельскій: «Радуйся, возрадованная! Господь съ тобою; благословенна ты въ женахъ», но самаго ангела не было видно, и затъмъ вскоръ слъдуетъ другое благовъщеніе, по еван гельскому тексту 1). Этотъ мотивъ повторяется въ одномъ старинномъ галицко-русскомъ казаньъ на Рождество Христово: «Гды Христосъ Сынъ Божій оутълиль ся и оуишоль Духомъ святымъ у пречистую Панну, тогда пресв. Богородица стояла у колодязя, хотъла почерпать воды оу сосудъ. И ту пришелъ ангелъ Господень къ неи и рече: Радуйся, обрадованная, Господь съ тобою, днесь пополнишися Духа святаго. А Она обозрить ся на ангела и увидъла звъзду великую» 2)... Этотъ мотивъ изръдка встръчается въ народныхъ духовныхъ стихахъ, напр. у Чуб., т. ІІІ, стр. 11.

Съ апокрифическимъ сказаніемъ о первомъ благовъщеніи у колодца тъсно связано апокрифическое сказаніе «о звъздъ, которую маетъ пр. Богородица на себъ». Во время перваго благовъщенія «звъзда, пришедши къ неи, съла на головъ еи, а потомь въ голови съла на правомъ плечи, а потомъ зъ праваго плеча изступила на лъвое плече, а зъ лъваго зышла снову на голову, а зъ головы уступила во уста и ту ся Пречистая наполнила радости великои и тогда во утробъ своей зачала Сына Божія, и то та звъзда пребывала въ Ней при отрочати, дондеже породила Христа». Далъе говорится, что надъ колодцемъ, гдв произошло первое благовъщеніе. построена «церковь великая, каменная, пречудная», и надъ ней дважды въ годъ всходить светлая звезда, въ ночь Рождества Христова и на Благов'вщение пр. Богородицы. Зв'взда входить черезъ южное окно въ церковъ, погружается въ колодезь и затъмъ удаляется изъ церкви. Когда Спаситель родился, то звъзда стала на головъ пр. Богородицы и бросила свои лучи на Ея плечи. Послъ воскресенія Спасителя пр. Богородица съ звіздой на голові при-

<sup>2)</sup> Калитовскій, Матер. до литер. апокр., стр. 14.



<sup>1)</sup> Кирпичников, Сказанія о житін Дівы Маріи, стр. 36.

шла къ Пилату. Пилатъ хотъль взять звъзду рукой; но рука его при этомъ оценета. Тогда Пилатъ уверовалъ во Христа, вместе съ своею женою и двумя сыновьями, и впоследствіи пострадаль мученической смертью. При этомъ въ апокрифъ находится любопытная фраза, что Пилать о своемь обращении «пише широпе въ житіи своемъ» 1). Эпизодъ о Пилать, заключающійся въ галипкорусскомъ апокрифъ о звъздъ, представляетъ любопытное дополненіе къ апокрифическому «Посланію Пилата къ Тиверію», изданному А. Н. Пыпинымъ по рукописямъ XV-XVI в. 2).

Апокрифическое сказаніе о звёздё выросло, вёроятно, изъ топографическихъ или живописныхъ традицій и комментаріевъ. Г. Елистевъ въ сочинении «Съ русскими паломниками на св. землъ весною 1884 г.» говоритъ, что и въ настоящее время проводники сообщають странникамь много мъстныхъ преданій и разсказовь о палестинскихъ святыняхъ, и нътъ ничего удивительнаго, что въ эти равсказы вошель также колодезь, около котораго произошло первое благовъщение, вошель, можеть быть, еще въ старое время.

Изображеніе зв'єзды надъ головой пр. Богородицы встр'ячается въ древнихъ памятникахъ христіанской живописи въ катакомбахъ 3).

Въ апокрифъ о звъздъ находится одинъ частный эпизодъ, составленный несомнънно подъ вліяніемъ иконописи: «Слыши пильно о тихъ звездахъ, которыя теперь видимо пишутся на шатъ пр. Матки Божой. На Пречистой три ввівды, яко на небіз... Христосъ... лишилъ пресвятой матери своей таковые знаки предивные три, абы то знали, ижъ то Она есть Матка Божа и царица небесная и земная всего свёта» 4).

Южно-русскіе схоластическіе пропов'ядники воспользовались апокрифомъ о звёздё пр. Богородицы, такъ какъ апокрифъ этотъ какъ нельзя болве подходить подъ схоластическія «циркумстанціи» или «околичности» для расширенія пропов'єди и какъ нельзя бол'є удовлетворяль наклонности проповедниковь XVII века къ искусственнымъ сопоставленіямъ священныхъ лицъ съ предметами физическаго міра. Такъ Галятовскій цілую проповідь построиль на перечисленіи тъхъ звъздъ, изъ которыхъ пр. Дъва Марія сдълала себъ корону 1).

<sup>1)</sup> Тамъ-же, стр. 16.
2) Пыпинэ. Памят. стар. рус. лит., т. III, стр. 107—108, 103—104.
3) Seemann, Kunsthist. Bilderbogen, № 331.
4) Калитовскій, стр. 16.
5) Галятовскій, Ключь Разумінія. Второе казане на Успеніе пр. Бого-Digitized by Google

13.

# Рождество Іисуса Христа.

А. Н. Пыпинь въ III т. Памятн. стар. рус. литер. издаль апокрифъ о Рождествъ Іисуса Христа, по Румянцевскому Торжественнику конца XV ст. Въ началъ апокрифа находится длинное разглагольствованіе на тему: «Возсія, намъ днесь праведное солнце», затъмъ слъдуеть пространное сравненіе пр. Богородицы съ Евой, краткое замъчаніе о звъздъ и волхвахъ и многоръчивое разсужденіе по поводу Рождества Христова, наконецъ, съ половины апокрифа говорится о Рождествъ Христовъ, путешествіи Іосифа съ Маріей въ Виелеемъ, вертепъ, бабъ Саломіи, волхвахъ и избіеніи младенцевъ.

Вторая часть апокрифа о Рождествъ Іисуса Христа вошла въ старинное малорусское «Казаня на Рождество Христово», сохранившееся въ рукописномъ сборнивъ во Львовъ въ библіотекъ Оссолинскихъ и изданное въ 1884 г. г. Ом. Калитовскимъ. Сравнивая это «Казаня» съ апокрифомъ, изд. Пыпинымъ, мы видимъ, что неизвъстный проповъдникъ приспособилъ апокрифъ къ понятіямъ своихъ слушателей, темное устранилъ, недостаточно ясное снабдилъ небольшими комментаріями, и все Казаня изложилъ довольно простымъ языкомъ. На этомъ Казаньъ можно видъть, какъ приспособлялось книжными людьми инородное и иноземное къ быту и понятіямъ роднаго народа, какъ націонализировались захожія повъсти. Апокрифическія пъсни могли возникнуть только изъ такого предварительнаго приспособленія книжныхъ сказаній къ южно-русской почвъ.

«За панованя и за королевства Августа, кесаря благочестиваго и побожнаго, быль розказъ по всей вселенной, абы было переписано царство его»—такъ начинается малорусская редакція апокрифа о Рождествъ Спасителя, и затымь слёдуеть сходный съ евангельскимъ текстомъ разсказъ о путешествіи Іосифа и пр. Маріи въ Виелеемъ. Въ этотъ разсказъ вставленъ слёдующій эпизодъ: «А коли ишоль дорогою, видъль Іосифъ Марію: ово ся смъе, ово плаче. И рече Іосифъ: «Маріе, что се чинишь... Рече ему Пречистая: о, Іосифе, вижу на свътъ двое людеи; еднии ся смъють, а другіе горко плачуть; то и я, которые ся смъють, и съ тыми ся смъю и радую, а которые плачутъ, и я съ ними плачу и смучу ся» (Калит., стр. 12). Этоть эпизодъ почти дословно повторяется въ

апокрифъ у Пыпина, т. III, стр. 78. Въ Казаньъ только расширено немного объяснение пр. Дъвы, что она участвуетъ въ радостяхъ и горестяхъ людей.

Въ апокрифъ говорится: «егда быша посреди пути идуща, и рече Марія Іосифу: «ссади мя съ осляти сего, яко сущее во мнѣ нудить мя, изыти хотя. И ссади ю Іосифъ». Въ Казаньъ это мъсто повторяется почти дословно, и затъмъ слъдуетъ любопытное добавленіе: Іосифъ помогъ пр. Дѣвъ Маріи сойти на большой и плоскій камень, лежавшій на дорогъ. Ноги пр. Богородицы погрузились въ камень, «яко у тъсто; позналь бо и камень безумный на себъ Творца своего... И ту до днесь лежить той камень, а въ немъ стопи ногъ пр. Богородицы, и тамъ теперь опочивокъ страннымъ и изъ подъ того камня истекла керныця, пречудная, и вода ея есть бъла, яко млеко, и сладка, яко медъ... и туть стоитъ церковь во имя ея святое» (Калит., стр. 12).

Въ апокрифъ говорится только, что Іосифъ нашелъ вертепъ и ввелъ въ него пр. Богородицу (Пыпинъ, 78). Въ Казанъъ это выраженіе снабжено комментаріемъ: «Ту увидъла Пречистая вертепъ, погребъ или шопу, старое становиско нѣякоесь, гдѣ пастухи скотъ или овцы запирали. А въ томъ вертепъ тогди не было ничего: только нѣкоторые пастухи виелеемскіе лишили при яслехъ вола и осла, а сами пошли за овечками въ поле». Когда родился Іисусъ, тогда «оубогая стайня внетъ ся наполнила предивнаго» (Калит., стр. 13).

Далее и въ апокрифе, и въ Казанье следуетъ разсказъ о бабке Саломіи, явившейся въ вертепъ по зову ангела. Эпизодъ о томъ, почему отсохла у Саломій рука и какимъ образомъ Саломія получила исцеленіе, находящійся въ апокрифе, въ Казанье не встречается. Составитель Казанья, лице духовное, должно быть, счелъ этотъ эпизодъ неуместнымъ.

Извъстно, что народъ обнаруживаетъ большую наклонностъ къ олицетворенію отвлеченныхъ понятій, силъ и явленій природы, бользней й даже большихъ праздниковъ. Олицетвореніе возникало не только въ связи съ обожествленіемъ предмета, какъ было въ древности, но и самостоятельно, изъ цълей лучшаго пониманія предмета, найболье полнаго и отчетливаго его представленія, для развлеченія и удовольствія, такъ какъ человъкъ сочувственно можетъ отнестись къ внъшнему міру, лишь приблизивъ его къ своей духовной личности.

Въ кругъ малорусскихъ и бълорусскихъ народныхъ олицетвореній вошелъ праздникъ Рождества Христова, въ интересахъ найболъе отчетливаго прославленія его въ ряду другихъ большихъ праздниковъ зимняго времени. Такъ, въ одной колядкъ:

Да выросло дерево тонке да высоке,
А на тому древу да намалевано,
А намалевано а три святители:
Шо первый святитель—святе Рожество,
Другій святитель—то жъ святый Василій,
А третій святитель—то жъ Иванъ Христытель.

(Чуб., т. III, стр. 338).

Въ этихъ трехъ святителяхъ съ одной стороны выразились желаніе народа прославить сразу три крупныхъ зимнихъ праздника, а съ другой стороны выразился излюбленный народно-поэтическій

пріемъ троенія мысли или предмета.

Весьма своеобразное олицетвореніе Рождества обнаруживается въ слъдующей колядкъ:

А вси святыи ослономъ сили; Тилько нема святого Риздва. Рече Господь святому Петру: «Петре, Петре, послуго моя, Пиди, принеси святее Риздво!» Не выйшовъ Петро якъ пивъ дороги, Здыбало Петра чудо чудное, Чудо чудное, вогнемъ страшное! Петро жахнувся, назадъ вернувся, Рече Господь до святого Ilетра: «Ой Петре, Петре, послуго моя, Чомъ ты не принисъ святее Риздво?» «Ой здыбало мене чудо чудное»... «Ой, не есть то, Петре, нияке чудо, А то есть святе Риздво; Було его взяти, Петре, на руки, Сюды принести, на стилъ покласти; Зрадовались бы вси святыи, Що передъ ними Риздво сило».

(Чуб., т. III, стр. 351).

Digitized by GOOGE

Можетъ быть подъ «чудомъ чуднымъ» колядки скрывается древнее языческое божество, въ другихъ случаяхъ скрывающееся подъ словомъ Крачунъ, Керечунъ, Карачунъ, причемъ самое слово Крачунъ или Керечунъ, въроятно, румынскаго происхожденія 1).

Евангельское повъствованіе о Рождествъ Спасителя (отъ Луки гл. 2) отличается краткостью. Апокрифическій сказанія дають пополнительныя черты, почти всецёло вошедшія въ народную поэзію, преимущественно колядки и щедривки. Уже на древне-христіанскихъ саркофагахъ являются осель и быкъ при Рождествъ Христовъ. Къ IX въку на востокъ и западъ пользуется огромною популярностью форма изображенія Р. Х., гдв главныя действующія лица изображены такимъ образомъ: въ горъ пещера, въ пещеръ ясли, въ которыхъ лежитъ Христосъ: надъ Нимъ головы осла и быка. Богоматерь лежить на одръ, лицемъ къ зрителю. Іосифъ сидить внизу въ раздумь $^{1}$ , либо грусти, или же въ дремот $^{1}$ 2). Извъстно, какъ традиціонные осель и быкъ послужили великимъ италіанскимъ художникамъ, напр., Корреджіо. Въ Чети-Минеяхъ Димитрія Ростовскаго говорится, что къ яслямъ привязаны были воль и осель. Ихъ привель Іосифъ изъ Назарета. На ослъ вхала пресвятая Діва, а вола Іосифъ привель на продажу, чтобы было чёмъ уплатить царскую подать и содержать себя въ Виолеемв и въ дорогъ. Сіи то бевсловесныя животныя, стоя ири ясляхъ, дыханіемъ своимъ согръвали Младенца отъ зимней стужи и такимъ образомъ служили Владыкъ и Творцу своему. Этотъ разсказъ изъ Чети-Миней проникъ въ народъ и произвелъ сильное впечатлъніе на народную мысль, такъ что въ духовныхъ стихахъ и легендахъ малорусскаго народа онъ передается почти съ дословною върностью. Такъ, въ одномъ разсказъ, записанномъ въ подольской губерніи говорится: «Ото якъ находився Господь та лежавъ у ясляхъ, то вилъ не нарушавъ зъ яселъ жадного стебла, а ще дыхавъ и загривавъ Bora... Ото жъ то Божа Мати и сказала: «будешь же ты, добрый воле, завсегда въ Бога сытый» (Драг., стр. 109). Въ литинскомъ увздв записано поверье, что волы и ослы благословенны Богомъ за то, что укрывали Спасителя въ ясляхъ соломой и согръвали Его (Чуб. т. 1, втр. 48). Отсюда произошло повърье, что рогатый скотъ наканунъ Р. Х. получаетъ способность говорить человъче-

<sup>1)</sup> См. ст. *Шухардна*, въ "Archiv' В Ягича" 1886 г., т. Щ, стр. 526.

<sup>2)</sup> Кирпичниковг, Миніатюры часослововъ, въ "Худож. Новост.", 1883 г., 16.

скимъ голосомъ (Ibid., стр. 48). Колядка, записанная въ бердичевскомъ убядв и вошедшая въ III т. «Трудовъ» Чубинскаго, стр. 340—341, представляетъ любопытный образчикъ стихотворной передълки чети-минейнаго сказанія:

Скинія вся златая—
Ковчегъ завита,
Выдить днесь Марія
Сына повита.
Радуйся Марія!
Волъ и оселъ, дышуще,
Хвалы воздають,
Озябшого въ ясляхъ
Парою гріють...

Сравненіе Богоматери съ кивотомъ завѣта также взято изъ Чети-Миней. Здѣсь говорится о Кивотѣ въ святая святыхъ іерусалимскаго храма, какъ о прообразѣ Маріи Дѣвы. Такимъ образомъ первыя четыре строки составлены на основаніи одного четиминейнаго сравненія подъ 21 ноября; слѣдующія затѣмъ пять строкъ изъ чети-минейнаго сказанія о Р. Х. подъ 25 декабря, а остальня часть колядки о поклоненіи волхвовъ, нами опущенная, составлена также на основяніи чети-минейнаго сказанія о Рождестѣв Спасителя. Изъ этого примѣра достаточно ясно видно, какое важное спасителя изъ чети-Минеи на возникновеніе и развитіе малорусскихъ колядокъ духовнаго содержанія.

Чети-Минейное сказаніе о присутствій вола и осла при Р. Х. въ малорусскихъ колядкахъ встрівчается въ разныхъ пересказахъ, иногда довольно курьезныхъ, наприміръ:

Да въихалось да три волы,
Да три волы, три буйвалы,
Ой стали вони да чмохати, гадати,
Чимъ сее дзецько даровати:
Одинъ даруе муромъ, кадиломъ,
Другій даруе золоту квиточку.
(Чуб. т. III, стр. 355).

Отъ апокрифнаго вола при Р. Хр. произошелъ часто встръ-чающійся въ колядкахъ мотивъ:

Озьму вола за ригъ, Та выведу на муригъ, Та выкручу ему ригъ.

Такъ какъ рождественскіе праздники—время веселья и самыя колядки служить нынѣ для увеселенія, то въ нѣкоторыя духовныя колядки проникъ праздничный разгуль и вольность въ выраженіи религіозныхъ чувствь, напр., въ колядки, находящіяся въ «Трудахъ» Чубинскаго, т. III, стр. 376, 377, «коло яселъ старый Осипъ оберемкомъ сино носыть». Нужно впрочемъ сказать, что духовныхъ пѣсенъ съ ироническимъ огнопеніемъ къ священнымъ лицамъ и событіямъ весьма мало. Въ нѣкоторыхъ колядкахъ волы при ясляхъ считаются ангельскими превращеніями или прямо замѣняются ангелами, напр.: «надъ яслами волы стояли; то жъ не волы, то два янголы» (Чуб., т. III, стр. 323). Огромное большинство колядокъ создано съ цѣлью:

Навчить диты малии . Книги читати, въ церковь ходити, Святе Рожество праздникомъ чтити, Батька, матинку вирне любити.

(Чуб., т. III, стр. 385).

Въ связи съ апокрифическими сказаніями о Р. Х. находится одинъ небольшой эпизодъ въ повъсти Г. О. Квитки «Панна Сотниковна». Въ святъ-вечеръ панъ сотникъ любовно объясняетъ своему сыну, что кутью и узваръ въ это время ъдятъ на сънъ, т. е. положивъ на столъ съно, въ воспоминание того, что Іисусъ родился въ ясляхъ на сънъ.

На западъ подъ вліяніемъ религіознато сангиментализма уже въ средніе въка развились литературныя и художественныя формы обожанія Христа Маріей Дъвой и Іосифомъ. Марія стоить передъ Христомъ на кольняхъ—таково обычное изображеніе на старинныхъ картинахъ и на миніатюрахъ 1). Этотъ элементъ обожанія Христа Матерью проникъ въ Чети-Минеи, а отсюда въ малорусскіе духовные стихи, напр.:

А пресвятая Дѣва Марія едына. А просила ласки у свого сына.

(Чуб., т. III, стр. 348).

Въ евангелія отъ Луки гл. 2 кратко говорится, что пресвятая Дъва Марія «роди сына своего первенца и повить его и положин

потомъ



¹) Кирпичниковъ, въ "Худож. Листкъ" 1883 г., № 16.

его ез яслеж». Въ Чети-Миненхъ говорится, что пр. Дъва обвила сладчайшаго своего Сына бълыми, чистыми, тонкими пеленами, еще прежде приготовленными ею въ Назаретъ. Въ малорусскихъ колядкахъ это перифразируется слъд. словами:

А биленькій пелюшечки сповивала, А зъ девятого шовку сповивачикъ сукала, А зъ сребла злата приголовочокъ прикладала. (Чуб., т. III, стр. 324).

Мале дитя на престоли положила, Надъ тымъ дитямъ три свички засвитыла (Ibid., стр. 325).

Тамъ Пречиста у крижмове сповила, А сповивши въ василечки вложила (Ibid., стр. 327).

Поэтическимъ распространеніемъ этого мотива являются колядки, въ которыхъ Богородица бѣлитъ ризы на Дунаѣ; вѣтеръ уноситъ ихъ подъ небеса, а тамъ принялъ ихъ самъ Господъ (Чуб., т. III, стр. 329; Голов., т. II, стр. 90).

#### 14

#### Поклонение волхвовъ.

Въ галицко-русскомъ рукописномъ сборникъ апокрифическихъ статей, въ Казанъъ на Рождество Христово, находится пространное сказаніе о поклоненіи волхвовъ. Пророкъ Валаамъ оставилъ свои пророческія книги тремъ персидскимъ царевичамъ, которые учились у него звъздочетству, и просилъ ихъ слъдить за появленіемъ на небъ «звъзды отъ Іакова», упоминаемой въ Библіи. Царевичи, по именамъ Кашперъ, Еліамъ и Еликуръ, потомъ счастливо управляли Персіей.... «Единои нощи, гди онии три цари, читаючи книги.... издремали ся и, не угашаючи свъчи, приснули мало, и видъли во снъ, якобы стоятъ усъ три у божници своеи передъ своею богинею Урією, и здалося имъ, яко бы пришла звъзда барзо великая, и чудная, и пресвътлая вельми и уишла у божницу ихъ окномъ полунощнымъ и освътила всю божницу, яко слонце, и походила довго по божници и по всъхъ богиняхъ, и пришла до старшеи ихъ богини Уріи и съла на головъ», потомъ перешла на правое плечо, затъмъ на лъвое, снова поднялась

на голову и вошла во уста, побывши не долгое время въ Уріи, звъзда вышла изъ капища южнымъ окномъ. Всв идолы при этомъ упали и разсыпались въ прахъ, и осталась одна Урія. Посовътовавшись другъ съ другомъ и съ главнымъ жрецомъ, они отправились на поклоненіе божественному Младенцу въ Виелеемъ 1).

Все это сказаніе объ Уріи и персидскихъ паряхъ построено на апокрифическомъ сказаніи Афродитіана, которое издано Н. С. Тихонравовымъ и А. Н. Пыпинымъ по рукописямъ XIII въка. Въ древней Россіи сказаніе Афродитіана польвовалось значительной популярностью, и Максимъ Грекъ написалъ противъ него обличительное слово. Въ сказаніи Афродитіана говорится объ Иръ-Уранін-Маріи и паденіи идоловъ во время Рождества Христова. Разница между этимъ апокрифомъ и сходнымъ съ нимъ Казаньемъ состоитъ въ собственныхъ именахъ. Въ Казаньъ нътъ ни Афродитіана, ни имени жреца Прупа, но за то поименовываются цари, чего ивть въ апокрифв. Въ апокрифв является одинъ царь; онъ посылаетъ волхвовъ. Въ Казань видвинута подробность о явленіи зв'єзды. Вообще, Казанье опирается на редакцію Сказанія Афродитіана, отличную отъ изв'єстной по изданіямъ Пыпина и Тихонравова.

О поклоненіи волхвовъ говорится во многихъ колядкахъ, причемъ обнаруживаются черты сходства колядокъ этого рода съ апокрифическимъ Казаньемъ львовскаго рукописнаго сборника. Въ колядкахъ обычно выраженіе «три цари прийшло» (Чуб., т. III., стр. 324 и др.); иногда встръчаются вмъсто царей три ангела и даже три вола. Цари дарятъ Іисусу «муро, кадило и цвътокъ» (ів., стр. 324) или «ливанъ, смирамъ и злато» (стр.327).

15.

### Избіеніе младенцевъ.

Въ галицко-русскомъ рукописномъ сборникъ апокрифическихъ сказаній встръчается любопытное Казанье на Соборъ пр. Богородицы. Здъсь говорится объ избіеніи младенцевъ, притомъ въ формъ почти пъсенной, съ ясными чертами стихотворнаго склада. Въ дъйствительности здъсь мы имъемъ духовную пъсню, напоми-



<sup>1)</sup> Калитовскій, стр. 9—22.

нающую въ отдельныхъ выраженіяхъ народныя эпическія песни. «Скоро жолнъре Иродови увойшли у Виолеемскій повъть, заразъ почади чинати по малыхъ диточкахъ невинныхъ отвътъ. Отъ персій матернихъ отрывали да погубляли и розмантый имъ смерти завдавали. Иныхъ коньми топтали по улицахъ, иныхъ за волосы брали, о каменя разбивали, иныхъ за ножки брали и на двое раздирали, иныхъ острыми сулицами скрузъ пробивали, иныхъ на огенъ метали, иныхъ дымомъ заперши душили, иныхъ на дворахъ ихъ на коли истыкали, иныхъ у воду метали, иныхъ на поли псеисами разтесовали, иныхъ у хвостовъ конскихъ увязавши волочили, иныхъ истинали мечомъ, не маючи милости, а дъточки, яко немовлятка будучи, того не знають, они донвмають, ижь то зъ ними жарты мають, за мечь ручками сягають, подъ мечь головки свои хиляють, а они окаянные головки имъ истинають. Инымъ ручки и ножки отнявши передъ отци и матки розметають; иныхъ истыкали на копія. На конецъ не еденъ тамъ по сыну заплакать отецъ и мати по своему милому дитяти. Отци бъдные и матери смутнія до ногъ жолн вромъ упадають, слезами своими ноги ихъ обливають, дорогіе имъ подарунки даютъ, скарби своя имъ отворяють, о змилованю дъточекъ своихъ просятъ. Иніе же сами голови свои надъ диточками своими подъ мечи остріи подкладають, абы то не видъли такои окрутнои смерти деточекъ своихъ милыхъ. Але они окрутники на то ничего не дбають, але еще горшими ся ставають, немилостиве дъточокъ малихъ погубляють, яко чистую ишеницу пожинають. Тамъ кровь по всъхъ улицахъ, яко потеки, текла, быстрыми струмени плынула, гды жъ бо тамь жадного двора бъда не минула..... Отцы бъдніи и матки до Бога волають, въ небо руки поднимають, о вемлю персями ударяють, голосомъ жалоснымъ горько волають: о небо и земле, чому насъ не покрыешъ и чому насъ бъдныхъ не ратуешь съ нашими дъточками, чомъ насъ не укрыешь, абисмо не были мордованы тыми то округными Иродовыми слугами. Въ смутку и горести кождого детятка говорила матка: о деточки наши милые, волъли бы смо васъ на свъть не родити, нижли на васъ теперь такую окрутную смерть видети..... О безбожный кролю Ироде, за тій то маліи діточки запевне будешь у пеклів сидіти. И такъ на него отъ Бога помста испала, ижъ его живого на маестатъ кралевскомъ черви росточали, только що хробори (хворобы) зостали,

а дьяволи душу его до пекла позвали, а дъточки царства небеснаго себъ достали. Богу же нашему слава во въки въковъ. Аминь ... ().

Въ этомъ сказаніи-пісні прежде всего обращаеть вниманіе вадушевность, мягкость и ніжность чувства, містами переходящая даже въ сентиментальность; эти черты сказанія выражають мягкость и ніжность чувствъ малорусскаго народа, такъ какъ подтверждаются другими памятниками народной поэзіи и новой малорусской литературой. Даліве заслуживають вниманія эпическія черты сказанія, доказывающія сильное вліяніе народнаго эпоса на приспособлявшіеся къ народному пониманію апокрифы. Нівкоторыя преступленія слугь Ирода напоминають преступленія Алексівя Поповича въ думі про бурю на Черномъ морі, напримірь, топтаніе конемь дітей. Горе родителей обрисовано чертами, сходными съ тіми, которыя находятся въ невольницкихъ думахъ. Наконець, въ этомъ сказаніи отразились, повидимому, кое-какія бытовыя черты, напримірь, извістныя въ XV—XVII ст. способы пытки и казни и воспоминанія о случаяхъ избіенія дітей татарами и поляками.

Въ колядкахъ избіеніе младенцевъ упоминается какъ бы мимоходомъ, коротко и безцвътно. Иродъ приказалъ своимъ «жовнирамъ землю сплендрувати» (Чуб., т. III, стр. 328). Здѣсь нужно еще отмътить встръчающееся въ колядкахъ и народныхъ разсказахъ сказаніе о томъ, что посланные въ потоню за св. семействомъ воины Ирода возвратились въ Іерусалимъ, послъ того какъ узнали, что пр. Богородица прошла, когда мужикъ съялъ, причемъ видъли хлъбъ уже созръвшій. Они не знали, что пшеница выросла и совръла быстро, по повельнію Бога. Въ древнихъ апокрифахъ о пр. Богородицъ нътъ этого разсказа. Настоящее его мъсто въ апокрифахъ о хожденіи Іисуса Христа съ апостолами по землъ.

Къ апокрифамъ объ избіеніи младенцевъ и бъгствъ пр. Богородицы въ Египетъ примыкаютъ большія колядки о томъ, какъ жиды Христа искали. Жиды спрашиваютъ пр. Богородицу, гдъ она скрыла Христа. Пр. Богородица отвъчаетъ, что спратала Спасителя въ лъсу, а потомъ, на новые о томъ же вопросы говоритъ, что спратала въ травъ, высокихъ горахъ, глубокихъ



<sup>1)</sup> Калитовскій, стр. 22—25.

ръкахъ, и наконецъ, что Спаситель взошелъ на небеса (Голов., т. II, стр. 25, 26; Чуб., т. III, стр. 343).

16.

#### Крещение Спасителя.

Въ Казанъв на Богоявленіе Господне, находящемся во львовскомъ рукописномъ сборникв, крещеніе Іисуса Христа находится въ связи съ апокрифомъ о рукописаніи Адама и семи змвиныхъ головахъ на лицв Канна. Взявъ отъ Адама обязательство принадлежать царству дьявола, дьяволъ сняль змвй съ лица Канна и спряталъ рукописаніе и змвиныя головы на днв Іордана въ камив. Во время крещенія Спаситель уничтожилъ змвиныя головы. Следы этого сказанія отразились уже въ греческихъ церковныхъ песнопеніяхъ восьмаго века и въ греческой церковной живописи. Такъ у св. Козьмы Маюмскаго Іисусъ Христосъ, во время крещенія, «змісвъ главы гнездящихся сокрушаеть»; у Іоанна Дамаскина: «Опали струею змісвы главы». Дидронъ въ сочиненіи о христіанской иконографіи говорить, что видёль изображеніе этого апокрифическаго мотива до 20 разъ на греческихъ мозаикахъ и фрескахъ 1).

Въ колядкахъ и щедривкахъ крещеніе Спасителя понято, какъ совершенное надъ младецемъ Іисусомъ. Пр. Богородица купаетъ и креститъ Іисуса, пеленаетъ его въ шелковыя пеленки, моетъ ихъ на тихомъ Дунав и даетъ новорожденному имя. Въ галицко-русскихъ и малорусскихъ колядкахъ (у Головацкаго, т. II, стр. 12, 27; Чуб., т. III, стр. 333—335) къ пр. Дъвъ Маріи приходятъ 40 ангеловъ и 12 священниковъ. Они отнесли Младенца на Іорданъ, окрестили его и стали:

Книги читати, имья глядати
Сына Божого, а найвысшого.
«Именуймо го та святымъ Петромъ»;
Божа Мати то не злюбила.
«Именуймо го та святымъ Павломъ»;
Божа Мати то не злюбила,
То не злюбила, не довволила.
«Именуймо го Паномъ небеснымъ»;

<sup>1)</sup> Порфиресь, Аповр. сваз. по рукоп. Солов. библ., стр. 42.

Божа Мати то излюбила, То излюбила и дозволила, То дозволила и благословила.

17.

## Сонг пресв. Богородицы.

Апокрифъ этотъ, какъ извъстно, вошелъ глубоко въ народную словесность. Издано много народныхъ сказаній и пъсенъ о томъ, что пр. Богородица изъ пророческаго сна узнала о страданіяхъ и крестной смерти Спасителя. Въ V выпускъ «Калъкъ перехожихъ» находимъ 27 прозаическихъ и стихотворныхъ пересказовъ сна. Сонъсостоитъ изъ двухъ частей: 1) описаніе самаго сна и объясненіе къ нему Спасителя и 2) заговорное значеніе сна, или объясненіе того, какая польза носить его на шеть въ ладонкъ или хранить дома. Вторая часть входитъ въ разрядъ дожныхъ молитвъ. Величина составныхъ частей сна въ разныхъ пъсняхъ различна.

Въ летописце Ерлича подъ 1660 г. записано два любопытныхъ апокрифическихъ памятника: Сонъ Богородицы и Листъ Іисуса, съ разными нравственными наставленіями, посланный будто бы съ неба пап'в Льву и найденный въ британской земл'в, на Оливной горь 1). Оба памятника встрвчаются и въ настоящее время иногда вивств, но большею частью отдёльно, какъ два разныя апокрифа, сонъ Богородицы и эпистолія о недёлё. У Ерлича говорится: «Zasnęła była przenajświętsza Panna Bogarodzica w Brytanii na górze Oliwnéj i przyszedł do nej Pan Crystus Jezus syn onéj najmiliszy i mówi: Matka moja najmilsza, spisz li albo li słyszysz? I mówi: spałam, alem się ocznęła i snił mi się dziwny sen o Tobie: widzjałam cię w ogrojcu pojmanego i związanego przed Annasza, Kaifasza, Piłata, Heroda przywedzionego, u słupa prziwązanego, z twej świętej głowy krew strumieniami płynęła, a twoje przenajświętsze ciało, jak skorupa się padało». Далъе, Спаситель въ короткихъ словахъ объясняеть, что кто будеть носить этотъ листъ (подразумъвается списокъ сна) съ собою, тотъ получить въчное спасеніе. Въ концъ апокрифа находится помътка пе-

¹) *Иыпин*, **Памятн. стар. рус. 1117, т. III, стр. 128.** 

реписчика апокрифа: Pisano ten sen albo list pod rokiem 1546, miesiąca Augusta 25 dnia. Весьма близкій, мъстами тождественный пересказъ этого сна напечатань въ «Малор. народ. преданіяхъ» Драгоманова стр. 167—168. Объ части апокрифа одинаково кратки. Въ сборникъ малорусскихъ пъсенъ И. И. Манжуры, принадлежащемъ харьковскому историко филологическому обществу, находится пространная пъсня о снъ пр. Гогородицы. Мы приводимъ ее здъсь пъликомъ, какъ любопытную относительно содержанія и внъшней формы.

Ой сонъ Богородыци явився! Сила мати, Марія пресвятая. Та вечеряти-мало припочивала. Ой много мени во сни сновъ явилося: Ой якъ я тебе, чадо мое, родила, А во гради Вихліеми, На святій гори, у вертепи, Пеленами я тебе спеленала. И въ поясъ твій ликъ завивала. А во гради Іерусалыми-На святій на ричци, на Ордани, Выростало тамъ древо кипариснене, На томъ древи на кипариси Пречудень той хресть самь явився. Прорикся Христосъ, царъ небесный. Сьвить Мати, Марія пресвятая! Я и самъ той сонъ знаю, Шо буть мени на хрести роспьяту, А вбитому, скровавленному, Винець на главу возложенному, Тростію по глави біенному, А въ ребра копіемъ пробитому, А мою святу кровъ пролитую. И рече Марія ко Иісусу: Сьвить мій, чадо возлюбленнее! На кого ты мене, Диву, покидаешъ, Кому пресвятую уручаешъ? И рече Иісусъ Христосъ ко Маріи:

Digitized by Google

Сьвить Мати, Марія пресвятая! Я одинъ въ тебе, Диво, Споручаю на святого Ивана Богослова, А на друга на Христова, Нарикаю ёго, Мати, сыномъ. Сожди-жъ, Мати, малое времья, Якъ съ хреста мое тило здіймуть, Я во плащаныцю облечуся, И въ гробныцю положуся, И погребень за всихъ буду, Въ той часъ, моя Мати, животъ вічный Дамъ я вирнымъ для спасения, А безвирнымъ вичнюю муку. А во третій день воскресну, И на небеса вознесуся, И на земли зновъ явлюся, Живыхъ мертвыхъ судити. А якъ прійде на Тебе смертна година. Погребу твои мощи со святыми, Во славному гради въ Іерусалыми, Въ святій Божій церкви за престоломъ. А погребши къ мощамъ преклонюся, Преклонившись роспрощуся. Скоро въ мертвыхъ тебе воскрещаю, Самъ же твою душу пріймаю, Посажу тебе для вичного покою Въ небесному царстви съ собою, Де анголивъ лики ликують, Трепещуть небесныя силы, Съ тренетомъ стоять предъ престоломъ. Сьвить Мати, Марія пресвятая! Напишу я ликъ твій на икони, Поставлю ёго на Божому престоли, Тебе Мати будуть величати, Во Христи Бога прославляти. Хто сей сонъ, Мати, перейме, Избавлень буде оть вичнои муки.

Хто сей стихъ Божій перепомне, Достоинъ небеснаго царствія. На стихи поюще: Аллилуя, Слава тоби Христе Боже нашъ! <sup>1</sup>).

18.

# Общение Іисуса Христа ез народомъ.

Въ романъ О. М. Достоевскаго «Братья Карамазовы», въ превосходной главъ «Великій инквизиторъ», Спаситель является среди бъдствующаго народа въ Испаніи, въ самое страшное время инквизиціи, и народъ стремится къ Нему, следуеть за Нимъ. Спаситель молча проходить среди народной толпы съ тихою улыбкою безконечнаго состраданія. Солнце любви горить въ Его сердцё; лучи свъта, знанія и силы текуть изъ очей Его и, изливаясь на людей, сотрясають ихъ сердца отвётною любовью. Онъ простираеть къ людямъ руки, благословляетъ ихъ, исцёляетъ отъ недуговъ. Эта прекрасная страница въ романв Достоевскаго не стоитъ одиноко въ исторіи литературы. Сходные разсказы встрівчаются у разныхъ народовъ: великоруссовъ, малоруссовъ, поляковъ, въ деревенской глуши, среди крестьянъ. Поэтические разсказы о томъ, какъ Христосъ ходиль по вемль, входиль въ общение съ простымъ народомъ, облегчаль его физическія и духовныя боли, варьируются у разныхъ народовъ согласно съ степенью ихъ нравственнаго развитія, повсемъстно удовлетворяя идеальнымь стремленіямь народа къ добру и правдъ.

Равсказы о хожденіи Спасителя по землё и общеніи съ народомъ тёсно связаны съ апокрифическими обходами апостольскими. Почти всегда спутникомъ Спасителя является ап. Петръ, иногда Богородица, иногда св. Николай. Въ настоящее время мы будемъ говорить лишь о хожденіи Іисуса Христа, отдёльно отъ ап. Петра и св. Николая.

Христосъ большею частью принимаеть на себя видъ нищаго старика, ходить по деревнямъ и испытываеть людей. Онъ терпъливо сносить ошибки и грубыя выходки людей и своими чудесами направляеть ихъ на путь истинный. Въ одной великорусской легендъ Христосъ обратиль богатаго и немилостиваго мужика въ коня

<sup>1)</sup> Этоть дуковний стихь записань въ Люботина, валковскагоувада.

и отдаль доброму бъдняку. «Огношенія бъдных» и богатых составляють очень обыкновенный мотивь подобныхь легендь; это обстоятельство прежде всего бываеть на виду у простолюдина и легенда утвшаеть его твых, что добрый бъднякь въ заключение всегда бываеть вознагражденъ» 1). Спаситель иногда будто ошибается въ раздачв земныхъ благъ, посылаетъ сокровища богачу, прибавляетъ новыя нужды неимущему, но въ концъ концовъ открываетъ сомнъ. вающимся въ Его правосудія, насколько кратковременны и призрачны были земныя блага злаго сравнительно съ той наградой, которую добрый бъднякъ получаетъ впослъдствін на земль, при жизни, и на небъ, послъ смерти. Г. Пыпинъ указалъ на преобладающую въ легендахъ мысль, что выступающія въ нихъ со стороны Бога или ангела несправедливости оказываются потомъ необходимыми по разсчетамъ высшей справедливости. Такой мотивъ встрвчается въ легендахъ великорусскихъ (Сборн. Аванасьева 1860 г.), малорусскихъ (у Драг., стр. 110-119), польскихъ (особенно выдается легенда въ «Lud-в» Кольберга, т. VIII, стр. 92), Римскихъ Дъяніяхъ.

Насколько близко Спаситель стоить къ народу въ легендахъ, можно видъть въ слъдующемъ эпизодъ одного малорусскаго разсказа объ адскихъ мукахъ и райскомъ блаженствъ. Одинъ добрый мужикъ ежедневно давалъ бъднымъ милостыню. Въ Свътлый праздникъ онъ вышелъ на большую дорогу, чтобы пригласить какого-нибудь прохожаго бъдняка разговъться. «Тилько що выйшовъ винъ на шляхъ, ажъ иде чоловикъ въ биленькій свытци, въ чоботяхъ, въ шапочци и зъ палычкою. А це бувъ самъ Спасытель, Христосъ воскресшій. «Куды ты йдешь. Божій чоловиче?»—«Та йду, чи не покличе хто мене розгивляться», каже Спасытель.—«А я того и шукаю», сказавъ Васыль... Отъ вони пришли до дому, да и сили за стилъ розгивляться... Розговившись. Спасытель и каже Василеви: «отъ я у тебе, брате, розговився, такъ пріиди жъ и ты до мене въ гости; я тоби оддякую за хлибь, за силь» з).

Съ апокрифомъ о хожденіи Спасителя по землъ связано много народныхъ разсказовъ разнообразнаго содержанія, напр., разсказъ о происхожденіи свиньи изъ жидовки (Чуб. т. І, стр. 49; Драг. 4)

<sup>2)</sup> Филолонич. Записки 1870 г., т. IV, стр. 2.



<sup>1)</sup> Пыпинъ, Рус. народ. легенды, стр. 84.

разсказъ о происхожденіи медвёдя изъ мельника, надёвшаго кожухъ мёхомъ наверхъ, съ цёлью испугать проходившаго черезъ гать Спасителя (Чуб. I, 50; Драг. 5), разсказъ о хлёбномъ колосё, который при Спаситель шель оть самой земли (Драг. 14), разсказъ о томъ, какъ Богъ научилъ жепу мужика прясть (Драг. 125), разсказъ о птицё кони (milvus), о происхожденіе скоекъ (рёчныя молюски) (Драг. 386) и мн. др. Въ разсказё «Спасъ и оводы» (Др. 129) выступаетъ олицетвореніе праздника Преображенія Господня, по народной пословицё, «прійде Спасъ,—держи рукавички про запасъ».

Въ древнихъ рукописныхъ индексахъ апокрифическихъ книгъ встръчается уже указаніе на апокрифическое сказаніе о томъ, «что Христосъ плугомъ оралъ». Сказаніе это, повидимому, возникло въ древнее время въ Болгаріи и принадлежить къ числу «болгарскихъ басенъ». Оно извъстно было не только русскимъ, но также сербамъ и хорватамъ. Ягичъ нашелъ этотъ апокрифъ въ сербо-хорватской письменности и напечаталъ его въ Archiv za pov. jugosl. 1868 г. по кирилловской рукописи 1520 г. Въ южную Русь сказаніе это, нужно думать, проникло въ глубокой древности; оно вошло въ народную поэзію, въ пъсни найболье древнія, именно, колядки и щедривки и выразилось здъсь въ формъ вполнъ народной. Такъ, въ галицко-русской колядкъ:

Эй въ поль, вь поль, въ чистейкомъ поль, Тамъ же мій золотый плужокъ, А за тымъ нлужкомъ ходить самъ Господь, Ему поганяеть та святый Петро, Матинка Божа насънъчко носить, Насънья носить, Пана Бога просить: «Зароди, Божейку, яру пшеничейку, Яру пшеничейку и ярейке житце!»

Этотъ мотивъ повторяется въ нъкоторыхъ заклинаніяхъ (Чуб. т. І, стр. 85) и во многихъ колядкахъ (Голов. т. ІІ, стр. 8, 14, 15, 16, 17) съ незначительными измѣненіями. Нѣтъ надобности предполагать въ основаніи этого пѣсеннаго мотива первоначальный образъ языческаго божества, покровителя земледѣлія. Колядки такого содержанія могли возникнуть исключительно на почвѣ апокрифа о

хожденіи Спасителя по земл'є и Его участіи въ землед'єльческихъ работахъ.

Тотъ же самый мотивъ повторяется въ одной галицкой царинной пъснъ. Парубки и дъвушки, поднимаясь во время праздничной игры на гору, поють:

> Эй, горе, горе, самъ тя Богъ оре; Божа Матинка насиння носыть (Гол. т. II, стр. 245).

Божія Матерь при этомъ просить Інсуса Христа, чтобы уродились пшеница, виноградъ и ладанъ; пшеница на просфоры, вино для причащенія, ладонъ для кажденія.

Спаситель освящаеть поле своимъ трудомъ, а жилище крестьянина своимъ личнымъ посъщеніемъ, причемъ домохозяинъ угощаеть Іисуса и святыхъ его спутниковъ, чъмъ Богъ послалъ. Такъ, въ одной колядкъ домохозяинъ

> Посадивъ Бога посередъ стола, Святу Пречисту при другимъ столи, Усихъ святыхъ навколо неи; Прыймае Бога зеленымъ виномъ, Святу Пречисту солодкимъ медомъ, Усихъ святыхт плумновъ горълковъ.

(Голов. т. II, стр. 31).

19.

## Объ іврейство Іисуса Христа.

Въ древней болгарской, сербо-хорзатской и русской письменности были распространены апокрифы объ іерействъ Іисуса Христа, или, какъ выражаются индексы отреченныхъ книгъ, о томъ, какъ Христа въ попы ставили. Во ІІ т. «Памятниковъ отреченной литературы» Тихонравова приведено двъ редакціи этого апокрифа, одна полная изъ сербской рукописи XV в.. другая краткая изъ «Іерусалимскаго Путника», написаннаго въ 1590 г. Даніиломъ, архимандритомъ Корсунскаго монастыря въ Бълой Россіи, по списку 1747 г., принадлежащему Троицко-Сергіевской лавръ. Содержаніе апокрифовъ объ іерействъ Іисуса Христа въ короткихъ словахъ состоитъ въ слъдующемъ. У евреевъ въ большіе праздники должны были служить въ храмъ сорокъ священниковъ, и священная служба

не могла состояться, если не хватало одного священника. Случилось такь, что одинъ священникъ умеръ, и остальные 39 были въ большомъ затрудненіи, кого выбрать на его мѣсто. Нѣкоторые священники предложили Іисуса. Старшій изъ нихъ призвалъ пр. Дѣву Марію и сталъ Ее распрашивать, откуда Іисусъ родомъ и кто его отецъ. Божія Матерь сказала о благой вѣсти арх. Гавріила и послѣдовавшихъ затѣмъ событіяхъ евангельской исторіи. Іисусъ былъ поставленъ священникомъ. Когда Онъ шелъ во Святыя Святыхъ, на пути Его растилали ковры и дорогія ткани. Іисусъ отслужилъ 40 службъ въ Святая Святыхъ. Священники возненавидѣли Спасителя за Его добродѣтель и святость и отпустили Его.

Въ малорусской народной словесности находятся ясныя свидътельства, что апокрифы объ іерействъ Іисуса Христа въ старину были извъстны въ Малороссіи; но свидътельства эти такого рода, что не уясняють южнорусской литературной исторіи апокрифовь объ іерействъ Спасителя, другими словами, не уясняютъ, когда и какимъ образомъ, черезъ какія литературныя ступени апокрифъ перешель въ народные разсказы и стихи. Сравнение народныхъ пъсенъ объ іерействъ Христа съ славянскимъ апокрифомъ представляеть тоть интересь, что выясняеть прісмы народнаго півсеннаго творчества, и определяется при этомъ матеріаль, изъ котораго составлены пъсни данной категоріи. Точное опредъленіе мотивовъ народныхъ и иноземныхъ, оригинальныхъ и заимствованныхъ представляется однако весьма затруднительнымъ, по причинъ тъснаго соединенія разнородныхъ поэтическихъ элементовъ, и то, что намъ представляется пріемомъ народно-поэтической переработки, можеть быть результатомъ внішняго перенесенія сходнаго эпизода изъ одной пъсни въ другую, и, наоборотъ, кажущееся намъ чуждымъ, инороднымъ, можетъ представлять своеобразную народную переработку мотива, хотя и литературнаго, но вполив отрвшившагося и далекаго отъ своего первоисточника. Какъ бы то ни было, не подлежить спору, что апокрифы объ ісрействі Христа усвоены народной мыслью и переработаны самостоятельно въ пъсняхъ.

Прозаическимъ осколкомъ древняго апокрифа объ іерействѣ Христа представляется одинъ эпизодъ въ разскавѣ о хожденіи Христа и св. Петра по землѣ. Одинъ добрый и честный парубокъ шелъ на вечерницы и увидѣлъ въ недостроенной хатѣ свѣтъ отъ

свъчки. «Дай, каже, заляжу. Полизъ та и лигъ на пичъ. Ажъ приходе два священники въ золотыхъ ризахъ, запалили свичечку, доэтали проскурку, закусують... А то були Господь та святый Петро.» (Драг. 123)

Болъе крупные остатки апокрифа объ iepeйствъ Iисуса сохранились въ пъсняхъ, преимущественно галицкихъ колядкахъ. Такъ, въ одной колядкъ Богоматерь спрашиваетъ колядовщиковъ, не видали ли они Христа; колядовщики отвъчаютъ:

Ой мы жь бачили та въ манастыри,
Та въ манастыри, коло престола;
Служитъ службоньку все соборную,
Все соборную, заздоровную,
Та за здоровье усего міру.
На немъ ризочки все гатласовій;
На немъ патрафиль срибный, шовковый,
А нарукавники гаптованіи;
На немъ поясокъ жовтая свіча,
На немъ шапочка соболевая;
На немъ корона щирозлатая.

(Голов., т. II. стр. 24).

Въ другой галицкой колядкъ:

Ой Римъ—Собота, гора высока,
А на той горъ церковця стоить,
А въ той церковци золотый престолъ,
За тымъ престоломъ самъ милый Господь,
Самъ милый Господь книжейку читавъ,
Книжейку читавъ, постойку глядавъ.
Эй а якого?.. та Петрового;
Кто жъ ми го спостыть та й по щирости,
А буде тому рай отвореный,
Рай отвореный, пекло замкнено.

(Гол., т. III, стр. 242).

Трудно было ожидать, чтобы въ народныхъ разсказахъ и пъсняхъ объ іерействъ Спасителя удержались мелкія подробности апокрифа, когда Спаситель поступиль въ число священниковъ,

сколько службъ отслужилъ и т. п. Для народа достаточно было одного апокрифическаго факта, что Спаситель быль одно время іереемъ, и на основаніи этого факта возникаютъ подробности о священнической одеждъ Спасителя, о золотомъ престолъ, о соборномъ служеніи «за здоровье усёго міру».

#### 20 - 21.

О страданіях Господних и крестном древь.

Евангельское повъствование о страдании и крестной смерти Спасителя всегда производило глубокое впечатление какъ на отдъльныхъ лицъ, такъ и на массы народныя; по силъ вліянія на мысль и воображение христіанских народовь съ этимъ повъствованіемъ можно сравнить только евангельское сказаніе о страшномъ судъ. Извъстно, напримъръ, какое сильное впечативніе произвель на франкскаго короля Хлодвика разсказъ проповъдника о страстяхъ Господнихъ. Малороссіяне выразили въ духовныхъ стихахъ сожальніе, что Христось «съедналь себь слугу невърнаго, Юду проклятаго» (Гол., т. II, стр. 735). Газицко-русскій духовный стихъ върно передаетъ главныя событія послёднихъ дней земной жизни Іисуса Христа. Выраженіе горя Божіей Матери въ стихъ отличается поэтической силой, выразительностью, задушевностью (Гол., т. II, стр. 736). Заслуживаеть вниманія та черта въ галицко-русскихъ духовныхъ стихахъ о страданіяхъ Господнихъ, что Спаситель поручаеть свою Мать заботливости св. ап. Петра и говорить ему: «Будешь пребывати въ небъ вразъ со мною! « Къ всеобщему въ христіанскомъ мір'в почитанію ап. Петра здівсь, повидимому, присоединилось римско каголическое учение о главенствъ св. ап. Петра надъ другими апостолами. Въ галицко-русскихъ и малорусскихъ колядкахъ:

> Жидове Христа мучили, На распятію гей роспинали, Клюковъ за ребра гей розбивали. Терновый вънець на голову клали. Глагови шпильки за ногти били.

> > (Гол., т. II, стр. 23).

Эти подробности пытки Спасителя встречаются не только въ песняхъ, но и заговорахъ; напр., въ шептаніи отъ сглазу: «стали жиды Христа роспинати, въ руки и ноги гвозди забивати. Изъ Нёго текла кровь, якъ быстра река» («Кіев. Стар.», 1885 г., т. XII, стр. 736). Въ другомъ заговоре находимъ очень любопытную местную черту: «Христа до ратуши приведено; стали Его вязати и въ стовпа мордовати» (Ефим., Малорос. заклин., т. II).

Нѣкоторыя подробности въ описаніи мученій Спасителя, напримѣръ, забиваніе деревянныхъ спицъ подъ ногти и захватываніе ребра крюкомъ, могли возникнутъ въ древнее время подъвліяніемъ часто наблюдавшихся пытокъ въ мѣстныхъ судахъ, а также разсказовъ о пыткахъ и казняхъ въ сосѣднихъ съ Малоросіей странахъ, Турціи и Московскомъ государствѣ. Извѣстно, что въ Константинополѣ сбрасывали преступниковъ съ башни на крюки, вдѣланные въ стѣны, у морскаго залива. Такимъ образомъ былъ казненъ Димитрій Вишневецкій во второй половинѣ XVI ст., и этотъ случай выразился въ народныхъ пѣсняхъ о Байдѣ («за ливе ребро гакомъ возьмите»; «на гакъ ребромъ зачепите»). Что касается до забиванія деревянныхъ гвоздей подъ ногти, то эта форма пытки была въ ходу въ Московскомъ государствѣ, отъ чего произошло названіе «подногогная» истина, т. е. выбитая посредствомъ такой пытки.

Апокрифы о крестномъ древъ примыкають къ апокрифамъ объ Адамъ, какъ въ рукописяхъ, такъ и въ народныхъ разсказахъ. Апокрифы эти изданы г. Тихонравовымъ въ 1 т. «Памятниковъ отреч. литер». по двумъ спскамъ XV-XVI в. в., г. Порфирьевымъ въ Апокр. сказ. по Солов. рукописямъ и г. Пыпинымъ въ 3 т. «Памят. стар. рус. литер. Академикъ А. Н. Веселовскій въ 32 т. «Сборника отд. рус. яз. и слов. Академіи Наукъ» пом'єстиль обширное спеціальное изследование апокрифовь о крестномъ древе, въ связи съ западными легендами о древъ креста. Славянскія крестныя сказанія распадаются на дві группы; исторія трехъ крестныхъ древъ, являющаяся въ рукописяхъ съ именемъ Григорія Богослова или Григорія Двоеслова, и разсказъ объ одномъ крестномъ деревъ, отмвченный именемъ Северіана Габальскаго, причемъ имена Григорія Богослова и Северіана Габальскаго подставныя, такъ какъ между сочиненіями указанныхъ отцовъ церкви не находится ничего соотвътственнаго (Весел. XXXII, 369; 48-49). Сказанія эти передають

исторію деревь, на которых распяты были Спаситель и разбойники. Нъкоторыя редакціи Сказанія о крестномъ древъ подверглись вліянію богумильства и приписываются пресвитеру Іереміи (Порф. 48). Въ ряду другихъ «болгарскихъ басенъ», и сказаніе о крестныхъ деревьяхъ проникло въ южную Россію и вошло въ народную словес-Въ народномъ разсказв о смерти Адама и треблаженномъ древъ говорится, что Адамъ во время болъзни послалъ своего сына въ рай за золотымъ аблокомъ; но сынъ принесъ вмъсто яблока тотъ пруть, которымъ гнали Адама изъ рая. Адамъ сдёлаль изъ этого прута три вънка на голову; онъ былъ похороненъ съ этими вънками, и изъ нихъ выросло три дерева, кипарисъ, кедръ и треблаженное древо. Божія Матерь однажды споткнулась о треблаженное дерево и сказала: «О, треблаженное дерево, на тебъ будетъ распять мой Сынъ», а Спаситель сказалъ при этомъ: «правда». «И справди, добавляетъ разсказъ, скилько посли хрестивъ не пидбирали, на жаднимъ не могли Его розипьяти, а тилько на еднимъ треблаженнимъ древи, котре ще тогди, якъ росло, мало выглядъ хреста» (Драг. 94). Тутъ все апокрифично; апокрифично даже выражение «треблаженное древо». Въ апокрифическомъ сказаніи о крестномъ древъ, напечатанномъ г. Порфирьевымъ по соловецкой рукописи XVII в. и повидимому возникшемъ первоначально среди балгарскихъ богомиловъ, говорится, что треблаженное дерево было сначала взято Соломономъ на построеніе ісрусалимскаго храма. «Слышавъ же царица Сивилла о древъ, пріиде видъти его, съде на древъ, попали же ея огнь; тогда Сивилла рече: о, древо проклятое! и вси людие воспъста: о треблаженное древо, на немъ же распятця Господь» (Порф. 98).

Апокрифическое сказаніе о трехъ крестныхъ древахъ какъ нельзя болье пришлось по вкусу народа, такъ какъ отвъчало исконному народпому пріему троенія мысли и предметовъ въ поэзіи. Въ силу этой наклонности народа въ пъсняхъ появляется не только три креста, но и три гроба. Исходнымъ пунктомъ для послъдняго мотива, повядимому, послужило сближеніе крестныхъ деревьевъ съ надмогильными крестами и основавное на бытовой жизни соображеніе, что надъ каждой могилой или гробомъ долженъ быть крестъ. Народная мысль работала самостоятельно и сильно на скудной почев немногихъ апокрифическихъ фактовъ, и потому нътъ ничего



удивительнаго въ своеобразной народно-поэтической обрисовкъ трехъ крестовъ и трехъ гробовъ. Такъ, въ одной галицко-русской песне, въ сборникъ г. Головацкаго какими-то судьбами очутившейся въ отдълъ одумъ господарскихъ и скотарскихъ» (т. І, стр. 233), вдова встръчаеть трехъ жиденковъ и упрекаеть ихъ въ томъ, что они Христа мучили. Потомъ она находитъ дерево (т. е. крестное), подъ которымъ три креста, а подътвми крестами три гроба. Таковъ основной мотивъ колядки. Далъе слъдуетъ народное поэтическое толкованіе и расширеніе его, въ силу этого толкованія. Въ одномъ гробъ лежить Сынъ Божій, въ другомъ Богоматерь, въ трегьемъ св. Іоаннъ. Передъ св. Іоанномъ играютъ органы, передъ Богоматерью цвътетъ рожа, а передъ Христомъ пылають свъчи. Въ малорусскихъ колядкахъ органовъ нътъ, а въ галицкія они попали какъ обычный предметь въ католическомъ богослужении, рожа вошла въ духовные стихи, какъ такой цветокъ, съ которымъ обыкновенно сравнивается Богоматерь, а сввии-какъ обычная жертва Богу. Въ другой галицко-русской колядкъ (Голов., т. II, стр. 6), вмъсто трехъ жиденковъ является одно «дъвча жидовчя» и говорится объ одномъ «золотомъ» крестъ, подъ которымъ стоитъ Христосъ въ кровавой сорочкъ. Это развитіе пъсни на тему, какъ жиды Христа мучили, безъ эпическаго троенія лицъ и предметовъ. Мотивъ о трехъ гробахъ встръчается въ западно славянской поэзіи. Такъ, въ одной моравской пъснъ на бъломъ камив стоитъ монастырь, а въ монастырв находится три гроба; въ одномъ гробу лежитъ Богъ (Sam pan Buh leżi), въ другомъ Богородица, въ третьемъ св. Іоаннъ. Надъ Богомъ поютъ ангелы, надъ Богородицей горять свечи, а надъ св. Іоанномъ цветутъ розы. Ивъ этихъ розъ вылетела птичка; то не птичка — то Сынъ Божій, Творецъ міра и людей і). Здісь можно подозрівать заимствованіе, и скорбе заимствовали моравяне отъ галичанъ, чомъ галичане отъ западныхъ славянъ, такъ какъ въ галицко - русскихъ и малорусскихъ 2) колядкахъ мотивъ этотъ сохранился въ лучшемъ видъ. Здъсь нъть затемняющаго смысль пъсни бълаго камня, и розы цвётуть надъ Богоматерью, какь и должно быть въ малорусской поэзів при народно - поэтическомъ представленіи пр. Дѣвы Маріи

<sup>1)</sup> Веселовскій, Разыск., т. III, стр. 41.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Напримъръ, у Чубинскаго, т. III, стр. 343—353.

вышемірнымъ и первозданнымъ существомъ изъ цвітовъ. Мотивъ о птиці-Спасителі также встрічается въ малорусскихъ колядкахъ. Лучшимъ, образцовымъ варіантомъ представляется варіантъ, записанный въ козелецк. у., у Чубинскаго т. III, стр. 353.

Ишла Марія на крутую гору; Стрила Марія да три жидовины: «Вы, жидове, Христа замучили?» «Не мы, Маріе, то наши предки».

Эти строки встръчаются въ приложеніи къ другимъ духовнымъ колядкамъ; первыя двъ — преимущественно въ началъ колядокъ о томъ, какъ жиды Христа искали.

Ишла Марія на крутую гору 1),
А на тій гори церковка стоить 2),
А въ тій церковци три гроба стоить;
Въ первому гроби Сынъ Божій лежить,
Въ другомъ гроби Иванъ Хреститель,
Въ третьему гроби Дива Марія.
Надъ Исусомъ Христомъ ангели поють,
Надъ Иваномъ Хрестителемъ свичи палають,
Надъ Дивою Маріею рожа зацвила.
Изъ тыеи рожи та вылетивъ птахъ,
Да полетивъ птахъ да по пидъ небесами;
Вси небеса ростворилися;
Вси святыи уклонилися.
Не естъ то птахъ, а естъ то Сынъ Божій,
Есть то Сынъ Божій—Исусъ Христосъ.

Весьма сходныя по содержанію щедривки (у Чуб., т. III, стр. 447) записаны въ литинскомъ, острожскомъ и заславскомъ убъдахъ.

Къ апокрифамъ о крестныхъ деревьяхъ тёсно примыкаютъ малорусскіе народные разсказы о покаяніи разбойника (Драг., стр. 131—132 и у Кулиша въ Зап. о южн. Руси, т. І, стр. 309—311). А. Н. Веселовскій уже обратилъ вниманіе на этотъ отдёлъ народныхъ сказаній (въ Х ч. Розыск. въ области русск. духовнаго стиха) и



<sup>1)</sup> Въ моравской пъсни бълый камень.

<sup>2)</sup> Монастырь по моравской пъсни.

указаль многочисленные сходные западно-европейскіе равсказы (32 т. Сборн. Акад. Наукъ, 379, примъч.). Въ малорусскомъ разсказъ разбойникъ убилъ 12 поповъ и сталъ раскаеваться въ своихъ гръхахъ. Священникъ вельлъ ему положить на огонь руки до локтей и ноги до колвиъ, притомъ огонь былъ разведенъ изъ мелко порубленной яблони, росшей въ саду священника. Потомъ священникъ принесъ мъдное ведро и приказалъ разбойнику 12 лътъ носить воду и поливать спаленную яблоню до тёхъ поръ, пока она снова выростеть и дасть плоды. Разбойникь 12 леть исполняль это приказаніе, и черезъ 12 л'ять у него снова выросли руки и ноги: тогда же выросла и дала плоды яблоня. Далъе слъдують подробности, не идущія къ ділу, о томъ, какъ разбойникъ покаяніемъ покрыль гръхи отца и матери. Въ апокрифъ о крестныхъ древахъ (въ 1 т. Памят. Тихонравова стр. 305) находится следующее место, послужившее источникомъ для малорусскихъ сказаній о покаяніи разбойника и сходныхъ съ ними сказаній русскихъ и западно - европейскихъ: «Древо разбойниче, на немже распятся разбойникъ върный. Тоже древо израсте изъ главень пречюдно и красно зѣло, еже принесе три главив. Лоть, егда согрвши, прінде ко Аврааму на покадніе. Авраамъ же посла его взяти огонь въ Нилой р'вц'в, того же огонь звъріе стръгоуть; егда же прінде Лоть, обръте звъріе спящи и ввя три главив и принесе ко Аврааму. Авраамъ же повелв ему посадити главив, да процевтуть и плодъ створять, рече ему: тогда будеши прощенъ. Лотъ же посади ихъ на горницъ мъстъ, поливаше ихъ трижды на день и проростоша главня и взыде древо пречюдно и прекрасно зѣло».

22.

## Илачь пресвятой Богородицы.

Въ евангеліи отъ Іоанна (гл. XIX, ст. 25—27) говорится о стояніи пр. Богородицы при кресть Спасителя. Эта трогательная сцена вызвала апокрифическіе плачи пр. Богородицы, причемъ найбольшей извъстностью пользовался канонъ Симеона Логоеета, изображающій плачъ пр. Богородицы. Извъстно, какъ широко и разносторонне разработанъ этотъ апокрифическій мотивъ въ западно-европейской религіозной живописи. Въ южнорусской иконописи подъзападными вліяніями возникли изображенія скорбящей Богоматери,

Маter dolorosa. Апокрифическіе мотивы плача пр. Богородицы проникли и въ малорусскіе духовные стихи, напримъръ, въ пъсню Остапа Вересая о мукахъ Христа 1). Пъсня эта довольно сухая, искусственная, схоластическая, и тъмъ отчетливъе выдъляется по задушевности вставленный въ нее плачъ пр. Богородицы.

Матка Его жалослива
Стоить пидь крестомъ смутлива,
И на Сына узирае,
Слезами лице умывае:
«Ой, сыну мій, прелюбезный,
Моему серцю есть болесный,
Терпишъ муки невынніи
Отъ жидовы невирнои;
Терпишъ муки, терпишъ раны
За вси вярни христіяне...

Этотъ мотивъ повторяется во многихъ пъсняхъ, напримъръ, у Чубинскаго т. III, стр. 16. Здъсь горе пр. Богородицы выражено сильнъе: «видъ жалю великого умливала».... Въ Плачъ пр. Богородицы встръчаются отвлеченныя сравненія, проникшія въ народъ изъ богословскихъ трактатовъ и церковныхъ проповъдей 2), каковы напр. сравненіе Спасителя съ хлъбнымъ зерномъ и названіе Его всемірнымъ храмомъ.

23.

# Происхождение храма.

Встръчающіяся въ малорусскихъ духовныхъ стихахъ объясненія происхожденія перваго храма или церкви настолько различны, что трудно свести ихъ къ одному источнику. Они могли возникнуть изъ мотивовъ апокрифическихъ, религіозно-пъсенныхъ и древнехристіанскихъ преданій объ апостольской Сіонской церкви. Опираясь исключительно на южнорусскіе духовные стихи, можно намътить три своеобразныхъ разряда пъсенъ о происхожденіи перваго храма.

Первый разрядь пъсень о происхождении храма стоить въ связи съ апокрифами о крестномъ древъ. Такъ въ колядкахъ поется, что Гогородица

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для примъра см. у Чуб., т. III, стр. 18.



<sup>1)</sup> Записки юго-зап. отд. геогр. общ., т. І, стр. 28.

Знайшла деревце, Зъ того деревця стала церковця.

#### Въ другихъ пъсняхъ:

На крутий гори Кедрове древо, А съ того древа Хресты рубають, Церкву будують (Весел., Розыск. т. IV, стр. 69).

Этотъ основной мотивъ осложнился разными бытовыми подробностями, напримъръ указаніями, какіе плотники строятъ церковь, изъ какого матеріала:

Волоси церковь мурують,
Ой коло споду каминейчикомь,
А въ серединъ деревейчикомь,
Стол. т. II, стр. 12).

Далье осложнение пъсни происходить вслыдствие приложения къ ней формальнаго приема троения:

Костель муровавъ на восимь угольцивъ, На восимь угольцивъ, на четверо дверци, На четверо дверци, на три оконци, На три оконци, на три вершечки: Въ едно оконце зъ истока сонце, Въ друге оконце зъ полудне сонце, Въ трете оконце зъ захода сонце. Въ едномъ вершечку ворганы граютъ; Въ другимъ вершечку ладанъ ся куритъ; Въ третьемъ вершечку службы ся служатъ. (Гол. т. II, стр. 67).

## Въ галицко-русской колядкъ:

Топоры дзвенять, каминья тешуть, Каминья тешуть, церковь мурують, Церковь мурують во три двери, Во три двери, во три облаки; У едныхъ дверехъ иде самъ Господь,

У другихъ дверехъ Матинка Божа,

У третихъ дверехъ ей святый Петро...

(Гол. т. II, стр. 7).

Въ варіантъ этой колядки церковь имъеть три верха, два окна и райскія двери (Гол. т. II, стр. 22).

На обрисовку церкви повліяли древнів шія религіовно-мионческія представленія народа о небі. Въ церкви два окна:

> Еднымъ оконцемъ сонечко сходыть, Другимъ виконцемъ мъсяцъ заходить.

> > (Гол. т. II, стр. 34).

Второй разрядъ пъсенъ о происхождени храма имъетъ теологическое основаніе. Церковь Христова, какъ общество върующихъ, построена на крови и тълъ Спасителя, на живомъ общеніи съ Нимъ въ таинствъ Евхаристіи. Народная фантазія поняла церковь Христову какъ вещественный храмъ и примънила къ нему религіозно-пъсенныя и отеческія замъчанія о церкви, какъ обществъ върующихъ. Отсюда произошла встръчающаяся въ галицко-русскихъ и малорусскихъ колядкахъ идея происхожденія храма отъ крови и разныхъ частей тъла Спасителя. Такъ въ одной галицко-русской колядкъ говорится, что послъ крестной смерти Спасителя

Де кровця цяне-церковця стане,

Де плечи впали—престолы стали,
Де руки впали—тамъ свъчи стали,
Де очи впали—тамъ книги стали,
Де личка впали—образы стали,
Де зубы впали—дзвононька стали,
Сами ся престолы позастилали;
Сами ся свъчи позажигали,
Сами ся книги перечитали,
Сами ся образы помалевали,
Сами ся дзвоны передзвонили,
Сами ся службы переслужили (Гол. т. II, стр. 23).

Въ малорусскомъ варіантъ, сравнительно съ галицкимъ короткимъ и слабымъ, «де слизки пали—престолы стали» (Чуб. т. III, стр. 358). Третій разрядь духовных колядокь о храм'я могь возникнуть подъ вліяніемъ апокрифовь объ іерейств'я Христа, какъ дополнительная къ нимъ подробность. Храмъ, въ которомъ Христосъ былъ іереемъ, понятно, рисовался передъ воображеніемъ народа въ необыкновенныхъ формахъ, свётлымъ и просторнымъ. Въ этомъ храм'я

Сами двери одчиняются, Сами дзвоны радзвонилися, Сами свичи запалилися, Царскій врата отворилися.

(Чуб. т. III, стр. 442).

Всѣ эти три разряда пѣсенъ о храмѣ смѣшиваются и раздѣлить ихъ довольно трудно. Иныя пѣсни начинаются съ описанія чудеснаго дерева, затѣмъ говорятъ о томъ, что на немъ распяли Христа и наконецъ повѣствуютъ о чудесной церкви, возникшей изъ пролившейся на землю крови Спасителя.

А. Н. Веселовскій, принимая во вниманіе великорусскіе духовные стихи о чудесномъ храмъ на Сіонской горъ 1), высказываетъ

1) Наприм.: На горв, горв, на Сіонской горв
Стояла церковь апостольская:
Въ той во церкви три гроба стоять,
Три гроба стоять кипарисние:
Въ первомъ гробъ Святая Дъва.
Въ другомъ гробъ Іоаннъ Богословъ,
Въ третьемъ гробъ самъ Інсусъ Христосъ.
Надъ Святою Дъвою цвъты разцвъли,
На цвътахъ сидятъ птицы райсвія,
Поютъ пъсни архангельскія:
Надъ Іоанномъ Богословомъ ангелы,
Надъ Іисусомъ Христомъ свъчи теплятся.

Во святомъ во градъ Іерусалимъ Стоитъ церковь соборная, Соборная, богомольная; Во святой церкви во соборныя А стоитъ гробница бълокаменная, Почиваютъ ризы самаго Христа.

Цервовь эта—всёмъ церквамъ. Въ другомъ стихв:

Отъ той церкви отъ соборныя,

Отъ соборныя, богомольныя,

Оть ее службы всё служатся,

По усей землё, по всей вселенныя.

мнѣніе, что здѣсь обнаружилось вліяніе мѣстныхъ сіонскихъ преданій объ апостольской церкви на Сіонѣ, съ пріуроченными къ ней воспоминаніями о Тайной вечери, Успеніи Богородицы и объ ап. Іоаннѣ, причемъ подробность о трехъ гробахъ вошла въ духовные стихи подъ вліяніемъ фантастическихъ разсказовъ о церкви Гроба Господня въ Іерусалимѣ (Розыск. т. ІІІ, стр. 36). Великорусскіе духовные стихи объ апостольской церкви подходять въ подробностяхъ подъ это объясненіе, но малорусскіе не совсѣмъ. Нѣтъ въ нихъ намековъ на Сіонъ и апостоловъ. Мы уже говорили о возможной связи мотива о трехъ гробахъ съ апокрифическими сказаніями о трехъ крестныхъ древахъ. Имя Іоанна въ эти пѣсни, можеть быть, попало изъ тѣхъ колядокъ, гдѣ говорится о главныхъ зимнихъ праздникахъ: Рождествѣ Христовѣ, св. Василія Великаго и Іоанна Крестителя.

24.

#### О нерукотворенном образъ.

Къ числу изследованій, которыми гордится немецкая наука, принадлежитъ «Die Sage vom Ursprung der Christusbilder» (1842 г.) Вильгельма Гримма. Здёсь подробно разсмотрёно апокрифическое посланіе Авгаря во Христу, заключающее въ себъ сказаніе о нерукотворенномъ образъ. Уже у Евсевія († 340) находится письмо Авгаря ко Іисусу Христу и отвътъ на него Спасителя въ переводъ съ сирскаго языка. Царь Эдессы Авгарь, заболввъ, послалъ письмо къ Іисусу съ просъбой прійти въ Эдессу и исцелить его. Спаситель послаль ап. Өаддея, который возложиль руку на больнаго и исцълиль его. У Евагрія († 593) находится посланіе Авгаря съ присоединеніемъ сказанія, что Іисусъ Христосъ послаль Авгарю не рукотворенный, но богосозданный образъ. Боле подробныя сведънія о происхожденіи образа находятся у Іоанна Дамаскина († около 760). Ни о болъзни Авгаря, ни о письмъ его ко Христу вдёсь не говорится. Авгарь, пылая любовью къ Господу, отправляетъ живописца, который долженъ былъ срисовать Его лице. Но живописецъ не могъ этого сдёлать, по причине сіянія, исходившаго отъ лица Христова. Тогда Господь приложиль свой плащъ къ божественному, животворящему лицу и отображаеть на немъ Свой образъ, который посылаетъ потомъ Авгарю. Константинъ Порфиро-

генеть († 959) написаль спеціальное сочиненіе объ образв въ Эдессв и торжественномъ перенесеніи его и письма Інсуса Христа въ Константинополь въ 944 г.

Оставляя въ сторонъ многочисленная западно-европейскія скаванія о нерукотворенномъ образѣ, разсмотрѣнныя В. Гриммомъ, мы можемъ ограничиться сказаніемъ Іоанна Дамаскина, такъ какъ славянскіе апокрифы о посланіи Авгаря, повидимому, свяваны съ скараніемъ Іоанна Дамаскина о нерукотворенномъ образъ. Посланіе Авгаря издано Н. С. Тихонравовымъ во II т. «Памятн. отреч. литер.» по рукописи XVI в. Здёсь говорится, что эдесскій царь Авгарь послаль живописца Луку въ Іерусалимъ снять портретъ съ Іисуса; но Лука не могь этого сделать. Тогда Спаситель возложиль полотно Себъ на лицо, и Его лицо напечатлълось на полотнъ. Спаситель отправиль въ Эдессу ап. Оаддея. Достигнувъ города Іерополиса, Оаддей и Лука побоялись войти въ него и остановились вив города. Огненный столбъ надъ нерукотворнымъ образомъ открыль горожанамь ихъ мъстопребываніе. Горожане не застали на мъсть Оаддея и Луку, которые передъ ихъ приходомъ отправились дальше въ дорогу, но нашли камень, на которомъ отъ лежавшаго убруса напечатлълся образъ Спасителя. Они внесли камень въ городь. Въ Іерополисъ отъ этого камня, а въ Эдессъ отъ убруса съ нерукотвореннымъ образомъ Іисуса Христа произошло много чудесъ.

Въ Галиціи записана любопытная пісня о нерукотворномъ образів, принявшая въ себя между прочимъ пісню о чудесномъ (нерукотворномъ) храмів:

А тамъ доловъ при Выравѣ Святый образъ малевали. Лукачъ почалъ малевати; Пришла къ нему Божа Мати: Ляжъ, Лукачу, лягни спати, Буду образъ малевати!» Лемъ тваричку притулила Доразъ образъ утворила. «Встань, Лукачу, встань заспанный, Ужъ ти образъ смалеваный!» Четыре волы запрягали, Святый образъ на визъ клали.

Якъ съ образомъ въ лъсъ были, Тамъ ихъ сбойницы встретили. «Стій, фурмане, не ходь дали! Мы твой образъ порубаме». Фурманъ кричить: «не рубайте, Стовпами ту поставайте! Внеть стовпами поставали, Святый образъ не рубали, А такъ они дали шли, Ажъ и къ святой церкви пришли. Дзвоны сами зазвонили, Свъчки сами ся зажжали. Якъ до церкви образъ клали, То ангели заспивали. Богъ кличе: «Фурманъ, гори, Понагляйся, подъ гевъ скори». «Якъ я маю гори ити, Маю жену, маю диты». Ци ли хочешь корецъ грошей, Ци хочешь райски роскоши?» «Не хочу я корець грошей; Волю я райски роскоши!»

(Гол., т. П, стр. 714, 95).

Характерная особенность галицкихъ пѣсенъ—мѣстное пріуроченіе. Въ данномъ случав находится въ началѣ пѣсни прямое указаніе, гдѣ рисовали святый образъ. Выравой въ Галиціи называется одна горная вершина. Самое слово Вырава—румынское, отъ латинскаго verum, veruina—копье.

Сравнивая галицко-русскую пѣсню о нерукотворномъ образѣ съ Посланіемъ Авгаря, мы находимъ, что народная пѣсня воспользовалась только двумя мотивами апокрифа: сказаніемъ о живописцѣ Лукѣ и сказаніемъ о томъ, что Лука побоялся войти въ Іерополись; но затѣмъ сильно измѣнила эти сказанія, въ особенности второе. Вмѣсто жителей Іерополиса, которые не обнаружили враждебнаго отношенія къ ап. Өаддею, но которыхъ ап. Өаддей лишь остерегся, являются лѣсные разбойники —Въ апокрифѣ огненный столбъ стоитъ

надъ камнемъ съ ликомъ Спасителя; въ пѣснѣ фурманъ грозитъ разбойникамъ, что они обратятся въ столбы, и они дѣйствительно обращаются въ столбы.

Пъсня остановилась на Богоматери и поставила Ее въ положеніе главнаго дъйствующаго лица. Богородица «лемъ тваричку (т. е. лице) притулила, доразъ образъ утворила»; но не поясняется при этомъ, свое ли лице или лице своего Сына. Народная фантазія самостоятельно обработала апокрифическіе могивы посланія Авгаря. Воспользовавшись немногими чуждыми апокрифыми элементами, она снабдила ихъ чертами народнаго добродушія и юмора (Лукачъ заспаный) и чертами домашнаго быта (фурманъ, четыре вола, запряженные въ одинъ возъ).

#### 25-27.

Обходы апостольские. Повысть о панагии пресв. Богородицы. Сказанія объ Іуды предатель.

Въ одномъ изъ самыхъ древнихъ памятниковъ русской письменности, «Святославовомъ сборникъ», уже упоминаются «Обиходи и ученія апостольская», апокрифъ, встрвчающійся и въ греческомъ индексв отреченныхъ книгъ, приписываемомъ Анастасію Синаиту. Въ большей части русскихъ индексовъ находится объяснительная глосса къ заглавію «Обходи апостольскіе», служащая, между прочимъ, отдъльнымъ заглавіемъ для одной редакціи апокрифа, по которой «пришедше (апостолы) ко граду, обрвтоща человвка, орюща волы и просиша хліба; онъ же иде въ градъ хліба ради, апостоли же безъ него взораща ниву и насівяща, и пріиде съ хлібы и обрвте пшеницу зрізу.» Въ этихъ немногихъ словахъ выражается содержаніе апокрифическаго «Хожденія апостоловъ Петра, Андрея, Матеея, Руеа и Александра», напечатаннаго Н. С. Тихонравовымъ во ІІ т. «Памятн. отреч. литературы по рукописи XVII візка».

Въ этомъ апокрифъ есть провосходное сказаніе о томъ, какъ апостолы засъяли крестьянскую ниву. Апостолы шли полемъ и почувствовали голодъ. Они увидъли старика крестьянина, выъхавшаго пахать ниву. «Приближишася ко старцу и рече Петръ къ нему: радуйся, дълателю добрый! И рече имъ старецъ: радуйтеся и вы, добріи странницы! И рече ему Петръ: имаши ли хлъбъ, да даси намъ, яко алчни есмы? И глагола имъ старецъ: поблюдите вола моего и

нивы; азъ шедъ принесу вамъ хлібы изъ града. И рече Петръ: поиди, а мы поблюдемъ, да коди скоро. И рече Петръ: а волы твои ли есть? И рече старецъ: нанялъ есмь. Попедъ же старецъ во градъ, и рече Андръй: нъсть намъ льпо съдъти; но потрудимся за старца. Петръ же воставъ и взять за рало, Андрей же за волы, и рече къ Петру: брате, что трудъ возлагаещи (на себя)? ты бо еси пастырь и отецъ всемъ намъ; то ли ты трудитися хощеши? И пріимъ Петръ пшеницу и благослови ю и свяще на селв старче. Рует же и Александръ и Матейй біна одесную виловъ хожаху, и благословина и ръша: приди роса небесная благая и въй вътръ добрый, и облакъ да обросить, и да придуть и почіють на нивъ сей. И абіе по словестить сихъ скоро станная нива прозябе, и бысть исполнена классъ. И пришедъ старецъ съ хлъбы, и видъ ниву возрастшу, и положи хлебы скоро, паде къ ногамъ ихъ, и рече: владыки, бози вы есте! И рече ему Петръ: востани, человъче, мы нъсмь бози, но посланники есмы Божіи».

Это величественное и поэтическое сказаніе произвело сильное впечатлівніе на мысль и воображеніе вемлення дівльческаго народа русскаго и отразилось во многих в народных разсказах и піснях въ малорусской щедривків:

Въ чистимъ поли плужокъ оре,
А въ тимъ плужку чотыри волы половіи,
А въ нихъ роги золотіи.
Святый Петро за плугомъ ходить;
Святый Павло волы гонить.
Пресвятая Дива йсти носить.
Исти носить, Бога просить:
«Уроди, Боже, жито, пшеныцю,
Усяку пашницю».

(Чуб., т. III, стр. 450).

### Въ галицко-русской колядкъ:

По загуменью плуженько оре, За плужкомъ ходить самъ Богъ небесный, А святый Павло волоньки гонитъ, А святый Петро волоньки водить. А вышла и къ нимъ Божая Мати:



«Орить, сыночки, зъ дрибна нивочки. Будемъ сіяти жито, пшеницю, Жито, пшеницю, всяку съвбицю». (Гол. т. II, стр. 16).

Въ народныхъ разсказахъ и пѣсняхъ о хожденіяхъ апостоловъ говорится большею частью, что апостолы сопутствують Іисусу Христу. Господь ходить съ апостолами по вемлѣ, испытываетъ людей. награждаетъ людей добродѣтельныхъ и наказываетъ порочныхъ, иногда вступаетъ въ споръ съ ап. Петромъ о величинѣ неба и вемли или о законахъ высшей справедливости, причемъ апостолы подвергаются на пути разнымъ житейскимъ непріятностямъ, голоду и жаждѣ.

Въ нѣкоторыхъ разсказахъ и пѣсняхъ выступаютъ только два верховныхъ апостола Петръ и Павелъ (напр. у Чубин. т. І, стр. 167). Изрѣдка встрѣчается выраженіе Петро-павло. Нельзя однако обосновать на немъ мнѣнія, что простой народь отождествляетъ Петра и Павла и принимаеть ихъ иногда за одно лице. Это формальное ноявленіе сокращенія или даже соединенія словъ, часто встрѣчающихся рядомъ, напримѣръ грунтъ-худоба (Ант. и Драг., Истор. пѣс. т. І, стр. 119), хлибъ-силь (118), звиръ-птиця (117), часъгодина (139), степъ-долина (139).

На первыхъ страницахъ древней лѣтописи находится сказаніе о хожденіи ап. Андрея по русской землѣ, съ остановками на мѣстахъ, гдѣ возникли впослѣдствіи Кіевъ и Новгородъ. Сказаніе это настолько хорошо всѣмъ извѣстно, что здѣсь нѣтъ надобности его повторять. Достаточно сдѣлать ссылку на 1 т. «Исторіи русской церкви» проф. Е. Голубинскаго, гдѣ это сказаніе разсмотрѣно подробно, по кіевской редакціи въ древнѣйшей лѣтописи и по новгородской—въ Степенной книгѣ и въ житіи Михаила Саллоса, въ связи съ греческими сказаніями объ ап. Андреѣ. «Какъ въ вопросѣ о народныхъ преданіяхъ вообще, говоритъ г. Голубинскій, такъ и въ вопросѣ о нашей повѣсти нельзя рѣшить, есть ли она произведеніе творчества общенароднаго или частнаго, въ послѣднемъ случаѣ принадлежащее какому-нибуть досужему грамотнику. Вѣроятнѣе и желательнѣе думать, конечно, первое; но нисколько не невозможно и второе» 1). Колебаніе въ сужденіи о народности легенды о св.

<sup>1)</sup> Голубинскій, Ист. рус. церкви, т. І, стр. 1.



Андрев излишне. Проф. Дашкевичъ категорически и, мы думаемъ. вполнъ основательно замъчаетъ, что легенда о путешестви св. Андрея по Россіи «христіанская, книжнаго происхожденія» 1). Существуеть цёлый цикль славянскихъ народныхъ сказаній о хожденіи апостоловь, сказаній великорусскихъ, малорусскихъ, польскихъ, сербскихъ; основной характеръ всъхъ этихъ сказаній, главные ихъ мотивы и даже подробности повъствовательныхъ мотивовъ сходны. Обходы апостольскіе большею частью относятся ко времени вемной жизни Спасителя и совершаются подъ Его высшимъ руководствомъ. Правда, встръчаются сказанія о хожденіяхъ апостоловъ безъ участія Інсуса Христа; но при этомъ почти всегда апостолы ходять группой. Въ малорусскихъ народныхъ разсказахъ встръчаются обходы двухъ верховныхъ апостоловъ Петра и Павла; но эти разсказы очень малочисленны и анекдотическаго свойства. Затъмъ апостолы входять въ самое тъсное общение съ крестьянами, посъщають села, а не города, причемъ названія сель не встръчаются, такъ какъ вся сила народнаго разсказа о хожденіяхъ апостоловъ коренится въ фактъ ихъ гуманнаго сближенія съ міромънародомъ Божіимъ, въ ихъ заботливости о матеріальномъ и нравственномъ благосостояніи сфрой крестьянской массы. Въ народныхъ сказаніяхъ о хожденіяхъ апостоловъ постоянно встрівчаются противоположенія гордаго человіна смиренному, богатаго біздному, скупаго и хищнаго доброму и благожелательному, тв же противоположенія дидактическаго свойства, которыя находятся въ сказкахъ о богатомъ и бъдномъ и въ сказкахъ о трехъ братьяхъ; но нътъ въ нихъ противоположенія народа по м'встнымъ этнографическимъ равличіямъ, противоположенія, вышедшаго не изъ дидактизма или морализаціи, свойственной народной поэзіи, а изъ ироніи и насмѣшки, которыя, правда, встречаются и въ народной поэзіи, но какъ нъчто низменное, второстепенное, съ ограниченнымъ кругомъ дъйствія и вліянія.

Въ житіяхъ ап. Андрея Епифанія (VIII в.) и Симеона Метафраста говорится о путешествіи ап. Андрея на съверномъ берету Чернаго моря, о его пребываніи въ Херсонесъ таврическомъ и проповъдываніи евангелія среди скиновъ. Помимо всякаго тщесла-

<sup>2)</sup> Дашкевичь, въ "Кіевск. Универс. Известіяхъ" 1886 г., т. XI, стр. 222.



вія, на которое неоднократно указываеть проф. Голубинскій, древній русскій кнежникъ, скромный и благочестивый монахъ, составляя по греческимъ источникамъ повъсть о св. Андреъ, простодушно приняль съверный берегь Чернаго моря и Скией за русскія земли искони, темъ более, что имель достаточный новодь думать такимъ ч образомъ въ существовани въ его время на черноморскому берегу въ Тмугоракани русскихъ поселеній. Достаточно было, что въ русскую письменность проникло извъстіе о личномъ пребыванія ап. Андрея въ Россій. Къ легендъ объ ап. Андрев, первоначально, можеть быть, очень простой и краткой, приросли разныя этнографическія и географическія подробности, вполн'в или отчасти вошедшія въ древивничю летопись. Подробности эти могли выработаться среди дружинниковь, людей бывалыхъ, много видъвшихъ и много слышавшихъ, хорошо знакомыхъ съ мъстными этнографическими различіями русскихъ славянъ. Можеть быть, легенда о путешествіи ап. Андрея по Дибпру и Волхову была совствить неизвъстна простому народу за пределами Кіева, где популярности этой легенды содъйствовала церковь крестовоздвиженская, нынё не существующая, а поздиве столь живописно красующаяся на холмв церковь ап. Андрея Первозваннаго.

Особнякомъ стоитъ весьма мало извъстный апокрифъ о панагіи святыя Богородицы, найденный Калужняцкимъ въ одномъ сборникъ свято-онуфріевскаго монастыря во Львовъ. Въ этой повъсти говорится о враждъ апостоловъ къ Оомъ и о благодати, оказанной ему пресв. Богородицей и состоявшей въ томъ, что пресв. Богородица подарила ему свою зънницу въ знакъ своего съ нимъ на небъ срътънія 1).

Въ различныхъ памятникахъ малорусской народной словесности находятся краткія замътки объ Іудъ предатель, замътки апокрифическаго свойства, дающія поводъ предполагать, что въ старинной южнорусской письменности было что-либо цъльное въ этомъ отношеніи. Въ мартовской книжкъ «Кіев. Старины» текущаго года находится указаніе, что въ одной находящейся въ Смоленскъ рукописной книгъ конца пропілаго стольтія есть апокрифъ о жизни Іуды предателя, начиная съ его дътства (стр. 537). Желательно

было бы этотъ апокрифъ въ печати, тъмъ болье, что въ этомъ указаніи находится заманчивая подробность: «съ дътства». Въ малорусскихъ заговорахъ отъ закрутки: «якъ берестъ отъ огню корчится, такъ беззаконного Юду (або Юдиху), мъсячного видьмача, щобъ корчило и ломало» (Ефим. 42, 43). Благодаря любезности И.В. Иванова, я получилъ изъ купянскаго уъзда харък. губ. слъдующій любопытный народный разсказъ объ Гудъ, связанный въ апокрифическимъ, подробно развитымъ въ евангеліи Никодима, сказаніемъ о сошествіи Христа во адъ.

«Сусь Христосъ всихъ вывивъ изъ пекла, тилько Юда-ябеда остався; винъ и тому ажъ трычи казавъ, щобъ выйшовъ изъ пекла, а Юда побоявся, щобъ святи отци его не вкоряли. Якъ за третимъ разомъ Юда не послухавъ Христа, такъ Господъ сказавъ: «проклятый же ты, Юда-ябеда, отъ ныни и до вику! Тутъ же ты оставайся и перелогами питайся». Ото-жъ якъ личать одъ перелогивъ, то кажуть: Сусъ Христосъ за столомъ сыдыть, проскурку йда и виномъ запива, а лукавый Юда-ябеда пидъ столомъ лежить та перелоги зажира». (Слобода Преображенная).

П. В. Ивановъ записалъ также другой народный разсказъ о томъ, что Іуда отъ угрызенія совъсти повъсился на осинъ. Указаніе на этотъ разсказъ находится въ одной фразъ заговора «на вырване завытте», записаннаго Шишацкимъ Иличемъ въ черниг. губ.: «якъ на осицъ Юда въшався» (Ефим., 42).

Въ малорусскихъ народныхъ разсказахъ объ Іудѣ обнаруживается стремленіе сблизить Іуду съ діаволомъ. Это стремленіе обнаруживается въ румынской народной поэзіи. Такъ въ румынской повѣсти о табакѣ главный демонъ Искаріотъ посылаетъ изъ ада на землю трехъ демоновъ, чтобы они всюду сѣяли тютюнъ (Веселовскій, въ ХХХІІ т. Сборн. Ак. Н., стр. 88); въ румынской колядкѣ Іудой называется водяной царь (ib., 263); въ другой румынской колядкѣ Іуда пробирается въ рай и, пользуясь сномъ ап. Петра, крадетъ райскіе ключи, престолъ Господа, солнце, мѣсяцъ, утреннюю зарю, купель Сына, траву босилька и райскіе цвѣты, крестъ, муро, и все это приноситъ въ адъ. Илія взялъ молнію, разгромилъ Іуду, отнялъ у него добычу и привязалъ его цѣпями къ столбу (ib., 264). Названіе Іуды въ малорусскомъ заговорѣ «мисячнымъ видьмачомъ» показываеть, что малоруссамъ извѣстно сказаніе о томъ, что Іуда

похитилъ было съ неба солнце и мѣсяцъ; нельзя однако опредѣлить, въ какомъ отношеніи находились румынское и малорусское сказанія, и если было заимствованіе, то кто у кого заимствовалъ.

28.

## Притча о богатоми и Лазарп.

Евангельская притча о богатомъ и Лазарѣ (отъ Луки, 16), вошла въ народныя пѣсни. Въ римско-католической церкви Лазарь получилъ значеніе покровителя нищихъ, въ особенности больныхъ нищихъ. Отсюда произошло названіе больницы лазаретомъ. У славянъ православнаго вѣроисповѣданія есть много духовныхъ стиховъ о богатомъ и Лазарѣ, причемъ самое слово Лазарь иногда теряетъ значеніе собственнаго имени и обращается въ нарицательное названіе бѣднаго человѣка. Великорусскія пѣсни о богатомъ и Лазарѣ представляются болѣе уклонившимися отъ евангельскаго текста, болѣе своеобразными, чѣмъ малорусскія пѣсни этого рода. Во многихъ великорусскихъ духовныхъ стихахъ о богатомъ и Лазарѣ говорится, какъ о родныхъ братьяхъ, причемъ оба они называются Лазарями (напр. въ «Калѣкахъ перехожихъ» т. І, стр. 43, 44, 48, 49).

Выло два братца, два Лазаря: Одинъ братецъ—богатый Лазарь, Другой братецъ—убогій Лазарь.

Малорусскіе духовные стихи о богатомъ и Лазарѣ очень близко стоятъ къ евангельскому тексту, настолько близко, что ихъ нельзя назвать стихами апокрифическими. Они представляють лишь осложненіе евангельскаго сказанія разными, не столько бытовыми, сколько моральными мотивами, и весьма сходны. Въ сочиненіи Н. И. Костомарова «Объ историческомъ значеній русск. народ. поэзіи», изданномъ въ 1843 г. въ Харьковъ, находится стихъ о богатомъ и Лазаръ. Въ сборникъ малорусскихъ пъсенъ г. Манжуры, принадлежащемъ харьковскому историко-филологическому обществу, находится духовный стихъ о богатомъ и Лазаръ, записанный И. И. Манжурой въ семидесятыхъ годахъ въ с. Люботинъ валковскаго уъзда. Сравнивая эти стихи, мы усматриваемъ большое сходство между

ними, доходящее мъстами до тождества выраженій. Сравнивая далье эти малорусскіе стихи съ галицко-русскими духовными пъснями о богатомъ и Лазаръ, находящимися въ сборникахъ г. Головацкаго и г. Кольберга, мы видимъ столь же большое сходство мотивовъ и выраженій. Въ варіантъ, записанномъ г. Кольбергомъ въ Покутъъ (т. II, стр. 280), находятся лишь незначительныя дополненія при описаніи гръховъ богатаго. Къ общимъ во всъхъ варіантахъ чертамъ (богатый не ходилъ въ церковь, одъвался въ дорогія одежды, не соблюдалъ постовъ) добавляются такія мелочи:

> Пре мисця та Божимъ главы не скланявъ, Молитвы божественны нигды не змавлявъ.

Евангельская притча о богатомъ и Лазарѣ получила большую популярность въ народѣ, между прочимъ потому, что вполнѣ удовлетворяла народнымъ понятіямъ о неправедномъ значеніи богатства, понятіямъ выразившимся въ сказкахъ о богатомъ и бѣдномъ и въмногихъ пословицахъ, въ родѣ: изъ трудовъ праведныхъ не наживешь палатъ каменныхъ; срибло золото тягне чоловика въ болото; богатый дрибно крае; богатый о биднимъ не гадае.

29.

## Сказаніе царя Анфилога о святой литургіи.

Г. Калужняцній въ сборникъ свято-онуфріевскаго монастыря въ Львовъ нашель любопытное апокрифическое «Сказаніе Анфилога, царя сарацинскаго, о святой литургіи и обращеніе его къ христіанской въръ, вмъстъ съ братомъ его, царемъ Кликанцомъ». Г. Калужняцкій напечаталь этоть апокрифъ въ «Обзоръ славяно-русскихъ памятниковъ языка и письма, находящихся въ библіотекахъ и архивахъ львовскихъ» (стр. 26—28). Приводимъ въ подлинникъ его начало.

«Бысть Анфилогь отъ царскаго рода, дръжаще въ тв лвта поганымъ срациномъ. И поихавшу же Анфилогу къ брату своему въ Іерусалимъ градъ и видв церковь. И вниде же Анфилогь въ святилище Божіе не тъкмо самъ, но и велблуды веляше увести, велблуды же падше изъмроша въси. Анфилогъ же рече: хощу видвти поганскую въру и службу ихъ. И въшедъ на полату, нача

смотрити опасно, идеже съвръшается святая служба. И видъ попа приступающа къ святьй трапезъ. И просвътися лице его (т. е. попа), яко слънце, а ризы его яко огнь, когда приступи къ святому жрътовнику. И не показа Богъ поганому просфуры, но показа ему дътишь образъ свой. И множество ангель стояще окресть съ оружіемъ. И нача попъ заклати дътище, и абіе истече кровь и вода. По искончаніи же того, егда рече нопъ: благослови, владыко! въ той часъ ста церковь ледяна, а алтарь огненъ. А егда рече попъ: пресвятую, чистую, въ той часъ приступиша множество ангель, подемше руців за весь міръ христіанскій, моляшеся Богу. Егда же іерей начнеть глагодати: Богь святый на святыхъ почивая, тогда множество ангелъ поднимутъ апостолъ, и речеть Михаилъ: вонмъмъ! а Гавріилъ речеть: миръ вамъ! И начнеть чести попъ евангеліе и въ то время триста ангель взимають съ похвалою слова та, несуть на небо. Когда глаголеть попъ: яко милостивь человъколюбецъ Богъ еси, тогда вышедъ изъ олгаря ангелъ, нося стекляницу полну мура, знаменаеть предстоящая люди. Егда попъ начнетъ глаголати: оглашеннім измидете, тогда ангелы, собравше грішники, ведуть вонъ изъ церкве, а праведники оставляютъ...». Участіе ангеловь продолжается далье въ течени всей литурий, и наконецъ въ богослужения принимають участие Інсусъ Христосъ и Св. Духъ въ видъ голубя. Въ храмъ врываются демоны и облекають іерея сътями, чтобы его прельстить; но ангелы прогоняють ихъ огненнымъ оружіемъ. Св. Духъ въ видъ голубя спускается на св. Дары; далъе приходить Христосъ съ 12 апостолами и цълуетъ Дары и священнослужителя. Св. Духъ спускается на іерея и покрываеть его. По произнесеніи словъ: пріимите, ядите, хлібь претворяется до половины, а послъ словъ священника: пійте от нея совершается полное пресуществление св. Даровъ. Тогда ангелы снимають съ людей гръхи и сожигаютъ ихъ. Послъ словъ діакона: главы ваша преклоните и следующихъ ватемъ словъ священника: Боже святый, живый въ вышнихъ, ангелъ выходить изъ алтаря и кладеть вънецъ на людей, стоящихъ со страхомъ на молитвъ. По окончаніи литургін священникъ поднесъ Анфилогу просфору; но Анфилогъ отказался ее взять и съ негодованіемъ сказаль, что онъ видёль, какъ священникъ убилъ ребенка. Священникъ сказалъ, что такого чуда еще никто не видёлъ. Пораженный этимъ чуднымъ виденіемъ, царь

Анфилогъ крестился и принялъ даже схиму. По совъту патріарха Анфилогъ отправился въ сарацинскую землю и обратиль въ христіанство брата своего Кликанца. Анфилогъ и Кликанцъ стали проповъдывать христіанскую въру и были казнены сарацинями. Люди стали чтить ихъ память и поклоняться ихъ мощамъ 1).

Происхождение этого апокрифа мит неизвъстно. Можетъ быть, апокрифическое сказание о царъ Анфилогъ возникло подъ вліяниемъ сборника патріарха Фотія «Амфилохіи», заключающаго въ себъ разсужденія о разныхъ предметахъ въры и получившаго название отъ имени лица, къ которому разсужденія были адресованы 2).

Въ южнорусскихъ литературныхъ памятникахъ семнадцатаго въка находятся отрывки изъ сказанія Анфилога, напримъръ въ «Небъ Новомъ» Галятовскаго 1662 г. Въ Чети-Минеяхъ Димитрія Ростовскаго говорится объ участіи ангеловъ при совершеніи литургіи.

Г. Калужняцкій усматриваеть следы сказанія Анфилога въ посланіи ростовскаго архіепископа Вассіана II († 1515) къ Николаю Шембергу. «Поэтическіе образы Анфилогической легенды могли понравиться преосвященному Вассіану именно какъ средство риторическаго искусства, и онъ не усомнился въ числъ приведенныхъ имъ историко-богословскихъ выводовъ высказать мижніе, что въ извъстныя миновенія православной литургіи слетають ангелы съ небесь въ церковь, являются цёлыя толпы святыхъ ликовъ, чтобы участвовать въ безкровномъ жертвоприношении и такимъ образомъ увеличивать его божественную святость и вначеніе. Прекрасные образы Анфилоговой легенды выходили затымы постепенно за границы своей собственной сферы и получили въ устахъ Вассіана (а мы добавимъ отъ себя: и въ устахъ южнорусскихъ проповъдниковъ), по предварительномъ устраненій апокрифическихъ прибавленій, значеніе поэтическихъ мотивовъ, при содействіи которыхь должно было укрѣпляться въ глазахъ народа убѣжденіе, что православная литургія лучше другихъ литургій, что она есть соединенное служеніе ангеловъ и людей вмість (28).

<sup>2)</sup> Объ Амфилохіяхъ см. Филарета, Историч. ученіе объ отцахъ церкви, т. III, стр. 336.



<sup>1)</sup> Калужняцкій, стр. 26—28.

Кромъ «Сказанія Анфилога» въ южной Руси, повидимому, было въ старину извъстно еще другое апокрифическое сказаніе о литургіи, упоминаемое въ индексъ отреченныхъ книгъ въ рукописномъ сборникъ львовскаго свято - онуфріевскаго монастыря, именно въ «Статьъ о службъ тайнъ Христовыхъ», гдъ говорится, что «если опоздаютъ священници съ жертвоприношеніемъ, то ангели попа клянутъ, рекше: врата небесныя затворяются» (Калужн., 24).

30.

### Св. Николай.

Имя св. Николая весьма популярно въ малорусскихъ народныхъ разсказахъ и пъсняхъ; въ честь этого святаго сложено нъсколько духовныхъ стиховъ, весьма распространенныхъ въ народъ. Въ нъкоторыхъ изъ нихъ имя св. Николая по видимому пріурочивается къ Кіеву. Такъ въ духовномъ стихъ, записанномъ въ мъстечкъ Млъевъ, черкасскаго уъзда, говорится:

Будь похвальны, святителю, Мирнокіевскій учителю, св. Николай! (Чуб., т. І, стр. 170).

Въ великорусской переработкъ найболье распространеннаго стиха «О хто, хто Миколая любить», записанной въ орловской губерніи, встръчаемъ тъ же слова, но измъненныя до потемненія смысла:

Будь похваленъ, святителю, Между кіевскихъ въ пещеры, Мирно во въки. (Безсон., Калъки перехожіе, т. ІІІ, стр. 761).

Не трудно однако догадаться, что въ первомъ стихѣ слово: мирнокіевскій есть прямое искаженіе слова: мирликійскій, котораго не могь осилить народный пѣвецъ, не знакомый съ географіею, а во второмъ искаженное слово разбито на два и поставлено въ двухъ отдѣльныхъ стихахъ.

Пріуроченіе св. Николая къ Кіеву могло находить основаніе въ его житіи, гдѣ, въ числѣ совершенныхъ имъ чудесъ, описываются два чуда, бывшія въ Кіевѣ.

Чудо первое. Двое кіевлянь, мужъ и жена съ маленькимъ ребенкомъ, отправились однажды изъ Кіева въ Вышгородъ поклониться мощамъ свв. Бориса и Глѣба, въ день ихъ памяти. Воввращаясь домой по Днѣпру, жена уронила ребенка въ рѣку. Отецъ и мять обратились съ молитвой къ св. Николаю. Св. Николай взялъ дитя изъ воды и принесъ его въ палату, находившуюся при кіевскомъ софійскомъ соборѣ. Церковный сторожъ нашелъ ребенка передъ образомъ св. Николая и передалъ его родителямъ 1). Старинное изображеніе этого чуда, писанное масляными красками на холстѣ, находится и нынѣ въ колокольнѣ кіево-софійскаго собора и съ любопытствомъ разсматривается богомольцами.

Другое чудо. Одинъ кіевлянинъ отпустиль на волю пленнаго половчанина, после того какъ последній поклялся именемъ св. Николая, что привезеть выкупъ. Половчанинъ думалъ, что икона св. Николая, передъ которой онъ далъ обещаніе кіевлянину, ничего ему не сделаеть, если онъ и не выполнить обещанія. Св. Николай три раза напоминалъ половчанину о его обязательстве, а въ третій разъ сбросилъ половчанина съ коня, металъ, корчилъ и билъ его о землю. Половчанинъ отвезъ выкупъ кіевлянину.

Эти скаванія о чудесахъ св. Николая въ Кіевъ возникли въ древности, до монгольскаго нашествія, и, можетъ быть, существованіе этихъ и другихъ подобныхъ мъстныхъ кіевскихъ скаваній о святителъ Николаъ побудило кіевскаго митрополита Ефрема (1096—1098 г.) установить празднованіе перенесенія мощей св. Николая изъ Мура въ Баръ 9-го мая, празднованіе, существовавшее въ западной церкви и неизвъстное на греческомъ востокъ.

Народные разсказы и пѣсни упоминають о св. Николаѣ, какъ сотрудникѣ апостоловъ и спутникѣ Іисуса Христа во время Его вемныхъ странствованій по землѣ. Св. Николай участвуеть въ обходахъ апостольскихъ (Драг., стр. 112). Существующее въ ушицкомъ уѣздѣ, подольской губерніи, повѣрье, что волки находятся подъ покровительствомъ св. Николая (Чуб., т. І, стр. 167), ѣмшло, повидимому, изъ превратно понятаго другаго, также народнаго разсказа. Св. Николай, сопутствуя Іисусу Христу и апостоламъ въ

<sup>1)</sup> Сказаніе объ этомъ чудів издано Калужняцкимъ въ "Обзорів слав.-рус. памятн.", стр. 16—18, по рукописи львовскаго университета.



хожденіи по землі, старался, чтобы волкъ не събль коровы одной бідной вдовы. Богь отдаль волку рябую корову этой вдовы; но св. Николай, жалівя вдову, опередиль волка и вымазаль вдовину корову болотомь, чтобы она казалась чорной и волкь не могь бы събсть ее (Драг., стр. 112). На основаніи этого разсказа могь возникнуть другой, противоположный. Св. Николай отдаеть корову вдовы волкамь за то, что вдова ділала убытки людямь (Чуб., т. І, стр. 167). Въ большинстві случаєвь покровителемь и повелителемь волковь считается св. Георгій, и св. Николай случайно заміниль его вы немногихь народныхь разсказахь, тімь боліве случайно, что вы самомь житіи святителя ніть річи о волкахь.

На основаніи житейнаго сказанія о св. Николав и отпущенномъ на откупъ половчанинів сложился одинъ народный разсказъ, записанный И. И. Манжурой въ селі Благовіщенкі, александровскаго уізда, екатеринославской губерніи. Одинъ бідный мужикъ не могъ заплатить подушнаго. Призвали его въ «сборню», стали наказывать, бить, наконецъ привязали къ столбу. Еврей даль ему денегъ, взявши съ него въ церкви передъ иконой св. Николая обіщаніе, что онъ заплатитъ. Но мужикъ, разбогатівъ, не выполнилъ своего обіщанія. Однажды въ полі, на дорогі, его настигъ фургонъ. Мужикъ свернуль съ дороги, фургонъ за нимъ, такъ въ другой, въ третій разъ и дальше, наконецъ фургонъ найхаль на мужика и нереломаль ему ту руку, которою онъ браль у еврея деньги. Мужикъ отдаль деньги еврею, и еврей приняль христіанство (изъ рукоп. Сборника малоруск. піссенъ).

Житейное сказаніе о св. Николав и Арів получило среди малоруссовъ своеобразную переработку, съ пріуроченіемъ св. Николая и Арія къ Кіеву, въ следующемъ разсказв, записанномъ И. И. Манжурой въ селв Алексвевкв, александровскаго увзда, екатеринославской губерніи: «Вызывала печерська Божа Мати Миколая угодника та Арія свого собору у Кыиви святити. Хто, каже, швидче прибуде, той и посвятить. Отъ Миколай угодникъ зибравсь та й поихавъ; въ дорози ставъ кони годувать, ажъ ось и Арій бижить и соби ставъ на тому постояльному. Миколай вже своихъ выгодувавъ и каже запрягать, а Арій баче, що Миколай рушати збирается, та веливъ своимъ слугамъ позрубувати у Миколаевыхъ коней головы. Ти пошли, та такъ и зробили. Отъ Миколаеви слуги верта-

ются, та й кажуть, що щось поодрубовало головы конямъ. Пидить, каже, поприставляйте. Коли приставили, ажъ такъ и е, тильки билому коневи зъ вороного приставили, а вороному зъ билого, запрягли та и поихали. Арій и байдуже, все кормивъ, а дали й соби подавсь. Прибига, ажъ Миколай уже и святе церкву. Арій до слугъ: та мы, кажуть, позрубували. Подививсь той на кони. бачить, у вороного коня била голова, а у билого ворона. Тоди Арій и ставъ вже Миколая за старшого почитать» (иръ рукоп. Сборника г. Манжуры).

Кром'в Кіева, есть на юг Россіи еще одно м'всто, съ которымъ связываются народные разсказы о св. Николав, -- это святогорскій монастырь (изюмскаго убяда, харьковской губерніи), съ чудотворнымъ образомъ святителя, найденнымъ въ древности на столбъ, на томъ мъстъ, гдъ нынъ храмъ во имя св. Іоанна Предтечи, называвшійся раньше по имени св. Николая. Объ этомъ-то храм' ходить въ народ любопытный разсказъ, что онъ вышель изъ воды, что три раза показывался подъ селомъ Богородичнымъ (въ 3-хъ верстахъ отъ Святыхъ Горъ) и все переходилъ съ мъста. на мъсто, пока не сталъ въ Святыхъ Горахъ, что передъ страшнымъ судомъ онъ снова войдеть въ воду вмёстё съ людьми, которые на ту пору будуть въ немъ и что тогда, какъ вемля и все на ней сторить, не сторить одинь этогь храмь съ оставшимися въ немъ людьми (изъ рукописн. Сборника И. И. Манжуры). По другому разсказу (Основа, 1862 г., т. VI, стр. 44) чудотворецъ Николай, что въ Святыхъ Горахъ, нередко береть дитя у женщины, пришедщей на богомолье и носить его по-надъ Донцемъ и по-надъ лугомъ, а потомъ снова положить на руки той женщины.

Малорусскіе духовные стихи о св. Николає большею частію сухи, съ явнымъ отпечаткомъ школы и схоластики. Въ нихъ въ общихъ чертахъ передаются главныя событія жизни св. Николая, преимущественно его чудеса. Попадаются слова книжныя, церковнославянскія и польскія, плохо понятыя народными півцами. Найбольшей популярностію пользуется стихъ «Хто, хто Миколая любить», сравнительно съ другими стихами о св. Николає простой и легкій. Стихъ этотъ встрівчается въ старинныхъ сборникахъ стихотвореній духовно-правственнаго содержанія, напр. въ Кантичків

XVIII—XIX ст. 1). Изъ южной Руси этотъ стихъ проникъ въ Великороссію и даже въ Сербію 2).

Въ колядкахъ встрвчается любопытный поэтическій мотивъ, какъ съль, придя къ крестьянину,

Святый Микола
На конець стола,
Пидперся мечемъ
Пидъ правымъ плечемъ,
Склонивъ головку,
Вронивъ слизоньку.
Де слеза кане,
Тамъ Дунай стане (Чуб., т. III, стр. 344).

По другой колядкъ

Конецъ престола сидить Микола, Ризами вкрывся, слизами умывся.

(Чуб., т. III, стр. 307).

Въ галицкой пъснъ поется: «зъ той слизоньки ясна керничка» (Гол., т. II, стр. 40). Въ ръкъ Дунаъ, возпикшемъ изъ слезы св. Николая, купается Іисусъ; въ криницъ пресв. Богородица бълитъ ризы.

Къ св. Николаю часто обращаются възаговорахъ, напримъръ: «святителю Миколаю, угодниче Божій, помошнику скорый! допоможи мени ласкою своею небесною вымовити и выговорити и соячныци, и веретильныци, и заспани, и наслани, и ранніи, и пизніи (Чуб., т. І, стр. 114).

31.

# Co. Георгій.

Литературная исторія христіанской легенды о св. Георгіи изслѣдована проф. А. И. Кирпичниковымъ въ диссертаціи: «Св.

<sup>3)</sup> Везсоноез, Кален перехожіе, т. III, стр. 762.



<sup>1)</sup> Истросъ, Опис. рукоп. церк.-арх. музея, т.: II, стр. 420.

Георгій и Егорій храбрый» 1879 г. и акад. А. Н. Веселовскимъ въ обширной стать «Св. Георгій въ легендь, пьснь и обрядь», напечатанной въ 1 кн. 37 тома Записокъ Академіи Наукъ 1880 г. Можно сказать, что эти два изследованія исчернали содержаніе сказаній и пьсень о св. Георгіи, какъ русскихъ, такъ и западно-европейскихъ, и другимъ ученымъ остается только ограничиваться отдельными замечаніями при напечадовній вновь открываемыхъ рукописныхъ списковъ житія св. Георгія. Такъ И. В. Ягичъ, напечатавшій въ одной изъ последнихъ книжекъ Архива слав. филологіи сербскій изводъ житія св. Георгія, ограничивается краткими комментаріями и отсылаеть при этомъ читателя къ изследованіямъ А. И. Кирпичникова и А. Н. Веселовскаго.

Сказанія, пісни и повітрыя о св. Георгій распространены во всіхть христіанских странахт, въ особенности на Кавказі и въ Великороссіи. Въ Малороссіи св. Георгій входить изрідка въ народные разсказы и пісни, и только въ народныхъ повітрыхть, преимущественно въ дневникі, св. Георгій занимаеть видное місто.

Образъ св. Георгія воина, поражающаго змѣя, отразился въ народной поэзіи въ представленіи св. Юрка въ видѣ козака, съ копьемъ и саблей, расправляющагося съ пьянымъ бѣсомъ (Весел., стр. 150). Въ галицко-русской колядкѣ:

Самь святый Юрій коникомъ игравъ, Коникомъ игравъ, шабельковъ звивавъ.

(Голов., т. III, стр. 20).

Другое обычное представленіе св. Георгія въ малорусскихъ народныхъ разсказахъ въ вид'в старика. Въ винницкомъ увядъ, подольской губерніи, разсказывають, что одинъ путникъ, ъхавшій наканунть Юрьева дня ночью подъ лъсомъ, зам'втиль въ лъсу огонекъ. Онъ потхалъ на огонь и вскорт увидъль человъка, уб'вленнаго съдинами; передъ нимъ горить свта, а вокругъ него волковъ видимо невидимо» (Чуб., т. І, стр. 171).

Во всей Россіи, въ частности въ Малороссіи, Юрій—покровитель животныхъ, въ особенности рогатаго скота (Чуб., т. І, стр. 51—52). Въ харьковской губ. народъ поститъ 23 апръля, «щобъ Егорій скотину спасъ отъ звиря» (Харьковск. Сборникъ, вып. І, 1887 г., стр. 76). Въ особенную бливость къ Юрію поставляются

волки: «Святый Юрій звиря пасе»; волкъ—«Юрова собака» (Номисъ, стр. 10). Юрій назначаєть, какую крестьянскую корову съйсть волку (Чуб., т. II, стр. 7). На Юрьевъ день впервые выгоняють въ поле скотъ, совершивъ моленія, иногда гонять его освященной вербой (Терещ., бытъ рус. нар., т. VI, стр. 29). Подобнаго рода обычаи и повёрья встрёчаются у болгаръ, грековъ и кавказскихъ горцевъ (Веселов., Зап. Акад. н., т. 37. стр. 6 и др.).

Юрьевъ день не только пастушескій, но и вемледёльческій праздникъ, что объясняется сельско-хозяйственными условіями: около Юрьева дня, во второй половине апреля, крестьяне сеють овесь и гречку, и вообще это время есть начало, а осений Юрій комець всёмъ полевымъ работамъ. Праздникъ св. Георгія бываеть весною, въ которой языческое міросозерцаніе издавна установило целый рядъ обрядовъ и повърій; кое-что изъ языческой обрядности сохранилось до настоящаго времени, впрочемъ весьма немного. большая же часть связанных съ весеннимъ Юріемъ повёрій и обрядовъ имъетъ чисто бытовой сельско-хозниствевный характеръ. Св. Георгій вошель въ разнообразные религіозно-мионческіе обрады. Такъ у галицкихъ гуцуловъ и подгорянъ весной «палятъ Юрка», что соотвётствуеть малорусскому обычаю сожигать весяой символизирующее виму чучело Марену или Мару (Весел., стр. 99); у малороссіянъ Юрій, какъ весенное божество-громовникъ, отмыкаетъ небо и посылаетъ росу, а у чеховъ отмыкаетъ землю, чтобы трава росла (ib. стр. 97); въ великорусскихъ и малорусскихъ суевъріямъ св. Георгій поставляется иногда въ связь сь явленіемъ трозы и сближается съ св. Ильей (ib. стр. 86). Въ малорусскомъ народномъ повёрьё, записанномъ въ уприцкомъ уёздё, подольской губерніи, фазы луны происходять оть того, что тамъ заслонка, которую Юрій постоянно то опускаеть, то поднимаеть (Чуб., т. І, стр. 9). А. Н. Веселовскій указаль на сходныя болгарское и польское повырыя (стр. 931-133). Св. Георгій часто встрычается въ ваклинаніяхъ, напримъръ въ заговоръ отъ волковъ: «Молюся Богу, Матери Божій, св. Георгію, хортивъ припынающему» (Ефим., стр. 48). Въ другомъ заговоръ отъ волковъ: «засикаю отъ юрьевыхъ собакъ» (Ефим., стр. 50). Въ заговоръ отъ бъльма. «Бхавъ св. Юрій на вороныхъ коняхъ, на четырехъ колесахъ; кони разбёглисъ; колесы роскотились по синёму морю, по чистому полю» (Ефим., стр.

9). Въ заговоръ отъ червей: «Бхавъ св. Юрій на бълому конъ черевъ льсь, а за нимъ бъгло три псы» (Ефим., стр. 20).

**32**.

#### Св. Меланія.

Канунъ новаго года у малороссовъ называется «Меланкой», по имени преп. Меланіи римлянки. Тоже и въ Галиціи; но у галицкихъ поляковъ день этотъ носить названіе Сильвестръ, по имени чествуемаго въ этоть день латинской церковью папы Сильвестра (Kolberg, Porucie, т. I, стр. 121). У русиновъ «Меланка» день обрядный и пъсенный. Въ этотъ день одинъ какой либо парень, молодой, безъ растительности на лицъ, одъвается въ женскій костюмь и называется Меланкой, другой называется Василькомъ, а третій Діздомъ. слъдній подвъшиваеть искусственную бороду, усы, горбь, опоясывается соломеннымъ поясомъ и къ боку привъпиваетъ деревянную саблю. Эта веселая компанія въ сопровожденіи скрипача ходить по селу и щедруеть подъ окнами. Домохознева дають хлібь мізхонош' в и бросають м' дныя деньги (крейцеры) въ передникь Меланки. Если колядовщики ничего не получають, то Дёдь вскакиваеть въ кату, разливаеть воду, опрокидываеть горшки, корпаеть печь и затемъ быстро убъгаетъ подъ защиту товарищей. Любопытны мёстныя галицкія особенности празднованія Меланки. Подъ Коломыей парубокъ дёлаеть изъ дерева фигурки разныхъ животныхъ, преимущественно бычковъ, иногда солнце и мъсяцъ, носитъ ихъ по домамъ, показываетъ дътямъ и получаетъ за то подарки отъ ихъ родителей; затъмъ уже слъдуеть хождение Меланки, причемъ являются добавочныя маски, цыганъ, коза, жандармъ и жолнъръ. Меланка входить иногда въ хату, выметаеть ее, моеть полы . и шутки ради исполняеть другія женскія домашнія обязанности. Обычай «Меланки» огрубълъ и сталъ падать. Меланка и ея спутники, въ особенности Дъдъ, стали красть, и потому полиція стала преследовать этотъ выродившійся обычай (Kolberg, т. I, стр. 121-129). Съ хожденіемъ Меланки иногда связывается глубоко древній обычай таскать плугь по хатамь, образное паханіе и разбрасываніе хавбныхъ зеренъ (Голов, т. III, стр. 145). Обрядъ Меланки живеть еще на Подивстровыв; въ остальной Малороссіи обрядь этотъ

повидимому, не встрвчается, но пекутся блины, поются щедривки, сходныя съ теми, которыя поются въ Галиціи. Великорусскія повърья и пъсни не знаютъ Меланки. А. Н. Веселовскій, выскавывая предположеніе, что галицкія пісни о Меланків и самый обрядь захожія, сближаеть Меланку съ западно-европейской Бертой. «Берта, олицетвореніе рождественскаго цикла, обходить людей въ дни, посвященные ея чествованію и требуеть ихъ соблюденія; не то она наказываетъ непослушныхъ, оскверняя пряжу работницъ, грозя работнику, у котораго пахатный снарядь не въ порядкъ, какъ въ галицкомъ обрядъ Меланка производить безпорядокъ въ хозяйствь, мотивированный ея неумълостью. Что хозяйки (въ Гадиціи) прячуть отъ нея посуду, віники и т. д., это отвінаветь требованію Берты въ нёмецкихъ преданіяхъ о ней, чтобы все было прибрано. Плугъ также является въ окруженіи Берты, какъ въ обрядъ на Меланку. Первая представляется то милующей, то карающей, то свътлой, то черной; иногда ее замъняеть въ разсказахъ Богородица, и нъмецкіе изследователи указывали на параллелизмъ между представленіями Schwarze Bertha и черными византійскими изображеніями св. Дівы. Меланія является новымь и боліве в'яскимь мотивомъ такого сближенія: Меланія означаеть черная; она-Schwarze Bertha; объ привязаны къ одному и тому же правдничному циклу» (Зап. Акад. Наукъ, т. 37, кн. 2, стр. 196). Всв эти сопоставленія мало убъдительны, и я не нахожу достаточнаго повода для сближенія Меланки съ Бертой ни въ обрядности, ни въ названіи Меланки. Я думаю, что Меланка явилась, какъ дополненіе къ св. Василію, чествуемому перваго января, подобно тому, какъ въ Великороссіи Аграфена Купальница является при Иванъ Купалъ, причемъ ближайшимъ поводомъ было самое имя Меланіи, но только не въ греческомъ его вначеніи, котораго простой малорусскій народъ не внаеть, а въ народномъ украинскомъ, отъ слова милая, въ значени хорошая, красивая. Въ галицкихъ пъсняхъ мы постоянно встръчаемъ Меланку, при томъ въ такихъ характерныхъ сочетаніяхъ съ именемъ Василія и съ такими характерными эпитетами:

> Красная Меланка, Еще крашшій Васильчикъ

Красная Меланка
Качури пасла.
Докъ не стало вечеръти,
Зоря не вгасла;
Качурича загубила,
Шукаючи зблудыла,
Выблудыла въ чисте поле,
Тамъ іи Васильчикъ оре.

Чесна, красна Меланка, А ще крашшій Василько. Ой, Васильку, Васильку, Чи любишъ ты Маланку? (Голов., т. III, стр. 144—140).

Ой, черчику Васильчику,
Чи любишъ ты нашу Маланочку?
Люде идуть на жниву,
А Маланка зъ Васылемъ до корчмы на пиво;
Люде нажали по сто кипъ,
А Маланка въ Васылемъ лишъ одинъ снипъ
(Kolberg, т. I, стр. 123).

Такимъ образомъ, мы имъемъ здъсь олицетворение двухъ дней, по сопредъльности ихъ, съ именами святого и святой, и перенесение этихъ олицетворений въ разрядъ любовныхъ пъсенъ праздничнаго рождественскаго цикла.

33.

Листь небесный, или Эпистолія о недпль.

Въ Журналъ министер. народ. просвъщенія 1876 г. А. Н. Веселовскій подробно изложиль внішнюю исторію воскреснаго культа, привель цільй рядь легендь, вызванныхь этимъ культомъ и подробно разсмотріль редакціи апокрифическаго «Письма съ неба» или «Эпистоліи о неділь», преимущественно западно-европейскія. Отсылая читателя къ этому цінному изслідованію, я остановлюсь только на южнорусскихъ сказаніяхъ о неділь сравни-

тельно съ извъстными въ печати съвернорусскими и польскимъ текстомъ въ «Лътописцъ» Ерлича.

Древнъйшее положительное свидътельство объ эпистоліи относится къ концу VI въка. Около 584 г. кароагенскій епископъ Лициніанъ упрекаль въ письмъ другаго епископа въ излишней довърчивости къ отреченному письму. Затъмъ упоминанія объ эпистоліи встръчаются VIII въкъ, въ XII, XIII уже часто.

«Листь небесный» одинь изъ самыхъ популярныхъ апокрифовъ въ Россіи, встричается во многихъ народныхъ разскавахъ и въ старинных рукописных сборникахъ. Апокрифъ этотъ изданъ во 2 т. «Памятн. рус. литер.» А. Н. Пыпина по новымъ спискамъ и во 2 т. «Памят. рус. отреч. литер.» Тихонравова по рукописи XVI ст. Г. Франко въ № 9 «Зари» 1886 г. издалъ въ значительной степени отличную южнорусскую редакцію апокрифа, взявъ ее изъ Дрогобицкаго рукописнаго сборника половины XVIII ст. Апокрифъ о недвив множество разъ переписывался, и между отдвльными списками обнаруживается различіе по величинъ и по содержанію. Южнорусская редакція отличается краткостью и сжатостью, сравнительно съ напечатанными у Пыпина и Тихонравова. Содержаніе ея состоить въ следующемъ. Листь небесный-послание Іисуса Христа съ неба, которое іерусалимскій патріархъ нашелъ въ церкви на престолъ. Патріархъ отправиль это посланіе въ Римъ къ папъ, а папа къ польскому королю Сигизмунду, чтобы послъдній сделаль это посланіе извёстнымь въ разныхь странахъ. Посланіе, написанное волотыми литерами, гласить: «Я правдивый Інсусь Христосъ, Сынъ Божій, той листь написаль, а тоть листь такую моць маеть, гди его кто читаеть албо съ пильностью слухаеть, тому человъку сто дній отпущеніе гръховь будеть, и которая невъста беременная, а тоть листь при собъ носити будеть, то легко отроча породить, а въ которомъ дому той листь будеть, въ томъ дому нвчо злого шкодити не будеть, а ни огнь, ани чары, ани иншіи речи шкодити не можутъ»; затъмъ слъдуеть еще нъсколько объщаній благь за храненіе и чтеніе листа небеснаго, об'вщаній, повторяющихся и въ другихъ апокрифахъ заклинательнаго свойства, напр. во «Сит пресв. Богородицы». Суть разсматриваемаго апокрифа заключается въ следующихъ словахъ: «Глаголетъ Іисусъ Христосъ: приказую вамъ и объявляю, модію Боства своего, абысте

день недёльный святили и жадныхъ работъ не робили, ани кореня въ городахъ своихъ не копали и на пожитокъ свой не обертали; тое вамъ приказую, же бысте съ жидами добровольне не вли и не пили, ижъ я правдивый Сынь Божій той листь написаль, а бысте ся добре справовали на томъ свёте и тому листу верили... Приказую вамъ во вечеръ суботній поперестати отъ всякихъ роботь, для поцтивости Матки моеи; бо гды бы Матка моя до Бога Отца моего не молила си, давно бысте погинули. Про то въ недълю каждый человъкъ мастъ ити до церкви на молитву, старіи и молодін, въ оффрами, розмышляючи о гръсехъ своихъ, а если то для поцтивости Матки моей чинити не будете, буду васъ карати толодомъ и войною строгою, напущу на васъ прузи поганые, которые працю вашу поядять... А не хотвли бысте ся покаяти, то большимъ караніемъ буду васъ карати: побужу короля на короля, м'ясто на мъсто, пана на пана, одинъ на другого, отца на сына, брата на брата, дщерь на матерь свою, невъстку на свекруху свою и кровопролитіе будеть и ненависть межи вами будеть, а если и по томъ караню не покаетеся..., то перепущу на васъ птахи черные, сромливые, которые прилетаючи будуть васъ кусати, же и единъ отъ васъ скрыется, и отъ тихъ птаховъ влое повътріе начнется, а гды не покаетесь, еще буду васъ карати голодомъ, и нестерпливымъ моромъ, и блискавицею, и градомъ огненнымъ и иншими карностями»...

Сравнивая дрогобицкую редакцію апокрифа съ редакціями, изданными Пыпинымъ и Тихонравовымъ, мы находимъ, что въ южнорусскомъ изводѣ угрозы значительно сокращены и упрощены и совсѣмъ выпущено перечисленіе событій ветхозавѣтной исторіи, совершившихся будто бы въ воскресный день. Затѣмъ южнорусская редакція «Сказанія о недѣли» заключаеть въ себѣ требованіе почитанія только воскреснаго дня, а великорусскія, кромѣ воскресенья, еще среды и пятницы, что съ особеннной отчетливостью сказывается у г. Тихонравова въ слѣдующемъ мѣстѣ апокрифа: «Чтите святую недѣлю, среду и пятокъ; тѣми бо треми дньми земля стоитъ» (т. ІІ, стр. 316). Кромѣ того, въ галицко-русской редакціи нѣтъ проклятія по адресу тѣхъ, кто усумнится въ небесномъ происхождени епистоліи о недѣлѣ.



Дрогобицкая редакція апокрифа проникла въ южную Русь, должно быть, изъ Польши. Она обнаруживаеть большое сходство съ польскимъ текстомъ «Листа небеснаго», находящимся въ хроникъ Іоахима Ерлича половины XVII ст. (перепечат. въ 184 г. Журн. мин. народ. просв. 1876 г., стр. 102-103). Сходство настолько значительно, почти буквально, что дрогобицкій «Листь небесный» можно считать повтореніемъ листа Ерлича, съ небольшими измѣненіями въ отдѣльныхъ фразахъ и словахъ. По замѣчанію же А. Н. Веселовскаго, «подробности польскаго пересказа не только указывають на его западный оригиналь, но и открывають вь этомь оригинал'в особую разновидность древней эпистоліи, въ которой дъйствующими лицами являлись папа Левь III и Карлъ Великій» (т. 184, стр. 103). Западно-европейское, а не византійское происхождение дрогобицкаго текста видно далбе изъ того, что здёсь не упоминается среда, почитание которой отменено было для западной церкви около 300 года на Элиберійскомъ соборъ и замънено почитаніемъ субботы. Въ западныхъ редакціяхъ эпистоліи соблюденіе среды не внушается върующимъ, въ русскихъ это постоянная черта, отличающая въроятно и византійскіе пересказы» (Журн. мин. нар. просв. 1877 г., т. 191, стр. 122).

Эпистолія о недъль оказала вліяніе на народную словесность. Въ малорусскихъ народныхъ разсказахъ «Богъ Недили подарувавъ цей день и сказавъ: «гляди, щобъ люде не робили«. Съ початку, кажуть, люде робили и въ недилю, але дуже давно, а теперъ вже не роблять и въ суботу въ вечери, якъ сонце вайде; бо свята недиленька накаже такъ, що Господи»! (Чуб., т. II, стр. 432). Въ разныхъ мъстахъ Малороссіи встръчается народный разсказъ, что одна молодица пряла въ воскресенье. Въ хату вошла неизвъстная женщина, «така хороша, якъ сонечко святее, червона, та ясна», пообръзывала на рукахъ пряхи кожу и повъсила ее на прялку (Чуб., т. II, стр. 433). Нъсколько льтъ назадъ въ «Современныхъ Извъстіяхъ» въ фельетонъ «Изъ Волыни» напечатанъ волынскій разсказъ о Недвив, въ вольной литературной передачв корреспондента. Суть его въ томъ, что одному крестьянину, эхавшему въ воскресный день изъ города въ село, встрётилась какая-то женщина, предлагавшая ему покормить лошадей свномъ, которое она указала подъ кустомъ, называя это сено Божіимъ, а себя посредницею

между Богомъ и людьми, дающею послѣднимъ все необходимое. Подъ конецъ разговора женщина на вопросъ крестьянина объ ней назвала себя святою «Недилею» и, показавъ скрытое подъ вуалью лице, изрытое глубокими язвами, пояснила, что это раны, нанесенныя ей людьми, не почитающими ее, работающими, пьянствующими и безчинствующими въ день, ей посвященный, и т. д.

Воскресный культь выразился также въ народныхъ песняхъ, напримеръ, въ исторической песне о плете и ослеплении Коваленка татарами:

Ой въ недилю рано—пораненько Тай избиравъ женцивъ Коваленко... Ой повивъ женцивъ доломъ долиною А на тую пшеныченьку на озимую.

Пошелъ Коваленко объдать; въ это время ворвались татары, схватили Коваленка, связали и ослъпили его. Коваленко говоритъ:

> Десь же мене та Господь покаравь, Що я въ недилю женци позбиравъ. У недилю до схидъ сонця поснидати давъ. Ой десь мене Господь Богъ не простивъ, Що я у недилю серпы позубивъ.

Въ варіантахъ Коваленко проситъ Бога:

Дай же ми, Боже, недили диждати,— Буду я знати, якъ святковати. (Ант. и Драг., Ист. пъс. т. I, стр. 79—93).

Воскресный культь выразился также въ приведенной уже нами однажды галицко-русской царинной пъснъ «Війте, дъвойки». Здъсь свътлое солнце жалуется Богу, что люди въ воскресный день работають: мужики дрова рубять, дъвушки косу чешуть (Голов., т. II, стр. 243).

Такъ какъ малорусскія сказанія записаны большею частью въ Галиціи и на Вольни, въ областякъ, гдѣ нѣмецкая колонизація издавна свила себѣ гнѣздо и дпослѣднее время сильно развилась, и такъ какъ въ малорусскихъ сказаніяхъ Недѣля обнаруживаетъ сходство съ западно-европейской сказочной Бертой, то можно было бы

предположить вліяніе западныхъ сказаній о Берть, которая, подобно малорусской Недьль, обходить дома въ дни, посвященные ся чествованію, и наказываеть тьхъ, кто работаеть, особенно пряхъ. Предположеніе это однако представляется ненужнымъ, такъ какъ малорусскія народныя сказанія о Недьль находять достаточное объясненіе въ Эпистоліи о недьль или Листь небесномъ и затымъ възначительной степени опираются на этимологическое значеніе самого слова Недьля отъ слова не дылать, какъ олицетвореніе праздничнаго досуга.

#### 34-35.

Сказанія о пятниць и сказанія о девнадцати пятницахъ.

Почитаніе пятницы идеть изстари. Въ «Жизни Константина». сочиненім епископа кесарінскаго Евсевія Памфила († 340). уже внушается соблюдение пятницы (Журн. минист. нар. просв. 1876 г., т. 185, стр. 326). Христіанское уваженіе въ пятницъ, какъ дию, освященному воспоминаніемъ о смерти Спасителя, осложнилось и развилось подъ вліяніемъ неугасшихъ языческихъ представленій о пятницъ, какъ о днъ, посвященномъ богинъ весны и плодородія. Въ Россіи почитаніе пятницы отразилось въ обрадахъ, сказаніяхъ, пъсняхъ и повърьяхъ. Во многихъ мъстностяхъ русскаго царства, говорить Аванасьевъ, по пятницамъ бабы не прядутъ, не варять щелока, не стирають бълья, не выносять изъ печи волы, а мужики не папутъ и не боронять, почитая эти работы въ означенный день ва большой гръхъ». (Поэт. возвр. слав., т. І, стр. 231). Почитаніе иятницы не ограничилось общимъ характеромъ воздержанія отъ работы въ этотъ день, но развилось подъ вліяніемъ зашедшихъ изъ чужихъ странъ литературныхъ сказаній о 12 пятницахъ въ почитаніе временныхъ или именныхъ пятницъ, приходящихся передъ большими годовыми праздниками, а въ Великороссіи, по бытовому развитію обычая, выразилось въ форм'в об'втныхъ пятницъ, когда по случаю какихъ-либо несчастій дають объть постить и праздновать пятницы. Важнымъ значеніемъ народныхъ сказаній и повірій о пятницъ обусловлено появленіе цълаго ряда научныхъ изслъдованій по этому предмету, изъ коихъ мы здісь сошлемся на статью гг. Порфирьева въ «Правосл. Собесъд.» 1859 г., Некрасова въ «Фит. порфирьева вы транова. Соста на Курн. минист. на род. лод. Зап.» 1870 г. и А. Веселовскаго въ Журн. минист. на род. просв. 1876 г., причемъ особенно цъннымъ является обширное изслъдованіе г. Веселовскаго. Не имъя желанія отклоняться въ сторону отъ предмета изслъдованія—южно-русскихъ сказаній и пъсенъ, я остановлюсь только на украинскихъ сказаніяхъ и пъсняхъ о пятницъ.

Въ XI ст. преп. Өеодосій печерскій писаль къ великому княвю Изяславу: «аще кто отречеся въ среду или въ пятницу мясъ не ясти, добро, вельми полезно не ясти. Не я сего завъщаю; но святіи апостоли; тако бо законъ положиша, да всякъ крестьянинъ постится въ середу и въ пятницу... въ середу бо жидове совътъ сотворища на Іисуса и въ пятокъ распяша Господа». Это древнъйшее въ южной Руси внушение о соблюдении пятницы пало на добрую почву. Уваженіе къ пятницъ въ народъ съ теченіемъ времени росло; въ частности украплялась идея о необходимости поста въ пятницу, особенно развившаяся въ съверной Руси. Въ Духовномъ Регламентъ, составленномъ Өеофаномъ Прокоповичемъ, родившимся и проведшимъ моледость въ Малороссіи, говорится: «Слышится, что Малой Россіи, въ полку стародубскомъ, въ день уреченный правдничный водять жонку простовласую подъ именемъ пятницы, а водять въ ходъ церковномъ (если то по истинъ сказують) и при церкви честь оной отдаеть народь съ дары и съ упованіемъ нікоей пользы». Обыкновеніе водить торжественно женщину или д'ввушку подъ тімь или другимъ названіемъ несомнънно языческое. Оно въ разныхъ видоизмъненіяхъ встрівчалось и теперь еще встрівчается у славянскихъ народовъ, великоруссовъ, болгаръ, сербовъ. Подобнаго рода обыкновеніе, по свид'втельству Стоглава, встр'ячалось ви Великороссіи въ XVI ст. У сербовъ и болгаръ водять Додолу или Дюдюлъ. Появленіе въ роли странствующей женщины Пятницы доказываетъ ея важную роль въ народномъ міровоззрівній.

Свидътельство Өеофана Прокоповича о культъ пятницы въ Малороссіи находить фактическое подтвержденіе въ одномъ оффиціальномъ дълъ тридцатыхъ годовъ нынъшняго стольтія, извлеченномъ изъ архива полтавскаго губернскаго правленія г. Бакаемъ и напечатанномъ имъ въ «Кіевской Старинъ» 1885 г., т. XII, стр. 845—747, подъ заглавіемъ «Городничій и св. Пятница». Такъ какъ въ этомъ «дълъ» обнаруживаются весьма характерныя върованія о пятнихъ, то мы здъсь повторимъ въ короткихъ словахъ, любо-

пытную заметку г. Бакая». Во время первой холеры въ 1831 г. среди жителей Золотоноши распространился слухъ, что на полъ во ржи въ образъ женщины явилась св. Пятница въ бълой намиткъ. съ распущенными волосами (у Өеофана Прокоповича пятницапростовласая). Повалилъ народъ смотреть св. Пятницу; пошель по своей охотъ и человъкъ городничаго. Пятница велъла ему передать городничему, чтобы тотъ немедленно явился къ ней. Разростаясь, молва добавляла, что городничій повхаль, и Пятница сказала ему: «смотри городничій, вотъ жито прекрасное, да некому будеть его жать! Не чтуть меня, св. Пятницы, и за то Богь послаль на людей морь. Не допускай и ты работать, а то и тебъ не избъжать смерти». Городничій увъщеваль жителей не върить этому нельному слуху: но слухъ разростался, и въ ближайшую. пятницу явилось опасное къ нему дополненіе, что десятскіе по прикаву городничаго быють и гонять всёхь вышедшихь на работу. Опасаясь народнаго волненія, городничій доносить полтавскому губернатору о всемъ случившемся и просить у него надлежащихъ распоряженій. Губернаторъ рекомендоваль городничему, во первыхъ. просить поміншиковъ дать при полиціи по 20 розокъ крестьянамъ, выновнымъ въ распусканіи слуховъ о появленіи Пятницы и, во вторыхъ, просить волотоношскаго протојерея распорадиться, чтобы священники выяснили народу, «сколь грёшно передъ Богомъ предаваться подобному суевърію и вредно для себя». Крестьянъ не съкли, частью по случаю горячей рабочей поры, частью, должно быть, потому, что сами помъщики върили этому слуху. Священники сказали надлежащія проповіди; но слухъ о явленій св. Пятницы прекратился лишь постепенно, съ прекращениемъ холеры. Такъ пр-о глянуло, говоритъ г. Бакай, въ этомъ случай древнее народное представление о пятницъ, какъ о богинъ плодородия; она помъщается въ растущемъ хлебе и оттуда заявляетъ, что хлеба некому будеть жать, такъ какъ за непочтеніе ея, св. Пятницы, Богъ послаль на людей моръ».

Народныя сказанія о Пятницѣ сходны, а иногда тождественны съ сказаніями о Недѣлѣ. Св. Пятница, какъ и Недѣля, ходитъ по хатамъ и наказываетъ работниковъ и особенно пряхъ. Она бросила однажды въ окно цѣлый пучекъ веретенъ и приказала прядущей дѣвушкѣ запрясть ихъ въ одну ночь. Дѣвушка схитрила; она на-

мотала на одно веретено нитку, на другое нитку, намотала такъ на всъ, выбросила ихъ за окно и затворила двери и окно плотно («Кіев. Стар.» 1885 г., т. ІХ, стр. 187). Въ другомъ м'яст'я Пятница обръзала кожу на пальцахъ пряхи и повъсила эту кожу на прядку. Иногда она корчить пальцы пряжамъ (Чуб., т. I, стр. 217). Подобнаго рода отношение къ пряхамъ обнаруживаетъ въ западноевропейскихъ сказаніяхь Берта. Запреть пряжи везді является существенной чертой сказанія или повірыя, запреть, обусловленный твиъ, что пряжа въ народной словесности служитъ символомъ домашняго женскаго труда. Пятницъ народное суевъріе приписываеть вліяніе на смерть. Такъ, въ одной малорусской сказкъ говорится о томъ, какъ пятница предоставила одному крестьянину возможность жить въ теченіи 200 лётъ, а затёмъ отобрала жизнь и отослала душу умершаго въ адъ (Чуб., т. Ц, стр. 428). Здесь мы должны указать на одинь духовный стихь въ рукописномъ сборник И. И. Манжуры, «Стихъ Пятныци», повторяющій духовный стихъ Остапа Вересая про «Пустельника и Пятныцю» (стр. 32) и представляющій простой пересказъ на малорусскомъ языкъ великорусскаго духовнаго стиха, напечатаннаго въ 13 варіантахъ въ «Калекахъ перехожихъ» Безсонова, т. XI, стр. 160-174. Очень сходные варіанты этого стиха записаны въ новгородской, пермской, тверской, олонецкой, симбирской, псковской, орловской и рязанской губерніяхъ. Малорусское переложение гласить:

А въ пустыни трудовникъ трудився,

Не влада ни руками, ни ногами,

А ёму во сни Пьятинка явилась.

Хрестомъ ёго оградила,

Свичею освътила,

Словесами ёго огласила,

И во сни ёго испросила:

А вставай, рабе божій, чоловиче,

Пиды, рабе божій, по всимъ свиту,

Закажи, рабе, всимъ женамъ,

Щобъ у пятницю пыломъ не пылили,

А въ суботу платя не волили,

Въ воскресный день въ церковь ходили,

Богу свичу становили,

И на святи церкви покладали, Нищую братію награждали. Молитеся Богу со слезами, Низкін поклоны склоняйте, Божін молитвы сотворяйте, А брать брата почитайте, Сестра сестры не понижайте, Отець-мати дитей не кляните, А жидами врагами не вовите. Бо жиды не вирныи...

Далье следуеть еще несколько стиховь, вырванных изъ духовнаго стиха, какъ жиды Христа мучили. Начало стиха, гдв говорится о безногомъ «трудовникъ», возникло подъвліяніемъ былинъ объ Ильъ Муромцъ въ Великороссіи, и уже отсюда проникло въ малорусское населеніе. Гораздо поливе и точиве былевой эпизодъ о двтствв Ильи и получени имъ силы отъ калъкъ перехожихъ переданъ въ малорусскомъ народномъ разсказъ объ Ильъ пророкъ, записанномъ И. И. Манжурой въ селъ Алексъевкъ, александровскаго уъзда, екатеринославской губерніи. Разсказъ этоть состоить изъ двухъ разнородныхъ частей сказанія объ Ильъ и сказанія о разбойникъ-кровосмъситель. Послъднее сказаніе имъеть довольно обширную научную литературу (см. Драгом., Малор. народ. преданія, стр. 131). приводимъ здёсь этотъ любопытный разсказъ объ Илье пророке, во первыхъ, по новизнъ его первой части, и во вторыхъ по историко-литературному интересу второй его части, какъ варіантъ широко распространеннаго сказанія о кровосм'єситель:

«Илья пророкь тридцать симъ годъ живъ у батька и въ матери; та такъ ёму було, шо руки та ноги позростались и не можна ёму було встати, або питы куды. Отъ якъ выйшло ёму тридцать симъ годъ, приходять до ёго Богъ та св. Петро, а батько та мати десь на ныви жали, та й кажуть ёму: устань! Та я бъ и уставъ, такъ не можу.—Пидводься.—Ставъ винъ пидводыться—ноги окриплы. Пидійми руки.—Пиднявъ винъ руки у гору, вони и розигнулись. Ну, теперъ принеси намъ напиться.—Винъ пишовъ принисъ.—Пый, кажуть.—Винъ напився.—А що, теперъ чуешь силу?—Чую, каже.— Яку?—Та увесь свитъ бы повернувъ.—Ну, буде съ тебе и третины, иди, батькови помагай.—Отъ Богъ та св. Петро пишли соби дали.

а Илья пророкъ пишовъ до батька на ниву. Та йде писками, а дубы таки страшенни стоять, то винь ихъ и валя, а батько та мати якъ побачили-то, кажуть, нашъ Илья пророка иде, та зъ ляку и повмирали, а Илья пишовъ у розбойники и стильки винъ народу перебивъ, що и счету нема; а разъ убивъ чоловика за пьять копіёкъ, та такъ ёму стало, що пишовъ кантись.-Приходе до попа. - Наложи покуту. - Бий, каже, поклоны, а шо людей ризавъ, то ничого, бо и на війни рижуть ще бильшъ. - Винъ взявъ та того попа й убивъ. Пишовъ до другого, и другий такій-жъ; винъ и того вбивъ. Пишовъ до третего, такъ той взявъ его та у лёхъ и ваперъ. Пидешъ ты, каже, тутъ водою ажъ у Русалимъ. Якъ заперъ тай ключики у море закинувъ. Отъ разъ невидныки ловили рыбу, та й піймали щуку, роспустили кишки, ажъ тамъ ключи, понесли до попа-той изгадавь, що у ёго десь сидить на покути Илія пророкъ. Отбили ляду, а винъ вже вмеръ та сидить, якъ живый и письмо въ рукахъ держе. Теперъ ёго мощи у Кыеви-кажуть и порода друга, не така, якъ теперъ, лежить-тильки не вабалака».

Духовный стихъ «А въ пустыни трудовникъ трудився» заимствованъ недавно, что обнаруживается въ слабости стиха. Вполнъ мъстной и своеобразной является галицко-русская пъсня:

Эй скаржилось свитле сонейко, Свитле сонейко милому Богу: Не буду, Боже, рано сходжати, Рано сходжати, свить освичати, Бо зли газдыни понаставали, Въ пятонку рано хусты зваряли, А ми на лице золу выливали...

(Голов., т. II, стр. 243).

Здесь Пятница, согласно съ общимъ складомъ народныхъ суеверій, жалуется на женщинъ, на домохозяекъ; какъ известно, женщины въ особенности внимательно соблюдаютъ пятницкіе праздники и посты, и потому всякое уклоненіе ихъ въ сторону отъ освященнаго веками обычая уже вызываеть неудовольствіе, жалобы и мщеніе со стороны Пятницы.

Сказаніе о двінадцати пятницах принадлежить къ числу тіхъ апокрифическихъ сказаній, которыя составились на Востокв еще въ первые въка христіанства и получили широкое распространеніе на католическомъ западъ и среди православныхъ славянъ, причемъ древнъйшіе списки сказанія о 12 пятницахъ, французскій и сербскій, относятся къ XIV ст. А. Н. Веселовскій въ IV ч. Опытовь по исторіи развитія христіанской легенды, въ 185 т. Журн. мин. народ. просв. 1876 г., раздъляеть сказанія о 12 пятницахъ на двіз редакціи: Элевоерьевскую, изв'єстную только по славянскимъ рукописямъ, и Климентовскую, извъстную по европейскимъ и русскимъ рукописямъ и по русскимъ духовнымъ стихамъ. Разница между этими редакціями обусловливается различнымь распредёленіемь чтимыхъ пятницъ по большимъ праздникамъ, причемъ въ элевоерьевской группъ сказаній преобладають воспоминанія ветхозавітныя, а въ климентовской группъ новозавътныя. «Русскія редакціи Климентовскаго сказанія, говорить А. Н. Веселовскій, представляють ту особенность, что соблюденіе пятниць, распредёленных в по главнымъ годовымъ праздникамъ, связано для каждой изъ нихъ съ объщаніемъ върующему особыхъ преимуществъ. Эти преимущества либо обобщены изъ содержанія праздника, которому предшествуеть та или другая пятница, либо заимствованы изъ области народныхъ примътъ и суевърій, привязавшихся къ тому или другому дню или времени года». Такъ, первая мартовская пятница соединялась съ памятью объ убійствъ Авеля, и воть соблюдающимъ ее объщано сохраненіе отъ напраснаго убійства; ильинская пятница (6, иногда 7, либо 8) сопровождается объщаниемъ охранить человъка, соблюдающаго ее, отъ огня, пламени и грома, и пр. Частиве эти особенности означаются въ сказаніяхъ о каждой изъ 12 пятницъ, а такихъ сказаній изв'єстно въ печати три: одно напечатано въ «Общерусскомъ Дневникв» Петрушевича (Львовъ, 1865 года), другое, записанное въ подольской губерніи Степ. Руданскимъ, напечатано въ «Малороссійскихъ народ. преданіяхъ» Драгоманова, стр. 144-145, третье записанное въ черниговской губерніи отъ кобзаря Павла Братыци, издано во 2 т. Записокъ Юго-Зап. отд. геогр. общ., стр. 116-118. Распредъление и значение пятницъ въ этихъ редакціяхъ сказанія равлично, а именно:

Первая пятница на первой недёлё великаго поста (Петруш., Руд. и Брат.). Награда: человёкъ не будетъ убогимъ (Руд.); будетъ сохраненъ отъ «скверности и болизности» (Бр.). Тоже въ великорусскихъ духовныхъ стихахъ въ «Калёкахъ, т. VI, стр. 132 и др.

Вторая пятница передъ Благовъщеніемъ (Брат. и Петруш.); Свътлымъ Воскресеніемъ (Руд.). Награда—огражденіе отъ скоропостижной смерти. Тоже въ великорусскихъ духовныхъ стихахъ, въ «Калъкахъ», т. VI, стр. 134 и др.

Третья страстная (Петруш. и Брат.); вознесенская (Руд.). Награда: «не буде смутку мати» (Руд.); избътнеть неправаго суда (Брат.). Въ великорусскихъ стихахъ: сохраненъ будеть отъ непріятеля и кровопролитія.

Четвертая георгіевская, святодуховская или вознесенская (Петруш.), вознесенская (Брат.), троицкая (Руд.). Награда: не утонеть (Руд.), сохраненъ будеть отъ «сумертвленія» (Брат.). Въ великорусскихъ стихахъ: отъ потопленія.

Пятая святодуховская (Петруш. и Брат.), петро-павловская (Руд.). Награда: избавленіе отъ напасти (Руд.), потопа (Брат.) Въ великорусскихъ стихахъ—отъ меча, лъснаго заблужденія, скорпійнаго змія, зубной боли, лихорадки, смерти непокаянной, потопа, пліна (Безсон., т. VI, стр. 129—160)

Инестая передъ Петровымъ днемъ или передъ Рождествомъ Іоанна Предтечи (Петруш.), ильниская (Брат.), спасовская (Руд.). Награда: сохраненіе отъ грома (Брат.); «въ грихахъ смертельныхъ не умре» (Руд.). Въ великорусскихъ стихахъ: отъ огня, пожара и грома.

Седьмая успенская или ильинская (Петруш.); успенская (Брат. и Руд.). Награда: охраненіе отъ лихорадки (Брат.); увидить передъ смертью пресв. Богородицу (Руд.). Въ великорусскихъ стихахъ: отъ бъдности, разбойниковъ, потопа, лихорадки, всъхъ гръховъ.

Восьмая передъ Усъкновеніемъ Главы Іоанна Крестителя (Петруш. и Врат.), успенская (Петруш.), или передъ Рождествомъ пресв. Богородицы (Руд.). Награда: охрана отъ враговъ и меча. Въ великорусскихъ стихахъ: лихорадки, нужды, печали, бъдности.

Девятая воздвиженская или козьмо-демьянская (Петруш. Руд. и Брат.). Награда: не будетъ муки (Руд.), охрана въ дорогъ (Брат.). Въ великорусскихъ стихахъ: отъ боли головной и зубной.

Десятая по Воздвиженіи или предъ архангеломъ Михаиломъ (Петруш., Руд. и Брат.). Награда: охрана отъ звёря (Брат.), избавленіе отъ грёховъ (Руд.). Въ великорусскихъ стихахъ: передъ смертью узрить Богородицу, избёгнеть отъ скоропостижной смерти звёря.

Одиннадцатая передъ Андреевымъ днемъ или передъ Рождествомъ Христовымъ (Петруш. и Брат.), покровская (Руд.). Награда: въ книгу небесную запишутъ (Руд.), избавление отъ напасти (Брат.). Въ великорусскихъ стихахъ: охраненъ будетъ отъ зноблёнои смерти отъ морозу, узритъ Богородицу.

Двенадцатая по Рождестве Христове или передъ Богоявленіемъ Господнимъ (Петруш., Брат. и Руд.). Награда: охрана отъ ветра и лютыхъ морозовъ (Брат.); Господь возьметь душу на небо (Руд.). Тоже и въ великорусскихъ стихахъ.

Сравнительный обзоръ великорусскихъ и малорусскихъ духовныхъ стиховъ о 12 пятницахъ обнаруживаетъ большое между ними сходство, почти тождественность, и съ значительной долей въроятности можно сказать, что въ Малороссіи повторяются великорусскіе духовные стихи о 12 пятницакъ, при отсутствіи мъстныхъ и своеобразныхъ. По крайней мъръ, можно положительно утверждать, что псальма про 12 пятницъ Павла Братыци зашла на ючъ изъ съверной Россіи, такъ какъ самый языкъ псальмы мъстами, особенно въ концъ, сохраняетъ вполнъ великорусскій складъ, напримъръ:

Встаньте вы, братья, да и послушайте, Приходить вы, братья, ко святой церкви, Создавайте вы милостыню неосужденную, незговоренную; Зговорена милостыня не польза души.

Въ великорусскомъ варіантъ стиха, записанномъ въ орловской губерніи, читаемъ:

Друзья-братія, подавайте милостыню незаговоренную, Незаговорную и незаклеветенную

(«Кальки перехожіе» т. VI, стр. 143).

Псальма Братыци оканчивается словами, что изъ ребенка, зачатаго въ одну изъ перечисленныхъ пятницъ, выйдетъ воръ и разбойникъ. Слова эти повторяются въ десяти варіантахъ великорус-

екаго духовнаго стиха о 12 пятницахъ, изъ общаго числа 12 варіантовъ, напечатанныхъ въ VI вып. «Калекъ перехожихъ».

**36-38**.

## Стихи о грпшной душп. Адг. Рай.

Въ числъ древнихъ апокрифовъ встръчается «Хожденіе ап. Павла по мукамъ», иначе называемое «Откровеніе апост. Павла», «Слово о видъніи апост. Павла» или просто «Видъніе апост. Павла». Апокрифъ этотъ былъ уже сильно распространенъ въ IV въкъ. Въ средніе въка онъ пользовался большой популярностью. Ближайшее сходство съ «Павловымъ видъніемъ» имъетъ «Видъніе Филиберта» Х в. Данте говоритъ о сошествіи апост. Павла въ адъ во второй пъснъ «Божественной Комедіи». Въ Россію «Видъніе апост. Павла» проникло изъ Византіи черезъ южно-славянскія земли, привилось на русской почвъ и пустило глубокіе корни въ народную словесность. «Видъніе апост. Павла» распадается на три части, и каждая изъ нихъ имъетъ важное и самостоятельное значеніе въ исторіи русской, въ частности въ исторіи южно-русской народной словесности.

Въ первой части, превосходной по мысли и изложенію, солнце, мъсяцъ и земля жалуются Богу на беззаконія человъка. Богъ говорить, что за дѣлами людей слѣдять ангелы. Богъ не караеть людей, потому что они могуть еще покаяться. Этоть апокрифическій мотивъ нашель мѣсто въ народной поэзіи, въ великорусскихъ, преимущественно раскольничьихъ духовныхъ стихахъ о плачѣ земли и въ разсмотрѣнной уже нами галицко - русской царинной пѣснѣ «Війте дѣвойки». Кромѣ того, я ранѣе уже указалъ, что этотъ мотивъ выразился въ одномъ изъ посланій Іоанна Вишенскаго.

Во второй части «Видънія апостола Павла» ангель показываеть апостолу Павлу души праведныхъ и гръшныхъ послъ смерти. Ангель осторожно береть душу праведнаго и говорить ей: «душе, познай свое тъло, отнюду же изыде, достоить ти паки обратитися», затъмъ онъ оберегаетъ ее въ небесныхъ мытарствахъ. Гръшная душа, вышедши изъ тъла, встръчаеть демоновъ; добрые ангелы сторонятся отъ нея, проклинаютъ ее, потому что душа эта заботилась на вемлъ только о ъдъ и питьъ и гръшила (Тихонравов., т. II.

стр. 42—45). Выдающійся мотивь второй части апокрифа—разставаніе души съ тёломъ—развить въ византійскомъ житіи Василія Новаго. Этотъ мотивъ повторяется во многихъ цисьменныхъ устныхъ памятникахъ русской словесности, чаще всего въ синодикахъ, или поминальныхъ книжкахъ, и въ духовныхъ стихахъ о Лазаръ и о грътной душъ. Небольшой духовный малорусскій стихъ о разставаніи души съ тёломъ находится въ сборникъ пъсенъ Вересая (стр. 22), стихъ безцвътный.

Въ одномъ варіантъ стиха о Лазаръ душу праведнаго ангелы берутъ изъ тъла осторожно, «изъ тиха тихенько», а душу гръшнаго демоны берутъ «ливымъ бокомъ зализнымъ крюкомъ» (рукоп. сборн. Манжуры). Эти подробности представляютъ общее мъсто въ духовной письменности и въ миніатюрахъ, напримъръ, въ миніатюрахъ праведныхъ во 2 т. «Историч. очерковъ» О. И. Буслаева (Рис. къ л. л. 121, 151, 153). Въ великорусскихъ духовныхъ стихахъ праведную душу вынимаютъ ангелы «честно и хвально въ сахарны уста», а гръшную берутъ демоны «нечестно и нехвально скрозь реберъ его». Малорусскихъ пъсенъ этого рода, а варіантъ г. Манжуры представляетъ близкое по содержанію переложеніе великорусскихъ духовныхъ стиховъ о богатомъ и Лазаръ. Лучшія малорусскія пъсни о гръшной душъ записаны въ Галиціи. Такъ въ одной галицкой щедровкъ Господь съ ключами въ рукахъ:

Рай видмыкае, Души впускае. Ено едной не допускае, Що отця, матерь Не за що мае, Старшого брата Позневажала, Старшу сестройку Споличковала... (Гол., т. II, стр. 158).

Въ другой галицко-русской пъснъ, попавшей въ сборникъ г. Головацкаго въ отдълъ думъ господарскихъ и скотарскихъ, поется: «попидъ небомъ е стежейка». По этой дорожкъ пришли къ раю двъ праведныхъ души и одна гръшная. Св. апостолъ Иетръ отперъ

райскія двери и пропустиль праведныя души, а грѣшную завернуль назадь. Божія Матерь просить Спасителя пустить грѣшную душу въ рай: «най тамъ буде кочъ изъ краю». Но Спаситель отказалъ Богоматери въ просьбъ, потому что душа очень грѣшная:

Вона до церкви не ходила, Поклонъ нигды не вдарила, А ни посту не постила, А на брата чары брала, А на сестру мечь врывала (стр. 235).

...въ пятницу танцёвала, Въ субботу ся не вмывала, А въ недёлю поснёдала, Тай до церкви не ходила (стр. 236).

## Въ галицио-русской колядив:

Ой въ раю, въ раю Ангели граютъ, Лемъ святый Петро тако й не грае, Бо его мати ажъ на днъ въ пеклъ. «Позвъдуй же ся та й святый Петре, Та й святый Петре своей маточки! Ци сила дала во имья Боже»? «Эй я не дала, лемъ пивъ-повисма, Лемъ пивъ-повисма, пивъ-плосконного». Складуй же ты ихъ до волокенця, Подай же ты ихъ на дно до пекла, Ой стане она ся того хапати». Подавъ же Петро на дно до пекла, Стала она ся того хапати, Стали ся на ню душки въшати, Стала ся она отрицовати: «Эй гетьте, гетьте: бо вы не дали, Бо вы не дали во имыя Боже»! Святый Петро ставъ, тяжко заплакавъ: Эй, мати жъ моя та й проклятая! Не творила-сь добре, то южь и не будешь: Не вышла-сь съ пекла, та южъ не выйдешь». Голов., т. II, стр. 45).

Очень сходные прозаические разсказы паходятся въ первомъ том в Записокъ о южи. Руси П. А. Кулиша, стр. 307—308 и въ Филол. зап. 1878 г. т. IV, стр. 101. Здвсь старый титарь Онисимъ хочетъ вытащить изъ ада свою мать, взявши за луковицу, которую она однажды дала нищему. Мать держалась за «стрвлочку» луку; но грешныя души прицепились къ ея илахте и намитке, «стрелка» перервалась, и мать снова упала въ горячую смолу. По другому разсказу, души на томъ свете сидять за столами. «Хто старцямъ подававъ милостыню, то все попередъ имъ и лежить: чи кильце ковбаски, чи шматокъ хлиба».

Эти и подобныя имъ сказанія о грешной душе вводять нась уже въ отдёль многочисленныхъ сказаній объ адё и адскихъ мученіяхъ. Сказанія объ адскихъ мученіяхъ опираются преимущественно на третью часть «Видёнія апостола Павла». Здёсь апостоль Навель осматриваеть рай и адь, причемъ подробно описываются мученія грішниковъ. Грішники мучатся въ огненной різкі, одни до колень, другіе до пояса, третіи до усть, четвертые погружены еще глубже. Кром'в того, грешники находятся въ вловонномъ колодив, иные безъ рукъ и безъ ногъ; ихъ бьютъ демоны, вдятъ черви, причемъ степень и свойство муки опредвляется характеромъ гръха (см. Тихонравова, Памят. отреч. литер., т. II, стр. 48-58). Подъ вліяніемъ «Видёнія апостола Павла» и нёкоторыхъ другихъ апокрифовъ, напримъръ, евангелія Никодима, гдъ говорится о сошествіч Іисуса Христа въ адъ, возникла обширная, особенно въ западной Европъ, литература сказаній о загробныхъ странствованіяхъ праведныхъ и грешныхъ. А. Н. Веселовскій въ статье «Данте и символическая повзія католичества» (IV т. В'естника Европы 1866 г., стр. 167—190) приводить много западныхъ легендъ о схожденіяхъ въ адъ. Кром'в того, общирную литературу предмета мы находимъ въ «Dictionnaire des legendes du christianisme» Миня и въ «Croyances et legendes de l'antiquite» Альфреда Мфри. Въ южной Руси христіанскія легенды о схожденіи Спасителя, апостола Павла, святыхъ угодниковъ Божінхъ и даже простыхъ смертныхъ въ адъ, о возвращении ихъ и разсказахъ объ адскихъ мученіяхъ получили большое распространеніе, быть можеть, не только подъ византійскими и юго-славянскими вліяніями, но и подъ вліяніемъ католическаго запада. Въ Малороссіи сильно распростра-

нено повърье объ «обмираніи» людей, или временномъ прекращеніи и посъщении рая и ада. Иногда старики и старухи совершенно серьёзно передають о томъ, что они «обмирали», были въ раю и въ аду и видели награды за добрыя дела и наказанія за дёла влыя. П. А. Кулишь, отметившій это любопытное явленіе народной жизни въ «Зап. о южн. Руси» (т. І, стр. 303), замъчаетъ при этомъ, что разсказчики и разказчицы не сознають свой обманъ. «Образы мукъ и радостей загробныхъ, говоритъ г. Кулишъ, напечатлъны у нихъ въ воображении съ дътства... Можно представить себъ, какъ сильно дъйствуеть на простые умы свидътельство старика или старухи, только что возвратившейся съ того свъта. Ужасъ и удивление не дають мъста недовърчивости. Слушатели на всю жизнь сохраняють убъждение въ справедливости фантастическаго разскава и, если съ къмъ нибудь изъ нихъ случится обмиранье, онъ въ болъвненномъ состоянии мозга легко можетъ выдавать то, что рисовало ему нъкогда воображеніе, за виденное на томъ свете». Поверья этого рода любопытны въ особенности потому, что доказывають, какъ сильно вліяеть письменность, въ частности апокрифическая литература, на народную мысль. При этомъ встречаются черты древняго славянскаго язычества, религіозно-миническаго міровозарвнія, черты, вплетенныя въ христіанско-апокрифическія рамки, напримірь, представленіе души умершаго птицей (Зап. о южн. Руси, т. І, стр. 905). Малорусскіе народные разсказы о мукахъ грішниковъ довольно своеобразны; напримёръ:

«Браты побились, йдучи степомъ... То Богъ и сказавъ: «нехай же стануть вони собаками и грызутьця, поки не буде ихати Мартиримянъ» (?) (Кулишъ, т. I, стр. 306).

Въ степи глубовая яма. Продъзть черезъ нее, и будеть другой свътъ (т. I, стр. 306). Дантовская подробность, соотвътствующая глубокому колодцу Павлова Видънія.

Богатые, не помогавшіе бѣднымъ, обращены въ воловъ. Они стоятъ въ большой травѣ, но не могутъ ею питаться, и потому тощи, бѣдные обращены въ воловъ жирныхъ на безплодной нивѣ (т. І, стр. 306). Можетъ быть въ связи съ этимъ разсказомъ находится вамѣчаніе Котляревскаго въ «Энеидѣ», что Цирцея обернула малороссовъ въ воловъ.

Человъкъ, не принявшій зимой въ кату прохожаго, который замерзнуль подъ плетнемъ, горигъ между двумя дубами и еще жалуется, что ему колодно, что онъ замерзаеть (т. I, 307).

Человъкъ, не давшій въ спасовскую жару прохожему напиться, лежитъ послъ смерти въ аду около колодца; вода течетъ ему черезъ ротъ, и онъ испытываетъ страшную жажду (т. I, стр. 307).

Человъкъ, не захотъвшій жениться на той дъвушкъ, которая назначена была ему Богомъ («Богъ пары паруе», какъ явыческій Родъ), стоитъ въ аду по поясъ въ горячихъ угольяхъ (т. I, 309).

Разбойникъ наказанъ такимъ образомъ, что онъ носить змѣй и его подгоняютъ демоны (т. I, стр. 309).

Дивчина, которая во время объдни наряжалась, а въ будни ходила не умывшись и не расчесавъ косы, обращена въ лихорадку (Филол. зап. 1870 г., т. IV, стр. 5).

Мужикъ, кравшій въ праздникъ во время об'єдни куръ и гусей, обращень въ зм'єв съ курами и гусями на спинів, хвостомъ и крыльями (Филол. Зап. 1870 г., т. IV, стр. 3, 5). Этотъ разсказъ напоминаетъ общее среднев'єковое представленіе сатаны въ вид'є громаднаго зм'єв.

Не трудно замѣтить, что наказаніе опредѣляется грѣхомъ, причемъ человѣкъ, обидѣвшій своего ближняго, терпитъ ту же обиду въ аду, только въ гораздо большей степени: не пріютившій зимой прохожаго мерзнеть въ аду, не напоившій лѣтомъ странника въ аду испытываетъ жажду и т. д.

Въ обрисовкъ ран и райскихъ блаженствъ народная фантазія, равно какъ фантазія отдъльныхъ поэтовъ, пе обпаружила той силы и изобрътательности, что въ обрисовкъ ада и адскихъ мученій. Извъстно, что даже у Данте въ виду неизреченныхъ откровеній неба подломились крылья фантатія, и Рай Данте вышель въ художественномъ отношеніи слабъе Ада. Въ «Видъніи Альберика» первой половины XII въка подробно описываются адъ и чистилище, но затъмъ Альберикъ говоритъ, что не можетъ разсказать того, что видълъ въ раю (Веселов., Въстн. Евр. 1866 г. т. IV, стр. 188). Такая же оговорка находится въ посланіи нови ородскаго архіеп Василія († 1352 г.) о земномъ раъ. Въ «Видъніи апостола Павла» объ адъ и адскихъ мученіяхъ говорится втрое болье, чъмъ о раъ и райскихъ блаженстввхъ. При всемъ томъ, описаніе рая въ Павло-

вомъ Виденіи представляется весьма важнымъ въ исторіи литературы и искусства, такъ какъ это древнее и содержательное описаніе оказало большое вліяніе на литературныя и художественныя изображенія рая на католическомъ западъ и православномъ востокъ. У вороть рая стоять два волотыхъ столба; на нихъ скрижали, гдъ записаны праведные. Градъ Христовъ стоитъ на островъ посреди озера. Онъ окруженъ съ четырехъ сторонъ ръками; одна ръка медовая, другая молочная, третья масленная, четвертая изъ вина. На берегахъ ръкъ растуть финиковыя пальмы. Въ раю на высокомъ престолъ Давидъ славитъ на гусляхъ Бога, и лицо Давида подобно солнцу (Тихонравовъ, т. II, стр. 47-48). Малорусскія простонародныя иредставленія о рав не представляють чего-либо своеобравнаго. Обычно представленіе рая въ вид'в прекраснаго сада (Чуб., т. І, стр. 195). Встрвчается представленіе рая въ видв веселаго и свътлаго лъса. Въ этомъ лъсу стоитъ хорошая хата, гдъ живетъ Спаситель. Потолокъ и стъны хаты украшены иконами; по срединъ столъ. Ангелы летають около хаты и поють пъсни. Вблизи большой столь, за которымъ сидять праведники и вкушають просфиры и паляницы, и райское дерево съ цвѣгами. Маленькія дъти летаютъ вокругъ дерева, срываютъ цвъты и кладутъ ихъ себъ за павуху. «Якихъ мати пидперезала, такъ у тихъ вони и держатьця, а якихъ ни, такъ у тихъ падають, а Мати Божа втишается ими, и отъ же тамъ товкие друге, такъ вона и пригрозыть пальчикомъ (Филол. зип. 1860 г., т. IV, стр. 4). Эта любопытная черта народнаго сентиментализма, точные сказать, черта искренняго семейнаго чувства, придающая Пресвятой Дівві Маріи ніжный характерь женственности, повторяется съ небольшимъ измёненіемъ въ другомъ народномъ разсказъ. Обмиравшая старуха говорить одной опечаленной женщинъ, потерявшей двухъ дочерей, что она была въ раю и «бачила и Ганнусю, бачила й Катрусю». Пани ажъ въ лежка скочела: «Що жъ вони тамъ роблять»?--«Мати Божа панчишку плете, а вони передъ нею волоти клубочки держать». Такъ таки и каже: «Мати, каже, Божа панчишку плете (т. е. чулки важетъ), а вони передъ нею золоти клубочки держять» (Кулишъ, Зап., т. І, стр. 305).

39.

## Сказаніе о Рахманахъ.

Въ ряду малорусскихъ народныхъ сказаній о рав и блаженныхъ людяхъ видное мъсто занимаетъ сказаніе о рахманахъ и о рахманскомъ Великодив. Съ этимъ сказаніемъ мы встрвчаемся уже на первыхъ страницахъ древней, приписываемой Нестору летописи, причемъ указанъ и византійскій источникь сказанія, или точніве, одинъ изъ его византійскихъ источниковъ, хроника Георгія Амартола: «Глаголеть Георгій въ лѣтописаньи... законъ же Вактріянь, глаголеми Врахмане и островницы, еже отъ прадъдъ наказаньемъ благочестіемъ, мясъ не ядуще, ни вина пьюще, ни блуда творяще. никакоя же злобы творяще, страха ради многа Божія (Летоп. по Лавр. сп, стр. 14). Фантастическое сказаніе о блаженной жизни брахмановъ, или индійскихъ браминовъ, обращенныхъ въ христіанскихъ легендахъ въ образцовихъ христіанъ, подробно передается въ «Хожденіи Зосимы къ Рахманомъ», изданномъ г. Тиханравовымъ по двумъ спискамъ, по рукописи XIV в. и по рукописи XVII в., буквально сходныхъ (Памят. отреч. литер. т. II, стр. 78-92). Преп. Зосима 40 дней не вкушаль пищи и просиль Бога показать ему страну блаженныхъ. Желаніе его было исполнено. Сначала верблюдъ перенесъ его черезъ пустыню; затёмъ вётеръ принесъ его къ ръкъ, за которой жили блаженные. Перебравшись черевъ ръку съ помощью громадныхъ деревьевъ, наклонившихъ съ одного берега на другой свои верхушки, пр. Зосима вступиль въ землю рахмановъ и пробылъ среди нихъ семь дней. Рахманы днемъ и ночью пребывають въ молитев. Они питаются плодами земли и пьють сладкую воду, вытекающую изъ подъ корня одного дерева. Нътъ у нихъ ни винограда, ни желъзныхъ сосудовъ, ни ножей желъзныхъ, ни домовъ, ни огня, ни золота и серебра, нътъ и одежды. Приживъ съ женой двухъ дётей, рахманы разводятся и живутъ далве цвломудренно. Они спять въ пещерахъ на вемлв, устланной древесными листьями. Ангелы сообщають рахманамь о праведныхь и гръшныхъ людяхъ на вемли, сколько кому назначено лътъ жизни, и рахмане молятся за людей, потому что, какъ сказали они Зосимъ, «мы отъ вашего рода есмы». Въ посту рахмане виъсто древесных плодовъ питаются манной, спадающей съ неба, и толь-

ко поэтому судять о перемёнё времени. «Егда жъ приближится день Воскресенія Господня, тогда пустять древа плоды добровонны и тако разумёемъ, яко начало лёта бываетъ; а въ службы мёсто воскресенія Господня бдёнія бывають у нась: пребываемъ бдяща три дни и три нощи». Рахмане живуть отъ 100 до 360 и даже до 1800 лёть. Они знають время своей кончины и умирають безъ болёзни и безъ страха. Ангелы возносять души умершихъ рахмановъ къ Господу Богу. Душа кланяется Богу и затёмъ идетъ «на мёсто покойно». Рахмане составили описаніе своего блаженнаго житія, передали его Зосимё и дружелюбно проводили его до рёки.

Сказанія о рахманахъ въ южной Россів проникли въ глубь народа, причемъ особенно привилась къ южно-русской почвъ частность о рахманскомъ свътломъ праздникъ. Въ литинскомъ уъздъ говорять, что рахманы-христіане. Они не имъють собственнаго счисленія времени и потому празднують Паску тогда, когда доплыветь къ нимъ скордупа яйца. Вследствіе этого существуєть въ народъ обыкновеніе выбрасывать въ великую субботу въ ръку скорлупы яиць, в эторыя доплывають къ рахманамъ черезъ три съ половиною или четыре недъли, и рахмане тогда празднують Пасху (Чуб., т. І, сгр. 220). Искаженіемъ пов'врья представляется дополнительная черта, что рахманы живуть подъ землей (ib. т. I, стр. 220). Въ Галаціи существуеть повёрье, что скорлупы, доплывь въ рахманскую страну, обращаются въ яйца, и каждое яйцо идеть на 12 рахмановъ, питающихся отъ него въ теченіи года. Пуская скорлупу на воду, сохраняють молчаніе или приговаривають: «плыньте въ рахманьски краи». На рахманскій велыкдень, бывающій въ среду на четвертой недёли послё Пасхи, не работають. Говорить, что въ галицкомъ селеніи Гарасимовъ однажды въ этотъ день мужикъ выъхаль поле орать. Онъ провалился подъ вемлю вмъстъ съ погоничемъ, плугомъ и волами, и если въ день рахманскаго свътлаго праздника приложить ухо къ землё, то можно слышать крики погонича о помощи. Въ селъ Чортовцъ говорять, что въ этотъ день слышень колокольный звонь оть провалившейся подь вемлю церкви. Баба, мывшая бълье на рахманскій велыкдень, умерла на другой день (Kolberg, Pokicie т. I, стр. 199). На Украйнъ на рахманскій велыкдень ломають березовыя вётки, приписывая имъ цёлебное



значеніе («правять кость») рахманскій велыкдень называется въ иныхъ мъстахъ Малороссіи «правой середой».

Разные домыслы ученых о вначении словъ «рахмане, рахманскій», доводы большею частью неосновательные, приведены въ
«Рокисіе» Кольберга, т. І, стр. 199, 351—353. Слово рахманы,
очевидно, представляеть небольшое искаженіе слова брахманы, браманы или брамины. Сказаніе о блаженных и мудрых рахманахъ
есть дань уваженія европейцевь, въ частности русскаго народа, къ
мудрости индійскихъ жрецовь, дань, вполні заслуженная послідними, если принять во вниманіе, какъ много индійскихъ пов'єстей
и сказаній перешло въ Европу, въ частности въ Россію, и занимало мысль й фантазію народа въ теченіи многихъ в'єковъ, вплоть
до настоящаго времени.

**4**0.

## Исторія о жень Майдонь

Издана Макушевымъ въ Журн. мин. нар. просв. 1881 г., т. IX, стр. 96—97 и Калитовскимъ въ «Рус. апокриф. литер.» 1884 г., стр. 35—38. Исторія эта занимаєть среднее мѣсто между повѣстью и апокрифомъ. Въ цѣломъ она имѣетъ повѣствовательный характеръ, но отдѣльныя ея части напоминають съ одной стороны апокрифическія сказанія объ Антихристѣ, съ другой—одно мѣсто въ «Хожденіи апостоловъ».

Содержаніе «Исторіи о женѣ Майдонѣ, царицѣ безбожной и бестіальной». состоить въ слѣдующемъ: злая и распутная Майдона будетъ царствовать при кончинѣ міра. Она будетъ преслѣдовать христіанскую вѣру и кощунствовать надъ крестомъ Христовымъ и св. иконами. Сама развратная, она будетъ насильственно распространять разврать между людьми. Въ царствованіе ея умножатся убійства, наступитъ голодъ, моръ и иныя бѣдствія. Майдона будетъ царствовать четыре года. Она будетъ называться не только царицей, но и богиней и станетъ кощунствовать надъ самимъ Богомъ. Тогда Богъ пошлетъ архангела Михаила, который схватитъ ее за волосы, подниметъ высоко, подрѣжетъ серпомъ волосы, ударитъ скипетромъ по головѣ и съ большимъ шумомъ погрузитъ ее въ море, до самаго ада, куда она пойдегъ на вѣчныя муки. Видя это, люди начнутъ молиться и каяться въ своихъ грѣхахъ.

Макушевъ, судя по имени царицы и многимъ полонизмамъ, выскавалъ мнѣніе, что «Исторія о Майдонѣ» западнаго (италіанскаго) происхожденія и перешла въ южную Русь, вѣроятно, черезъ Польшу въ концѣ XVI ст. или нѣсколько позже, когда между Короною и Литвою установилась тѣсная связь, усилилось на южной Руси польское вліяніе и порча нравовъ.

Сказаніе о Майдонъ сохранилось только въ небольшомъ рукописномъ сборникъ библіотеки Оссолинскихъ во Львовъ, откуда и было извлечено для печати Макушевымъ и потомъ Калитовскимъ, причемъ въ изданіи г. Калитовскаго есть пропуски словъ и фразъ. Повидимому, исторія о Майдон'в не пользовалась большимъ распространеніемъ и не оказала вліянія на народную словесность. Нельзя сказать, чтобы самая «Исторія о Майдонъ» была совсьмъ свободна отъ вліянія народной поэзіи. Въ изложеніи беззаконій обнаруживаются слёды стихотворнаго склада, происшедшіе, можеть быть, отъ того, что русскій переписчикъ или читатель изложиль это мівсто рукописи въ духъ и складомъ извъстнаго ему духовнаго стиха. Въ «Исторіи о Майдонъ», послъ указанія на усиленіе ссоръ, ненависти, грабежей, говорится: «Увы мив, міре меверный! хто бы мъль по достатку описати твои влости; прочее жъ помолчу и слезами ватру, узявши отъ стараго пророка ажъ до самаго малого отрока, не знайдешь въ томъ злосливомъ міръ, абы кто биль безъ порока. Днесь бо не токмо короли и цари, князи и пани и простіи люде у блотъ си валяють и въ лукавствъ кохають».

Относительно способа наказанія Майдоны сходную черту находимъ, какъ мы зам'єтили выше, въ «Хожденіи апостоловъ». Жители одного города, не желая принять апостоловъ, поставили въ воротахъ нагую блудницу. Св. ап. Андрей обратился къ Богу съ молитвой: «Господи Іисусе Христе, пусти Михаила архистратига, да обиситъ (т. е. пов'єситъ) жену сію за власы на аере» (Тихонравовъ, т. II, стр. 9).

Отъ личнаго имени развратицы Майдоны, повидимому, произошло одно бранное, неприличное въ печати, слово, прилагаемое въ Малороссіи къ распутнымъ женщинамъ.

### 41.

### Сказанія объ антихристь.

Сказанія объ антихристь опираются на откровеніе св. Іоанна. Извъстно, что содержание Апокаликсиса св. Іоанна не отличается ясностью и что некоторые отцы и учители церкви, напримерь, св. Епифаній и св. Григорій Нисскій, относили эту книгу въ разрядъ апокрифовъ (Христ. чтеніе 1871 г., т. І, стр. 55). Толкованія на Апокаликсисъ содъйствовали отчастію развитію образа антихриста. Еще белее этому развитію содействовали историко бытовыя обстоятельства, религіозныя гоненія и борьба сторовниковъ разныхъ вёроисповъданій. Въ XVI и въ особенности въ XVII ст. въ Руси, какъ литовской, такъ и московской, идея о наступившемъ или близкомъ пришествін антихриста сильно развилась, въ Малороссін подъ вліяніемъ уніи и религіозныхъ гоненій со стороны католиковъ, въ Великороссіи подъ вліяніемъ раскола и открытаго патр. Никономъ гоненія на защитниковъ старопечатныхъ книгъ и обряднаго старовърства. Южно-русскія, составленныя православными, сочиненія объ антихристь проникли въ Великороссію и углубили раскольническія представленія объ антихристь. Въ южной Руси подъ вліяніемъ борьбы съ папствомъ выработался мистико-апокалипсическій взглядъ на Римъ, какъ на царство антихриста. Съ особенной силой взглядъ этотъ выразился въ толкованіи XV слова св. Киридла іерусалимскаго объ антихристь Стефана Зизанія 1596 г. и въ Словь объ антихристъ въ концъ «Книги о въръ». Въ доказательсво того, что римскій папа есть антихристь, Стефань Зизаній указываеть на стремленія папъ подчинить себ'в царей и царства, изм'внить календарь и искоренить православіе. Авторъ «Книги о въръ» повторяеть эти доводы, причемъ называетъ папъ предтечами антихриста и говорить, что появленіе самого ангихриста должно состаяться въ 1666 году. Южно-русскіе писатели сошлись съ протестантскими писателями въ томъ отношеніи, что подъ именемъ антихриста разумёли нъкое боговраждебное царство или рядъ многихъ лицъ, преемственно занимающихъ одно и то же мъсто и совершающихъ одно и то же богоборное дело. Эта точка вренія усвоена отчасти и раскольниками. Православная церковь, какъ извъстно, учитъ, что антихристь будеть одно опредвленное лице, имвющее явиться передь

вторымъ пришествіемъ Христовымъ (Правосл. Собесёд. 1858 г., т. II, стр. 268). Рядомъ съ протестантскимъ представленіемъ ангихриста въ южной Руси уживалось вполнъ православное, что видно изъ апокрифическаго сказанія «О царствъ антихристовъ и диъхъ послёднихъ» въ львовскомъ рукописномъ сборникъ XVIII ст., сказанія, изданнаго г. Калитовскимъ въ «Рус. литер. апокр.», стр. 45-46. Здёсь говорится о томъ, что антихристь воцарится при кончинъ міра и наречеть себя Богомъ. Онъ начнеть собирать себъ слугь, ложныхъ ангеловъ, апостоловъ, пророковъ, «крылатыхъ шатановъ во плоти», будетъ творить чудеса, низводить съ неба огонь, переставлять горы, воскрешать умершихь; все это будеть ложное, совершаться «мечтами и приведеньми дьявольскими». Кто поклонится ему, получить на чель или на рукь знакь и будеть польвоваться временными благами, а которые не поклонятся, претериять мученія отъ антихриста и въ последствіи удостоятся вечнаго блаженства. Антихристь возсядеть въ Іерусалимъ въ церкви на престоль и побываеть въ Капернаумь, Хоразинь и Виосаидь, гдь всь ему поклонятся, особенно «Жидове, которые чекають его приходу отъ многихъ лътъ, тіи ся ему перше поклонять и дари богатые отъ него пріймуть». Антихристь воцарится на три года; но Богь сократить это время на три дня. Наконець, антихристь прійдеть вь Римъ и «замордуетъ папежа римскаго, намъстника святаго апост. Петра и самъ сядетъ на престолв». Ему поклонятся турки, татары, жиды, нъмцы и прочіе народы. Кто не будеть иметь на лбу или рукъ знака антихристова, не будетъ имъть права ни купить, ни продать что-либо. Пустынниковъ и монаховъ будутъ отыскивать въ пещерахъ и приводить къ антихристу на поклоненіе. Вившній видъ антихриста изменится; сначала онъ будеть очень красивый, на другой годъ «огрубъеть», а на третій волоса на головъ и бородъ уполобятся стрвламъ, правый глазъ будеть блестеть, какъ «зорница», а лъвый, какъ уголь: палецъ на правой ногъ будетъ имъть видъ сломанный, и сдёлается антихристь звёрообразень, свирёнь и лють». Наименованіе папы нам'єстникомъ св. ап. Петра даеть поводъ подозріввать въ авторъ или переписчикъ сказанія уніата. Въ сказаніи замътно стремленіе автора поставить жидовь въ ближайшія отношенія къ антихристу, стремленіе, достаточно понятное для южно-русса. приходившаго въ постоянныя столкновенія съ евреями, не только

въ экономическомъ отношеніи, какъ нынѣ, но и въ религіозномъ, какъ было, напримѣръ, въ XVII ст., особенно во второй его половинѣ, во время волненія еврейства по случаю появленія въ Смирнѣ лже-мессіи Сабефы.

Подробность о водосахъ антихриста заимствована изъ «Вопросовъ Іоанна Богослова Господу на горъ Фаворской». Здъсь такъ описывается наружность антихриста: «власи главы его остры, яко стрълы; око ему десное, аки звъзда заутри восходящая («зорница» львовскаго сборника), а другое аки лвоу; уста ёму локти; зубы ёму пядь; персти ёму, аки серпи; стопа ногу его пядию двою» (Тихонравовъ, т. II, стр. 176). Другая подробность, о сокращеній времени господства антихриста съ трехъ лътъ на три дня, также заимствована изъ «Вопросовъ Іоанна Богослова», гдъ сокращеніе времени проведено далъе: три дня сокращены на три часа, а три часа на три стопы (Тихонравовъ, т. II, стр. 184).

Мрачный образъ антихриста почти не коснулся малорусской народной словесности. Встръчаются кое-какія повърья объ антихристь, но нътъ ничего цъльнаго, яснаго, опредъленнаго, что отвъчало бы ярко очерченному образу антихриста раскольнической словесности. Въ простомъ украинскомъ народъ этнографами найдены общія повърья о томъ, что антихристь воцарится при кончинъ міра и будетъ мучить людей, заставляя ихъ прыгать черезъ копье и будетъ жарить ихъ на сковородъ (Чубинскій, т. І, стр. 195).

42.

# Сказанія о страшном судь и кончинь міра

наравнѣ съ сказаніемъ объ антихристѣ львовскаго сборника подтверждаютъ тотъ фактъ, что апокрифическіе «Вопросы Іоанна Богослова Господу на горѣ Өаворской» нѣкогда обращались въ южной Руси и пользовались большой извѣстностью. Апокрифъ этотъ изданъ Тихонравовымъ въ двухъ сходныхъ спискахъ, одинъ XV, другой XVI ст. Нужно при этомъ замѣтить, что это одинъ изъ самыхъ крупныхъ апокрифовъ по художественности, ясности и простотѣ, и потому неудивительно, что онъ былъ очень любимъ грамотными людьми, котя въ Малороссіи и не сохранилось или точнѣе не найдено рукописныхъ его обработокъ и списковъ.

Въ народномъ разсказъ о страшномъ судъ говоротся: «якъ буде страшный судъ, то тоди уся вемля горитиме и вода кипитиме, а небо скотыться у клубочекъ и впаде до долу, на землю» (Чубинскій, т. I, стр. 221).

Въ пъснъ о страшномъ судъ поется:

Якъ зъийде Христосъ,
Огненніи рики будутъ клекотати
И скверную землю очищати,
Пиднесутся (что ?) подъ небеса...
Ой на штыри части анголи затрублять,
Въ той часъ всихъ умерлихъ въ гробахъ збудять...
На Сафатовой долыни зъийдутся люде.

(Чуб., т. І, стр. 220).

Въ «Вопросахъ Іоанна Богослова» Господь говорить: «и тогда пошлю ангела моя святыя и да зажгуть землю и погорить земля лакоть й тысяць и ф соть въ глубину, и изгорять горы великія, и нивпадуть и сокрушатся, изгорить все древо, изгорить всякъ скоть и всякъ гадъ ползаяй по земли, и всякая птица, парящая по аеру... И тогда отпечатлъю четыре части восточныя, изыдуть 4 вътры велиціи и возвъють на лицо всея земли.... и убълится земля, яко снъть и яко хартія изравнится, не имуще ни коея же скверны... И послеть Господь четырехъ сильныхъ ангелъ съ небеси и возопіють веліимъ гласомъ, трубою глаголюще». (Тихонравовъ, т. П., стр. 178—179).

Въ исторіи литературы пріятно останавливаться на такихъ явленіяхъ, въ которыхъ обнаружилась народная фантазія или въ которыхъ раскрылась самостоятельная мысль народа. Къ сожальнію, такихъ явленій не много и въ опредвленіи ихъ требуется большая осторожность. Въ приложеніи къ народнымъ разсказамъ о страшномъ судв мы отметимъ только одну, довольно мелкую, но вполнё местную и своеобравную подробность. Въ народъ существуетъ такое повёрье: «вже мученикъ Иванъ у Кыеви въ печеряхъ по шію въ земли стоить, а якъ увійде зовсимъ у землю, тоди николи буде каятись» (Кулишъ, зап. т. І, стр. 311).

Нельзя, однако, отрицать и того, что опредъление литературныхъ заимствований представляеть большой научный и даже бы-

 ${\sf Digitized\ by\ Goog.le}$ 

товой интересъ, особенно, когда является возможность точно опредълить самый источникъ заимствованія и нътъ надобности нагромаживать сравненія и теряться въ гипотезахъ, откуда что пошло. При достаточно точномъ опредъленіи источника обнаруживается степень устойчивости преданія и основные психологическіе мотивы его измѣненія и принаровленія къ даннымъ, исторически сложивпимся условіямъ народнаго быта и міровоззрѣнія.

43

### Евангелистая пъсня.

Въ сборникъ галицкихъ и угорскихъ народныхъ пъсенъ г. Головацкаго (т. II, стр. 146-147) находится ивсня «Дячку, дячку вывченый», съ вопросами, что значить одинъ, что два и т. д. до 9 включительно и съ ответами религіовнаго характера: одинъ Богъ. два «божихъ святца», три патріарха, четыре евангелиста, пять божихъ ранъ, шесть «грають лелію панянковъ Маріовъ», семь радостей у Бога, восемь свъчей передъ Богомъ и девять коронъ ангельскихъ. Эта пъсня встръчается въ разныхъ мъстахъ Великороссів подъ названіемъ евангелистой півсив. Въ 2 ч. «Калівкъ перехожихъ» пом'вщено четыре великорусскихъ и одинъ балгарскій варіанть этой п'ясни. Академикъ А. Н. Веселовскій и румынскій ученый Хиждеу указали на очень сходныя пъсни-румынскую, провансальскія, португальскія, немецкія, польскія, чешскія, кавказскую, латинскую и еврейскую 1). Къ евангелистой пъснъ близко подходять сказки съ преніемъ-загадками на такіе же числовые вопросы, причемъ найболье типичной сказкой А. Н. Веселовскій малорусскую сказку въ Сборникъ Драгоманова, стр. 56-57, въ которой чорть даеть бъдному человъку шесть кабановъ на три года, съ условіемъ, что по истеченіи этого времени чортъ предложить рядь вопросовь, на которые бъднякь обязань отвътить По мненію г. Веселовскаго, сказка эта существовала изъ-стари и независимо отъ нея издавна былъ въ ходу родъ катехизическаго перечня, въ вопросахъ и отвътахъ, на темы христіанскаго, еврейскаго и, можеть быть, му сульманскаго в вроученій: что одинь?

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> Веселовский, Сборнивъ отд. рус. из. акад. н., т. 32, стр. 78—82. 432—433 и 92—95.

одинъ Богъ и т. д. Такіе пѣсенные вопросы и отвѣты иногда включались въ сказку о преніи числовыми загадками, и получалась смѣшанная форма, въ родѣ одной кавказской и одной сицилійской сказокъ (94—95). Общій характеръ отвѣтовъ евангелистой пѣсни религіозно-догматическій, обличающій школьное происхожденіе и цѣли христіанской катехизаціи. Нормальное число вопросовъ и отвѣтовъ 12; меньшее ихъ число представляется позднѣйшимъ оступленіемъ. У евреевъ въ Германіи и въ славянскихъ земляхъ эта статья становится извѣстной съ конца XVI ст. и поется въ числѣ другихъ въ первые два дни Пасхи (стр. 79).

А. Н. Веселовскій предполагаеть, что «русскіе тексты евангелистой пъсни пришли изъ юго-западной школы» (стр. 79). Трудно сказать что-нибудь положительное и определенное, судя по одному галицко-русскому варіанту пъсни, темному и схоластическому. Великорусскіе варіанты «евангелистой п'всни» сравнительно съ галицко-русскимъ просты и ясны. Такъ на вопросъ, что одинъ? следуеть ответь: «Единъ Сынъ Маріинъ королюеть надъ нами». что два?-2 тавлеи Моисея, что три?-св. Тройца или три патріарха; что четыре?-4 евангелиста; что пять?-5 главъ соборныхъ или пять ранъ Спасителя; что шесть?-6 херувимскихъ крылъ или 6 сосудовъ въ Канъ Галилейской; что семь? — 7 соборовъ или 7 чиновъ ангельскихъ; что восемь? — 8 круговъ солнечныхъ или 8 гласовъ Божінхъ: что девять?—9 въ году радостей или 9 чиновъ ангельскихъ; что десять?-10 заповъдей или 10 прокаженныхъ. исцеленных Богомъ или 10 «панскихъ сакраментовъ», т. таинствъ Господнихъ; что одинадцать?—11 апостоловъ или малыхъ звёздъ; что двёнадцать?—12 апостоловъ или 12 мёсяцевъ. Въ словахъ «королюетъ», «панскій», «сакраментъ» обнаружилось польское вліяніе, а, можеть быть, южнорусское схоластическое.

Въ галицко-русскомъ варіантѣ любопытенъ только запѣвъ евангелистой пѣсни съ указаніемъ на дьяка, какъ наставника, на что мы уже указали въ началѣ настоящаго изслѣдованія, когда говорили о хранителяхъ и распространителяхъ апокрифическихъ сказаній и пѣсенъ въ южной Руси.

Въ Малороссіи, повидимому, не знають евангелистой пъсни. Къ простому народу не привилось ея сухое догматическое содержаніе.

#### 44.

## Апокрифическія молитвы.

Въ индексъ отреченныхъ книгъ упоминаются «лживыя молитвы». Проф. И. Я. Порьфирьевъ въ статъв объ апокрифическихъ молитвахъ, напечатанной въ Трудахъ IV археологического събяда, говорить: «Какъ апокрифы составились въ подражание сказаниямъ священной библейской исторіи, такъ и апокрифическія молитвы составлены по образцу церковныхъ молитвъ; въ нихъ тъ же пріемы и ть же выраженія, съ воззваніемь къ Богу и святымь вь началь и славословіемъ въ концъ, какіе издавна усвоены церковными молитвами. Но какъ въ апокрифахъ къ истиннымъ представленіямъ и сказаніямъ священной исторіи постоянно примішиваются вымыслы народной фантазіи и древнія миоическія преданія еще языческой старины, такъ и въ апокрифическихъ молитвахъ посреди воззваній къ Спасителю, Богоматери, ангеламъ и святымъ постоянно встръчаются представленія изъ народныхъ повёрій и суевёрій. Начинаясь по образцу церковной молитвы, апокрифическая молитва скоро теряеть церковный тонъ и переходить въ народный заговорь или ваклятіяр...

Сохранившіяся въ старинныхъ рукописяхъ апокрифическія молитвы отличаются болёе церковнымъ характеромъ, чёмъ апокрифическія молитвы, записанныя изъ устъ народа въ послёднія дватри десятилётія. Такъ, апокрифическія молитвы, изданныя г. Порфирьевымъ въ Трудахъ IV археологическаго съёзда по рукописяхъ соловецкой библіотеки, заключають въ себё мало языческихъ суевёрій.

Въ южнорусскихъ и западнорусскихъ рукописяхъ встръчаются лживыя молитвы, напримъръ, въ двухъ-трехъ рукописяхъ церковноархеологическаго музея кіевской духовной академіи (Петровъ, Опис. рукоп., т. II, стр. 350) находятся молитва женъ родити, молитва егда боль не спитъ, молитвы отъ трясавицъ и нъкоторыя другія; но молитвы эти не изданы. Малорусскія лживыя молитвы записаны почти исключительно изъ устъ простаго народа, и почти всъ онъ насквозь пропитаны языческимъ міровоззръніемъ, такъ что съ большей основательностью могутъ быть названы заговорами со вставкой изръдка церковно-молитвенныхъ выраженій. Малорусскія лживыя молитвы изданы въ III т. «Памятн. стар. рус. литер,» А. Н. Пыпина, въ I т. «Трудовъ этн. ст. экспед.» Чубинскаго, въ «Кіевск. Старинъ» 1885 г., кн. 12, въ Сборникъ шептаній, составленномъ П. В. Ивановымъ и въ сборникъ малорусскихъ заклинаній П. С. Ефименка. Найболъе любопытныя малорусскія лживыя молитвы находятся въ сборникахъ Чубинскаго и П. В. Иванова.

Въ ряду апокрифическихъ молитвъ выдаются молитвы-заговоры противъ лихорадки: у г. Пыпина т. III, стр. 167, Чуб., т. I, стр. 119-120, г. Иванова стр. 739-741, Ефим., т. И. Одни варіанты, напр. у Пыпина, т. III, стр. 167, им'вють вполн'в языческій характерь, причемь отсутствують даже христіанскія имена, другія, напр. у г. Иванова, стр. 740, вертятся на имени Авраама, св. Исаакія, поминають пресв. Богородицу. Основа молитвъ и затоворей противъ лихорадки лежитъ въ суевъріяхъ древняго Востока. Г. Мансветовъ возводить источники заговоровъ отъ трясавицъ къ халдейскому ученію о 12 астральных духахь, вліяющихь на человъческую судьбу, ученію усвоенному гностическими и манихейскими сектами, воспринятому въ извъстномъ примънении и христіанствомъ. Сложившись гдів-то на Востовів, на границахъ Персіи и Сиріи, молитва о трясавицахъ вошла въ іудейско-каббалистяческую литературу, напримъръ въ Alphabetum Siracidis VIII в. и въ богомильскую литературу. Индексы приписывають одну такую молитву болгарскому попу Іереміи Богомилу и указывають на ея содержаніе: въ ней упоминался св. Сисиній на горъ Синаъ, архангелъ Михаиль и семь трясавиць, дочери Ирода. А. Н. Веселовскій высказаль мивніе, что подъ Сисиніемь богомильскаго заговора разумьется последователь Манеса, ставшій во главе секты по смерти ея основателя. У богомиловъ могла существовать легенда о немъ и молитва съ его именемъ, планъ которой указанъ церковнославянскимъ текстомъ (Сборн. ак. наукъ, т. 32, стр. 41). Къ замъчаніямъ г. Веселовскаго о молитвахъ противъ трясавицъ, разбросаннымъ въ 32 т. Сборн. акад. наукъ на стр. 40-50, 220-223, 427-430, добавимъ, что въ глаголитскомъ памятникъ Х-го в., Синайскомъ Требникъ, помъщена «Молитва надъ трясомомъ засутра», начинающаяся словами: «Изгонить тя трясовице ютрънъв» (Кочубинскій, Итоги слав. филологіи, 38). Эта мелкая подробность представляется интересной при сравнительно-литературномъ изу-

Digitized by Google

İ

П

:19

ченіи малорусских заговоров от поганки, где упоминаются трясовицы утреннія, полдневныя и вечернія (Пып., Чуб., Ив.).

Въ малорусскихъ заговорахъ отъ лихорадки вмёсто Сисинія являются св. Авраамій, Пафнутій или Исаакій. Шель св. Авраамій дорогою и встретиль 77 продовых или змінных дочекъ (Иван.), трасовицъ (Еф., Чуб.), 12 девицъ красавицъ (Еф.), 77 женъ (Ив.). Св. Авраамій спрашиваеть трясовиць, куда онв идуть. Последнія отвівчають: «на Білу Русь людей мордувати, тиломъ труждати и кости ломати» (Еф. и Чуб.), «въ Рассею ласо наидатися, сладко напиватися» (Ив.). Указаніе на Бізлую Русь, Рассею, должно свидътельствовать, что нъкоторые вращающіеся въ Малороссіи варіанты заговора отъ лихорадки сложились въ Вълоруссіи. Въ другихъ малорусскихъ варіантахъ нётъ этого указанія. Св. Авраамій приказываетъ своему сыну Самсону (Еф. и Чуб.) или Исакію (Ив.) сдівлать и накалить желёзную шину (Еф.) или трость (Ив.), чтобы побить или нанести раны трясовицамъ; последнія обещають впредь не мучить людей, разбъгаются. Въ одномъ варіантъ св. Пафнутій собственноручно жезломъ наноситъ каждый иродовой дочкъ трясовиць по 70 рань. Названіе лихорадокь продовыми дочками получило общее бранное значеніе, въ приложеніи къ женщинамъ. Названія лихорадокъ изміняются по заговорамь, причемь обнаруживаются домыслы и вставки старинныхъ книжниковъ и грамотеевъ, напримъръ, во вставкахъ въ число трясавицъ Дида и Лады (Ив.). Глубоко-древняя черта-упоминаніе Сіонской горы сохранилась въ одномъ только варіантв, у г. Иванова, стр. 740: «на Осиянской гори, на святий земли ихавъ Михайло; у его сынъ Авраамій». Въ одномъ изъ заговоровъ противъ лихорадки (Еф., 11) начальная изъ апокрифическаго сказанія о томъ, какъ фраза вырвана жиды Христа мучили. Вообще, этотъ варіантъ любопытенъ, какъ образецъ заговора, въ которомъ свалено въ одну кучу много разнородныхъ элементовъ, апокрифическихъ и повъствовательныхъ. «У недълю рано, якъ сонце сходило, Христа до ратуши приведено. Стали его вязати и въ стовпа мордовати. Стоить жидъ, трясеться». «Чого ты, жиде, боишься? Я не боюсь, тильки въ мене руки, ноги трясуться. Царь Давыдъ позаганявъ иродовы дочки въ каминни горы ставъ ихъ каменовати и печатати. Хто те можетъ знати, отъ ныни и до вику у него не можетъ вона бувати». Здёсь почти каждое

слово нуждается въ историко-литературномъ объяснении. «У недилю рано»—обычный пъсенный запъвъ, «якъ сонце зъиходило»—расширение его; слова о мучении Христа основаны на извъстныхъ уже намъ апокрифическихъ пъсняхъ; Давидъ, заключающий трясавицъ въ каменныя горы, замъна извъстнаго повъствовательнаго мотива объ Александръ Македонскомъ, Гогъ и Магогъ.

Въ народныхъ повърьяхъ обнаруживаются особые спеціальные цълители отъ лихорадки, независимо отъ заговорныхъ Авраамія и Исаакія, именно арх. Рафаилъ и преп. Зосима Соловецкій (Ив., стр. 739).

Отдёльные мотивы, эпизоды, фразы и слова апокрифовъ вошли въ разныя малорусскія заговоры и шептанія. Такъ въ заговорів на собираніе травъ: «Святый Адамъ оравъ, Іисусъ Христосъ насиня дававъ, а Господь сіявъ, а Мати Божа поливала, та всимъ православнимъ на помичъ давала» (Пыпинъ, т. III, стр. 167).

Въ началъ заговора отъ сглазу: «Мати Марія, бабушка Соломонія, на пути-дорози стояла»..; а въ серединъ того же заговора: «Стали жиды Христа роспинати» й проч. согласно съ евангельскимъ текстомъ (Ивановъ, стр. 736).

Въ заговорахъ отъ зубной боли: «Первый княжичъ мъсяцъ на небъ Адамьевичъ», «Ты, мисяцю Адаме»! (Еф., стр. 4, 5; Чуб., т. I, стр. 125).

Въ заговоръ отъ водобоязни:

Пло собъ трехъ бративъ,
Балакали, встеклаго собаки пытали.
Иди правою дорогою
Черезъ Орданьску ръку,
На высолянску гору.
Тамъ ходитъ баранъ
Зъ великими рогами
И выстрижи ему вовну
Межи рогами.
И вернись назадъ,
Орданьскои воды набери,
Билого камня въ скалы влупи.

(Еф., стр. 16).

Подъ темными символами здёсь скрываются священные христіанскіе предметы и лица, Іисусъ Христосъ, Сіонская гора, причемъ самая символика восходить къ первымъ христіанскимъ въкамъ, къ живописнымъ изображеніямъ въ катакомбахъ.

45.

Апокрифическія сказанія о растеніях и животных.

Народная поэтическая ботаника и зоологія заслуживають спеціальнаго изследованія. При изученіи массы сказаній и поверій о растеніямъ и животнымъ необходимо опредёлить различные имъ источники, художественное воззрѣніе на природу, воззрѣніе религіозно-мионческое, этимологическое толкованіе, повъсти и апокрифы. Мы остановимся только на техъ сказаніяхь о растеніяхь и животныхъ, которыя основаны на апокрифической литературъ. Въ названіи многихъ растеній скрывается уже намекъ на то, что съ ними свяваны религіозныя или апокрифическія сказанія, но какія именнонельзя сказать, такъ какъ этнографы не дали надлежащихъ свъдъній, какъ объясняють крестьяне причину возникновенія того или другаго названія. Такъ въ «Опыті словаря народныхъ названій растеній юго-западной Россіи» А. С. Роговича (Зап. ю. з. отд. геогр. общ., т. І, стр. 109—178), мы находимъ названія: Божье дерево, Божа ручка, Божа благодать, Богородычна коса, черевычки Божои Матери, ручка Божои Матери, Петрова закуска, Петровъ батигь, Петривъ хресть, Миколайчики, Адамове ребро, чортивъ хлибъ, чортова веселка, чортове ребро, чортови орихи. Можно думать, что съ нъкоторыми изъ этихъ растеній связаны народнопоэтическія сказанія, коментирующія ихъ названія.

Сосна—всегда велена, по благословенію Божію, потому что древесина ея оказалась негодною на гвозди при крестномъ страданіи Христа Спасителя (Чуб., т. І, стр. 75).

Осина—проклята Богомъ за то, что не поклонилась пресв. Богородицѣ во время бъгства св. Семейства въ Египетъ (Костомаровъ, въ «Бесъдъ» 1872 г., т. VIII, стр. 71), потому что шелестъла листьями, когда воины искали Спасителя во время бъгства св. Семейства въ Египетъ (Чуб., т. I, стр. 76), потому что она не соблюла тишину, когда Спаситель скрился подъ нею отъ жидовъ передъ своей крестной смертью (Nowos. т. I, стр. 143), потому что

на ней повъсился Іуда (Чуб., т. І, стр. 76; Еф., стр. 11, Рогов., стр. 132) 1).

Ива проклята Богомъ ва то, что изъ нея дълаемы были гвозди, которыми сколачивали крестъ Спасителя (Чуб., т. I, стр. 76) или ва то, что ивовыя иголки забивали Спасителю подъ ногти. Господъ сказалъ, что черви будутъ ее точить отъ молодости до старости, отъ корня до верхушки (Голов., т. III, стр. 719).

Береза побълъла отъ испуга, потому что Іуда котълъ на ней повъситься (Чуб., т. I, стр. 76).

Бузина—проклятое дерево, потому что на ней повъсился Іуда, по другому варіанту повъсили св. Варвару, по третьему—потому что подъ нею постоянно сидить чорть (Чуб., т. І, стр. 77).

Камышт принадлежить чертямь. Черти завладели имь во время земной жизни Спасителя. Однажды чорть, встретивь Спасителя, началь просить Его отдать ему въ распоряжение гречиху и овесъ на томъ основании, что онъ пособляль Богу творить міръ. Господь исполниль его просьбу. Чорть, не поблагодаривши Бога, побежаль. Онъ неожиданно встретиль волка, испугался, и на вопросъ волка, чего такъ скачеть? позабыль о полученномъ подарке и сказаль: «Богъ мени давъ очереть и осетъ», и потому черти владеють только очеретомъ и осетомъ (Чуб., т. I, стр. 79).

Осеть, Осоть. Подъ этимъ названіемъ изв'ястны Сігсаеа lutitiana—Видьмино зиллье, Cirsium arvense Scop.—наголоватки, жербій и Sonhus arvensis—молочакъ (Рогов., §§ 186, 187, 653). Въ народныхъ разсказахъ осоть принадлежить чорту, по изв'ястной уже намъ причинъ (Чуб., т. I, стр. 79). Варіантъ: ап. Павель испугалъ чорта (Чуб., т. I, стр. 81).

Куколь (Ägrastema githago L.)—чортово велье, полученное чертомъ вмѣсто овса. Разсказъ о куколѣ сходенъ съ разсказомъ объ осотѣ. Дьявола испугалъ человѣкъ (Драг., стр., 15).

Хлюбный колост во время земной жизни Спасителя шель отъ земли (стоколосъ). Ап. Петръ «обшморгалъ» его въ гнев за то, что одна женщина дала Спасителю въ дороге грязный блинъ (Драг., стр. 14).

<sup>1)</sup> Тождественныя сказанія о проклатой осикв у немцевь и сербовь.—Си. у Веселовскаго въ Сбори. акад. наукъ, т. 32, стр. 245—246, примвч., и потомъ сгр. 455—456.

Табакз заимствованъ отъ чертей. Разсказъ объ этомъ у Драг., стр. 13.

Волы и ослы сотворены Богомъ. Это благословенныя животныя, потому что укрывали Спасителя въ яслахъ соломой и согръвали его (Чуб., т. I, стр. 49; разн. духов. стихи).

Лошадъ—превращенный дьяволь, проклята Богомь, потому что равбрасывала сѣно въ тѣхъ ясляхъ, гдѣ лежалъ Спаситель (Чуб., т. І. стр. 49).

Свинья—отъ жидовки. Спаситель, странствуя по вемлю, обернулъ въ свинью жидовку, спрятавшуюся подъ корытомъ (Чуб., т. I. стр. 49, Драг., стр. 4).

Собака служила Богу при сотвореніи перваго человіна изъ глины, оберегала его оть дьявола и такъ какъ однажды, не имізя шерсти, почувствовала холодъ и заснула, чімь воспользовался дьяволь и оплеваль человінка, то Богь даль ей шерсть (Драг., стр. 1). Собака—изъ ребенка, который бігаль за Спасителемь и лаяль, подобно собакі (Чуб., т. І, стр. 53).

*Медеподъ.* Мужикъ хотълъ испугать Спасителя; надъвши шубу мъхомъ вверхъ, онъ крикнулъ на Іисуса, и былъ за то обращенъ въ медвъдя (Чуб., т. I, стр. 50, Драг., стр. 5).

Волиз. Спаситель во время странствованія по землю отдаль однажды корову бъдной вдовы волку (Драг., стр. 119). Такъ какъ люди въ старину не берегли своего скота, то Богъ приказаль чорту слъпить изъ глины волка. Чортъ быстро сдълаль живаго волка и привелъ его къ Богу. Волкъ былъ величиной съ коня, и Богъ вельть чорту уменьшить его. «Чортъ взявся стругати вовка и съ остружкивъ зробилися шершни, а въ меньшихъ оводы, а ще зъ меньшихъ мухи, а зъ самыхъ меньшихъ комари». Волкъ такъ разовлился отъ боли, что сказалъ Богу, что будетъ нападать не только на скотину, но и на людей (Чуб., т. І, стр. 52). А. Н. Веселовскій указалъ на южно славянское, греческое, албанское и эстонское преданія о созданіи волка дьяволомъ (Сборн. ак. н., т. 32, стр. 328, 332, 458—459).

Кошка создана Богомъ. Она охраняетъ человъка отъ всего злаго. Когда Ной вошелъ въ ковчегъ, то дъяволъ впустиль мышь, предполагая, что она прогрыветъ въ ковчегъ дыру, и ковчегъ потонетъ. Кошка задавила эту мышь (Чуб., т. I, стр. 54, разск. изъ литинскаго увяда). По другому разсказу, чорть, обратившись въмышь, плыль черезь море соблазнить Еву; но пресв. Два. увидя это, бросила свою рукавицу; изъ этой рукавицы сдвлалась кошка и пожрала мышь (Чуб., т. І, стр. 54, разск. изъ ушицк. увзда).

Многія растенія и животныя связаны въ народныхъ разскавахъ съ чортомъ, напримъръ, терлычъ, тоя, чортополохъ (прогоняютъчорта), сорока, павлинъ (оборотьни чорта), воробьи (вышли изъ чертей); но присутствія чорта еще недостаточно, чтобы повърья подобнаго рода относить исключительно къ апокрифическимъ источникамъ; иъкоторыя повърья этого рода основываются на древнихърелигіозно-миеическихъ воззрѣніяхъ народа на природу.

Вороны нѣкогда были бѣлые. Почернѣли же они вотъ отчего: Ной послѣ потона послалъ ворона отыскать землю, «але овонъ нашовъ мерлаго человѣка, изъ нёго ѣвъ и за то почернѣвъ» (Головац., въ «Чтеніякъ» 1872 г., т. IV, стр. 417).

Ласточка. «Якъ жиды Христа роспинали, то ластовки крали у ихъ цвяшки» (Чуб., т. I, стр. 59).

Воробы прокляты потому, что кричали «живъ, живъ», когда. жиды мучили Христа (Чуб., т. I, стр. 59).

Кукушка и чайка произошли отъ дъвушекъ, которыя вздумали испугать Спасителя (Чуб., т. I, стр. 60).

Аистъ произошеть изъ служанки пресв. Дѣвы Маріи, которая не исполнила приказанія своей госпожи (Чуб., т. I, стр. 62).

Жабы мѣшали своимъ крикомъ царю Давиду писать псалтырь. Царь Давидъ приказалъ истребить ихъ, но жабы заявили ему, что «всякое дыханіе да хвалитъ Господа». Давидъ призналъ основательность этихъ словъ, закончилъ ими псалтырь и благословилъ жабъ (Чуб., т. I, стр. 65).

Однобока рыба. Во время благовъстія пресв. Дъва кушала рыбу, и одинъ бокъ ея быль уже съъденъ; остались одни ребра. Выслушавъ благовъстіе, пресв. Дъва скавала: «Тоди мій сынъ воскресне, якъ оця рыбка оживе», а рыбка: илюсь .. и ожила (Чуб., т. І, стр., 67).

Камбала упала на вемлю съ тарелки, когда пресв. Дѣва ее кушала. Камбала проклята Богородицей (Чуб., т. I, стр. 67).

Приведенныя сказанія о растеніяхъ и животныхъ дають ясныя указанія, какіе апокрифы оказали вліяніе на народно-поэтическую

батанику и зоологію, апокрифы о сотвореніи міра (разсказы о происхожденіи камыша и собаки), апокрифы о построеніи ковчега (кошка, мышь, воронъ), апокрифы о Давидѣ (жабы), апокрифы о Рождествѣ Спасителя (воль и осель) и о бѣгствѣ св. семейства въ Египетъ (осина), въ особенности апокрифы о хожденіи Спасителя съ апостолами по землѣ и о страданіяхъ и крестной смерти Спасителя. Сказанія объ однобокой рыбѣ и о камбалѣ, вѣроятно, сложились подъ вліяніемъ римско-католическихъ изображеній пресв. Богородицы съ рыбой. обравцомъ когорыхъ можеть служить извѣстная картина Рафаэля въ мадридскомъ Прадо. Многія сказанія о растеніяхъ и животныхъ весьма близко повторяють апокрифы, точнѣе отдѣльные ихъ мотивы, извѣстные по древнимъ рукописямъ, напримѣръ:

Въ народномъ разсказъ литинскаго уъзда: "Когда Ной, но приказанію Бога, забраль въ ковчегь по паръ всъхъ животныхъ, то чортъ впустиль секретно мышь, предполагая, что она прогрызетъ въ ковчегъ дыру, и ковчегъ потонетъ; но кошка, замътивъ мышь, схватила ее и задавила и такимъ образомъ разрушила козни дьявола" (Чуб., т. I, стр. 54).

Въ сказаніи Месодія Патарскаго о Нов, издан. А. Н. Пыпинымъ по рукописи 1602 г. "Тогда окаянный дьяволь хотяше потопить весь родъчеловечь и превратився мышью и нача грысти дно ковчегу. Ной же помодися Богу, и прысни лютый звізрь (девъ) и выскочиста изъ ноздрій его котъ и кошка, и скочища, и задавища мышь, и не избысть діяволе злохитроство" (Памят., т. ІЦ, стр. 18).

Народное сказаніе о царѣ Давидѣ и жабахъ (Чуб., т. І, стр. 65) почти буквально повторяеть апокрифъ (Порф., стр. 93—94), о которомъ я сдѣлалъ нѣсколько замѣчаній въ 8 главѣ настоящаго изслѣдованія.

Народное сказаніе о сотвореніи волка дьяволомъ (Чуб., т. І, стр. 52) сходно съ тімъ, что говорится въ «Чтеніи отъ Адама»: дьяволу приписывается сотвореніе медвідя и волкодлаковъ (Веселовскій, въ 32 т. «Сборн. акад. наукъ», стр. 459).

46.

# Вопросы и отвъты св. Отцовъ.

Подъ такимъ названіемъ въ одной галицко-русской перемышльской рукописи пом'вщенъ апокрифъ, бол'є изв'єстный подъ названіемъ «Бес'єда трехъ святителей». «Бес'єда» издана Пыпинымъ по рукописи XVII—XVIII ст. (Памят. стар. рус.-лит., т. ІП, стр. 169—178) и Тихонравовымъ по рукописи XV в. и рукописи XVII в.

(Памят. отреч. литер. т. II, стр. 429-438). Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоусть задають другь другу вопросы: гдв Богь жиль до сотворенія света? изъ чего созданы ангелы, громъ, мъсяцъ? сколько вътровъ, большихъ горъ, ръкъ? на какомъ деревъ повъсился Туда? и сами же отвъчають на эти и многіе другіе вопросы. «Бесёда» одинъ изъ самыхъ популярныхъ и важныхъ въ историко-литературномъ отношении аполрифовъ. Мы имели случай, говорить г. Калужняцкій, присутствовать не разъ и не два при свободныхъ разговорахъ нашихъ галицко-русскихъ горянъ и узнали къ нашему удивленію, что и теперь еще занимають ихъ вопросы такого рода, какъ, напримъръ, отъ коликихъ частей Богъ сотвориль Адама? Гдв обретается Адамъ въ настоящее время? Кто Бога первъе назваль Богомъ на землъ? Гль, на которомъ мьсть было крещение Христово? Какую пользу имъетъ человъкъ, почитая дни святыхъ? Въ чемъ завидуютъ ангелы человъку? Какимъ языкомъ будетъ Богъ судить всему міру въ день кончины міра? Что такое громъ и молнія? Какъ и откуда взялод огонь? Отъ чего сотвориль Богъ солнце и мѣсяцъ? Какое мастерство древиће другихъ и пр. и пр. А если захотите узнать, каково мивніе нашихъ горянъ о предложенныхъ здёсь предметахъ народной пытливости, то услышите подробности, которыя находятся почти дословно въ такъ называемыхъ вопросахъ и отвътехъ св. отцовъ, услышите, что Богъ сотвориль Адама отъ седьми частей (тъло отъ земли, кости отъ камня и пр.), что Адамъ въ настоящее время находится на четвертомъ небъ, что Бога Богомъ впервые назваль сатана, что Христось крестился въ Іордань, гдь смываль свои гръхи и Адамъ (а Ева въ р. Тигръ); что святые отмадиваютъ передъ Богомъ гръхи наши; ангелы вавидують людямъ въ томъ. что Христосъ Богъ приняль тело человека; что Богь будеть судить языкомъ сирійскимъ; что громъ-оружіе, которымъ ангелы прогоняють дьявола, а молніи-очи ангела Атанаила; что огонь примесенъ на землю архангеломъ Михаиломъ, который вжегъ его отъ въницы самого Бога; что солнце произопло отъ слезъ, которыя пролиль Богь на землю, когда помыслиль о будущей смерти Сына своего Іисуса Христа и о смерти человіна; что місяць произошель отъ епитрахиля Господня, оть котораго ироизошли и ангелы; что самое древнъйшее мастерство есть шитье и пр. и пр.» (Обзоръ

слав.-рус. памят., стр. 22—23). Одно сказаніе о душѣ умершаго, записанное въ кіевской губерніи, начинается словами: «Три святителя, Василій Великій, Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоустъ во время своей земной жизни ходили вмѣстѣ и учили народъ» (Чуб., т. І, стр. 148). Имена святителей взяты изъ «Бесѣды».

Въ народнихъ разсказахъ о Страшномъ Судѣ: "Уси мертви повстають июъ ямъ своихъ, и вси воны станутъ тридцатилитками, и старе и мале, хтобъ явимъ не вмеръ, уси стануть одинаковыхъ литъ, тридцатилитками" (Чубин., т. I, стр. 221; Драг., стр. 109). Въ Вопросахъ Іоанна Богослова на горъ Оаворской: "Яко бо пчела нъсть дучии друга други, но суть вся купно единымъ образомъ, тако есть воскресеніе; то убо нъсть правости, ни черьмности, или различна лица, но вси единымъ образомъ гозстанутъ и вси единымъ возрастомъ" (Тих., т. II, стр. 177).

Въ Бесёдё трехъ святителей: Вопросъ: Како стати человёкомъ на воскресеніе и которыя дётища умроша, дётски ли имъ возстати? Отвётъ: Вси измёнимся, и на воскресеніе стати всёмъ человёкомъ тридцати лётъ, въ единъ возрастъ, и во единой одежды облекутся (Пыпинъ, т. III, стр. 172).

Такимъ образомъ, малорусскій народный разсказъ о воскресеніи мертвыхъ стоитъ ближе къ «Бесъдъ трехъ святителей», чъмъ къ «Вопросамъ Іоанна Богослова» и заимствованъ очевидно изъ «Бесъды».

Кромъ разсмотрънныхъ уже нами апокрифическихъ сказаній и пъсенъ, есть еще другія, судя по краткимъ указаніямъ старинныхъ южнорусскихъ письменныхъ памятниковъ и народной словесности. Такъ въ сборникъ свято-онуфріевскаго монастыря во Львовъ находятся отвыты на вопросы, почему Богь попустиль дьяволу бороться съ человъческимъ родомъ, «какъ бъ по плоти Богородица сродница Елизаветы», «како Предтеча съродникъ бысть первой женъ Іосифа обручника», «како Марія Клеопова бысть сестра святьй Богородиць». Эти вопросы и ответы известны подъ именемъ Родословія Богородицы и приписываются св. Евсевію ісрусалимскому. Въ томъ же сборникъ находятся «Видъніе Нифонта о роусаліяхъ», «Повъсть св. Аванасія о чародев Месить» и «Преніе ап. Петра съ Симономъ волхвомъ». Въ рукописяхъ перемышльской соборной библіотеки встрівчаются «Слово святых вапостоль о поств и молитев», «Слово о Страшномъ Судв», приписанное пророку Даніилу, «Живота вѣчнаго зерцало», гдв говорится

о судьбахъ человька по смерти и «Пекельная въчность»—сказаніе о мученіяхъ гръшниковъ въ аду (Калужн., стр. 25). Въ духовныхъ стихахъ находятся апокрифическія черты о жизни святыхъ, напримъръ, въ стихахъ объ Алексъъ человъкъ Божіемъ.

Къ апокрифическимъ сказаніямъ примыкають многія повѣсти, напримѣръ, «Повѣсть о преніи живота со смертью», источникъ которой находится въ старинной нѣмецкой литературѣ (см. спеціальное изслѣд. г. Жданова «Къ литерат. исторіи рус. былевой поэзіи 1881 и рецензію А. Н. Веселовскаго въ Журн. м. н. пр.». 1881 г. янв.).

Можно навърно сказать, что апокрифическая литература вліяла и на южнорусскую иконопись. Извъстно, напримъръ, что на фрескахъ кіево-софійскаго собора изображена Анна передъ птичьимъ гнъздомъ, скорбящая о своемъ неплодствъ и получающая благовъстіе отъ ангела о томъ, что она родить пресв. Богородицу (Барсовъ, О воздъйствіи апокрифовъ на иконопись, въ Журн. м. н. пр., 1885 г., т. XII, стр. 105), черта апокрифическая, взятая изъ «Апокрифической исторіи о Рождествъ Богоматери».

### Дополнительныя замътки.

Народныя сказанія о св. Николаї связаны, кромі Кіева и Святых горъ, также съ нікоторыми другими мівстностями Малороссіи. Такъ, Галятовскій сообщаеть въ «Небі Новомъ» (1665 г. гл. 28) слідующія преданія о г. Завалові и монастырі Погоня: городь Заваловь получиль названіе отъ валовь, давно насыпанныхъ; три вала на горі и между ними монастырь съ церковью св. Николая. «Повідають старые духовные и світскіе люди, которые отъ своихъ дідовь и прадідовь слышали, же Бунякъ, яко они мовять, але рачей Батый, царь татарскій, разоряя русскую землю, встрітиль воеводу Романа, который окопался тремя валами. Романь виділь во сні св. Николая, который веліль ему биться и на місті побіды построить въ честь пресв. Богородицы церковь, что Романь потомъ и исполниль: онъ построиль церковь во имя Успенія пресв. Богородицы и монастырь подъ названіемъ Погоня».

Довольно много апокрифическихъ сказаній о пресв. Богородицѣ вошло въ «Небо Новое» Галятовскаго, вышедшее первона-



чально во Львовъ въ 1665 г. (2 изд. въ Черниговъ въ 1677 г., 3 изд. въ Могилевъ въ 1699 г.). Во 2 главъ мы находимъ сказанія о томъ, что пресв. Дъва жила въ Соломоновомъ храмъ, слышала вдёсь гласъ Бога, видёла ангеловъ и являлась въ чудесномъ виденіи Елисаветь. Первосвященникъ приказаль всемь людямь рода Давида принести въ храмъ палки. Палка Іосифа запръла и на нее свять Духъ Божій въ видв голубя; по этому знаку последовало обрученіе пресв. Дівы съ Іосифомъ. Въ 4 главі говорится о томъ, что смоковница раздвоилась, чтобы доставить Інсусу Христу и пресв. Дъвъ жилище; пальмовое дерево, по приказанію Іисуса, нагнулось, и пресв. Дъва взяла его плоды. Когда пресв. Дъва вошла вь языческій храмъ, 365 идоловъ пали передъ ней, и царь Ефродозій (Афродитіанъ апокрифовъ) вибств съ своимъ войскомъ крестился. Въ этой же главъ говорится о нападении разбойниковъ на св. Семейство во время его бъгства въ Египеть и о томъ, что львы и тигры указывали ему дорогу. У Гермополя св. семейству поклонилось дерево; въ одномъ храмъ двери отворились передъ пр. Дъвой. Пресв. Дъва мыла пеленки передъ уходомъ въ Египетъ, и этой водой одна женщина вылъчила своего сына отъ прокавы. Въ 5 главъ говорится, что пресв. Дъва знала будущее, что на горъ Елеонской Ей однажды деревья кланялись и что Она вибств съ апостолами получила даръ знанія явыковъ. Въ 6 главѣ говорится, что передъ кончиной пр. Богородицы ангель принесъ Ей съ неба пальмовую вътвь, которую потомъ несли впереди Ея гроба и что апостолы на облакахъ были принесены въ Герусалимъ на погребеніе пресв. Богородицы. Іисусъ самъ взялъ Ен душу и отнесъ Ее на небо; жиды хотъли опрокинуть гробъ, но ослъпли; ангелы пъли на похоронахъ пресв. Богородицы.

Въ дополненіе къ тому, что ранѣе было сказано о сближеніи пресв. Богородицы съ лиліей, укажемъ на слѣдующее замѣчавіе Галятовскаго въ «Небѣ», глава 3. Для устраненія всякаго сомнѣнія въ дѣвственности пресв. Дѣвы Егидій три раза ударяль въ землю своимъ жезломъ, говоря: до рождества Дѣва, въ рожденіи Дѣва и по рождествѣ Дѣва, и каждый разъ выростала лилія. Въ главѣ 7 сообщается, что когда умеръ одинъ человѣкъ, постоянно говорившій: «радуйся, Марія!», то изъ устъ его выросла лилія съ надписью: «радуйся, Марія»!



Въ 7 главъ «Неба» говорится, что въ Голландіи одинъ монахъ постоянно читалъ псалмы, начинающіеся съ буквъ м, а, р, і, я. Когда онъ умеръ, то изъ его ушей, глазъ и устъ выросли розы; роза, вышедшая изъ устъ, не увяла и была вставлена въ оправу.

Въ 8 главъ «Неба» говорится, что пр. Дъва соткала Іисусу одежду; одежда эта потомъ росла съ возрастомъ Іисуса. Передъсвоей кончиной пр. Дъва свою ризу и поясъ передала ап. Оомъ.

Сказанія объ обмираніяхъ и о томъ, что разсказывала грѣшная душа, побывавшая въ аду, проникали въ Малороссію, между прочимъ, литературнымъ путемъ. Такъ Галятовскій въ 10 главѣ «Неба» 1665 г. говоритъ, что въ Англіи умеръ одинъ развратный молодой человѣкъ, но вскорѣ онъ воскресъ и разсказалъ священнику, что злые духи тянули его въ адъ за то, что онъ не давалъ десятины отъ своихъ доходовъ священникамъ, тайкомъ ловилъ рыбу въ монашескомъ прудѣ и на охотѣ топталъ крестьянскій хлѣбъ.

Въ 18 главъ «Неба» говорится, что арабскій царь Анфилогъвидъть въ церкви, какъ священникъ въ таинствъ евхаристіи закололь Іусуса въ видъ младенца. Разсказъ этотъ повторяется и въ «Мессіи Правдивомъ».

Поэтическій мотивъ русско-галицкой пѣсни «Війте дѣвойки»— жалоба Богу на женщинъ, что онѣ по воскресеньямъ расчесываютъ свои волосы, не представляетъ повидимому одиночнаго явленія въ исторіи литературы. Нѣчто подобное находится въ игалійской народной поэзіи, въ приложеніи къ пятницѣ. Въ Сициліи говорятъ, что Спаситель, странствуя съ своими апостолами по землѣ, сѣлъоднажды въ пятницу отдохнуть и попросиль воды у одной женщины. Женщина въ то время расчесывала себѣ волосы и грубо отказала. Тогда Спаситель сказалъ: «да будутъ прокляты тѣ косы, которыя расчесываютъ по пятницамъ»! (Питре, въ Журн. мин. народ. просв., 1876 г., т. СLXXXIII, стр. 922).

Гогъ упоминается у пр. Іезекіндя (гл. 38 и 39), какъ завоеватель, поселившійся въ земль Магога. Тайновидецъ Іоаннъ, говоря о временахъ антихриста, упоминаетъ Гога и Магога (Апок., стр. 20, 8). По свидьтельству Плинія (кн. V, стр. 25) подъ именами Гога и Магога разумълись иногда цари Ассиріи и окрестныхъстранъ. Но въ пророчествъ видно иносказаніе, и учители церкви

прилагають его то къ туркамъ, ведущимъ брань съ христіанами, то къ скивамъ (Плюшаръ, Энцикл. словарь, т. XIV, стр. 325). Въ «Мессіи Правдивомъ» Галятовскаго Гогъ и Магогъ уноминаются въ изъясненіи 6 и 18 пророчествъ, въ первомъ случав въ значеніи народовъ, заключенныхъ въ горы Александромъ Македонскимъ, во второмъ Гогъ въ значеніи антихриста, а Магогъ его воинства. Въ концъ міра Іисусъ поразитъ Гога и Магога на Елеонской горъ, причемъ на полъ битвы будетъ столько коній и луковъ, что евреи могли бы отопиться ими вмъсто дровъ въ теченіи семи лътъ. Въ «Вънцъ въры» Симеона Полоцкаго излагаются различныя мнѣнія церковныхъ писателей о Гогъ и Магогъ: по однимъ Гогъ и Магогъ заклятые народы, запертые въ горахъ, другіе подъ именемъ Гога разумъли подданныхъ антихриста, дъйствующихъ противъ христіанъ тайно, а подъ именемъ Магога слугъ антихриста, дъйствующихъ открыто противъ христіанъ.

 $\sim\sim\sim$ 

Н. Ө. Сумцовъ.

/50 /



Return this book on or before date due.

APR 24 1976



