

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

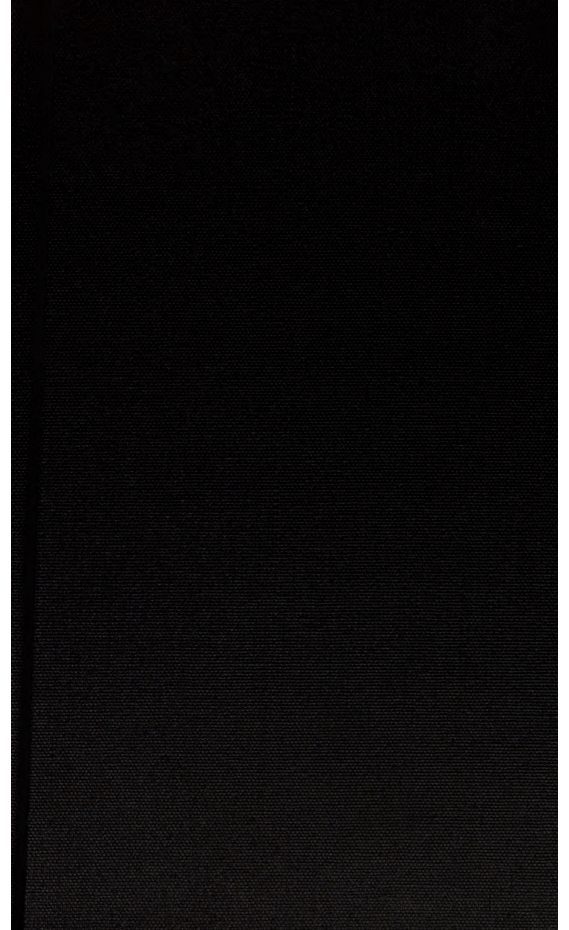
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



1997 1171

# ХЛЪБЪ

ВЪ

## ОБРЯДАХЪ и ПѢСНЯХЪ.

н. Ө. Сумцова.



харьковъ. Типографія М. Зильберберга, Рыбная, 25. 1885.

MW 4355

Печатать дозволено. Кіевъ, 10-го Декабря 1884 года.



### ПРЕДИСЛОВІЕ.

Да соберу нынь и следо. КОКО въ снопъхъ по слъду жнущихъ.

Книга Русь II. 7.

Предлагаемое вниманію читателя изследованіе объ обрядовомъ употребленіи хліба представляеть продолженіе прежнихъ моихъ трудовъ по исторіи русскаго быта и міросозерцанія, именно: статьи "О славянскихъ народныхъ воззрѣніяхъ на новорожденнаго ребенка", напечатанной въ Журналъ Минист. Нар. Просвъщенія" 1880 г. Ч. ССХІІ, нагистерской диссертаціи "О свадебныхъ обрядахъ, преинущественно русскихъ" 1881 г., статьи о вечерницахъ въ "Миръ" 1881 г. (ноябрь) и небольшой статьи "Къ исторіи малорусскихъ свадебныхъ обычаевъ" въ Кіевской Старинъ 1883 г. (ноябрь). Обрядоваго употребленія хліба я коснулся въ диссертаціи о свадебных обрядахъ, насколько употребление это связано съ свадебнымъ ритуаломъ. Обрядовый хлёбъ, какъ явленіе весьма сложное и разностороннее, пріурочиваемое ко многимъ событіямъ въ жизни народа, выражающее религіозно-миническія и юридическія воззрінія народныя, заслуживаетъ спеціальнаго изследованія. Цель моя—разсмотръть обрядовое употребление клъба въ разныхъ его проявленіяхъ и приложеніяхъ, указать главныя связанныя съ нимъ пъсни и опредълить его религіозно-миническое и бытовое юридическое значенія. Насколько цель эта достигнута -- не мит судить. Могу только заметить, что я не считаю своего изследованія объ обрядовомъ употребленіи хлеба трудомъ вполнъ законченнымъ и обработаннымъ. Матеріала-поре. Объ обрядовомъ хлібой можно много говорить, и все-таки останется что-либо невысказанное или недосказанное. Таково ужъ свойство жизненныхъ народныхъ явленій.

H. C.

### ГЛАВА І.

Хлёбные обряды и пёсни. — Ихъ взаимное отношеніе. — Методъ изученія. — Начало земледёлія. — Его историко-культурное значеніе. — Земледёліе у древнихъ народовъ Востока. — Аріи. — Земледёліе у греко-италійцевъ, германцевъ и смавянъ. — Древнія документальныя свидётельства о земледёліи въ Россіи. — Хлёбныя растенія въ древней Россіи. — Рожь и пшеница. — Греча.

Изследователь народнаго поэтическаго творчества охотно останавливается на пъсняхъ, посвященныхъ хльбу, и на соотвътственныхъ имъ обрядахъ, какъ на одномъ изъ самыхъ художественныхъ проявленій народнаго творческаго духа. Въ обрядовыхъ хлебныхъ пъсняхъ и группирующихся вокругъ нихъ причитаніяхъ, поговоркахъ, сказаніяхъ, преданіяхъ и разныхъ словесных формулах или технически-творческих слововыраженіяхъ много замічательнаго въ эстетическомъ, культурномъ и историко-литературномъ отношеніяхъ; замъчательна и внъшняя ихъ форма, своеобразная, характерная, часто весьма изящная и возвышенная, и внутреннее ихъ содержаніе, отъ котораго въ большинствъ памятниковъ въстъ духомъ старины незапамятной. Разнообразныя проявленія обрядоваго употребленія хліба и народно-поэтического его опредъления тъмъ болъе заслуживають вниманія, что обусловливаются различными сторонами религіозно-нравственнаго міросозерцанія и быта народа. Большой историко-культурный интересъ представляетъ ръшение вопросовъ, въ чемъ состоитъ внутренній смысль того или другаго обрядоваго употребленія хліба, той или другой посвященной хліббу пъсни или темнаго о немъ разсказа, какая существуетъ связь между хлебными обрядами, какъ и въ чемъ отклонилась хлебная песня отъ породившаго ее обряда, въ какомъ отношении обрядовое употребление хльба стоить къ обрядовому употребленію каши, квашни и другимъ близкимъ или сроднымъ обрядамъ. Безъ удовлетворительнаго ръшенія подобнаго рода вопросовъ нельзя понять известнаго обрядоваго целаго, напримерь свадьбы, какъ совокупности несколькихъ песенныхъ и обрядовыхъ актовъ, нельзя понять древняго народнаго міросозерцанія, ни современнаго народнаго міросозерцанія, насколько его загромоздили обрывки и обломки старо-давнихъ возэрвній на природу и человъка. Какъ бы странны и даже безсмысленны не были нъкоторые обряды и пъсни въ настоящее время, изследователь народнаго быта долженъ отыскать имъ объясненіе и указать ихъ місто въ народной жизни, такъ какъ странное и безсмысленное въ пъсняхъ и обрядахъ несомненно представляется результатомъ историческаго развитія народной жизни, народнаго самосознанія и міросозерцанія, и то, что странно, безсмысленно теперь, имъло свое raison d'etre, было вполнъ осмысленнымъ и цълесообразнымъ явлениемъ въ старину, -- сто, триста, тысячу лёть или нёсколько тысячелътій назадъ.

Правильное пониманіе обрядоваго употребленія хлѣба и его народно-пѣсеннаго значенія зависить отъ яснаго и систематическаго распредѣленія относящагося сюда громаднаго и сырого матеріала. Такому распредѣленію хлѣбныхъ обрядовъ и пѣсенъ должно бы помочь составленіе предварительнаго плана изложенія. Чрезвычайно трудно, однако, установить опредѣленныя рамки и заранѣе принять цѣльную систему изложенія для такого рода культурно-бытовыхъ фактовъ, какъ пѣсни и обряды, фактовъ, крайне разнообразныхъ и мелкихъ. При полномъ уваженіи къ исторической истинѣ, при страстномъ желаніи отыскать ее въ хаосѣ

хлъбныхъ пъсенъ и обрядовъ, все-таки легко запутаться въ безчисленныхъ мифическихъ, этнографическихъ, историко-литературныхъ и юридическихъ фактахъ, подлежащихъ изслъдованію, кое-что существенное проглядъть, кое-что не въ мъру выдвинуть.

Нечего, разумѣется, говорить о томъ, что хронологической системы распредѣленія тутъ не можеть быть. Въ приложеніи къ памятникамъ народнаго поэтическаго и обрядоваго тверчества слово хронологія почти такъ же безсодержательно и неумѣстно, какъ въ приложеніи къ каменнымъ орудіямъ палеолитическаго и неолитическаго періодовъ исторіи человѣчества. Изслѣдователь народнаго быта можетъ только, не грѣша противъ здраваго смысла, сказать, что такіе-то обряды и иѣсни болѣе древни, такіе менѣе, другіе возникли при нашихъ ближайшихъ предкахъ, быть можетъ, въ первое предшествовавшее намъ поколѣніе. Историко-культурное, бытовое или литературное значеніе послѣднихъ нонятно, вовсе не уменьшается отъ столь неопредѣленнаго хронологическаго опредѣленія.

Нужно также отказаться отъ этнографическаго способа распредъленія хлібных обрядов по отдільным в народамъ. Такое распредвление, не опирающееся на сравнительный методъ, не можетъ привести къ върнымъ и важнымъ выводамъ, и даже въ своей этнографически ограниченной области не можетъ быть вполнъ выполнено, вследствие трудности собрать и перечитать громадное количество относящихся сюда пособій и источниковъ, не говоримъ уже о бытъ классическихъ народовъ, имъющемъ въ одной Германіи громадную ученую литературу, но и быть славянь, также въ настоящее время изложенномъ въ огромномъ числъ разнаго рода этнографическихъ сборниковъ, путешествій, культурноисторическихъ статей и т. п. Главное дёло состоитъ въ томъ, что хлебные обряды у многихъ народовъ, особенно у народовъ арійскаго корня, весьма сходны,

и при этнографическомъ ихъ распредвлени были бы неизбъжны повторенія, такъ что безцвътное и неважное по своей всеобщности и распространенности незамътно черезъ повтореніе выдвинулось бы на первый планъ изслъдованія, а ръдкіе и характерные въ историко-культурномъ отношеніи факты по своей одиночности были бы затеряны или не были бы достаточно освъщены.

При изученіи півсень и обрядовь приходится держаться различных методовь изслідованія, согласно съ различіємь историческаго развитія півсень и обрядовь, по внутреннему ихъ существу и характернымь ихъ природнымъ свойствамъ.

Нъкогда обрядъ и пъсня стояли въ родственныхъ отношеніяхъ другъ къ другу; между ними существовала связь, которая въ настоящее время въ громадномъ большинствъ случаевъ потеряна. Обрядъ обнаружиль большую упругость и стойкость; въ борьбъ съ всеуничтожающимъ и всеизмѣняющимъ потокомъ времени онъ сохранилъ кое-что отъ старины незапамятной, стоящей внъ предъловъ писанной исторіи; въ обрядахъ въ неясныхъ, трудно уловимыхъ чертахъ сохранились слёды эпохи арійской жизни, когда главныя отрасли индо-европейскаго племени въ своемъ міросозерцаніи и основныхъ формахъ быта представляли нѣчто единое и цълое въ культурномъ отношении. Летучая пъсня не устояла; она на длинномъ пути историческаго развитія европейскихъ народовъ растеряла много древнихъ чертъ и особенностей; она отдълилась отъ обряда и за весьма немногими исключеніями приняла новую форму и новое содержание. Неутомимо созидающия народныя мысль и фантазія не дали ей застыть или окочен ть въ разъ вылитой въ старинное время формъ, но постоянно толкали ее и выводили на торную дорогу текущей жизни, варіировали и окрашивали ее всвии возможными красками, однимъ словомъ, крѣпко завладѣли пъсней, какъ удобнымъ, всегда имъющимся подъ руками орудіемъ для выраженія господствующихъ настроеній минуты.

Если при научномъ изложеніи истерико-культурнаго матеріала взять основою и центромъ обрядъ, какъ скелетъ прошлаго духовнаго творчества, какъ загадочный, нуждающійся въ разъясненіи символъ, то придется стать на точку зрѣнія преимущественно археологическую, другими словами—разсматривать обряды, какъ ископаемыя достопримѣчательности. Археологическая точка зрѣнія на обряды не исключаетъ миеологическа-го ихъ объясненія. Обрядъ, разсматриваемый въ качествѣ архаическаго проявленія народной жизни, прежде всего подлежитъ именно объясненію миеологическому, если представляются къ тому достаточныя внутри его лежащія данныя, и затѣмъ объясненію истори-ко-бытовому, въ тѣсномъ, матеріальномъ смыслѣ слова "бытъ".

Иначе стоить дёло съ пёснями. Здёсь главная точка зрёнія, отъ которой отправляется изслёдователь, не минологическая, а этнографическая, и отчасти историко-литературная. Число минологическихъ хлёбныхъ пёсенъ незначительно. Преобладають среди хлёбныхъ пёсенъ бытовыя въ тёсномъ смыслё этого слова; какъ то: жатвенныя, поздравительныя, просительныя. Группируя хлёбныя пёсни по тёмъ бытовымъ чертамъ, которыя въ нихъ заключаются, съ цёлью опредёлить понятія народа о жизни семейной и общественной, необходимо придерживаться опредёленныхъ, тёсныхъ этнографическихъ рамокъ; лучше всего ограничиться предёлами роднаго для изслёдователя края, такъ какъ въ такомъ только случаё выводы будутъ отличаться истинностью и правдивостью.

Изученіе обрадоваго употребленія хлівба не заводить изслідователя въ глубь пещеръ троглодитовь, не заставляеть его опускаться въ низкіе въ духовномь отношеніи слои человічества. Изученіе это обходить лісныхъ дикарей, охотниковъ, питающихся дичью и рыбой, и оставляетъ въ стороні кочевниковъ-номадовъ, питающихся молокомъ и мясомъ животныхъ. Оно прямо вводить изслідователя въ тоть сравнительно высокій періодъ человіческой культуры, когда

Церера сдружила враждебных людей, Жестовіе нравы смягчила И въ домъ постоянный межъ нивъ и полей Шатерь подвижной обратила.

Введеніе хлѣбопашества вызвало весьма важныя измѣненія въ религіозно-нравственной и бытовой жизни человѣческаго рода. Формы жизни сдѣлались болѣе разнообразными и сложными и сравнительно съ прежними формами жизни болѣе высокими въ нравственномъ смыслѣ.

Въ религіозномъ міросозерцаніи народа одни божества съ появленіемъ земледёлія выдвинулись впередъ. другіе померкли. На первое м'всто выдвигается обоготвореніе неба и земли, какъ высшей супружеской пары, съ прямымъ предпочтеніемъ земли, какъ матери кормилицы. Быть можеть, подъ вліяніемь этого предпочтенія земли среди ніжоторых в народов вырабатывается большое уважение къ женщинъ, такъ что женщина поставляется главой семьи; дёти получають имя по материнству; появляются амазонки, паляницы удалыя; возникаетъ вообще такой строй семейной и общественной жизни, о которомъ нынъ напоминаютъ темныя преданія о побъдъ дъвицъ надъмужчинами, въ родъ чешскаго преданія о возникновеніи Девина-града. Мало по малу возникаетъ цёлый рядъ новыхъ божественныхъ существъ и миническихъ образовъ, которые связываются съ разными актами сложнаго земледъльческаго быта, посъвомъ и жатвой, и съ разными событіями въ жизни земледъльця, рожденіемъ ребенка, свадьбой, похоронами. Со вступленіемъ человъка "въ союзъ съ древней матерью землею", съ появленіемъ хліба, какъ

пропитанія, по крайней мірів, высшаго слоя населенія, возникла світлая мысль, что богамъ противна кровь жертвенныхъ животныхъ, и хлібъ ділается главнымъ предметомъ жертвоприношеній.

Чистымъ чистое угодно; Даръ достойнъйшій небесъ— Нявы колосъ первородный, Сокъ оливы, плодъ древесъ 1).

Съ возникновеніемъ земледѣлія появились новые промыслы и ремесла. Слова, выражающія трудъ земледѣльца (работа, arbeit) и главное его вспомогательное средство—орало, переходятъ въ обозначеніе труда вообще и въ обозначеніе орудія или инструмента ручныхъ ремеслъ въ частности. Съ опредѣленіемъ границъ земельныхъ владѣній опредѣлилось и окрѣпло понятіе о собственности, личной и общинной. Съ возникновеніемъ осѣдлаго, земледѣльческаго быта развилось понятіе о родинѣ, любовь къ родному краю и всѣ вытекающія отсюда культурныя и нравственныя послѣдствія, какъ то: необходимость самозащиты, самообразованія и т. п.

Начало земледълія кроется въ таинственной глубинъ въковъ. Фактическая исторія ничего о немъ не знаетъ. О его древности можно судить лишь приблизительно, напримъръ, потому, что происхожденіе зерновыхъ хлъбовъ утрачено для преданія и сдълалось предметомъ сказокъ. Народныя сказанія освъщаютъ своими радужными, волшебными лучами перваго пахаря и первый плугъ. Всъмъ народамъ свойственна мысль, что въ древности все было таинственно и чудно; почти все было свято. Особенно свътлымъ, прямо святымъ представляется столь благое для человъчества дъло, какъ возникновеніе хлъбопашества. По сказаніямъ китайцевъ, грековъ, германцевъ и славянъ, первымъ пахаремъ былъ Богъ; Богъ научилъ людей хлъбопашеству и сковалъ

<sup>1)</sup> Шиллеръ. Элевзинск. праздникъ, въ перев. Жуковскаго.

для нихъ первый плугъ, и плугъ этотъ былъ золотой. Такъ, у грековъ Деметра научила Триптолема земледълію; по персидскимъ сказаніямъ Ормуздъ научилъ Джемшида 1). Какъ бы то ни было, развитіе ишеницы, ржи, ячменя путемъ воздёлыванія изъ формъ растеній дикорастущихъ въ зерновые хлъба произошло до наступленія раннихъ періодовъ исторіи. "Насколько древне, говорить Тэйлорь, должно быть первое воздёлываніе почвы, показывають древніе Египеть и Вавидонія съ ихъ правительствомъ и войскомъ, храмами и дворцами, ибо только при помощи занятія земледфліемъ въ теченіе длиннаго ряда въковъ могло оказаться возможнымъ размножение столь скученнаго населения до того, что послъднее образовало цивилизованную націю 2. Древніе египетскіе памятники изобидують свидетельствами о высокомъ развитіи земледівлін въ долинів Нила, за нъсколько тысячельтій до Рождества Христова. Въ папирусахъ сохранились пзвъстія о трудовой жизни древняго египетскаго земледъльца. Ствиная живопись представляетъ различныя формы плуга, небольшой ручной плугъ, который волочить по землъ самъ пахарь и тяжеловъсный плугъ, влекомый двумя бывами, съ погонщикомъ назади. Въ гробницахъ найдены образцы разныхъ хлёбныхъ злаковъ 8). Халдейская литература, между прочимъ, представляетъ "Руководство для землельльцевъ". Здысь, среди практическихъ хозяйственныхъ наставленій пом'ящено нісколько короткихъ півсенъ, при помощи которыхъ аккадскіе пахари коротали время за полевыми работами; напримъръ: "Между тъмъ какъ подвигаются твои волы, ты улегся во ржи" или "Припрягайся-ка, телка, къ коровъ; ручки у плу-

<sup>1)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgeschichte. I 18; Klemm. Allgem. Kuturgesch. VIII. 115.

<sup>2)</sup> Тэйлоръ, Антропологія. 213.

<sup>&</sup>quot;) Klemm, Allhem. Culturgesch. V 298, Ванъ-деръ-Бергъ Египетъ. 12.

га крыпки; глубоко забираетъ сошникъ, а ты знай только приподнимай!" $^{1}$ ).

Начало земледѣлія въ Европѣ выходить за предѣлы документальной исторіи. Археологіей установлено, что человъвъ новокаменнаго періода зналъ уже хлъбопашество и воздёлываль хлёбныя растенія. Въ озерныхъ поселеніяхъ найдены были пшеница, ячмень и ленъ, какъ предметы, употребляемые въ пищу; льняныя воловна, вромѣ того, шли на выдѣлку тваней 2). Если хлібопашество было извістно европейскимъ народамъ до прихода въ Европу арійцевъ, какъ то: греко-италійцевъ, кельтовъ, германцевъ, литовцевъ и славянъ, то въ знакомствъ послъднихъ съ хлъбопашествомъ, въ эпоху ихъ переселенія въ Европу врядъ ли можно сомивваться. Такія слова, какъ arare, molere, встрвчающіяся у всёхъ европейскихъ народовь арійскаго корня, доказывають существование земледельческого европейскаго пра-народа. Следуя темъ многочисленнымъ, хотя не всегда вфрнымъ филологическимъ указаніямъ и розысканіямъ, которыя сдёланы Пикте въ извёстномъ его сочинении "Les origines indoevropeennes", можно прійти къ тому заключенію, что древніе аріи, предви нынъшнихъ европейцевъ, на своемъ азіатскомъ мъстожительствъ у верховьевъ Аму-Дарьи, были народомъ преимущественно пастущескимъ. Отъ туранскихъ номадовъ арійцы отличались тімь, что иміли болье или менъе постоянное мъстожительство. Они владъли рогатымъ скотомъ, лошадьми, овцами, козами, свиньями, не говоря уже о домашней птицъ и о другъ домасобакъ. Рогатый скотъ составляль главное ихъ богатство. Стада коровъ имъли роскошныя мъста для настьбы по травянистымъ склонамъ горъ и въ плодоносныхъ равнинахъ. Вся страна делилась на пастбища,

Digitized by Google

25

<sup>1)</sup> Сэйсъ, Ассиро-Вавилонская литература. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Поповъ, Изъ первобытной жизни человъка, въ журн. "Природа и Люди", 1879 г., XII. 47.

составлявшія собственность отдёльныхъ общинъ. На каждомъ настбищв было опредвленное мъсто, гдъ собирались животныя и пастухи, гдф доили коровь и изготовляли различные молочные продукты. Здёсь находилось жилище пастушескаго семейства. Пастушеская жизнь могла держаться лишь при малочисленности и разбросанности населенія; пастухи для прокормленія многочисленных стадъ животных нуждались въ обширныхъ травяныхъ пространствахъ. Съ увеличеніемъ населенія вознивла необходимость обратиться въ обработкъ почвы, къ земледълію, Арін послъдовательно перешли отъ быта паступескаго въ бытъ земледъльческій причемъ однъ ихъ отрасли перешли къ земледълію ранье, другія позднье. Аріи знали хльбныя растенія, преимущественно употребляли ячмень; знали и бобовыя растенія. Одновременно съ изобретеніемъ плуга вошло въ употребление ярмо, повозка и обработка зеренъ посредствомъ ручной мельницы 1).

Съ переселеніемъ арійскихъ народовъ въ Европу жлѣбопашество стало въ зависимость отъ мѣстныхъ природныхъ и климатическихъ условій. Лучшей почвой для его развитія естественно прежде всего явились благодатныя страны южной Европы, Греція и Италія, страны,—

..... Гдв небо блещеть
Неизъяснимой синевой,
Гдв море теплою волной
Вокругъ развалинъ тихо плещеть,
Гдв ввиный лавръ и кипарисъ
По волв гордо разрослись 2).

٠,

Въ древнъйшихъ греческихъ памятникахъ упоминается хлъбопашество, равно какъ все относящееся къ нему, жатва, плугъ и т. п. Въ Иліадъ въ числъ сель-

<sup>1)</sup> Pictet, Les orig. indoevrop. I-II.

А. Пушкинъ, въ стихотв. "Кто знаетъ край".

скихъ картинъ, изображенныхъ Гефестомъ на щитъ ахиллесовомъ, находилось вспаханное черное поле съ пахарями, жатва, виноградникъ, виноградный сборъ, стадо быковъ и стадо овецъ. Въ Одиссеъ Калипсо, свътлокудрявая нимфа острова Огигіи, надълила уъзжавшаго Одиссея хлъбомъ и одеждой:

Сълъ я на кръпкосколоченный плотъ и она, надълевши Хлъбомъ меня и душистымъ виномъ и нетлънной одеждой, Слъдомъ послала за мной благовъющій вътеръ попутный 1).

У грековъ, какъ у всъхъ южныхъ народовъ древняго времени, преобладающими родами хлѣбовъ были пшеница и ячмень. Рожь, которая едва касается съверной границы объихъ классическихъ странъ, считалась зерномъ гадкимъ, невкуснымъ и неудобоваримымъ. Другое съверное хлъбное зерно-овесъ у древнихъ считался плевеломъ. "Старайся полоть свой посъвъ и вырвать овесъ", говоритъ Виргилій въ Георгикахъ 2). Въ древней Грепіи земля разсматривалась, какъ лучшій и наиболье продуктивный родъ богатства. Поземельные собственники пользовались исключительными гражданскими правами и привиллегіями <sup>3</sup>). Какъ высоко греки цънили земледъліе, видно изъ похвальныхъ словъ о немъ Соврата, приведенныхъ Ксенофонтомъ. По словамъ великаго философа, земледъліе не только даетъ средства для жизни, но и укрвиляеть тело, служить украшеніемъ алтарей, своимъ развитіемъ вызываеть и совершенствуетъ ремесла, возбуждаетъ въ людяхъ любовь въ родинѣ и готовность ее защищать 4).

Римляне плугомъ владёли такъ же хорошо, какъ мечомъ. Установителемъ земледёльческой культуры, точне сказать, первымъ организаторомъ земледёльческаго строя общественной жизни считался Нума. Рели-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Одиссея, въ перев. Жуковскаго, VII. 264-266.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Генъ, Культури. растенія и домашнія животныя. 326—327.

<sup>3)</sup> Магафи, Древне-греческая жизнь. 47.

<sup>4)</sup> Klemm, Algem. Kulturgesch. VIII. 115-117.

гіозное освященіе земледёлія обнаружилось въ культё Флоры, Сейи, Сегесты, въ свадебномъ confarreatio. Понятія хорошій земледілець, храбрый воинь и честный, достойный уваженія человінь сливались нераздільно, и первое понятіе предполагало и обусловливало два остальныя. Многіе знатные римскіе роды получили фамильныя прозванія отъ различныхъ предметовъ землеядёлі и свотоводства; напримёръ: Порціусъ, Овиніусъ, Каприціусь, Эквиціусь, Таврусь, Витулусь, Бубулькусь, Пизо, Фабіусъ, Лентулусъ, Цицеро, Верресъ, Аперъ. Покража сноповъ съ поля по закону 12-ти таблицъ наказывалась смертью 1). Діонисій Галикарнасскій превозносить Италію за то, что она хлібородна. При завоеваніи Италіи. римляне, говорить Аппіань, отдавали впустъ лежащія земли всякому, у кого охота была обрабатывать ихъ, выговаривая себъ ежегодную только подать, десятину съ засъянной и пятину съ засаженной земли. Въ первое время своей исторической жизни римляне занимались однимъ хлъбопашествомъ, а виноградная культура не была еще введена. Въ позднъйшія времена римской республики Италія въ такой степени стала винодъльной страной, что прежнее отношеніе виноділія къ хлібопашеству измінилось на обратное, и хлібов сдівлался предметом в воза, а вино-вывоза съ полуострова. Сначала итальянское вино употреблялось одними только богатыми; бъдняки оставались при національномъ напиткъ изъ перебродившаго хлѣба <sup>2</sup>).

Въ суровыхъ, лѣсистыхъ странахъ средней и сѣверной Европы земледѣліе возникло сравнительно съ европейскимъ югомъ позднѣе, почти на глазахъ исторіи, и въ разныхъ мѣстахъ въ различное время, въ Галіи, напримѣръ, ранѣе, чѣмъ въ Германіи. Римскій писа-

<sup>1)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgesch. I. 359.

<sup>2)</sup> Генъ, Культ. растенія. 15, 23, 25 и 26.

тель второго въка до Рождества Христова, Теренцій Варронъ въ сочиненіи "De re rustica" говорить о существованіи земледівлія во внутренней Галіи и объ удобреніи земли. Въ древней Германіи сельское хозяйство находилось въ младенчествъ. Почва, обработка которой предоставлена была женщинамъ, старикамъ и рабамъ, рождала хлъбъ только для необходимаго потребленія, и главное народное богатство состояло въ стадахъ 1). Нъмецкій ученый Генъ утверждаегь, что славяне "какъ всегда, позади и послъ германцевъ обратились въ высшимъ формамъ земледълія". Уже самая категоричность сужденія, притомъ основаннаго на шаткихъ филологическихъ сближеніяхъ, подрываетъ довъріе къ его истинности. Слабое развитіе земледъльческой культуры въ древней Германіи скоръе побуждаетъ предположить превосходство славянскаго земдеделія и объяснить сходныя въ славянскихъ и германскихъ языкахъ слова, касающіяся земледёлія, вліяніемъ славянства. Генъ допускаетъ переходъ земледёльческихъ славянскихъ словъ въ германскіе языки, придавая, однако, этому переходу странную историческую обстановку. "Нѣмецкій земледѣльческій языкъ, говорить Гень, заимствоваль многія славянскія выраженія въ юныя времена, когда славянскія племена проникли въ сердце нынъшней Германіи и должны были въ качествъ крестьянъ работать на своихъ нъмецкихъ господъ" 2). Историческая наука отвергаетъ необходимость соединенія рабства и культурной отсталости вообще, въ виду того, что въ рабскомъ положении неоднократно оказывались народы, далеко превосходившіе своихъ господъ въ культурномъ отношения. Строгая историческая наука въ особенности не можетъ допустить подведенія древнихъ славянъ подъ типъ народовъ рабскихъ и

<sup>1)</sup> Шерръ, Исторія цивилизаціи Германіи. 24.

<sup>2)</sup> Генъ, Культ. растенія. 330.

варварскихъ, по недостаточности историческихъ свидътельствъ о первобытномъ состояніи славянской и германской культуръ.

Въ странахъ сѣверныхъ хлѣбопашество развивалось, смотря по климатическимъ условіямъ и по степени близости къ культурнымъ странамъ западной и южной Европы. Такъ, въ Англіи земледѣліе было развито въ первомъ въкъ до Рожд. Хр. Цезарь и Діодоръ Сицилійскій говорять, что бритты свяли жито, изъ котораго приготовляли хлъбъ и варили напитки. Во время римскаго господства въ Британіи, страна эта сділалась житницей съверныхъ провинцій имперіи. При Юліан' восемьсоть судовь занято было хлібною торговлею между англійскими берегами и римскими колоніями на Рейн'я 1). Если климатическія условін Германіи и Британіи были такъ неблагопріятны, что сперва только съялись яровые хлъба, и разведение озимыхъ явилось только съ теченіемъ времени, какъ плодъ усовершенствованнаго земледелія, причемъ изъ хлебныхъ злаковъ преобладали рожь и ячмень, то тъмъ болъе природа и климатъ не благопріятствовали финнамъ, занимавшимъ восточную, преимущественно съверо-восточную Европу. Древнимъ финнамъ, бъдному народу, загнанному въ страну морозовъ и короткаго лъта, не свойственно было даже воздёлываніе ржи, требующей продолжительного труда, ни овса, зръющого медленно и потому подвергающагося морозамъ. Финскія названія пшеницы, ржи, овса, гороха, бобовъ, картофеля, моркови, лука и огурцовъ берутъ свое начало въ языкахъ сосъднихъ народовъ, славянъ, германцевъ или литовцевъ. Коренными финскими словами называются только ячмень и ръпа. Что касается ръпы, то воздълывание ен на съверъ, быть можетъ, древнъе хлъбопашества. Извъстно, что она особенно хорошо родится на золъ

<sup>1)</sup> Спенсеръ, Описат. соціологія. Англія. 306.

выжженнаго лѣса. Въ олонецкой губерніи до сихъ поръ существуеть обычай, когда расчистять новую подсѣку, сѣять на ней прежде всего рѣпу, которая при этомъ достигаетъ большой величины; такія подсѣки имѣютъ спеціальное названіе рѣпищъ 1).

Славяне ознакомились съ земледѣліемъ очень рано, быть можетъ, на азіатской своей прародинѣ, и затѣмъ до раздѣленія своего развили его на тучныхъ дунайскихъ равнинахъ и по плодороднымъ склонамъ карпатскихъ горъ. Уже при Геродотѣ славяне были земледѣльцами. Славянинъ сильно пристрастился къ кормилицѣ-землѣ; въ честь ея и въ честь порождаемаго ею хлѣба онъ сложилъ превосходные религіозные гимны и пѣсни; русскіе славяне прославили также и пахаря въ грандіозномъ поэтическомъ образѣ Микулы Селяниновича. Начало земледѣлія у славянъ восходитъ во времена до-историческія, и опредѣлить его по существующимъ народнымъ сказаніямъ и свидѣтельствамъ языка не представляется возможности.

Происхожденіе хлібныхъ растеній и земледівльческихъ орудій украшено минами и легендами. Такъ, во многихъ містностяхъ Малороссіи говорять, что жито, овесь, ячмень, гречиха, печь, плугъ, діжа, коса, грабли первоначально созданы Богомъ человівку на пользу. Въ нівкоторыхъ містностяхъ Малороссіи существуетъ повібрье, что ячмень и горохъ произошли отъ слезъ Адама, когда онъ, по изгнаніи изъ рая, обрабатываль землю и плакаль. Въ Литинскомъ уіздів подольск. губ. встрівчается интересное въ историко-культурномъ отношеніи повібрье, что по сотвореніи міра не было ни пшеницы, ни ржи, что пшеница вышла изъ куколя, а рожь изъ "стоколоса". Что такое "стоколось", видно изъ слібдующаго народнаго разсказа, записаннаго въ разныхъ містахъ Малороссіи: "Когда-то Богъ ходиль по землів

<sup>1)</sup> Журн. Мин. Нар. Просв. 1877. CXCI. 280.

съ св. апостолами Петромъ и Павломъ; тогда былъ на землъ золотой въкъ; хлъба и всего тогда было очень много; на нъкоторыхъ злакахъ было по сту колосьевъ; колосья спускались до самой земли. Уменьшиль же Богъ колосья по такой причинъ: однажды Спаситель съ апостолами Петромъ и Павломъ зашелъ къ одной женщинъ въ видъ нищаго и сталъ просить милостыню. Женщина же эта сказала: "Вотъ тамъ, за окномъ, лежить кусочекь хліба, возьмите и идите себів. Они подняли тотъ хлебъ и увидели, что темъ хлебомъ женщина отерла дитя. Сожалья, что хльбъ, даръ Божій, такъ неуважаемъ, Богъ решиль лишить этого дара людей; съ этою цёлью онъ пришелъ къ растущей на полъ пшеницъ и началъ отирать ее снизу до верху, въ намфреніи отереть всю; въ то время собаки начали выть, и Богъ оставилъ немного для нихъ 1). Отсюда народное выраженіе: "Мы собачу долю имо, а колысь колосъ шовъ ажъ до земли" 2). Въ бълорусскихъ пъсняхъ и малорусскихъ колядкахъ говорится, между прочимъ, что Спаситель, ап. Петръ или прор. Илья ходить по полямь съ "житяной пужкой; де пужкой махне, тамъ жито росте" 3). Имя Господа или Ильи есть позднъйшая замъна имени бога плодородія, быть можетъ, Ярила, на что есть указаніе въ одной бълорусской пъснъ. Во время большого хоровода въ честь Ярилы девушки поють длинную песню, въ которой Ярило является подателемъ земныхъ урожаевъ

А гдзф іонъ нагою, Тамъ жито капою, А гдзф іонъ ни зырне, Тамъ колосъ зацвице <sup>4</sup>)

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. экспед. І. 84, 106, 156; Драгомановъ, Малорос. преданія. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Номисъ, Приказки. 198.

<sup>\*)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. П. 321; О. Милеръ, Опыть ист. рус. слов. І. 37.

<sup>4)</sup> Записки географ. общ. по отд. этн. 1869. П. 84.

Въ силу того обстоятельства, что слова, касающіяся земледелія, сходны во всёхъ славянскихъ языкахъ, нужно признать не подлежащимъ сомнению существованіе земледілія у пра-славянскаго народа. Воть главныя лингвистическія данныя о земледівльческих славянскихъ словахъ: 1) Ратай-слово праславянское: въ церков.-слав. ратай; въ рус. ратай, оратай; въ болг. орачъ; въ ст. серб. ратай, въ н. серб. ратаі, ратар. орачь; въ хорв. rataj; въ хорут, ratar, rataj, oratar. orac; въ чеш. rataj, orac, orak; въ в. луж. ratar; въ польск. ratar, oracz. Всв эти слова означають пахаря, хльбопашца. 2) Оранье - слово праславянское: въ ц.слав. ораніе, оратва, оратьба; въ рус. оранье, орьба; въ болг. оране; въ серб. и хорв. оране; въ хорут. огја; въ чеш. orani; въ польск. oranje; въ в.-луж. woranje. Всв слова означають одно и то же, -- взрывание земли илугомъ для посвва. 3) Рало-слово праславянское, находится во всъхъ славянскихъ языкахъ, причемъ звучить какъ рало, орало или radlo и означаеть одно и то же, именно-плугъ. 4) Плугъ-слово праславянское, встречается нынё во всёхъ славянскихъ языкахъ, какъ обозначение пахатнаго орудія. Въ нѣмец. языкѣ Pflug. Плугъ съ жельзнымъ сошникомъ, а въ дальнъйшемъ развитіи и съ колесами могъ быть употребляемъ лишь въ странъ съ глубокой черноземной почвой, свободной отъ корней и каменьевъ. Трудно, однако, на основаніи филологических данных дёлать заключенія о внутреннемъ состояніи жизни древнихъ народовъ Такъ, при разсмотрѣніи слова плугъ можетъ возникнуть мысль, что при возникновеніи этого слова славяне жили въ малолесистой местности, почва которой была освобождена отъ корней и камней; такому предположенію препятствуеть, однако, то соображеніе, что древній плугъ могъ быть очень небольшимъ, въ родъ сохи, примънительно къ почвъ, и съ теченіемъ времени вившній видъ его могъ изміниться. 5) Лемешъ-

слово праславянское; во всёхъ славянскихъ языкахъ оно нынъ находится и даже звучить совершенно одинаково; измѣняется только удареніе; 6) Роля—слово праславянское: въ церков.-славянск. ралиіа; русск. роля, ролья; словац., лужиц., полаб., польское rola; серб. и хорут. ral. Къ праславянскимъ словамъ принадлежать также: 7) лька вь значени полосы мъры земли, 8) гряда въ значении полосы земли. взрытой для посвва, 9) загонъ или гонъ въ ченік опреділеннаго участка пахатной земли, 10) борозда въ значеніи тропинки или полосы между грядъ, 11) съяніе, 12) ярина, 13) озимина, 14) борона, 15) мотыка, 16) жатва, 17) серпъ, 18) снопъ, 19) вилы, 20) стогъ, 21) молотьба, 22) цёнь, 23) солома, 24) сито, 25) ръшето, 26) млинъ, 27) жерновъ, 28) отруби, 29) мука и нък. друг. Къ праславянскимъ словамъ относятся также следующія: тесто, дрожди, квась, преснокъ, хлъбъ, пирогъ, калачъ, коровай, каша, толокно, кисель <sup>1</sup>).

Славянское пшено, пшеница Миклошичъ производитъ отъ ихати-сопtundere; въ такомъ случав оно означаетъ то зерно, которое употребляется въ пищу не по древнъйшему обычаю, непосредственно въ видв поджаревныхъ колосьевъ, но размельченное въ муку посредствомъ толченія или тренія <sup>2</sup>). Къ славяно-нѣмецкому культурному кругу принадлежитъ слово рожь, др.-верх.-нѣмец. госсо, англосакс. гиде, прусское гидіз, литовское гиддуз, чешск. геż. Происхожденіе слова темное. Бенфей думаетъ, что рожь есть красное зерно и перешло къ нѣмцамъ изъ славянской земли. Нѣкоторымъ подтвержденіемъ мнѣнія знаменитаго филолога служитъ мнѣніе ученаго ботаника Де-Кандоля, что родиной ржи была страна между Альпами и Чернымъ моремъ, об-

<sup>1)</sup> Будиловичъ, Первобытные славяне. И. 20-32; 50-56.

<sup>3)</sup> Генъ, Культ. растенія. 326.

ласть нынѣшней австрійской имперіи <sup>1</sup>), гдѣ славяне жили уже въ очень древнее время. Впрочемъ, мнѣнія о родинѣ ржи различны, и въ нѣкоторыхъ сочиненіяхъ родиной ржи выставляется средняя Азія <sup>3</sup>). Славиское вообще, малорусское въ особенности слово жито происходить отъ жити. Въ словѣ этомъ сосредоточивается много смысла и содержанія; имъ выражается главное благо народа, такъ что благо можно поставить синонимомъ жита, что и сдѣлано въ одномъ мѣстѣ евангелія отъ Луки: "И соберу ту вся жита моя и вся благая моя" (ХІІ, 18).

Можно думать, что такія слова, какъ поле, древнеславянское пыро, литовское kwetys, готское hwaiteisпервоначально принадлежали паступескому быту, а впоследстви получили значение земледельческих в словъ. Такъ, слово поле хотя и употребляется въ значени мъстности, покрытой клюбными растеніями, но въ двиствительности, по старинному своему значенію, оно содержить въ себв понятіе общирнаго открытаго пространства безъ лъсу. Въ сказкахъ и пъсняхъ поле широкое, чистое. Въ древнихъ граматахъ польскіе города-степные города. Дикое поле-степн херсонскія и екатеринославскія. Древне-славянское пыро въ значенім пшеницы, гороха, чечевицы, греческое пиросъ, литовское puraj (озимая пшеница), въроятно, происходять отъ одного подобно-звучнаго слова, означавшаго въ глубокой древности траву. Древивищее значение этихъ словъ сохранилось въ съверныхъ язывахъ, въ русскомъ словъ пирей, чешскомъ руг, англосакс. fyrs lolium, въ англійск. furz. Такимъ образомъ, "пыро" служило названіемъ для травы и впоследствіи было применено въ пшенице в.

<sup>1)</sup> Генъ, Культури. растенія. 328.

<sup>2)</sup> Wachsmuth, Allgem. Kulturgesch. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Генъ, Культурн. растенія. 326.

До нѣкоторой степени представляется вѣроятнымъ внутреннее родство готскаго hwaiteis—пшеница, литовскаго kwetys—пшеница, славянскаго квѣтъ, цвѣтъ, польскаго kwiat, малорусскаго квитка; быть можетъ, первыя два слова нѣкогда имѣли то же значеніе, что послѣднія, и только съ теченіемъ времени вышли изъ такого значенія и стали выражать собой важное въ жизни народа хлѣбное растеніе. Пшеница могла представляться лучшимъ цвѣткомъ—травой, какой природа даетъ человѣку. Малороссіяне нынѣ говорятъ, что "жито красуется", т. е. наливается въ полѣ и услаждаетъ взоръ человѣка, какъ лучшій цвѣтокъ.

Предълы земледъльческой культуры съ теченіемъ времени все болье и болье расширялись въ этнографическомъ и географическомъ отношеніяхъ. Народъ, ознакомившись съ благами, доставляемыми хлибопашествомъ, кръпко его держится и настойчиво его распространяеть. Нельзя, однако, не отмётить того явленія, что географическіе предёлы земледёльческой культуры отлъльнаго народа иногда съуживались, временно сокращались, по несчастнымъ историческимъ обстоятельствамъ. Въ этнографическихъ предвлахъ мал русскаго народа яснъе всего обнаружилось обусловленное историческими обстоятельствами колебание въ географическомъ распространеніи земледёлія. Южнорусскій земледълецъ то выдвигался къ Черному морю и къ Донцу, то отступаль далеко на съверо-западъ, бросаль не только харьковщину, но и полтавщину, и южную часть кіевщины. Лишь только свётлый Ормуздъ въ видё литовскихъ князей, польскихъ королей или московскихъ царей бралъ верхъ надъ мрачнымъ Ариманомъ, надъ ханами крымскими, бългородскими, надъ турецкимъ падишахомъ, и малорусскій земледълецъ выдвигался впередъ, въ глубь дикаго поля, какъ піонеръ европейской цивилизац.и.

Древитише русскіе письменные памятники, Літонись Нестора, житіе преп. Өеодосія и Русская Правда, заключають въ себъ много указаній на развитый земледъльческій быть. Въ древней льтописи о хльбопашествъ впервые упоминается нодъ 946 г. Послъ того какъ древляне убили Игоря, Ольга съ войскомъ подступила къ Искороствню, "Древляне затворишася въ градъ и боряхуся кръпко изъ града... И стоя Ольга лъто, не можаще взяти града и умыслі сице: посла ко граду глаголющи: что хочете досёдёти? а вси града ваши предашася мнѣ и ялися подань, и дѣлають нивы своя и земят своя, а вы хочете изъмерети гладомъ, не имучеся по дань" 1). Слова эти служать яснымъ свидътельствомъ, что въ половинъ Х въка, когда жила Ольга, или, что уже несомнѣнно, во второй половинѣ XI въка, когда жилъ лътописецъ, записавшій народное преданіе о походѣ Ольги на Искоростѣнь, земледѣліе было распространено даже во всей древлянской странъ, считавшейся на Руси сравнительно глухой и бѣлной.

Въ древнихъ памятникахъ разбросаны извъстія о земледъльческихъ орудіяхъ, о рабочемъ скотъ, о способахъ земледъльческаго хозяйства и о родахъ хлъбовъ. Въ южной Россіи, гдъ черноземный слой толстъ, былъ въ употребленіи плугъ. Плугъ и борона упоминаются въ Русской Правдъ. Въ съверной Россіи, въ новгородской и суздальской областяхъ, должно быть, употреблялась соха, съ XIV стол. часто встръчающаяся въ актахъ какъ главное орудіе съвернорусскаго земледъльца. Въ первоначальной лътописи подъ 1103 г. говорится о лошади, какъ рабочемъ скотъ въ приднъпровскомъ краъ, гдъ впослъдстіи для земледълія всегда употреблялись волы. "Дивно мы, дружино, говорилъ Владиміръ Мономахъ дружинникамъ в. кн. Святослава,



<sup>1)</sup> Летопись по Лавр. сп. Изд. 1872. 57.

оже лошадий жалуете (дружина Святослава не хотъла оставить смердовъ безъ лошадей въ рабочую пору), ею же кто ореть, а сего чему не промыслите, оже то начнеть орати смердъ, и прівхавъ половчинъ ударить и стрилою а лошадь его поиметь, а въ село его вхавъ иметь жену его и дъти его, и все его имънье? то лошади жаль, а самого не жаль ли". Для воздёлыванія земли употребляли и воловъ; въ древнемъ языкъ сохранилось названіе— "рало волово" 1). Въ лѣтописномъ преданіи объ Обрахъ "аще повхати будяще Обърину не дадяще въпрячи коня ни вола, но веляще въпречи 3-ли, 4-ли, 5-ли женъ в телъту и повести Обръна".... 2). Выходить т. о., что въ Кіевщинь вздили на коняхъ и ( волахъ, какъ нынъ ъздять въ М. Россіи. Хльбъ складывали въ копны, хранили его въ гумнв и молотили цвпами, на что имбется сравнительно позднее указаніе въ устав-. ной грамать митроп. Кипріана 1391 г. Обмолоченный хльоъ хранили въ сусъкахъ, на что есть указаніе въ житін пр. Өеодосія и въ печерскомъ патерикъ, и въ клътяхъ, на что есть указаніе въ первоначальной льтописи. Хлёбныя зерна раздроблялись посредствомъ ручныхъ мельницъ. Въ печерскомъ патерикъ о преп. Өедоръ говорится: "постави же въ пещеръ жерновы и отъ сусъка пшеницу взимая, и своими руками измеляще". Въ житіи Өеодосія говорится, что печерскіе иноки "ручная дёла строяще и тако носяще во градъ продаяху и тъмъ жито купяху и се раздъляхуть, къждо въ нощи свою часть и измелящеть на строение хлібомъ". Хлъба уже въ XII в. раздълялись на яровые и озимые. Впервые яровые хлъба упоминаются въ Приднъпровьъ подъ 1103 г.; озимые-въ Новгородскомъ край въ 1127 г. Въ съверной Россіи хозяйство велось притеребами, т. е., расчищали новь, углублялись въ лъса и тамъ заводили сънокосы; выжигали лъса и подни-

<sup>1)</sup> Аристовъ, Промышл. древ. Россіи. 59.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Лътопись по Лавр. сп., изд. 1872. II.

мали цѣлины. Самыя поселенія въ средней и сѣверной Россіи легко переносились съ мѣста на мѣсто, и потому въ древности было множество пустошей, селищъ, деревнищъ, починковъ, новоселковъ 1).

Для изследователя хлебныхъ песенъ и обрядовъ не малый интересь представляеть рышение вопроса, какія хльбныя растенія преобладали въ древней Россіи, такъ какъ съ удовлетворительнымъ ръшениемъ этого вопроса связывается приблизительное опредёление времени возникновенія нікоторых обрядовь, хронологическая ихъ давность. Кстати, для решенія такого вопроса въ древнихъ русскихъ памятникахъ есть нъкоторыя, правда, весьма шаткія и загадочныя данныя. Въ драгоценномъ въ историко-бытовомъ отношеніи житіи преп. Өеодосія находятся явныя указанія, что въ концѣ XI вѣка въ краю, прилегающемъ къ Кіеву, самымъ употребительнымъ хлебнымъ растеніемъ была рожь. Пшеница была извъстна, какъ "чистый хлъбъ", и употреблялась, между прочимъ, монахами въ смёси съ медомъ, какъ лакомство, въ иятокъ первой недёли великаго поста. Повидимому, и въ XI ст. жито и пшеница употреблялись такъ же, какъ нынъ, первое массой народа, вторая людьии зажиточными, богатыми. Рожь или пшеница были предметомъ обрядоваго дъйствія въ древнее время, сказать трудно; в роятно, и та, и другая, преимущественно пшеница, какъ высшій сорть хлібныхъ растеній, наиболе приличный торжественности обрядоваго действія. "На стверт, говорить А. Щаповъ, при усиленномъ химизмъ дыханія, хлъбъ особенно необходимъ. Мясо для русскихъ не замъняло хлъба. Они почти нисколько не цънили естественное изобиліе животной пищи и только хльбъ считали главизною всего и "самой животины". Въ случав неурожая или какого-нибудь

<sup>1)</sup> Бъляевъ, Нъск. словъ о земледълін, во "Временникъ" 1855. XXII. 43—44, 47—50.

недостатка хлъба, Русскіе испытывали страшныя бъдствія, не смотря на изобиліе животной пищи. Изъ-за хльба народъ нашъ не разъ производилъ страшные бунты ... Хлёбъ и земледёліе были первыми, главными, преобладающими рычагами волонизаціи и вультуры русской земли.... По естественнымъ условіямъ лёсная почва, въ древней Руси преобладавшая, естественно, всего больше обусловливала культуру ржи, а не пшеницы; такъ какъ она всего болъе содержала перегноя, не доставляющаго ишеницъ кремне-кислаго кали и фосфорно-кислыхъ солей. Древне-русскіе поселенцы, конечно. научнымъ образомъ этого не понимали и не сознавали. Но въковой опыть, показавшій на практикъ наибольшій успъхъ разведенія на черноземной почвъ ржи, а не пшеницы, побуждалъ всъ починки и деревни, "ставившіяся ново или на нов'є, на л'єс вхъ", основывать преимущественно на ржаныхъ поляхъ. И дъйствительно, вся лёсная агрикультура основывалась главнымъ образомъ на ржаномъ хлебопашестве, и земледельческія населенія насаждались и воспитывались въ дикихъ лъсахъ, на ржаной почвъ. Даже въ имтніяхъ богатьйшихъ и знатнъйшихъ бояръ, которые больше всъхъ потребляли пшеницу, деревни съяли больше всъхъ хльбовъ рожь, примърно, тахітит пшеницы 20 десятинъ, minimum ржи 33-35 десятинъ. Крестьянскія же поля почти исключительно засъвались рожью, съ небольшимъ количествомъ овса, ячменя и отчасти, гречи и гороха. Что культура ржи главнымъ образомъ мотивировала распространеніемъ земледёльческихъ поселеній, -- это видно изъ исторіи землед вльческой колонизаціи Сибири, особенно восточной. Тамъ, напримъръ, на Ленъ, Илимъ, по Иркуту и проч. всъ пашенныя поселенія устроились главнымъ образомъ съ цёлью воздёлыванія ржанаго хліба для обезпеченія служилых в людей. И новоустроеннымъ пашеннымъ крестьянамъ выдавалась изъ казенныхъ житницъ въ ссуду на съмена только рожь, съ небольшою прибавкою ячменя. Точно также преобладаніе культуры ржи въ земледёльческихъ поселеніяхъ древней Россіи обусловливалось и выражалось тёмъ фактомъ, что русскіе люди всегда ёли хлёбъ преимущественно ржаной, имъ жили, на немъ вскармливались. Онъ былъ принадлежностью не только убогихъ людей, но и богатаго стола. Русскіе даже предпочитали его пшеничному, приписывали ему болёе питательности. Названіе—хлёбъ—собственно значило ржаной. Пшеничная мука употреблялась на просфоры да на "богородицынъ хлёбъ", а въ домашнемъ быту на "калачи", которые были лакомствомъ въ праздничные дни; отъ этого и пословица: "калачомъ не заманишь" 1).

Въ памятнивахъ X и XI въвовъ упоминаются ячмень, овесъ, полба, просо, горохъ, конопля, ленъ. Тавъ, въ житіи пр. Өеодосія находится извъстіе, что изъ вонопли приготовляли сочиво и масло; коноплянное сочиво употребляли въ пищъ, какъ лакомую приправу. Въ приправу въ пшеничному хлъбу вмъстъ съ медомъ шелъ также макъ. Въ житіи пр. Өеодосія, между прочимъ, упоминается просо, какъ употребительный на Руси хлъбъ. Объ употребленіи овса находится свидътельство въ древней лътописи подъ 997 г. Въ ярославовомъ уставъ о вирныхъ урокахъ упоминается горохъ. Въ одной изъ редакцій "Русской Правды", изданной уже послъ смерти Ярослава, находится извъстіе о полбъ и ячменъ 2).

Особое мъсто въ ряду питательныхъ растеній занимаетъ гречка. Родина этого двусьмянодольнаго растенія (такъ какъ гречиха не есть злакъ, подобно прочимъ хлъбнымъ растеніямъ)—съверный Китай, южная Сибирь и туркестанскія степи, откуда оно перешло на западъ вмъстъ съ турецко-татарскими народами, вышедшими изъ той безпредъльной дали въ XII—XIII

<sup>1)</sup> Щаповъ, Истор.-геогр. распредъление рус. народонас. 18 и 110

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Бѣляевъ, Нѣск. словъ. 37-41.

въвахъ. Въроятно, турки и татары занесли его первоначально въ южную Россію и на Балканскій полуостровъ, и отсюда уже гречиха нерешла въ Евроћу восточную и западную, почти одновременно. Самое названіе гречихи указываеть на ея восточное происхожденіе, въ руссв. яз. гречка, гречиха, въ малорус. татарка, мадьярскомъ tatarka, франц. blé sarrazin, нъмец. Heidekorn, Tatarkorn 1). Что гречиха въ Россію пронивла отъ татаръ или отъ грековъ, видно изъ народныхъ преданій и разсказовъ. Такъ, по одному разсказу, гречиха вывезена изъ татарскаго полона; по другому разсказу-гречиху звали въ гости въ Цареградъ 2). Вь Россіи гречиха появилась въ XV ст., въ западной Европъ, въ частпости во Франціи-въ началъ XVI ст. Въ настоящее время громадная Россія, сообразно съ своимъ географическимъ и культурно-историческимъ значеніемъ, производить превосходную гречиху. Гречневая каша и гречневые блины составляють привычное національное кушанье. Въ съверной Германіи и въ Нидерландахъ гречиха также составляетъ важный сельско-хозяйственный предметь. Юживе гречиха встрвчается ръже, а около Средиземнаго моря вовсе исчезаетъ 3). Такъ какъ гречиха появилась въ Россіи довольно поздно, то и обрядовое ея употребление весьма ограничено. За исключеніемъ обрядоваго употребленія гречневой каши, которая въ большинствъ случаевъ служить лишь замъной другого, болье древняго обрядоваго кушанья, напримірь, каши ячневой или ржаной затирки, гречиха не употребляется въ обрядахъ. Греча не встръчается въ весьма древнемъ обрядъ обсыпанія зерномъ того или другаго важнаго предмета.

<sup>1)</sup> Генъ. Культ. растенія 306.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шеппингъ. Опытъ первонач. ист. землед.: въ "Чт. въ о. ист. и др." 1861. IV. 95.

<sup>3)</sup> Генъ. Культ. растенія. 307.

## ГЛАВА ІІ.

Обрядовое употребленіе хлівбнаго верна и каши въ заговорахъ, на свадьбахъ, на святкахъ, послів родинъ и похоронъ. Хмівль, какъ заміна хлівбнаго верна. Религіозно-мисическое и бытовое значенія обрядоваго хлівбнаго верна и каши.

Древность хлібных обрядовь опреділяется преимущественно согласіемъ и связью ихъ съ древнимъ бытомъ и прежде всего связью съ древними способами приготовленія хлібоной пищи. Слідуя общей эволюціонной теоріи прогресса и опираясь на бытовые факты въ жизни народовъ, стоящихъ на низшей степени земледъльческой культуры, можно думать, что приготовление хлебной пищи прошло нъсколько исторически измънявшихся ступеней развитія: простое поджариваніе зеренъ, размельченіе ихъ посредствомъ ручной мельницы и употребленіе въ пищу въ смоченномъ видъ, въ видъ кашицы и, наконецъ, приготовление печенаго хлъба. Простейшій способъ хлебопеченія состояль въ томъ, что смачивали водой ячменную, ржаную или пшеничную муку, мъсили ее въ тъсто и мъсиво выпекали въ золь или на горячемъ камнь, впоследстви на жельзномъ листъ. Такъ возникъ пръсный хльбъ. Изобрътеніе заввашеннаго хльба посльдовало въ сльдствіе того, что тесто въ неочищенномъ сосуде приходить въ брожение и переходить въ закваску, которая возбуждаеть броженіе въ новомъ тёсть, вызывая внутри его пузырьки угольной кислоты, растягивающіе его въ губчатую массу.

Принимая обрядовое употребленіе хлібнаго зерна за древнійшую форму обрядоваго хліба, нельзя однако не признать туть возможности нікоторых сравнительно новых явленій, возникших случайно; нельзя отрицать возможности и таких проявленій обрядоваго употребленія хлівонаго зерна, которыя возникли въ древности, но при полномъ развитіи хлівопеченія, и произошли притомъ изъ религіозно-миническаго міровоззрівнія народа, независимо отъ способа приготовленія хлівоной пищи. Віка и тысячелітія всімъ проявленіямъ обрядоваго употребленія хлівов придали весьма сходный, почти тожественный характеръ.

Върусскомъ старинномъ и современномъ быту обрядовое употребленіе хлѣбныхъ зеренъ весьма распространено. Что въ особенности заслуживаетъ вниманія,—обрядовое употребленіе хлѣбныхъ зеренъ обнаруживается въ наиболѣе архаичныхъ явленіяхъ народнаго быта, въ заговорахъ, свадьбахъ и рождественскихъ святкахъ.

Въ сѣверной Россіи среди крестьянъ существуетъ новѣрье, что "кумахи" (лихорадки) живутъ въ дремучемъ лѣсу, въ непокрытой избѣ. Больной лихорадкой выходитъ на то мѣсто, гдѣ по общему убѣжденію живетъ кумаха, обсыпаетъ вокругъ себя ячною крупою и, раскланиваясь во всѣ стороны, говоритъ: "прости сторона, мать сырая земля! Вотъ тебѣ крупицъ на кашу: вотъ и тебѣ, кумаха!" Затѣмъ снова раскланивается на всѣ четыре стороны и возвращается домой въ увѣренности, что выздоровѣетъ 1).

Обрядовое употребленіе хлёбныхъ зеренъ въ особенности распространено на свадьбахъ всёхъ славянскихъ, более того, всёхъ индо-европейскихъ народовъ. Это настолько важный актъ свадебнаго ратуала, что безъ него ни великоруссы, ни малороссы не совершаютъ брачнаго пиршества; повидимому, ни одинъ индо-овропейскій народъ не признаетъ или не признавалъ въ старину свадьбу оконченной безъ осыпанія молодыхъ хлёбнымъ зерномъ. У древнихъ индусовъ молодыхъ осыпали рисомъ 2). У древнихъ грековъ молодыхъ, по прівздъ ихъ въ домъ отца новобрачнаго, осыпали сладкими пло-

<sup>1)</sup> Руководство для сельск. пастырей. 1864. стр. 560.

<sup>2)</sup> Weber, Indische Studien. V. 229.

дами и конфектами, оръхами, винными ягодами и гранатовыми зернами 1). У Римлянъ молодую осыпали оръхами. Шумъ отъ разбрасываемыхъ около невъсты оръховъ считался въщимъ. Громкій звукъ указываль на то, что божество, покровительствовавшее браку, находится въ хорошемъ расположении духа; оно весело и энергично направило руку бросившаго оръхи 2). Въ настоящее время жениха или невъсту или обоихъ вмъстѣ во Франціи (въ горахъ Юры) осыпаютъ пшеницей и горохомъ 3), -- въ Молдавіи ржанымъ зерномъ и орѣхами 4), у евреевъ Западнаго края овсомъ или хмѣлемъ 5) (что, быть можетъ, заимствовано ими у славянъ); у Литовцевъ невъсту осыпаютъ макомъ 6). Подобное обыкновеніе встрівчается, между прочимъ, въ глухой мъстности Италіи, въ Абруццахъ: молодую, отправляющуюся въ домъ мужа, мать ея обсыпаеть хлёбнымъ зерномъ 7). Документальныя извёстія объ обрядовомъ употребленіи хлібных зерень и хміля на свадьбахь находятся въ описаніяхъ княжескихъ и боярскихъ свадебъ XVI и XVII ст.; первое указаніе этого рода относится къ началу XVIст., что, разумъется, не указываетъ на первоначальную древность самого обряда. Повидимому, судя по этнографическимъ сборникамъ, обрядовое употребленіе хлібных зерень вы настоящее время сохранилось преимущественно у славянъ южныхъ и восточныхъ, болгаръ, сербовъ, малороссовъ и великороссовъ и почти не встречается у славянь западныхь, поляковь и чеховь. Въ Болгаріи въ то время, когда женихъ отправляется за невъстой, свахи бросають ячмень черезъ его повозку



<sup>&#</sup>x27;) Schoemann, Griech. Alterthum II. 495; Страшкевичъ, Крат. ист. греч. древ. 449; Rossbach, Die rom. Ehe. 226.

<sup>2)</sup> Rossbach, Die röm. Ehe. 349.

<sup>3)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 224. Примъч.

<sup>4)</sup> Этногр. Сборн. У стр. 51. Народы Россін III. 223.

<sup>5)</sup> Чубинскій, Труды этн.-ст. экспед. въ зап.-рус. край. VII. 1. 33.

<sup>6)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 224.

<sup>7)</sup> Историч. Въстникъ 1881. III. 645.

съ одной стороны; мать бросаетъ съ другой стороны пшеницу; отецъ же черезъ всю повозку брызгаетъ водою, приговаривая: "дай имъ, Боже, свою благодать, чтобы, за что ни взять, шло благополучно, и дай имъ счастье въ хлибопашестви". По совершении обряда, женихъ отправляется за невъстой 1). Въ Малороссіи обрядовое употребление хлибнаго зерна на свадьбахи отличается особенною затёйливостью: на дворъ выносять скамейку; на нее ставять "діжу", покрытую чистымъ полотенцемъ; на "діжу" кладутъ тотъ хлѣбъ, которымъ родители благословляли своего сына, и кусокъ соли. Возл'в скамейки ставять ведро воды и маденькій кувшинчикъ, которымъ обыкновенно пьютъ воду. Все это совершается передъ отправленіемъ молодаго за невъстой. Молодый съ боярами становится передъ хлёбомъ. Въ это время изъ хаты выходитъ мать жениха въ тулупъ на изнанку и въ шапкъ, держа въ подолъ овесъ, оръхи, подсолнечныя съмечки, съмена тыквы и мелкія деньги, которыя мать обыкновенно для этой цёли собираетъ со дня рожденія сына. Одинъ изъ бояръ подходить въ ней и подаетъ грабли или вила, представляющія въ данномъ случав лошадь, на которую она садится верхомъ. Дружко беретъ вила за конецъ и обводить вокругь дижи, а бояринъ идеть сзади съ внутомъ и подгоняетъ. Во время этого шествія мать вынимаеть изъ полы овесь и разбрасываеть его во всв стороны. Объёхавши третій разъ, дружко подводить "лошадь" въ ведру, изъ котораго "молодый" зачерпаетъ кувшиномъ воды и поитъ "лошадъ" (льетъ воду на конецъ вилъ). Потомъ, опять набравъ воды, передаетъ ее черезъ плечо боярину, который, взявъ кухоль, старается бросить его черезъ голову такъ, чтобы тотъ разбидся въ дребезги. Затъмъ мать оставляетъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Княжескій, Обычан Болгаръ, въ Прибавл. въ Журн. М. Н. Просв. 1846. 73.

грабли, которыя бояры ломають и забрасывають. Такой обычай существуетъ въ м. Борисполь, полтавской губерніи, встрівчается и въ другихъ мізстахъ Малороссіи съ нъкоторыми измъненіями 1). Въ Нижегородской губерніи отецъ и мать жениха встрічають молодыхъ, возвратившихся отъ вънца, съ хлъбомъ и квасомъ. Они выходять на последнюю ступень крыльца съ ячменемъ, пшеницею и хмфлемъ, и, какъ только сынъ ихъ съ молодою женою подойдетъ къ нимъ, привътствують ихъ и бросають на нихъ ячменемъ, пшеницею и хивлемъ, такъ что все крыльцо бываетъ засыпано этими съменами <sup>2</sup>). Въ Орловской губернии во время осыпанія молодыхъ житомъ присутствующіе подставляють шапки и попавшія въ шапку зерна берегуть для поства 3). Осыпаніе молодых в хлібным в зерном в долгое время держалось и въ высшихъ аристократическихъ слояхъ. Такъ, на свадьбъ знаменитаго атамана войска донскаго, Платова, молодыхъ осыпали ржанымъ зерномъ 4). Осыпаютъ молодыхъ вмъстъ или порознь, при отправленіи ихъ къ вінцу или во время прівзда молодыхъ въ домъ отца новобрачнаго. Обрядъ осыпанія производить мать, сваха или какая-нибудь другая женщина (въ Курск. губ. дружко), непремънно въ вывороченной на изнанку шубъ. Осыпаютъ:

- а) пшеничнымъ или ржанымъ зерномъ въ В. и М. Россіи., въ Руси Угорской и въ Болгаріи <sup>5</sup>);
  - б) ячменемъ въ В. и Б. Россіи и въ Болгаріи 6);

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. стат. экспед. IV. 314.

<sup>2)</sup> Бурнашовъ, въ Отечеств. зап. 1843. XXVI. Смесь. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Терещенко, Быть рус. нар. II. 202.

<sup>4)</sup> Пассекъ, Очерки Россіи. IV. 96.

<sup>5)</sup> Отеч. Зап. 1843. XXVI. 21; Головацкій, "Чтенія въ общ. ист. и древ." 1872. IV. 408; Чолаковъ, Бълг. народ. сбори. 15 и 19.

<sup>6)</sup> Отеч. Зап. 1843. XXVI. 21; Чолаковъ, 19 и Въсти. Геогр. Общ. 1853. VIII. 42.

- в) овсомъ въ В., М. и Б. Россіи, большею частью въ чистомъ видѣ, иногда вмѣстѣ съ водой ¹);
- г) льнянымъ и конопляннымъ сѣменемъ, по свидѣтельству Олеарія, въ XVII ст. на вняжескихъ и боярскихъ свадьбахъ <sup>2</sup>); въ настоящее время въ нѣкоторыхъ мѣстахъ Россіи;
  - д) оръхами въ Малороссіи и Угорской Руси 3);
- е) мелкими деньгами, какъ позднъйшей замъной хлъбнаго зерна въ В. и М. Россіи и въ Болгаріи 4), и
- ж) хивлемъ на старинныхъ княжескихъ и боярскихъ свадьбахъ 5); въ настоящее время въ В., М. и Б. Россіи и въ Руси Угорской 6). То обстоятельство, что въ свадебныхъ обрядахъ хибль иногда замбияетъ хлббное зерно, можно принять за свидетельство исключительнаго положенія хибля въ древней Россіи. Еще въ 1766 г. Линней, въ статьъ "Necessitas historiae naturalis Rossiae" утверждаль, что хивль въ Западную Европу проникъ изъ Россіи во время великаго переселенія народовъ. Древнимъ народамъ хмёль быль неизвъстенъ. Митнію Линнея не противоръчитъ то обстоятельство, что въ западныхъ памятникахъ хмёль упоминается немного ранбе, чфмъ въ памятникахъ русскихъ, обстоятельство, объясняемое сравнительно позднимъ возникновеніемъ въ Россіи письменности. Въ "Роlyptychon'в" Ирминона, аббата С.-Жерменъ-де-Пре, составленномъ въ первыхъ годахъ IX в.. еще до смерти Карла великаго, часто упоминаются подати хмёлемъ, который въ подлинникъ называется humolo, humelo

<sup>1)</sup> Этногр. Сборн. І. 361; Шейнъ, Бёлор. пёс. 33; Москвитянинъ, 1853. XIV. 106.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Калачовъ, Архивъ юрид. и практ. свед. 1859. IV. 60.

<sup>3)</sup> Этногр. Сборн. І. 361; Головацкій, "Чтенія" 1872. IV. 420

<sup>4)</sup> Чолаковъ, Бълг. нар. сб. 15, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Сахаровъ, Сказанія рус. нар. III. Дополн. 26.

<sup>6)</sup> Этногр. Сб. І. 49; Тульск. Губ. Вѣд. 1861, № 15; Вѣст. Г. О. 1853. VIII. 54; Головацкій, 1872. IV. 408.

umlo и два раза fumlo 1). Самый звукъ этого слова указываетъ на его славянское происхожденіе. Повидимому, хмёль отъ славянъ перешелъ къ нёмцамъ и уже въ Германіи получиль латинское названіе humulus. Въ первоначальной летописи хмель упоминается подъ 985 г. "и ръща Болгаре (дали в. кн. Владиміру клятву): "толи не будеть межю нами мира, оли камень начнеть плавати, а хмель почнеть тонути" 2). Въ началъ XII въка Зонара уже упоминаетъ о хмълъ, какъ опьяняющемъ напитеъ у славянъ, что свидътельствуетъ о древности славянских словъ хмёльный (пьяный), охмёлъть (опьянъть). Первое документальное свидътельство объ осыпаніи молодыхъ хивлемъ относится къ 1526 г. За исключеніемъ свадьбы, гдё хиёль употребляется вавъ замъна или дополнение хлъбнаго зерна, хмъль въ народныхъ обрядахъ почти совсвиъ не встрвчается. Не вошелъ хивль и въ народные разсказы и повъсти, если не считать старинной повёсти о высовоумномъ хмёль, имьющей отпечатокь книжности, искуственности.

У сербовъ и хорватовъ сочельникъ называется "бадънъ данъ, бадънъ въче" по тому, что въ этотъ день вечеромъ жгутъ баднякъ (сырое дубовое полъно). Въ этотъ день многіе рубятъ бадняки до солнца, посыпавши ихъ сначала зерномъ и сказавши: "Добро ютро и честитъ ти бадни данъ!" Въ Герцеговинъ, гдъ избы большія, бадняки такъ велики, что ихъ ввозятъ въ избу на паръ воловъ. Въ другихъ мъстахъ самъ хозяинъ вноситъ ихъ въ избу непремънно послъ сумерекъ. Войдя въ избу, хозяинъ говоритъ: "Добаръ въче и честитъ вамъ баданъ данъ!" Въ отвътъ на это кто нибудь изъ мужчинъ, находящихся въ избъ, посыпаетъ его зерномъ и говоритъ: "Дао ти Богъ добро сретни и честити!" Въ Славоніи бадняки горятъ въ теченіе первыхъ двухъ

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Гэнъ, Культ. растенія. 283.

<sup>2)</sup> Летопись по даврент. сп. изд. 1872 г. 82 стр.

дней Рождества. На огнище кладется сначала большой баднякъ впоперекъ, потомъ на него пять меньшихъ. Въ первый день Рождества утромъ прежде всёхъ является въ домъ полажайникъ. Въ рукавицъ несетъ онъ зерно, которымъ посыпаетъ находящихся въ избъ, сказавши предварительно "Христосъ се роди!" Изъ избы кто нибудь посыпаетъ его и отвъчаетъ "Воистину роди!" Тогда положайникъ "скреше бадняке", т. е. беретъ ожегъ (ватраль), бьетъ имъ бадняки такъ, чтобы сыпались искры, и говоритъ: "Столько (сколько искръ) воловъ, столько коней, столько козъ, столько овецъ, столько свиней, столько ульевъ, столько счастья и благополучія". Потомъ онъ загребаетъ золу на очагъ и кладеть туда несколько медных монеть. Замечательно сходство сербскаго бадняка съ французскимъ la souche de Noel, доказывающее, что эти обычаи древнъе выдъленія славянскаго племени. Во Вьенъ (Vienne) самъ хозяинъ въ присутствіи домочадцевъ посыпаетъ баднякъ солью, которую можно разсматривать какъ замену хлебнаго зерна, и кладеть баднякь на очаге, гдъ онъ горитъ въ теченіе трехъ дней праздника 1). Въ Малороссіи перваго января передъ литургіей мальчики ходять "по хатамъ засивать". Они набирають въ мъщокъ или "рукавицю" (перчатку) смъщанныхъ зеренъ: ржи, пшеницы, гороху, проса, и въ каждомъ домъ обсыпаютъ этими зернами хозяина и хату, приговаривая: "На счастье, на здоровье, та на нове лито; роды, Боже, жито, пшеныцю и всяку пашныцю; добри -день, будьте здоровы, зъ новымъ годомъ"! Главнаго засъвальщика приглашають състь на лавкъ, говоря: "Сядь же у насъ, та посидь, щобъ все добре у насъ садилось: кури, гуси, качки, рои и старосты" 2). Обыкновеніе это распространено во всей Малороссіи, встрівчается даже въ большихъ городахъ.

W

<sup>1)</sup> Потебня, О мионч. знач. некот. обрядовъ и поверін. 1-4.

<sup>2)</sup> Чубинскій, Труды эт. ст. эксп. Ш. 1.

Кромъ свадьбы и рождественскихъ святокъ, обрядовое употребленіе хлібных зерень изрідка встрічается и въ другихъ авленіяхъ народнаго быта, напримітрь, при встръчъ дорогаго гостя, на крестинахъ и при похоронахъ. Въ Болгаріи дорогаго гостя осыпають при встрвчв хлебнымъ зерномъ. Въ последнюю русско-турецкую войну болгаре въ некоторыхъ селахъ встречали русскихъ такимъ образомъ: толпой выходили на встръчу войскамъ; впереди шла старуха, имъя въ рукахъ сито, наполненное хлебнымъ зерномъ. Она осыпала этимъ зерномъ офицеровъ и солдатъ. Въ Малороссіи повивальная бабка послё родовъ закапываетъ "місце" въ хатъ подъ поломъ, на которомъ спять, и посыпаетъ его житомъ. Послъ ужина на крестинахъ баба раздаетъ присутствующимъ квитки (букеты), зимою изъ колосковъ ржи или пшеницы, а лътомъ изъ барвинка, васильковъ и калины, для того чтобы ребенокъ быль здоровъ и ни въ чемъ не нуждался. Эту квитку каждый долженъ нести домой; иначе его можетъ встретить нечистый. Разсказывають, что однажды человъкъ, бывшій на врестинахъ, возвращался домой безъ квитки. На дорогъ подходитъ къ нему бъсъ и спрашиваетъ: "Де твоя квитка"?--Нема.--Чортъ завель его въ болото, гдъ онъ долженъ былъ просидеть целую ночь 1). У пинчуковъ. когда мертвеца снимутъ съ лавки, на которой онъ лежалъ, ее посыпаютъ житомъ 2). Въ следствие чрезвычайно распространеннаго употребленія хлібных зерень на свальбъ и ръдкости ихъ обрядоваго употребленія въ другихъ явленіяхъ народнаго быта, можно думать, что въ языческой древности, у праславянъ, быть можетъ у аріевъ, обрядовое употребленіе хлібнаго зерна пріурочено было исключительно къ свадьбъ, точнъе сказать, тому сложному религіозному торжеству, которое связы-

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-ст. эксп. IV. 5, 12.

<sup>2)</sup> Котляревскій, О погреб. обыч. языч. славянъ. 217.

валось съ бракосочетаніемъ и впоследствіи перенесено было на некоторыя другія явленія народнаго быта, съ измъненіемъ первоначальнаго значенія обряда. То обстоятельство, что обрядовое употребление жайбнаго зерна свойственно также рождественскимъ святкамъ не можеть противоръчить только что высказанному мньнію, такъ какъ рождественскія святки въ древнюю, до-христіанскую эпоху народной жизни могли сливаться съ установленнымъ старо-давними обычаями и религіозно-миническими воззрѣніями на природу временемъ свадьбы, составлять со свадьбами одно религіознобрачное торжество и празднество. Цельность этого празднества могла быть нарушена задолго до принятія славянами христіанства, въ глубокую языческую пору, особыми, исключительными обстоятельствами, напримъръ, разселениемъ славянъ по разнымъ въ влиматическомъ отношеніи странамъ. Введеніе христіанства нанесло этой цёльности рёшительный ударъ и разрушило ее. Обязательный но ученію православной церкви рождественскій пость мало-по-малу подавиль собой вакхическое рождественско-брачное торжество, причемъ одни обломки древняго праздника очутились на масляной недъль; другіе остались на мъсть грандіознаго ньвогда целаго, на рождественских святках в, но уже безъ смысла, безъ значенія, и, главное, безъ связи съ свальбой.

Обрядовое употребленіе хлібнаго зерна не исключало обрядоваго употребленія печенаго хліба. Напротивъ, на свадьбахъ хлібное зерно шло рука объ руку съ печенымъ хлібномъ, не сливаясь съ посліднимъ по своему символическому и религіозно-миническому значенію, а лишь его восполняя и вмісті съ нимъ составляя нічто цільное, органически связанное со всей поэзіей и драной древняго религіознаго празднества и прославленія силъ природы: солнца, дождя и т. п. Религіозно-миническое значеніе обрядоваго употребленія хлібныхъ зе-

ренъ представляется довольно яснымъ, по врайней мѣрѣ, для ознакомившагося съ народной минологіей. О современномъ бытовомъ значеніи обрядоваго употребленія зерна говоритъ самъ народъ въ своихъ пѣсняхъ и говоритъ такъ ясно и отчетливо, что, изслѣдователю народныхъ обычаевъ нѣтъ никакой надобности прибѣгать къ личнымъ догадкамъ и объясненіямъ.

Въ религіозно-миническомъ отношеніи осыпаніе молодыхъ хлёбными зернами тожественно съ обрядовымъ окропленіемъ или обливаніемъ ихъ водой, съ окропленіемъ водой баднява, съ свадебной баней, съ сербскимъ и болгарскимъ обыкновеніемъ водить во время засухи додолу. Какъ далеко по внъшности, глядя со стороны, ни отстоять другь оть друга болгарская девушка дюдюль, поливаемая во время засухи водой, и великорусская невъста, моющаяся въ банъ съ причитаніями и таинственными обрядами, въ сущности онъ въ религіозно-миоическомъ отношеніи родныя сестра, изъ которыхъ одна осталась жить полъ жарвими лучами южнаго солнца; другая забралась въ страну зимнихъ выюгъ и морозовъ. Вездъ одно и то же воззръне на благодатную силу дождя; вездъ одинъ и тотъ же пронившій изъ глубины въковъ религіозно-миническій лучъ древняго міросозерданія, только въ различныхъ преломленіяхъ, согласно съ различіемъ той исторической призмы, черезъ которую онъ прошелъ. На обрядовомъ употребленіи хлібных зерень можно видіть, какъ постепенно измъняется религіозно-миоическій обрядъ, какъ кръпко онъ держится за старину, какъ дробится и мельчаетъ, какъ онъ, принимая новую форму, выдъляетъ и обособляеть свои древнія черты, - точно бездушный обрядъ сознательно опасается, чтобы ученый изслёдователь не сталъ когда-либо передъ нимъ въ тупикъ и не поняль его тысячелётней службы среди народовъ. У древнихъ индусовъ невъсту окропляли водой, при-

чемъ жрецъ произносилъ молитвы 1). У древнихъ грековъ дъвушки передъ свадьбой купались въ священныхъ источникахъ 2). У Римлянъ, по словамъ Варрона "aqua et igni mariti uxores accipiebant. Unde hodieque et faces praelucent et aqua petita de puro fonte per puerum felicissimum aut puellam interrest nuptiis. De qua nubentibus solebant pedes lavari" 3). Омовеніе ногъ возникло изъ омовенія всего тъла или обливанія. Обрядовое окропленіе или обливаніе молодыхъ водой встрвчается въ нъкоторыхъ мъстахъ В., М. и Б. Россіи 4); встръчается также у познанскихъ поляковъ 5). Но вотъ значеніе обряда затемняется и древняя его чистота нарушается. Въ воду начинаютъ всыпать хлебныя зерна. Въ некоторыхъ мъстахъ молодыхъ обливаютъ водой, въ которую брошенъ овесъ 6); такимъ образомъ въ одномъ обрядовомъ актъ соединяется обливание и обсыпание. Обливаніе наконецъ выходить изъ употребленія и остается одно обсыпаніе. М'встами, наприм'връ, въ Малороссіи, память объ обливании удерживается тамъ, что при обсыпаніи молодыхъ мать жениха объёзжаетъ верхомъ на грабляхъ вокругъ ведра съ водою, и воду льютъ на грабли, не на жениха. Самой характерной архаической чертой представляется, что осыпающая зерномъ имветь на себъ шубу, вывороченную на изнанку. Осыпаніе въ вывороченной шерстью вверхъ шубъ указываетъ на тучу, изливающую дождь. Въ обрядъ мъхъ и зерно такъ же близко стоятъ другъ къ другу, какъ въ природъ туча и дождь.

<sup>1)</sup> Weber, Indische Studien. V. 299, 330.

<sup>3)</sup> Klemm, Die Frauen. II. 153; Schoemann, Griech. Alterth. II. 493.

<sup>3)</sup> Rossbach, Die römische Ehe. 364,

<sup>4)</sup> Гроднен. Г. Вѣд. 1867. № 30; Народы Россін, III. 222; Головацкій, "Чтенія" 2872. II. 254.

<sup>5)</sup> Kolberg, Lud. polski. XI. 202.

<sup>6)</sup> Москвит. 1853. XIV. 106; Этногр. Сб. І. 361; Терещенко, ІІ. 33.

Въ самомъ языкъ сравненія сыпанія и литья весьма обыкновенны, равно какъ обыкновеннымъ явленіемъ представляется переходъ одного понятія въ другое, въ силу того, что зерна такъ же мелки, какъ капли дождя. Постоянный эпитеть дождя медкій; въ малороса яз. дрибенъ дощъ, въ чешск. drobny dest, въ сербск. ситна киша; выраженіе "мелкій дождь" можеть быть замѣнено однимъ словомъ, именно чешскимъ prch, prsмелкій дождь, которое сходно съ славянскимъ прахъпорохъ (въ малорос. песне "порохъ, порохъ при дорозі"), чешск. prchati, прыскать. Слово прахъ заключаетъ въ себъ такимъ образомъ сравненіе дождя и пыли. Областное великорусское-бусать - пить, бусь-пьяный человъкъ, мелкій дождь и мелкая мука, осъдающая на стънахъ мельницы; бусить--мелко дождить и пылить мукою. Обл. великор. бурить-лить жидкости болье, чымь нужно, серб. бурити-мочиться, великор. бурыться-имъть привычку часто мочиться (о ребенкв), пура-засцыха, пырка-дътскій мужскій двтородный удъ, и рядомъ съ этими словами, имфющими значеніе литья, сарат. пурыпь-зола, выбрасываемая изъ печей, топимыхъ соломою, серб. прпа, прпоръ-зола съ водою и просто пъсокъ 1). Слово сыпать употребляютъ въ приложеніи къ мелкому, зернистому и въ приложеніи къ жидкости (напр., въ малорус. яз. "усыпать борщу, воды"....); послёднее значеніе древнёе перваго.

Въ настоящее время, осыпая молодыхъ хлѣбными зернами, хмѣлемъ или орѣхами, имѣютъ въ виду сдѣлать ихъ: 1) богатыми, здоровыми и веселыми <sup>2</sup>); 2) предохранить отъ порчи <sup>3</sup>) или 3) сдѣлать ихъ способными къ дѣторожденію, "чтобы они плодились какъ пшеница", по болгарскому выраженію <sup>4</sup>). Въ Чехіи и

<sup>1)</sup> Потебня, О мини. знач. некот. обряд. 61-62.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. IV. 358.

<sup>3)</sup> Тульск. Губ. Вёд. 1861. № 15.

<sup>4)</sup> Верковичъ, Опис. быта болгаръ. 15.

Силезіи распространено повърье, что у молодой замужней женщины будеть столько дътей, сколько упадеть на нее хлъбныхъ зеренъ во время свадебнаго осыпанія 1). У евреевъ старики, осыпая молодыхъ хмълемъ и овсомъ, говорятъ: "да умножитесь тысячами и миріадами" 2). Въ Малороссіи, гдъ почти каждое обрядовое дъйствіе сопровождается пояснительной пъсней—обстоятельство, составляющее характерную особенность малорусскаго быта,—при обсыпаніи молодыхъ зерномъ поютъ:

Ой сій, матн, овесъ Та на нашъ ридъ увесь; Щобъ нашъ овесъ рясенъ бувъ, Щобъ Иванивъ ридъ красенъ бувъ.

или

Роди, Боже, жито
На новее лито
Густее, колосистее
На стебло стеблистее,
Щобъ наши диты мали
И стоячи жали <sup>3</sup>).

Въ связи съ обрядовымъ употребленіемъ хлѣбныхъ зеренъ стоитъ обрядовое употребленіе каши. И по времени употребленія, и по внутреннему своему значенію это явленія почти тождественныя, и весьма возможно, что они впервые возникли одновременно или почти одновременно, до употребленія печенаго хлѣба. Каша могла явиться въ дополненіе къ хлѣбнымъ зернамъ, притомъ въ обрядахъ древнѣйшаго происхожденія, какъ древнѣйшее хлѣбное кушанье. Самое слово каша озна-

<sup>1)</sup> Wuttke, Volksabergl. 351.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этногр. Сб. І. 25, 15. Ранве факты эти были привед. мною въ соч. "О свадеб. обрядахъ".

в) Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. ІV. 415. "Стоячи жали", т. е., чтобы хлёбъ былъ такой высокій, колосомъ выше человеческаго роста.

чаетъ кушанье, приготовленное изъ растертаго зерна; санскр. каш-тереть. Первоначально каша-жидкая похлебка изъ муки; впоследствии, съ распространениемъ гречихи, слово каша стало означать преимущественно гречневую кашу. Самое слово каша въ древнемъ его значеніи, повидимому, праславянское: въ церк.-слав. кашица—puls; въ рус. каша—крупа вареная въ водъ или молокъ, размазня (Даль, ср. Бусл. Истор. Христ. 830); въ болг. каша-pate, purée, polenta, въ серб. кашаpuls, alica (Вукъ); въ хорв. - kasca - pulmentum, polenta, хорут. kasa—Brei, dekochte Grütze; словац. kasa—puls чешск. kase—Brei: польск. kasza—Grûtze (Линде) 1). Обрядовое употребленіе каши составляеть явленіе общеславянское, болье того арійское. Кашу приносили въ жертву богамъ земледълія и скотоводства. У индусовъ ведического времени жертвоприношение каши встръчалось въ чистомъ видъ; ячменной кашей кормили скотьяго бога Пушана 2), почему онъ и носитъ названіе "кашевдъ" (karamhad). Римляне, по словамъ Плинія, въ день рожденія ребенка приготовляли кашу,—fritilla, puls. "Et hodie sacra prisca atque natalium pulte fritilla conficiuntur". Древніе германцы въ праздникъ Перахты (Берхта, Гольда) приготовляли и фли кашу 3).

Что уже въ старинное время на Руси каша составляла необходимую принадлежность свадебнаго пира и похороннаго обряда, имъются документальныя указанія. Въ воскресенской лътописи слово каша употреблено въ значеніи свадебнаго пира. Когда Александръ Невскій женился въ 1239 г. въ г. Торопцъ, то онъ праздновалъ здъсь кашу, по возвращеніи въ Новгородъ—другую, т. е., давалъ свадебный столъ. Въ одномъ старинномъ описаніи свадьбы говорится, что "мо-

W

W

<sup>1)</sup> Будиловичъ, Первобыт. слав. 54.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Гаасъ въ Ind. Stud. не объясняетъ значенія Пушана, а Вс. Миллеръ, "Асвини—Діоскуры", стр. 80, называетъ его скотымъ богомъ.

<sup>8)</sup> Grimm, Deutsche Mythol. 251.

лодымъ въ подклътъ приносятъ кашу, и они кашу черпаютъ и за себя мечутъ" 1), —одно изъ крупныхъ свидътельствъ жертвоприношенія каши землъ. На парскихъ свадьбахъ XVI и XVII ст. молодые въ банъ вли кашу. Кромъ того, разсылали кашу почетнымъ особамъ. Такъ, казанскій царь Симеонъ посылалъ кашу въ 1554 г. къ царю Ив. Вас. и его женъ, къ кн. Юрію Вас. Углицкому и нъкоторымъ другимъ важнымъ московскимъ особамъ того времени 2). Въ правилахъ Владимірскаго собора 1274 г. находится извъстіе, что въ Новгородскихъ странахъ "Нъціи несвященіи освящаютъ приносимыя къ церкви плодоносія, рекше крупы или кутья за мертвыя" 3).

Обрядовое употребленіе каши на рождественскихъ праздникахъ, родинахъ, свадьбахъ, похоронахъ и въ нѣ-которыхъ другихъ случаяхъ встрѣчается во всѣхъ славянскихъ странахъ, въ особенности въ Великороссіи, причемъ съ теченіемъ времени употребленіе это все болѣе и болѣе ограничивается и въ нѣкоторыхъ мѣстностяхъ удержалось исключительно за рождественскими святками или за свадьбами, какъ наиболѣе устойчивыми архаизмами быта.

У сербовъ и хорватовъ каша варится съ особенными обрядами нѣсколько разъ въ теченіе зимнихъ праздниковъ, т. е. начиная со дня великмчц. Варвары (4 дек.) до Богоявленія (7 янв.). Каша, которая варится на Варвары изъ смѣшаннаго зерна всѣхъ сортовъ, у сербовъ называется варица. Обыкновенно эту кашу ставятъ въ печь еще вечеромъ наканунѣ Варварина дня, а ѣдятъ холодную на третій, и послѣ Саввы (5 дек.). на Николая (6 дек.). Сербы гадаютъ на варицъ. "У Боци наставе варицу по вечери само, да се мало смлачи,

<sup>1)</sup> Погодинъ, Древ. рус. ист. II. 749.

<sup>2)</sup> Сахаровъ, Сказ. рус. нар. III. Доп. 34, 77, 131.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Аристовъ, Промышл. древ. Рос. 75.

па у ютру гледаю, каква е одозго; ако надю по нёй гуке и брегове, онда веле, да слути на богатство; ако ли буду путови и пукотине, онда веле да слути на смерть и на гробове". Въ Бокъ которской существуетъ посыпаніе кашей, что отождествляетъ обрядовое употребленіе каши съ обрядовымъ употребленіемъ клѣбнаго зерна: "У Боци поспу нёме (каше варицею) по кути, говорети: оволико люди, волова, бродова (лодокъ) коня, улишта (ульевъ), пила (домашней птицы), каша (корзинъ съ кукурузою), да се плоди плодъ и родъ! 1). "У чеховъ и куявлянъ каша составляетъ непремѣнную принадлежность свадебнаго стола 2).

Въ В., М. и Бълой Россіи и въ Руси Галицкой обрядовое употребление каши весьма обычно на рождественскихъ святкахъ и на свадьбахъ, встръчается на крестинахъ и похоронахъ. У великороссіянъ каша приприготовляется на канунъ Рождества и на Васильевъ день; въ иныхъ мъстностяхъ каша на Васильевъ день приготовляется до свъта старшей въ домъ женщиной при помощи старшаго въ домъ мужчины. У малороссіянъ "кутя" варится на "богатый вечеръ" (наканунъ Рождества) и стоитъ на покути до новой кутьи наканунъ крещенія. Въ В., М. и Б. Россіи на рождественской кашѣ гадаютъ 8). Обыкновеніе угощать молодыхъ въ день свадьбы кашей соблюдается въ настоящее время во многихъ мъстахъ В. Россіи и въ Руси Галицкой. Такъ, въ архангельск. губ. молодымъ за княжимъ столомъ разръщается ъсть одну только кашу, причемъ на молодую накидывають платокъ, подъ которымъ она и всть кашу. У Лемковь кашу дарять молодымь на другой день посл'в свадьбы. Кром'в того, каша, какъобрядовое кушанье, встречается въ арханг. губ. въ конце жатвы,

<sup>1)</sup> Потебня, О мин. знач. нівкотор. обряд. 59.

<sup>2)</sup> Casop. ceś. Musea 1859. I 96, Erben, Prost. ces. pis. IV. 307; Kolberg, Lud. III. 257.

з) Потебня, О мионч. знач. нёкот. обряд. 56-57.

въ курск. и орл. губ. и въ особенности въ Болгаріи во время крестинъ въ костром. губ. при празднованіи именинъ, въ виленск. губ. при поминовеніи усопшихъ. Въ старинное время въ Малороссіи и въ кур. губ. и въ настоящее время въ Борис. у. Минск. губ. въ началѣ ученія школьники ѣдятъ кашу и потомъ разбиваютъ палкой горшокъ, въ которомъ она находилась. Обрядовое употребленіе каши встрѣчается въ Галиціи въ день св. Георгія; у чеховъ въ Троицынъ день, въ Костром. губ. 23 іюня 1).

Обрядовое употребленіе каши по своему религіозноминическому и бытовому значению тожественно обрядовому употребленію хлібнаго зерна, съ которымъ оно, какъ было замъчено, органически сливается въ обрядъ осыпанія. Оба эти обряда символически изображають дождь, который сыплется на землю, подобно свемому зерну. Собственно обряды съ кашей развились и удержались въ народномъ быту не въ силу этого древняго первобытнаго своего символическаго значенія, а въ большинствъ и въ большинствъ значительномъ потому, что каша въ древности была предметомъ жертвоприношенія богамъ. По тімь торжественнымъ пріемамъ, которые свойственны обрядовому употребленію каши, съ достаточною ясностью можно опредълить, какимъ именно явленіямъ и силамъ природы каша приносилась въ жертву, какъ божественнымъ существамъ, и такое опредъленіе относительно употребленія каши можно вполнъ распространить и на однородное съ нимъ обрядовое употребленіе зерна. На жертвоприношеніе каши землъ указано было ранъе въ обрядъ молодыхъ въ старинное время ъсть кашу и бросать ее назадъ, причемъ самый обрядъ въ глубокой древности могъ быть поясняемъ какимъ-нибудь миномъ, въ родъ греческаго миса о Девкаліонъ и Пиръ. Въ особенности

<sup>1)</sup> Сумцовъ, О свадеб. обряд. 123.

отчетливо обнаружилось значеніе ваши, какъ предмета жертвоприношенія солнцу, въ следующемъ обряде: Въ Орловск. губ. во время крестинъ, въ концъ объденнаго стола, повивальная бабка ставить горшокъ каши и двъ порожнія тарелки, покрытыя свернутыми полотенцами. Послъ молитвы священника бабка нъсколько разъ поднимаетъ и опускаетъ надъ столомъ ребенка. Въ то же время тоже самое делаетъ врестный отецъ съ горшвомъ ваши. Въ нѣвоторыхъ мѣстахъ вума, приподнимая горшовъ съ кашей, высказываетъ пожеланіе, чтобы новорожденному было столько счастья, сколько звёздъ на небё. Обрядъ этотъ называется "молить кашу" 1), название весьма характерное въ историко-культурномъ отношеніи; кашу поднимаютъ вверхъ, - приглашають солнечное божество пожаловать вмъстъ съ своей божественной супругой (въроятно, луной, такъ что упоминаемыя бабкой звёзды имёють значеніе ихъ детей, какъ въ колядкахъ) въ избу крестьянина; для нихъ и кушанье, и тарелки готовы. Высказывая пожеданія новорожденному, кума въ древности сознавала присутствіе при этомъ ласково приглашонныхъ на семейное торжество и радушно угощаемыхъ солярныхъ божествъ. Во внутренней, органической связи съ "моленіемъ каши" находится встрівчающійся въ-Волынской губ. следующій любопытный обычай: крестьяне наканунъ Р. Христова за ужиномъ послъднюю ложку кутьи бросають въ потоловъ. Если въ потолку прилипнетъ много кутьи, то это означаетъ хорошее пчеловодство въ будущемъ году 2). Какъ обрядовое осыпаніе хлібнымъ зерномъ тождественно съ обрядовымъ окропленіемъ водой, такъ въ данномъ случать бросаніе каши въ потолокъ тождественно съ плесканіемъ виномъ въ потоловъ; смыслъ одинъ: жертвоприношеніе

<sup>1)</sup> Записки, Геогр. Общ. по отд. этн. 1869. II. 46.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Труды кіев. дух. акад. 1871. IX. 505. (статья Н. И. Петрова).

или возліяніе солнцу. Смыслъ этотъ особенно ясно обнаруживается въ обыкновеніи шаманъ монгольскихъ призывать въ молитвѣ солнце и плескать ему при этомъ молокомъ въ видѣ дара или жертвоприношенія 1).

Въ связи съ обрядовымъ употребленіемъ каши и напитвовъ находится обрядовое разбивание посуды. Изъ свадебной записки о бракосочетаніи в. кн. литовскаго Александра съ Еленой Ив. въ 1499 г. въ Вильнъ говорится, что, послѣ того какъ священникъ далъ невъстъ напиться вина, стилянку растоптали. Въ свадебной запискъ о бракосочетании в. кн. Василія Ив. съ Еленой Глинской сказано: "и какъ еще в. кн. будетъ допивать вино, и онъ ударитъ сткляницу о землю и ногою потопчетъ самъ, и иному никому не топтать, опричь князя послъ вънчанія, а собравъ кинуть въ ръку, какъ прежде велось". Обрядовое разбиваніе посуды на свадьбахъ нынъ встръчается въ В., М. и Б. Россіи. Кром' свадьбы обрядовое разбиваніе посуды въ старинное время въ В. и М. Россіи соблюдалось при окончаніи школьнаго ученія, наканунь праздника Рожд. Xp., во время крестиннаго объда 2). Въ настоящее время посуду на свадьбахъ разбивають или въ знавъ цъломудрія невъсты или въ знакъ пожеланія молодымъ счастья. Въ древнее время разбивали посуду по окончаніи жертвоприношенія; сосуды, послужившіе богамъ, не могли уже служить людямъ. На такое значеніе обрядоваго разбиванія посуды, между прочимъ, указываеть одно весьма характерное цыганское повърые. Нужно замътить, что цыгане бога неба считають злымъ богомъ, а богиню земли доброй. Если чаща для питья какимъ нибудь образомъ коснется земли, изъ нельзя пить, такъ какъ она сдёлалась слишкомъ священной для людскаго употребленія 3).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тэйлоръ, Первобытн. культура. II. 341.

<sup>2)</sup> Сумповъ, Свадеб. обряди. 204.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Тэйлоръ, Первобити культура. И. 324.

Современное бытовое значеніе обрядоваго приготовленія и употребленія каши состоить въ выраженіи пожеланія урожая или плодородіи. Такъ, въ Сербіи во время приготовленія Варицы д'єти поють:

Вара вари варицу, Да се радю ярице, И біеле ягнице, И дётити и юнчити <sup>1</sup>).

Въ Великороссіи въ день Өеклы Заревницы, въ овинныя именины, когда начинаютъ молотьбу новаго хлѣба, молотильщиковъ угощаютъ въ овинѣ новой кашей. "Хозяину хлѣба ворошокъ; молотильщикамъ каши горшокъ", приговариваютъ благодарные молотильщики 2).

<sup>1)</sup> Потебня, О миенч. знач. нък. обр. 59.

<sup>2)</sup> Шенинитъ, Очеркъ первонач. ист. землед. 83.

## ГЛАВА ІІІ.

Обрядовое употребленіе клівба на родинать и крестинать.— Вечерницы—Калета.—Овадебный клівбь въ В. и М. Россіи.—Коровай.— Дывень.—Обрядовое употребленіе клівба на похоронать.

• Обрядовое употребление печенаго хлаба покрываетъ собой обрядную кашу и хлёбное зерно, какъ самое полное проявление древняго земледальческаго быта и на немъ построеннаго религіозно-миническаго міровозэрвнія. Во всёхъ событіяхъ народной жизни, сложныхъ и простыхъ, важныхъ и неважныхъ, крупныхъ и мелвихъ, обнаруживается присутствіе обрядоваго хявба. Въ однихъ случаяхъ хлёбъ входить въ бытовое явленіе въ видь незамьтной прибавки, какъ ньчто случайное; въ другихъ случаяхъ онъ получаетъ значение господствующаго элемента, повельваеть цылымь бытовымь явленіемъ, придаетъ своеобразный характеръ опредъленной сторонъ народной жизни. Можно смъло утверждать, что народная жизнь во всей полноть ся историческаго развитія, со всёмъ ея прошлымъ и настоящимъ, наполнена обрядовымъ употребленіемъ хлѣба. Даже человъвъ вполнъ цивилизованный, отръшившійся отъ прадъдовскихъ преданій и обычаевъ, построившій свою жизнь на современныхъ культурно-бытовыхъ началахъ, часто сталкивается съ обрядовымъ употребленіемъ хлъба, если не въ собственной семьв, то среди своихъ родныхъ или въ кругу хорошихъ знакомыхъ. Крестьянинъ же западно-европейскій и въ особенности крестьянинъ-славянинъ, -- "дитя чорной земли", -- всей душой преданъ обрядовому употребленію хліба, что такъ естественно при консерватизм и архаичности народной

Обрез ветиня.

жизни. Для селянина земледъльца обрядный хлъбъ служить утъшениемъ и радостью, услаждающей и нравственно возвышающей тяжелый земледъльческий трудъ. Въ обрядовомъ употреблении хлъба есть нъчто задушевное, сердечное, нравственно-чистое. Здъсь, между прочимъ, обнаруживается свътлое, поэтическое воззръние на внъшнюю природу, быть общественный и семейную жизнь.

Актъ высокой важности, первый крикъ человъка въ области печали и юдоли, рождение ребенка окружено въ Россіи и земляхъ славянскихъ значительнымъ количествомъ дюбопыхнихъ объекты пискъ изъ глу-

остряние: хорошее, удовлетворительное плохое. Роскошное яздание. Роскошное яздание. Издание частично разброшюрскано. Переплет, гитульный лист, рерхиян, нижняя обложем отс утствует, поврежден/а/, отпадает, приклоен/а/. Приклоен/а/.

жніе древняго эворожденнаго г отношение къ къ съ бытіемъ та домашнемъ крестинныхъ : появленіи ноізнаніе и пригвенныхъ силъ **Ъдствій и уве**ть родинныхъ вобладаніи обства очищенія употребленія ахъ осталось, тва, большею ь вліяніемъ къ одарственнаго еимуществень присоединеиндо-европейздусовъ и герали возліянія уетъ, что рим-

## ГЛАВА III.

Обрядовое употребленіе хліба на родинать и крестинать.— Вечерницы—Калета.—Овадебный хліба въ В. и М. Россіи.—Коровай.— Дывень.—Обрядовое употребленіе кліба на похоронать.

• Обрядовое

собой обрядз полное проя на немъ посч зрѣнія. Во в и простыхъ, кихъ, обнар: Въ однихъ С Отдел международного книгообмена ніе въ видѣ имени 🐑 Просьба карточку обязательно вернуть ное; въ друг сподствующа явленіемъ, п ленной стор дать, что на ческаго разв наполнена библиотека человѣкъ вп прадъдовски жизнь на со часто сталки Место хранения ба, если не ос ударственная родныхъ ил ABTOP CT нинъ же зап Название нинъ-славян преданъ обр тественно п Digitized by Google

жизни. Для селянина земледъльца обрядный хлъбъ служить утъшеніемъ и радостью, услаждающей и нравственно возвышающей тяжелый земледъльческій трудъ. Въ обрядовомъ употребленіи хлъба есть ньчто задушевное, сердечное, нравственно-чистое. Здъсь, между прочимъ, обнаруживается свътлое, поэтическое возяръніе на внъшнюю природу, быть общественный и семейную жизнь.

Актъ высокой важности, первый крикъ человъка въ области печали и юдоли, рожденіе ребенка окружено въ Россіи и земляхъ славянскихъ значительнымъ количествомъ любопытныхъ обрядовъ, идущихъ изъ глубокой древности и раскрывающихъ возэрвніе древняго человъка на беременную женщину и новорожденнаго ребенка, на ихъ положение въ семействъ и отношение къ владыкъ дома, на таинственную связь ихъ съ бытіемъ свътилъ небесныхъ и съ пылающимъ на домашнемъ очагъ огнемъ. Мотивами родинныхъ и крестинныхъ пъсенъ и обрядовъ служитъ радость при появленіи новаго члена семьи, его торжественное признаніе и привлечение къ нему высшихъ покровительственныхъ силъ или божествъ для устраненія отъ него б'єдствій и увеличенія счастья. Отличительная особенность родинныхъ обрядовъ состоить въ решительномъ преобладаніи обрядоваго употребленія воды, какъ средства очищенія родильницы и ребенка. Для обрядоваго употребленія хлъба и каши на родинахъ и крестинахъ осталось, однаво, много мъста. Родинныя празднества, большею частью пріуроченныя подъ христіанскимъ вліяніемъ къ крестинамъ, возникли изъ древняго благодарственнаго жертвоприношенія богамъ, состоявшаго преимущественно, если не исключительно, изъ каши, съ присоединеніемъ жертвенныхъ возліяній, -обычай индо-европейскій, не только славянскій. У древнихъ индусовъ и германцевъ при рожденіи младенца совершали возліянія медомъ и молокомъ. 1). Плиній свид'втельствуетъ, что рим-

<sup>1)</sup> Kuhn, Die Herabk. d. Feners. 137.

ляне въ день рожденія ребенка приготовляли кашу, fritilla, puls 1). Въ одномъ старинномъ Цвътникъ сохранилось любопытное замъчаніе, что "бабы каши варять на собраніе роженицамь". Въ одномъ сборникъ XV в. говорится о ставленіи трапезы Роженицамъ. Покормъ Роженицъ состояль преимущественно изъ каши, что, впрочемъ, не исключало возможности другихъ предметовъ жертвоприношенія. Въ Вопрошаніи Кирива XII в. говорится о принесеніи въ жертву Роду и Роженицамъ клъба, сыра и меду 2). На преобладание каши въ старинныхъ родинныхъ праздникахъ указываетъ большое распространение этого кушанья, какъ обрядоваго, на современныхъ великорусскихъ и малорусскихъ родинахъ, преимущественно въ Великороссіи. Въ Тверск. губ. въ день родинъ приготовляють двъ каши, жидкую съ молокомъ и густую съ масломъ, а въ постные дни просяную и гречневую. Обрядовое употребленіе каши на крестинахъ бываетъ также въ Орловской и Воронежской губерніяхъ. Въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи на крестинахъ варять узваръ 3). Въ то время, какъ родинная каша носить на себъ слёды глубокой древности, родинный и крестинный хльбъ въ современномъ народномъ бытв не представляетъ ничего религіозно-миоическаго, обрядно-торжественнаго. Хлъбъ употребляется на родинахъ и крестинахъ, но только не какъ обломокъ религіознаго обряда, а лишь служить выраженіемь благодарности или платы за услугу, за трудъ, и выражениемъ любезности къ родильницъ. Выражение Кирика, что хлъбъ приносили въ жертву Роду и Роженицамъ, не указываетъ непремвино, чтобы жертвоприношение состояло въ видъ печенаго хлъба опредъленной формы. Если допу-

<sup>1)</sup> Rossbah, Die röm Ehe. 104.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срезневскій, О Роменицахъ, въ "Архивь" Калачева. II. 104.

<sup>3)</sup> Маякъ, 1843. XI Матер. 33; Этногр. Сб. І. 184, 216.

стить, что Киривъ подъ словомъ хлебъ разумель хльбную кашу, то родинное празднество въ старину должно было представляться главнымъ проявленіемъ обрядоваго употребленія каши, какъ предмета жертвоприношенія богамъ или богинямъ, покровительствовавшимъ браку и деторождению. Быть можетъ, въ свадебный ритуалъ каша вошла лишь случайно, по связи своей съ дъторождениемъ, какъ эмблема того, къ чему долженъ былъ привести бракъ. Предположеніе это отчасти подтверждается тімь, что обрядовое употребленіе каши на свадьбахъ, по крайней мъръ на старинныхъ княжескихъ и боярскихъ свадьбахъ, совершаемо было самими брачущимися передъ тъмъ, какъ идти на брачное ложе. Хотя на родинахъ и крестинахъ употребленіе хліба представляеть явленіе весьма обычное; но при этомъ хлібу присвоивается исключительно юридическое значеніе. Естественно потому кашу признать, такъ сказать, спеціальнымъ родиннымъ кушаньемъ, подобно тому, какъ круглый хльбъ составляетъ отличительную особенность свадьбы. Въ В., М. и Б. Россіи и въ Болгаріи повсемъстно бывають вечерницы, посидёлки, досвётки, оденки, супрядки, бесёдки, т. е. собраніе дёвущекъ для общей работы и общаго веселья, съ присутствіемъ парней, которые при этомъ угощають девушекъ водкой, орехами, пряниками, забавляють ихъ пъснями и пляской и въ нъкоторыхъ мъстностяхъ укладываются спать съ ними до утра, не нанося вреда ихъ девической чести. Вечерницамъ совершенно чуждъ религіозно-миоическій элементъ. Съ ними не связано какихъ-нибудь древнихъ. со следами языческихъ верованій, песень, въ роде пъсенъ купальскихъ, колядовъ и щедрововъ. На исключительно бытовый характеръ вечерницъ и посидъуже одно отсутствіе обрядоваго указываетъ хльба. На вечерницахъ не бываетъ привилегирован-

наго кушанья, которое приготовляли бы и употребляли

съ торжественностью, съ таинственными пъснями и обрядами. Правда, въ Волынской губерніи, наканунъ Андреева дня, на вечерницахъ приготовляютъ "калету",-пръсный колобокъ, намазанный медомъ. Этотъ коржъ привъшиваютъ къ потолку среди хаты и при немъ сажають одного парубка, которому дають въ руки квачъ, намоченный въ водъ съ сажею (сажа-нькогда священный предметь, по близости ея къ печкъ, къ очагу, къ огню). Затемъ присутствующие поочередно подъезжають въ коржу на палкахъ и откусывають частичку серіозно. Если кто при этомъ засмѣется, парубокъ ("писарь") мажетъ его квачомъ по лицу 1). Обрядъ "калеты", весьма любопытный по языческой основь, какъ жертвоприношение солярнымъ божествамъ, не можеть быть отнесень въ вечерницамъ. Волынская калета составляетъ принадлежность кануна праздника св. Андрея, имъющаго большое значение въ повърьяхъ и примътахъ, касающихся женитьбы, и на вечерницы она попала случайно, вследствие подвернувшагося подъ руку праздника св. Андрея. И на канунъ Андреева дня "калета" забрела случайно. Настоящее ея мъсто на рождественскихъ святкахъ, на что указываетъ уже самое названіе "калета", испорченное каледа или коляда. Почти тождественный обычай встречается въ Литве на святкахъ. На другой день Рождества жмудины предаются увеселенію, называемому "важявились ій каралучю", т. е. прогулка въ Короловецъ (Кенигсбергъ). Для этого пекуть большой крендель, который засушивають посреди избы на ниткъ. Одинъ, принимающій на себя названіе купца, садится съ жгутомъ подлѣ кренделя; прочіе подъвзжають въ нему на скамеечев и спрашивають: "Какъ поживаете, господинъ купецъ?"---"Здоровъ, благодаря Бога! А вы откуда, господа"?-- "Изъ Самогицін".—"Зачьть сюда прівхали?"—"За товароть"—"Ка-

<sup>1)</sup> Петровъ, въ Трудахъ кіев. дух. акад. 1871. Сент. 570.

кого вамъ надобно?"—"Пригожей дѣвушки, какъ калина, а сладкой, какъ малина".—"Пожалуй, у меня есть пригожая и сладкая".—"Хорошо, нельзя ли отвѣдать?"—"Съ удовольствіемъ, въ цѣнѣ сойдемся". Каждый старается отвѣдать крендель, котораго никто не долженъ дотрогиваться руками; если же кто коснется, то купецъ гонитъ и бьетъ жгутомъ. Успѣвшій отвѣдать получаетъ отъ купца въ награду поцѣлуй. Прогулка въ Королевецъ называется въ иныхъ мѣстахъ "кушанье сыра" 1).

По обрядовому употребленію хліба славянская свадьба представляеть явленіе вы высшей степени оригинальное, своеобразное въ ряду другихъ бытовыхъ явленій и весьма сходствуеть съ свадьбой индусовъ, грековъ и римлянъ, что указываеть на ен происхождение изъ техъ отдаленныхъ временъ, когда индоевропейскіе народы въ главныхъ формахъ быта и религіозныхъ върованій составляли этнографическое цълое. Нужно допустить действіе исвлючительных обстоятельствъ, нужно признать вліяніе пельнаго строя народнаго міровозэрвнія, чтобы объяснить грандіозное проявленіе обрядоваго хлеба на свадьбахъ. Такими крупными, исключительными по своей важности обстоятельствами были, вопервыхъ, пріуроченіе свадебныхъ торжествъ къ главному годовому празднику рожденія солнца, вовторыхъ, -- участіе въ старинной свадьбъ не только членовъ одной или нъсколькихъ близко-родственныхъ семей, а всего мира-народа божія, въ видѣ мъстной сельской общины, въ цёломъ ея составе, съ непременнымъ присутствіемъ и священнод виствіемъ старшихъ членовъ общины, старъйшинъ, старостовъ.

Г. Кавелинъ высказалъ основательное миѣніе, что свадьба въ незапамятныя времена была частью извѣстнаго языческаго праздника, отъ котораго и получила

<sup>1)</sup> Терещенко, Быть русск. нар. VII. 61.

свое религіозное освященіе. Послѣ она отдѣлилась отъ годоваго праздника и совершалась особо 1). Мивніе это подтверждается свидътельствами языка и народныхъ обычаевъ. Нъмцы имъютъ для обозначенія свадьбы слово Hochzeit, древ.-савс. hògetidi, слово, нъкогда обозначавшее высшее и наиболье священное время въ году 2). У поляковъ gody—свадьба; godownik—отецъ невѣсты; у нижнелужицкихъ сербовъ словомъ gody называется праздникъ Рождества Христова 3). Изъ первоначальнаго понятія gody-время вознивло понятіе объ определенномъ времени, времени праздничномъ, и празднество свадьбы названо однимъ словомъ съ празднованіемъ дня Рождества Хр., обстоятельство, свидътельствующее, что въ древнъйшее время совершение свадебъ было пріурочено во времени празднованія рожденія солнца. Что славяне имъли или могли имъть въ древности одно опредъленное время въ году для совершенія бракосочетанія и свадебныхъ торжествъ, видно изъ существующаго въ настоящее время у верхнемакедонскихъ болгаръ мыяковъ обычая назначать обручение и свадьбу на извъстное время, выбирать для этого день. Того мыяка, который обручается или женится въ иное время года, община строго наказываеть и считаеть его несчастнымъ человъкомъ 4). Если совершение свадьбы у древнихъ славянъ и пріурочивалось къ определенному времени въ году, то время это врядъ ли было одно и то же для всего славинскаго племени, со времени распаденія его на части. Время это разнилось по мѣстностямъ. Такъ какъ въ чертогахъ солнца, по народнымъ върованіямъ, бывають празднества весною и льтомъ, то и на землъ къ этимъ періодамъ времени были пріурочены праздники въ честь солнца; въ это время

<sup>1)</sup> Кавелинъ, Сочиненія. IV. 184.

<sup>2)</sup> Hamerle, Salzburg, Hochzeit-gebr. 2.

<sup>8)</sup> Haupt ú Smoler, Volkslieder. II. 270.

<sup>4)</sup> Верковичъ, Опис. быта болгаръ, насел. Македонію. 1868. 8.

должны были совершаться и свадьбы. Такъ могло быть въ періодъ распаденія славянскаго племени. Если же спуститься ступенью глубже въ древность, въ тотъ періодъ времени, когда славяне жили плотной массой на небольшой территоріи, или спуститься еще ступенью ниже въ арійскую древность, когда индо-европейскіе народы жили въ Средней Азіи въ одинаковыхъ климатическихъ условіяхъ, то представится возможность признать одно, общее для всѣхъ празднество въ году, напримѣръ, въ то время, когда дни начинаютъ прибавляться, и солнце какъ бы нарождается, время общаго торжества, жертвоприношеній, молитвъ, бракосочетаній, всего веселаго, торжественнаго и величественнаго 1).

Участіе сельской общины въ свадебныхъ торжествахъ обусловливалось причинами религіозными или юридическими, или теми и другими вместе. Можно думать, что въ древнъйшее время участіе въ свадебномъ торвходило въ число религіозно-нравственныхъ обязанностей селянина. На свадьбахъ общественное и и частное богослуженія сливались нераздёльно въ одно гармоническое цълое; молили боговъ о дарованіи счастья и благополучія молодымъ и роду ихъ, а родъ этотъ и составлялъ все село; частная молитва и частное жертвоприношение естественно принимали общественный характеръ. Всякій, кто только могъ, кто находился въ сель, гдь совершалось бракосочетание, и быль настолько возрастень, что могь принимать въ немъ дъятельное участіе, напримъръ, въ качествъ пъвца, долженъ быль явиться на свадебное торжество, выражавшее полное прославление боговъ, покровительствовавшихъ земледелію, скотоводству и браку, причемъ сами боги могли нисходить съ небесной высоты

<sup>1)</sup> Подробности о времени совершенія свадьбы см. въ моемъ соч. 30 свадеб. обряд. 462—69.

въ избу крестьянина и присутствовать здёсь невидимо или символически въ видъ коровая или вънка и разсыпать при этомъ свои дары на брачущихся и ихъ родственниковъ, близкихъ и дальныхъ. Религіозно-миоическій характеръ свадьбы не исключаль ся бытоваго юридическаго значенія. Дъвушка принадлежала только той семьв, гдв она родилась и выросла, но всему роду или даже цълой общинъ. Весьма обычная въ старинное время, мъстами до нынъ сохранившаяся форма бракосочетанія состояла съ одной стороны въ куплъ невъсты, съ другой-въ ея продажъ: покупалъ женихъ или его родъ; продавалъ невъсту ея отецъ и весь ея родъ. Изъ общины выбывала рабочая сила,взрослая девушка, и потому ей делали оценку по родовому или общественному приговору. Родные жениха должны были заплатить за нее, какъ платили за лошадь или корову. И въ настоящее время женихъ во многихъ мъстахъ Великороссіи платитъ "владку", какъ въ старину уплачивалъ "вѣно" за невѣсту. Бракосочетаніе представлялось, во всякомъ случав, торговой общественной сдълкой, въ которой заинтересована была вся община, принимавшая дъятельное участіе въ дёлахъ каждой отдёльной семьи.

Совпаденіемъ свадьбы съ религіознымъ праздникомъ рожденія солнца и бытовымъ актомъ купли—продажи невъсты обусловлено богатое развитіе въ свадьбъ двухъ сторонъ, религіозно-минической и юридической, причемъ первая сторона, религіозно-миническая, съ теченіемъ времени, такъ сказать, ветшала, блъднъла, переходила въ темный обрядъ; вторая, юридическая, подлежала общему историко-культурному развитію народной жизни, измѣнялась органически и поднималась въ нравственномъ смысль, по мъръ улучшенія народнаго быта и самосознанія.

По полнотъ обрядоваго употребленія хлъба первое мъсто занимаетъ малорусская свадьба; затъмъ слъдуютъ великорусская, сербская и болгарская; на послёднемъ мъстъ оказывается свадьба поляковъ и чеховъ. Замъчательная особенность малорусской свадьбы состоитъ въ томъ, что въ ней, при весьма разнообразномъ обрядовомъ употребленіи хлъба, существуетъ много хлъбныхъ пъсенъ; хлъбные обряды не представляются сухой и безсмысленной формальностью, внъшностью. Они оживлены и объяснены пъсней и, благодаря пъснъ, представляются въ большинствъ случаевъ явленіемъ живымъ, органическимъ, съ плотью и кровью.

Великорусской свадьбы, какъ цёльнаго и своеобразнаго проявленія великорусскаго быта, въ действительности нътъ. Можно говорить о малорусской, о сербской, о польской свадьбъ; но почти нельзя говорить о великорусской свадьбъ. Въ научномъ смыслъ слъдуетъ строго отличать русскую свадьбу, какъ она проявляется въ среднихъ и западныхъ губерніяхъ, отъ русской свадьбы въ губерніяхъ съверныхъ и съверо-восточныхъ. Между ними весьма мало общаго. Средне-русская и западнорусская свадьба представляеть очень много сходнаго съ свадьбой малоруссовъ, болгаръ и сербовъ, въ особенности съ свадьбой малоруссовъ, такъ что естественно возникаетъ мысль о происхожденіи малорусской и средне-великорусской свадьбы изъ одного и того же древне-русскаго, чисто славянскаго источника. Не подлежить, однако, сомнёнію, что на бёлорусскую свадьбу оказала вліяніе свадьба малорусская, и многія білорусскія свадебныя пъсни представляють лишь болье или менње удачный перефразъ малорусскихъ свадебныхъ пъсенъ. На средне-русской и бълорусской свадьбахъ обрядовое употребленіе хліба почти такъ же обычно, какъ на свадьбъ малорусской, причемъ самый обрядовый свадебный хлёбъ называется большею частью одинаково. Въ средней и западной Россіи встречаются также песни о свадебномъ хлъбъ. Россія съверная и съверо-восточная относительно свадебнаго ритуала представляеть

1:)

W

ивчто весьма своеобразное и исключительное въ славянскомъ мірѣ. Въ архангельской, вологодской, пермской, вятской губерніяхъ свадьба совершается такъ, вакъ не совершается въ остальномъ славянствъ: и пъсни, и обряды особенные, своеобразные. Во всемъ стров и тонъ съверно-русской свадьбы проглядываеть что-то суровое, жесткое и тоскливое. Свётлыхъ и радостныхъ пъсенъ не слышно. "Вытье" невъсты и ея подругъ наполняеть брачный пирь. Невъста валяется въногахъ родныхъ своихъ со слезами, не всегда притворными, и назойливо проситъ, чтобы ее не отдавали въ чужую-дальную сторонку. Насвадьбъ первую роль играетъ колдунъ, иногда встрівчающійся въ качествів дружка и въ средней Россіи и на Дону. Всв его боятся, ублажають его подарками и угощеніемъ. Колдунъ чванится и ломается, задаетъ тонъ всей свадьбъ и подчасъ деспотически командуетъ молодыми и поъзжанами. Онъ совершаетъ таинственные обряды съ водой, угольями, золой, шепчетъ надъ порогомъ, заглядываеть въ печь, бьеть кнутомъ по угламъ избы.... Страхъ и оторопь берутъ робкаго человъка. Чувствуется присутствіе зловредной демонской силы, которую нужно разыскать въ темныхъ углахъ избы или въ печи и связать заклятіемъ. Обрядовый хльбъ на съверно-русской свадьбъ представляется явленіемъ второстепеннымъ, незначительнымъ. Большею частью онъ имфетъ юридическое значение или платы за трудъ, или предмета, соединяющаго молодыхъ для общаго труда, или просто служить предметомъ угощенія. Въ пъсняхъ, чрезвычайно длинныхъ, тягучихъ, тоскливыхъ, однообразныхъ, не говорится о хлъбъ.

Въ южно-славянскихъ свадъбахъ, болгарской и сербской, много пъсенъ и обрядовъ хлъбныхъ; только между первыми и послъдними нътъ той внутренней органической связи, какая находится между малорусскими хлъбными пъснями и обрядами, и не такъ они архаичны, какъ послъдніе, насколько можно судить по имъвшим-

ся у насъ подъ руками этнографическимъ статьямъ Чолакова, Верковича, Качановскаго, Княжескаго и Караджича.

Западно-славнискія, чешская и польская, свадьбы растеряли много древнихъ чертъ и даже потеряли обрядовый хлёбъ. Польская свадьба состоитъ собственно изъ двухъ—трехъ болёе или менёе роскошныхъ угощеній родственниковъ и знакомыхъ, причемъ въ застольныхъ пёсняхъ хлёбъ упоминается только, какъ вкусное кушанье.

Нѣть возможности собрать и изложить всѣ частныя проявленія обрядоваго хлѣба на свадьбахъ, по причинѣ ихъ многочисленности и разнообразія. Практическій научный интересъ требуеть не столько полноты въ перечисленіи фактовъ, сколько основательности въ ихъ выборѣ, группировкѣ и объясненіи. Матеріалу накоплены горы, и въ новомъ этнографическомъ и народнопоэтическомъ сырьѣ не ощущается надобности. Нужно разобраться въ томъ, что собрано. Чувствуется большой недостатокъ въ научной разработкѣ сыраго этнографическаго и народно-пѣсеннаго матеріала, недостатокъ критической оцѣнки новыхъ фактовъ.

Впервые свадебный коровай упоминается въ записи 1526 г. о бракосочетании вел. кн. Василия Ивановича съ Еленой Глинской. По случаю этого бракосочетания было приготовлено два большихъ коровая, которые сверху были украшены большими серебряными пѣнязями, позолоченными съ одной стороны. Кромѣ того о коровав говорится съ большими или меньшими подробностями въ царскихъ свадебныхъ записяхъ 1626 г. и 1648 г. ¹). У Олеарія есть указаніе на великорусскій свадебный "кгавеіпіке" ²). Корбъ сообщаетъ, что отецъ жениха во время вѣнчанія вручалъ коровай священ-

<sup>1)</sup> Сахаровъ, Сказанія рус. нар. III. Доп. 25, 28, 30, 104, 122 и друг.

<sup>2)</sup> Калачовъ, "Архивъ" 1859. IV. 60.

нику, который поспѣшно передаваль его въ руки отца невъсты 1), обрядъ, сколько намъ извъстно, нынъ невстрвчающійся. Въ настоящее время обрядовое употребленіе коровая встрічается во всей Малороссіи, въ Бълоруссіи, въ средней Россіи (губ. Курская, Орловская, Тульская и друг.), въ Руси Галицкой и Угорской. Въ свверной и свверо-восточной Россіи, вивсто коровая, встречается свадебный хлебь съ другимъ названіемъ и въ особой формъ обрядоваго употребленія. Такъ, въ Архангел. губ. большой, продолговатый хлёбъ, употребляемый на свадьбахъ, называется "челпанъ". Въ нъкоторыхъ мъстахъ съверной Россіи свадебный хлъбъ называется "банникомъ"; это ржаный хлъбъ, завязанный вмёстё съ солонкой и ложкой въ скатерть. Въ Саратов. губ. "курникъ" -- круглый пирогъ, начиненный курицей; въ Пермск. губ. "пирогъ рыбный", или блины, -- во время обрученія; въ Сарат. губ. "люкшинъпряка" — большой во всю печь пирогъ, который пекутъ въ домѣ жениха для подругъ невѣсты 2). Различныя наименованія свадебнаго хліба въ сіверной и восточной Россіи, различіе въ форм'в и въ употребленіи, -- все это въ совокупности указываетъ, что чистота древнеславянскаго коровая здёсь нарушена; основные, древніе мотивы его употребленія забыты и замізнены новыми, чисто житейскими съверно-русскаго склада. Такія наименованія коровая, какъ "челпанъ" и "люкшинъпряка", вытъснившія древне-славянское слово коровай или кравай, указывають на восточное, финское или тюркское вліяніе.

Въ торжественномъ обрядовомъ короват заслуживаетъ вниманія его приготовленіе и его употребленіе, что въ наиболте архаичныхъ свадьбахъ одно отъ дру-

<sup>1)</sup> Пассекъ, Очерки Россіи. IV. 95.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Москвитян. 1853. XIV. 87; Зап. Геогр. Общ. 1873. III. 12—13; Терещенко, Быть рус. нар. II. 318, 322; Пермс. Сбор. I. 26; Пермск. Губ. Въд. 1875. № 75.

гаго отдъляется, при чемъ приготовление сопровождается одними обрядами и пъснями, а употребление другими, своеобразными обрядами и пъснями.

Въ В., М. и Б. Россіи коровай пекутъ изъ лучшей муки, пшеничной или ржаной. Число короваевъ бываетъ различно. Въ Малороссіи большею частью ограничиваются однинъ короваемъ. Въ старинное время въ Великороссіи на царскихъ свадьбахъ приготовляли два коровая. Въ Буковинъ пекутъ даже четыре коровая Въ дополнение въ короваю пекутъ хлабы меньшей величины: "перепечу", которая встръчается и на старинныхъ царскихъ свадьбахъ, какъ сдобное хлъбное печеніе особой формы, съ гранью, похожей на ананасную, "калачи", — впервые упоминаемые въ вел.-княжеской свадебной записи 1500 г., въ Костром. губ. благословенный или крутильный хліббь, въ Малороссіи лежни и шишки, т. е., небольшія булочки снизу круглой формы, а наверху съ крестомъ изъ тъста или съ небольшими по краямъ нупышками, на подобіе сосновыхъ шишекъ. Время и мъсто печенія коровая различны по мъстностямъ; пекутъ наканунъ свадьбы, въ день свадьбы и даже, что ръдво, на другой день свадьбы, -- въ дом' нев' сты или жениха, или тамъ и тамъ одновременно; но въ домъ невъсты съ большими церемоніями и большей веселостью; бываеть и такъ, что у молодаго пекутъ коровай наканунъ свадьбы, а у молодой въ самый день свадьбы. Въ Малороссіи коровай приготовляють только при выходъ замужь девушки. Вдова, выходя замужъ, не удостоивается этой чести. Коровай пекуть почти исключительно замужнія женщины. Впрочемъ, иногда дело это поручается отчасти девушкамъ. Такъ, въ Кіевской губ. подъ Бълой Церковью при печеніи коровая присутствують замужнія женщины и дъвушки. Женщины пекутъ коровай, а дъвушки дывень и шишки 1). Малорусскія коровайницы украшають

<sup>1)</sup> Кіевск. Старина, 1883. П. 370.

свои головы барвинкомъ. Всёмъ дёломъ руководить старшая коровайница. Коровай укращають древесными въточками, ръшетчатыми укращеніями изъ тъста, вызолоченными грецкими оръжами, золотой мишурой, птичками изъ тъста. Въ середину ворован иногда кладутъ деньги. На старинныхъ княжескихъ и царскихъ свадьбахъ коровай быль очень великъ; четыре чиновника носили его на носилахъ, обитыхъ гладкимъ червчатымъ бархатомъ. У малороссіянъ Сарат. губ. коровай бываеть величиной почти во весь столъ. Въ з. и ю.-з. Россіи коровай бываеть такъ великъ, что выдамдивають изъ устья печи нѣсколько вирпичей, чтобы его вынуть. Коровай сажають въ печь супруги, живущіе въ любви и согласіи, причемъ или только они держатся за лопату, или всъ присутствующіе въ домъ. Въ Малороссіи коровай сажаеть вь печь мужикь, называемый въ пъсняхъ кучерявымъ; онъ стучитъ при этомъ три раза въ печку ногой; женщины подхватывають дёжу и поднимають ее къ потолку. По объимъ сторонамъ печки ставятъ по ставану водки, съ привръпленной въ ставану свъчей <sup>1</sup>).

Въ способъ приготовленія воровая между славянскими свадьбами обнаруживается большое сходство, особенно между свадьбами малорусской и болгарской. Въ Болгаріи въ жениху въ домъ дня за два до свадьбы въ четвергъ приглашаютъ дъвицъ, которыя, собравшись, идутъ въ назначенныя комнаты, гдъ разложены большія корыта (наз. нощовы, малорус. ночвы), мука и нъсколько ситъ; подъ музыку онъ начинаютъ съять муку и пъть назначенныя для того пъсни; потомъ, замъсивши хлъбъ, выходятъ на дворъ и здъсь танцуютъ; по-

<sup>1)</sup> Труды, Этн. ст. эксп. въ зап. рус. край IV, 215; Этногр. Сб. III. 245, V. 49, III. 2, I. 353; Крачковскій, Быть зап.-рус. сел. въ "Чтеніяхъ" 1873, 42, 45; Терещенко, Быть рус. нар. II. 451. 510, 570, 612; Тульск. Губ. Вѣд. 1861. № 14; Библ. для чтенія 1834. VI. 14; Шейнъ, Бълор. пъс. 356.

томъ садятся за ужинъ, послъ ужина танцуютъ и затвиъ начинаютъ печь изъ приготовленнаго твста калачи, называемые мединиками, и хлѣбы. Дѣвицы, вынувши хлебъ изъ печки, 4 или 5 калачей намазываютъ медомъ, остаются у жениха ночевать, и, взявши медомъ намазанные хлёбы, выносять ихъ на дворъ, владуть на скамьи или на коверъ и начинають пъть и танцовать около мединика. Сдёлавши нёсколько круговъ, дъвицы берутъ клъбы, а девери вино и рюмку, и угощають всёхь, находящихся во дворё рюмкою вина и ломтемъ мединика. Никто не вправъ отказаться отъ предложенія выпить и закусить за здоровье жениха и невъсты. Одинъ мединикъ относять невъстъ и въ замънъ того получають отъ нея мединикъ. - Необходимой принадлежностью болгарской свадьбы послѣ мединика является вишкекъ, приготовляемый въ субботу такимъ образомъ: очищенную и истолоченную пшеницу варятъ въ двухъ огромныхъ мёдныхъ котлахъ, вмёщающихъ въ себъ до 15 ведеръ воды. Когда выкипитъ въ котлахъ вода, бросають туда коровье масло и приготовленными на то лопатками мъщають, пова сдълается нъчто въ родъ киселя. Въ воскресенье утромъ на разсвътъ дъти почти со всего города приходятъ съ тарелками за кишкекомъ. На свадьбъ кишкекъ занимаетъ первое мъсто; его прежде всъхъ кушаньевъ подаютъ на столъ и такъ любятъ, что обыкновенно на понедъльникъ уже не остается ни одной ложки 1). Въ историко-культурномъ отношеніи болгарскій кишкекъ представляеть любопытную форму древнишаго хлибнаго кушанья, --- хлюбной каши.

Южно-австрійскіе сербы къ ябукѣ (обрученіе) пекутъ длинный хлѣбъ kolać ²). У чеховъ женщины въ домѣ же-

<sup>1)</sup> Княжескій, Обычан Болгаръ, въ Прибавл. къ Журн. М. Н. Пр. 1846. 67—68, 71; Верковичъ, Опис. быта болг. 9, 31; Безсоновъ, Болг. пъс. П. 24; Москвитян. 1845. VI. 170.

<sup>2)</sup> Rajacsich, Das Lebev d. Südslaw. 140.

ниха пекутъ колачъ—круглый хатоть, наверху котораго налъпливаютъ изъ тъста птичекъ и цвъточки и наводятъ позолоту; хатотъ относятъ къ невъстъ 1). У краковскихъ поляковъ ко дню свадьбы пекутъ пшеничныя лепешки съ творогомъ 2).

Вообще, приготовленіе свадебнаго хлѣба сопряжено съ многочисленными пѣснями и обрядами глубокой старины, пѣснями и обрядами, свидѣтельствующими, что въ короваѣ "ukrywa się wielka tajemnica spoleczno—religijna ludow ślawianskich" <sup>3</sup>).

Употребленіе свадебнаго хліба чрезвычайно разнообразно. Оно входить во всё акты свадебной драмы, и нъкоторые изъ нихъ получили даже название отъ хльба, напр., "хльбины", "коровай". Въ В., М. и Б. Россін, Сербін, Черногорін, Польшь, Чехін отправляются сватать съ хлибомъ въ рукахъ. Хлибъ во время сватовства имбетъ важное значеніе, и потому, пріймуть ли его родители невъсты или нътъ, судять объ ихъ согласіи на бракъ. Въ В., М. и Б. Россіи, въ Чехіи и Болгаріи существуєть обывновеніе съ хлібомъ въ рукахъ приглашать гостей на свадьбу 4). Наканунъ дня вънчанія, когда обыкновенно бываеть дъвичникъ, въ Полт. губ. пекутъ коровай, въ Костром. губ. -- опекуши (толстые блины на дрождяхъ) и большой пряникъ. Въ Курск. и Пермск. губ. наканунъ свадьбы гостей и невъсту потчиваютъ блинами. Въ Галиціи и Славоніи передъ свадьбой плетутъ вънки и приготовляютъ хлъбъ, въ Галиціи балецъ, въ Славоніи калачъ. Хлівбомъ благословляють молодыхь, иногда даже хлопають по те-

<sup>1)</sup> Erben, Proston. ćes. pis. V. 296.

<sup>2)</sup> Kolberg, Lud. VI. 35.

<sup>\*)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 167.

<sup>4)</sup> Калиновскій, Опис. св. укр. обр. 2; Nowosielski, Lud. I. 175; Терещенко, II. 167, 289; Вістн. Евр. 1879. IX. 170; Гласинк. 1867. V. 130; Kolberg, Lud. XI. 75, 84; Совор. сез. Миз. 1859. I. 92; Верковичъ, 31.

мени, или обводять вокругь ихъ головъ, или кладуть на голову, или разламывають надъ головой. Послъ свадьбы или, точнъе, вънчанія въ Малороссіи молодая смотрить черезь клібь, имінощій видь бублика, то есть съ отверстіемъ въ серединь, на молодаго или на востокъ  $^{1}$ ). Коровай несли впереди свадебнаго повзда, на что находится указаніе уже у Котошихина 2), или обносять его вокругь повзда, кладуть въ церкви во время вънчанія. У русскихъ, сербовъ и поляковъ молодымъ за пазуху кладутъ хлёбъ. Во многихъ мъстахъ Россіи, Сербіи, Болгаріи, Чехіи и Славоніи молодая входить въ домъ новобрачнаго съ хлебами въ обеихъ рукахъ и свекровь встречаеть ее съ хлебомъ въ рукахъ. Въ Курск. губери. сверковь открываетъ закрытое лицо молодой пирогомъ, у Лемковъ подводитъ ее къ печкъ, въ которой лежить хлібов. Коровай кладуть поверхъ сундука съ приданымъ молодой или въ самый сундукъ. На царскихъ и княжескихъ свадьбахъ XVI и XVII ст. постель для молодыхъ стлали на ржаныхъ снопахъ; около постели ставили кадь или нъсколько боченковъ, наполненныхъ пшеницею, ячменемъ и овсомъ; по угламъ опочивальни клали хлёбы. И въ настоящее время въ Орловск. губ. молодымъ стелютъ постель на ржаныхъ снопахъ; въ Галиціи свашки входять въ опочивальню въ молодымъ съ миской пшеницы. Въ Украинъ отецъ молодаго послъ свадьбы подаеть сыну и невъстъ на конць ножа кусочекъ хльба, намазанный медомъ. Въ Россіи и въ Чехіи мать невъсты присылаетъ молодымъ послъ свадьбы большой хльбъ. Посль-свадебное потчи-

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. I. 352; Снегиревъ, Рус. простонар. празд. IV. 145; Головацкій, "Чтенія" 1872. III. 369; Ilić, Narod. slav. ob. 47; Арандаренко, Записки о Полт. губ. II. 246. Записки Юго-Зап. Отд. Геогр. Общ. II. 498.

<sup>2)</sup> Котошихниъ, О Россіи въ царств. Алексвя Мих, 126.

ваніе блинами распространено во многихъ мѣстахъ Великороссіи <sup>1</sup>).

Подводя, такъ сказать, итогъ свадебному хлібу, не со стороны его религіозно-миническаго и юридическаго значенія, о чемъ еще будеть річь впереди, а со стороны его наименованій и вившняго вида, нужно сказать, что, во первыхъ, свадебный хлебъ во всехъ славянскихъ странахъ называется короваемъ, причемъ свадебные хльбы съ другимъ названіемъ или, что весьма редко, составляють местную его замену, каковь болгарскій мединикъ, или возникли въ позднее время, съ упадкомъ архаичности, съ забвеніемъ самаго коровая, каковы великорусскіе "ставленники", "челпаны", "курники". Малорусскій "дывень" первоначально, въроятно, сливался съ короваемъ, служилъ лишь его эпитетомъ (дивный коровай), и впоследствіи лишь эпитеть получилъ самостоятельное значеніе, какъ наименованіе особаго хлеба, приготовляемаго въ добавовъ въ короваю; во вторыхъ, отличительной особенностью свадебнаго хлъба служать величина его, круглая форма, часто отверстіе въ серединъ, въ какомъ видъ коровай называется калачемъ или дывнемъ, и, наконецъ, наружныя украшенія изъ тъста или бумаги, имъющія символическое значеніе.

Теорія Спенсера, что религіозные обряды возникли изъ погребальныхъ <sup>2</sup>), оказывается несостоятельной въ приложеніи къ міру славянскому, по крайней мѣрѣ, не находить подтвержденія въ обрядовомъ употребленіи клѣба. Въ то время, какъ культъ солнца оставилъ слѣды въ громадномъ числѣ хлѣбныхъ пѣсенъ и обрядовъ,

<sup>1)</sup> Haupt ú Smoler, II. 258; Wojcicki, Piesni ludu. II. 142. Гласник., 1867. V. 135; Ilić, 66; Rajacsich, Das Leben d. Südslav. 179; Верковичъ, 27; Kulda, Swadba. 60; Сахаровъ, Сказ. рус. нар. III. Доп. 130; Nowosielski, Lud. ukr. I. 229; Терещенко, II. 183, 287.

<sup>2)</sup> Герб. Спенсеръ, Основанія соціологін. т. І.

культь усопшихъ еле-еле отразился въ обрядовомъ употребленіи хлібба. Если судить по хлібнымъ обрядамъ, то культъ мертвыхъ въ славянской религіи, міросозерцаніи и быть занималь весьма скромное мъсто. Въ языческой славянской древности за погребальнымъ обрядомъ слёдовала "страва", поминальный обрядовый пиръ и попойка; она совершалась на могилъ или по близости ея; подобный нынъ обрядъ имъетъ мъсто въ домъ усопшаго; но болгаре до сихъ поръ справляють его возлъ могилы; у пинчуковъ нъкоторые изъ дому возвращаются на могилы и тамъ доканчиваютъ задушную трапезу. Содержаніе обряда отчасти видно изъ современныхъ суевърныхъ поминокъ; въ него входили поминанье усопшаго питьемъ и тдой. Повидимому, главнымъ, быть можетъ, даже единственнымъ обрядовымъ поминальнымъ кушаньемъ была каша. Въ правилахъ Владимірскаго собора 1274 г. находится извёстіе, что въ Новгородской странъ "нъціи неосвященіи освящають приносимыя въ церкви плодоносія, рекше крупы или кутья за мертвыя 1). Котляревскій высказаль предположеніе, что послъ стравы на могилъ разбивали посуду или горшки. Археологические факты дають тому доказательство. Обыкновеніе разбивать горшокъ при выносъ покойника соблюдалось въ юго-западной Россіи. Разбиваніе горшка указываеть на обрядовое употребленіе каши. Кромъ каши или кутьи, на похоронахъ употребляютъ хльбное зерно и печеный хльбь. Зерномъ осыпають лавку, гдъ лежалъ покойникъ, или дорогу, по которой его пронесли. У Сербовъ, Словаковъ и Чеховъ въ головы мертвеца кладуть кусокь хліба, который и разделяется потомъ между теми, кто быль на погребении. Сербы кладуть кусокъ пшеничнаго хлаба въ гробъ 2). Въ правобережной Малороссіи наверхъ гроба кладутъ хльбь и соль, которые потомъ отдаются церковному

<sup>1)</sup> Аристовъ, Промышленность древи. Россіи. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Котляревскій, О погребальн. обыч. 245, 217, 221.

причту. Въ Переяславскомъ уёздё вто нибудь изъ пожилыхъ, идя за гробомъ, раздаетъ коржики съ медомъ и бублики 1). Въ В., М. и Б. Россіи въ поминальные дни носять въ церковь или на могилы пряники и булки. Погребальный хлёбъ не имёетъ ничего оригинальнаго, и своеобразнаго; нътъ у него особаго наименованія или особой формы, какъ у хлъба свадебнаго, и уже это турную ничтожность.

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. стат. экспед. ІУ. 708.

## ГЛАВА ІУ.

Хлевные обряды, принадлежащіе исключительно определеннымъ временамъ года и днямъ.—Овятии.—Прижанина.— Крачунъ.—Масляница.—Влины.—Постовые хлевы.—Встреча весны хлевомъ.—Купало.—Жатва.—Хлевъ въ гаданіяхъ и приметахъ.

Періодическія переміны въ природі, разділяющія продолжение времени на равныя части, перемъны, состоящія въ усиленіи и уменьшеніи тепла и отчасти свъта, подали поводъ ознаменовать каждое время года религіозными и житейскими праздниками. Праздники возникаютъ въ глухое и варварское время народной жизни, въ періодъ паступескаго быта, съ теченіемъ времени малс-по-малу осложняются, развиваются, развътвляются, и въ періодъ господства земледъльческаго быта, среди народовъ историческихъ, получаютъ въ высокой степени торжественный и величественный характеръ. Праздникъ представляется у народовъ земледъльческихъ такимъ центромъ, вокругъ котораго группируются народныя повёрья и обряды, къ которому пріурочивается починъ въ главныхъ земледѣльческихъ трудахъ и хозяйственныхъ занятіяхъ, сроки и сдёлки, торги и сходы мірскіе. Вся жизнь народа, религіознонравственная, юридическая и бытовая, приходить въ соприкосновение съ праздникомъ и въ большей или меньшей степени въ немъ выражается.

Въ слѣдствіе того громаднаго значенія, которое имѣетъ солнце въ природѣ вообще, въ частности во всемъ строѣ земледѣльческаго быта, возникъ широкій культъ солнца и тѣсно связанные съ этимъ культомъ солнечные праздники. Славяне раздѣляли свой годъ на зиму и лѣто и самые праздники на зимніе и лѣтніе, причемъ

Digitized by Google

4

главные праздники падали на зимній и л'єтній повороты солнца, выражающіеся первый самыми короткими, второй-самыми долгими днями. Праздникъ зимняго рожденія и усиленія солнца или Коляда выражаль первые признаки предстоящей ему побъды надъ холодомъ. Праздникъ летній или Купала выражаль, такъ сказать, совершеннольтие благотворнаго небеснаго свытила и полное его торжество надъ силами зимняго холода и мрака. Коляда и Купала были главными, а въ глубокой древности, можеть быть, единственными праздниками. Съ теченіемъ времени число болве или менве торжественныхъ дней увеличивалось, причемъ новые праздники примыкали и группировались около двухъ главныхъ годовыхъ праздниковъ, иногда заимствуя отъ нихъ внёшнюю обрядность. Измёненіе праздниковъ по времени года и увеличение ихъ въ числъ обусловливалось разными причинами: климатическими условіями, развитіемъ гражданственности и культуры, изміненіемъ религіозно-миническаго міросозерцанія. При распространеніи славяно-русскихъ племенъ по общирнымъ пространствамъ европейскаго востока ихъ религіозные и житейскіе праздники распались по времени года на весенніе, л'ятніе, осенніе и зимніе, причемъ, однако, зимняя коляда и лётняя купала остались первенствующими.

 $\sqrt{\iota}$ 

По сходству пѣсенъ и обрядовъ народные праздники распадаются на двѣ группы; въ одну группу входятъ зимніе и весенніе праздники; въ другую—лѣтніе и осенніе. Въ первой группѣ главными представляются святки и масляница, и нынѣ родственныя торжества, въ древности, можно думать, составлявшія одно цѣлое. Къ масляницѣ примыкаютъ Закликаніе весны, Красная горка, Егорій весенній, Семикъ и Троицынъ день. Во вторую группу входятъ купала и обжинки, праздники также весьма родственные между собою и въ древности, быть можетъ, сливавшіеся до полнаго тождества. Къ

этимъ праздникамъ примыкаютъ Ярило, Семенъ день, Госпожка, Егорій осенній.

У всёхъ культурныхъ народовъ главный зимній праздникъ пріуроченъ ко времени зимняго поворота солица, которое совпадаетъ съ декабремъ мъсяцемъ. Въ древнемъ Египтъ къ этому приблизительно времени относился празднивъ Озириса (солнде и Нилъ) и Изиды (луна и земля). Въ Римъ праздновались декабрьскія и январьскія календы (первыя числа місяца). Святочныя забавы встрівчаются при константинопольском дворів въ V въвъ. На Рождество Христово являлись во двору наряженные, которые бъгали, плясали и пъли подъ музыку пъсни. У германскихъ племенъ святочныя игры идуть съ древнихъ поръ подъ разными названіями, преимущественно подъ именемъ Юла или Іоля. Объ іолевыхъ дняхъ говорится уже въ скандинавскихъ сагахъ. Обрядовое празднование рождественскихъ святокъ и нынв почти повсемъстно въ Западной Европъ, Германіи, Англіи, Голландіи, Швеціи. На запад'в къ празднику Рождества Христова пріурочено много гаданій, игръ, увеселеній, повёрій; местами встречается обрядовое кушанье, какъ остатокъ языческаго жертвоприношенія. Съ особенной обрядностью и тержественностью, "особенной" не въсмыслъ различія качественнаго, а количественнаго, рождественскій праздникъ проходить у славянь, преимущественно славянь восточныхь и южныхъ. По основательному замъчанію Снегирева, "ни въ одномъ праздникъ народномъ из заключается столько обычаевъ, обрядовъ, примътъ, столько отношеній къжитейскимъ потребностямъи времени года, какъ въсвяткахъ. Въ немъ представляется странная смъсь совершенно разнородныхъ стихій; тутъ мы видимъ и суевърные языческіе обычаи и ніжоторыя христіанскія воспоминанія о рождествъ Спасителя міра.... 1).

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Русск. простонар. праздн. II. 2.

У русскихъ, болгаръ, сербо-хорватовъ, словинцевъ и поляковъ рождественскія святки называются колядой или коледой. Въ памятникахъ древне-славянской письменности колъда, каланда. Нътъ сомнънія, что славянская коляда получила свое названіе отъ латинскихъ январьскихъ саlendae. Замъна древняго народнаго названія праздника латинскимъ предполагаетъ непосредственное знакомство славянъ съ древне-римскимъ міромъ. По мнънію профес. М. С. Дринова, реченіе это было заимствовано олавянами въ Дакіи и ея окрестностяхъ въ то время, когда нъкоторыя изъ тамошнихъ славянскихъ племенъ приведены были во временную зависимость отъ римлянъ Траяномъ 1).

Святки и въ древнее языческое время были святками, т. е. священнымъ временемъ, когда совершались религіозно-обрядовыя игры и гаданія, были п'вты священныя молитвы и пъсни, приносились жертвы богамъ, покровителямъ земледълія и брака. Святочныя жертвоприношенія богамъ состояли въ животныхъ и въ кашъ, отчасти въ хлъбъ. Почти повсемъстное въ Россіи употребленіе на святкахъ свинины, преимущественно колбасъ, указываетъ на жертвоприношение свиньи. У древнихъ германцевъ на святкахъ убивали кабана въ жертву Фрейру <sup>2</sup>). Салическій законъ запрещаеть majalis sacrivus-принесеніе въ жертву кабана 3). Какъ кабанъ быль по преимуществу святочнымъ жертвеннымъ животнымъ, такъ каша была по преимуществу святочнымъ жертвоприношеніемъ кліба, и въ этомъ обнаруживается глубокая архаичность святокъ. Обрядовое употребленіе на святкахъ каши встръчается у народовъ германскихъ и славянскихъ, у послъднихъ сравнительно съ первыми чаще, съ большей торжественностью и съ большей ар-

<sup>1)</sup> М. С. Дриновъ, Заселеніе Балкан. полуострова славянами. М. 1873, стр. 76.

<sup>2)</sup> Grimm, Deutsche Mythol. 194, 631.

<sup>3)</sup> Mülhause, Die Urrelig. 54, 81.

ханчностью. Въ западной Европ'в рождественская каша въ однихъ мъстахъ совсвиъ вышла изъ употребленія; въ другихъ превратилась въ простое, безобрядное кушанье. Въ Россіи, Сербіи и Болгаріи она еще процвътаетъ въ обрядовой торжественности. Любопытно обстоятельство, что по разнообразнымъ русскимъ обычаямъ и обрядамъ можно отчасти опредвлить обрядовую связь ваши съ печенымъ хлебомъ и постепенный въ нъкоторыхъ мъстахъ переходъ обрядовой каши въ обрядовый клібов. Прежде всего клібов является, какъ дополненіе въ кашт, причемъ каша предназначается для людей, а хавбъ для домашнихъ животныхъ. Такъ, въ Малороссіи хозяинъ утромъ наканунъ Богоявленія ставить на покуть кутью и узварь и накрываеть кутью хлібомъ, а узваръ кнышомъ. 7-го января въ праздникъ Іоанна Крестителя онъ береть хлёбъ, лежавшій на покуть еще отъ богатой кутьи, идеть въ загороду или конюшню и даеть по кусочку скоту и лошадимъ $^{1}$ ). Нѣчто среднее между кашей и хльбомъ представляетъ бълорусская "прижанина". Прижанина-первое и главное кушанье, подаваемое въ первый день Рождества рано утромъ при разговънъв. Приготовляется и употребляется оно следующимъ образомъ: въ "латку" (полугоршокъ), наполненную жидкимъ ржанымъ тестомъ, бросаютъ искрошенное свиное сало, лукъ, перецъ, нъсколько кусковъ жирнаго свинаго мяса и, наконецъ, нъсколько колецъ колбасъ. Все это долго варится вмъств, пока ржаное тесто не успветь значительно сгуститься. Сваренное вмёстё кушанье это все-таки остается въ печи, пока не придетъ время подавать его на столъ. Все семейство молится предъ иконами и садится за столъ по старшинству. Хозяйка кладетъ передъ каждымъ груду овсяныхъ (въ большинстве случаевъ) блиновъ и ставитъ на столъ латку съ прижаниной. Хо-

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-стат. эксп. ІІІ. 2, 5.

зяинъ вынимаетъ изъ латки колбасу и мясо, мелко крошитъ ихъ на особой тарелкъ и вбрасываетъ опять въ латку. Затъмъ онъ выпиваетъ рюмку водки и одъляетъ ею семейныхъ. Вся семья, собравшаяся за столомъ, сохраняетъ глубокое молчаніе, пока не одълятъ каждаго водкою. Ъдятъ прижанину всегда такъ: оторвавши кусокъ блина и свернувши его въ трубочку, обмакиваютъ въ прижанину и при этомъ стараются, чтобы въ отверстіе погруженной трубочки непремънно попадалъ или кусокъ мяса, или кусокъ колбасы 1).

Самымъ торжественнымъ проявленіемъ обрядоваго употребленія на святкахъ хліба служить червонорусскій крачунь, огромной величины бізый хліббь съ коркою. Рождественскій крачунь обнаруживаеть большое сходство съ свадзбнымъ короваемъ, по приготовленію, по употреблению и по связаннымъ съ нимъ обычаямъ. Крачунъ сажають въ печь наканунъ Рождества около третьяго часу дня и обставляють его вокругь калачами, подкалачами, калачиками и подкалачиками. Когда начинаетъ смеркаться, тогда приступаютъ къ принятію крачуна. Отъ порога свней до главнаго стола, покрытаго полотномъ, устилають дорогу чистой соломой. На столь ставять большую миску, наполненную домашними овощами и хлебнымъ зерномъ; после выносять приготовленныя кушанья, убирають ими столь, а въ срединъ ихъ становится большой крачунъ, окруженный мелкими крачунами. Съ появленіемъ звёзды возвёщають шествіе крачуна. Если же за непогодой не видно звізды, то объявляють шествіе крачуна, когда довольно смеркнется. Двое почтительно выносять большой овсянный или ячменный снопъ и ставять его въ уголь избы; прочіе встрівчають его осыпкой зерновымь хлібомь изъ миски. Всв присутствующіе садятся во время шествія крачуна за одинъ столъ, не исключая работни-

<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълорус. пъс. 40-41.

ковъ, хотя бы это происходило въ домъ господъ; вдять безъ чиновъ и оканчивають пиръ шумной попойкой, которая заключается пистолетными выстрёлами вь окошко; честь стрелять предоставляется преимущественно домохозяину 1). Принимая во вниманіе поразительное сходство крачуна съ свадебнымъ короваемъ, нужно допустить, что въ данномъ случав мы имвемъ характерный случай перенесенія обряда изъ одного праздника, бытоваго, свадьбы, въ другой праздникъ, годовой, святви. На перенесеніе обряда со свадьбы на Рождество указываеть обрядовая стрёдьба, какъ извёстно, имёющая мъсто на свадьбахъ, гдъ она служитъ безсмысленнымъ нынъ переживаніемъ господствовавшаго нъкогда обычая насильственнаго увода или умыканія дівушекъ. Обывновеніе производить во время сватовства и свадьбы выстрёлы широко распространено во всёхъ славянскихъ вемляхъ. (Подробности въ соч. моемъ "О свадеб. обрядахъ" стран. 10).

Въ то время какъ рождественское обрядовое употребленіе каши характерно, своеобразно, сопряжено съ разными примътами и обрядами, обрядовое употребленіе хліба довольно безцвітно. За исключеніемъ пришлаго крачуна, рождественскій обрядовый хлібот не иміть ни опредъленнаго наименованія, которое отличало бы его отъ другихъ обрядовыхъ хлёбовъ, ни своеобразной формы и, главное, не связанъ съ пъснями. Между отдъльными проявленіями обрядоваго рождественскаго хліба ніть внутренней связи. Видно, рождественскіе блины, коржи, кныши, пироги возникли въ позднее время, причемъ или вошли въ святки изъ другихъ обрядовыхъ явленій народной жизни, или появились случайно, какъ первый попавшійся подъ руку предметь для заміны или для восполненія потерявшей внутренній смыслъ жертвенной каши.

<sup>1)</sup> Терещенко, Бытъ рус. нар. VII. 20-21.

Въ нѣкоторыхъ мѣстахъ славянскаго міра обрядовое употребленіе хлѣба на святкахъ обусловливается внѣшними, внѣ хлѣба лежащими обстоятельствами. Такъ, у Чеховъ 5-го января залѣпливаютъ въ тѣсто небольшія зерна освященнаго тмина, вливаютъ въ тѣсто немного освященной воды, пекутъ пироги изъ этого тѣста, засушиваютъ ихъ и потомъ даютъ въ кормъ коровамъ, чтобы онѣ часто телились 1). Вся сила тутъ завлючается, разумѣется, въ тминѣ и водѣ, получившихъ въ данномъ случаѣ перковное освященіе.

На масляницъ обрядовое употребление хлъба также не представляеть явленія оригинальнаго. Если не считать блиновъ, которые на масляницъ господствуютъ, а на святвахъ встречаются довольно редко, то по обрядовому употребленію хлёба святки и масляница представляють большое сходство. Да и трудно ожидать здёсь какого-либо крупнаго различія, такъ какъ самые праздники святки и масляница находятся въ ближайшемъ между собою родствв. Это собственно части одного и того же древняго праздника, сложнаго, торжественнаго и продолжительнаго. Въ христіанское время праздникъ этотъ быль разорванъ на части и обезцвътился, поблёднёль и ослабёль въоднихъ мёстахъ болъе, въ другихъ менъе. Если масляница перетянула на свою сторону блины, то святки забрали себъ почти всв колядки; но и туть обнаружились черты сходства, выразившагося, напримъръ, въ томъ, что въ Ярославлъ на масляной недёли, кром'в угощенія блинами и катанья на горахъ и по улицамъ, есть обыкновеніе пъть коледу 2), которую обыкновенно воспъвають въ Россіи о святкахъ, причемъ въ распеваемыхъ колядкахъ выступаетъ "виноградъ", "господиновъ дворъ на семи верстахъ", "красное солнышко въ терему" и другія

<sup>1)</sup> Reinsberg-Duringsfeld, Fest-Kalender. 13.

<sup>2)</sup> Снегиревъ, Рус. простон. празд. П. 183.

арханческія черты колядовъ. Святки и масляница отождествляются по переряживанью, гаданіямъ и некоторымъ играмъ. По степени разгула масляница выдается преимущественно въ съверной и восточной Россіи И въ западной и въ южной Россіи масляница справляется, только не такъ пышно, какъ въ Россіи свверо-восточной; нъть такой полноты и широты веселья; нъть такого вакхическаго разгара страстей. Почти повсемъстнымъ масляничнымъ кушаньемъ являются блины. Кромъ того, пекутъ пирожки, кадачи, пряженцы, оладыи. "Какъ всв народы, замвчаетъ Сисгиревъ, пекли првсныя лепешки на угольяхъ, прежде чёмъ дошли до завваснаго кліба, (то) по сему блины наши должны быть древнее клеба. По обычаю народному блинами поминають усопшихъ; въ Тамбовской губерніи первый блинъ, испеченный на сырной недель, кладутъ на слуховое окошко для родительскихъ душъ". Масляничные блины встрѣчаются у германцевъ (Heetwegen) и литовцевъ (sikies wellonis pamislos). Въ Сибири вийсто блиновъ приготовляютъ хворостъ, тродъ пирожнаго 1). Въ Малороссіи на масляниці кромі блиновъ приготовляють еще вареники, -- небольшие сваренные мирожки съ сыромъ. Въ Чехіи на масляной недёлё пекутъ "Вогі тіlosti"--- различной формы и величины хлёбы изъ бёлой ишеничной муки 2). Въ Болгаріи главное кушанье на масляной недёлё "тутманикъ",—пирогъ съ сыромъ 3).

Переходъ отъ разгула къ воздержанію, отъ излишества въ пищъ къ посту выразился въ обрядовомъ употребленіи хлѣба различнымъ образомъ. Первый день великаго поста въ Малороссіи называется "чистымъ" и "жилявымъ". Въ этотъ день садятся объдать поздно и ъдятъ хрѣнъ съ квасомъ и коржи безъ масла. Коржи



~

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Рус. прост. празд. И. 120, 121, 132.

<sup>3)</sup> Sumlork, Staroć. obyć. I. 477.

<sup>8)</sup> Каравеловъ, Памятники. І. 187.

эти называются у Чубинскаго "жалованики" 1) и точнъе у Драгоманова "жидяники" <sup>2</sup>). Жесткіе и сухіе жиляники напоминають, что ширикая масляница окончилась и наступиль тяжелый пость. Въ поволжскихъ губерніяхъ остатки масляничныхъ яствій слывуть ноганымъ хлебомъ. Въ некоторыхъ местахъ въ начале поста пекутъ постные блины, и обыкновеніе это носить весьма характерное наименованіе: Тужилка по Масляницѣ 3). Пость-время печальное, грустное, особенно послъ веселой масляной недъли; это время для всякаго рода "тужилки", время поминовенія усопшихъ. Въ Малороссіи въ субботу первой недёли поста зажиточныя женщины приносять въ церковь "коливо" и просять пъть надъ нимъ большія панихиды. Коливо и медъ приносять въ большихъ сосудахъ, обернутыхъ бумагой, съ прилъпленными къ сосудамъ свъчками 4).

Въ февралѣ, мартѣ, апрѣлѣ и маѣ, въ теченіе великаго поста и Пасхи, обрядовое употребленіе хлѣба частью выражаетъ христіанскія воспоминанія о Спасителѣ и святыхъ, частью выражаетъ древніе пріемы встрѣчи весны.

Къ первой категоріи относятся хлѣбы въ видѣ креста, приготовляемые въ срединѣ поста, на средокрестной недѣлѣ, благовѣщенскія просфоры, которыя стираются въ порошокъ и смѣшиваются съ хлѣбными зернами, предназначенными для посѣва, лѣсенки изъ тѣста, приготовляемыя въ Саратовской губ. 30 марта въ день Іоанна Лѣствичника, различной формы пасхальные куличи, бабы и лепешки 5), блины "Христу на онучки"

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн.-сгат.эксп. III. 9.

<sup>2)</sup> Драгомановъ, Малор. народ. преданія. 22.

в) Снегиревъ, Рус. простон. празд. П. 137.

<sup>4)</sup> Чубинскій, Труды этн.-стат. эксп. III. 12.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Терещенко, VI, 19, 20, 22, 98, 105, 106, 110; Чубинскій III. 12, Асанасьевъ, Поэтич. воззр. III. 26, 764.

въ Костром. губ. въ день Вознесенія <sup>1</sup>) и нѣкоторые другіе христіански-обрядовые хлѣбы, по названію, числу и употребленію связанные съ церковными праздниками.

Ко второй категоріи относится много проявленій и случаевъ обрядоваго употребленія клібба. Къ этой категоріи примываеть клібоь: Георгіевскій, Семицкій и Троицкій. Весенніе хлібные обряды незамітно, почти неуловимо переходять въ летніе, какъ то: купальскіе. зажиночные и обжиночные. Въ Болгаріи перваго марта выходять на дворъ съ хлебомъ въ рукахъ встречать весну или весеннее солнце 2). Въ нъкоторыхъ мъстахъ Великороссіи поселяне весною собираются на ближній холмъ или пригоровъ, оборачиваются лицомъ къ востоку, читають про себя молитву и потомъ становятся въ хороводъ. Хороводомъ распоряжается избранная запѣвальщица, держащая въ одной рукъ клъбъ, а въ другой красное яйцо в). Хлёбъ и яйцо въ данномъ случав отраженіе свътлаго праздника, который въ Россіи предшествуетъ закликанію весны, обыкновенно бывающему на Өоминой недълъ, по особенностямъ суроваго руссваго влимата и отчасти по препятствію со стороны поста.

Въ георгіевскомъ хлібов много архаическаго и характернаго. Въ Гродненской губерн. наканунів дня св. Георгія (23 апр.) приготовляють хлібов, называемый коровай. Съ короваемъ земледівльцы рано утромъ въ день св. Георгія обходять свои поля, причемъ сравнивають высоту ржи съ короваемъ. Если коровай прячется во ржи, то, говорять, рожь выйдеть хорошой. По возвращеніи домой хозяинъ разрізываеть коровай на части по числу членовъ семейства, и всі вмісті послів молитвы его съйдають. Иногда дівушки съ торжествомъ носять коровай по домамъ почетныхъ хо-

<sup>1)</sup> Чтенія въ общ. ист. и древ. рос. 1846. И. 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Каравеловъ, Памятн. І. 188.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Терещенко, Быть рус. нар. V. II.

зяевъ, причемъ держатъ коровай надъ головой <sup>1</sup>). Въ Болгаріи въ день св. Георгія изъ самой чистой муки пекутъ хлѣбы двоякой формы, "кошары" и "кровай". Кошары раздаются пастухамъ. Одинъ кровай покрывають вѣнкомъ изъ цвѣтовъ и чистымъ полотенцемъ и вручаютъ его молодой женщинѣ, которая относитъ кровай въ церковь. Священникъ благословляетъ кровай, и часть его отдаютъ бѣднымъ, а другую частъ рѣжутъ на куски и раздаютъ всѣмъ домашнимъ. Болгарская "боговица" иногда приготовляется на отварѣ полевыхъ травъ и цвѣтовъ, собранныхъ 23 апрѣля съ пѣснями, прославляющими св. Георгія, его побѣду надъ "сура Ламе", сѣрымъ чудовищнымъ змѣемъ, изъ черной крови котораго полились рѣки пшеницы, вина и молока <sup>2</sup>).

Семицкій и Троицкій хлібы обрядовые почти тожественны. Обрядовое приготовление и употребление хлиба бываетъ преимущественно при завиваніи вънковъ и составляеть остатовъ бывшаго въ древности поклоненія и жертвоприношенія деревьямъ въ періодъ ихъ разцвътанія. Въ семикъ пекутъ пироги, курники, здобныя лепешки; приготовляютъ лапшу, пшенникъ, козули (круглые хлібы въ виді вінка), драчону. Въ Калужской губ. во время троицкихъ завиваній вънковъ пекуть пирогъ на подобіе колпака; внутренность его почти вся видна, по причинъ тъстяной на верху его плетенки. Подъ сподъ привъшиваютъ два окрашенныхъ пустыхъ яйца. Въ Орловской губ. на троицынъ день пекутъ два коровая; это печеніе называется моленіемъ короваю. Одинъ вдять за столомъ, а съ другимъ дввушки ходять въ рощу завивать вънки 3). Въ Владимірской губ.

<sup>1)</sup> Крачковскій, "Чтенія въ общ. истор. и древн." 1873. IV. 117, 119.

<sup>. &</sup>lt;sup>2</sup>) П. Ефименко, "Зап. Г. Общ. по Одъл. этн." 1869. 102; Каравеловъ, Памят. I. 212.

<sup>3)</sup> Терещенко, VI. 162, 163, 164, 192; Снегиревъ, І. 185.

упілівть любопытный обрядь "водить колосокь". Около троицына дня, когда озимая рожь начинаеть колоситься, бываеть обрядовое шествіе на засвянныя ею поля. Молодыя женщины, девушки и юноши, собираясь на окраинъ селенія, схватываются попарно руками и установляются въ два ряда, обращенные другь въ другу лицами; по ихъ соединеннымъ рукамъ, словно по мосту, идетъ маленькая дъвочка, убранная разноцвътными лентами. Каждая пара, которую она прошла, спъшить забъжать впередъ и стать въ концъ ряда; такимъ образомъ процессія подвигается до самой нивы. Здёсь дъвочку спускають на-земь; она срываеть нъсколько колосьевь, бъжить съ ними въ село и бросаеть ихъ возлъ церкви. Шествіе "колоска" сопровождается обрядовыми пъснями. Въ Болгаріи обвивають первыми колосьями мальчика, подымають его на руки и поють песни 1).

Великорусское и болгарское вождение "колоска" вводить въ общирный отдель летнихъ песенъ и обрядовъ, связанныхъ съ зажинками, обжинками и купалой. Торжественное празднованіе сбора хліба свойственно всімь земледъльческимъ народамъ, однимъ въ большей, другимъ въ меньшей степени; у однихъ народовъ оно совершается въ началь, у другихъ въ концъ жатвы, большей частью дважды, въ началь и въ концъ сбора хльба. И у древнихъ евреевъ былъ "праздникъ житъ первородныхъ", когда въ числъ жертвъ приносились два жавба изъ новой муки и снопъ ячменя. У египтянъ, грековъ и римлянъ съ земледельческими работами соелинены были священные обряды и пиршества. Гомеръ упоминаетъ о торжествахъ послъ жатвы. "Первые праздники грековъ, говоритъ Аристотель, ознаменованы были радостью и благодареніемъ. По собраніи плодовъ земныхъ, народъ сходился въ избранныя мъста для жертвоприношеній и для веселья, ощущаемаго имъ при изо-

<sup>1)</sup> Ананасьевъ, Поэтич. воззрвнія слав. на прир. III. 764, 765.

билін благь земныхъ" 1). Существованіе у славянскихъ народовъ лётнихъ земледёльческихъ праздниковъ не подлежить сомнению. Главнымъ праздникомъ быль праздникъ купалы, отождествлявшійся или съ зажинками, или съ обжинками. На совпадение и тожество купалы и зажиновъ указывають многія обстоятельства. По свидетельству Густинской летописи, "Купало... бяше богъ обилія, яко же у Еллинъ Цересъ; ему же безумнім за обиліе благодареніе приношаху въ то время, егда имяше настати жатва" <sup>2</sup>). "Идолъ Купало, говорится въ Синопсисв Ин. Гизеля, --его-же бога земныхъ плодовъ быти мняху и ему прелестію бісовскою омраченіи благодареніе и жертвы въ началь жнивъ приношаху... "3). Современные народные обряды подтверждають эти старинныя свидетельства. Такъ, въ некоторыхъ местахъ празднование Купалы совершается непременно вблизи ржанаго поля, на межъ. Въ особенности глубово-древними чертами отличается празднование Купалы въ Лепельск. увзд. Витебской губерн. Наканунв дия Іоанна Крестителя, 23 іюня собираются на межі, или житной змене все селяне. Дома остаются только очень старые старики, малые ребята да хворые. Хозяйки съ утра заготовляють разныя кушанья для закуски вечеромъ въ чистомъ полъ, причемъ варятъ кулагу, -- непремънное лакомство купальскаго пиршества. Подоивши коровъ, хозяйки съ своими семьями повечеряють, и затёмъ начинаются сборы въ поле. Вся деревня высыпаетъ на улицу. Ловкіе "молойцы" (парни) возьмуть заранте приготовленныя, густо обмазанныя дегтемъ или смолою колеса, зажигають ихъ въ срединъ, въ ступицъ, и вздъвають на длинные шесты; взваливши эти шесты на плечо, они открывають шествіе. За ними шумной ватагой идуть дъвушки съ узелками, коробами, горшками, бабы съ кулагою, мужчины съ нужнымъ запасомъ горалки. Доро-

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Рус. простонар. празд. IV. 75, I. 3.

<sup>2)</sup> П. С. Р. ЛВт. И. 257. 3) Синопсисъ 47-48.

H-

ıе

гой поють ивсни. Пришедши въ поле къ назначенному, съ утра обгороженному мъсту, вся процессія обходить вокругь ржанаго поля, не переставая пъть, а вавъ дойдутъ до межи другаго хозяина, то усядутся на травев. Колесоносцы втывають свои шесты, уввичанные огненными колесами, въ землю и живо зажигають заблаговременно сложенные пастухами костры. Тутъ-то начинается скаканіе; плясаніе молодежи вокругъ горящихъ костровъ, прыганье черезъ нихъ попарно, парень съ дъвушкой. Въ иныхъ мъстахъ "молойцы" перескакивають черезь огонь верхами на жеребцахъ для предохраненія ихъ и всего табуна деревни отъ порчи и преследованія злаго духа. Часто на межь сходится нъсколько деревень. Тогда шумъ и веселье увеличиваются; образуются цёлыя группы шестовъ съ горящими колесами вокругъ здёсь и тамъ пылающихъ востровъ. Мужчины и бабы сидять кучками, калякають, любуются затвями, веселостью, играми и песнями молодежи, подиввають и сами, да потягивають водку. Дъвушки же, напрыгавшись и наплясавшись до упаду подъ звуки дуды и скрипки, разсыпаются по лесу или полю для отысканія вещихъ, целительныхъ травъ, которыя на другой день (т. е. 24 іюня) освящають въ церкви" 1). Празднование Ивана Купала совершается почти во всей В., М. и Б. Россіи, въ Болгаріи и Сербіи, въ старинное время совершалось и въ западной Европъ. Въ В. Россіи празднованіе это носить названіе Аграфены купальницы, въ М. и Б. Россіи Ивана Купала, въ Сербіи Иванье. Везд'в прыгають черезъ огонь или крапиву и поютъ заунывныя пъсни; въ нъкоторыхъ мъстахъ приготовляють особые хльбы. Такъ, въ Бълоруссіи пекутъ кулагу и бабки (прѣсныя лепешки) и приготовляютъ вареники изъ гречневой муки и толченаго коноплянаго съмени 2). Въ Нерехотск. увздъ Ко-



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 436-437.

<sup>2)</sup> Терещенко, Быть рус. нар. V. 75.

стромск. губ. девушки собираются накануне Аграфены купальницы (т. е. 22 іюня) къ одной изъ своихъ подругъ "толочь въ ступъ ячмень"; толченіе это сопровождается пъснями. На другой день варять изъ него кашу, которая называется кутьею и бдять ее вечеромъ съ коровьимъ масломъ; потомъ берутъ переднія колеса телъги съ осью и оглоблями, возять сидящихъ на оси по селенію и полямъ и гуляють до утренней росы, которою потомъ умываются, если она случится 1), -- въ цѣломъ довольно сложное торжество, но уже крайне далекое отъ первобытнаго по характеру витебскаго купальскаго праздника. Въ Сербіи на Ивана Купала при-"крстни колачъ"—круглый готовляютъ хльбъ, низкій, плоскій, съ большимъ поперечнымъ крестомъ, края котораго имфють три разветвленія. Въ хлібов втикають горящую восковую свінку. Священникъ читаетъ надъ хлебомъ молитву и разламываетъ его. Присутствующіе получають по кусочку хліба. Около хлъба ставять кружку съ виномъ.

Обрядовое употребление хліба, сопровождающее запашку, посівь, зажинки и обжинки, во многихъ случаяхъ представляется лишь видоизмінениемъ купальскаго обрядоваго хліба или оригинальнымъ приспособленіемъ купальскаго хліба къ даннымъ времени года и хлібенаго поля обстоятельствамъ.

Засъвъ полей производится болъе или менъе съ священными обрядами. Въ юго-западной Россіи священники окропляютъ поля водою и благословляютъ земледъльца на посъвъ. Въ В. Россіи посъвъ иногда начинаетъ самъ священникъ. Мужикъ, повъсивъ на шею торбу съ зерномъ, беретъ горстью зерно и съетъ въ одну сторону, сначала преимущественно тъмъ зерномъ, которое сохранилось отъ перваго января, когда дъти

<sup>1)</sup> Терещенко, У. 72.

<sup>2)</sup> Kanitz, Serbien. 261.

ходили по домамъ и посыпали зерномъ или крошками благовъщенской просфоры. Начало посъва называется засъвками, конецъ---досъсками. Вездъ окончаніе посъва есть радостный день для хлъбопашца, и потому въ иныхъ мъстахъ бываютъ угощенія. Нарочно варятъ пиво и закалываютъ свинью, если это бываетъ яровый посъвъ, или пекутъ калачи и пироги, если озимый 1).

Во многихъ мъстахъ Россіи день зажинокъ проводится какъ праздникъ. Въ М. Россіи хозяйка приготовляетъ на объдъ вареники съ творогомъ. Послъ объда вся семья отправляется въ поле, гдъ хозяинъ первый начинаетъ жать со словами: "Господи благослови!" Вечеромъ, передъ возвращеніемъ домой, одинъ изъ жнецовъ снимаетъ немного ржи и кладетъ ее на землъ крестообразно. Вечеромъ бываетъ угощеніе жницамъ 2). У чеховъ въ началъ жатвы приготовляютъ "пряжмо", т. е. запекаютъ на сковородъ зерна поспъвшихъ хлъбныхъ растеній 3).

Большей сравнительно съ зажинками торжественностью и обрядностью обставлены дожинки. Арконскіе славяне, по уборкѣ хлѣба, приносили животныя и хлѣбныя жертвы Святовиду. Въ настоящее время на поляхъ "завиваютъ бороду", поютъ въ честь бороды пѣсни и кладутъ хлѣбъ, приносятъ въ церковь для освященія первые снопы и печеный хлѣбъ отъ перваго умолота. По окончаніи жатвы, жницы обходятъ ниву, собираютъ случайно несрѣзанные серпомъ колосья и вьютъ изъ нихъ золотистый вѣнокъ, переплетая его васильками и другими полевыми цвѣтами; вѣнокъ этотъ надѣваютъ на самую красивую дѣвушку, и затѣмъ отправляются на хозяйскій дворъ съ пѣснями. Впереди идетъ мальчикъ и несетъ украшенный цвѣтами снопъ,

<sup>1)</sup> Терещенко, V 35; Аванасьевъ, Поэт. возар. III. 764.

<sup>2)</sup> Чубинскій, Труды этн. - ст. эксп. III. 224.

<sup>3)</sup> Sumlork, Staroć. obyć. I. 360.

Хозяинъ угощаеть жницъ водкой и ставить снопъ и въновъ въ передній уголь подъ образа; потомъ снопъ этотъ освящается въ церкви, и зерна его идутъ на булушій посъвъ. Въ Пензенской и Симбирской губерніяхъ последній, или дожиночный снопь называють имянинникомъ и наряжають его въ сарафанъ и кокошникъ. Въ Вълоруссіи дъвушка, украшенная дожиночнымъ вънкомъ, называется Талакою. Ее усаживають въ переднемъ углу и потчиваютъ какъ самую почетную гостью. Вёлорусскія дожинки сопровождаются величественными и художественными "спорышевыми" пъснями. У лужичанъ большой снопъ, перевитый цветами. устанавливается на возу стоймя, поверхъ вевхъ другихъ сноповъ, и доставляется въ деревию въ сопровожденіи жниць, изь которыхь одна несеть вінокь изъ колосьевъ, а другія держать въ рукахъ полевые пвъты 1). Подобнаго рода обывновенія встръчаются въ восточной и въ западной Европъ почти повсемъстно. причемъ въ западной Европъ надъ дожиночными правдниками взяли верхъ праздники сбора винограда. Въ Пермской губ., послъ того какъ дожиночный снопъ поставять въ уголъ передній, хозяйка, хозяинъ и жницы садятся за столъ, на которомъ находится главное кушанье "дежень",-толовно, замъщанное на водъ или висломъ молокъ 2). Въ М. и В. Россіи хозяинъ печетъ коровай изъ новаго хлёба и раздёляеть его между своими гостями-жницами 3). Въ Арх. губ. изъ перваго вымолота пекуть хлъбцы и кладуть по нъскольку на божницы и въ клети, где есть въ засекахъ хлебъ 4). Въ Чехім при печенім хлібов изъ новой ржи бросають въ огонь кусокъ тъста 5). Въ Болгаріи во время "гореш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Аванасьевъ, Поэт. воззр. слав. Ш. 765-768.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Снегиревъ, Рус. простон. празд. IV. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Терещенко, Быть р. нар, V. 131.

<sup>4)</sup> Труды Этн. Отд. Общ. Люб. Естеств. V. I. 134.

<sup>5)</sup> Фаминцынъ, Божества древ. слав. І. 41.

никовъ", праздника слъдующаго послъ жатвы (съ 20-го іюля) пекутъ пръсный хлъбъ "турта" и, намазавъ его медомъ, раздаютъ роднымъ и сосъдамъ <sup>1</sup>).

Обрядовое употребленіе хліба въ осенніе праздники не представляеть ничего заслуживающаго вниманія. Такъ, въ нівоторыхъ містностяхъ Россіи пекуть пироги или блины 1-го или 30-го ноября, или 4-го декабря, придають иногда хлібоў форму роговъ или копыть и кормять ими животныхъ.

Къ праздничному обрядовому употребленію хлѣба примываетъ громадное число гаданій, повѣрій и примѣтъ. Въ сборникѣ пословицъ, составленномъ Далемъ, находится до шестисотъ суевѣрныхъ примѣтъ и гаданій, относящихся собственно въ земледѣлію и погодѣ. Въ "Увраинскихъ прибазкахъ" Номиса разныхъ повѣрій и изрѣченій о хлѣбѣ находится болѣе тысячи. Нѣтъ надобности долго останавливаться на хлѣбныхъ гаданіяхъ. Достаточно сказать, что цѣлью гаданія бываетъ желаніе узнать, будетъ ли урожай въ предстоящемъ году или выйдетъ ли дѣвушка замужъ. Примѣтами хлѣбными опредѣляется благополучіе семьи или степень урожайности хлѣбовъ въ предстоящемъ году.

Нельзя, однако, сказать, чтобы хлёбныя гаданія ограничивались урожаемъ и замужествомъ. Земледёльческія поселенія, особенно великорусскія, устроявшіяся въ дикихъ и темныхъ лёсахъ, во всёхъ своихъ основахъ и отправленіяхъ проникнуты были предразсудками и суевёріями. Суевёрными примётами, знаменіями и гаданіями по хлёбу, между прочимъ, обусловливался выборъ новаго мёста для поселенія или постройки дома. Такъ, въ Великороссіи въ старинное время при выборё мёста для постройки дома гадали посредствомъ трехъ хлёбовъ, которые спускали на землю изъ-за пазухи. "Если всё три хлёба (упадутъ) къ верху коркою

<sup>1)</sup> Каравеловъ, Памятн. І. 238.

верхнею, то мъсто добро; тутъ съ Божіею помощью, ничего не боясь, ставить избу и всякія хоромы; если же лягуть вверхъ исподнею коркою, тутъ не ставь и то мъсто покинь; когда же только два хлъбца лягутъ верхнею корою къ верху, еще ставь—добро, а когда же падетъ одинъ хлъбецъ къ верху своимъ верхомъ, а два къ исподу, то не вели ставить на томъ мъстъ 1). Въ Украинъ на томъ мъстъ, гдъ хотятъ строить хату, сыпятъ по четыремъ угламъ очерченнаго мъста зерновый хлъбъ. Если мъсто доброе, верно въ теченіе трехъ ночей будетъ лежать на мъстъ никъмъ нетронутое 2).

Въ поговоркахъ, примътахъ и повърьяхъ хлъбъ представляется предметомъ священнымъ и часто отождествляется съ богатствомъ, счастьемъ, жизнью. "Хлібъ святый", говорять малороссіяне. Величайшее беззаконіе "сказать на хлъбъ худое слово". Не слъдуетъ ни сорить хлібомъ, ни катать изъ него шариковъ. Уронившій кусовь хліба спішить его поднять и поцівловать. Кто не брезгаеть хлёбомъ, ёсть его чорствый и цвёлый, тотъ не будетъ бояться грома, не потонетъ въ водъ, не извъдаетъ нищеты и доживетъ до преклонной старости. "Все добро за хлібомъ", "Унався въ добро, якъ у тисто". "Животинка водится, гдф хлфбъ родится". "Хлібъ усему голова". Жизнь и жито въ повърьяхъ сливаются и сопоставляются. Въ толкованіи сновъ созрѣвшее вполнѣ жито опредѣляется, какъ выраженіе законченной, совершившейся жизни, а потому кому приснится поспалое жито -скоро умреть; если приснится зеленое жито-знакъ долгой жизни. Въроятно, въ связи съ этимъ снотолкованіемъ стоитъ другое, именно: увидъть хлъбъ печеный во снъ значить скорую печаль.

<sup>1)</sup> Буслаевъ, О нар. поэз. 35; Щаповъ, Ист.-геог. рас. р. н. 187-

<sup>\*)</sup> Nowosielski, Lud ukraiń. I. 163.

Дополненіе. Обрядовое употребленіе хліба встрічается при отърздів родственника или знакомаго въ далекую сторону (Авдіева, Зап. о рус. быті 116, 117); вь Малороссіи при выбадів въ дорогу

## ГЛАВА У.

Положеніе клібных півонь ві народной повін.—Хлібныя нівом у Вілорусовь, Малорусовь и Великорусовь.—Ихь кудожественное достоинство.—Хлібь вь півоняхь жатвенныхь, коровайных и колядкахь.—Хлібь вь запівахь и въ сравненіяхь.

"Самородная поэзія, говорить Снегиревь, есть главная стихія нравственнаго образованія народа, начинающаяся съ первыми его върованіями, съ первыми его понятіями о себв и о природъ... Сіи гласные, самородные памятники словесности (т. е. пъсни), не смотря на всё измененія и обновленія въ языке оныхъ. живуть народнымь безсмертіемь, составляють завітную стихію отечественности". Въ этой "стихіи отечественности" хлебныя песни занимають видное место, какъ вполнъ самородный продуктъ народнаго поэтическаго творчества, возникающій, развивающійся и исчезающій виб инородныхъ культурныхъ вліяній. Нельзя сказать, чтобы въ народной поэзіи хлібныя пісни составляли самостоятельный отдёль. Онё переплетаются со всёми проявленіями народнаго быта, входять во всь семейные и общественные праздники, прикрыпляются къ обрядамъ, связываются со всемъ надичнымъ составомъ народно-поэтического творчества. однако, ни одного крупнаго праздника, ни одного выдающагося семейнаго или общественнаго торжества. вогда хлебныя песни не выдвигались бы, не заявляли о своемъ существованіи, и чёмъ крупнёе и архаичнёе праздникъ, тъмъ большую онъ играютъ роль въ его отправленіи.

чумака (Чубинскій, III. 6); при постройкі дома и въ первый день новоселья (Nowosielski, Lud. ukraiń. I: 163); въ М. и Б. Россіи во время пожара обносять хлібъ вокругь горящаго строенія (Крачковскій, "Чтенія". 1873. IV. 204; Аванасьевъ, Поэт. воззр. II. 10), на имянивахъ (Снегиревъ, I. 213); при первомъ выгомъ скота въ поле (Ефименко, Малор. заклин. 48); при сборѣ зелья (Ефименко, Малор. заклин. 33); при посадкі капусты (Крачковскій, "Чтенія". 1873. V. 95); послѣ иосадки капусты ідятъ кашу на огородѣ (Терещенко, VI. 43); послѣ уборки капусты приготовляютъ "хлѣбальный пирогъ" (Терещенко, V. 138, 140); при пчеловодствѣ (Ефименко, Малор. заклин. 66, 67).

W

Хльбныя пъсни измъняются согласно съ національнымъ характеромъ народа, временемъ года и домашнимъ бытомъ. Наибольшее число хлабныхъ пасенъ сохранилось въ Бълоруссіи. "Едва ли у какого-либо изъ славянскихъ народовъ, говоритъ г. Шейнъ, сохранилось до нашего времени столько обычаевъ, обрядовъ, суевърій и пісень, относящихся къ земледівльческому быту и напоминающихъ собою глубокую минологическую древность, какъ у забитыхъ, многострадальныхъ бѣлоруссовъ. Ихъ поэзію безошибочно можно назвать земледъльческою, аграрною. Причины этой сохранности, этой долговъчности нужно искать не столько въ историческихъ, сколько въ территоріальныхъ и экономическихъ условіяхъ бѣлорусскаго народа. Бѣлоруссъ исключительно пахарь и до последняго времени, т. е. до начала проведенія желізнодорожних линій възападных губерніяхъ, кром'в хлібопашества онъ почти и не зналъ никакихъ другихъ источниковъ обезпеченія своего существованія 1). Непосредственно за бѣлоруссами слѣдуютъ малороссіяне, почти столь же богатые хлѣбными пъснями. У бълоруссовъ и малоруссовъ хлъбныя пъсни входять въ колядки и въ волочебныя; главное ихъ достоинство состоить не только въ количествъ, но и въ качествъ, въ выдержанности, задушевности и простотъ. Великороссія не отличается обиліемъ хлібныхъ пісенъ, и въ этомъ отношении великороссіяне уступають бѣлоруссамъ и малоруссамъ. Колядокъ у великоруссовъ мало, и хльбъ играетъ въ нихъ ничтожную роль. Коровайныхъ пъсенъ почти совствиъ не оказывается. Даже въ зажнивныя песни хлебъ входить какъ-то мимоходомъ, случайно, и болье здъсь говорится о любви, о замужествъ, о семейныхъ дълахъ жницы, чъмъ о хлъбъ. Есть, однако, у великороссіянъ двѣ столь величественныя хлібныя пісни, что ими можно покрыть общую ску-



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бёлор. пёс. 513.

дость великорусской хлёбной поэзіи. Пёсни эти—Славословіе хлёбу и былина о Микулё Селяниновичё, замёчательныя въ художественномъ и въ историко-культурномъ отношеніяхъ. Отличительная особенность этихъ пёсенъ состоитъ въ ихъ оригинальности, своеобразіи. "Слава Богу на небё, слава!" и былина о Микулё стоятъ но смыслу во внутренней связи, и одна пёсня какъ бы дополняетъ другую. Въ первой пёснё спёта слава хлёбу, во второй пахарю; въ обёихъ соблюденъ богатырскій размахъ поэтическаго словеснаго творчества. А. Н. Майковъ вставилъ народное славословіе хлёбу въ одну изъ своихъ торжественныхъ кантатъ, сохранивъ вполнё его простонародную форму. (см. Полн. собр. соч. изд. 4. т. III, стр. 49).

Хльбныя прсни большею частью входять вр прсни жатвенныя, колядскія, волочебныя, частью существують самостоятельно. Наиболее изящными представляются жатвенныя пъсни. Высовимъ художественнымъ достоинствомъ отличаются также хлебныя песни, вошедшія въ колядки. Многочисленныя коровайныя пъсни очень мелки, коротки и во многихъ случаяхъ переходятъ въ поговорку или въ простое мелодическое слововыражение. Въ веснянкахъ или гаевкахъ хлёбъ почти совсёмъ не встръчается. Хороводная пъсня "Мы просо съяди" касается историко-культурнаго явленія умыканія дівиць. Галицкая гаевка о томъ, что въ полъ орали два брата, съвли принесенное сестрой "сниданье", не дали ей всть, а дали коня держать, и сестра, увидевъ ихъ неправду, "скочила въ сине море" 1), гаевка эта не имъетъ отношенія къ клібу и требуетъ историко-литературнаго объясненія. Характерныя замічанія о хлібов довольно часто встречаются въ семейныхъ бытовыхъ пъсняхъ, преимущественно малорусскихъ.

Жнивныя или жатвенныя пѣсни, по роду обрабатываемыхъ злаковъ, раздѣляются въ нѣкоторыхъ мѣстахъ







<sup>1)</sup> Головацкій, II. 679.

М. и Б. Россіи, напримірь, въ Витебской губ. на два главные разряда, на житныя, распеваемыя при жатве ржи, и ярныя, сопровождающія уборку яровыхъ хльбовъ. Первыя служать какъ-бы продолжениемъ купальскихъ и петровскихъ; последнія же приближаются къ осеннимъ, свадебнымъ, съ которыми онъ видимо и сливаются по складу и содержанію. Оба эти разряда распадаются на три подраздёленія: на зажиночныя, которыя поются при началъ жатвы, на зажинкахъ, на собственно жнивныя, которыя поются на нивъ въ продолженіе всего рабочаго времени отъ зажинокъ до последняго дня уборки и, наконецъ, на дожиночныя, которыя составляють необходимую принадлежность празднованія дожиновъ или окончательной уборки посл'яднимъ сноповъ какого-нибудь жлаба. Она поются и на нивъ, и на хозяйскомъ дворъ, и за столомъ во время угощенія 1). Изъ жнивныхъ пъсенъ по силъ поэтичесваго вдохновенія и задушевности, равно какъ по величинъ и цъльности выдается встръчающаяся въ М. и Б. Россіи п'ясня о разговор'я хлівонаго поля со жинцами. Въ Малороссіи въ концѣ жатвеннаго дня поютъ:

- 1. Ой, добра ничь, широкее поле,
- 2. Жито ядрянее!
- 3. Добра-ничъ, на здоровья.
- 4. Жинци молодын, серпы волотын!
- 5. Приходьте завгра раненько,
- 6. Якъ сонейко війде, росиця опаде;
- 7. Та приносьте по бохону жлиба,
- 8. По билому сыру...
- 9. Вже сонейко зійшло, росица опала,
- 10. А мои жнійки не бували;-
- 11. Чи повтомилися, чи поморилися,
- 12. Чи на мене, нивку, забулися?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шейнъ, Бёлор. ивс. 172.

- 18. Мы не позморилися, не повтомлялися,
- 14. И на тебе, нивку, не вабувалися 1).

Въ Бълоруссіи пъсня эта повторяется почти дословно. Варіанты:

- 7. Приносиця одинъ гормовъ ваши,
- 8. А другой сыроквани.
- 9. Вы сожниця
- 10. Шировия поля,
- 11. Жито ядреная,
- 12. Да сожниця!
- 13. Поставляйця
- 14. У поли конами,
- 15. А въ дузв стогами,
- 16. Поставляйця!
- 17. А мы сжали
- 18. И поля нажали,
- 19. И поставляли,
- 20. У полъ копами
- 21. А у гумив стогами
- 22. Поставляли <sup>2</sup>).

Нельзя не признать, что въ такого рода народныхъ пъсняхъ новъйшая искусственная поэзія можетъ почерпать себъ силу, можетъ ими питаться и укръпляться, и примъромъ такого благотворнаго вліянія народныхъ жнивныхъ пъсенъ можетъ служить малорусское стихотвореніе Я. И. Щоголева "Косари" ("Ворскло", стран. 86).

Върный историко-литературный и сравнительно-литературный взглядъ на народную поэзію не допускаетъ надъленія одного народа всей полнотой художественнаго чутья и пониманія. У всъхъ народовъ, не испорченныхъ ложной цивилизаціей, есть прекрасныя пъсни.

<sup>1)</sup> Чубинскій, Труды этн. ст. эксп. III. 241.

<sup>2)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 190.

Въ литовскихъ народныхъ пѣсняхъ нопадаются, напримѣръ, такіе оригинальные перлы поэтическаго творчества: "Пчелка, лѣсное насѣкомое, жужжитъ по рощамъ, жалитъ въ руки, въ лицо, и даетъ медъ; это ея назначеніе. Человѣкъ, посмотри на пчелу! Довольно тебѣ жалить въ сердце; дай сладкую утѣху твоимъ братьямъ,—таково, вѣдь, назначеніе человѣка" 1). Еще болѣе возвышеннымъ и прелестнымъ стихотвореніемъ представляется слѣдующее маленькое стихотвореніе о громѣ:

Тихо, тихо гремя, Идетъ черезъ море Перунъ. Онъ не портитъ ни цвътовъ черемухи, Ни дъла пахаря <sup>2</sup>).

Даже у народовъ, стоящихъ на низкой ступени духовнаго развитія, напримѣръ у финновъ, встрѣчаются прелестныя, въ высокой степени гуманныя и художественныя пѣсни. Достаточно указать на пѣсни—руны Вейнемейнена въ Калевалѣ 3). Предохраняя отъ односторонности въ сужденіи объ эстетическомъ достоинствѣ народной поэзіи, сравнительно литературная точка зрѣнія не мѣшаетъ, однако, признать за многими хлѣбными пѣснями малорусскими и великорусскими несравненное художественное достоинство.

Въ жатвенныхъ пѣсняхъ говорится главнымъ образомъ о вѣнкѣ и бородѣ. Въ пѣсняхъ о вѣнкѣ или прославляется его красота, или находится обращенная къ хозяевамъ поля просъба объ угощеніи, такъ что наиболѣе типичными по величинѣ и содержанію и часто повторяемыми въ варіантахъ жатвенными пѣснями о вѣнкѣ можно признать слѣдующія:

У той чашейцв солодовъ медовъ.

Е нашъ вънойко красенъ,

<sup>1)</sup> Nesselmann Littavische Lieder. 19.

<sup>2)</sup> Спрогисъ, Памятн. латыш. нар. творч. 316.

<sup>\*)</sup> Калевала, въ перев. Гранстрема. 185 и слёд.

Явъ мёсячейко ясенъ; Суть на немъ колосойки Эъ озимой пшеничойки: Суть на немъ гранойки, Явъ на небъ звёздойки.

Выйди, господинойку, до насъ, Купи си вйнойко у насъ! Не схочете купити, Пидемо го пропити До новаго гостинця За червенейке пивце <sup>1</sup>).

Бѣлорусскія и малорусскія пѣсни о бородѣ почти тождественны. Въ этихъ пѣсняхъ обнаруживается насмѣшка и игривое настроеніе духа. Такъ, при завиваніи бороды поютъ:

Сядзиць козель на межѣ, Дзивунцца бородзѣ: Ай чіяжь гэта борода Уся дзегцемъ улита И бяростой увита? Змитрокова борода Уся дзегцемъ улита.....

Въ малорусскихъ пъсняхъ варіанты ничтожные: "сидитъ воронъ на конъ", "золотомъ-срібломъ обвита", "водой" улита <sup>2</sup>).

Крошечныя коровайныя пісни не представляють ни историко-литературнаго, ни эстетическаго интереса. Въ нихъ много религіозно-миоическихъ элементовъ, и потому оніз заслуживають вниманія историка культуры и миоолога. Содержаніе коровайныхъ пісенъ состоить въ изображеніи того, кто и какъ приготовилъ коровай, изъ какого матеріала и какой хорошій онъ вышелъ.

<sup>1)</sup> Головацкій, II. 532.

<sup>2)</sup> Шейнъ, 208; Чубинскій, III. 227, 228.

Въ бълорусской пъснъ "хорошая учиняла, румяная мъсила"; въ червонорусской песне "голината муку сінла, а рижа росчиняла, а хороніа мисыла"; въ Мозырскомъ увздв: "товстая въ пичъ сажала, а зубатая зазирала, а чорняван, сердечная изъ печи віймала"; въ Черниг. губ. "кучерявый пичъ мете, а багатый сажае 1). Обращаясь въ опредъленію матеріала, изъ котораго приготовляется коровай, и его достоинства, нельзя не остановиться на замічательной въ данномъ случай образности и мъткости поэтической характеристики коровая. "Въ теченіе моей сочинительской карьеры, писалъ И. С. Тургеневъ Я. П. Полонскому, я никогла не отправлялся отъ идей, а всегда отъ образовъ" 2).... Народъ долженъ сказать то же самое. Въ народной поэзін, какъ во всякой истинной поэзін, образъ стоитъ на первомъ мъстъ, и часто вся суть пъсни состоитъ именно въ образъ, въ картинъ, въ сравнении. Замъчательно, что въ народной поэзіи въ постоянные и типичные образы вылиты самыя простыя и обыденныя понятія, наприм'єрь, понятія времени, пространства и качества. Народная поэзія почти не знаетъ словъ: близко, далеко, давно, никогда, хорошо, дурно; она замъняетъ ихъ поэтическими образами, которые, какъ готовый драгоцфиный капиталь, находятся всегда подъ руками и въ распоряжении творческаго духа народнаго поэта, и въ значительной степени облегчаютъ ему процессъ созданія пъсни.

Такъ, въ народной поэзіи вмѣсто слова "никогда", въ знакъ того, что совершившееся не можетъ возвратиться или повториться, употребляются слѣдующія образныя выраженія:

Якъ стане по степу витеръ повиваты, Очеретъ та тырсу по степу розсыпаты (Чуб. V. 880).

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. III. 245; Основа 1862. IV. 12; Чубинскій, IV 237, 238.

<sup>2)</sup> Первое собраніе писемъ Тургенева. 1885. Стр. 154.

Якъ синій камень на верхъ изорне, А павине перо на дво потоне (Чуб. V. 907).

Якъ поросте у свитлоньці Трава на помості (Чуб. V. 743).

Колыбъ уже ты, козаченьку, Тоди оженывся, Якъ у мимни на камени Кукиль уродывся (Чуб. V. 272).

Посей же ты ругу вругу на симъ камени: Якъ та руга, якъ та круга буде сходити Тогди жъ ты ся, Ивасеньку, будешь женити (Голов. І. 75).

Возьми, маты, писку жменю, Посій его на камени: Ой коли той писокъ зійде, Тоди твой сынъ зъ війска прійде (Чуб. V. 942).

Вмѣсто слова "далеко" въ смыслѣ отдаленности и малоизвѣстности или въ дополненіе въ нему обычны слѣдующія образныя выраженія:

> Степъ широкій, край далекій— Милаго не бачу (Чуб. V. 184).

> Повивъ милый коне До далекаго краю, До тихаго Дунаю (Чуб. V. 46).

Пондемо у мій край, Пондемо за Дунай (Чуб. V. 48).

Чого жь мени не легко? Десь мій милый далеко:

7

За густыми дозами
Задивается слизами,
За жовтымъ писочкомъ
Утирается ручничкомъ (Чуб. V. 67).

Въ нѣкоторыхъ случанхъ имя числительное придаетъ выраженію силу. Такъ, въ одной малорусской пѣснѣ казакъ переночевалъ одну ноченьку съ женой пана. Неожиданно явился панъ. На вопросъ мужа, почему помяты подушки и на постелѣ лежитъ казакъ жена отвѣтила, что конь сломалъ ему ноги, и она его пріютила. Панъ одарилъ его деньгами. Казакъ вскочилъ на коня и запѣлъ веселую пѣсню:

Ой що жъ мени Панъ Богъ давъ! Симъ лить паню обіймавъ, И ще за те плату взявъ (Чуб. V 65).

Въ другихъ пъсняхъ:

Запашный василечовъ три запахи мае (Чуб. V. 485).

Бидная вдова девьять думовь мае (Чуб. V. 486).

Въ коровайныхъ пъсняхъ числительная обрисовка предмета весьма обычна. Такъ, при печеніи коровая поютъ:

Ой годи, годи, пшеныце, Симъ литъ у стози сгояты! (Чуб. IV. 216).

Сама жъ я не знаю, Што у гетномъ кароваю: Сями поль пшениченка, Сями ръкъ водзиченька (Шейнъ. 317).

Достоинство коровая въ пѣсняхъ опредѣляется еще тѣмъ, что въ него вошла "водыця съ дунаю" (Голов. И. 126; Чуб. IV. 244). Въ число поэтическихъ характеристикъ коровайной пшеницы входитъ еще разговоръ пшеницы съ куколемъ:

Сварылася пшеныченька съ куколемъ на поленьку: Ой ты, чорный куколеньку, Не стый ты на поленьку! Во тебе за плитъ вергутъ, А зъ мене коровай плещутъ (Голов. II. 638).

Въ пъсняхъ коровай "красный", "румяный", "высокій", "святый",

Якъ день билый, Якъ Богъ мылый, Якъ яснее соненько Що свитыть въ виконенко (Чуб. IV. 234).

Въ особенности коровай отличается величиной:

Де тын ковали живуть,
Що золотын совиры кують,
Ковалю-коваленьку,
Свуй мени совироньку
Будемо пичъ рубати
Коровай добувати (Чуб. IV. 232).

Колядки и волочебныя пѣсни состоятъ, какъ извѣстно, преимущественно въ прославленіи силъ и явленій природы. Главную роль въ нихъ играетъ солнце или его символы, орелъ, соколъ, дивный звѣрь. Въ колядкахъ земледѣліе поставляется въ зависимость отъ солнца и дождя. Такъ, въ галицкихъ колядкахъ:

Ой въ лиску, въ лиску, а въ жовтимъ писку (т. е. на небѣ)
Росте деревце тонке, высоке,
Тонке, высоке, къ верху кудряве (т. е. міровое дер., Игдразиль).
На тимъ кудрявци сивъ соколъ сыдыть (т. е. солице).
Сивъ соколъ сыдыть, далеко видить,
Ой, видитъ, видитъ, а въ чисто поле,
А въ чисто поле, гдѣ плужокъ оре.
Орижъ ты, плужку, здрибненька нивку.

Та й посіемо яру пшеницю,
Яру пшеницю, всяку пашныця»;
Та вродить намъ ся стебло-серебро;
Та й зберемо жъ ми, женци-молодци,
Женци-молодци, дивки та хлопци.
Та й зажнемо жъ ми а въ дрибни снопи,
Та й складемо а въ густи копи.... (Голов. II. 60°).

Къ хозяину приходять въ гости солнце, мѣсяцъ и дождь, и каждый гость похваляется своими услугами. Солнце и мѣсяцъ освѣщаютъ горы и долины.

Дробенъ дожджейко: Нётъ, якъ надъ мене: Якъ я перейду три разы на ярь,
Три разы на ярь мёсяца мая,
Возрадуются жита, пшеныци,
Жита, пшеныци и всё ярныци.... (Голов. И. 9, 11, 19).

Огромное большинство хлѣбныхъ пѣсенъ, какъ стоящихъ отдѣльно, такъ и вошедшихъ въ гаевки, заживныя, дожиночныя, свадебныя, колядки и волочебныя, состоитъ въ пожеланіи урожая. Пѣсенныя пожеланія урожая начинаются наканунѣ новаго года и затѣмъ повторяются при разныхъ случаяхъ семейной и хозяйственной жизни до конца года. Такъ, въ Тульской губ. наканунѣ новаго года поютъ:

Уроди, Боже, всякого жита по закрому, Что по закрому да по великому, А и стало бы жига на весь міръ крещений (Сах., Сказ. р. н. II. 3).

Въ Костромск. губ. при закликании весны поютъ:

Весна, весна красная!
Прійди весна съ радостью,
Съ великою милостью:
Уродя денъ высокій,
Рожь, овесь коромій (Терещ. V. 10).

## Въ словинской весенией пъснъ:

Боже, дай вёдра, Боже, покоги свое колесо На наше житницы И на наше поле.... (Фаминц., І. 158).

## Въ Малороссіи на весенняго Егорія женщины поють:

Ой, выпіймо, родино,
Щобъ намъ жито родило,
И житечко, и овесъ,
Шобъ зібрався рідъ увесь,
И имениця, и ячмінь,
Щобъ намъ жити смачній (Чуб. III. 32).

Въ пространной волочебной пъснъ, распъваемой въ Бълоруссіи въ день Воскресенія Христова, между прочимъ, находится слъдующее пожеланіе урожая:

> Отчини окно, зерни у гумно, Отчини другое, зерни у поле, Да што же у полъ рано гомонило? Гомонило у полъ ядрено жито. Ядрено жито господаря кличе: "Да ты, господару, отведай мене, Отвідай мене у скородзі, Отвідай въ усыпанні, Отведай мене въ красование, Отвідай мене въ полованні Якъ пойдемъ женцовъ нанимать.... Да уродзи, Боже, ядрено жито, Ядро въ ведро, снопокъ съ пирожокъ, А вернышко съ орвшокъ, У поде волами, а у гумие стогами, Щобъ такъ густо, якъ на небъ звъзды, Ярь и пшеницу и услку пашныцю (Шейнъ, 100).

Въ другой волочебной пъснъ:

Роди, Божа, жито и пшаницу, Жито, пшаницу, усякую пашницу, Колосомъ колосисто, ядромъ ядристо, Снопъ отъ снопа на двъ стопы, Копа отъ копы на четыре стопы, Съ одного колоса бочка жита, Съ другаго другая, съ третьяго третья (Безсон., Бъл. п. 2).

Во Владим. губ. при вожденіи колоска поють:

Помель колось на ниву На былую пшеницу. Уродися на льто Рожь съ овсомъ,

Съ дикумею (гречкой), со пшеницею (Асанас. III. 764).

Въ малорусскихъ колядкахъ:

Дай же ти Боже въ пол'в урожай, Въ поли урожай, а въ гумно звожай, А въ гумн'в клибно, въ обор'в обильно, Въ дому весільно, на славу втішно (Голов. II. 37).

Щобъ ему господыну и коровки булы И неврочливым и молочливым, И овесъ—самосій, и ячмень—колосій, И пшеныця—сочевыця, И горохъ.... (Чуб. III. 266).

Въ польской колядкъ:

И tego pana Biała kamienica: Urodzi się żyto J jara pszenica (Фаминц. I. 153).

Хлёбъ довольно часто встрёчается въ началё бытовыхъ и семейныхъ пёсенъ, въ запёвё, и въ сравненіяхъ, встрёчается изрёдка и въ концё пёсни, въ общемъ

выводь, заключени или морализации. Хльбные запьвы иногда стоятъ въ неразрывной связи со всёмъ содержаніемъ пісни, иногда представляются явленіемъ случайнымъ, приставнымъ, и составляютъ собственно хлъбную типичную фразу. Въ запъвахъ бытовыхъ пъсенъ "Изъ за горы витеръ віе — жито половіе" указываеть на необходимость труда (напр. у Чубин. V. 169). "Ой часъ, маты, жито жаты, -- колосъ похилывся "-- въ пъсняхъ обычное выражение пожелания замужества (Чуб. V. 206; Голов. I. 67). Такое же значеніе предполагаетъ запъвъ: "По долу, долу яра пшеныця; до пшеныци вбита стеженька" (Голов. II. 86, 92). Запавь въбалорусской пъснъ: "говорила и рожь, и пшеница, на нивушкъ стоя, говорила: я не могу на нивкъ стояти, колысомъ махати, только могу у стогахъ стояти" и проч. (Шейнъ, 216) представляетъ собственно дожиночную песню; но такого рода дожиночныя песни входять въ свадебныя, застольныя и друг. Въ малорусской пъснъ "Якъ задумавъ голубонько диты годоваты" (Чуб. V. 790) аллегорическаго содержанія главная мысль о незамънимости родины выражается въ двухъ послъднихъ строкахъ типичнымъ хлёбнымъ сравненіемъ.

А на тій же Украини жито та пшеныця, А на тому та Полисси кукиль та митлыця.

Жито, пшеница, ораніе поля входять въ народнопоэтическія сравненія и уподобленія, въ связи съ другими предметами внѣшней природы, причемъ отвѣчаютъ общему ходу народно-поэтическаго творчества, общимъ народно-поэтическимъ пріемамъ сравненія и уподобленія. Въ сравненіяхъ и уподобленіяхъ обнаруживаются характерныя черты народнаго міросозерцанія. Болѣе всего сравненій, уподобленій и эпитетовъ вызываютъ молодыя лѣта, парень, дѣвушка, любовь въ разныхъ фазисахъ ея развитія, замужество, радость и горе. Такъ, о молодыхъ лѣтахъ: Якъ скоро ти красни цвиты одцвитають, Такъ скоро молодыи лита пропадають (Чуб. V. 475).

Ой за-за гори, изъ-за кручи Орли вылитають,— Не згадаю я роскопи, Вже лита минають (Чуб. V. 83).

Парень сравнивается съ солнцемъ, соболемъ, орломъ, соловьемъ, селезнемъ, голубомъ (Чуб. V. 6, 40, 8, 73, 76, 33); съ дубомъ, хмѣлемъ, ромашкой, квитчатымъ барвинкомъ (Чуб. V. 13, 19, 11, 44, 14). Парень, сознающій свое одиночество и желающій жениться: "у чистому поли былина" или суховерхая береза (Чуб. V. 208, 27). Женихъ, — украшенный теремъ (Терещ. II. 121), облако (В. Карадж., Срб. н. п. 1. 2); шершень:

Прилегывы шершены зы стели, Та впалы на постелы,— Де Марусечка спала.... (Голов. И. 114).

Дѣвушка—вечерняя звѣзда, золото, рыбка, цвѣтокъ, вишня, зеленая верба, тополя, бузина; бѣлизна ея—бузиновый цвѣтъ; очи—шелковичныя ягоды: половой органъ "хустына, шовкомъ шитая"; "криница край перелаза" (Чуб. V. 54). Дѣвушка-невѣста—золотое перо, молодая кукушка (Голов. II. 100, 104); куница (Р. Фил. Вѣст. 1880. І. 69), самка павлина, розмаринъ, сиреневая вѣтка, пчела, шелковинка на катушкѣ или шелковинка, плавающая по морю (В. Карадж., І. 26, 33, 37, 38, 39).

Возникновеніе любви—появленіе цвѣтовъ; "ой на гори, ненько, зацвило синенько,—нихто мене такъ не любить, якъ той Коваленко" (Чуб. V. 111), развитіе лѣса, склоненіе калины надъ водой, хожденіе по рощѣ, повѣваніе вѣтра, копаніе колодца (Чуб. V. 115, 18, 58, 83, 79, 153). Символическое выраженіе любви въ пѣсняхъ

малорусскихъ опредъляется иногда весьма характерно сближеніемъ двухъ предметовъ, стоящихъ въ природъ или въ домашнемъ бытъ въ тъсной зависимости одно отъ другаго. Напримъръ,

Пливе човенъ воды повенъ, Пливе и весельце: Чи такт мене върно любишь, Якъ и тебе, серце? (Голов. III. 299; Чуб. V. 22).

Ой у поли озерце,
Тамъ плавало видерце:
Соснови клепки, дубове денце,—
Не цураймося, серце! (Чуб. V. 169, 129, 256).

Сопилочка съ калиночки—
Ясенове денце—
Ой кто жъ мене та нелюбить
Роженъ ему въ серце. (Чуб. V. 10).

Козакъ спитъ; дъвушка его будитъ, чтобы турки не убили его, не украли его коня, — пъсенный образъ любви (Чуб. V. 19). Будитъ, потому что любитъ. Другой часто встръчающійся пъсенный образъ любви и желанія выйти замужъ—стланіе постели (Чуб. V. 23, 44 и др.).

Приглашеніе дѣвушки—невѣсты начать общую, супружескую жизнь выражается стихомъ:

Ой ты дивчино славнаго роду, Возьми хвартушокъ, кодимъ до саду, Нарвемъ яблокъ, нарвемъ грушокъ, Нарвемъ грушокъ повекъ хвартушокъ. (Чуб. V. 75).

Потеря дъвушкой невинности выражается въ народной поэзіи разнообразно:

> Ишовъ козакъ яромъ, Яромъ долиною,

Зацвівъ козавъ рожов, Динка кальною Козавъ ожинывся Дивка зосталася. (Чуб. V. 85).

Полюбила Гриця чорнобривця... А я въ батька та гуляла, Я въ батька нічого не робыла, Тилько по садочку походыла Волосскій оришокъ посадыла... (Чуб. V. 904).

Колодено мій глибокій—колибъ я не впала,— Полюбила пройдисвита—теперь я пропала. Ростуть, ростуть опенечки край дорожечки; Покидае парень дівку черезъ ворожечки, (Чуб. V. 262).

Стала слава, стала слава, Стали й поговоры Да на тую дивчиноньку Що чорніи брови. Ой зацвіла маковочка Зачала бринити,— Иде козакъ отъ дівчины Починае дниты. (Чуб. V. 58).

Ой держала, розумъ мала Та упустыла въ воду. Чуб. V. 52).

Ой якъ я встрачу коннка воронаго Ой то ты встратышь віночка ру́гяного (Чуб. V. 35).

Зацвіла калынонька въ лузи. (Чуб. V. 63 и друг.)

Кромъ того, встръчаются другія символическія выраженія потери невинности: дъвица даеть казаку напиться воды, ночуеть съ милымъ въ саду; парень часто лазитъ черезъ плетень, ломаетъ калину. Впрочемъ, ломаніе калины часто означаетъ связь со вдовой. (Чуб. V. 85, 822).

Женитьба и замужество—переходъ черезъ рѣку, срубаніе дерева; согласная супружеская жизнь—рыба съ водою; несогласная—, іденъ чобітъ на обцасі, а другій на корку", или "пишли наши марно лита, якъ мисяцъ кругомъ свита". (Чуб. V. 52, 494, 146, 1067, 1093).

Людскій говоръ и сплетничество— кресаніе кремня, шумъ водяной мельницы, черная туча, струганіе дерева, звонъ. (Чуб. V. 547, 74, 144, 145, 225, 201).

Радость, довольство и богатство—восходящее солнце, блескъ чешуи щуки на солнцѣ, вишневый садъ съ травой по колѣни, поповскій сѣнокосъ и дьяконскій колодезъ. (Чуб. V. 1049, 1051, 13, 26).

Горе и плачь—схиленіе травы, дымъ, усыханіе дерева, черныя буквы на бёлой бумагё, пыль по дорогё, наступленіе орды, высыханіе воды, колеблемая степнымъ вётромъ трава, потеря соловьемъ голоса, восхожденіе на гору, помутившаяся вода, стрекотаніе сороки, крикъ лебедя, теченіе рёчки струями. (Чуб. ІІІ. 235, 124; V. 622, 1028, 1005, 968, 135, 74, 23, 270, 940, 187). Любопытной въ историко-литературномъ отношеніи чертой горести представляются слёдующія символическія выраженія: "да журба мене вбыла; да сама менша у степу птыця да й та мене была" (Чуб. V. 23), или:

Та журба жъ мене изсушила, та журба жъ мене извъялила, Що найменьша въ степу птыця та й та мене была. (Чуб. V. 447).

Въ Словъ о полку Игоревъ, Гзакъ говоритъ Кончаку: "Аще его опутаевъ красною дъвицею, ни нама будетъ сокольца, ни нама красны дъвице, то почнутъ наю птицы бити въ полъ половецкомъ". (во 2 изд. Тихонр. стр. 12).

Хлѣбныя сравненія, уподобленія и характеристики встрѣчаются въ приложеніи къ разнымъ проявленіямъ

жизни: любви, замужеству, житейской роскоши и т.п. Такъ, неудачная, т. е. лишенная взаимности любовь выражается слёдующимъ образомъ:

И гору я ральцю,
Посію я пшеныцю:
Не вродыла мни пшеныця,
Но кокиль и метлыця. (Чуб. V. 168).

Цъль оранки и засъва пшеницы выражается въ другой пъснъ:

Выорала новыцю, Посіяла пшеныцю, Щобъ намъ пшеныця родыла, Щобъ насъ парубки любили. (Чуб. V. 130).

Въ галицкихъ коломійкахъ:

Та я жита не съяла, само жито сходыть: Я любка не чаровала, самъ до мене ходыть. (Голов. II. 763).

one agree action as Aggree a language accepts with the Proper

Гей, зацевла пшеныченька на зерно, на колосъ: Ой давно вже я не чула миленького голосъ. (Голов. II. 767).

Наклоненіе пшеницы—поклонъ милаго, а зерно ея—его личное присутствіе:

На полю пшеныченька черезъ межу похиляеться, Чую я черезъ люды, що мій мылый поклоняеться. Що мени по пшеныци,—въ ній зеренця нема, Що жъ мени на поклони, коли ёго самого нема. (Чуб. V. 4).

Пшеница оцвѣла—дѣвушка разлюбила. Такъ, въ коломійкѣ:

Гей ярая пшеныченька
То ся отъярила,—
Солодка мя соколина
То ся отдалила. (Голов. II. 402).

Стоящее на корнъ жито наводить на мысль о бракъ. Такъ, въ прелестной малорусской купальской пъснъ:

Ой чіе жито підъ горою стояло,
Иванкове жито підъ горою стояло.
Підъ горою зелененько по місяцю відненько,
Молода Марьичко ходы жито жаты!
Якъ я тебе возьму жито жаты научу.
Підъ горою зелененько, по місяцю видиенько, серденько.
(Чуб. ІІІ. 202).

Посіяно, поорано, та нікому жаты, Питается сынъ у матери, которую браты. (Чуб. Ү. 496).

Въ одной галицкой коломійкъ заключеніе брака поставлено въ зависимость отъ сбора ншеницы. Въ чешской народной пъснъ:

Malo páenic, malo žit, malo žit, Nesmime se oženit, oženit; Jećmeny jsou zeleny, Musime bejt bez ženy. (Erben, Prost. čes. pis. IV. 274).

Быть въ замужествъ-жать жито, а потому во снъ увидъть жито или пшеницу по противуположности въ толковании сновидъний означаетъ вдовство.

Первая жена—своевременно вспаханное поле; вторая жена—поздняя пахать:

Лучши раля раная
Чимъ тая поздная,
А на раннимъ пшаница,
А на позднимъ мятлица.
Лучши первая жона,
А чимъ тая другая:
Съ первой жонкой дзяцей мѣць,
А съ другой разогнаць. (Шейнъ, 144).

Строгій мужъ можеть однако измѣнить характеръ жены, что значится въ стихотвореніи:

Чорна гречка, бълы крупы: Не впазайся дъвча въ руки! Якъ у руки упадешься, То по слюбъ не скаешься. (Голов. III. 162).

Подобнаго рода мысль, хотя безъ указанія на ломку характера, мысль, ограничивающаяся преимущественно переходомъ дѣвушки въ положеніе замужней женщины, выражена въ слѣдующихъ хлѣбныхъ сравненіяхъ, въ галицкой коломійкѣ:

Ой такъ чини, якъ я чиню,
А зъ дъвчины господыню,
Ой изъ тъста паляныцю
А зъ дъвчины молодыцю. (Голов. II. 400).

Въ польской пѣснѣ:

Nieclopoc sie o zonkę,
Da ci Pan Jezus panienkę;
Jest pszeniczka, będzie mąka,
Są dziewczątka, będzie żonka. (Lipinski, Pies. ludu
Wielikopolsk. I. 55).

Пшеница—символъ роскоши и ласки. Такъ, въ галицкой коломійкѣ:

Ой на горѣ росте сосна—пшеныця не буде: Вже у чужой мамуненьки роскошу не буде. (Голов. II. 790). Въ галицкой пѣснѣ:

Ой повхавъ Ивасенько на полованье, Да диставивъ Настуненьку якъ малёванье, Казавъ ен годоваты пшенычнымъ хлѣбомъ... (Голов. І. 74).

Въ малорусскихъ и въ бѣлорусскихъ пѣсняхъ обычно сравненіе хлѣбныхъ копенъ со звѣздами (такъ ихъ много), желтыхъ пшеничныхъ колосьевъ съ рыжыми волосами парубка, равно какъ обычно прославленіе хорошей жницы и указаніе на тяжелый и горькій хлѣбъ въ замужествѣ за старикомъ вдовцомъ. (Голов. II. 391, 133; Чуб. III. 464; Шейнъ 209 и др.).

## ГЛАВА VI.

Религіовно—мисическое вначеніе обрядоваго хліба.—Культь солнца.—Вілунъ—повровитель вемледілія.—Житные духи. Хлібъ, какъ предметъ жертвоприношенія солнцу, землів, домовому духу, водянымъ и растительнымъ духамъ.— Хлібъ, какъ символъ небесныхъ світилъ.—Предметы, получившіе освященіе по своей бливости къ хлібу: квашня, борона и проч.—

Отличительной особенностью древняго народнаго міросозерцанія представляется олицетвореніе и обоготвореніе силь и явленій вибшней природы, съ перенесеніемъ на нихъ свойствъ и особенностей нравственной природы человъка, его характера, семейнаго и домашняго быта. У славянъ въ-обоготворенной внъшней природъ на первомъ мъстъ стояло солине. Земледъльческому пра-славянскому народу естественно было прійти къ убъжденію, что "alles keimet in der Sonne zu der Bauern Lust und Wonne". Солнце даетъ свътъ и теплоту. Съ восходомъ солнца вся природа пробуждается отъ ночнаго сна. Весенніе лучи солнца поб'єждають суровую зиму и, по словамъ О. И. Тютчева, ведутъ съ собой "тихихъ, теплыхъ майскихъ дней румяный, свётлый хороводъ." Движенія земнаго шара и окружающей его атмосферы, проявленія органической жизни на земль, экономическій и даже соціальный строй народовь зависять оть высокаго повелителя планетной системысолица. Вильгельмъ Гершель полагалъ, что цена пшеницы зависить отъ числа солнечныхъ пятенъ. По метьнію Гана, саранча появляется во время минимума пятенъ, продолжаетъ показываться до максимума и затъмъ пропадаеть на несколько леть. Ученые астрономы и и физики измъненія наружнаго характера полярныхъ

странъ, внезапныя колебанія магнитной иглы, появленіе съвернаго сіянія, смерчей и тифоновъ объясняютъ электрическими воздъйствіями солнца, солнечными бурями. Во всякомъ случав наукой установленъ фактъ громаднаго вліянія солнца на проявленія земной жизни. Древній человъкъ, по доводамъ жизни, ощущалъ и признавалъ это вліяніе. При полной зависимости клібопатества отъ положенія солнца, культь солнца, понятно, долженъ былъ имъть первенствующее значеніе въ жизни земледфльческихъ народовъ. Въ пфсняхъ и поговоркахъ, въ обрядахъ и поверьяхъ славянскихъ народовъ солнце является съ значеніемъ божества милосерднаго, благаго, приносящаго счастье въ домъ, въ который оно заглядываетъ. Солипе праведное, солипе красное, солнце божье-таковы его эпитеты. Въ заговорахъ солнце молять объ исцелени болезней, о повровительствв и помощи въ разныхъ случаяхъ. Его величають въ песняхъ богомъ, просять его посветить изъ рая. Что древніе русскіе поклонялись солнцу, какъ богу, документальныя свидътельства находятся въ Ипатьевской летописи, въ одномъ слове Кирилла Туровскаго, въ апокрифъ "Хожденіе Богородицы по мукамъ", въ разныхъ поученіяхъ духовныхъ лицъ.

Наименованіе бога—солнца или солнечнаго бога въ разныхъ славянскихъ странахъ звучало различно. Весьма загадочныя фактическія данныя славянской миоологіи требуютъ отъ изслідователя большой осторожности при опреділеніи солнечныхъ божествъ. Врядъ ли можно признать полезнымъ для науки размноженіе божествъ на основаніи шаткихъ и подозрительныхъ филологическихъ сближеній и сопоставленій собственныхъ именъ, перечисляемыхъ древними писателями боговъ и богинь и еще боліве подозрительныхъ въ научномъ отношеніи ссылокъ на географическіе словари. Плохой почвой для возведенія грандіознаго зданія миоологіи представляются также народныя пісни. Тутъ легко

впасть въ заблужденіе, принявъ замысловатый поэтическій обороть, бытовое сравненіе или житейскій символъ за обрывовъ давно минувшей религіозно-минической старины. Главными, быть можеть, единственными наименованіями солнечнаго бога были Дажьбогъ, Божичъ, Бълбогъ или Бълунъ, Ярило, Ладо. Да и эти наименованія въ сущности загадочны, и ніжоторыя изъ нихъ, напримъръ Бълунъ, Ярило, Ладо, могли быть простыми эпитетами при словъ Дажьбогъ или при другомъ личномъ имени солнечнаго бога, нынъ затерянномъ. Что касается до такихъ наименованій, какъ Припекало, Авсень, Купало, малорусская пъсенная Ганна, то туть или ровно нъть ничего минологическаго, или какъ въ Овсенъ и Купалъ, скрывается указаніе на праздникъ съ обрядовымъ разсыпаніемъ овса или съ обрядовымъ купаньемъ.

"Къ святилищамъ, говоритъ г. Фаминцынъ, въ извъстные дни года и при извъстныхъ обстоятельствахъ, какъ общественной, такъ и частной жизни, стекались толны народа для совершенія жертвоприношеній и прочихъ богослужебныхъ обрядовъ. Здёсь, въ таинственной чащъ лъса или подъ сънію величественнаго дуба у источника, на берегу ръки или озера, у пылающихъ костровъ или жертвенниковъ, которыми служили холмы и скалы, или насыпи городищъ, или передъ чудовищными, фантастически-раскрашенными, неръдко многолицыми и многоголовыми истуканами, вооруженными копьями, мечами или палицами, или, наконецъ, въ предверін храмовъ, въ которыхъ стояли или возсъдали идолы, окруженные священными предметами (знаменами, щитами, копьями, рогами и пр.) и драгоцфиными сокровищами, -- народъ воздавалъ божествамъ своимъ хвалу и благодареніе, испрашиваль у нихъ всякихъ благъ, умилостивляль и вопрошаль ихъ, исполняя религіозныя, обрядныя пъсни и пляски, предаваясь шумнымъ игрищамъ, пирамъ и попойкамъ. Общественное богослу-

женіе совершалось въ извёстные праздничные, т. е., наиболье знаменательные въ пастушеской и земледъльческой жизни народа дни, въ честь того или другаго божества, покровителя стадъ и полей, плодородія, представителя той или другой стихійной силы; кром'в того, въ извъстныхъ, выходящихъ изъ ряда случаевъ народной жизни, напримъръ, передъ выступленіемъ въ походъ или по возвращении изъ похода, при появлении въ странъ тяжкихъ болъзней или иныхъ невзгодъ (падежа скота, засухи и т. п.), -- съ цълью отстраненія этихъ невзгодъ" 1). Нъкоторыя событія семейной жизни, въ особенности свадьба, привлекали общее вниманіе, терили частный характеръ и ділались предметомъ торжественнаго общественнаго празднованія и общественнаго богослуженія. Частное семейное дізло, дізлаясь общественнымъ дёломъ, вызывало проявление главнаго культа. -- культа солнца; если же оно оставалось исключительно частнымъ семейнымъ дъломъ, думать, большею частью или даже исключительно въ древности вызывало поклонение домашнему очагу, какъ ближайшему и въ домашней жизни главному выразителю и представителю божественной стихіи огня. Какъ бы то ни было, безъ религіознаго освященія дѣла или предмета трудно было обойтись, такъ какъ религіозныя в рованія проникали народную жизнь насквозь и неразрывно переплетались съ малъйшими ея проявленіями:

Съ распространеніемъ христіанства среди славянъ произошло двоевѣріе, выразившееся болѣе всего въ смѣ-шеніи языческихъ боговъ съ христіанскими святыми и въ перенесеніи на Спасителя, Богоматерь и святыхъ религіозно-общественныхъ функцій языческихъ боговъ. Древнимъ слоемъ народныхъ пѣсенъ представляется тотъ весьма небольшой разрядъ пѣсенъ, гдѣ солнце и

<sup>1)</sup> Фаминцынъ, Божества древ. слав. І. 39.

святые выступають вмёстё и дёйствують сообща. Замёчательнымъ образчикомъ такихъ пёсенъ служить слёдующая бёлорусская пёсня, записанная въ принёманской мёстности:

Сонейко, сонейко, Янъ съ Петромъ ходзяць, Сонейко, сонейко, да по межамъ ходзяць, Сонейко, сонейко, да жито глядзяць. Сонейко, сонейко, да идучы говорили, Сонейко, сонейко, усе жито доброе... 1).

Въ большей части религіозно-миническихъ пъсенъ виъсто солнца выступаетъ Богъ, Богородица, св. Петръ, Юрій, Николай и Илья. Такъ, въ галицкой свадебной пъснъ:

До насъ, Боженьку, до насъ! А въ насъ теперь гараздъ; И ты Божан Маты Вступай же намъ до хаты! <sup>2</sup>)

Въ бълорусскихъ жатвенныхъ пъсняхъ:

Ходзилъ Богъ по полю Поцерялъ корону... (Шейнъ 213).

Будзимъ, сестры, жита жаць И у жици Бога искаць. Нашли Бога за барилочкой, За красной гарёлочкой. (Шейнъ 177).

Въ малорусской колядкъ Богъ объщаетъ "вродити сто кипъ жита" (Чуб. III. 385). Въ великорусской подблюдной пъснъ:

Исусъ Христосъ у воротъ стоитъ
Онъ съ клюбомъ, съ солью,
Со скатертью, со скатинкою,
Съ животинкою... (Шейнъ, Рус. нар. пъс. І. 374).



<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 153.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Головац., Нар. пфс. Г. и Уг. Руси. II. 102.

Въ свадебныхъ пѣсняхъ "самъ Богъ коровай мѣситъ, Богородица свѣтитъ, а ангелы воду носятъ" (Шейнъ, Бѣлорус. пѣс. 340). Въ галицкихъ колядкахъ "въ чистымъ поли ходыть Господь по тихъ риленькахъ" или "самъ милый Господь волики гонитъ", а "Божа Маты істоньки носыть" или "насыня косыть (Голов. II. 15, 16, 17, 39).

Такъ какъ ко времени жатвы подходить праздникъ пр. Ильи, то въ народныхъ пъсняхъ Илья чаще всего является замъной древняго бога покровителя земледълія. Въ бълорусской купальской пъснъ Богъ раскладываетъ огонь и зоветъ всъхъ святыхъ къ себъ; "только нъту Илли съ Пятромъ; пошовъ Иллія коло жита". Въ волочебной пъснъ:

Идзець—брядзець святы Илля, Святы Илля съ чистаго поля, Уросився, умочився—мокрошенскъ...

Богородица спрашиваетъ, гдф онъбылъ, и Илья отвфчаетъ:

По межамъ ходзивъ, жито родзивъ Жито, пшаницу, усякую пашницу.

"Святы Илля—старая жнея; яна жала, не уважала, што разъ зажнець, то снопъ звязнець" (Шейнъ, Бѣлор. пѣс. 84, 85, 86, 90, 152; Рус. пѣс. 390). Въ малорусской щедровкѣ:

Шовъ Илья
На Василья,
Въ ёго пужечка
Житяночка.
Куды ею махнеть,—
Тамъ жито ростеть.
Зароды Боже
Жито, пшеныцю,
Всяку пашныцю;
А въ полі ядромъ,
А въ дворі добромъ... (Чуб. ІІІ. 452).

Изредка встречается св. Николай или Іоаннъ (Янъ). Св. Георгій или Юрій собственно святый пастуховъ; въ земледъльческихъ пъсняхъ онъ встръчается ръдко, но все таки встръчается и при томъ съ такимъ наименованіемъ, которое подаетъ поводъ искать въ славянской минологіи накого-то Рая. Въ пъсняхъ Юрій, какъ весенній святый, отмыкаетъ землю, выпускаетъ росу или, въ замънъ пр. Ильи, ходить по полямъ и "хлібъжито родыть" (Номисъ, 433). Въ некоторыхъ песняхъ встръчаются выраженія: "ходзи, Раскъ, ко мнъ во дворъ", "а прошу Раю, къ себъ у хату", "ко мнъ, Добро, у мое гумно", "ходзи, Спорышъ, ко миъ на дворъ." Рай, Раскъ сокращенное имя Юрія черезъ форму Урай, которая встрвчается въ малорусскихъ ивсняхъ. Такъ, въ одной волынской песне отпираніе неба приписывается Ураю:

> Та Урай матку клыче: Та подай, матко, ключи Одимкнуты небо... (Чуб. III. 30).

Подъ пѣсеннымъ Раемъ—Ураемъ—Юріемъ, Яномъ, Богомъ скрывается древній богъ плодородія, быть можетъ, Бѣдбогъ или Бѣлунъ. По бѣлорусскому повѣрью Бѣлунъ присутствуетъ на нивахъ во время жатвы и помогаетъ жницамъ успѣшно жать. Онъ иногда является бѣднякомъ въ житѣ съ сумою денегъ на носу. Замѣтивъ бѣдняка, Бѣлунъ манитъ его къ себѣ рукою; потомъ, если бѣднякъ не рѣшается подойти, онъ самъ подходитъ къ нему и проситъ его утереть ему, Бѣлуну, носъ. Если бѣднякъ послушается и утретъ ему носъ, то изъ сумы посыплются деньги, и Бѣлунъ исчезаетъ 1). Повѣрье, что есть житные духи, существуетъ среди германцевъ, литовцевъ и славянъ. Славяне даютъ имъ названія: полевой дѣдъ, полевикъ,

<sup>1)</sup> Древлянскій, Бёлор. нар. пред., въ Прибавл. къ Жур. Мин. Нар. Пр. 1846. 7—8.

гречуха, жицень. Когда поседяне начинають или косить хлёбъ, полевикъ бёжитъ отъ взмаховъ серпа и косы и прячется въ тъхъ колосьяхъ, которые еще остаются на корию; вмъсть съ послъдне-сръзанными колосьями онъ попадается въ руки жнеца и въ последнемъ-дожиночномъ снопе приносится на гумно или въ домъ землевладельца. Вотъ почему дожиночный снопъ наряжають куклою и ставять его на почетномъ мъстъ, подъ образами. Въ Германіи erntрирре помъщается или въ переднемъ углу или на кровль и сохраняется въ теченіе года, до новаго erntpuppe, изъ новаго жита. Большею частью кукла эта сберегается только до времени посъва; тогда ее обмолачивають и добытыми изъ нея зернами осъменяютъ поля, -- съ тою цёдью, чтобы житный духъ, заключенный въ последнемъ снопе могъ возродиться и заявить свою плодотворную силу въ новыхъ всходахъ. Дожиночный снопъ од вають въ мужеские или женские наряды; въ первомъ случав его называють: нвицы-roggenmann, erntemann, grossvater; славяне-дъдъ, dziad, dedek; во второмъ случав нвиды называють его kornmutter, erntemutter, rogenalte, grosmutter, а славяне-баба, житна баба. По литовскому повёрью послёдній ударь, наносимый серпомъ во время жатвы или цепомъ во время молотьбы, падаеть на житную бабу, и тоть, кто его наносить, называется убійцею 1). Въ связи съ върованіемъ въ житныхъ духовъ стоитъ обычай завивать бороду въ концъ жатвы ржи изъ послъднихъ, нарочно оставляемыхъ недожатыми колосьевь; оставляють нъсколько стеблей наилучшаго жита, кругомъ все выполять, потомъ возьмутъ стебли въ руку, надломятъ, закрутятъ ихъ вмѣств съ краюшкой хлеба и съ солью и сверху еще пристукнуть рукою къ земль, чтобы "борода" держалась кръпко. Завиваніе бороды совершается во многихъ мь-

<sup>1)</sup> Аванасьевъ, Поэт. воззр. слав. III. 771-772.

стахъ В., Б. и М. Россіи, въ Германіи, въ Швеціи и другихъ странахъ. Бороду завиваютъ съ цѣлью, по крайней мѣрѣ въ древности завивами съ сознательной цѣлью—дать послѣднее убѣжище житному духу, прогнанному изъ своей обширной территоріи. Бастіанъ въ статьѣ "Der Baum in vergleich. Ethnologie" въ V т. Zeitschriff für Volkspsychologie únd Sprachwissenschaft Штейнталя и Лазаруса указалъ на соблюдаемое въ Остъ-Индіи обыкновеніе при культивированіи лѣстныхъ пространствъ оставлять пару иней для демоновъ, лишившихся доселѣшнихъ своихъ обиталищъ, причемъ міръ духовъ сосредоточивается на болѣе тѣсномъ пространствъ 1).

Въ паступескій періодъ народной жизни жертвоприношеніе богамъ состояло исключительно изъ животныхъ. Съ вознивновеніемъ и развитіемъ земледёлія въ жертву стали приносить хлібы разной величины и формы; но все таки по архаичности народной жизни животныя жертвы долгое время преобладали, играли главную роль въ богослужени, первенствовали надъ хлебомъ, и самое жертвоприношение хлѣба первоначально только дополняло или иногда замвняло жертвоприношение животныхъ. Постепенность перехода жертвоприношенія животныхъ въ жертвоприношение хлъба, обусловленнаго развитіемъ земледъльческой культуры, выразилась въ обрядовомъ употреблении жлаба тамъ, что жлабу придавались формы животныхъ. Подобнаго рода замены встречаются у разныхъ народовъ. Поучительный примъръ того, какимъ образомъ возникаетъ этотъ родъ замфны, представляють обряды древней Мексики. На древнихъ годичныхъ праздникахъ въ честь боговъ водъ и горъ въ храмахъ совершались настоящія человъческія жертвоприношенія; въ домахъ же народа происходили въ это самое время ясныя по смыслу, но невинныя по существу подражанія того же кроваваго обряда. Съ этою

<sup>1)</sup> Шейнъ, Бълор. пвс. 176, 510-511.

цёлью изготовлялись изъ тёста изображенія жертвъ, которымъ сначала воздавалось поклоненіе, а потомъ, въ подражение истинному обряду, всирывали грудь, вынимали изъ нея сердце, отрубали голову, а члены раздълялись на куски и поъдались. Въ классическихъ религіяхъ Греціи и Рима желаніе сохранить священные обряды предшествующихъ, болье варварскихъ и кровожадныхъ эпохъ выразилось компромисами въ родъ, напримъръ, того, что вмъсто человъческихъ жертвъ приносили мъдныя статуи, вмъсто животныхъ символическія фигуры изъ тіста или изъ воска. У брамановъ замьна живыхъ жертвъ моделями жертвенныхъ животныхъ, приготовленными изъ муки и масла, также была обычна. Къ этой категоріи обычаевъ относится приношеніе больнымъ человъкомъ въ храмъ моделей своихъ пораженных членовъ, съ цълью умилостивленія божества или какъ благодарственное жертвоприношение послѣ излѣченія 1). Обыкновеніе это встрѣчалось въ Египтъ, Гредіи, Германіи и нынъ еще встръчается въ Индіи и въ Россіи. Въ однихъ случаяхъ хлебная замена животнаго жертвоприношенія произошла съ цёлью избёжать лишенія жизни; въ другихъ случаяхъ, въ большинствъ случаевъ изъ экономическихъ побужденій.

Люди бёдные, которые не въ состояніи были принести богамъ въ жертву быка, корову, барана, козла или свинью, приносили сдёланное изъ тёста изображеніе того или другаго изъ этихъ животныхъ. Таково происхожденіе встрёчающагося до сихъ поръ у разныхъ народовъ обыкновенія приготовлять изъ тёста изображенія быковъ, овецъ, свиней, если не въ полномъ видѣ, то отчасти, напримёръ, вылёпливать рога или копыта. Въ Болгаріи къ баднему вечеру пекутъ пироги съ изображеніемъ домашнихъ животныхъ <sup>2</sup>); къ 11 марта здѣсь приготовляютъ боговицу,—крупный хлѣбъ, какъ

<sup>1)</sup> Тэйлоръ, Первобытная культура. т. II. 442-444.

<sup>2)</sup> Качановскій, Памят. болг. народ. творчества. І. 3.

коровай, но безъ углубленія въ серединь. На боговиць сверху налъпливаютъ изъ тъста лошадки, овечки, рога, хвосты и т. п. Боговицу крошать въ миску съ виномъ 1 и потомъ ее ъдятъ, выкрикивая на здоровье скота: му-у-у, му-у-у, бе-е-е-бе, пха-ха-ха 1). Въ Костромской губ. на Семикъ пекутъ "козули". Въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи, въ губ. Вологодской и Архангельсвой на Рожд. Христ. приготовляють изъ пшеничнаго теста различныя изображенія животныхъ, украшаютъ; ими столы и окна, разсылають ихъ знакомымъ 2). Подобнаго рода обыкновеніе встрічается у народовъ германскихъ. Такъ, на германскомъ съверъ на Іольскомъ праздникъ убиваемъ былъ въ честь Фрейра большой вепрь въ присутствіи короля; надъ нимъ клялись подданные въ ненарушимой върности королю, положивъ на кабана руки: затъмъ слъдовало жертвоприношение и пиршество. Нынъ о святкахъ въ Скандинавіи убиваютъ свиней и пекутъ пироги на подобіе свиней 3).

Языческое обыкновеніе дёлать хлёбы въ видё животныхъ получило христіанскую окраску. Такъ, 6 марта въ день Герасима Грачевника пекутъ хлёбы въ видё грачей 4); 9 марта въ день сорока мучениковъ пекутъ 40 жаворонковъ, т. е. хлёбовъ въ формё птичекъ 5); или 40 хлёбныхъ шариковъ 6); въ Болгаріи 9 марта каждая семья печетъ "кравайци"; число короваевъ должно соотвётствовать числу дётей въ домё; на короваяхъ этихъ, пока они не посажены въ печку, дёлаютъ дырочки вёткою бузины, а, когда испекутся, обмазываютъ ихъ медомъ 7). Римское духовенство на-





<sup>1)</sup> Каравеловъ, Памятн. І. 193.

<sup>2)</sup> Терещенко, VII. 37, 38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Снегиревъ, Рус. прост. празд. И. 17-18.

<sup>4)</sup> Терещенко, VI. 19.

<sup>&#</sup>x27;5) Терещенко, VI. 20; Чубинскій, III. 9.

<sup>6)</sup> Шейнъ, 496.

<sup>7)</sup> Качановскій, І. 7.

канунѣ Рожд. Хр. разсылаетъ тонкіе изъ тѣста листки разныхъ цвѣтовъ съ вытиснутыми на нихъ изображеніями, относящимися къ празднику <sup>1</sup>).

У древнихъ славянъ корова составляла, повидимому, главный предметь богатства и пропитанія. Несомнівню по даннымъ языка и по обрядамъ, что животное это нѣкогда, быть можеть въ арійской древности, пользовалось большимъ уваженіемъ. Можно допустить, что корова у аріевъ была священнымъ животнымъ, на подобіе египетскаго быва Аписа, что ей воздавали божескія почести, и не только ее приносили въ жертву, но, быть можетъ, и ей приносили жертву, что могло совершаться одновременно. Слабыя черты жертвоприношенія коров'в сохранились въ народныхъ обрядахъ. Такъ, въ Виленской губерніи крестьяне въ день св. Агафіи (3 апреля) освящають въ церкви клъбъ, натыканный кусками соли и потомъ вѣшають этоть хлѣбъ на рога коровъ 2). Время дня древній арій опредъляль по времени, когда скоть идеть на пастбище, на водопой, возвращается въ село. Отъ наименованія коровы заимствоваль онъ названія для нъкоторыхъ растеній и птицъ и даже для опредвленія пространства. Богатство опредълялось числомъ головъ рогатаго скота. Войны обыкновенно возникали потому, что одно родовое колено захватывало скотъ другаго кольна. Подарить корову значило оказать особенную почесть и вниманіе. На свадьбахъ корова имела важное значеніе: ее посылали въ подарокъ молодому, закалывали въ жертву богамъ, на шкуръ жертвеннаго животнаго усаживали молодыхъ. Когда умиралъ человъкъ, убивали корову, какъ средство для пропитанія умершаго въ загробной жизни или какъ жертвоприношеніе богу смерти. Наивное воображеніе пастушескаго народа усматривало присутствіе коровы даже въ небесныхъ пространствахъ; въ весеннихъ и летнихъ обла-

<sup>1)</sup> Снегиревъ, Рус. прост. празд. И. 26.

<sup>2)</sup> Записки Геогр. Общ. по Отд. этн. 1873. V. 20.

кахъ видѣли небесныхъ коровъ, которыя своимъ молокомъ (дождемъ) питаютъ землю; сама земля представлялась коровой, и даже въ звѣздахъ усматривали небесныя стада, предводимыя быкомъ—мѣсяцемъ. Подобнаго рода воззрѣпія на внѣшнюю природу сохранились до-нынѣ въ сказкахъ, повѣрьяхъ, поговоркахъ. Въ нихъ есть нѣчто поэтическое, художественное. В. А. Жуковскій воспользовался древнимъ представленіемъ звѣздъ стадомъ, мѣсяца—пастухомъ и создалъ прелестное стихотвореніе: "На пажитѣ необозримой".

Выдающаяся роль, которую у всёхъ славянъ, въ особенности у южныхъ и восточныхъ славянъ играетъ коровай въ обрядовомъ употребленіи хлёба, объясняется тёмъ, что коровай замёнилъ жертвоприношеніе коровы. Ясныя доказательства такой замёны заключается въ названіи и въ формё коровая.

Существуетъ нъсколько объясненій слова "коровай". Можно оставить въ сторонъ мнъніе Терещенка о происхожденіи славянскаго коровая отъ римскаго far, libum farreum. Коровай и far возникли самостоятельно, быть можеть, изъ одного источника, существовали совершенно независимо другъ отъ друга, и славянскій коровай представляетъ гораздо болъе архаическій и знаменательный остатокъ древняго міросозерцанія и быта, чёмъ римскій libum farreum. Г. Ящуржинскій слово коровай производить отъ слова краять, кроить 1). Пикте названіе коровай возводить ко временамъ арійскимъ. Въ санскр. upakarika-родъ пирога, изъ upakara—приготовленіе; литовскій karaiszis —пирогъ, хлібоъ. Во всёхъ этихъ словахъ Пикте усматриваетъ корень kr-facere 1), такъ что коровай получаетъ значеніе простаго хліба. Можеть быть, однако, сділано одно предположение, основательность котораго подтверждается важнымъ религіозно-бытовымъ значеніемъ коровы въ древности. Если отбросить окончание ай, то получится

<sup>1)</sup> Ящуржинскій, Рус. Филол. Віст. 1880. I. 85.

коров, крав. Названія хлѣба коровая и животнаго коровы отождествляются, какъ и слѣдовало ожидать отъ жертвеннаго хлѣба, замѣнившаго жертвоприношеніе коровы. Въ народныхъ обрядахъ и пѣсняхъ до сихъ поръ сохранились намеки на замѣну короваемъ коровы. Такъ, коровай въ Болгаріи и Бѣлоруссіи иногда снабжаютъ рожками изъ тѣста. Въ пѣсняхъ коровай часто называется рогатымъ. "А рогатъ я богатъ! \* 2) Болгарская боговица, представляющая лишь другое наименованіе коровая, имѣетъ форму длинной булки витушки съ рожками на концѣ.

Въ пъсняхъ народныхъ находится много доказательствъ религіозно-миническаго значенія коровая, его таинственной связи съсвътилами небесными, солнцемъ, мъсяцемъ и звъздами, его сверхъ-естественныхъ свойствъ. Приготовленіе и употребленіе коровая носить разныя наименованія: коровай бгаты (Чуб. ІV. 215, 216, 218), гбаты (Чуб. IV. 224), гибаты (Чуб. IV. 225), молить, вить, печь, гафтовать. Наименованіе: "бгаты коровай", какъ и "молить коровай", весьма характерно; самое слово "бгаты", повидимому, происходить отъ слова Богъ и означаетъ подносить коровай Богу или боготворить коровай. Что слову "бгаты" можно придавать такого рода значеніе, можно указать на приміненіе его исключительно къ короваю въ торжественномъ случав обрядоваго употребленія коровая, и можно сослаться еще на названіе болгарскаго обрядоваго хліба боговицей. Въ півсняхъ коровай окруженъ золотомъ и серебромъ: у него золотой обручь, сажають его на золоть и серебрь въ золотую печь. (Чуб. IV. 227, 230, 235, 244): Печь, окна, лавки обнаруживають при этомъ большую радость, пляшутъ (Чуб. IV. 220, 221 и др.). Радость эта обусловливается тъмъ, что коровай "відъ пана Бога и відъ добрыхъ людей", что его смёсили Богъ и святые, что

<sup>1)</sup> Pictet, Les orig. II. 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Шейнъ, Бѣлор. пѣс. 340, 341.

онъ изъ рая; потому онъ "краснкй", "святый" (Чуб. IV. 231, 234, 224, 216, 245 и др.). Объясненіемъ коровайнаго рая могуть служить тѣ пѣсни малорусскія, гдѣ говорить коровай:

Ой буваль же я та на чистесенькимъ полю, Ой видаль же я мъсяцънадъ зорою. (Гол. II. 642; Чуб. IV 245).

Такъ какъ коровай бываетъ на небѣ, вблизи мѣсяца, и потомъ оказывается въ печи, то естественно признать за нимъ способность самостоятельнаго движенія. Въ пѣсняхъ дѣйствительно "короваево тисто летило черезъмисто, черезъ все село текло" (Чуб. IV. 243; Голов. II. 116).

Війся, короваю, Еще вышшій видъ гаю, Якъ душейка по раю, А рибойка по Дунаю. (Чуб. IV. 247).

Прокопій (VI в.) и Ибнъ-Фодланъ (X в.) говорять о жертвоприношеніи славянами хліба 1). Арабскій писатель Х в. Ибнъ-Доста говоритъ, что славяне "во время жатвы беруть просяныя зерна въ ковшъ, поднимаютъ ихъ къ небу и говорятъ: "Господи, ты, который снабжалъ насъ (до сихъ поръ) пищей, снабди и теперь ею насъ въ изобиліи". Саксонъ Грамматикъ сообщаетъ, что арконскіе славяне подносили пирогъ идолу Святовита. Жрецъ, спрятавшись за огромнымъ пирогомъ, спрашивалъ у народа: видитъ ли онъ его, жреца? Когда Руяне говорили, что видять, то онь высказываль желаніе, чтобы годъ былъ столь плодороденъ, чтобы его за пирогомъ совствить не было видно. Втрили, что этотъ обрядъ способствуетъ не только благосостоянію народа, но и обилію слідующей жатвы" 2). Почти тожественный обрядъ существуетъ нынъ въ Малороссіи и въ Болгаріи. Наканунъ новаго года вечеромъ хозяинъ садится за столъ:

<sup>1)</sup> Макушевъ, Сказ. иностр. 99, 101.

<sup>2)</sup> Фаминцынъ. Божества древ. слав. І. 40, 49.

передъ нимъ кладутъ кучу пироговъ и кнышей. Зовутъ дътей, которыя спрашиваютъ, входя въ хату: "А де жъ нашъ батько?" "А хиба вы мене не бачите" отвъчаетъ отецъ изъ-за кучи пироговъ. "Ни, не бачимо, тату!" "Дай же, Боже, щобъ завше не бачили", т. е., чтобы всегда было такое изобиліе хлѣба, какъ въ этотъ вечеръ 1). Въ Словъ Христолюбца говорится: "и тако покладываютъ имъ, т. е. языческимъ богамъ, требы и короваи имъ ломятъ..... моленое то брашно дадутъ и ъдятъ".

Въ современномъ обрядовомъ употреблении хлѣба наиболъе характерными остатками жертвоприношенія солнцу представляются слідующіе обряды: въ Македоніи въ день "льтника" (1-го марта) дъвушки и парни встають рано и выходять на дворь увидёть какую-нибудь птичку, взявъ предварительно въ руки цёлый хлёбъ, чистое старое серебро и золото. Вышедши на дворъ, они нъсколько времени съ зажмуренными глазами держатъ въ рукахъ эти предметы 2). Въ верхней Силезіи девушки къ Соботке (24-го іюня) пекутъ пирожки, называемые "słończęta" и выходять съ ними на заръ въ поле; положивши ихъ на чистомъ бъломъ платкъ, плящутъ вокругъ, припъваютъ "graj, słońce, graj, tutaj są twoi słończęta и потомъ, встрътя солнце и повлонившись ему, дёлятся пирожками такъ, чтобы подарить ими всъхъ близкихъ своихъ" 3). Великорусскія поселянки встрівчають весну съ пирогомъ, который кладутъ на землю 4).

Жертвоприношеніе хлѣба естественно сопровождалось разными молитвами и священнодѣйствіями, сохранившимися отчасти до сихъ поръ въ заговорахъ, пѣсняхъ

<sup>1)</sup> Чубинскій, III. 438.

<sup>2)</sup> Каравеловъ, Памят. І. 188.

<sup>3)</sup> Срезневскій, Объ обожаніи солица, въ Жури. Мин. Народ. Просв. 1846. LI, 40.

<sup>4)</sup> Сахаровъ, Сказ. рус. нар. II. 22.

и обрядахъ, преимущественно свадебныхъ. Наиболъе характернымъ и своеобразнымъ остаткомъ внъшней или обрядовой стороны жертвоприношенія хліба солнцу служитъ подиятіе хліба вверхъ. На великорусск. мірскихъ братчинахъ оставшіяся послів об'йда хлібоныя крохи бросаютъ на воздухъ, по современному объясненію, чтобы нечистые духи не портили ни деревьевъ, ни полей 1). Въ Костромской губ. надъ головой имянинника разламывають хлѣбъ 2). Въ Россіи (въ Олонец. губ.) 3), въ Италіи (въ Абруццахъ) 4) и въ другихъ странахъ надъ головой невъсты разламывають хльбь. Въ Болгаріи мединикъ разламываютъ надъ головой жениха, дёлятъ по маленькимъ кусучкамъ и раздаютъ всъмъ присутствующимъ 5). Въ Черногоріи "старый свать", ломая свадебный хльбъ надъ своей головою, просить Бога, чтобы у молодыхъ хорошо родился хлёбъ и плодились овцы 6). Въ Молдавіи на голову жениха надъваютъ калачъ, который тотчасъ, при громкихъ восклицаніяхъ, разрывають товарищи жениха 7). Во многихъ мъстахъ славянскаго міра на свадьбахъ хлібь кладуть на голову свахъ, свату, жениху или невъстъ и относять его въ опочивальню молодыхъ.

Любопытной чертой жертвоприношенія кліба солнцу представляется сохранившійся въ Буковині обычай, что невіста при отъйзді въ домъ мужа смотрить на востокъ черезъ отверстіе калача, крестится при этомъ, и затімъ,— расширеніе обряда,—смотрить черезъ отверстіе калача на З., Ю. и С. 8). Въ Полтавск. губ. молодая послі вінчанія смотрить на молодаго черезъ ды-

¹) Терещенко, V. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чтенія въ Общ. ист. и древи. Рос. 1846. II. 25.

<sup>3)</sup> Бесьда, 1872. IV. 113.

<sup>4)</sup> Историч. Въстн. 1881. III. 645.

<sup>5)</sup> Чолаковъ, Болг. нар. сб. 79.

<sup>6)</sup> Въстникъ Европы, 1879. IX. 171.

<sup>7)</sup> Hapogu Pocciu, III 222.

<sup>8)</sup> Записки Ю. 3. Отд. Геогр. Общ. III. 498...

вень,—хлёбъ, имеющій видъ бублива <sup>1</sup>). Въ галицвой свадебной песне:

Подывися Мирусенько, кризь калачь До своего молодаго и зобачь!

Вошедши въ хату, женихъ становится передъ столомъ противъ невъсты, которая смотритъ на него изъ-за калача <sup>2</sup>).

Въ жертву землъ приносили, повидимому, преимущественно кашу, иногда хлебъ. Замечательнымъ остаткомъ жертвоприношенія земль представляется соблюдаемое въ нъкоторыхъ мъстахъ Малороссіи обыкновеніе, что дівушки въ первую недіблю великаго поста варять кашу съ макомъ и на короткое время закапываютъ ее въ землю <sup>8</sup>). Въ Великороссіи на Р. Хр. хозяинъ влезаетъ на печь, отодвигаетъ волоковое оконце выбрасываетъ за окно три ложки кутьи, и говоритъ: "морозъ, кутью твы, а пшеницы не трогай"! 4), обрядъ, первоначально, быть можетъ, выражавшій жертвоприношеніе земль. Въ Болгаріи 9-го марта въ каждомъ домъ некутъ круглый хльбъ, который называется кравайче. Дъти берутъ по одному кравайче и идутъ на гору; они пускають хльбь катиться внизь, и, гдв онъ остановится, тамъ они выръзываютъ ямку въ земль, а потомь и въ хльбь; кусокъ хльба кладуть въ землю, а землю изъ выкопанной ямки въ хлъбъ. Земля эта употребляется для лекарства, и на месте, где похороненъ хлібоь, думають, выростеть лікарственная трава 5). Въ этомъ замъчательномъ обрядъ чрезвычайно ясно и наглялно сказалась мысль о бракосочетаніи солнца и земли въ весеннее время. Въ Украинъ при основаніи новаго поселка обходять плугомь опреділен-

<sup>1)</sup> Арандаренко, Записки о Полт. губ. И. 246.

<sup>2)</sup> Головацкій, Нар. пѣс. Г. и Уг. Руси. II. 109.

<sup>3)</sup> Чубинскій, III. 12.

<sup>4)</sup> Терещенко, VII. 49.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Каравеловъ, І. 192.

ное пространство земли и подъ борозду земли зарываютъ горшки съ жайбнымъ зерномъ 1).

У славянъ видное мъсто занимаетъ върованіе въ могущественныхъ дъвъ судьбы, плетущихъ нить челевъческой жизни,—въ роженицъ или судичекъ. Онъ охраняютъ ребенка во чревъ матери, помогаютъ ему при родахъ появиться во свътъ, прядутъ ему жизненную нить. Въ Вопрошаніи Кирика говорится о принесеніи въ жертву роду и роженицамъ хлъба, сыра и меду. Въ Чехіи при рожденіи ребенка ставятъ на столъ хлъбъ и соль для судичекъ 2).

Хлёбъ приносили въ жертву водё. Въ нёкоторыхъ мёстностяхъ Болгаріи дёвушки въ вербное воскресенье собираются къ рёкё и бросаютъ въ нее куски хлёба, послё чего слёдуютъ пёсни, игры и угощеніе в). Въ старинныхъ русскихъ стихотвореніяхъ, собранныхъ Киршею Даниловымъ, Садко приноситъ рёкё благодарственную жертву хлёбомъ:

Отрезалъ клеба великой сукрой, А и солью насолиль, его въ Волгу опустиль, А спасибо тебе, матушка, Волга река! <sup>4</sup>).

Сохранилось значительное число обрядовых остатковъ древняго жертвоприношенія хлюба домашнему очагу, или домовому. Въ Галиціи невюста бросаетъ въ печь два небольших хлюба передъ тюмъ, какъ сажать въ нее короваи <sup>5</sup>). Въ Витебской губ. молодая, входя въ домъ мужа, бросаетъ въ печь вязку баранковъ <sup>6</sup>), въ Гродненской губ. она кладетъ на припечкю булку <sup>7</sup>). Въ Архангельской губ. свадебный тысяцкій опорожнен-

9

<sup>1)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. I. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Срезневскій, О роженицахъ, въ "Архиви Калачова". II. 104, 107.

в) Чолаковъ, Болг. нар. Сб. 35.

<sup>4)</sup> Кирша-Даниловъ, въ изд. Калайдовича. 266.

b) Основа, 1862. IV. 13.

<sup>6)</sup> Памяти. внижва Витебск. губ. 1862. 88.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Крачковскій, 80.

ный горшовъ каши после свадьбы бросаеть на печь <sup>1</sup>) Въ печь бросають кусовъ теста, или на печи разламываютъ пирогъ, или только бьютъ пирогъ о порогъ, сидя на печи. Подробностями жертвоприношеній домовому представляются хожденіе вовругъ печи, прикосновеніе къ печи, колупаніе печи, поклоны въ сторону печки, цёлованіе печи. Въ бёлорусской купальской пёснё "ходили дётушки богу помолиться, стоубъ обнимали, печь цёловали, перадъ сапухой крыжомъ ляжали" <sup>2</sup>).

Жертвоприношеніе хліба духамъ предковъ, или усопшимъ встрівчается довольно різдко и проявляется однообразно. Во время поминовъ оставшіяся послів обізда хлібоныя врохи бросають подъ столь, чтобы ихъ събли души умершихъ; выставляють на Рож. Хр блины за окощко на дворъ на покормъ душамъ; кладутъ на могилы хлібоъ.

Древній человіть разсматриваль предметы растительнаго царства, какъ живыя, способныя съ самостоятельной даятельности личности. Деревья имавють свое тъло и свои органы чувства. Раненныя, они плачуть, страдають, истекають кровью. Кора-ихъ кожа; зеленая листва — ихъ одежда; лиумъ листьевъ — говоръ. Ростъ человъва и ростъ дерева поставлялись во взаимное отношение и зависимость. Дерево представлялось обиталищемъ духа; льсь — мьстомъ жительства многихъ духовныхъ или полудуховныхъ существъ, тесно свизанныхъ съ природой дерева. Древесные духи могли дъйствовать въ извъстномъ смыслъ на человъка, напримъръ, вредить или содъйствовать ему въ охотъ за звърями, заводить его въ глушь, обманывая его зръніе и слухъ. Оттого дерево играло довольно вначительную роль въ древнихъ религіозныхъ обрядахъ, върованіяхъ,

<sup>1)</sup> Москвитянинъ, 1853. XIV. 102.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Безсоновъ, Бѣлор. пѣс, 29.

гаданіяхъ и примътахъ. На деревья въшали хлъбъ, что служило проявленіемъ жертвы  $^1$ ), или обмазывали ихъ тъстомъ  $^2$ ).

Обрядовый, преимущественно свадебный обрядовый хлъбъ въ древности имълъ не только жертвенное, но и символическое значение, притомъ двоявое. Во первыхъ, свадебный хавбъ служиль символомъ небесного семейства: солнца, мъсяца и звъздъ; во вторыхъ, онъ служилъ символомъ молодыхъ, жениха и невъсты. Въ свадебномъ хлёбе иногда заключается мысль о браке солнца имъсяца или солнца и земли, причемъ самому хлъбу придается или форма солнца, или форма мъсяца, и намекъ на ихъ небесное значение дается во всемъ ходъ ихъ приготовленія, въ распределеніи хлебовъ въ печи, въ раздачв ихъ потомъ молодымъ и гостямъ. Во многихъ мъстахъ М. и Б. Россіи коровай знаменуеть собой все небесное семейство: солнце-мужа, луну-жену и звъзды-ихъ дътей. Въ углубленіе, сдъланное въ коровать, вдёлывають приготовленныя изъ теста изображенія солица и луны 3). Въ Полтав губ. дывень сажають въ печь такъ, чтобы онъ находился между лежнями (хлъбы меньшей величины, чёмъ дывень) и вокругъ него ставять калачи (маленькія булочки) 4). Подобное расположение соблюдается при положении свадебныхъ хлъбовъ на столъ.

Значительное число хлёбных обрядовъ представляетъ символику жениха и невёсты посредствомъ хлёба. Такъ, въ Тульской губ. мать невёсты на дёвичнивё ставитъ на столъ два круглыхъ пирога, знаменующихъ жениха и невёсту 5). Въ Костромской губ. на другой день послё свадьбы подаютъ круглый пирогъ

<sup>1)</sup> Reinsberg-Duringsfeld, Fest Kalender. 13.

<sup>\*)</sup> Чубинскій, III. 4.

<sup>\*)</sup> Чубинскій, IV. 229, 672.

<sup>4)</sup> Полтав. Губ. Вѣд. 1864. № 51.

ы ейнъ, Рус. нар. пъс. 418.

"шишуле" съ разными изъ тёста фигурами (птицы, елки и пр.) и изображеніями жениха и нев'єсты <sup>1</sup>). Въ Минской губ. къ д'ввоснубамъ (д'ввичнику) приготовляютъ калачи,—небольшіе въ 2, 3 фунта хл'єбы. Одну изъ сырыхъ еще булокъ называютъ именемъ жениха. Если во время печенія калачей Иванъ или Степанъ потрескается, счастье жениха не прочно <sup>2</sup>). Повидимому, съ хл'єбной символизаціей жениха находится въ связи пов'єрье, что нев'єста, отв'єдавшая коровай до свадьбы, не будетъ любима мужемъ <sup>3</sup>).

Религіозно-обрядовый хлёбъ придаль большее или меньшее освящение тъмъ предметамъ, которые стоятъ къ нему въ извъстной близости, именно: гумну снопу, квашив и вику (крышка отъ квашии), плугу, боронь, рѣшету, ситу, соломъ. Ребенка проводять на току въ Свътлое Воскресенье, чтобы онъ началъ скорве кодить 4). Зимой въ житницъ сидитъ "дъдко", или жит-, ный духъ <sup>5</sup>). На свадьбахъ танцують на току; молодыхъ укладывають спать на гумнь (въ "клунь, въ "пунькъ"); послъ свадьбы женщинъ угощають на гумнѣ 6). Снопъ играетъ большую роль при дожинкахъ, на свадьбахъ, въ гаданіяхъ. Квашня или дъжа служить иногда въ пъсняхъ и загадкахъ символомъ солнца; напримъръ: "за лисомъ, за трилисомъ золотая дижа сходыть" 7). Вокругъ дъжи обводять молодыхъ, танцують коровайницы, гадають на квашив, причемь квашня знаменуетъ собой замужество 8). При гаданіяхъ дввушки въ Казанской губ. надввають квашню на голову и, если прямо при этомъ выходять изъ двора на

<sup>1) &</sup>quot;Чтенія" въ Общ ист. и древ. 1846. II. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Крачковскій, "Чтенія въ общ. ист. и древ." 1873. IV. 19.

в) Терещенко, Быть рус. нар. II. 133.

<sup>4)</sup> Этногр. Сборн. І. 218.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Аванасьевъ, Поэтич. воззр. слав. III. 773.

<sup>6)</sup> Шейнъ, Бълор. пъс. 288; Этногр. Сб. III. 16.

<sup>7)</sup> Nowosielski, Lud. ukrain. II. 269.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Терещенко, VII. 268.

улицу черезъ открытыя ворота, то значить выйдуть замужъ 1). Въ Малороссіи на Рождество иногда кладуть плугь на столь. Въ Малороссіи на свадьбахъ приготовляють хлыбь въ виды бороны 2); здысь существуеть повърье, что изъ за осиновой бороны въ великій четвергъ можно увидёть вёдьму 3). На рёшетё гадають 4); въ Тульской губ. кусокъ оть рышета кладутъ невъстъ въ правый сапогъ, чтобы ее кто не околдоваль 5); въ Сербіи невъста бросаеть сито на крышу дома; сваты ловять сито и рвуть въ куски 6). Соломой устилають домь у поляковь наканунь Рождества Хр., у сербовъ наканунъ новаго года, во многихъ мъстахъ В. и М. Россіи на новоселье и на свадьбахъ. У древнихъ индусовъ и въ современной Германіи и Россін молодую сажають на солому 7). Въ М. Россіи 24-го декабря перевязывають деревья "соломеннымь перевесломъ", чтобы они хорошо родили <sup>8</sup>), устилають столь на Рождество, гадають по соломенкамъ.

Въ обрядовомъ употребленіи хліба соль имість значеніе, такъ сказать, дополнительное. Такъ какъ въ азіатскихъ вітвяхъ индо-европейскихъ языковъ, повидимому, недостаєть соотвітствующаго названія для соли въ европейскомъ смыслі, то въ силу этого обстоятельства вознивло мнініе, что индо-европейцы научились употребленію этого минерала во время своего переселенія. Когда европейцы поднялись изъ предполагаемой первобытной страны, ті изъ нихъ, которые пошли на западъ, должны были встрітить естестествен-

<sup>1)</sup> Можаровскій, Святоч. пісни, игры и гаданія Казан. губ. Казань. 1873. Стр. 100.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Кіевская Старина. 1883. 370.

в) Чубинскій, III. 13.

<sup>4)</sup> Терещенко, VII. 258.

<sup>5)</sup> Тульск. Губ. Вѣд. 1861. № 12.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Гласник. V. 135.

<sup>7)</sup> Сумцовъ, О свадеб. обряд. 185.

в) Чубинскій, III. 262.

ныя соляныя розсыпи въ окрестностяхъ Аральскаго озера, потомъ морей Чернаго, Адріатическаго и Средиземнаго 1). Ознакомившись съ солью, ею стали очень дорожить. Вознивали даже кровопролитныя войны за соляные источники. Въ славянствъ по богатству соли важное мъсто заняла Галиція, откуда соль шла въ Кіевскую область. Въ древнейшемъ своемъ виде обрядовое употребление соли совершалось при жертвоприношенін животныхъ; носледнихъ посыпали солью, чтобы они пришлись богамъ по вкусу. Такъ, у древнихъ евреевъ жертвенныхъ животныхъ посыпали солью. Платонъ навываеть соль веществомъ, "любимымъ богами". Какъ предметъ жертвоприношенія, соль получила значеніе предохранительнаго средства отъ чарод'вйства. Соль, въ дальнъйшемъ историческомъ развитии значенія ен обрядоваго употребленія, неразрывно соединилась съ хлебомъ во всехъ техъ случаяхъ его употребленія, когда хльбъ выражаеть богатство. Такъ, молодыхъ благословляютъ хлебомъ и содью; на новоселье присылають хлебь и соль; отправляющемуся въ далекій путь дають хлюбь и соль. Въ В. и М. Россіи гость, застающій хозяевь дома за об'ёдомь, говорить: "хлёбьсоль вамъ", "клибъ та силь", что служить пожеланіемъ богатства.

<sup>1)</sup> Генъ, Культ. раст. 321. Примеч. 2.

# ГЛАВА VII.

Юридическое и бытовое значенія клівов.—Хлівов, какъ внівшній знакъ уполномоченія и брачнаго договора.—Хлівов, какъ выраженіе пожеланія благополучія и богатотва.—Хлівов—плата за трудь.—Хлівов, какъ угощеніе и пища.

Хлёбъ служить знакомъ уполномоченія. Такъ, въ В., М. и Б. Россіи свата или сваху въ домъ невёсты отправляють съ хлёбомъ въ рукахъ. Въ Россіи, Болгаріи и Чехіи съ хлёбомъ въ рукахъ приглашають гостей на свадьбу 1).

Хлъбъ служитъ знакомъ заключеннаго договора или соглашенія. Такъ, при заключеніи важной сдълки мъняются хлъбами. Въ Ярослав. губ. во время рукобитья сватъ соединяетъ руки отца невъсты и отца жениха, три раза переводитъ пирогъ черезъ ихъ руки, потомъ переламываетъ его пополамъ и одну половину даетъ отцу невъсты, а другую отцу жениха <sup>2</sup>). Въ великорусской пъснъ невъста проситъ своихъ родителей:

Не бейте вы полу о полу, Не хлопайте вы пирогъ о пирогъ, Не давайте вы меня горькую На чужую, дальню сторонушку <sup>8</sup>).

Хлёбъ на свадьбахъ служитъ символомъ брачнаго союза и внёшней формой его юридическаго скрёпленія. Такъ, въ нёкоторыхъ мёстахъ В. Россіи женихъ и невёста на свадьбё кладутъ руки на одинъ хлёбъ 4).

<sup>1)</sup> Этногр. Сб. V. 25; Терещ., И. 167, 289; Nowosielski, Lud. 175; Верковичъ, 31.

<sup>2)</sup> Этногр. C6. III. 20.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сахаровъ, Сказ. рус. н. III. 160.

<sup>4)</sup> Отечест. Зап. 1843, 20.

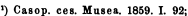
У словаковъ женихъ и невъста на сговоръ подаютъ другъ другу руки черезъ хлъбъ 1). Въ Саратовск. губ. и у поляковъ женихъ и невъста съъдаютъ вмъстъ одинъ хлъбъ 2). Въ польской пъснъ:

A jak pojdziesz na zalety, weż że chleba dła kobiety, Żeby jadła, żeby piła, żeby z tobą dobrze żyła.

У чеховъ и словаковъ послѣ сговора даютъ жениху большой хлѣбъ, одна половина котораго остается у жениха, другая идетъ невѣстѣ. Обѣ половины разрѣзываютъ на столько частей, сколько ждутъ гостей, и по куску посылаютъ въ дома тѣхъ, которыхъ приглашаютъ на свадьбу; получившіе хлѣбъ платятъ за него немного денегъ 3). Въ Болгаріи свадебные мединики пекутъ въ домѣ жениха и въ домѣ невѣсты изъ одной и той же закваски 4).

Хлёбъ иногда символизируетъ участіе общины, міра—народа въ частномъ дёлё. Такъ, въ Галиціи собирается въ домъ отца жениха вся родня его во время печенія коровая. Въ В. и М. Россіи, когда коровай сажаютъ въ печь, то за лопату держатся всё присутствующіе въ домѣ. На свадьбѣ короваемъ угощаютъ всёхъ родныхъ 5).

На родинахъ, крестинахъ, новосельъ, имянинахъ, свадьбъ, клъбъ часто служитъ выраженіемъ благополучія и богатства. Чуть не каждый шагъ жениха и невъсты на свадьбахъ сопряженъ съ обрядовымъ употребленіемъ хлъба, съ предварительнымъ расчетомъ надълить молодыхъ, котя символическимъ образомъ, обильнымъ урожаемъ хлъба, что такъ необходимо для крестьянскаго семейнаго благополучія.



<sup>2)</sup> Терещенко, I1. 357; Kolberg, Lud. XI. 75.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Головацкій, II. 639; Терещен., II. 612, Чубинскій, IV. 380.



<sup>3)</sup> Casop. ces. Musea. 1859. I. 93; Ilic. Nor. slav. ob. 57.

<sup>4)</sup> Верковичъ, 31; Безсоновъ, Болг. пъс. II. 24; Москвитян. 1845. VI. 170.

Хлёбъ часто служить подаркомь или платой за трудь. Такъ, священнику послё свадьбы, крестинъ, иногда послё жатвы дають хлёбъ. Хлёбъ нриносять также родильницё или дарять его повивальной бабкё. Въ старинное время хлёбъ приносили учителямъ. У Квитки-Основьяненка "судящіи" получають отъ бёдной крестьянки взятку бубликами.

Наконецъ, хлѣбъ является простымъ угощеніемъ, независимо отъ религіозно-миоическаго и юридическаго его обрядоваго употребленія. Въ такомъ значеніи "ржица—матушка", "ржица кормилица", источникъ веселья, семейной и общественной радости, почета и ласки.

А я ржи напашу, да во скирди складу, Во скирди скожу, домой выволочу, Домой выволочу, Да дома вымолочу. Драни надеру, да пива наварю, Пива наварю, да мужичковъ напою, Станутъ мужички мени покликивати: Молодой Микулушка Селяниновичъ!

# Оглавленіе.

# предисловіе.

#### Глава І.

Хлѣбные обряды и пѣсни. Ихъ взаимное отношеніе. Методъ изученія. Начало земледѣлія. Его историко-культурное значеніе. Земледѣліе у древнихъ народовъ Востока. Аріи. Земледѣліе у греко-италійцевъ, германцевъ и славянъ. Древнія документальныя свидѣтельства о земледѣліи въ Россіи. Хлѣбныя растенія въ древней Россіи. Рожь и пшеница. Греча. (Стран. 1—26).

### Глава II.

Обрядовое употребленіе хлібнаго зерна и каши въ заговорахъ, на свадьбахъ, на святкахъ, послів родинъ и похоронъ. Хийль, какъ заміна хлібнаго зерна. Религіозно-мисическое и бытовое значенія обряднаго хлібнаго зерна и обрядной каши. (Стран. 27—47).

# Глава III.

Обрядовое употребленіе хлёба на родинахъ и крестинахъ. Вечерницы. Калета. Свадебный хлёбъ въ В. и М. Россіи. Коровай, Дывень. Обрядный хлёбъ на похоронахъ. (Стр. 48—68).

### Глава IV.

Хлѣбные обряды, принадлежащіе онредѣленнымъ временамъ года и днямъ. Святки. Прижанина. Крачунъ. Масляница. Блины. Постовые хлѣбы. Встрѣча весны хлѣбомъ. Купало. Жатва. Хлѣбъ въ гаданіяхъ, примѣтахъ и поговоркахъ (Стран. 69—88).

## Глава V.

Положеніе хлёбныхъ пёсенъ въ народной поэзіи. Хлёбныя пёсни у бёлоруссовъ, налоруссовъ и великоруссовъ. Ихъ художественное достоинство. Хлёбъ въ пёсняхъ жатвенныхъ, коровайныхъ и колядкахъ. Хлёбъ въ запёвахъ и сравненіяхъ. (Стран. 89—110).

# Глава VI.

Религіозно-мисическое значеніе обряднаго хлѣба. Культь солнца. Бѣлунъ — покровитель земледѣлія. Житные духи. Хлѣбъ, какъ предметъ жертвоприношенія солнцу, землѣ, домовому духу, водянымъ и растительнымъ духамъ. Хлѣбъ, какъ символъ небесныхъ свѣтилъ. Предметы, получившіе освященіе по своей близости къ хлѣбу: квашня, борона и проч. Соль. (Стран. 111—134).

## Глава VII.

Юридическое и бытовое значенія хлёба. Хлёбъ, какъ внёшній знакъ уполномоченія и договора. Хлёбъ, какъ выраженіе пожеланія благополучія и богатства. Хлёбъ—плата за трудъ. Хлёбъ, какъ угощеніе и пища. (Стран. 135—137).

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES CECIL H. GREEN LIBRARY

CECIL H. GREEN LIBRARY
STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004
(415) 723-1493

All books may be recalled after 7 days

DATE DUE

OC JOE SA 1934

