

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



179. 2353.

HATE!

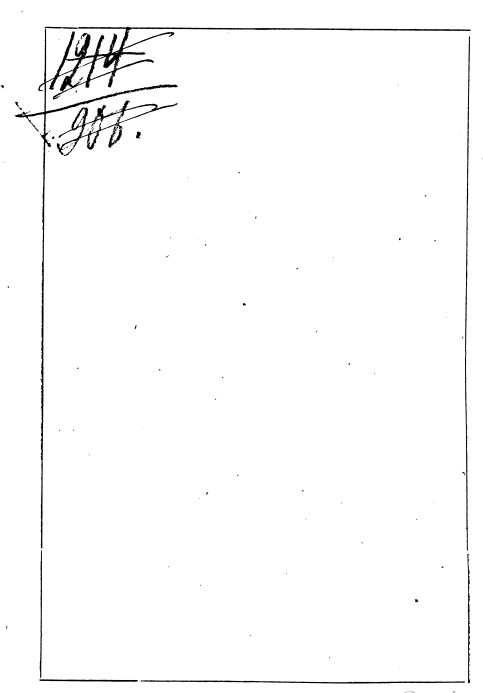


th gitized by Google

113

891 M-38

# отголоски



Mil Tuleon, Aleksandr Petrovick

## отголоски

ΗA

## итературныя и общественныя явленія.

критические очерки

А. МИЛЮКОВА.

5-60.

С. Петербургъ.

типографія ф. с. сущинскаго.

Екатерининскій канадъ, 168.

1875.

PG3011 M48

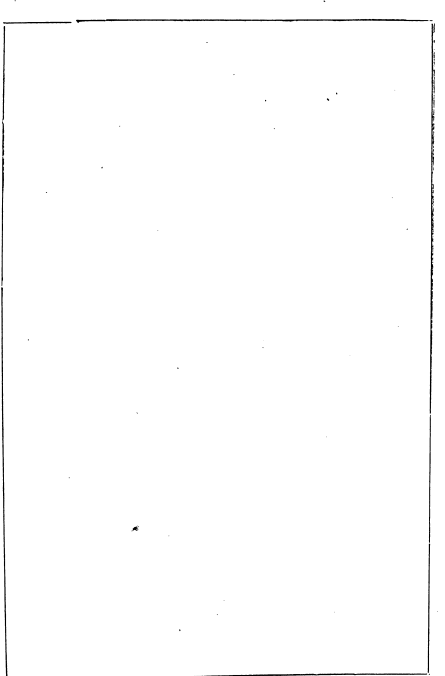


### посвящается

 $\mathcal{N}_{\mathsf{b}\mathsf{B}\mathsf{y}}$  Николаевичу

BAKCEAW.





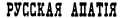
### СОДЕРЖАНІЕ.

|                                        | CT.         |
|----------------------------------------|-------------|
| Русская анатія и нёмецкая діятельность | 1           |
| Современная героическая поэма          | 83          |
| Петровскій переворотъ                  | 41          |
| Мертвыя души большаго свъта            | 58          |
| Публичныя лекцін при Академін-наукъ    | 82          |
| Преступники и нестастные               | 100         |
| Наша историческая драма                | 111         |
| Вопрось о малорозсійской литературів   | 126         |
| Сынъ дьячка и купеческая дочка         | 16 <u>4</u> |
| Поэтъ славянизма                       | 175         |
| Мертвое море и взбаламученное море     | 188         |
| Бурса въ школъ и литературъ            | 204         |
| Родина скептицизма                     | 222         |
|                                        |             |

HT-Digitized by Google

n RO. Papi Bagi RGL IGR

I d



И

#### HEMERKAA ABATEABHOGTB.

("Обломовъ", романъ Гончарова).

Благодаря талантамъ, по самому роду призванія своего исключительно занятымъ анализомъ общественной жизни и искуства, критика наша меньше, чёмъ другіе роды литературы, зависёла отъ обстоятельствъ и временныхъ интересовъ. Вдумываясь постоянно въ отношеніе искуства къжизни, а слёдовательно и въ смыслъ самой жизни, она въ лицё Бёлинскаго успёла выработать взглядъ, основанный на принципахъ и убёжденіяхъ, который далъ ей общирное значеніе въ нашемъ общественномъ развитіи. Но несмотря на бойкое чутье истины, въ нашей критикѣ замѣтны по временамъ косвенные шаги въ сторону, отчего при всёхъ достоинствахъ она нерёдко обходитъ замѣтательное и тянетъ васъ къ посредственному, объ одномъ не позволяетъ отозваться съ уваженіемъ, о другомъ не

Digitized by Google

дастъ сказать самаго безобиднаго замѣчанія. Въ этомъ отношеніи русская вритика, далеко превосходя современную французскую, пе можетъ еще дорости до твердаго самосознанія вритики англійской. Въ Англіи является, наприміть, Диккенсь, и съ каждымъ новымъ романомъ растетъ его авторитетъ; но вритива, опредъляя талантъ его, указывая на силу творчества и обширность общественнаго значенія, въ то-же время говорить открыто, что у автора «Крошки Доррить» натъ умънья въ постройвъ плана, что въ основъ его вымысла неръдко лежитъ какое-нибудъ странное сплетеніе случайностей. Это нисколько однавожъ не мъщаетъ Диккенсу пользоваться огромнымъ авторитетомъ. У насъ не такъ: мы ужъ если разъ взлюбимъ кого, такъ готовы побить каменьями всякаго, кто отважится сказать не вполнъ хвалебное слово насчеть обожаемаго кумира. Попробуйте, напримъръ, при всемъ уваженіи въ таланту и заслугамъ Гоголя, сказать, что языкъ въ послъднихъ его сочиненияхъ нельзя признать безукоризненно-изящнымъ, что складъ его ръчи отличается тяжелымъ механизмомъ, нехудожественнымъ строемъ, и съ внъшней стороны ниже языка нетолько Тургенева или Гончарова, но и многихъ беллетристовъ! Такой отзывъ многимъ покажется дивимъ, и васъ назовутъ чуть не глупцомъ и невъждой. Это породило у насъ крайнюю щевотливость въ писателяхъ относительно вритиви. Зная, что въ литературныхъ солнцахъ пятенъ замъчать не любятъ, писатели наши смотрять неблагосклонно на критическіе отзывы, - и сказать что-нибудь не совстви хвалебное о признанномъ авторитетъ считается дерзкимъ покушениемъ на авторскую извъстность, желаніемъ оскорбить и унизить талантъ.

Между-тымь эта щекотливость въ писателяхъ и самой вритивъ нетолько мъщаетъ върному опредълению талан-

товъ, но - что гораздо важнъе - способствуетъ обращенію въ публикъ мивній ошибочныхъ и неръдко вредныхъ въ эстетическомъ или общественномъ значеніи. Мы этимъ, разумбется, не думаемъ намекать на неразвитость нашей публики, а хотимъ только замътить, что большая часть ложныхъ понятій образуется въ ней съ голоса вритики. Все это повторилось при появленіи романа Гончарова. Встръчая съ понятнымъ восторгомъ новое произведение даровитаго писателя, мы свернули въ сторону, увлеченные или художественными достоинствами романа, или желаніемъ показать свой идеаль общественной жизни, — и въ публикъ начали распространяться преувеличенные толки о томъ, что въ Обломовъ въ первый разъ явилась глубокая идея о нашемъ обществъ, сказано новое слово о прошедшемъ и будущемъ Россіи. Какая-же это небывалая идея? какое это до-сихъ-поръ незнакомое намъ слово?

Не будемъ распространяться о томъ, что обывновенно разум вють подъ идеей и новымъ словомъ въ художественномъ произведеніи. Поэтъ, такъ-же какъ мыслитель и публицисть, можеть высказывать общественныя истины, но только въ художественномъ созданіи, въ красотв поэтичесвихъ образовъ, потому-что поэтъ говоритъ только прекрасными формами. Въ нихъ-то развивается идея, которая прониваетъ все его созданіе, даетъ ему жизнь и значеніе. Поэтому идея художественнаго произведенія чужда всякой аллегоріи, не связывается съ нимъ какъ посторонняя мысль, не выражается въ видъ какой-нибудь сентенціи, а воплощается въ лицахъ и образахъ, во всей цёлости созданія художника. Вотъ отчего и самъ поэтъ по большей части не видить ее какъ мысли, потому-что онъ мыслить не иначе, какъ образами. Неръдко кажется, будто идея въ художественномъ созданіи выводится помимо образовъ, но

это только важется. Возмемъ что-нибудь общензвёстное, напримъръ байронова «Шильонскаго Узника». Что за идея въ этой маленькой повъсти, такъ небогатой внъшнимъ дъйствіемъ? Конечно страданія человъка, въ глазахъ котораго гибнуть въ тюрьме его два брата. Но одно-ли это такъ обаятельно приковываеть насъ въ поэмъ? Нътъ: въ этой повъсти воплощена другая, высшая идея, которая не высказывается прямо ни однимъ словомъ, но въетъ во всемъ созданіи поэта и проникаеть его болье глубокимь значеніемъ. Передъ нами человікь, съ энергіей въ душі, съ сердцемъ полнымъ любви, прикованъ къ каменному столбу и видить, какъ вокругь, такими-же узниками, гибнутъ его ближніе, его братья, жертвами дикаго тиранства и слівной, безсмысленной силы, а онъ не въ состояніи помочь имъ, не въ силахъ протянуть руки, не можетъ даже уронить братской слезы на ихъ холодъющую грудь. Эта идея нигдъ прямо не выражена, но она проникаетъ невидимо все созданіе художника и пироко раздвигаетъ значеніе поэмы. Возмемъ еще въ нашей литературъ — рядъ близкихъ по смыслу произведеній, «Евгенія Онѣгина», «Героя нашего времени», «Кто виновать», «Рудина». Во всёхъ этихъ поэтическихъ созданіяхъ, въ группѣ болѣе или мепѣе родственныхъ лицъ, постоянно развивается одна идея - это вопросъ о значенін тёхъ молодыхъ силъ, которыя бродять въ нашемъ обществъ, не находа разумнаго выхода. Въ Онъгинъ, Бельтовъ, Печоринъ и цъломъ рядъ лицъ одного съ ними жизненнаго закала мы видимъ типъ, въ которомъ, безъ всякаго аллегорического намека, болбе или менбе художественно, воплотилась изв'єстная сторона нашей жизни. Положеніе молодаго поколенія среди чуждой ему массы, вследствіе недостаточности или ложности его воспитанія, несовременности стремленій или усиленнаго развитія желаній и идеаловъ, и обывновенный исходъ всего этого- охлаждение въ жизни, — вотъ идея, которая постоянно выражалась въ этомъ типъ, измѣняясь только по мѣрѣ измѣненія нашихъ нравовъ. Исторія этого типа можетъ служить исторіей нашего общества. Если не всякое изъ этихъ родственныхъ лицъ высказывало какое-нибудь новое слово, зато каждое представляло новые фазисы въ развитіи и смыслѣ нашего общественнаго быта, поставляло болѣе или менѣе ясно какой-нибудь вопросъ нашей дѣйствительной жизни. Всѣ эти лица сдѣлались нашими представителями, на которыхъ мы повѣряли моменты собственнаго развитія.

Обратимся-же къ роману Гончарова и взглянемъ на его идею и значеніе. Вся грамотная Россія прочла «Обломова» и усивла познакомиться даже съ критическими взглядами на него, а потому, чтобъ не повторять извъстнаго, будемъ говорить о романъ, какъ о произведеніи по содержанію своему хорошо уже знакомомъ публикъ. Съ перваго взгляда видно, что романъ относится по смыслу своему къ категоріи поэтическихъ произведеній, выражающихъ общественные вопросы, что авторъ желалъ показать намъ въ Обломовъ послъдній типъ, въ который переродился Онъгинъ, переходя вмъстъ съ общественной жизнью по разнымъ ступенямъ нравственнаго измъненія. Что-же именно хотълъ сказать намъ Гончаровъ своимъ романомъ? въ чемъ должны мы искать здъсь новой идеи и новаго слова?

Не вдаваясь въ аллегорическое толкованіе содержанія романа, легко понять, что идея и задача его — написать картину нашей общественной жизни, показать въ лицѣ Обломова русскую лѣнь и апатію, которая сроднилась съ обществомъ, и если иногда просыпается отъ столкновенія съ живой дѣйствительностью, то очень ненадолго и потомъ снова входитъ въ обычное русло мертвеннаго застоя. Мы

не произвольно вывели эту мысль: она лежить въ основъ романа, выносится изъ характера главнаго лица и всъхъ положеній действія. Обломовь сь начала до конца-вь чемь согласилась и критика — выражаеть русскую жизнь, русское воспитаніе. Штольцъ, отражая въ фокусь своей личности мысли автора, характеризуеть анатію своего друга подъ именемъ обломовщины и понимаетъ подъ этимъ именно русскую жизнь. Ясно, что Гончаровъ, какъ Пушкинъ въ Онфгинф, какъ Тургеневъ въ Рудинф, котфлъ показать намъ въ своемъ Обломовъ новый характеристическій типъ нашего общества. Но неужели-же въ немъ есть правда? Неужели въ этомъ человъкъ выразился, какъ многіе увъряють, нашъ національный темпераменть, неужели .это лицо создано по нашему образу и подобію! Мы съ этимъ несогласны. Какъ! Обломовъ — воплощеніе русской жизни, портретъ нашего общества, прозябающаго въ безвыходной лени и застое, онъ новое слово нашего повольнія, зеркало, въ которымъ мы должны узнать себя въ настоящее время! Неправда! Мы далеки отъ тъхъ восторженныхъ возгласовъ, какими многіе услаждаются у насъ, чуть не плача отъ умиленія при исполинскихъ успахахъ, вакіе будто-бы сділало наше могучее общество; мы вовсе не въримъ тъмъ поэтическимъ увлеченіямъ, съ какими увъряють нась, что русскій богатырь шагнуль въ послёднее время до крайнихъ предъловъ прогреса, обнаружилъ гигантскія силы, прозр'яль глубоко на свои б'ядствія, омыль въ мертвой и живой водъ свои въковыя раны и чуть не перегналъ англичанъ и американцевъ въ спасительномъ самообличении. Во всъхъ этихъ лирическихъ проявленіяхъ молодаго, непривычнаго восторга видны пока только слова и слова. Но неужели-же при всемъ этомъ можно обвинить насъ въ обломовской апатіи? Да развѣ эти самые восторги

и возгласы не показывають скорбе какой-то детской живости, хотя и не совствы можетъ-быть разумной. Мы сдтлали немного, но въдь и не спимъ-же мы тъмъ сномъ, который грозить апоплексическимъ ударомъ. Мы можетъ-быть не совстмъ практически подвигались въ нашихъ реформахъ; но развъ самыя ошибки въ этомъ не показывають скорве торопливости и бойкаго увлеченья, понятныхъ въ живой натуръ, у которой руки долго были связаны. Нашъ крестьянскій вопрось шель можеть быть нісколько медленно, но гдъ-же и тутъ мертвая апатія! Со стороны литературы? Но мы видёли; что она сдёлала въ этомъ случав все, что могла, и не оставалась лёнивой зрительницей событія. Со стороны пом'єщиковъ, что-ли? Да развів мы не знаемъ, что дълалось въ комитетахъ, развъ не нашлись тамъ благородныя личности, энергически стоявшія за діло, развъ и сами Обломовы лънились писать письма и проекты и бевъ борьбы лежали колодами на диванъ въ ожиданіи развизви! Мы немножко тяжелы на подъемъ, но въдь не считаемъ-же мы невъроятнымъ подвигомъ какую-нибудь повздку въ деревню. Да вто-же больше вздить за границу, вакъ не русскіе, хоть побадка для насъ немножко трудное, чёмъ переправа чрезъ Рейнъ или Калескій-проливъ. Ужъ конечно въ этомъ перегнали насъ не штольцы. Мы сошлемся на самаго автора Обломова. Развъ сдълать кругосвътную поъздку и послътого, среди другихъ занятій, написать четыре порядочные тома — доказываеть обломовскую лёнь. Мы мало читаемъ, но вёдь не лежатъ-же у насъ вниги по цёлымъ годамъ разогнутыя на одной и той-же страницв! Кто-же подписывается въ Россіи на десятки тысячъ экземпляровъ журналовъ, кто раскупаетъ тысячи томовъ Обломова, какъ не тъ-же самые ничего не дълающіе Обломовы! Нътъ: если въ нашемъ обществъ проявлялась апатія,

это зависёло отъ внёшняго гнета,—и всявій разъ, когда обстоятельствамъ случалось сдвинуть его, натура русская являлась хоть неразвитой, но вовсе не апатичной.

Наша литература давно поняла это, и вотъ отчего въ ней такъ долго жилъ типъ человъка недовольнаго жизнью, разочарованнаго или озлобленнаго вслъдствіе препятствій, мътающихъ найти разумную опору. Тутъ литература была права: она понимала причину явленія. Вспомните этотъ рядъ грустныхъ и знаменательныхъ лицъ, начиная съ Онъгина и оканчивая Рудинымъ. Въ нихъ мы видимъ то человъка, оторваннаго отъ живой дъятельности пустымъ свътскимъ воспитаніемъ, то жертву юношескаго непониманія жизни и общества,—но вст они съ началами свъжей натуры, съ живымъ, энергическимъ умомъ и сердцемъ, и ихъ апатія развивается только отъ неразумнаго направленія дъятельности или отъ невозможности удовлетворить ей въ той сдавленной средъ, гдъ они родились. Все это дъти нашего общества.

Но чтобъ показать отличіе Обломова отъ этихъ типическихъ лицъ, припомнимъ поэму Майкова «Двѣ судьбы» и ея героя, Владиміра. Мы беремъ его потому, что это едвали не самая печальная личность, можетъ-быть оттого, что онъ жилъ въ болѣе тяжелое время. Владиміръ, не смотря на жалкую развязку его жизни и нравственное паденіе, — все еще симпатиченъ. Встрѣчая этого человѣка послѣ какого-то столкновенія съ жизнью, мы еще находимъ въ немъ свѣжія силы — увлеченье искуствомъ, любовь къ отечеству и уваженіе ко всему, что свободная жизнь показала ему широкаго и человѣчнаго у другихъ. Онъ любитъ Италію, но мысль его постоянно обращена къ родинѣ, и среди чудесъ классической страны онъ постоянно доспрашивается о задачѣ нашей жизни. Его упорно преслѣдуетъ дума:

Зачёмъ такъ старвемся рано,
И скоро къ жизни холодфемъ мы?
Вдругъ никнегъ духъ, черствеютъ вдругъ умы!
Едва восходъ блеснетъ зари румяной,
Едва дохнетъ зародышъ высшихъ силъ,
Едва зардфетъ пламень благородный—
Какъ вдругъ, глядишь, завялъ, умолкъ, остылъ...

И отвътъ на это таится отчасти въ самой его натуръ, полной жизни и энергіи, въ которой «только заперто, а не погасло чувство». И мы въримъ, что онъ не рисуется, когда на вопросъ о его страданіяхъ отвъчаетъ:

Какъ вамъ назвать ихъ?...
Душевной пустотой? Нѣтъ, иногда
Душа полна восторга и въ волненье
Ее приводитъ доблесть, вдохновенье
И образъ геніальнаго труда...
Иль сномъ ума? Нѣтъ, онъ не спитъ и шумно
Работаетъ и любитъ онъ труды;
Онъ труженивъ: какъ рудокопъ безумный,
Все роется и ищетъ онъ руды;
Но до нея не можетъ онъ дорыться,
И подрываетъ только то, что въ немъ
Святѣйшаго, небеснаго таится.

Скоро, правда, находимъ мы этого юношу въ деревнѣ, бариномъ и помѣщикомъ: опъ потолстѣлъ, перестаетъ мало-по-малу читать и въ промежуткахъ обѣдовъ и ужиновъ только насвистываетъ Casta diva и ходитъ діагонально по вомнатѣ. Но онъ очевидно скучаетъ въ этой апатіи, сердится на свое бездѣйствіе—и въ послѣднихъ словахъ его, «въ ѣдѣ спасенье только есть», слышится скорѣе сарвазмъ человѣка, надломленнаго борьбою, чѣмъ послѣдній отголосовъ задавленной жизни.

И всё эти Онъгины, Печорины, Рудины—лица родственныя Владиміру. Вы негодуете на этихъ людей, но чувствуете къ нимъ сожалъніе, не отказываете имъ въ сим-

патіи, потому-что въ нихъ все-таки видна живая сила, испорченная только средою и жизнью.

Съ перваго взгляда кажется, будто Обломовъ похожъ на эти знакомыя лица, но въ сущности сходство это только внъшнее. На самомъ дълъ это натура совершенно иная. Онъ можетъ-быть честиве Онвгина, благородиве Печорина, нъжнъе Владиміра; но вы невольно отворачиваетесь отъ этой личности. Отчего-же это? Оттого, что въ тъхъ людяхъ, при всей ихъ нестойкости въ борьбъ, все-же есть жизнь, молодая сила, русская мощь, только подавленныя извић, а здъсь одна врожденная апатія, несовмъстная съ нашей натурою дряблость; оттого, что тамъ въ охлажденіи ихъ чувствуется вліяніе ненормальной жизни, а здёсь видень, по выраженію Гоголя, человевь-тряпка по самой своей природъ. Въ онъгинскомъ типъ мы видимъ потокъ, холодной температурой закованный въ ледяныя цёпи; въ обломовской личности встръчаемъ стоячую лужу, покрытую сплошной гнилью. Повъеть дыханіе свободнаго вътра, взойдетъ теплое весеннее солнце, -- тамъ ледяная кора лопнетъ, сбъжить внизь съ накопившейся на ней грязью, и потокъ засверваеть, загремить сь ропотомъ жизни; здёсь вётерь только на время отгонить тину къ одному краю лужи, а солнце чёмъ будетъ греть теплее, темъ больше породитъ міазмовъ.

Во всёхъ измѣненіяхъ онѣгинскаго типа источникъ вла — ненормальное воспитаніе и гнетущая жизнь. Гончаровъ такъ-же хотѣль показать сномъ Обломова, что апатія и лѣнь его героя есть только слѣдствіе нелѣпо-барскаго воспитанія. Мы хорошо знаемъ, до какой степени воспитаніе можетъ извратить человѣческую натуру, но знаемъ тоже, что оно не убъетъ окончательно человѣка, если въ душѣ его есть сколько-нибудь врожденной силы. И Онѣ-

гинъ, и Рудинъ воспитаны дурно, -- но мы видимъ въ нихъ людей испорченныхъ жизнью, а не дряблыхъ. И какое-же воспитаніе получили Ломоносовъ, Пушкинъ, Дашкова! Нівть, лвнь и апатія Обломова происходять не столько отъ воспитанія, какъ отъ негодности самой его натуры, отъ мелвости умственныхъ и душевныхъ силъ. Что въ четырнадцать лъть онъ зараженъ уже дикими барскими понятіями,это у насъ не новость. Положимъ, тутъ многое зависило отъ воспитанія, но неужели все? Неужели Захаръ, натягивая ему всякій день чулки, или нянька, запрещая быгать въ оврагъ, испортили этимъ порядочную натуру дотого, что даже и университеть не могь ничего разбудить въ душь. Въ романь Диккенса — мистеръ Дорритъ живетъ двадцать лътъ въ долговой тюрьмъ, съ двумя дочерьми, изъ которыхъ меньшая и родилась тамъ. Когда онъ получаетъ наследство, изъ нищаго делается вапиталистомъ, начинаетъ разыгрывать полу-лорда, беретъ дочерямъ аристовратическую воспитательницу, окружаетъ ихъ цёлымъ штатомъ служановъ, -- одна изъ дочерей его тотчасъ-же переходитъ на роль знатной лэди, а простодушная Эми остается прежнею крошкой Дорритъ, тяготится новой обстановкой и даже съ неудовольствіемъ принимаетъ услуги горничныхъ. Вотъ гдв разница воспитанія и самой натуры. Положимъ, что Обломовъ освобождается впоследствии отъ невоторыхъ привычекъ деревенского барства и не поддаетъ уже Захаркъ ногою въ носъ, но это вовсе не оттого, чтобъ кавіе-нибудь разумные принципы восторжествовали надъ его воспитаніемъ. Напротивъ, въ немъ остаются всѣ замашви барства, сродныя его натуръ, и опъ съ убъждениемъ говорить, что ему нельзя воспитывать своихъ будущихъ детей тавъ, чтобы они сами добывали хлъбъ, потому-что «нельзя изъ дворянъ дёлать мастеровыхъ. У Обломова такія понятія врожденны и неискоренимы. Это врагь всего, въ чему стремится Россія, въ чемъ она ищетъ своей будущности: у него отвращеніе къ труду, къ успѣхамъ промышленности, къ грамотности. Когда Штольцъ привозитъ ему новость, что недалеко отъ Обломовки предполагаютъ устроить пристань и провести шоссе, а въ городѣ открыть ярмарку, представитель нашего поколѣнія страшно пугается.

- «Ахъ, Боже мой! говорить онъ, этого еще не доставало. Обломовка была въ такомъ затишьв, въ сторонв, а теперь ярмарка, большая дорога! Мужикъ повадится въ городъ—бъда!....»
  - А ты заведи шволу въ деревић! замъчаетъ Штольцъ.
- «Не рано-ли? сказалъ Обломовъ: грамотность вредна мужику....»

Изъ этого ясно видно, что заговорилъ-бы Илья Ильичь, еслибы дожилъ до нашего времени и узналъ о крестьянскомъ вопросъ. Какъ-же можно ставить его на-ряду съ Онъгинымъ, который съ первымъ шагомъ въ деревню подумалъ о судьбъ мужика. Это эгоистъ, который дрожитъ за утрату своихъ правъ, хотя вовсе ими не пользуется, трепещетъ за уменьшеніе доходовъ, хотя не знаетъ счета деньгамъ. Обломовъ самъ довольно-мътко опредъляетъ свою мелкую натуру. «Я изношенный кафтанъ, говоритъ онъ, но не отъ климата, не отъ трудовъ, а оттого, что двънадцать лътъ во мнъ былъ запертъ свътъ». Впрочемъ, онъ правъ только въ первой половинъ своего приговора: дъло въ томъ, что свъта-то было въ немъ слишкомъ мало, и онъ износился отъ самой своей негодности, а не отъ внъшняго тренія.

При драблости натуры, Обломовъ отличается простотою и самъ признается въ этомъ. «Дай мнъ своего ума и веди меня,

куда хочешь!» говорить онь своему нёмецвому другу. И это признание въ ограниченности онъ безпрестанно подтверждаетъ на дълъ. Неужели одна только лънь и апатія можетъ ваставить человъка съ здравымъ смысломъ цълые годы обдумывать въ Гороховой-улицъ планъ устройства отдаленнаго имфнія и ворочать въ голов'я соображенія объ увеличеній его доходовъ! А между-тъмъ Обломовъ, «какъ встанетъ утромъ съ постели, послъ чая ляжетъ тотчасъ на диванъ, подопретъ голову рукой и обдумываетъ, не щадя силъ, до-тъхъ-поръ, пока наконецъ голова утомится отъ тяже лой работы, и когда совъсть скажетъ: довольно сдълано сегодня для общаго блага!» Что это такое? Лонь и апатія! Если хотите -- пожалуй, только апатія въ головъ, и апатія врожденная. Неужели-же это черта русская! Простота Обломова обнаруживается на каждомъ шагу-и въ нъжныхъ бесъдахъ съ Ольгой, и въ довърчивости въ Тарантьеву и Мухоярову, послъ того, какъ онъ самъ убъдился въ образъ дъйствій этихъ негодяевъ. Неужели только «хрустальная душа» заставила Обломова объясняться съ мошенникомъ-хозяиномъ о своихъ дълахъ и пускаться въ изліянія о своей непрактичности, о незнаніи сколько у него крестьянъ и сколько они платять оброку, что такое барщина и сельскій трудъ, что значить четверть ржи и овса, и когда свють и жнуть! Неужели одна лёнь и доброта заставили его дать заемное письмо хозяйк и выплачивать по немъ деньги мошенникамъ? Неужели паконецъ можно признать умъ въ человъкъ, который отказывается отъ своихъ мыслей по первому слову какого-пибудь Захара.

- «Чтобы тебѣ записывать? (говоритъ Обломовъ, когда они припоминаютъ свои расходы). Худо быть безграмотнымъ!
- Прожиль въкъ и безъ грамоты, слава Богу, не хуже другихъ! возразилъ Захаръ, глядя въ сторону.

«Правду говоритъ Штольцъ, что надо завести шволу въ деревнъ!» подумалъ Обломовъ.

— Вонъ, у Ильинскихъ былъ грамотный-то, сказывали люди, продолжалъ Захаръ: — да серебро изъ буфета и стащилъ.

«Прошу поворнъйше! трусливо подумаль Обломовъ. Въ самомъ-дълъ, эти грамотъи — все такой безнравственный народъ: по трактирамъ, съ гармоникой, да чаи.... Нътъ, рано школы заводить! »....

Нѣтъ, въ этомъ видна не «хрустальная душа», а эгоизмъ и ограниченность.

Что же общаго между живымъ онъгинскимъ типомъ и этой карикатурой на русскую жизнь? Что общаго между Бельтовымъ и Владиміромъ, представляющими дъйствительныя лица, и этимъ увальнемъ, который всю жизнь пролежалъ на диванъ, для котораго, по словамъ автора, лежанье было не случайностью, а нормальнымъ состояніемъ! Принимая его за аллегорическій портретъ, мы находимъ въ немъ карикатурное преувеличеніе, какъ въ отраженіи лица человъческаго на сильно-выпукломъ зеркалъ; а разсматривая его какъ дъйствительное лицо, не находимъ въ немъ ни жизни, ни художественной правды, и слъдовательно самая мысль свести Рудиныхъ и Владиміровъ на Обломова и вмъсто внъшняго зла указать на нашу собственную несостоятельность — лишена правды и эстетическаго значенія.

Если въ геров своемъ авторъ хотвлъ дать уровъ русскому человвку, то съ другой стороны въ Ольгв желалъ показать намъ типъ русской женщины. Въ самомъ-двлв, въ нашей литературв личность охлажденнаго человвка являлась всегда на ряду съ образомъ женщины: всв эти прелестныя лица, отъ Татьяны и княжны Мери до Круциферской и Нины, служили для полнаго выраженія или объясненія этого типа. Всв онв, встрвчаясь съ «героями нашего времени», начинали любопытствомъ, отъ него переходили въ участію, потомъ въ любви и страсти, и выходили обывновение изъ борьбы съ разбитымъ сердцемъ. Занимаясь характеристикой Онъгиныхъ и Печориныхъ, мы какъто мало обращали вниманія на эти женскія личности, а между-тъмъ изучение ихъ не меньше любопытно и поучительно. Въ нихъ выразилось состояніе нашего общества, положение въ немъ женщины и ея постоянная судьба дълаться игрушкою человъка, разбитаго жизнью. Посмотрите, съ какимъ любопытствомъ и участіемъ встрѣчаютъ эти Татьяны, Мери, даже чужія намъ Нины, этихъ Онвгиныхъ, Владиміровъ, Печориныхъ, какъ любятъ ихъ и вавъ дорого платять за свою любовь. Но ихъ участіе и любовь вполив понятны и только украшають, освящають въ глазахъ нашихъ эти прелестныя личности: въ нихъ сердце женщины высказалось сочувствиемъ въ нашему поволжнію, такъ долго томившемуся подъ суровымъ гнетомъ. Онъ въ охлажденномъ человъвъ, не смотря на замътную даже въ немъ театральность, все-таки видёли достойную участія жертву, подъ его апатією инстинктивно чувствовали присутствіе живой, но только затаенной силы и видъли человъка, способнаго при другихъ условіяхъ къ добру и дъятельности. Въ лицъ Онъгиныхъ и Владиміровъ эти женщины любили и прощали людей, не устоявшихъ въ борьбъ съ роковой силою. Вотъ отчего, понимая недостатки Онфгиныхъ и Печориныхъ, мы симпатизируемъ этимъ женщинамъ, понимаемъ ихъ любовь, сочувствуемъ ихъ несчастіямъ.

Такъ-какъ, для сравненія съ Обломовымъ, мы взяли Владиміра, то кстати уже припомнимъ и женщину, съ которой судьба свела его въ Италіи. Хотя личность Нины очерчена у Майкова слабо и неполно, но она истинна и симпатична. Это страстная итальянка, которая живетъ и дышетъ любовью. Исторія ея страсти—обыкновенная исторія:

Сперва зажглось иншь любопытство въ ней; Потомъ ей втайнъ сдълалось пріятно Жальть о другь новомъ; непонятно Къ нему неслись ея всъ мысли; онъ, Казалось ей, достоинъ лучшей доли— А какъ помочь? въ ея ли это воль? Быть-можетъ, онъ озлобленъ, оскорбленъ, И рождена она—какъ знать—съ призваньемъ Вновь помирить его съ существованьемъ....

Нина готова оставить мать и друзей, промёнять свою прекрасную родину на снёжную Россію. На всё возраженія Владиміра она отвёчаеть страстью и говорить:

На все готова я, На все, на все. Въ тотъ мигъ, когда тебя Я встрътила, тогда лишь я узнала, Что у меня въ груди есть сердце.

И эта любовь, не смотря на нѣсколько-мелодраматическое проявленіе, намъ понятна: мы видимъ, какъ просто и естественно пришла этой пылкой дѣвушкѣ мысль согрѣть любовью этого чужеземца. Нина встрѣтила въ немъ человѣка, не мертваго душею, а несчастнаго—и ея любовь вполнѣ естественна и возбуждаетъ участіе.

Ольга, кавъ и всё эти женщины, начинаетъ любопытствомъ при видё лица, не похожаго на другихъ извёстныхъ ей людей. Но предметъ ея любопытства — не человёвъ, разбитый столкновеніемъ съ жизнью, а сонная, апатическая натура, неловкій и тяжелый байбавъ, проводящій цёлые дни въ горизонтальномъ положеніи, совершенно довольный жизнью и преданный только ёдё и лежанью.

Штольцъ, который умълъ занимать и смъщить молодую дввушку, привезъ къ ней въ домъ своего друга и сообщиль о немъ подробности, какія съ перваго раза дёлають человъка смъшнымъ въ глазахъ женщины. На этого-то господина, такъ интересно рекомендованнаго, обратила дюбопытный взглядь девушка умная и образованная, какъ представляеть ее авторъ. И въ любопытствъ молоденькой дъвушки, разумъется, нътъ ничего необывновеннаго. Отъ этого понятнаго чувства Ольга скоро переходить въ участію, особенно когда Casta diva разогрила ея соннаго геры. Штольцъ, уёзжая за-границу, завёщаеть ей Облоиова, проситъ приглядывать за нимъ, не давать лежать а диванъ, — но и эта новая дружеская рекомендація не вредить Ильв Ильичу въ глазахъ доброй Ольги. У нея у кумненькой, хорошенькой головкъ развился уже попробный планъ, какъ она отучить Обломова спать послъ **₫**Фа, даже лежать на диванъ, заставитъ читать вниги, сать письма, съёздить въ деревню, за-границу. Она беретъ на себя роль доктора, мечтаетъ, что возвратитъ къ аризни человъка, спасетъ нравственно-погибающій умъ и дину. «Она даже вздрагивала отъ гордаго, радостнаго трепета; считала это урокомъ, назначеннымъ свыше». Вотъ что привязываетъ Ольгу въ Обломову. И вонечно, всякій допустить возможность такой прихоти со стороны праздной дъвушки, понимая однакожъ, что туть дъло идетъ не о призваніи свыше, а просто о самомъ обывновенномъ кокетствъ.

Не смотря на то, что натура Обломова выказывается съ первыхъ шаговъ, Ольга сначала изъ угожденія Штольцу, а потомъ уже по собственной волѣ начинаетъ трудиться надъ своей задачею. Мало-по-малу она привыкаетъ къ своей игрѣ, начинаетъ находить въ ней удовольствіе,

A. Milliores. Digiti

AACTHER OHOMOTOKE

потому-что ей открывается будто-бы возможность «хоть надъ къмъ-нибудь господствовать». - Роль путеводной звъзды, говорить авторъ, ей понравилась. «Ольга, какъ всякая женщина въ первенствующей роли, то-есть въ роли мучительницы, конечно менъе другихъ и безсознательно, но не могла отказать себъ въ удовольствіи немного поиграть имъ по-кошачьи». Хотя авторъ и говоритъ, что вся ея тактика была проникнута нъжной симпатіей, но замашки ея внушають въ ней самой симпатіи: это не та прелестная любящая женщина, какихъ мы видимъ у Пушкина и Тургенева; это кошка, играющая съ мышью, да еще съ какой мышью! Вотъ отчего Ольга не привлеваетъ насъ, какъ Татьяна, Нина или Круциферская. Впрочемъ, если до-сихъпоръ личность Ольги и не симпатична, по крайней-мъръ она понятна. Но вотъ, поигравъ съ Обломовымъ повошачьи, она не шутя въ него влюбляется. Вовсе не претендуя на знаніе женскаго сердца, съ этой минуты нельзя принимать героиню Гончарова за живую, дъйствительную личность. Положимъ, дъвушка и заинтересовалась какъ-нибудь этой сонной и ветхой натурой; но это могло быть развъ минутной прихотью, капризомъ головы и воображенія, а не увлеченіємъ сердца. Возможно-ли, чтобъ умная и образованная дъвушка долго и постоянно могла любить человъка, который безпрестанно зъваетъ въ ея присутствіи и даетъ понять на всякомъ шагу, что для него любовь есть «только тяжелая служба». Какъ развитая женщина не могла догадаться заранье, что изъ такой тряпки никогда ничего не выдетъ, что подъ такой лежачій камень никакая живая вода не потечетъ. Вспомните сцену въ Лътнемъ-саду или прівздъ Ольги на квартиру ея любезнаго. Неужели женщина со смысломъ-какъ-бы ни была она ослъплена любовью - не могла догадаться, что при

всемъ неловкомъ стараніи Обломова приврыть свой страхъ и трепетъ участіемъ къ любимой особѣ, заботой о непривосновенности ея добраго имени, — во всякомъ словѣ и движеніи его проглядываль эгоистъ, который робѣетъ и тревожится только за одного себя, или лучше сказать, за свой сонъ и апетитъ, и откровенно говоритъ своей обожательницѣ: «ты не знаешь, сколько здоровья унесли у меня эти страсти и заботы». Хотя Ольга и замѣчаетъ сама, что съ первой минуты знакомства съ Обломовымъ видѣла въ немъ мужа; но ея любовь, въ смыслѣ привязанности долгой и серьозной, дотого невѣроятна, что даже самъ Илья Ильичъ удивляется ей и не можетъ понять, какъ могла полюбить его эта дѣвушка.

«Не ошибка ли это? спрашиваеть онъ. Что она нашла во мнѣ такого? Экое сокровище далось!» А Штольцъ, когда Ольга призналась ему, что любила Обломова, просто остолбенѣлъ:

- «Обломова! повторилъ онъ въ изумленіи. Это неправда! прибавилъ потомъ положительно, понизивъ голосъ.
  - Правда! покойно сказала она.
- Обломова! повториль онъ вновь. Не можеть быть! прибавиль потомъ увърительно».

Намъ понятна привязанность въ Обломову вдовы Пшеницыной, которая нашла въ немъ идеалъ барина, не занятаго ни службой, ни книжками, умѣющаго цѣнить и ея голые локти, и умѣнье отлично печь пироги и варить кофе; но возможно-ли, чтобъ Ольга начала «стыдиться героя своего романа» только тогда, когда онъ совсѣмъ уже голословно высказался въ своей пошлости и эгоизмѣ! Штольцъ рѣшилъ, что любовь Ольги въ Обломову была «любовь будущая» и даже не любовь, а игра воображенія и самолюбія. Но развѣ натура апатичнаго эгоиста могла такъ долго

обманывать даже самолюбіе и воображеніе? Возможно-ли это въ дѣвушвѣ, которая съ перваго шага смотрѣла уже на Обломова, какъ на будущаго мужа, которая впослѣдствіи, сдѣлавшись женою Штольца, начала понемногу превращаться къ практическую женщину и синій чулокъ! Чтоже это за личность? Неужели мы должны видѣть въ ней аллегорію? Неужели авторъ, желая показать въ своей обломовщинъ русское вло, котѣль выразить въ Ольгѣ призваніе женщины, мечтающей оживить наше общество, разбудить его отъ сна и апатіи, вызвать къ труду и дѣятельности,

И новой мыслью, новой страстью, Огнемъ, любовью, красотой Подвинуть міръ въ путяхъ ко счастью И взволновать его застой?

Неужели онъ хотъль довазать, что отъ невозможности оживить этотъ холодный трупъ, наша женщина обратилась въ живому, дъятельному западному элементу въ лицъ русскаго нъмца Штольца, предоставляя «хрустальную душу» въ распоряжение другой родственной души вдовы Пшеницыной? Но такого аллегорическаго значения мы не можемъ допустить въ художественномъ произведени; а еслибы допустили, то и въ такомъ случат оно теряетъ смыслъ, потомучто самъ Обломовъ, какъ мы уже замътили, вовсе не типъ русской жизни. Такимъ-образомъ Ольга—или отвлеченная и неумъстная аллегорическая фигура, или лицо ложное и не симпатичное.

Въ контрастъ съ лѣнивой натурой Обломова Гончаровъ поставилъ дѣятельнаго, практическаго Штольца. Если въ одномъ онъ хотѣлъ показать образъ нашего барства, неподвижности и нелѣпаго воспитанія, олицетворить нашъ допетровскій элементъ; то въ другомъ думалъ, кажется, написать портретъ представителя нашего вѣка, выразить запад-

ное начало, отъ столкновенія съ которымъ просыпается на мгновеніе наша жизнь, раздвигается покрывающая ее плівсень. Въ этой личности авторъ выразилъ очевидное желаніе сділать новую попытку — создать візчно-неудающійся намъ положительный типъ. Въ какой-же мъръ удался онъ теперь? Что вышло изъ немецкой натуры, выработанной русской жизнью? Авторъ не безъ цёли знакомитъ насъ вполнъ съ воспитаніемъ Штольца: онъ хочеть показать, какъ въ противоположность Обломову выработался этотъ мальчикъ, который отъ матери заимствовалъ русское сердце и языкъ, отъ отца немецкую практичность и акуратность, росъ широко и вольно, бъгалъ гдъ хотълъ, на цълые дни уходиль изъ дому, возвращался изорванный, выпачканный, съ разбитымъ носомъ. Можетъ-быть такое детство и лучше обломовскаго; но опять замътимъ, что если дурное воспитаніе не можеть вполнь убить натуры свіжей, то съ другой стороны и воспитаніе здоровое не можеть дать человъку того, въ чемъ онъ обойденъ отъ природы. Мы видимъ, правда, что изъ Штольца не вышло, какъ замѣчаетъ авторъ, ни бурша, ни филистера, но зато развился тотъ практически-холодный человъкъ, какими въ самомъ дълъ дарило насъ последнее время, благодаря можетъ-быть тому-же вибшнему гнету, заглушавшему въ душт все теплое и поэтическое. Штольцъ — близкая родня Калиновичу: у него та-же дъятельность, та-же забота о собственной карьеръ, безъ всякой любви къ своей полуродинъ, безъ всякой горячей, действительной мысли сделать что-нибудь для ея блага. Нетолько въ жизни, но и въ домашней обстановий этотъ человить отталкиваетъ еще больше, чимъ его сонный пріятель. У Обломова комнаты никогда не метутся, на стулья нельзя присъсть отъ пыли, на столъ стоить неубранная оть вчерашняго ужина тарелка, и листы

Digitized by Google

въ внигахъ онъ разръзываетъ пальцемъ. Штольцъ, не смотря на то, что русская жизнь «изъ безцвътной таблицы сдълала ему яркую, широкую вартину», ищеть во всемъ педантическаго порядка и формальности, любитъ, чтобы бумаги, карандаши, всв мелочи такъ и лежали на столв, вакъ онъ ихъ положитъ. Въ нравственномъ отношении онъ эгоистъ еще больше сухой и антипатичный. Обломовъ тяготится любовью, потому-что она мъщаетъ ему лежать на диван'в, заставляетъ каждый день од ваться и не даеть во время пообъдать; Штольцъ при встръчахъ съ женщинами старается избъгать всякихъ волненій и тревогъ любви, заботясь сохранить свой «эдоровый организмъ.» Неужели-же въ этомъ Штольцъ должны мы признать свъжую натуру, идеаль, къ которому стремится русская жизнь? Неужели это образецъ лучшей части нашего молодаго покольнія, представитель нашего будущаго общества? Если-бы намъ предстояло сдълать выборъ между Обломовымъ и Штольцемъ, то не смотря на жалкую апатію соннаго тюфяка, мы скорте остановились-бы на немъ, чтот на этой холодно-приличной, отталкивающей личности, которая в вно резонируеть и съ высоты какого-то пуританскаго величія смотрить на русскую жизнь. Въ этой антипатичной натуръ, подъ маскою образованія и гуманности, стремленія къ реформамъ и прогресу, скрывается все, что такъ противно нашему русскому характеру и взгляду на жизнь. Въ этихъ-то «штольцахъ» и таились основы гнета, который такъ тяжело налегъ на наше общество. Изъ этихъ-то господъ выходять тв черствые дельцы, которые, добиваясь выгодной карьеры, давять все, что ни попадется на пути, предводители марширующей и пишущей фаланги, готовые ранжировать людей, какъ вещи на своемъ письменномъ столь, -- сухіе бюровраты, пресльдователи мельихъ взяточ-

нивовъ и угодниви врупныхъ, враги всего, не подходящаго въ нъмецкой чинности, готовые придавить все живое, во имя своей дисциплины. Изъ этихъ полурусскихъ «штольцевъ выраждаются всв учредители мнимо-благод втельныхъ предпріятій, эксплуатирующіе работника на фабрикъ, акціонера въ компаніи, при громкихъ возгласахъ о движеніи и прогресъ, всъ великодушные эмансипаторы крестьянъ безъ земли, съ жаромъ проповъдующіе объ освобожденіи личности изъ-подъ вліянія ненавистной и дикой русской общины. Изъ этой-то толпы людей, ничемъ кровнымъ не привазанныхъ въ родинъ, толкующихъ о святости законовъ и готовыхъ произвольно попирать ихъ при удобномъ случав, выплывають всв эти мелкіе деспоты, которые, вместо законнаго пути, все ръшають прихотью и связями, какъ распорядился и нашъ Штольцъ съ Мухояровымъ. Этотъ-то типъ, мъняясь какъ хамелеонъ съ ходомъ самаго времени, породиль у насъ тъхъ положительныхъ людей, которымъ недавно еще литература какъ-будто сочувствовала въ лицахъ Петровъ Ивановичей Адуевыхъ, Паншиныхъ, Калиновичей, которые во всемъ и прежде всего ищутъ выгодъ и не видять никакой поэзіи въ жизни, если въ ней нътъ ничего правтически-полезнаго. Смешны были сантиментальные юноши, которые жили одними вздохами и нъжностями, любовались луной и цв тами и клялись, что съ милой соломенная хижина милъе царскихъ чертоговъ; но если не сившиве, то несравненно протививе эта положительная молодежь, которая, отказавшись отъ сладенькой чувствительности, ударилась въ черствую практичность, повлоняется только мёшку съ золотомъ и благоговетть предъ поэзіей акцій и дивидендовь. Если одни никогда не смотръли подъ ноги и оттого въчно падали, за-то другіе никогда не отводять глазъ отъ дорожной грязи и знать не

Digitized by Google

хотять, что дёлается выше. Литература, осмёнвая безпредметный идеализмъ, дълала конечно хорошо, потомучто хотела отучить отъ безплодныхъ вздоховъ и заставить чъмъ-нибудь заниматься; но съ другой стороны едва ли не больше принесла она зла, идеализируя этотъ холодный типъ правтическихъ эгоистовъ. Всв эти Калиновичи и Ко такъ заняты устройствомъ своей карьеры, что общему благу ничьмъ не жертвуютъ, кромъ однъхъ фразъ, а если и ръшатся играть деятельно-благородную роль, то разве только изъ желанія еще больше выказаться въ модномъ положеніи. Сегодня они кричать противь взяточниковь и гонять влоупотребленія оттого, что это нетолько безопасно для нихъ, но можетъ быть даже и полезно; а подуй другой вътеръ — и завтра они будутъ гонителями образованія и гасителями мысли и очень умно будуть говорить о необходимости подчиниться обстоятельствамъ. Никогда эти «штольцы» не выдутъ впередъ, если общество потребуетъ какой-нибудь существенной жертвы, какого-нибудь действительно-гуманнаго подвига, развъ при этомъ явится возможность ожидать впереди за жертву возданнія сторицею. Неужели-же въ самомъ дълъ въ Штольцъ олицетворена благородная личность нашего времени, здоровый организмъ нашей эпохи! Нфть! отвергая смыслъ жалкой и карикатурной обломовщины, мы еще больше не признаемъ идеальнаго значенія этой холодной штольцовщины.

Но мы не въ первый разъ уже встръчаемъ у Гончарова искуственное сближение идеализма и положительности. Въ герояхъ его романа съ перваго взгляда можно узнать старыхъ знакомыхъ: это Александръ Оедоровичъ и Петръ Ивановичъ Адуевы, нъсколько переодътые и иначе обстановленные. Они даже и перемънились не много. Вспомните наружность Петра Ивановича и Штольца: педаромъ



авторъ сравниваетъ одного съ центавромъ, а другаго съ кровной англійской лошадью. Въ лицъ одного не выражается ни добродушія, ни злости, ни великаго ума и еще меньше глупости, а одно только холодное спокойствіе, и онъ никогда не поддается ни хорошему, ни дурному впечатлівнію. Другой «живеть по бюджету, стараясь тратить каждый день, какъ каждый рубль, съ ежеминутнымъ, никогда не дремлющимъ контролемъ издержаннаго времени, труда, силъ души и сердца. Кажется, и печалями и радостями онъ управляетъ, какъ движеніемъ рукъ, какъ шагами ногъ, или какъ обращается съ дурной и хорошей погодой». Вспомните дъятельность Адуева-дяди, его хлопоты съ заводомъ и компаньопами, его понятія о женитьбъ и семейномъ счастіи, планы на устройство домашней жизни, его разговоры съ племянникомъ, - и взгляните на Штольца, который точно такъ-же въ постоянномъ движеніи, служитъ и покупаетъ дома, участвуетъ въ промышленныхъ компаніяхъ, ъздить по дъламь за-границу, пишеть и приводить въ исполнение проекты и тормошитъ своего обленившагося товарища. Очегидно, что это любимый типъ Гончарова, который создавался многольтней думой: въ образъ Штольца онъ явился съ тою-же самой физіономіей, съ темъ-же духомъ и идеей, но выработался съ большей ясностью и оконченностью.

Въ Обломовъ, не смотря на особенность его натуры, замътно также нъкоторое сходство съ Александромъ Оедоровичемъ Адуевымъ. Оба они одинаково дурно воспитаны въ деревнъ, избалованы барствомъ, испорчены съ первыхъ впечатлъній, — и оба, пройдя черезъ университетъ, на первомъ шагу неловко поскользнулись на жизненномъ пути. Авторъ до того сходно велъ ихъ, что нарочно кажется хотълъ показать, какъ, при одинакомъ воспитавіи, различ-

ныя натуры, поставленныя въ одно и то-же положеніе, могутъ разойтиться въ жизни. Адуевъ и Обломовъ пріфажають въ Петербургъ дълать карьеру, поступають на службу съ мечтою объ общественной пользъ, даже служатъ какъ-будто въ одномъ департаментъ, - и оба, споткнувшись, падаютъ съ первой ступени. У каждаго изъ этихъ непрактическихъ телемаковъ есть свой менторъ: одного дядя старается отвлонить отт. безпредметной идеализаціи къ дъйствительной жизни, другаго Штольцъ пытается притянуть отъ апатіи въ какой-нибудь дъятельности. Въ самой любви ихъ, которая у того и другаго завязывается льтомъ на дачь, въ окрестностяхъ Петербурга, много общаго. Изъ столкновенія съ этой любовью оба они выходять одинаково и впоследствіи только расходятся, по различію своей натуры: Адуевъ лечится новой любовью, потомъ переходить въ апатическому охлажденію, ловить рыбу съ Костявовымъ и лежить по цёлымъ днямъ на диванъ; Обломовъ прямо и окончательно возвращается въ дивану, какъ къ своему нормальному быту. Адуевъ начинаетъ избъгать дяди, Обломовъ не радъ посъщеніямъ Штольца, - и оба, въ обществъ Костякова и Евсея, Аграфены Матвъевны и Захара, обращаются къ животной жизни. Въ положеніяхъ ихъ столько общаго, что авторъ какъбудто нарочно хотълъ двумя. разными пріемами ръшить одну и ту-же задачу. Но выводы, разумъется, вышли различные. Казалось, Обломовъ при сближеніи съ Ольгой готовъ покинуть диванъ и отказаться отъ халата; но ветхая натура опять потянула его къ нормальному состоянію, и онъ кончилъ женитьбой на глупой чиновницъ и апоплексическимъ ударомъ. Казалось, Адуевъ, послъ двухъ тяжелыхъ столкновеній съ жизнью, переселясь на Пески и впослёдствіи въ деревню, кончить диваномъ и халатомъ; но его характеръ, въ которомъ таились съмена правтич-

ности, вызвалъ его опять къ жизни, и изъ него вышель не Обломовъ, а Петръ Иванычъ или, пожалуй, Штольцъ. И вотъ гдъ доказательство, что лънь и апатія Обломова— слъдствіе не воспитанія, а самой его натуры.

Итакъ герои «Обыкновенной Исторіи» явились и въ другомъ романв Гончарова, только въ новомъ превращеніи. Адуевъ-дядя еще больше погрязъ въ діловой суетъ, принялъ нъмецкую физіономію, выродился въ Штольца, съ явнымъ намфреніемъ помирить насъ съ своимъ эгоизмомъ и показать, что судьба женщины не всегда кончается съ нимъ безвыходнымъ положениемъ Лизаветы Александровны, а иногда и счастіемъ Ольги Сергъевны. Адуевъплемянникъ, ради большей сатиры на наше воспитаніе, переродился въ Обломова, съ покушениемъ быть представителемъ русской лини и выразить ее въ крайнихъ посл'єдствіяхъ. Но если мы и прежде не сочувствовали дяд'є и племяннику, то по-крайней-мёрё видёли въ нихъ действительныхъ людей; а теперь — въ образахъ Штольца и Обломова въ преувеличенномъ видъ и они являются становятся не живыми типами, а карикатурой на русскую жизнь.

Съ какою-же цёлью знакомые намъ Адуевы явились въ новомъ романѣ? что именно хотёлъ сказать ими авторъ? Еслибъ въ поэтическомъ произведеніи, вмѣсто живой художественно - воплощенной идеи, мы согласились допустить отвлеченную аллегорію, которая придумана заранѣе и потомъ уже обставлена лицами и происшествіями, то можнобы подумать, что Гончаровъ въ новомъ романѣ своемъ хотёлъ показать намъ старую Русь и ея отношеніе къ европейской цивилизаціи. Эта далекая, темная Обломовка, съ своими патріархальными обитателями, заброшенная бариномъ, разоренная Тарантьевыми, Мухояровыми и Затерты-

ми, потомъ приведенная въ порядовъ Штольцами, служилабы аллегорическимъ представленіемъ Россіи. Понимая подъ Обломовымъ старый порядовъ дёлъ, мы могли-бы объяснить смыслъ его тяжолой натуры, его эгоистически-лънивый характеръ, прозябанье въ лени и апатіи, отъ которыхъ не въ состояніи были разбудить его ни любовь, ни дружба, ни наука, ни теплое дыханіе жизни. Въ такомъ случав мы готовы были-бы допустить, что Обломовъ олицетворяетъ отчасти до-петровскую Русь и столкновение ея съ европейскимъ элементомъ; тогда и самый представитель этого элемента Штольцъ получиль бы въ нашихъ глазахъ нъкоторое значеніе. Тутъ сдълалась-бы понятна и роль Ольги, и ея планъ разбудить соннаго Обломова, и попытки Штольца вдохнуть жизнь и деятельность въ вялый организмъ, и его последнія слова: «Прощай, старая Обломовка! ты отжила свой въкъ!» Тогда въ самомъ маленькомъ Андрюшъ мы видъли-бы можетъ-быть намекъ на молодое поколъніе, которое должно воспитаться подъ иными условіями жизни. Но въ такомъ случай романъ изъ художественнаго созданія превратился бы въ отвлеченный, дидактическій трактатъ. Мы давно пережили время, когда идея изящнаго произведенія въ нашей литератур'в болье или менье смьшивалась съ аллегоріей. Теперь всё понимають, что идея воплощается въ создаваемыя художникомъ лица, не лишая ихъ жизни, плоти и крови; аллегорія-же только облекаетъ заранъе взятыя понятія въ соотвътственные имъ образы, имена и костюмы. Въ романъ мы ищемъ живыхъ лицъ, портретовъ, списанныхъ съ дъйствительной жизпи. Чичиковы и городничіе, Бульбы и художники Чартковы, дамы «пріятныя во встхъ отношеніяхъ» и «просто пріятныя», выражая своими характерами и жизнью какую-нибудь идею, въ то-же время являются намъ живыми ти-

пами, съ плотью и вровью. Въ главныхъ-же лицахъ Гончарова мы не находимъ дъйствительной жизни, а видимъ или аллегорическія фигуры, придуманныя для изображенія старой Руси, нъмецкаго элемента, роди женщины въ нашемъ развитіи, или характеры исключительные и даже карикатурные. Но если-бы въ основании романа вмъсто аллегоріи и лежала идея, то и въ такомъ случай она не затрогивала-бы нашей современной жизни и высказывалабы слово вовсе не новое. Давно уже разные «штольцы» твердять, что русскій человівь спить непробуднымь сномь и не способенъ ни къ какому серьозпому труду; привыкли мы видёть, какъ сваливають извнё привитую намъ апатію на самую натуру и характеръ нашего народа. Не въ первый разъ придется намъ слышать, что «безпечность есть стихія русскаго человіва, и онъ не находить для себя ничего лучшаго, кромъ покоя и недъятельности». Но кто во всемъ нашемъ современномъ обществъ видитъ одну только собломовщину», тому мы укажемъ на Петра, Ломоносова, Дашкову, Пушкина, -и они отвътять за насъ, что если и было что-нибудь общее между «обломовщиной» и старой Русью, то теперь преобладающіе элементы въ новой жизни нашей вовсе не напоминають уже ни безпробудной апатіи Обломова, ни безпредметной и холодной дъятельности его пресловутаго друга.

Въ заключение обратимся къ художественной сторонъ романа Гончарова. Разсматривая это произведение, помимо его идеи и главныхъ лицъ, мы должны прямо сказать, что оно отличается высокими красотами. Конечно, въ планъ романа есть также недостатки, вредящие полнотъ цълаго. Такъ напримъръ, вся первая часть по отсутствию дъйствия кажется лишнею: на двухъ-стахъ страницахъ мы читаемъ только, какъ Обломовъ лежитъ на диванъ, потомъ спитъ

и видитъ сонъ, то-есть свое дътство и воспитаніе, а въ промежуткъ этого лежанья и сна являются пять лицъ, изъ воторыхъ большая половина потомъ вовсе не показывается. При этомъ мы узнаёмъ, конечно, характеръ главнаго героя, знакомимся съ его личностью и жизнью, но характеръ и жизнь лица, по условіямъ искуства, должны развиваться въ дъйствіи, а не въ однообразныхъ положеніяхъ и монотонномъ разсказъ. Положимъ, что въ визитахъ Волкова, Пънкина, Судбинскаго передъ нами ярко выступаетъ личность Обломова, отчетливо обрисовываются разныя стороны его натуры, но все-же отъ этого романъ, въ которомъ ненужныя лица введены только для обрисовки главнаго, теряетъ со стороны стройности плана и занимательности. Намъ скажутъ: вакого-же вы хотите разнообразія въ монотонной жизни этого мѣшка, какого требуете дѣйствія тамъ, гдё дёло идеть о человёкі, у котораго лежанье на диванъ было нормальнымъ состояніемъ? Замъчаніе справедливое, но тімъ не меніе романъ, при отсутствіи дійствія, проигрываеть въ художественномь отношеніи. Монотонность первой части становится еще зам'єтніве отъ частыхъ повтореній въ мелкихъ подробностяхъ. Этотъ стукъ безпрестанно спрыгивающихъ съ лежанки ногъ Захара, одно и то-же обращение самого Обломова къ приходящимъ гостямъ:--«не подходи, не подходи-ты съ холоду» — хотя и гармонирують съ общей обстановкой сцены и характеромъ героя, но при слишкомъ частомъ повтореніи надобдають читателю. Воть отчего романь Гончарова кажется нёсколько растянутымъ и скучнымъ.

За исключеніемъ этого недостатка, въ художественной сторонъ романа видънъ мастеръ, котораго прямо можно поставить наряду съ Гоголемъ. Описанія Гончарова отличаются необыкновенной върностью рисунка и поразитель-

ной живостью красокъ: природа поражаетъ у него тою-же отчетливостью формъ, какъ въ лучшихъ картинахъ Тургенева, и сверхъ того въ его колоритъ есть что-то мягкое и теплое. Точно также сцены петербургскаго, особенно холостаго быта очерчены съ удивительной правдой и полнотою. Вспомните комнату Обломова въ Гороховой-улицъ или его квартиру на Выборгской - сторонъ: здъсь всякая черта подмъчена необывновенно тонко и полна смысла. Вообще романъ богатъ превосходными частностями и мастерскими отдъльными сценами. Лучшее мъсто въ немъ. по нашему мнънію — сонъ Обломова, и особенно первая его половина, гдф авторъ съ удивительной вфрностью и въ самыхъ живыхъ краскахъ рисуетъ картину темнаго провинціальнаго быта, ничемъ не уступающую лучшимъ эпизодамъ «Мертвыхъ Душъ». Второстепенныя лица Гончарова. какъ и въ прежнемъ его романъ, далеко превосходятъ главныя, не смотря на то, что обрисованы иногда неслишкомъ полно. Какъ хороша въ «Обывновенной Исторіи» мать Адуева, такъ-же художественно прекрасна и его Агафья Матвъевна — одинъ изъ самыхъ совершенныхъ типовъ въ нашей литературъ. Даже лица, слегва только набросанныя какъ-бы нъсколькими взмахами карандаша, выходять у автора живы и характерны: такова въ прежнемъ романъ Аграфена, такова и здёсь Анисья. Вообще въ женскихъ лицахъ мелкаго помъщичьяго или двороваго быта онъ не имфетъ у насъ соперниковъ: это уже не карикатуры, а полные типы, живые портреты или только бойкіе эскизы, но безъ малъйшей фальшивой черты или преувеличеннаго штриха. Наконецъ нельзя не замътить комизма Гончарова, который заставляеть подозрѣвать въ немъ признаки сценическаго дарованія. Вспомните, напримірь, бесіду Обломова съ докторомъ, когда угрожая близкимъ ударомъ

отъ сидячей жизни, онъ чертитъ ему планъ повздки заграницу и програму будущаго леченья. Сколько тутъ веселости и комизма! Но это не комизмъ Гоголя, оставляющій послів себя болівзненное чувство негодованія и желчи, а комизмъ полный добродушія и граціозной мягкости. Такимъ-образомъ, не признавая въ «Обломовів» современнаго типа, ни живой общественной идеи, должно однакожъ сказать, что сочиненіе это по художественнымъ достоинствамъ принадлежить въ капитальнымъ явленіямъ нашей литературы.

## СОВРЕМЕННАЯ

## ГЕРОИЧЕСКАЯ ПОЭМА.

(Нѣсколько словь о "Мертвыхъ Душахъ" Гоголя).

У насъ многіе недоумъвають, почему Гоголь назваль «Мертвыя Души» -- поэмой. Что это: вапризъ, умысель или шутка? Толковъ объ этомъ было не мало и въ обществъ, и въ журналистикъ - и вопросъ остался неръщеннымъ; одни видъли въ этомъ желаніе надменнаго самолюбіемъ автора поставить себя на-ряду съ Гомеромъ, другіе думали, что онъ хотель только насменться надъ классическимъ эпосомъ. Но почему-же, въ-самомъ-дълъ, «Мертвыя Души» не назвать поэмой! Известно, что всё теоретики, начиная съ Аристотеля и до Лагарпа, подъ именемъ героической поэмы разумъли общирное эпическое сочинение, обильное чудесными событіями, гдв герой, одаренный могучимъ характеромъ, стремясь въ какой-нибудь высокой цёли, является въ борьбъ съ людьми или судьбою. Вспомните-же содержаніе «Мертвыхъ Душъ», —и вы согласитесь, что похожденія Павла Ивановича Чичикова нисколько не уступаютъ подвигамъ какого-нибудь Ахилла или Готфреда и вполнъ удовлетворяютъ законамъ пінтики.

Чичивовъ, какъ истинный герой поэмы, одушевленъ высокой цёлью: онъ задаетъ себё задачу нажить состояніе. Какая современная и въ то-же время вёчная мысль! Нажить деньги, обогатиться—да это мечта всёхъ временъ и народовъ, это пёсня вёчно-юная, какъ Иліада! Но вёдь въ поэмё, кромё элемента общечеловёческаго, долженъ быть и элементъ національный. Гомеръ тёмъ и великъ, что его герои люди и въ то-же время греки, а Вольтеръ оттого именно и не поэтъ, что лица его—если немножко и люди, то ужъ никакъ не французы. Посмотрите-же, какъ вся повёсть Гоголя вёстъ народнымъ духомъ!

Чичиковъ задумываетъ обогатиться — и идетъ къ этой цёли путемъ совершенно національнымъ. Онъ опредёляется на службу въ комиссію построенія накого-то капитальнаго казепнаго зданія, шесть лётъ дёятельно участвуетъ въ ея трудахъ, — и цёль становится уже близкою. У Павла Ивановича, какъ и у другихъ атридовъ строительной комиссіи, является собственный домъ; онъ уже «покупаетъ сукна, какого не носила цёлая губернія, пріобрётаетъ отличную пару и самъ держитъ одну возжу, заставляя пристяжную виться кольцомъ».

Но вотъ завизывается первый узелъ поэмы, первая борьба героя съ препятствіями и судьбою. На мѣсто прежняго тюфяка-начальника, на все смотрѣвшаго сквозь пальцы, присланъ въ комиссію новый, человѣкъ прямой и строгій, врагъ взяточниковъ и неправды. Онъ требуетъ отчеты, находитъ недочеты, на каждомъ шагу недостающія суммы,—и благопріобрѣтенпые дома отбираютъ въ казпу, а Чичикова выгопяютъ изъ службы. Обыкновенная повѣсть на этомъ-бы и кончилась, но здѣсь это только узелъ поэмы.

Дюжинный человёкъ послё такой катастрофы потерялсябы и заглохъ съ какими-нибудь грошами въ провинціальномъ болотё; но Чичиковъ, какъ герой поэмы, не падаетъ подъ ударомъ судьбы, а возстаетъ съ новыми силами.

Стремясь неуклонно въ своей доблестной цёли, Павелъ Ивановичь составляеть новый плань, смёлёе и обдуманнъе прежняго. Опъ поступаетъ на службу въ таможню и дълается неподкупнымъ чиновникомъ, бичемъ контрабандистовъ. Ревность и бдительность его становится извъстною начальству, опъ получаетъ повыщеніе, ему дають команду для преследованія контрабанды, — и воть онь опять выплываетъ на своемъ челив въ обогащению. Прочно утвердясь на тепломъ мъстъ, онъ самъ подаетъ руку контрабандистамъ: брабантскія кружева проходять въ огромномъ количествъ черезъ границу подъ шкурами барановъ, - и у нашего героя спова полмилліона капиталу. Цёль, кажется, достигнута! Но вотъ новый ударъ судьбы. Какъ герои Гомера поссорились за лепокудрую дочь жреца аполлонова, такъ и Чичиковъ побрапился съ сотрудникомъ по дълу брабантскихъ кружевъ «за какую-то бабепку, свёжую и крепкую, какъ ядреная ръпа, и обругали другъ-друга поповичами. Товарищъ подаетъ на него тайный доносъ, - и Троя снова ускользаеть: нажитое съ такимъ умомъ достояние конфискуютъ, и самъ Павелъ Ивановичъ едва успъваетъ увернуться отъ уголовнаго суда. Кто при такомъ страшномъ ударъ не потерялъ-бы энергіп и не отказался отъ труднаго подвига? Но здёсь-то и раскрывается вся эпическая мощь героического характера, котораго желвзная сила не слабъетъ, а только закаляется въ борьбъ съ препятствіями.

Дъятельность не умираетъ въ головъ Чичикова. Закладывая, въ качествъ повъреннаго, чье-то имъніе въ Опекунскій-совътъ, онъ узнаетъ, что «по существующимъ по-

ложеніямъ нашего государства, въ славъ которому нътъ равнаго, ревизскія души, окончивши жизненное поприще, числятся однакожъ, до подачи новой ревизской сказки, наравит съ живыми», и принимаются въ залоги. Нашего героя осбинеть въ дохновенивищая мысль, какая только приходила въ человъческую голову. «Экъ я Акимъ-простота, сказаль онь самь себь, ищу рукавиць, а обь ва поясомъ! Да накупи я всёхъ этихъ, которые вымерли. пока еще не подавали новыхъ ревизскихъ сказокъ, пріобръти ихъ, положимъ, тысячу, да положимъ, Опекупскій-совътъ дастъ по двъсти рублей на душу: вотъ ужъ двъсти тысячь вапиталу! - Въ какой героической поэмѣ найдете вы такую колоссальную мысль! Перекрестясь, Чичиковъ приступаетъ въ исполненію своего великаго плана, -- и вотъ развертывается передъ нами эпическій разсказъ, обширный, стройный и величавый. Какъ герои Гомера, возстають передъ нами русские люди на разныхъ ступеняхъ общества, въ различныхъ проявленіяхъ своей жизни и дъятельности. Къ сожаленію, поэма не кончена, и мы не знаемъ, чъмъ разръшилась - бы судьба ея героя: гибнетъ - ли онъ подъ ударами рока, или подобно многострадальному Одиссею водворяется наконецъ въ своей Итакъ и дълается отцомъ семейства и уважаемымъ помѣщикомъ.

Вотъ общій планъ сочиненія. Посмотрите - же теперь на частности: развѣ въ нихъ нѣтъ всѣхъ условій героической поэмы? Второстепенныя лица, группируясь вокругъ главнаго героя, служатъ достойной средою, въ которой развертывается его великій характеръ. Неужели Чичиковъ окруженъ хуже, чѣмъ Агамемнонъ? Отчего Маниловъ, Плюшкипъ и Ноздревъ неприличнѣе Патрокла, Улисса или Терсита? Дамы губернскаго города, куда судьба приводитъ Чичикова, не уступаютъ нетолько смертнымъ, но даже и

безсмертнымъ красавицамъ Гомера. И на Олимпѣ не поднималось такой бури за Париса или Гектора, какая поднялась здѣсь за Павла Ивановича, когда узнали, что онъ милліонщикъ. Никогда Дидона не придумывала такихъ хитростей для привлеченія въ свои сѣти Энея, какъ губернскія барыни для обольщенія Чичикова; пикогда Афродита и лилейнораменая Гера не кололи другъ-друга такими булавками, какъ «просто-пріятная дама» и «дама пріятная во всѣхъ отношеніяхъ».

Пиры въ поэмъ Гоголя несравненно величественнъе, чъмъ у Гомера. Ни въ Иліадъ, ни въ Одиссев нътъ такого роскошнаго празднества, какъ пиръ у полицмейстера. «отца и благодътеля города», откуда Чичиковъ прівхаль домой въ такомъ видъ, что лакей, снимая съ него сапоги, чуть не стащилъ съ ними на полъ и самого барина. Если Аяксъ събдаетъ на пиръ цълый «хребетъ вола», то неужели менфе замфчателенъ подвигъ Собакевича, который такъ распорядился съ полицмейстерскимъ осетромъ, что оставиль отъ него одинь хвость? Въ «Мертвых» Душахъ» пъть, конечно, такихъ частыхъ битвъ, какъ въ Иліадъ или Освобожденномъ Іерусалимъ; но чего стоитъ одно побоище, которое готово было разыграться въ дом'в Ноздрева, когда хозяинъ, вооруженный черешневымъ чубукомъ, папалъ на Чичикова съ своими мирмидонами, - и благородному герою пришлось-бы очень плохо, еслибы къ нему не подоспъла небесная помощь въ образъ капитанъ-исправника, какъ нъкогда Аполлонъ сребролукій или Авина-Паллада къ своимъ ахеянамъ.

Всѣ эпическіе поэты, съ Гомера до Хераскова, любили описывать бури и кораблекрушенія. Съ перваго взгляда подумаешь, что ничего подобнаго не можетъ быть у Гоголя. Но развѣ описаніе проливного дождя, который встрѣ-

тилъ Чичикова на пути отъ Манилова, и крушение брички отъ неосторожности афтомедона Селифана — уступаютъ сколько-нибудь кораблекрушеніямъ и бурямъ въ классичесвихъ поэмахъ? Напротивъ, крушение экипажа на русской проселочной дорогъ гораздо въроятнъе и опаснъе, чъмъ гибель кораблей на какомъ-пибудь южномъ морт. Хорошо было Одиссею попасть въ голубыя, прозрачныя волны; но каково-же пришлось Павлу Иванычу, когда, при паденіи брички, онъ и руками и ногами шлепнулся въ грязь! Въдь сыну лаэртову нимфа даетъ покрывало, съ которымъ опъ преспокойно доплываетъ къ берегу и находитъ пріютъ у царицы Ареты; а Чичиковъ въ такомъ видъ является къ гостепріимной Коробочкъ, что помъщица, увидя перепачканнаго гостя, невольно вскрикнула: «Эхъ, отецъ мой, да у тебя-то, какъ у борова, вся спина и бока въ грязи! гдъ такъ изволилъ засалиться?>

Не менте бурь древніе и новые эпики любили описывать адъ и тени почившихъ. Сколько картинъ замогильной жизни видъли мы въ поэвіи, начиная съ Данта до Байрона, начертавшаго последній эпизодъ этого рода въ своемъ Каинъ? Если въ «Мертвыхъ Душахъ» нётъ фантастическаго описанія ада, зато сошествіе Чичикова въ Гражданскую-палату, для заключенія узаконенныхъ актовъ о покупкъ мертвыхъ душъ, отличается не менъе поразительными образами, яркими красками и мрачной действительностью. Жрецъ Өемиды, который дёлается путеводителемъ смълаго героя черезъ трудные переходы до залы присутствія, по словамъ самого Гоголя, напоминаетъ дантова Виргилія. А этотъ предсъдатель, подобно Зевсу-громовержцу, продляющій и ускоряющій по своему желанію присутствіе, эти наклонившіяся падъ бумагами головы и скрипъ перьевъ, походившій на пробадъ телегъ по льсу, завален-

ному изсохшими листьями, наконецъ эти таинственныя мертвыя души, ради которыхъ Чичиковъ является въ палату, все напоминаетъ сошествіе древнихъ героевъ въ мрачные предълы классическаго Стикса.

Наконецъ въ героической поэмъ, по условіямъ теоріи, должно быть чудесное: таково въ Энеидъ вившательство Эола и Юноны въ судьбу сына анхизова, а въ Иліадъ участіе боговъ Олимпа во всёхъ битвахъ и событіяхъ подъ стънами Трои. И это мы находимъ въ нашей отечественной эпопев. Что можеть быть чудесные этихъ мертвыхъ душъ, которыя «окончили въ нъкоторомъ родъ свое земное существованіе», а между-тьмъ невидимо присутствують передъ вами во всей повъсти и служатъ главнымъ основаніемъ подвиговъ героя, важнъйшимъ средствомъ его къ достижению высокой цели обогащения? И кому не покажется сверхъ-естественнымъ, что души крестьянъ, давно уже совершившихъ свое жизненное поприще, существуютъ еще за стиксовой гранью Гражданской-палаты; незримо живуть въ грудахъ бумагъ и ревизскихъ сказокъ, ственно прикованы еще къ землѣ и не смѣютъ вкусить успокоенія въ Елисейскихъ-поляхъ, пока не прозвучить труба новой ревизіи и не освободить ихъ отъ невидимаго завлюченія въ судебныхъ вертепахъ! Кто не увидить чудеснаго въ томъ, что эти мертвыя души продолжаютъ еще невидимо платить за себя подати и отправлять повинности, служить предметомъ сдёлокъ и процесовъ, средствомъ обогащенія и спекуляція, и даже вводять въ сомнівніе Коробочку-не годятся-ли онъ еще на что-нибудь и въ домашнемъ хозяйствъ! Все это въ высшей степени чудесно, а вмёсть съ тымь дыйствительно и вполны естественно,выгода, какой не имъть ръшительно ни одинъ изъ древнихъ эпическихъ поэтовъ.

Мы могли-бы сказать, что самыя подробности въ сочинении Гоголя отличаются характеромъ эпическимъ, что напримъръ эпизодовъ классическихъ поэмъ, а описаніе бритренной шкатулки Чичикова даже превосходитъ знаменитое изображеніе щита ахиллова; но это увлекло-бы насъдалеко за предълы нашего краткаго очерка. Изъ сказаннаго уже нами легко можно видъть, что иланъ этой современной поэмы, характеръ и дъятельность героя, чудесная сторона разсказа и даже подробности,—все оправдываетъ тъхъ почитателей Гоголя, которые въ жару своего энтузіазма къ автору «Мертвыхъ Душъ» величали его «россійскимъ Гомеромъ».

## ПЕТРОВСКІЙ ПЕРЕВОРОТЪ.

(Исторія Петра Великаго Н. Устрялова).

Les époques ont leurs sacrifices et victimes.

A. Lamartine.

Появленіе въ печати шестаго тома историческаго труда Устрялова возбудило общее любопытство во всёхъ, кого только интересуетъ наша отечественная исторія. Въ этомъ томъ помъщено знаменитое дъло царевича Алексъя Петровича, бывшее до-сихъ-поръ для публики нашей какою-то тайной, о которой существовали болье или менье темныя и загадочныя понятія. Поэтому совершенно естественно то участіе, съ какимъ всъ читающіе люди встрътили книгу Устрялова.

Съ первыхъ дней своего появленія въ публикѣ, эта книга возбудила самые разнородные, противорѣчащіе толки о значеніи эпохи Петра Великаго и вызвала снова на горячее обсужденіе вопросы, нетолько давно всѣмъ знакомые, но по-видимому рѣшенные или по-крайней-мѣрѣ значительно исчерпан-

ные. Давно уже замолкшая борьба безусловныхъ почитателей и непреклонныхъ противниковъ Петра опять возобновилась въ различныхъ кружкахъ нашей образованной публики. Снова привелось намъ слышать множество болбе или менбе резкихъ мивній за реформу и противъ реформы Преобразователя; и въ этихъ горячихъ толкахъ ясно обнаружилась теперь несостоятельность тёхъ крайнихъ воззреній, какія въ былые годы печатно проводились въ нашей литературъ. Время сделало свое дело. Въ однихъ породило оно убежденіе въ совершенной ненужности маскироваться именемъ Петра для разъясненія современныхъ вопросовъ русской жизни; другимъ показало, что, при всёхъ недостаткахъ петровской реформы, мы не въ-состояніи уже воротиться къ временамъ кошихинскихъ порядковъ. Ръзкія крайности замътно сгладились, и для Петра настало время серьозной исторической оцфики, безъ раболфиныхъ поклоненій и безъ упорной непріязни.

Въ ряду разнородныхъ мивній, возбужденныхъ внигою Устрялова, больше всего слышались теперь сожалвнія о царевичв, какъ невинномъ страдальцв,—и многіе, въ понятномъ негодованіи на суровость отца, безжалостно преслівнующаго сына и обрекающаго на страшныя пытви, вмісті съ тімь начали несправедливо судить о самомъ значеніи Петра въ государственномъ отношеніи и подъ темнымъ пятномъ семейной суровости не хотіли уже видіть и его веливихъ діль. Во многихъ вружкахъ стало высказываться мнівніе, что для Петра настало время иной исторіи и онъ долженъ будто-бы сойти съ пьедестала, на который такъ высоко поставили его рыяные приверженцы запада и повлонниви европейской цивилизаціи.

Что для эпохи Петра I настало время серьознаго историческаго суда, въ этомъ нельзя сомнъваться; но съ другой

стороны мы убъждены, что никакой справедливый судъ не можеть не признать заслугь этого историческаго лица. Въ наше время несправедливость обоихъ, до-сихъ-поръ господствовавшихъ у насъ взглядовъ на отношенія Россіи къ западной Европъ—съ каждымъ днемъ становится очевиднъе; и люди честныхъ мнѣній, не окристализовавшіеся къ упорномъ застоъ, сближаются въ одномъ и томъ-же взглядъ на эпоху Преобразователя. Безпристрастное мнѣніе о значеніи Петра и его времени начинаетъ прочно устанавливаться въ развитой средѣ нашей публики.

Ни о чемъ можетъ-быть такъ много не говорили у насъ, какъ о значении эпохи петровской реформы, и послѣ долгихъ споровъ понятія о ней въ настоящее время значительно выяснились. Важный вопросъ о томъ, до какой степени необходимъ былъ петровскій переломъ въ русской жизни, и необходимъ-ли онъ былъ въ тѣхъ формахъ и въ тѣхъ крутыхъ размѣрахъ, какъ онъ совершился, — вопросъ давно уже разобранный и исчерпанный.

Долгій общественный застой, порожденный разными обстоятельствами, составляеть самое характеристическое и оригинальное явленіе въ нашей исторіи. Вѣковое отчужденіе отъ образованнаго міра породило въ нашемъ обществѣ ту замкнутость и неподвижность, питаемыя предразсудками, поддерживаемыя внутри и извнѣ, которыя должны были нравственно погубить общество въ безвыходномъ омертвѣніи или очистить его какой-нибудь политической бурею, какимънибудь потрясающимъ переворотомъ. Читая записки Кошихина или Домострой попа Сильвестра, пересматривая старые акты собранные Археографической-коммисіей или Статейные списки русскихъ посольствъ—ясно видишь, какая страшная плѣсень покрыла въ продолженіе вѣковъ русскую жизнь, какимъ томительно-невыносимымъ удушьемъ давила она все общество, какъ подъ нею глохло и мертвъло все живое и свътлое. И ничто не могло пробить этой одеревенълой коры, этой неподвижно стоявшей массы. Напрасно Иванъ IV громилъ и терзалъ ее съ своими потъшными опричниками, нъмцами отравителями, татарскими и ливонскими временщиками, подгребая уголья подъ корчившихся на огиъ бояръ и истребляя цёлые города подъ долбнею; напрасно Борисъ Годуновъ призывалъ толпы иноземцевъ, формировалъ нъмецкие полки, посылалъ за границу молодыхъ людей и мечталь объ основаніи въ Москвѣ университета; напрасно бушевала страшная буря междуцарствія съ Лжедимитріями, тушинскими ворами, польскими и своими разбойниками, потрясая въковой порядокъ избраніемъ Василья Шуйскаго и королевича Владислава: старый застой, взволнованный на время, опять устанавливался въ прежней силъ, прорубленная кора вновь сросталась, прежній неподвижно удушливый быть опять охватываль недвигающуюся массу. Казалось, обществу суждено было погибнуть въ этой душной средъ, сдълаться жертвой собственнаго разложенія, подобно какойнибудь Кипчакской - ордё; но Россія на самомъ дёлё не похожа была на татарскія орды, въ народъ русскомъ подъ наружной апатіей таилась юная мощь, подъ ледяной корою охватившаго общество застоя бились живымъ ключемъ молодыя силы. Общество не умирало, не дряхлело, а только спало тяжелымъ сномъ, готовое пробудиться отъ какогонибудь сильнаго потрясенія. И въ исторіи Россіи кавъ-будто повторилась извёстная сказка о богатырё, котораго врагь изрубиль въ куски во время сна, а другъ, найдя разбросанные члены, сложилъ ихъ, полилъ мертвой водой — и они срослись, вспрыснулъ принесенной издалека живой водой и богатырь всталь, схватиль свое оружіе и пустился на новые подвиги, съ новыми свѣжими силами. Въ самомъ

дѣлѣ, послѣ кроваваго орошенія мертвой водой сплоченныхъ удѣльныхъ членовъ государства при Иванѣ IV и въ междуцарствіе, оставалось вспрыснуть Россію живой струею европейской жизни—и это самое сдѣлалъ Петръ.

Царствованіе Петра отличается замічательными сходствомъ съ эпохою французской революціи. Тамъ и здёсь это была политическая буря, которая потрясла народъ, очистила его общественную атмосферу и приготовила его къ новой жизни. Революція сокрушила во Франціи феодальныя цъпи, какими съ давняго времени опутана была нація, очистила ее отъ болъвшихъ цълые въка общественныхъ ранъ; реформа Петра точно также сокрушила ржавый русскій домострой съ его дикими порядками, потрясла и сломала гнилыя основы, на которыя опиралась китайская ствна, отдёлявшая насъ отъ европейской семьи. Въ нашемъ Петрё сосредоточивались всё револютивныя силы, которыми обладаль французскій Конвенть. Разница въ томъ только, что во Франціи революція родилась во имя большинства, и потому представителями ея были люди, порожденные и воспитанные массою — Дантоны, Сенъ-Жюсты; въ Россіи-же переворотъ совершился во имя жаждущаго новой жизни меньшинства противъ неподвижно-устоявшейся массы — и оттого въ главъ ен явился самъ царь. Этимъ самымъ, по особенностямъ историческихъ судебъ Россіи, нашъ переворотъ составляетъ явление безпримърное, кромъ развъ неудачнаго повторенія его въ Турціи при султанъ Махмутѣ II.

Въ царствованіи Петра ясно видни всё элементи радикальной реформы, которая потрясла общественный быть во имя новой идеи и вела ожесточенную борьбу съ отжившимъ порядкомъ во имя просвещенія и цивилизаціи. Съ толпою людей, вызванныхъ изъ различныхъ классовъ об-

щества, энергическихъ и безстрашныхъ, пабранныхъ дома и за-границею, изъ пирожниковъ, бъглыхъ нъмецкихъ солдатъ, стръльцовъ, съ князь-папами и кпязь-игуменьями, съ тутами и арабами, Петръ идетъ къ своей цёли съ тою-же настойчивостью, съ какою шель и французскій Конвенть, овруженный влубистами, эксь-аббатами, марсельскими выходцами и женщинами въ родъ Теруань-де-Мерикуръ. Тотъ и другой энергически сокрушають все, что только встричалось имъ на пути останавливающаго или замедляющаго ходъ. Вспомните энергію Конвента: когда французскіе города были заняты врагами, внутри страны грозно поднималось вандейское возстаніе, предёламъ государства везд'є грозилъ непріятель, — онъ создавалъ средства обороны, находилъ деньги, организовалъ арміи, отыскивалъ полководцевъ — и поражаемый, доводимый часто до крайности, все одол валь героической дерзостью и настойчивостью. Не то-ли видимъ и въ Петръ! Въ борьбъ со шведами и турками, съ войскомъ собраннымъ на скорую руку, предводимымъ пъмецкими искателями приключеній, разбитымъ Карломъ, чуть не истребленнымъ визиремъ на Прутъ, онъ смъло переносить столицу въ непріятельскую, только-что захваченную землю, льетъ пушки изъ церковныхъ колоколовъ, строитъ флоты на чужихъ моряхъ-и паконецъ торжествуетъ.

Какъ французская революція, такъ и царствованіе Петра имъють свои драматическіе эпизоды и кровавыя перинетіи: тамъ взятіе Бастиліи и Тюльери, здъсь стрълецкіе бунты и неистовства раскольниковъ, тамъ кровавыя событія сентябрскихъ дней, тутъ казни на Дъвичьемъ-полъ; тамъ клубы и республиканскіе праздники, здъсь оргіи въ Лефортовъ и шутовскія потъхи въ родъ сватьбы князь-патріарха Бутурлина. Застънокъ и кнутъ играли у насъ ту-же самую роль, какъ во Франціи гильотина. Наконецъ въ ту и другую

эпоху пали царственныя жертвы, которых революція встрътила на своемъ кровавомъ пути: тамъ Марія Антуанета, принцеса Елизавета и Людовикъ XVI, здёсь царица Евдокія Өедоровна, царевна Софья и царевичъ Алексъй Петровичъ. Французская революція перешагнула чрезъ эшафотъ короля и королевы, Петръ не остановился передъ тюрьмою жены и сестры и передъ застънкомъ собственнаго сына.

Читая исторію Петра, на каждомъ шагу невольно вспоминаешь французскую революцію: такъ много общаго въ характеръ этихъ замъчательныхъ эпохъ. Мы не думаемъ проводить между ними полную паралель, а котимъ только увазать на это сходство, съ тою цёлію, что на дёла Петра Великаго следуетъ смотреть, какъ на действія крутаго переворота, и умъть отдълять принесенные имъ плоды отъ всвхъ неизбъжныхъ крайностей, связанныхъ съ подобными эпохами. Не споримъ, что и безъ вровавой реформы Петра Россія рано или поздно вышла-бы на европейскую дорогу и можетъ-быть пошла по ней гораздо тверже и сознательнъе, точно также какъ Франція могла-бы найти лучшія формы государственной и народпой жизни безъ той страшной ломки, какою ознаменована ея первая революція. Но этого не случилось: по той и другой странъ суждено было пройти кровавой буръ, которая, освъжая народы отъ долгаго застоя и готовя ихъ къ новой жизни, вырвала можетъ-быть изъ ихъ быта и много хороmaro. Но что-же дълать противъ исторіи! Конвентъ и Петръ, эпергически ломая всв ветхія основы стараго быта, часто задъвали въ этой ломей и то, что могло-бы еще держаться, даже то, чего совсвиъ не следовало-бы разрушать. Но это обыкновенное зло революцій, о которомъ можно жальть, но котораго нельзя избъжать въ лихорадочномъ жару народнаго перелома.

Конечно, кругые перевороты ведуть обывновенно въ реакціи, вызывають не менве упорное, котя иногда только пассивное, противодъйствіе; но это не уничтожаеть ихъ историческаго значенія. Противники Петра, какъ и его почитатели, не ръдко указывають на Францію. Скажите, говорять они: какіе плоды принесла французская роволюція? что выиграла Франція, пройдя чрезъ рядъ нереломовъ отъ Наполеона I до Наполеона III? куда девались установленія Конвента и что осталось отъ энергическихъ маръ Дантона и Робеспьера? Скажите, прибавляють они, обращаясь въ эпохъ Петра: что дала народу эта крутая реформа, совершенная во имя европейской цивилизаціи? развъ большинство не осталось въ той-же темнотъ и неразвитости, въ какихъ оно прозябало и прежде, въ московскую эпоху? Но на всё эти вопросы можно отвёчать другими вопросами, не менте вызывающими на мыслы развъ, не смотря на всв несчастія, Франція нашего времени похожа на феодальную, забитую Францію Людовика XV, населенную только маркизами и рабами, аббатами и нищими? развъ не возвысился въ ней общій уровень народнаго развитія и самосовнанія? Развѣ и у насъ, не смотря на утрату нъкоторыхъ полезныхъ учрежденій, не видать общественнаго успъха? развъ пастоящая Россія не ушла безвозвратно отъ порядковъ Домостроя, когда общій гнетъ лежалъ на всей домашней жизни? Нетъ, за Петра протестуютъ все наши современные успъхи и надежды.

Притомъ, говоря о Петръ, необходимо отдълять въ немъ человъва отъ государя и временныя мъры его отъ постоянныхъ и коренныхъ. Какъ реформаторъ, онъ не останавливался ни передъ чъмъ, что только лежало поперекъ избранной имъ дороги, безпощадно ломалъ всъ перекладины, подставляемыя ему подъ ноги реакціей, —была-ли это древ-

няя столица, в вовой законь, законная жепа, народный обычай, освященный временемъ уставъ, первородный сынъ. Съ холодной безпощадностью ломалъ онъ все, что только покушалось остановить ходъ его реформы. Конечно, многія міры его были слишкомъ вруты и теперь вовсе не кажутся необходимыми. Изъ ненависти ко всему старомосковскому онъ уничтожиль, напримъръ, освященный въками русскій судъ и, замінивь народных ціловальниковь полу-нъмецкой системой, подавиль въ народъ ту живую струю, до которой потомъ пришлось ему доходить инымъ продолжительнымъ путемъ. Изъ нелюбви въ опозиціонной Москвъ онъ перенесъ столицу изъ естественнаго центра. обозначеннаго всей нашей исторіей, въ болотистый и пустынный уголь далекаго прибрежья и тёмъ нарализоваль внутреннія силы великаго народа, можетъ-быть и не предвидя, что столица останется тамъ надолго. Но при-всемътомъ новая исторія наша должна оправдать Петра и признать темныя стороны его реформы за неизбъжное вло, свойственное встмъ переворотамъ, которые, выпалывая изъ народной жизни сорныя травы, вмёстё съ темъ выдергиваютъ питательные колосья, а мъстами приминаютъ и самую ночву.

Книга Устрилова, представляя въ новыхъ чертахъ характеръ Петра, какъ государственнаго дъятеля и реформатора, въ лицъ котораго Россія во что-бы пи стало хотъла выйти изъ дико-татарскаго мрака на дорогу свътлой европейской жизни, въ тоже время проливаетъ новый свътъ и на личный характеръ царя какъ человъка. Напечатанный теперь процесъ царевича Алексъя Петровича, еще больше чъмъ дъло царицы Евдокіи Оедоровны и Степана Глъбова, освъщаетъ образъ грознаго царя. Давно-ли въ Петръ видъли только «въчнаго работника на тронъ», который

въ скромномъ кабинетъ, за токарнымъ столикомъ, миркостяпыя паникадила для петербургвыдёлывалъ но свихъ церквей, съ топоромъ въ рукахъ плотничалъ на галерной верфи среди матросовъ, давалъ чинить Катенькъ свой домашній камзоль, добродушно завзжаль оть объдни вынить рюмку анисовки въ казенной австеріи, и если иногда брался за свою историческую дубинку и собственноручно наказываль упрямцевь или ленивцевь, то немедленно нослъ того обнималъ ихъ и паграждалъ своимъ примиряющимъ поцелуемъ. Но вотъ открываются факты, представляющіе эту грозную личность вовсе не въ такомъ буколическомъ свътъ. Довольно вспомнить одинъ случай. Въ письм'я въ сыну, адресованномъ въ Неаполь, 10 іюля 1717 года, Петръ говоритъ: «Я тебя обнадеживаю и объщаю Богомъ и судомъ его, что никакого навазанія тебъ не будетъ; но лучшую любовь покажу тебъ, ежели воли моей послушаещь и возвратишься». И после этого царевичь, возвратясь въ Россію, встръчаеть торжественное отръшеніе отъ престола, арестъ и тюрьму, застѣнокъ въ Петропавловской-крыпости, дыбу и внуть въ присутствии отда. Если участь царевича напоминаетъ смерть старшаго сыпа Ивана IV, то и въ характеръ Петра открываются черты очень близкія къ личности Грознаго: педаромъ Петръ такъ уважалъ своего предшественника въ реформф. Конечно, мы не должны забывать, что все это происходило въ то страшное время, когда еще въ самой светлой части Европы нравы ужасають страшной жестокостью, и что черезь три четверти въка ноздпъе такія-же свиръпства повторились во Франціи, пережившей цёлые въка цивилизаціи. Но привсемъ-томъ нельзя не содрогаться, читая описаніе діла царевича Алексвя: при молчаніи и тайню застынка, при личномъ присутствін Петра на пыткахъ, оно несравненно

ужаснъе, чъмъ процесъ Людовика XVI и грозныя подробности 21-го января.

Мы сказали, что петровская революція имёла своего рода procès du roi-это судъ и смерть царевича, столькоже трагические, какъ и судьба несчастнаго короля. Въ самомъ-дёлё положение этихъ двухъ мучениковъ революціи и даже ихъ личный характеръ представляютъ много общаго. Тотъ и другой поставлены были судьбою какъ преграды революціи, выражая отжившее начало, стоявшее на пути револютивнаго стремленія. Противодъйствующіе элементы въ ту и другую эпоху были почти одинаково энергачны: кровавыя событія стрілецкихь бунтовь, частые заговоры противъ Петра, противодъйствіе духовенства и боярства, пасивная, но въ тоже время упорная опозиція массы-выказали можетъ-быть не менъе силъ, чъмъ противореволюціонная партія во Франціи. Эмигранты петровской реформы, по ненависти къ иноземнымъ нововведеніямъ, бъжали не за-границу, а въ глушь раскольничьихъ скитовъ и монашескихъ келій; но суздальскій Покровскій монастырь интриговаль точно такъ-же, какъ и Кобленцъ. Заговоры Шакловитаго и Циклера были не хуже заговора версальскихъ chevaliers du poignard; казанье митрополита Стефана, если не врасноръчіемъ, такъ по-крайней - мъръ смѣлостію не уступало опозиціоннымъ рѣчамъ аббата Мори и обличительнымъ стихамъ Андрея Шенье. Во Франціи и въ Россіи въ главѣ реакціонной партіп стояло по одной энергической женщинь, каковы Марія-Антуанета и царевна Софья, между-тьмъ какъ главные предводители опозиціи Людовикъ XVI и царевичъ Алексви были только пасивными ея представителями. Личный характеръ обоихъ жертвъ, черезъ трупы которыхъ перешагнула революція, съ перваго взгляда поражаетъ удивительнымъ сходствомъ.

Въ жизни Людовика и Алексъя Петровича мы находимъ однъ и тъ-же черты. Оба они получили воспитание далеко не достаточное для правителей великаго государства, выросли въ пошлой и развратной средъ тогдашней дворской челяди; оба не любили военнаго дёла и предпочитали ему свромныя занятія слесарнымъ мастерствомъ, повъркою хозяйственныхъ книгъ, оба симпатизировали духовенству и монахамъ и любили больше всего на свътъ-одинъ свою Марію-Антуанету, другой Ефросинью Өедоровну, на которыхъ сосредоточилась ихъ последняя привязанность. Бетство въ Въну царевича Алексъя и бъгство въ Вареннь Людовика XVI, искавшихъ спасенія отъ ностоянно напиравшей революціи-представляють какъ-будто два явленія одной и той-же драмы, которая и закапчивается совершенно одинавими носледствіями, арестомъ Людовива, сначала въ Тюльери, потомъ въ ТамплЪ, и заключеніемъ царевича, сперва въ Москвъ и наконецъ въ казематахъ Петропавловской-крфиости. Самый процесь обоихъ узниковъ, при всемъ различія въ его формахъ, поражаетъ чертами чрезвычайно-сходными. Все это показываеть, какъ много общаго въ той и другой эпох в.

Что Алексвй Петровичь быль очистительной жертвой, въ лицъ которой русская революція отрубила звѣно, скрѣплявшее прошедшее съ будущимь, это видно изъ смысла всего дѣла царевича. Нѣтъ никакого сомнѣнія, что Алексѣй быль представителемъ отжившаго начала, но въ то-же время видно, что это быль представитель пасивный и слабый. Старая нартія видѣла въ немъ своего естественнаго предводителя; стрѣльцы еще въ 98-мъ году открыто говорили, что онъ не любитъ нѣмцевъ; духовенство и всѣ приверженцы старины смотрѣли на него съ надеждой и любовью. Царевичъ съ своей стороны не скрывалъ отвра-

щенія въ революціи: онъ не любилъ Петербурга, не любилъ нововведеній и неразъ высказывалъ, что если получитъ когда-нибудь власть, то отмънитъ всъ отцовскія преобразованія, переъдеть въ Москву, уничтожитъ флотъ, удалить иностранцевъ. Трехлътнее пребываніе за-границей не измънило его мыслей: онъ остался тъмъ-же приверженцемъ старины, тъмъ-же противникомъ западныхъ порядковъ.

Петръ, очевидно небрежный къ воспитанію сына, увидъль навонець въ немъ поборнива стараго, ненавистнаго порядка, противника своихъ любимыхъ идей, «разорителя дёль своихь», какъ говорить онь самъ въ своемъ «Послёднемъ Напоминаніи». Съ неумолимой суровостью революціонера, готоваго всёмъ жертвовать своей любимой идеё, онъ въ знаменитомъ письмъ, поданномъ сыну въ день погребенія принцесы Шарлоты, обвиняя его преимущественно въ нелюбви къ военному дълу, грозить лишить наслёдства и говоритъ, что видитъ въ немъ человъка «весьма. на правленіе дёль государственныхъ непотребнаго». Угрожая отринуть сына, «яко удъ гангренный», царь въ заключеніе прибавляеть: «лучше будь чужой добрый, нежели свой непотребный». До какой степени самъ Петръ былъ неправъ, воспитавъ сына небрежно и такимъ-образомъ невольно сдёлавъ изъ него приверженца старой партіи, до какой степени въ гибели царевича участвовали Екатерина и Меншиковъ и почему имъ необходима была смерть егомы говорить не будемъ. Какъ-бы ни было, но Алексви симпатизировалъ старому порядку, не любилъ отца, ненавидълъ всв его дъла, — и еслибы судьба привела его на престоль, то безъ сомнънія онъ обратился бы въ прежнему ходу дёлъ. Мы не думаемъ, конечно, чтобы при всёхъ его усиліяхъ въ уничтоженію реформы Россія могла повернуть опять на старую дорогу: сдёланный ею шагь быль

слишкомъ необходимъ и ръшителенъ, чтобъ послъ него была какая-нибудь возможность вернуться къ прежнему быту. Мы хотимъ только сказать, что Петръ видёлъ въ сынъ своемъ предводителя контръ-революціи и съ фанатизмомъ реформатора не остановился нередъ мыслью пожертвовать имъ. Это такъ-же понятно, какъ и дъйствія какогонибудь Дантона. Такимъ-образомъ въ Алексъъ мы видимъ несчастную жертву нашей революців, столько-же достойную сожальнія, но и столько-же слабую, какъ Людовикъ XVI. Итакъ изъ документовъ петровской эпохи, извъстныхъ въ настоящее время, мы можемъ составить понятіе о значеній реформы Петра, о личномъ харавтеръ царя и его сына. Во всемъ этомъ исторія теперь можеть уже произпести справедливый судъ. Но что васается самаго процеса царевича Алексъя Петровича, - здъсь факты не представляютъ еще достаточной полпоты для окончательныхъ выводовъ историка.

Мы знаемъ положительно, до какой степени царевичъ Алексъй не любилъ военной службы, какую антипатію питаль онъ къ дѣламъ отца, какъ преданъ былъ старой партіи и монахамъ; но мы не имѣемъ еще достаточныхъ основаній судить, дѣйствительно-ли онъ думалъ стать открыто въ главѣ реакціи или въ самомъ дѣлѣ хотѣлъ отказаться отъ престола и принять монашество. На знаменитое письмо Петра, грозившее лишеніемъ наслѣдства, онъ отвѣчалъ письменной просьбою о дозволеніи самому отказаться отъ престола. Но была-ли откровенна эта просьба или, что вѣроятиѣе, онъ таилъ заднюю мысль о возможности нарушить впослѣдствіи это обѣщаніе и сбросить клобукъ — этотъ вопросъ не рѣшенъ окончательно ни Устряловымъ, ни его критиками. Признаніе въ послѣднемъ намѣреніи было вынуждено у него уже при слѣдствіи, 18 февраля

1618 г. Самыя письма его къ отцу, изъ которыхъ въ одномъ онъ проситъ дозволенія отречься отъ престола, а въ другомъ объявляетъ, что «желаетъ монашескаго чина», ничего не доказываютъ.

Что царевичъ былъ дурно воспитанъ — это не подлежить сомнинію. До девяти лють онь быль подъ надзоромь матери, потомъ въ рукахъ певъжественнаго Вяземскаго и развратнаго Нейгебауера. Вліяніе умнаго и образованнаго Гюйссена не могло-уже отклонить его отъ полученныхъ въ дътствъ наклонностей, отъ симпатіи къ старой партіи и монахамъ. Учился онъ дурно, безъ всякой системы: семнадцати лътъ твердилъ еще нъмецкія склоненія и только на 18-мъ году принялся за французскій языкъ. Отношенія его къ женъ, довольно-темныя въ исторіи Устрялова, выяснились пъсколько въ замъчательной лекціи, читанной Погодинымъ въ залъ петербургского Поссажа. Упреки въ разврать падають на царевича со стороны Петра, а собственныя признанія его въ этомъ вынуждены только впоследстви или пыткою, или теми обстоятельствами, при какихъ онъ говорилъ объ этомъ въ Вѣнѣ цесарскому вицеканцлеру Шенборну. Что касается связи съ Ефросиньей и намфренія жениться на ней, то можно-ли упрекать въ этомъ царевича, когда передъ глазами его былъ примъръ отца, который не стеснялся темь, что его жена еще не лежала въ могилъ, какъ принцеса Шарлота.

Спрашивается: имъемъ-ли мы достаточно данныхъ на то, чтобы въ настоящее время произносить окончательное сужденіе надъ царевичемъ Алексъемъ и ръшить его дъло съ историческимъ безпристрастіемъ? По нашему мнѣнію, не смотря на обиліе документовъ, собранныхъ Устряловымъ, время для подобнаго суда еще не настало. Съ одной стороны исторія не внолнъ еще опредълила мъру участія

Екатерины и Меншикова въ дълъ Петра съ сыномъ; а съ другой нътъ возможности справедливо обсуживать процесъ, въ которомъ всъ данныя состоятъ ночти изъ однихъ повазаній слъдственнаго дъла, отобранныхъ у подсудимыхъ съ виски и подъ кнутомъ. Могутъ-ли имътъ какой-нибудь въсъ показанія, вынужденныя муками! Что значатъ подобныя признанія въ дълъ, гдъ гибель обвиненныхъ по всъмъ въроятіямъ ръшена уже была заранъе, въ которомъ, говоря словами Погодина, повторилась сцена между волкомъ и ягненкомъ! Едва-ли безпристрастный историкъ ръшится судить когда-нибудь на основаніи однихъ показаній обреченныхъ на гибель жертвъ, хотя-бы эти признанія и не были вынуждены пыткою.

Между-темъ въ вниге Устрялова мы паходимъ постоянно такіе приговоры: онъ безпрестанно ссылается на вынужденныя показанія, какъ на положительно-несомпъпныя свидътельства, и спокойно дълаетъ изъ нихъ свои выводы. Такой странный пріемъ, педостойный серьознаго историческаго труда, съ перваго взгляда непріятно поражаетъ въ его книгъ, и мы удивляемся, какъ мало наша вритика обратила на это вниманія. Устряловъ часто обнаруживаетъ промахи, ничъмъ необъяспимые. «Царевичъ самъ пишетъ въ откровенномъ показаніи, дней за пять до вончины», говорить опъ и на этомъ пресерьозно основываетъ свои ваключенія. А между-темъ это соткровенное показаніе» писано царевичемъ 22 іюня, тогда какъ 19-го ему дано было въ застенке двадцать-пять ударовъ внутомъ. Хорошо откровенное показаніе, хорошъ и фактъ для выводовъ историка! И на подобныхъ документахъ основаны многія сужденія Устрялова о поведеніи царевича. Таково напримъръ повазание Кивина, который говорилъ будто-бы Алекстю Петровичу, уговаривая его притворно постричься:

\*вѣдь клобукъ не гвоздемъ къ головѣ прибитъ». Таковъ и совѣтъ князя Василья Долгорукова, при нолученіи царевичемъ отцовскаго посланія: «давай писемъ хоть тысячу, еще вогда что будетъ; старая пословица: улита ѣдетъ, коли-то будетъ. Это не запись съ пеустойкою, какъ мы прежь сего межь себя давывали». Оба эти показанія продиктованы кпутомъ. Вообще сужденія нашего историка строятся на такомъ-же шаткомъ основаніи и потому не заслуживаютъ полнаго довѣрія. Такимъ-образомъ, если въ первыхъ томахъ исторіи Устралова критика показала нѣкоторыя натяжки, какъ напримъръ извѣстное происшествіе съ астролябіей, которымъ авторъ хотѣлъ доказать ничтожпость вліянія Лефорта на развитіе Петра, то здѣсь произвольные выводы являются у него гораздо чаще.

Понятно, что критика, пе находя у Устрялова ни особеннаго таланта историческаго изложенія, ни ученой пропицательности, не можетъ считать его внигу серьознымъ историческимъ сочиненіемъ. Въ глазахъ будущаго историка трудъ его будетъ только матеріаломъ въ дѣдѣ царевича Алексѣя Петровича, но и матеріаломъ далеко не полнымъ, по бѣдности источниковъ иностранныхъ, и не очищеннымъ вритикою, а только перепечатаннымъ два раза, — сперва въ связи, а потомъ въ видѣ отдѣльныхъ приложеній. Конечно, имѣя въ рукахъ значительное количество неизвѣстныхъ документовъ, Устрялову трудно было удержаться отъ искушенія издать ихъ именно въ видѣ исторіи; но изъ этого еще не слѣдуетъ, чтобъ подобному изданію сухихъ матеріаловъ въ-самомъ-дѣлѣ можно было дать названіе исторіи.

## МЕРТВЫЯ ДУШИ БОЛЬШАГО СВЪТА.

(«Въожидании лучшаго», романъ в. крестовскаго).

Русская литература, представляя много картинъ и портретовъ изъ разныхъ слоевъ нашего общества, до сихъпоръ очень бъдна произведеніями изъ быта высшаго круга, изъ жизни такъ называемаго большаго свъта. Всъ другія среды постоянно давали канву для нашихъ талантовъ. Съ легкой руки фонвизинскаго «Недоросля» и до «Записокъ Охотника» нашъ провинціальный быть доставиль цівлый рядъ типовъ изъ мелкой пом'вщичьей жизни, во вс'вхъ ея оттънкахъ, со всеми следами нашего историческаго развитія. Григоровичь и Писемскій познакомили насъ съ жизнью русскаго крестьянина, можно сказать «наканунв» эпохи изміненія его быта и возрожденія его гражданской самостоятельности. Въ комедіяхъ Островскаго, въ лицъ русскаго куппа, явился предъ нами типъ стараго русскаго человъка, съ остатками до-нетровскаго быта, со всъми началами уцълъвшаго въ немъ ветхаго Домостроя. Наконецъ въ произведеніяхъ художника, положившаго осно-

ваніе новой школь въ нашей литературь, прошли передъ нами гркія жартины темнаго провинціальнаго и городскаго быта, во всемъ разнообразіи, со всёми этими мертвыми душами, въ которыхъ или никогда не просыпалась, или когда-то замерла жизнь и заглохли духовныя силы. Въ поэмъ Гоголя отразилась вся пошлость, порожденная тъмъ переходнымъ состояніемъ общества, когда старая допетровская гниль смёшалась съ наплывомъ чужой плёсени, отжившая кремлевская лёнь Обломовыхъ столкнулась съ дъятельностью Чичиковыхъ и отразилась на различныхъ ступеняхъ общества, кромъ такъ называемаго большаго свъта. Одинъ этотъ большой свътъ оставался въ сторонъ, почти не тронутый въ пашей литературъ. Изръдка только писатели наши приподымали край завёсы, отдёлявшей этотъ таинственный міръ, и приглашали насъ взглянуть на него или съ великосвътскими донъ-кихотами Соллогуба, или съ желчнымъ вольнодумцемъ Чацкимъ, или съ аристократической сестрицей Обломова, ленивой мадамъ Беловодовой. Несмотря на кратковременность такихъ визитовъ въ великосвътские салоны, мы однакожъ догадывались, что въ этомъ кругу, такъ легко повидимому усвоившемъ цивилизацію, таится корень нашей общественной пустоты, что изъ него-то именно спускается та пошлость, вакую мы видъли на другихъ ступеняхъ нашей жизни.

Отчего-же этотъ большой свътъ такъ мало обращалъ на себя вниманія нашей литературы? отчего у насъ, при богатствъ и разнообразіи талантовъ, до сихъ-поръ не было полныхъ картинъ его быта и върныхъ, оконченныхъ портретовъ его представителей? Оттого-ли это, какъ говорятъ иные, что онъ недоступенъ большинству нашихъ писателей, которыхъ этотъ свътъ не пускаетъ въ свои гостиныя, а слъдовательно и не даетъ возможности основательно изу-

чить его? Оттого-ли, какъ увъряютъ нъкоторые изъ нашихъ писателей, знающіе этоть свёть по разсказамь изъ вторыхъ рукъ, что самъ опъ слишкомъ мелокъ и безличенъ и что въ немъ нётъ ни страстей, ни характеровъ, на которыхъ могъ-бы остановиться взглядъ мыслителя? Оттого-ли наконедъ, что по мижнію многихъ нашъ большой свътъ, служа только лубочной копіей съ европейскаго и особенно французскаго, или лучше сказать, нарижскаго beau monde, не представляетъ ничего самостоятельнаго и следовательно не въ состояніи дать ни канвы, ни красокъ для писателяхудожника? -- Мы въ этомъ сомивваемся. Развъ при нашей общественной разрозненности легче писателю сблизиться съ крестьянипомъ и торговцемъ, чтиъ съ этимъ моднымъ кругомъ; а между-тъмъ Писемскій, Григоровичь и Островскій показали намъ полныя картины низшаго сословія, пронивнутыя истиной и жизпью. Мелокъ и безличенъ бытъ провинціальнаго пом'вщичьяго круга, и не смотря на то, Гоголь и Тургеневъ умели разглядеть самыя тонкія воловна этой жизненной тины и мётвими линіями очертить физіономіи этихъ лицъ, повидимому такъ нехарактерныхъ и безразличныхъ. Наконецъ, несмотря на гонку пашего свътскаго круга за европеизмомъ и полутора-въковыя усилія его переродиться во французскихъ маркизовъ и виконтесъ, - вто-же при самомъ поверхностномъ взглядъ, если только захочеть по совъту Наполеона поскоблить ногтемъ, gratter un peu этотъ вывезенный изъ за-границы лавъ, вто, говоримъ мы, не найдетъ подъ нимъ совершенно особеннаго характера, своеобразнаго воспитанія и самобытной жизни! Не смотря, повторяемъ мы, на всевозможныя усилія тянуться за европейцами, этоть общественный слой сохранилъ вполнъ свою особенную физіономію, и какъ-бы онъ ни прикрывался душистымъ лоскомъ французской свътскости или англійской фешонебельности, но подобно Петрушкъ Чичикова, онъ и на Баденскихъ-водахъ, и въ парижскихъ салонахъ Сенъ-Жерменскаго предмъстья, и на лондонскомъ альмакъ поситъ свой собственный запахъ, котораго ему нельзя заглушить ни утонченной свътскостью, ни моднымъ либерализмомъ.

Исторія этого класса общества со временъ Петра Великаго чрезвычайно характеристична. Выйдя изъ кровавой передряги междуцарствія съ воспитаніемъ стараго Домостроя, въ длиннополомъ кафтанъ и мурмолкъ, съ пятномъ татарскаго вліянія на жизни и нравахъ, надломленный съ одной стороны мъстничествомъ, а съ другой поддержанный льготами Годунова, онъ дожилъ до петровской реформы съ темнымъ предчувствіемъ недолговѣчности старыхъ порядковъ и съ открытой враждой къ европейской жизни. Тутъ попалъ онъ въ страшную ломку, какую только представляеть намъ всемірная исторія. Вегхозавѣтное боярство, обросшее мохомъ за кремлевскими стънами, должно было по барабану обрить бороды, облечься во французскіе кафтаны и съ поклономъ принять въ среду свою новыхъ собратовъ, навербованныхъ изъ солдатъ, пирожниковъ и разныхъ немецкихъ авантюристовъ, искателей фортуны безъ роду и безъ имени. И вотъ люди, которые педавно еще на парадныхъ дворскихъ объдахъ опускались энергически подъ столь, если по ихъ мижнію сажали ихъ не по чинамъ и мъстамъ, теперь должны были смиренно сидъть за однимъ столомъ съ голландскими шкиперами и нъмецкими драбантами, насквозь пропитанными табакомъ и шнапсомъ. Дородныя боярыни, толстъвшія нъсколько въковъ у косящатыхъ оконъ своего терема, нодъ тяжелой фатою и слоемъ бълилъ и румянъ, потребованы были въ новыхъ французскихъ робронахъ, съ открытой шеей и плечами, на французскія асамблен, и рядомъ съ женами голландскихъ каптенновъ и веселыми Madchen изъ Нѣмецкой-Слободы должны были ходить подъ музыку въ менуэтѣ и присѣдать и улыбаться незнакомымъ драбантамъ и лейбъ-кампанцамъ. Петербургъ, танцовальныя асамблен, общество «всепьянѣйшаго братства» Ромодановскихъ, дубинка, князъпаны и внязъ-игуменьи, шкипера и драбанты, — все это цѣликомъ оторвало верхній слой общества и повернуло его затылкомъ къ народной жизни и ко всѣмъ прежнимъ порядкамъ.

Порешивъ китамъ-образомъ волей и неволей съ своимъ прежнимъ бытомъ, наше свътское общество захотъло переродиться на манеръ европейскій, — и тутъ началась усиленная гонка за чужими нравами и обычаями. Подъ вліяніемъ неутомимой дубинки и новыхъ жизненныхъ примановъ, мало-по-малу началъ образоваться у насъ новый большой свътъ и пустился въ Европу изучать образованный и утонченный міръ французскихъ маркизовъ и шевалье. Но скоро образоваться не легко, особенно по приказу или назаказъ; гораздо проще перенять свътскую вижшность-костюмъ, языкъ, привычки. И вотъ у насъ воспитался кругъ людей, одфтыхъ по европейской модф, съ французскими пріемами, съ языкомъ версальскаго общества. съ нравами временъ регентства и les petits soupés, но въ то-же время съ старой самодёльною подкладкой подъ европейскимъ кафтаномъ, съ татарскими замашками подъ французской утонченностью, съ прежнимъ мѣстничествомъ перевернутымъ наизнанку, съ новымъ презрѣніемъ ко всему русскому и обезьянски-рабскимъ поклоненіемъ чужой внѣшности. Такова была закваска людей такъ-называемаго свътскаго круга. И переходя въ продолжении полутора въковъ черезъ нъмецкое регентство Бирона, французские нравы екатерининского времени, заглядывая на потсдамсвій плацпарадъ Фридриха II и въ фернейскій кабинетъ Вольтера, прикидываясь по модѣ то англоманомъ, то французомъ, то скептикомъ, то натріотомъ, то ханжей — это пестрое, но своеобразное общество дожило до XIX вѣка.

Не любопытно-ли взглянуть послё этого, что такое этотъ большой свъть теперь, въ настоящую эпоху, когда русская мысль, нонявшая и вредную односторонность старомосковскаго быта, и гибельную пустоту набожнаго поклоненія западной цивилизаціи, сознательно начала отыскивать свою самобытную дорогу, обращаться въ собственной своей жизни и всматриваться внимательнее въ ея рычаги и тормозы. Не поучительно-ли въ то время, когда кисть даровитыхъ художниковъ дала намъ портреты крестьянина, вуща, чиновника, номъщика, показала и остатки старорусской лени въ Обломове и проявленія новой деятельности и положительности въ Калиновичахъ и Штольцахъ, вогда мысль наша стала вдумываться и въ задачи воспитанія, и въ пазначеніе жейщины, — не поучительно-ли, не любопытно-ли, говоримъ мы, посмотреть въ такое время внимательнъе и на верхнія ступени нашего общества, на вартину большаго свъта, и посмотръть на нее безъ подготовленной задней мысли и sine ira, не сквозь зеленые очки сологубовскихъ героевъ и не въ окно, полузавъшенное розовой шторой, какъ это водилось до-сихъ-поръ въ нашей литературь.

Замѣчательный опыть такого спокойнаго и внимательнаго взгляда на большой свѣть встрѣтили мы въ романѣ В. Крестовскаго: «Въ ожиданіи лучшаго».

Прежде чёмъ обратимся въ разбору его, замётимъ, что самое заглавіе имёетъ здёсь большой смыслъ. Одинъ изъ наиболёе любимыхъ публикою писателей, представляя

въ художественномъ произведеніи, полиомъ истины и поэзіи, картину нашей общественной жизни средняго круга,
выразилъ нетолько смысломъ романа и лицами, но и самымъ его названіемъ ту мысль, что это общество живетъ
«наканунѣ» новой эпохи, въ которую должны проснуться
въ немъ дѣятельныя силы. И въ художественныхъ образахъ и положеніяхъ высказалъ онъ отрадное слово падежды. Романъ В. Крестовскаго, и содержаніемъ своимъ и
самымъ названіемъ, представляетъ какъ-бы оборотную сторону той-же медали. Переходя отъ массы всего русскаго
общества въ болѣе ограниченный и замкнутый кругъ большаго свѣта, мы видимъ здѣсь, что по мысли автора новаго романа среда эта стоитъ не наканунѣ возрожденія,
но пока еще «въ ожидапіи лучшаго».

Романъ В. Крестовскаго представляетъ широкую и довольно полную картину нашего свътскаго круга, обставленную цълою толпою взятыхъ изъ среды его лицъ, начерченную върной, искусной рукой и написанную свъжими и аркими красками. Посмотримъ-же, что эта за картина.

Разсказывать содержаніе подобнаго рода сочиненій очень затруднительно, не столько по многосложности интриги или обилію лицъ, сколько по тонкости нитей, изъ которыхъ сплетаются характеры и положенія. А потому, кто не знаетъ этого романа, тѣмъ мы совѣтуемъ прочесть его, и сами станемъ говорить о немъ, какъ о сочиненіи извѣстномъ читателямъ. Романъ этотъ, по нашему крайнему разумѣнію, вводитъ насъ въ міръ мертвыхъ душъ большаго свѣта, полный такой-же пустоты и пошлости, какъ и тотъ міръ, который показалъ намъ Гоголь въ своей поэмѣ, съ тою только разницею, что въ одномъ грязь цѣликомъ мечется въ глаза, ничѣмъ не прикрытая и не замаскированная, а въ другомъ она таится подъ блондами,

бриліантами, изящнымъ французскимъ языкомъ и претенвіями на комфортъ и образованность. Но сквозь этотъ блесвъ и лавъ, изръдка еще настоящій, а болье фальшивый, правственная пустота и испорченность проступають во всемъ своемъ отталкивающемъ безобразіи. Романъ В. Крестовскаго не что иное, какъ мъткій щелчокъ свътскому кругу, но щелчокъ въ то-же время мягкій, данный въ прекрасной перчаткъ, при очень въжливой улыбкъ: это сатира тонкая, диликатная, безъ видимой жолчи и гибва, но темъ не менфе чрезвычайно ловкая и чувствительная. Обличительный свёть какъ-будто прикрыть въ ней какимъ-то розовымъ абажуромъ, но именно для того, чтобы подъ нимъ яснъе и отчетливъе видны были всъ темныя пятна и самая легкая плесень этого мишурнаго быта. Съ перваго взгляда здёсь на всемъ лежитъ какая-то мягкость, но привсемъ-томъ вамъ становится душно въ этой великосвътской атмосферв, такъ-же душно, какъ и въ обществъ грязныхъ лицъ Гоголя. Тутъ не обманываютъ начальство и не обираютъ купцовъ, какъ Сквозникъ-Дмухановскій, не ворують казеннаго достоянія покупкой вымершихь душь, какъ Чичиковъ, но тутъ крадутъ у общества его свъжія силы и живыя души; тутъ нътъ ни крупныхъ злодъйствъ, ни поголовнаго взяточничества, ни голой грязи, а междутъмъ вы томитесь и задыхаетесь не отъ испорченности воздуха, а оттого что тутъ совсвиъ его неть, что подъ этимъ безвоздушнымъ колоколомъ нерозможно дышать человъку свъжему и здоровому.

Не напрасно въ «Мертвыхъ Душахъ» Гоголя преобладаютъ мужскія лица, и только эпизодически, въ легкихъ эскизахъ являются почти безъимянныя дамы «просто пріятныя и пріятныя во всёхъ отношеніяхъ»: въ томъ темномъ провинціальномъ мірё женщина такъ еще безлична и безправна, что теряется безъ образа и голоса въ массъ своихъ темпыхъ родителей и супруговъ, обнаруживая привнаки жизни только тамъ, гдъ является балъ или сплетни. Не случайно и въ романъ В. Крестовскаго видимъ мы преобладаніе женскихъ лицъ въ этомъ міръ, гдъ все совершается черезъ женщинъ, не потому чтобы въ нихъ было больше развитія и силы, а оттого напротивъ, что въ женской массъ этихъ мертвыхъ душъ подобная дъятельность поглощаетъ всю жизнь. Великосвътскій дамы—полныя представительницы этого круга, съ его пустотою, нескончаемой нитью интригъ, спъсью и жеманствомъ, мелочной щепетильностью, презръніемъ ко всему не блестящему мишурою и незнаніемъ вопросовъ общественныхъ и гражданскихъ. Понятно такимъ-образомъ, почему авторъ ввелъ въ романъ свой преимущественно дамъ.

Въ толпъ этихъ мертвыхъ душъ свътскаго круга являются своего рода Плюшкины, Сквозники-Дмухановскіе, Хлестаковы, Коробочки, Держиморды—въ блондовыхъ платьяхъ и бриліаптахъ, но съ тѣми-же татарскими пріемами, съ тъмъ-же общимъ отпечаткомъ пошлости. Одно изъ лицъ романа, играющее въ пемъ роль Чацкаго, характеризуя большой свыть, опредыляеть его такь: «Общество это до конца прогнило, а все еще на себя радуется! Education, вакже! французско - замоскворъщкое наръчіе! Женщины... Которая и поумнее, та боится думать, насильно себя одуряетъ изъ приличія: думать неприлично. Ла никто ничего и не думаетъ... Что тутъ думать? закрыть глаза, да доживать какъ-нибудь... Эти барыни привередницы, эта молодежь недоучка нось поднимаеть, по уши въ долгахъ, за плечами свверныя исторіи. Ни въ комъ правды, ни въ комъ достоинства; другъ передъ другомъ до конца унизились, пенавидять другь друга. И въдь какъ глуны!

Сжадится вто-нибудь надъ ихъ дурью, станетъ имъ говорить: «опомнитесь», куда! прогнѣваются: «ажитаторъ, опасный человѣкъ...» Вотъ ванва, по воторой вышита вся вартина романа. И рисуя мастерски это общество, авторъ съ особеннымъ вниманіемъ отдѣлываетъ его женскіе типы. Передъ вами проходитъ цѣлый рядъ свѣтскихъ барынь, цѣлая волекція женскихъ портретовъ этихъ мертвыхъ душъ своего круга.

Лучшій и болье выдержанный типь въ этой богатой галерев-княгиня Десятова, представительница своего вружва, центральный мыльный пузырь, оволо котораго вращаются всв другіе. Всв черты этого лица подмівчены и выражены такъ искусно, что передъ вами является полпый, законченный портреть. Съ значительнымъ, но безпорядочнымь состояніемь, надменная своимь родомь, невозмутимохолодная при всёхъ обстоятельствахъ жизни, съ характеромъ стойкимъ, но насквозь пропитаннымъ свётской пустотою, окруженная жадными наслёднивами, съ нетерпеніемъ ожидающими ея смерти, и приживалками, выпрашивающими подачекъ-она всю жизнь посвятила только поддержанію своего достоинства, нисколько не подоэрввая, что эта-то самая жизнь больше всего и служитъ въ его униженію. Характеръ ея довольно мътко опредвляеть то-же двйствующее лицо поввсти, о которомъ мы говорили: «Она не человъкъ, она нъчто безплотное, а если уступаетъ и соглашается, что и она сотворена изъ костей и тъла, то это, по ея понятіямъ, нъчто иное чвиъ у другихъ, нвчто, если еще несовсвиъ безсмертное, то просвётленное».

Подлѣ этой москворѣцкой Рекамье является молодая, прелестная Катерина Александровна Алексинская, жена честнаго и образованнаго человѣка, который вошелъ въ

большой свёть только потому, что женился на этой женщинъ, и на вотораго этотъ свътъ смотритъ кавъ на ничтожнаго и негоднаго parvenu. Онъ любить жену со всемъ увлеченіемъ страсти. Но эта «лучшая изъ своего круга» женщина, какъ говоритъ авторъ, - отдается молодому гусару, внязю Ивану Десятову, пошлому фату, воторый живеть долгами въ надежде на вожделенную кончину бабушки. Этотъ негодяй отличается той свётско-цинической наглостью, которая дается только низостью испорченной души, отсутствіемъ воспитанія и врожденной увіренностью въ превосходстві врови, въ безнавазанности распутства, огражденной громвимъ именемъ и выгоднымъ положениемъ въ свътъ. Съ отврытымъ безстыдствомъ отталвиваетъ онъ свою любовницу, нисколько не скрывая, что она ему надобла; а эта блестящая, гордая великосвътская дама въшается ему на шею, недумая нетолько о мужъ или о чести, но даже о соблюдении приличий, что считается у подобных ъбарынь единственным ъ водевсом ъ нравственности, единственной уздою всёхъ дёйствій и поступковъ. И пусть-бы это искупалось еще истинной страстью любящей души: мы не бросили-бы камня и въ преступную женщину, если-бы она дійствительно и искренно любила. Вспомните романъ Жоржъ-Занда Leone Leoni. Вы помните эту Жульету, воторая до безумія любить вътренаго, распутнаго игрова и не можетъ бросить его, не смотря на всв оскорбленія и безпрестанныя изміны и обманы. Но вто рішится осудить эту женщину и бросить въ нее вамень, когда она такъ много и такъ безкорыстно любила! Не такова эта Алексинская. Въ Жульетв поэтъ написаль намъ высовій гимнъ женскому сердцу, въ Катеринъ Александровнъ одно только распутство, полузамаскированную свётскими приличіями чувственность и хроническую испорченность. Эта женщина служить живымъ коментаріемъ свётскаго

воспитанія съ его пошлостью и пустотою. Авторъ съ большимъ искуствомъ очертиль эту личность и раскрыль всѣ тонкія пружины, управляющія этимъ «маленькимъ сердцемъ». Впрочемъ мы не видимъ въ этой барынѣ никакого сердца. Вотъ, напримѣръ, какъ она нроводитъ время, собираясь къ княгинѣ, на свиданіе съ любовникомъ, который давно уже пріѣхалъ, но не думаетъ навѣстить ее.

«Она дала себъ заснуть, замявъ свое чувство, и опять замяла свою мучительную мысль, подумавъ по-французски que c'est une fatalité», молилась, не даван себъ плакать, чтобы не быть неприлично разстроенною въ теченіи дня, соображая, хотя благочестиво и отклоняла это соображеніе, что ея вышитое платье недовольно свъжо, потому-что уже одинъ разъ было надъто, и вслъдъ затъмъ занялась съ Настей этимъ платьемъ. Потомъ успокоясь, что платье восхитительно, и даже улыбнувшись ему, она выпила немного молока и пошла гулять. Природа наводитъ на размышленія, но раздуматься не даетъ, тъмъ менъе тому, кто не привыкъ раздумываться: сладкая мысль que Dieu est bon! смъщалась какъ-то съ запахомъ цвътовъ»...

А вотъ въ какомъ положени эта женщина, когда несчастный мужъ узнаетъ о ен связи съ княземъ Десятовымъ и въ отчаянии ръшается на самоубійство. Она сперва кочетъ утать, а когда это не удается, плачетъ — что о ней дурно заговорятъ въ обществъ.

«Въ домъ все затихло. Катерина Александровна еще оставалась въ своей гостиной, въ отуплении, въ полудремоть, потому-что не хотълось подняться съ мъста. Тишина успокоила ея нервы; спокойствие было приятно, и потому Катерина Александровна поспъшила вспомнить неопровержимую истину, что все на свътъ проходитъ. Потомъ, роиг donner un autre cours aux idèes, она взяла книгу, говоря

себъ, какъ-будто въ усповоение какого-то далекаго упрека совъсти, что такъ она проведетъ ночь, que cela sera une veillée. Книга была романъ Феваля и вскоръ заинтересовала ее».

Вокругъ этихъ двухъ лицъ, княгини Десятовой и таdame Alexynsky, групируются другія мертвыя души большаго свъта — Мороновы, Гусицкія, четырнадцатильтній графъ Вася, любимецъ бабушви, и наконецъ штатныя и сверхъ-штатныя приживалки этого маленькаго дворнка. Здёсь выступають на первый плань два лица, двё врительно-покровительствуемыя паріи: это кочующія приживалки, Анна Өедоровна Абарова и дочка ея Полина. Въ этихъ лицахъ авторъ ръшаетъ любопытную задачу. Трудно представить что-нибудь непріятиве этихъ двухъ существъ, втирающихся почти насильно туда, гдв на всякомъ шагу имъ дають чувствовать оскорбительное презриніе. Абаровамать-настоящій лакей большаго свёта, низкій и наглый. Полина, умная и энергичная девушва, понимаеть всю тягость своего положенія и между-тэмъ ни за-что не хочеть выйти изъ него трудомъ. Она презираеть кругъ, въ которомъ родилась, ненавидить большой свёть, нонимаеть его мелочность и пошлость, и въ то-же время пресмывается въ качествъ приживалки и безъ страсти дается въ обманъ одному изъ его представителей - тому-же Десятову. Это воплощенное отвращение въ честному труду и зависть къ аристократіи и богатству. И эта-то жалкая дівушка нетолько выдается свётлёе предъ другими веливосвётскими лицами романа, но гораздо больше Алексинской привлекаетъ участіе, интересуеть своей судьбою, даже возбуждаеть нікоторое сожальніе, когда, обольщенная вняземъ, она принуждена выйти замужъ за безсловеснаго, но грязнаго человъка, ея будущаго тирана. Не оттого-ли это, что при всей испорченности, въ натуръ этой остались еще вое-какія жизненныя черты, не затертыя свътской пошлостью? Или наконецъ оттого, что въ ней видна жертва того-же самаго свъта!

Такимъ-образомъ ясно, что цёлью автора было показать въ этомъ романѣ сатирическую картину свётскаго общества и въ особенности его дамскаго круга. Вся пустота этого общества, умѣвшаго сочетать, по выраженію поэта, «Евроны лоскъ и варварство татарства», представлена съ знаніемъ этого быта и тонкимъ его анализомъ. Еще болѣе достоинства придаетъ этой картинѣ то, что авторъ умѣлъ освѣтить ее какимъ-то особенно мягкимъ сатирическимъ свѣтомъ; это не безпощадный смѣхъ Гоголя, а тонкая полузатаенная иронія, не столько высказываемая словомъ, сколько лицами и ихъ положеніями. Здѣсь слезы видны не сквозь смѣхъ, а подъ иронической улыбкой презрѣнія.

Но можетъ-быть спросять: нѣтъ-ли подъ темными красками этой картины какого-нибудь свѣтлаго проблеска, нѣтъ-ли въ этой средѣ сѣмянъ будущаго перерожденія? не стоитъ-ли она можетъ быть «паканунѣ» перехода къ новой жизни, къ иному болѣе чистому существованію? Въ романѣ мы видимъ только, что этотъ свѣтскій кругъ живетъ пока «въ ожиданіи лучшаго». А на вопросъ: возможно-ли ждать теперь этого лучшаго, авторъ отвѣчаетъ превосходно поставленнымъ лицемъ младшаго внука княгини Десятовой, Васи, представителя подрастающаго поколѣнія этого круга. Что-же это такое? Если изъ всѣхъ отталкивающихъ лицъ романа нужно кому-нибудь отдать первенство, то конечно его долженъ получить этотъ мальчикъ, умѣющій въ четырнадцать лѣтъ ухаживать за бабушкой въ надеждѣ сдѣлаться ея наслѣдникомъ, который топчетъ ногами ея загнанныхъ

приживаловъ, подсматриваетъ и подслушиваетъ любовныя сцены, льститъ и переноситъ сплетни, однимъ словомъ — представляетъ уже не тощій плодъ, а самый ростовъ едва распустившійся и пораженный уже порчею.

Въ дополнение харавтеристики этого міра мертвыхъ душъ, мы приведемъ одну небольшую сцену изъ романа, въ которой онъ отразился со всей полпотою. Когда Неряцкій, управляющій Алексинскихъ, отказался заниматься дълами княгини Десятовой и смёло высказалъ это, весь этотъ кружовъ забилъ тревогу.

- «— Catherine, произнесла княгиня: напиши своему мужу, моя милая... Или, я полагаю, ты можешь это сдёлать сама, ты госпожа въ своемъ имѣніи: прогони своего управляющаго. C'est un rustaud, un animal comme il n'y en a pas, un chien hargneux!...
  - Это точно опасный человать, сказаль Пехлецовъ.
- Да, опасный! повторила настоятельно внягиня:—ты слышала-ли, какъ онъ разсуждаетъ? Онъ сейчасъ разсуждаль здёсь; слышала?
  - Un Marat... прошепталъ Пехлецовъ, оглянувшись.
- Нынче вст такъ, вся мелочь, заметилъ князь презрительно, — получили привилегію безнаказанно ругаться.
- Надъюсь, ты его прогонишь? сказала княгиня Катеринъ Александровнъ.
  - Oui, maman, отвѣчала она тихо.
- Замёнить его очень легко, продолжала внягиня: двадцать человёкъ найдутся. Ты сама увидишь пользу отъ этого. Нельзя поручиться, чтобъ онъ не успёлъ ужъ мно гое натолковать твоимъ такое... однимъ словомъ все, что онъ имёетъ дерзость говорить.
  - Правда, что онъ человѣкъ ужасный, замѣтила съ

тревогой Катерина Александровна; — но, однаво... Это очень-странно, его всё любять.

- Такихъ людей всегда любятъ, произнесла внягиня: эти люди умъктъ къ себъ привязывать, въ томъ ихъ выгода. Это, моя милая, все равно, что укротители ввърей...
  - Je ne m'en moque pas mal, шепнулъ князь Полинъ.
- Мы-то не должны дёлать глупости, продолжала внягиня: не надо давать воли мелочи этой. Пусть себё вричать, крикомъ они ничего не сдёлають, а когда увидять, что за свой крикъ сами останутся безъ хліба, то и замолчать. Они, пожалуй, и кричать, но не страшны; повволить имъ писать ихъ в'ядоръ, нозволить имъ взятки брать, наживаться понемногу и притихнутъ.
- Cela reviendra nous baiser les pieds, сказалъ Вася...» Изъ одной этой сцены читатели видять, что это за міръ, и какъ мастерски умѣетъ авторъ обрисовывать эти великосвѣтскія мертвыя души. Обратимся теперь къ душѣ, по взгляду автора живой, къ управляющему Неряцкому, который былъ причиною приведенной нами поучительной бесѣды.

Давно замѣчено, что положительный типъ не удается въ нашей литературѣ у писателей самыхъ талантливыхъ. Вспомните важнѣйшія лица этого рода, начиная съ Чацваго и до Инсарова. Чего не придумывали наши романисты, чтобы показать намъ идеальную личность современнаго человѣка въ нашемъ обществѣ. Они надѣляли его остроуміемъ, желчью и либерализмомъ, какъ Чацкаго, давали ему правтическій умъ и положительное знаніе жизни, какъ Петру Ивановичу Адуеву, награждали его современной ловкостью и дѣятельностью, какъ Калиновича, или силою страсти и кипучей потребностью жизни, какъ Бельтова, или любовью къ обществу и желаніемъ служить его

развитію и прогресу, какъ Рудина. И не смотря на всів эти талантливые опыты, оказалось, что положительный типъ не удается намъ, что въ немъ не видать живаго человъка, не чувствуется плоти и востей нашихъ, что при всёхъ усиліяхъ таланта изъ него выходить образъ безъ лица, фигура безъ характера, рефлексія безъ мысли. Потерявъ надежду найти положительный идеаль въ нашемъ обществъ, писатели наши обратились въ иноземнымъ элементамъ, съ какой-нибудь стороны прикосновеннымъ къ русской почеб и связаннымъ какой-нибудь нитью съ нашимъ обществомъ. Придумали показывать намъ отличнаго помъщива и распорядительнаго хозяина въ лицъ грека Костанжогло, или нрактического современного человъка и умного дъльца въ образъ нъмца Штольца, или наконецъ гражданина и патріота подъ именемъ болгара Инсарова. Недостаетъ только, чтобъ положительный jeune premier въ нашемъ романъ явился наконецъ въ лицъ какого-нибудь француза-комми изъ перчаточнаго магазина на Невскомъ-проспектъ, или въ кожъ завзжаго машиниста англичанина съ какой-нибудь бумагопрядильни. И что-же?—Нашествіе этихъ дванадесяти языкъ на нашу изящную литературу не принесло однако-же намъ ни одного положительно живаго человъка. Всъ эти практики и дёльцы, переселяясь на русскую почву, изъ дъятелей превращались въ говорителей, да еще на язывъ непонятномъ русскому уму и чувству. Говорятъ, вто поживеть въ Китаћ, тоть не только потеряеть въ немъ свою личную физіономію, но и самъ приметъ отпечатокъ витайской расы. Тоже случилось и здёсь. Самобытная почва русской литературы не поддалась пришельцамъ, а напротивъ сама подчинила ихъ себъ, или переворачивая ихъ положительную сторону на отрицательную, или стирая съ нихъ всв характерныя черты ихъ физіономіи.

В. Крестовскій такъ-же не совладаль съ своимъ положительнымъ типомъ. Его Неряцкій вышель не что иное, какъ мозаическая фигура, составленная изъ образовъ, давно уже намъ знакомыхъ по другимъ нашимъ писателямъ.

Въ немъ проглядываетъ то злой обличитель общества Чацкій, то чопорный хозяинъ помѣщивъ Костанжогло, то навонецъ обращенный на руссвій ладъ Инсаровъ. Положимъ, что изъ этихъ особенностей вышло вое-что своеобразное, но все-таки не вышло живаго, цѣльнаго лица, каковы старуха-княгиня, князь Иванъ Десятовъ или даже слегка очерченный Пехлецовъ. Здѣсь мы видимъ живыя, знакомыя лица, а тамъ китайскую тѣнь, воплощенную сентенцію и мораль, выведенную только для того, чтобы прочитать приговоръ надъ пошлымъ обществомъ свѣтскаго круга, какъ-будто оно самыми дѣйствіями своими не прочивносить себѣ окончательнаго приговора.

Всматриваясь пристально въ Неряцкаго, тотчасъ-же накодишь въ немъ знакомыя черты. Педантъ въ козяйствъ, подобно смъшному Костанжогло, акуратный до мелочности, какъ Штольцъ, онъ замътно драпируется въ честность и суровую прямоту какого-то римскаго трибуна. Взгляните, напримъръ, какъ онъ ведетъ себя въ домъ княгини, куда его позвали по дъламъ и гдъ онъ ораторствуетъ передъ людьми, которыхъ презираетъ, зная что у него нътъ съ ними ниодной общей черты, что имъ никогда не спъться съ нимъ ни въ одной нотъ. Вотъ какъ проповъдуетъ онъ передъ гг. Десятовыми и Пехлецовыми:

Fermez cette porte, обратилась внягиня въ Полинъ, увазывая на балконъ, и продолжала, не глядя на Неряцваго: 
 нынче ужъ и мужчины что-то очень берутъ въ сердцу разныя страданія.

- Поневоль, возразиль Неряцкій: изъ теривнія вышли.
- За что-же это изъ терпѣнія вышли? спросила величественно киягиня: я не вижу, чтобы кто-нибудь по дѣламъ изъ терпѣнія вышелъ. Крикуновъ много, а этимъ крикунамъ право гораздо лучше и покойнѣе, нежели тѣмъ, противъ кого они кричатъ... А за кого они кричатъ, этого, кажется, и Богъ не знаетъ! заключила она, удостоивъ улыбнуться.
- Ваше | сіятельство ошибаетесь, отвічаль спокойно Неряцкій: Богь ихъ знаеть. Если вашему сіятельству безпокойно отъ крика, то відь вкусы разные: есть люди, которыхъ безпокоить гробовое молчаніе, особенно если въ гробахъ лежать не мертвые, а живые...

Пехлецовъ повернулся на мъстъ; княгиня засмъялась.

- Какіе великіе люди! сказала она, приподнявъ губы къ носу еще выше и презрительнѣе, нежели обыкновенно это дѣлала:—но вѣдь это не новость, то, что вы говорите, monsieur... monsieur Неряцкій; мы это слышали.
  - Oui!... il n'y a pas cent ans, проговорилъ Пехлецовъ.
- Нътъ-съ, около двухъ тысячъ лътъ, возразилъ еще спокойнъе Неряцкій.
- Двъ тысячи лътъ?... сказала вопросительно княгиня: — когда-же?

Неряцкій засмінался.

- Я пригласила васъ, monsieur Неряцвій, чтобы поговорить о дёлё, прервала внягиня, полная осворбленнаго достоинства, — и только потому удерживала такъ долго. Пожалуйте...
- Извините, прервалъ ее вдругъ Неряцвій... Заниматься вашими дёлами я не им'єю ни времени, ни охоты. Будьте здоровы.

И не дожидаясь ея отвъта, онъ вышелъ.»

Ну, не Чацкій-ли это, пропов'вдающій передъ Тугоуховскими, Загор'вцкими и Хлестовыми? И разв'є Пехлецовъ не им'єль посл'є этого права назвать его Маратомъ; какъ Фамусовъ называетъ Чацкаго сумасшедшимъ! Тутъ нетолько не видать серьозно-положительнаго типа нашего общества, а напротивъ вид'єнъ рыцарь печальнаго образа, въ мамбриновомъ шлем'є, сражающійся со стадомъ барановъ.

Не менте дикимъ образомъ ведетъ себя этотъ герой съ мадамъ Алексинской. Убъдясь въ связи ея съ Жаномъ Десятовымъ, онъ письмомъ вызываетъ ея мужа въ деревню. Потомъ, когда Алексинскій узнаетъ невърность жены и ударъ этотъ повергаетъ его въ горячку, Неряцкій ночью съ балкона врывается въ комнату Катерины Александровны и разражается самыми грубыми выходками. Человъкъ этотъ, презирающій свътъ и его блистательно-мелочныхъ барынь и понимающій вполнъ нетолько пошлость Десятовыхъ, но пустоту и низость самой Алексинской, читаетъ ей ръчь, въ которой такъ и видишь Донъ-Кикота. Мы выпишемъ часть этой любопытной сцены.

«Неряцкій вошель въ комнату съ балкона. Катерина Александровна вскочила въ испугъ.

- De quel droit, monsieur... начала она, теряясь, гнѣваясь, испугавшись.
- Я видълъ, что вы еще не ложились, отвъчалъ онъ, запирая дверь спальни: а «de quel droit», это ужъ я знаю. Вы знаете, что вашъ мужъ болънъ? Я присылалъ вамъ сказать, свазали вамъ? Почему вы не пришли въ нему въ ту-же минуту?...
- По вакому праву вы меня допрашиваете? возразила Катерина Александровна:—вы забываетесь! c'est une insolence, ça n'a pas de nom...

— А то, что вы сдёлали, — какъ назвать? прерваль онъ тихо. То, что вы сдёлали, Катерина Александровна, избавляеть отъ учтивости съ вами. Понимаете вы это? Извольте сказать мив, что вы, — а потомъ кричите, что я забываюсь».

Далѣе выходки Неряцваго обращаются въ грубую брань. «— Я-бы убилъ васъ, продолжаетъ онъ: — безъ малѣйшаго права я-бы убилъ васъ! Я-бы не сталъ, какъ этотъ
несчастный, совать себѣ пистолетъ въ ротъ — какъ еще удалось его выхватить!... Не надо васъ на свѣтѣ, — не потому
что вы невѣрная жена, не потому что вы одного оскорбили, — а потому что вы отвратительное порожденіе отвратительнаго общества, потому что вы мелки, развращены,
потому что, погубивъ человѣка, вы пищите о томъ, что
будетъ съ вами и какъ на васъ поглядятъ тамъ, въ свѣтѣ
вашемъ... будь онъ проклятъ!... Слушайте, что я говорю:
вамъ этого не говорили и никто не скажетъ! Вотъ — вы
всѣ тутъ: онъ умираетъ, вы романы читаете!»

Въ довершение своей брани, Неряцкий командуетъ еще Алексинской такимъ образомъ:

— Чтобы завтра на зарѣ вы были подлѣ мужа, — слышите ли. Не смѣйте ему плакаться надъ собою, не смѣйте его огорчать! >

Мы понимаемъ неумъстное, но простодушно гуманное обращение купца Муразова къ Чичикову въ острогъ. «Ахъ, Павелъ Ивановичъ, что вы сдълали? Какъ-же можно было этакъ поступать дворянину? Ахъ, Павелъ Ивановичъ, какъ васъ ослъпило это имущество! Изъ-за него вы не видали страшнаго своего положения... Павелъ Ивановичъ, успокойтесь, подумайте, какъ-бы примириться съ Богомъ, а не съ людьми; о бъдной душъ своей помыслите.» Это такой-же гласъ вопіющаго въ

пустынъ, но онъ по крайней мъръ вызванъ гуманнымъ чувствомъ любви. Мы нъсколько понимаемъ даже и готовы извинить Чацкому совершенно ненужное воззваніе его къ Софьъ, послъ того какъ онъ узналъ ея отношенія къ Молчалину:

О Боже мой, кого себѣ избрали? Когда подумаю: кого вы предпочли?

Но признаемся, мы рѣшительно не понимаемъ въ разумномъ человѣвѣ выходовъ, подобныхъ послѣднимъ рѣчамъ Неряцкаго. При всей привязанности къ Алексинскому, только одинъ Донъ-Кихотъ обличительной школы могъ такъ вести себя и ораторствовать передъ испорченной и нераскаянной женщиной. Это уже не пуританскій проповѣдникъ морали и не человѣкъ, которому въ тяжелую минуту есть потребность сорвать, какъ говорится, наболѣвшее сердце: это какой-то романическій дикарь французской школы тридцатыхъ годовъ, это бальзаковскій Ронкероль изъ нелѣпой сказки Histoire des Treize.

Вообще, когда въ романъ В. Крестовскаго дъйствіе идетъ въ большомъ свътъ, въ феодально-подмосковномъ салонъ внягини Десятовой, все полно въ немъ жизни и истины; по какъ скоро на сцену выступаетъ Неряцкій или другой положительный собратъ его, Алексинскій — дъйствіе становится придуманнымъ и даже принимаетъ иногда неестественный характеръ. Особенно это замътно въ концъ романа. Мы говорили уже объ эксцентричности и ненатуральности характера Неряцкаго и объ его страныхъ выходкахъ передъ княгинею и Алексинской. Въ другихъ сценахъ и положеніяхъ встръчаются такія-же несообразности. Признаніе Катерины Александровны мужу, можетъ-быть и возможное, кажется совершенно неестественнымъ въ томъ видъ, какъ оно поставлено и развито въ романъ. Нако-

нецъ самоубійство Алексинскаго совершенно портить конецъ романа. Невольно подумаешь, что наши писатели, выводя положительное лицо, подъ конецъ и сами не знають, что съ нимъ дёлать, особенно когда ему приходится отъ разглагольствій перейти въ дінтельности. Положительному герою становится при развязкъ очень плохо: писатели пожирають его, какъ Сатурнъ детей своихъ. У однихъ авторовъ онъ спивается съ вругу, у другихъ пропадаетъ безъ въсти, а иные спъшатъ даже уходить его насильственной и нечаянной смертью. Тургеневъ уморилъ своего Инсарова въ Венеціи, наканун'в того времени, какъ б'вдному болгару надобно было действовать, и мы уже подозревали, не виноваты - ли въ этомъ австрійскіе агенты. В. Крестовскій сразиль Алексинскаго пистолетнымь выстрівломь, какь только этому герою приходилось показать, что онъ не весь поглощенъ любовью къ недостойной женщинъ. И замътьте, что онъ застрелияся въ то время, когда по собственнымъ словамъ его убъдился, что сэта милая, игривая, очаровательная женщина - сама пустота, существо безъ совнанія, безъ совъсти, даже безъ простой понятливости и состраданія». Конечно, онъ любиль ее, но таких в господъ, которые стръляются отъ любви, мы прогнали съ нашей литературной сцены еще во времена блаженной памяти романтизма.

Обращаемся въ художественной сторон' романа В. Крестовскаго.

Мы не разъ упоминали въ нашей статъв о «Мертвыхъ Душахъ», потому-что чтеніе романа г. Крестовскаго не разъ напоминало намъ поэму Гоголя. Да не подумаютъ читатели, что мы котвли этимъ поставить оба сочиненія на одинъ планъ въ художественномъ отношеніи. Насъ поразило умѣнье автора изображать интриги и мелочи большаго свѣта, его искуство рисовать лица изъ этого кружка въ чертахъ

живыхъ и мъткихъ, въ образахъ иногда почти типическихъ, каковы напримъръ княгиня Десятова или графъ Вася. Но лица эти являются въ романъ далеко не въ такихъ поражающихъ и выпуклыхъ чертахъ, какъ у Гоголя: въ нихъ поэтическая живопись переходить иногда въ копировку, а мъстами даже въ дагеротипную мелочность. Вообще художественная сторона романа В. Крестовскаго нетолько уступаеть Гоголю, а даже Гончарову и Тургеневу. Но не смотря на это — новость среды, взятой авторомъ и такъ мало еще тронутой въ нашей литературъ, и тонкое иронически-спокойное обращение его къ своему сюжету-даютъ роману Крестовскаго несравненно больше значенія, чёмъ «Обломову» или «Наканунъ». Мы и прежде не сомнъвались въ талантъ В. Крестовскаго, но въ этомъ новомъ сочиненіи онъ далеко ушелъ впередъ и обнаружилъ новыя стороны дарованія, отъ котораго можно ожидать много хорошаго въ будущемъ. Въ этомъ романт его мы видимъ уже не альбомный рисуновъ большаго свъта, не эскизъ, наброшенный по слухамъ или бъглому взгляду съ паркета бальной залы, а полную картину быта, написанную тонкой кистью опытнаго художника, вполнъ знакомаго съ нимъ, и освъщенную тъмъ колоритомъ, при которомъ всъ эти мертвыя души высокаго полета являются въ настоящемъ свъть. Однимъ словомъ, въ ожиданіи лучшаго произведенія въ этомъ родѣ, романъ «Въ ожиданіи лучшаго» представляетъ замъчательную картину нашего доморощеннаго beau monde, лучшую галерею портретовъ свътскаго круга, въ его современномъ состоянии и съ намекомъ на его будущность.

## ПУБЛИЧНЫЯ ЛЕКЦІИ

ПРИ АКАДЕМІИ НАУКЪ.

Итого ради Императоръ, имперіи своей славы, народу-же явственныя ища пользы, преблаго быти разсудиль, аще соціэтеть знаменитыхъ ученіємь людей собереть, которые, какъ науки, во оныхъ упражняяся, совершали бы и умножали, такъ и хоношество учаще, оныя расплодили бы и оной соціэтеть титуломъ Академіи Наукъ установленію сему зѣло приличнымъ украсить.

Проекть Указа 1725 года. Ученыя Зап. т. II.

Въ полемивъ, вознившей у насъ по случаю вопроса о преобразовании университетовъ, высказалось въ сущности два противоположныя мнънія. Одни изъ нашихъ ученыхъ полагали, что эти заведенія назначаются преимущественно для высшаго образованія юношества, хотя въ то-же время могутъ быть открыты и для постороннихъ слушателей; другіе мечтали о преобразованіи университетовъ въ заведенія доступныя для всъхъ приходящихъ, безъ всякихъ правъ на поступленіе, безъ всякой студентской корпораціи, съ уничтоженіемъ самаго званія студента, въ видъ простыхъ пу-

бличныхъ лекцій, только расположенныхъ въ факультетской связи. Последнее митніе, само по себъ врайне несостоятельное, наводить однакожь на вопросъ: не нуждается-ли теперь русское общество въ учрежденіи въ столицъ публичныхъ лекцій, не случайно задуманныхъ, не читаемыхъ отрывочно и безсистемно, какъ это делается отъ лица нъкоторыхъ ученыхъ обществъ или по желанію частныхъ лицъ, но постоянныхъ, систематически обнимающихъ какія нибудь отрасли наукъ и расположенныхъ въ стройной связи и взаимной солидарности? Намъ кажется, что на этотъ вопросъ следуетъ отвечать утвердительно. Самый поверхностный взглядъ показываетъ, что въ нашемъ обществъ чувствуется потребность въ публичныхъ левціяхъ. Всё ученыя чтепія, какія только у насъ устраивались въ последніе годы, пе смотря на свою отрывочность, невсегда строгую систематичность и часто довольно-высокую плату, привлекали значительное число слушателей. Многочисленность такихъ чтеній, кажется, доказываетъ, что это не мода, не мимолетное увлеченіе, не жажда одной новости. По нашему мивнію, въ этомъ видна серьозная потребность нашей публики въ научныхъ знаніяхъ, а вмёстёсъ-тъмъ это само-собою указываетъ на необходимость публичныхъ лекцій, правильно-организованныхъ, съ свободнымъ доступомъ для всёхъ желающихъ слушать ихъ.

Если университеть, по назначенію своему, должень оставаться высшимь образовательнымь заведеніемь для учащейся молодежи и нивавія публичныя чтенія не въ состояніи замёнить въ немь характера и духа, какой возникаеть только въ средё студентской корпораціи, — то съ другой стороны заведеніе въ родё парижской Collége de France, съ публичными лекціями, для всёхъ доступными и болёе или менёе популяризированными, будеть учрежденіемъ чрезвычай-

ной важности, которое принесеть большую пользу въ дёлё нашего образованія. Подобныя чтенія едва-ли гді-нибудь такъ необходимы, какъ въ нашей столицъ, и особенно въ настоящее время, когда въ публикъ чувствуется потребность въ основательномъ и свъжемъ взглядъ на разныя отрасли научныхъ знапій. У насъ, при множествъ спеціальныхъ заведеній, военныхъ и статскихъ, юридическихъ и техническихъ, светскихъ и духовныхъ, целыя тысячи людей чувствують настоятельную потребность въ томъ освъщающемъ взглядъ, который осмысливаетъ усвоенныя отъ жизни и науки факты, даетъ настоящее воззръніе на минувшее и будущее, оживляеть и направляеть самыя наши знанія. Что наше общественное и частное образованіе мало-по-малу подвигается впередъ, - это не подлежитъ сомивнію; но оно такъ еще разнообразно, такъ неравномврно, исполнено такихъ контрастовъ и противоръчій, что необходимо нуждается въ общемъ освещающемъ взгляде. Поговорите съ человъкомъ, вышедшимъ изъ семинаріи, съ офицеромъ выпущеннымъ изъ корпуса, съ молодымъ купцомъ кончившимъ курсъ въ коммерческомъ училищъ, съ дамой воспитанной въ институтъ или дъвицей приготовленпой дома, на урокахъ приходящихъ учителей — при болбе или менте значительномъ запасъ свъденій, какое разнообразіе въ ихъ пониманіи и какое разнорьчіе во взгляды! Между-тёмъ вся эта среда приготовлена въ публичнымъ лекціямъ и чувствуетъ потребпость въ пихъ, а потому мы полагаемъ, что учреждение постояпныхъ чтений въ столицъ было-бы одинмъ изъ величайшихъ благодъяній для нашего общества.

Самая мысль объ устройствъ въ Петербургъ правильноорганизованныхъ публичныхъ лекцій — у насъ вовсе не новая. Она принадлежитъ Петру I.

Первоначальный планъ Академін Наукт, составленный Петромъ, послъ личныхъ и письменныхъ объясненій съ Лейбницемъ, давалъ вовсе не такое назначение этому заведенію, какое оно получило впоследствін. Можеть-быть ни одпо изъ петровскихъ учрежденій не задумано было съ такой дальновидностью въ дёлё русского просвёщенія. Нуженъ-ли былъ въ русской жизни тотъ революціонный перевороть, который совершень Петромь во всёхь основахъ государственнаго быта, необходимъ-ди онъ былъ въ духѣ безусловнаго подражанія Западной Европь, это не касается настоящей статьи; по принимая реформу за совершившійся фактъ, мы должны согласиться, что учрежденіе Академін Наукъ задумано вполнѣ основательно. При крутомъ поворотъ къ новой европейской жизни, ни кіевская Академія, ни московская Заиконоспаская Школа не могли уже конечно быть представителями просвъщенія въ Россіи. При отсутствіи исторической подготовки къ образованію въ нашемъ обществъ, нельзя было и думать объ отврытіи чисто-русской Академіи, университета, гимпазіи или публичныхъ лекцій, по той простой причинь, что еще негав было взять пи ученыхъ, ни студентовъ, ни учениковъ, ни охотниковъ для какихъ-нибудь чтеній. Оставалось открыть такое заведеніе, которое могло-бы служить основанісмъ для всёхъ подобныхъ учрежденій въ будущемъ. И съ этой-то цёлью Петръ задумаль сложный планъ Академін, какъ заведенія ученаго и образовательнаго.

Въ проектъ указа объ учреждени Collegium Sapientiae, составленнаго вскоръ по смерти Петра и по его плану, вполнъ опредъляется это разносторонпее назначение новаго заведения. Вслъдъ за вступлениемъ, гдъ излагается мыслъ покойнаго императора объ учреждени Академии, въ смыслъ смъшаннаго учено-учебнаго заведения, слъдуютъ самыя

Digitized by GOOSIC

статьи, подробно опредёляющія ея цёль и дёйствія. Главнымъ назначениемъ ученыхъ членовъ Академии постановлено было съ одной стороны «науки производить и совершать», съ другой «обучать при себъ нъвоторыхъ людей, которыебы и сами младыхъ людей первымъ рудиментамъ (основательствамъ) всёхъ наукъ пока обучать могли», наконецъ «публично обучать младыхъ людей, ежелп которыя изъ нихъ угодны будуть». Туть намекается уже на то, что въ составъ Академіи должны были войти и публичныя чтенія. Еще яснъе это высказывается въ 34-й статьъ, гдъ говорится о лицамъ, допускаемымъ въ слушанію авадемическимъ професоровъ: «И на сін професоръ лекцін, публично отправлятися имущіе, каждому безъ всявихъ своихъ иждивеній приходити свободно будеть». Наконець въ 1741 году обнародовано было «Краткое изъяснение о состоянии Академін», въ которомъ наложено положеніе академическаго университета и гимназіи и обязанности професоровъ. Здёсь положение о публичныхъ лекціяхъ развито еще опредълительнъе. «Должность и упражнение професоровъ, говорится въ Изъясненіи, въ томъ состоить, что они обяваны по дважды въ недълю присутствовать въ академическихъ конференціяхъ, а по четырежды своей наукѣ публично учить». (Ученыя Записки Имп. Академіи Наукъ по первому и третьему отдъленіимъ. Томъ І и ІІ).

Такимъ-образомъ въ Академіи Наукъ, основанной по плану Петра I, сливалось четыре учрежденія: ученое общество, имѣющее цѣлью обработку наукъ и труды по разнымъ отраслямъ знаній; университетъ, гдѣ академики были професорами, а студенты получали стипендіи или состояли на академическомъ жалованьѣ, готовясь занять мѣста учителей; гимназія, въ которой преподавали академическіе адъюнкты и учились дѣти изъ всѣхъ сословій; наконецъ

публичныя лекціи академиковъ, открытыя для всёхъ любовнательныхъ людей.

Ученая дъятельность Академіи и лекціи въ ея университеть и гимназіи начались, какъ извъстно, въ 1726 г. Мы не будемъ много говорить объ этой сторонъ академической дъятельности. Во время открытія этого важнаго учрежденія, въ нашемт обществъ не было еще никакой подготовки ни для ученыхъ, ни для учебныхъ занятій; а потому естественно, что весь кружокъ академиковъ въ первое время необходимо долженъ былъ сложиться изъ однихъ иностранцевъ. Ясно, что ни віевская Академія, ни Славяно-греко-латинскія школы не могли дать своихъ ученыхъ для той новой научной деятельности, въ какой предназначалась петербургская Академія. Номцы-ученые вербовались поэтому за-границей точно также, какъ нёмцыофицеры и нъмцы-чиновники: чего ждали отъ Бауровъ и Миниховъ въ военномъ деле, того-же надеялись для просвъщенія отъ Блументростовъ, Эйлеровъ, Бульфингеровъ, Шлецеровъ. Иностранцы должны были образовать только кадры науки, какъ они образовали и кадры петровской арміи. Но правительство до Бирона вовсе не думало д'влать изъ Академіи Наукъ привилегированной аренды для навзжихъ нъмцевъ, а очевидно имъло въ виду пользу русскаго общества. Въ томъ-же указв 1725 года, во 2-й статьв, говорится: «Дабы равно чужестранныя, яко и наши подданныя въ раченію ученія вящше воспалялися, мы особливую свою милость и тъмъ, которые въ сей Академіи учившеся виды своихъ ученій покажуть, об'вщаемъ и паче всёхъ прочихъ въ публичныя достоинства производить ихъ повелимъ, а особливо наши подданныя... Но наука не создается по часамъ, не принимается по указамъ и командамъ; русскіе ученые не могли скороспѣлками вырости

изъ почвы вовсе въ тому не приготовленной, и понятно, что первые академиви были всё иностранцы, и даже между студентами академическаго университета было много молодыхъ нёмцевъ, навхавшихъ изъ-за границы.

Что касается академической гимназіи, то съ самаго основанія въ нее вошло, вром' иностранцевь, много и русскихъ дътей изъ всёхъ сословій. Въ спискъ учениковъ гимназіи, съ 1726 по 1731 годъ, напечатанномъ въ Ш томъ «Записокъ Академіи», мы видимъ, что въ ней были учениви отъ 5 до 20 летт, изъ семействъ разныхъ званійдети графовь и адмираловь, генераловь и отставныхъ солдатъ, священниковъ и дъяконовъ, купцовъ и ремесленниковъ, врестьянъ и вазаковъ. Рядомъ съ дворянскимъ сыномъ сидълъ и его връпостной мальчивъ. Этотъ широкій доступъ въ гимназію, а оттуда и въ университеть, показываеть, что у насъ съ самаго начала этого учрежденія заботились ввести сворве русскій элементь въ нівмецкое ядро Академіи. Посылка русскихъ студентовъ за границу, въ парижскій и германскіе университеты, еще болёе довазывала желаніе сдълать Академію заведеніемъ русскимъ. И цъль эта начала достигаться даже скорбе, чемь можно-бы ожидать. Не смотря на то, что еще первый президенть Блументрость успъль исказить первоначальный планъ, составленный по идеямъ Лейбница, не смотря на то, что въ президентство Корфа совсимъ было забыто постановление Петра о томъ, что «Авадемія должна сама себя править», и на-мъстотого явилась академическая команда, - однаво учебная дъятельность Академіи была не совсёмъ безплодна для Россіи. Въ тяжелую эпоху самаго усиленнаго преобладанія німецкой партіи, при императрицъ Аннъ и Виронъ, въ число авадемиковъ вошло уже нёсколько молодыхъ русскихъ, воторые въ скоромъ времени заявили свою деятельность

разными учеными трудами и особенно преподаваніемъ въ авадемическомъ упиверситеть, и русскій элементь началь замьтно усиливаться, особенно въ то время, когда учебныя заведенія стояли подъ командой Ломоносова.

Здёсь не мёсто распространяться о томъ, какъ съ одной стороны успёхи образованія, а съ другой обнаруженные ходомъ дълъ недостатки Академіи вызывали время отъ времени различныя измёненія и преобразованія въ ея устройствъ. Когда по идеъ Ломоносова быль отврыть университеть въ Москвъ, гдъ очевидно легче было придать высшему заведенію болбе русскій характерь, хотя и на тёхьже европейскихъ началахъ, съ того времени существованіе полуньмецкаго академического университета въ Петербургъ сдълалось безполезнымъ, и онъ былъ закрытъ въ 1766 году. Съ началомъ настоящаго стольтія дъятельность Авадеміи еще болъе измънилась: съ причисленіемъ ея въ министерству народнаго просвъщенія и учрежденіемъ губернскихъ гимназій, прежняя академическая гимназія была признана не нужною и урови въ ней съ 1803 года совствить превратились. Разбирая теперь учебную дентельность Академіи въ ея университетъ и гимназіи, должно свазать, что при всей ея ограниченности и несовершенствъ она была не совсёмъ безполезна: заведенія эти были первой реакціей противъ старой схоластики духовныхъ школъ, первымъ питомнивомъ европейсвой науки въ Россіи.

Но въ какой степени Академія удовлетворила мысли Петра I о публичныхъ лекціяхъ? Какъ выполнила она его назначсніе «публично обучать младыхъ людей, ежели которые изъ нихъ угодны будутъ»? Въ чемъ состояли эти лекціи, «публично отправлятися имущіе, куда каждому безъ всякихъ своихъ иждивеній приходити свободно будеть»?

Мы знаемъ, что всв идеи, положенныя Петромъ въ

основаніе Академіи, хотя въ нікоторой степени осуществились: ученое назначение ея, пройдя съ течениемъ времени черезъ нъсколько различныхъ фазисовъ, и до-сихъ-поръ проявляеть свою деятельность трудами, въ которыхъ есть несомифино научная польза; академическій университеть, при носредствъ Ломоносова и другихъ русскихъ фесоровъ, не смотря на ученую неделтельность немпородилъ нъсколько другихъ русскихъ университетовъ, оказавшихъ неисчислимыя услуги въ дёлё отечественнаго образованія; наконецъ гимназія академическая послужила основнымъ камнемъ губернскихъ гимназій. Во всёхъ этихъ отношеніяхъ ученые німцы, прійзжавшіе въ Россію такъ-же, какъ ъздили другіе нъмцы на службу къ Мехмету-Али, въ Типпо-Саибу, въ Тегеранъ, въ Пулково, безъ особенной любви къ странъ и народу, съ одной цълью получать жалованье и добиваться отличій, -- не успъли совершенно исказить мысли Петра I и невольно что-нибудь сдълали. Но что-же сталось съ публичными лекціями Академін, съ этою русской Collége de France, которая по проекту Петра должна была составлять одинъ изъ важнъйшихъ отделовъ Академіи Наукъ?

Къ сожалѣнію дѣятельность Академіи въ этомъ отношеніи была очень пезначительна, и что еще печальнѣе съ теченіемъ времени совершенно прекратилась. Конечно первоначальный составъ Академіи, цѣликомъ сформированной изъ однихъ иностранцевъ, служилъ уже препятствіемъ къ осуществленію мысли ея основателя. Что могли читать для петербургскихъ жителей нѣмецкіе, французскіе, итальянскіе ученые въ то время, когда знаніе иностранныхъ языковъ только-что начинало распространяться между русскими, да и то въ одномъ высшемъ обществѣ, которое менѣе всего могло показать симпатіи къ ученымъ чтеніямъ? Какое

участіе могли возбудить въ русской публик средняго класса публичныя лекціи на чужомъ языкъ, и кого могли онъ привлекать въ залы Академіи? Понятно, что привести въ исполненіе эту часть академическаго устава нельзя было такъ скоро, какъ другія его стороны. Организовать эти публичныя чтенія невозможно было съ такою-же быстротою, какъ построить Ледяной-домъ на Невъ или заказать академикамъ сочинить аллегорическую иллюминацію на какой-нибудь торжественный день. И действительно, въ первое десятилътіе дъятельности Академіи большая часть професоровъ, важется, совсёмъ не читала публичныхъ лекцій, и копечно мы не можемъ строго обвинять въ томъ ученыхъ намцевъ, которые прівзжали и увзжали изъ Россіи, не зная ни слова по-русски и питая презрѣніе ко всѣмъ русскимъ книгамъ, кромъ той, гдъ они расписывались въ получени жалованья. Но несмотря на это, мысль Петра I не была совсёмъ оставлена: публичныя лекціи все-таки открылись. хотя и не на русскомъ языкъ.

Въ сороковыхъ годахъ прошлаго въка професора и адъюнкты читали уже публично по разнымъ предметамъ, вызывая черезъ отдъльныя объявленія «охотниковъ, а паче учиться желающихъ». Вотъ важнѣйшія изъ этихъ лекцій. Адъюнктъ Академіи Христіанъ Крузій «читалъ ораторію по правиламъ Цыцероновымъ въ внигахъ его реторическихъ къ Гереннію и толковалъ для показанія примѣра ораціи Цыцероновы». Адъюнктъ Христлибъ Геллертъ «толковалъ логику и метафизику Вольфову порядкомъ Тиммиговымъ публично». Докторъ медицины и професоръ физіологіи Іосіасъ Вейбрехтъ «въ публичныхъ своихъ лекціяхъ толковалъ физіологію и нужныя къ тому эксперименты анатомическо - физическіе показывалъ». Професоръ Геортъ Крафтъ по два раза въ недѣлю читалъ «охотникамъ до

физической науки» левціи изъ физики о движеніи и воздужь и публично показываль физические эксперименты и курьозныя штуки въ экспериментальной палатъ. Всв эти чтенія и толкованія происходили на нёмецкомъ языкі. По твит матеріаламъ, которые у пасъ подърукою, мы не можемъ опредёлить, что это были за лекціи и опыты, много-ли они привлекали слушателей и приносили пользы; но Академія постоянно извъщала о нихъ въ въдомостяхъ, а иногда и отдёльными афишами. Кажется, при этихъ первыхъ опытахъ открытыхъ чтепій, имѣли въ виду не столько учить, сколько забавлять публику, и едва-ли тъмъ не ограничивались публичныя занятія нёмецкихъ академиковъ по отдълснію физико-математическому. Но какъ-бы ни было, важно то, что цёль Петра начала такимъ-образомъ осуществляться, и вскорт послт физическихъ кунштиковъ Георга Крафта въ Авадемін открылись левціи и па русскомъ языкъ.

Первый примёръ чтенія такихъ русскихъ публичныхъ лекцій поданъ быль, кажется, Ломоносовымъ въ 1750 году. Въ программі своихъ публичныхъ чтеній изъ натуральной философіи или физики, которыя начались въ этотъ годъ съ 30-го іюня, Ломоносовъ пишетъ слідующее: «Императорской Академіи Наукъ здісь присутствующіе члены по узаконенію премудраго ея основателя Петра Великаго, кромі обыкновенныхъ трудовъ, которые отъ нихъ полагаются на изысканіе новыхъ приращеній въ высокихъ наукахъ, должны трудиться въ наставленіи молодыхъ людей. По сему узаконенію они въ сей должности хотя и упражняются, однако ихъ ученія по сіе время предлагались на чужихъ языкахъ, и такъ купно и физическіе опыты въ Академіи Наукъ на россійскомъ языкі никогда толкованы не были.» Итакъ черезъ двадцать четыре года послів ос-

нованія Академіи начались лекціи и на русскомъ языкъ. Далье въ этой-же самой програмь говорится: «Но какъ уже въ академическое собраніе накоторые россійскіе професоры вступили, то по указу правительствующаго сената Академіи Наукъ президентъ, ел императорскаго величества дъйствительный камергеръ и кавалеръ, графъ Кирила Григорьевичь Разумовскій опреділиль, чтобы тоя-же Академін членъ и професоръ, господинъ Ломоносовъ показывалъ публично физическіе опыты по сокращенной Волфіанской Экспериментальной Физикъ, и оные-же толковалъ на россійскомъ язывъ, которые за помощію Божією начнетъ онъ въ Академіи Наукъ въ физическихъ камерахъ, сего іюня 30 дня, по полудни въ началѣ третьяго часа, и будетъ оные показывать по дважды вънедёлю, по вторникамъ и пятницамъ, по два часа на день. Того ради Императорскан Академія Наукъ желающихъ учиться натуральной Философіи на поминутые опыты призываеть, ничего инаго отъ нихъ не желая, какъ только постояннаго слушанія» (Сочин. Ломоносова, т. І, стр. 806-807). И послъ этихъ лекцій Ломоносова, въ Авадемическихъ Вѣдомостяхъ довольно часто повторялись подобныя же нриглашенія на публичныя чтенія многихъ професоровъ и адъюнктовъ. Яспо, что мысль Петра I объ этомъ учреждении начинала малопо-малу проявляться на дёлё.

При Екатеринъ II, во время президентства въ Авадеміи Наукъ княгини Е Р. Дашковой, публичныя леяцівна русскомъ языкъ продолжались непрерывно каждое лъто
и повидимому начинали уже находить сочувствіе въ обществъ и привлекать слушателей не одними любопытными
опытами. Сама княгиня, кажется, вполнъ понимала важность этого учрежденія и заботилась о его развитіи, увеличивая число предметовъ публичныхъ лекцій. Вотъ что

говорить она въ своихъ запискахъ: «Я нашла возможность открыть три новыхъ каеедры — математическую, геометрическую и естественной исторіи — для всёхъ, желающихъ посёщать лекціи, читанныя на русскомъ языкъ. Я часто сама слушала ихъ и съ радостью убёдилась въ томъ, что это учрежденіе принесло большую пользу». За лекціи эти, какъ видно изъ тёхъ-же записокъ, професора получали нёкоторое вознагражденіе изъ экономическихъ суммъ Академіи, по окончаніи курса. Но это было, кажется, послёднее время публичныхъ чтеній, и съ преобразованіемъ Академіи въ 1803 году, онъ прекратились окончательно.

Такимъ-образомъ мы видимъ, что по основному плану петербургской Академіи Наукъ, составленному по вол'в Петра I, при этомъ учепомъ ваведении учреждалось что-то подобное парижской Collége de France, и что самыя публичныя лекціи существовали въ немъ въ продолженіе почти всей половины прошлаго стольтія, сначала на языкахъ иностранныхъ, а потомъ, съ замъщеніемъ нъкоторыхъ каөедръ русскими учеными, и на языкъ отечественномъ, при чемъ дёлались и объяснялись физическіе опыты. Въ какой степени важна была самая мысль объ устройствъ постоянныхъ публичныхъ чтеній и какъ благод втельно должны были они дъйствовать на общество, если-бы предпріятіе это вполив созрвло, - въ наше время понятно всякому, кто только вдумывался въ ходъ нашего образованія. Но если это дело не вполне осуществилось и не принесло настоящихъ плодовъ, то по нашему мивнію въ эгомъ нельзя обвинять ни Петра Великаго, ни русское общество прошлаго въка. Поставляя въ обязанность академикамъ читать публичныя лекціи и въ то-же время набирая за-границею иностранныхъ ученыхъ, совсёмъ не знакомыхъ съ русскимъ языкомъ, Петръ конечно долженъ былъ понимать, что

учрежденіе это не можеть осуществиться въ воротвое время, что эти чтенія на чужихъ языкахъ не въ-состояніи привлечь много слушателей и принести кавую-нибудь прямую пользу; но онъ безъ сомнёнія полагаль, что первыя публичныя лекціи нужны только какъ основаніе учрежденія, отъ котораго, съ постепеннымъ приливомъ русскаго элемента въ Академію, можно будеть ожидать впослёдствіи самыхъ выгодныхъ результатовъ. Точно также въ упадкё и совершенномъ уничтоженіи академическихъ лекцій нельзя винить и наше общество: любовь къ наукё не передается мгновенно цёлымъ массамъ и не возбуждается приказами или приманками, а растеть и зрёсть постепенно, при постоянномъ и стройномъ развитіи общественнаго образованія.

Кавъ-бы то ни было, но публичныя академическія чтенія, едва только начали получать нівоторый смысль и возбуждать сочувствіе въ публикъ, были отмънены и наконецъ совсёмъ забыты и въ самомъ обществъ. Главной причиной несостоятельности этого учреждения было кажется то, что составъ Академіи слишкомъ медленно пополнялся русскими элементами, и она продолжала отличаться преимущественно нъмецкимъ характеромъ, не столько отъ недостатва у насъ собственныхъ ученыхъ, сколько оттого, что въ этомъ замкнутомъ иноземномъ воеводствъ, на которомъ наслёдственно кормились разные выходцы, русскій умъ встрѣчалъ оппозицію. Съ другой стороны, академическая «команда» и люди бывшіе въ главѣ Академіи все болье и болъе отступали отъ основной мысли Петра, или по своей ограниченности, или по апатіи; а являвшіяся изръдка свътлыя личности не въ силахъ были бороться съ интригой нъмецкой нартіи, понимавшей очень-хорошо, что съ развитіемъ академическихъ публичныхъ лекцій русскіе ученые

рано или поздно восторжествуютъ надъ иноземной корпораціей.

Дъятельность Авадемін Наукъ между-тьмъ не оправдывала ожиданій правительства, и оно время отъ времени прибъгало въ различнымъ реформамъ въ ея устройствъ. Регламентъ 1747 года, пересмотръ Устава при Екатеринѣ II, окончательное преобразованіе Академіи и причисленіе ея въ министерству народнаго просвещенія въ 1803 году, и наконецъ присоединение къ ней Россійской Академін въ 1841 году – были вызваны темъ, что это ученое учрежденіе не достигало своей цёли, продолжая быть какой-то арендой для иностранцевъ ученаго цеха. Къ сожалънію при всъхъ этихъ многочисленныхъ реформахъ совершенно опускались изъ виду публичныя лекціи, задуманныя Петромъ, и напослёдокъ мало-по-малу онъ были и совсёмъ забыты. Но оставляя въ стороне то, что это прекрасное учреждение по непониманию п эгоизму было представлено въ глазахъ правительства, какъ безполезное и несовременное, и наконецъ уничтожено прежде, чъмъ ему дали развиться и созрѣть, мы желаемъ только предложить вопросъ: не пора-ли вспомнить объ этомъ старомъ учрежденіи, не пора-ли при усиливающемся развитіи нашего образованія взглянуть внимательніе и ясніе на мысль Петра I о публичныхъ чтеніяхъ при Акядеміи Наукъ?

Всякій понимаєть конечпо, что Академія, какь учрежденіе по-преимуществу ученое, не могла и не должна быть въ тоже время заведеніемь учебнымь и воспитательнымь, заключать въ себъ п университеть, и гимназію. Вопросъ о невозможности и ненужности такого раздробленія ея дъятельности давно уже ръшень окончательно. Но сколько мы понимаемь, постоянныя публичныя лекціи при Академіи уничтожились вовсе не потому, чтобы онъ пе соотвътствовали назначенію заведенія, но только вслёдствіе того, что неблагопріятныя обстоятельства не дали имъ утвердиться, показать всю свою пользу и дать видные плоды,—а ученые мужи, или неспособные къ такому нетеоретическому занятію, или предпочитавшіе ему ученый сонъ, успёли внушить кому слёдовало мысль, будто подобныя чтенія не согласны съ назначеніемъ академиковъ и отвлекаютъ ихъ отъ великаго служенія наукё на казенныхъ квартирахъ. Намъ кажется, что настало время взглянуть на этотъ предметь не съ точки зрёнія человёка, которому онъ можетъ помёшать покоиться въ пріятномъ ничего-недёланьё, а въ однихъ видахъ общественной пользы.

Что публива наша созръла для публичныхъ левцій и чувствуеть въ нихъ потребность, это - какъ мы уже говорили — теперь ясно доказывается открытыми чтеніями, воторыя съ каждымъ годомъ привлекають все болбе многочисленную публику. Не говоря уже о чтеніяхъ нашихъ замвчательных ученыхь, даже лекціи весьма посредственныя по составу, исполненію и по предметамъ далеко не общедоступнымъ привлекаютъ всегда не мало слушателей. Не пора-ли послъ этого подумать памъ о левціяхъ постоянныхъ и при томъ самомъ заведеніи, гдф онф были обязательно учреждены его основателемъ и читались уже въ продолжение цёлаго полстолетия. Кажется, время для этого настало. Мы съ своей стороны думаемъ, что еслибы въ настоящій академическій уставь снова введена была основная мысль Петра I, и еслибы по примъру Ломоносова наши авадемиви отврыли постоянныя лекціи по разнымъ отдёленіямъ, -- то залы Академіи Наукъ въ настоящее время привлевли-бы многочисленную публику, и эта Русская Коллегія принесла-бы нашему обществу никакъ не менъе пользы, чъмъ всв многотрудные подвиги нашей Академіи въ дълв науки.

Но можетъ-быть иные спросятъ при этомъ: не отвлевуть-ли такія чтепія нашихъ академиковъ отъ ихъ чистоученой деятельности и не пострадаеть-ли оттого самая паука, ввъренная ихъ попечительнымъ заботамъ? Кто знавомъ съ дъятельностью нашей Академін, тотъ при всемъ уваженіи къ ней сознается безпристрастно, что ел членовъ пе поглощаютъ всего ихъ времени и не отличаются тъми громадными размърами, которые не позволяли-бы удълить часъ или два въ недълю на чтепіе публичныхъ лекцій. Не говоря о степени важности этихъ трудовъ, можно только заметить, что они постоянно и удачно совмещались съ разнаго рода казенною службою въ мъстахъ. имфющихъ не совсфиъ прямое отношение къ ученымъ занятіямъ. Ломопосовъ не ментие нашихъ современныхъ знаменитостей сдёлаль для науки, по онъ читаль-же публичныя лекцін, и опъ не мъшали ему писать и ученые трактаты, и разпообразные проекты, не говоря уже о его запятіяхъ поэзією. Кто служить обществу, живеть въ пемъ не чужеяднымъ растепіемъ, а живымъ члепомъ пароднаго организма, тотъ при самыхъ разнообразныхъ трудахъ не откажется удблить пъсколько свободныхъ минутъ на его пользу. Мы увърены, что мпогіе изъ нашихъ академиковъ безъ затрудненія нашли-бы свободные часы отъ своихъ ученыхъ трудовъ и съ удовольствіемъ пожелали-бы быть полезными. Въ настоящемъ составъ Академіи не мало достойныхъ людей, которые немедленно воспользуются подобнымъ учрежденіемъ и съ любовью примутся за левцін; а если комунибудь подобный трудъ окажется не по силамъ или не понравится среди научной обломовщины, то общественное мнъніе скоро освъжить эти поросшія плъсенью мъста, сдуетъ ныль, вывътритъ гииль, и на нихъ явятся люди съ полной готовностью въ общеполезипому делу. И повторяемъ, что на этомъ поприщѣ Академія принесла-бы не меньше пользы, чѣмъ по тѣмъ трудамъ, съ которыми мы знакомимся изъ ея годовыхъ отчетовъ.

Подобныя чтенія, принося очевидную пользу той части публики, которая нуждается въ популярныхъ знаніяхъ, но пе приготовлена въ университетскому курсу или почемунибудь не можетъ имъ воспользоваться, въ то-же время пріобрътуть уважение въ обществъ въ самой Академии Наукъ, сдълаютъ ее несравненно популярнъе и обратятъ большее внимапіе на самые ел ученые труды. Потребность въ новомъ преобразованіи Академіи чувствуется теперь всёми просвъщенными людьми, и мы полагаемъ, что возобновленіе мысли Петра I о постоянныхъ публичныхъ чтеніяхъ при этомъ заведеніи было-бы важивищимъ актомъ этого преобразованія, полезнымъ для науки и общества, а вивств съ твиъ дало-бы раціональное разрвшеніе вопросу о публичныхъ лекціяхъ. Такимъ-образомъ, по нашему мньпію, оставляя университеть чемъ онь быль и должень быть, съ его студентами и вольными слушателями, въ тоже время есть возможность, приведя въ исполнение мысль Петра Великаго, устроить въ Петербургв безъ всявихъ издержекъ заведение въ родъ Collège de France, которое послужить живой связью Академін Наукъ съ обществомъ, оживить ея собственную двятельность и наконець удовлетворить одной изъ насущпыхъ нотребностей нашего современнаго общества.

### ПРЕСТУПНИКИ И НЕСЧАСТНЫЕ.

(«Записки изъ Мертваго Дома» О. Достоевскаго).

Кому не случалось видёть на большой дорогё или даже на городских улицахь толпы людей, въ сёрых курткахъ и шенеляхъ, съ бритыми головами, которые въ сопровожденіи конвойныхъ солдать и повозокъ бредутъ, тяжело передвигая скованныя ноги? Кто не зпаетъ, что эти сёрыя толпы постоянно направляются къ востоку и почти никогда не возвращаются въ обратномъ направленіи? Кто не слыхалъ, что это преступники или, какъ говоритъ нашъ народъ, несчастные, наказанные закономъ, которые, простясь съ родиной, могилами отцовъ и колыбелями дѣтей, идутъ въ Сибирь, гдѣ однихъ ждетъ новая трудовая жизнь, а другихъ каторжная работа, болѣе или менѣе продолжительная! Все это намъ хорошо извѣстно.

Но многіе-ли знають отчетливо, что это за преступниви или несчастные, какія совершили они преступленія и при какихь обстоятельствахь, что такое эта каторга и какая въ ней ожидаеть ихъ жизнь? Вфроятно, при этой

мысли мы отвётимъ, что каторжные не что иное, какъ убійцы и разбойники, осужденные на дальнее поселеніе или на работы въ сибирскихъ рудникахъ. Вотъ все, что извёстно объ этомъ большинству нашей публики. Да откудаже намъ и узнать это подробнёе и яснёе? Толпы каторжныхъ, постоянно двигаясь на востокъ, остаются за Ураломъ, и рёдко кто возвращается изъ-за этой каменной стёны. Свободные люди, уёзжающіе въ Сибирь на службу или по промысламъ, если и встрёчаютъ поселенцевъ, освобожденныхъ изъ каторги, то узнаютъ отъ нихъ очень немногое, потому-что эти люди не охотно говорятъ о своихъ минувшихъ несчастіяхъ или не знаютъ, что именно сказать и на что указать.

Еще жизнь уволенных отъ работъ поселенцевъ доступна для посторонняго наблюдателя, и мы встръчали въ нашей литературъ очерви этого быта, неръдко довольно върные и полные. Но самая каторга, ея жизнь и нравы, составъ ея страшнаго общества—оставались для насъ ръшительно недоступною terra incognita. До-сихъ-поръ у насъ не было Данта, который самъ спустился-бы въ эти вертепы преступленія и страданій, приглядълся въ страшнымъ сценамъ этого чистилища и ада, изучилъ нравы и бытъ этихъ непогребенныхъ мертвецовъ и передалъ намъ все это въ полной и живописной картинъ.

Первымъ сочиненіемъ по этому предмету дарить нашу литературу О. М. Достоевскій, въ своихъ «Запискахъ изъ Мертваго Дома». Съ первыхъ страницъ его книги вы входите въ міръ совершенно новый и неизвъстный, слъдите за раскащикомъ съ напряженнымъ любопытствомъ и участіемъ. Это одно изъ такихъ сочиненій, которыя привовываютъ ваше вниманіе поразительной свъжестью впечатлънія, точно книга какого-нибудь Ливигстона, сообща-

ющаго открытія въ незнакомомъ и любопытномъ мірѣ, съ тою разницею, что англійскій путешественникъ разсказываеть о странахъ, хотя до-сихъ-норъ таинственныхъ, но все-же несовсѣмъ недоступныхъ, между-тѣмъ какъ авторъ «Мертваго Дома» знакомитъ насъ съ другимъ, можно сказать загробнымъ свѣтомъ, въ который не ступала нога писателя или изъ котораго она еще не выходила.

Картина Мертваго Дома, или каторжнаго острога, въ который вводить насъ Достоевскій, поразптельна своей новостью и страшной правдою.

Съ самыхъ далекихъ временъ народная фантазія или воображение поэтовъ представляли памъ адъ, какъ мъсто въчной казни, на которую обрекаетъ небесное правосудіе ва преступленія и влодъйства. Вспомните тартаръ древнихъ грековъ, окруженный пламеннымъ Флегетономъ, гдъ Танталь изнываеть въ неутолимой жаждь, Сизифь въчно ватить на гору свой камень и Данаиды осуждены на стратно-безплодный трудъ наливать бездонную бочку. Вспомните адъ Данта, съ его безконечными изгибами, гдв преступниви закованы въ никогда не тающіе льды, захлебываются въ удушливо-смрадномъ болотъ и гдъ Уголино вгрызается окровавленными зубами въ черепъ Руджіеро. Вспомните наконецъ хаотическій адъ Байрона, на блуждающей кометь, нолный мукъ въ одномъ существованіи безъ свъта и жизни, безъ страстей и даже страданій, въ одной приграчной и томительной безличности. Передъ этими страшными картинами вы останавливаетесь съ трепетомъ и жалостью, съ негодованіемъ на поровъ и укоризною на жестовость суда.

Такіе-же чувства пробудили въ насъ и «Записки изъ Мертваго Дома». По мъръ чтенія, намъ казалось, что Достоевскій, точно Виргилій, ведеть нась въ какой-то страшный міръ страданій, въ какой-то новый адъ, только не фантастическій, а дъйствительный, и показываеть намъ такія-же преступленія и страданія, но тъмъ болье ужасныя, что это не вымысель поэта, а голая правда.

Какъ при входъ дантова ада вы встръчаете страшную надпись: lasciate ogni speranza, voi ch'entrate, такъ и здёсь съ первымъ шагомъ въ каторжный острогъ авторъ говоритъ вамъ: «надобно полагать, что нътъ такого преступленія, которое бы не им'вло зд'ясь своего представителя». И посмотрите, какая мрачная картина открывается вамъ за острожнымъ частоколомъ, среди этого отверженнаго общества. Какъ въ изворотахъ даптова ада, въ Мертвомъ Домъ три отдъла: первый слой составляють каторжные военнаго разряда, не лишенные правъ состоянія и присланные на короткіе сроки въ чистилище, изъ котораго они выходять въ сибирскіе батальоны; ко второму припадлежатъ ссыльпо-каторжные разряда гражданскаго, присылаемые на сроки отъ восьми до двѣнадцати лѣтъ, послѣ чего они обращаются въ поселенцы по волостямъ, гдъ иныхъ ждетъ можетъ-быть и спокойная жизнь. Наконецъ въ последнемъ слов этого ада есть особое отделение, называемое «всегдашнимъ», куда поступаютъ преступники, обреченные на безсрочныя работы и называющіе себя вычными. Всё живуть въ общихъ казармахъ-и разбойники по натуръ, и убійци по ремеслу, и преступники невзначай, и злодви изъ фанатизма, и несчастные, которыхъ натольно въ несходствъ своего образа мыслей съ убъждениями общественной силы и власти. Все это лица мрачныя, почти всегда молчаливыя, въ отверженномъ костюмъ: у однихъ половина куртки темнобурая, а половина сърая, у другихъ вся куртка сърая, а рукава темнобурые. Днемъ шумъ,

гамъ, хохотъ, ругательства, звукъ цѣпей, чадъ и копоть, бритыя головы, клейменыя лица, лоскутныя платья; ночью сонный говоръ и бредъ, въ которомъ слышатся воровскія слова, ножи, топоры. Отвращеніе и ненависть къ работѣ, воровство, шпіонство и доносы, безпрестанныя наказанія, контрабандная торговля виномъ, ростовщичество — «вотъ узы страшнаго семейства». И какая жизнь: постель на трехъ доскахъ грязныхъ наръ, щи съ огромнымъ количествомъ таракановъ, по ночамъ азардныя игры, иногда пьяный арестантъ въ одинъ праздникъ пропивающій деньги, накопленныя въ цѣлые мѣсяцы, и въ этой толпѣ изъ двухсотъ-пятидесяти человѣкъ пришлецы со всѣхъ концовъ Россіи, раскольники, поляки, черкесы, татары, — въ буквальномъ смыслѣ самая разнородная смѣсь

Племенъ, наръчій, состояній!

Не правда-ли, что эта картина ничемъ не уступаетъ страшной картинъ ада, созданнаго Дантомъ? Не кажетсяли она даже вымысломъ мрачной фантазіи, порожденіемъ ужаснаго настроенія духа, въ которомъ поэть хотіль нарисовать намъ самыя страшныя вартины нечеловъческиуродливой жизни? И не становится-ли еще ужаснъе эта картина, когда мы знаемъ, что она не въ глубинъ преисподней, а на поверхности вемли, въ нашемъ божьемъ міръ, освъщенномъ солнцемъ, наполненномъ благоуханіемъ цвътовъ; что это не безтелесныя тени отжившихъ, а живые люди съ плотью и кровью, которые хоть и умерли нравственно, но еще живуть тёломь, головою и даже сердцемь? Не поучительно-ли заглянуть въ печальный міръ этихъ людей, оторванных отъ общества преступленіемъ, совершеннымъ подъ различными нсихическими условіями, при различіи темперамента, воспитанія, жизненной обстановки, нравственных началь или противоръчія съ общественными

законами? Не любопытно-ли всмотръться въ это общество, сведенное и поддерживаемое въ принужденной работъ, составленное изъ существъ съ исключительными страстями и надеждами? И Достоевскій представляетъ намъ рядъ портретовъ, чрезвычайно разнообразныхъ и типичныхъ.

Вотъ страшный разбойникъ Газинъ, который не разъ бѣгалъ, перемѣнялъ имя и попалъ въ «особое отдѣленіе». Про него разсказывали, что опъ заведетъ ребенка, напугаетъ, измучаетъ его, и насладившись вполив трепетомъ маленькой жертвы, заръжеть ее медленно. Воть злодъй Орловъ, уличенный во многихъ убійствахъ. Пройдя сквозь строй половину назначеннаго числа наловъ, онъ возвращается съ опухлой спиною кроваво-синяго цвъта и торопится выписаться изъ лазарета, чтобы совсёмъ покончить съ наказаніемъ. «Выхожу остальное число ударовъ, говорить онь товарищамь, и тотчась-же отправать въ Нерчинскъ, а я-то съ дороги бъгу, непремънно бъгу, толькобы спина зажила»! Вотъ шестидесятильтній благодушный старичевъ изъ старообрядцевъ-вътковцевъ, сосланный за поджегъ построенной правительствомъ единовърческой церкви. А воть Сироткинъ, кроткій юноша, который дотого не взлюбиль солдатской жизни, что рёшился посредствомь убійства выйти изъ нея въ безсрочную каторжную работу. А наивный Акимъ Акимовичъ, который будучи офицеромъ на Ковказъ, зазвалъ въ себъ мятежнаго князька, разстрълялъ его по собственному усмотрвнію и обстоятельно донесъ о своемъ распоряжении начальству. А трое братьевъ дагестанцевъ, сосланные за разбой на большой дорогъ и особенно Алей, возбуждающій состраданіе, какъ грустная тень Франчески посреди дантова ада.

Бсзъ-сомивнія все это преступники, болве или менве уклонившіеся отъ настоящаго общественнаго порядка, и

нивакіе современные законы не оставили-бы ихъ безъ наказанія. Но здёсь певольно авляются вамъ вопросы, хотя можетъ-быть и не новые, но однакожъ и далеко не рѣшенные.

При первомъ взглядь на страшную картину острога, вамъ приходить мысль: вакъ можеть сжиться съ тавимъ мъстомъ человъкъ, брошенный сюда изъ быта достаточной жизни, не за злодъйство противоестественное, но по тъмъ обстоятельствамъ, всябдствіе которыхъ русскій пародъ такъ гуманно даетъ ссыльнымъ знаменательное название несчастныхъ? Авторъ ръшаетъ этотъ вопросъ живучестью человъка, говоря, что это — существо во всему привывающее. И читая Записки г. Достоевскаго, действительно готовъ согласиться съ этимъ остроумнымъ опредёленіемъ. Дале вы спрашиваете: неужели въ этомъ земномъ аду все должно быть подведено въ одну мърку, и законъ равно неумолимо долженъ варать безчеловъчнаго Газина и наивнаго Акима Авимыча, ужасного разбойника Орлова и несчастного Алея? Если правосудіе представляють намь сліпымь, то неужели оно должно оставаться и глухимъ въ голосу человъчесваго сердца, къ вопіющимъ правамъ справедливости! Въ каторжномъ быту, по степени преступленій, есть и градаціи въ паказаніяхъ, но всв онв основаны не на различіи работъ или помъщенія, а только на одномъ неравенствъ срока ваторжной ссылки. Не ужаснве-ли это дантова ада? Тамъ Франческа Римини не брошена въ одну ледяную пропасть съ свиръпымъ Руджіеро, тамъ поэть Горацій и гражданинъ Катонъ не скованы вмёстё съ отцеубійцами; а здёсь страшный влодей Газинъ спить на однихъ нарахъ съ наивнымъ лезгиномъ Нуррою, виноватымъ въ однихъ дерзвихъ навздахъ, и вротвимъ, простодушнымъ Алеемъ, вотораго все преступление въ томъ, что онъ по восточной па-

тріархальности сліно повиновался старшимъ братьямъ! И сколько здісь, на ряду съ разбойниками по ремеслу, людей преступныхъ по легкомыслію, даже по образу мыслей, нетерпимыхъ можетъ-быть въ одно время и вовсе не преступныхъ въ другую, болье світлую эпоху. Къ счастію, благодаря успіхамъ нашего времени, теперь, по словамъ автора, все это значительно смягчилось, и нітъ сомнінія, что впослідствій измінится еще болье....

Давно не встръчали мы въ нашей литературъ сочиненія, которое дъйствовало-бы на читателя такъ увлекательно, какъ записки изъ «Мертваго Дома». Неистощимый интересъ этого разсказа то норажаетъ васъ ужасомъ, то вызываетъ слезы участія и жалости, то заставляетъ задуматься надъ темной задачей человъческаго сердца. Это совершенно новый міръ, до-сихъ-поръ знакомый вамъ только по наслышкъ, который наводитъ васъ на множество мыслей и вопросовъ, психическихъ и соціальныхъ.

Но можеть - быть скажуть, что достоинство сочиненія Достоевскаго зависить именно оть новости предмета, досихь-порь нивъмь нетронутаго, и слъдовательно успъхь вниги обезпечивается даже при отсутствіи искуства и значительнаго таланта. Стоить однако прочесть нъсколько страниць изъ «Мертваго Дома», чтобы понять несправедливость подобнаго предположенія. Предметь, конечно, самьно-себъ чрезвычайно новъ, интересень и съ первыхъ строкъ подкупаеть вниманіе читателя; но мы того мнѣнія, что Достоевскій обнаружиль здъсь таланть гораздо больше, чъмь въ другихъ своихъ сочиненіяхъ, не исключая и Бъдныхъ Людей. Въ картинахъ «Мертваго Дома» мы видимъ истиннаго художника.

Конечно, все содержаніе этого сочиненія взято изъ дъйствительной жизни, безъ всякаго изобрътенія. Но вто-

же теперь не знаеть, что творчество состоить не въ придумываны замысловатыхъ сюжетовъ и эфектныхъ сценъ, а въ искуствъ изъ началъ, представляемыхъ жизнью, создать ясную картину, во множествъ видънныхъ нами лицъ угадать полные типы и изъ дъйствительности перенести ихъ въ область прекраснаго. Это сдёлалъ Гоголь въ «Мертвыхъ Душахъ» это сделалъ Крестовскій въ своемъ романё «Въ ожиданіи Лучшаго». Такое-же художественное ченіе видимъ мы и въ сочиненіи Достоевскаго. «Мертвый Домъ» не дагеротипный снимокъ каторжнаго острога, а художественная картина, которая съ достоинствомъ фотографіи соединяеть все обаяніе врасовъ, даеть не одинъ какой-нибудь моментъ выраженія человьческаго лица, а всю игру его физіономін, что умфетъ всецфло выразить одинъ истинный художникъ. Когда вы прочтете сочиненіе, у васъ остается картина полная и неизгладимая: какъ не забудете вы русской провинціи въ поміщикахъ «Мертвыхъ Душъ», или гостиной княгини Десятовой, которая, въ ожиданіи лучшаго, служить представительницей нашихъ салоновъ, такъ точно никогда не забудете ужасной и печальной жизни, съ которою познакомиль насъ Достоевскій въ своемъ «Мертвомъ Домѣ».

Читатели знаютъ, что это за жизнь. Но посмотрите, какъ взглянулъ на нее авторъ. Онъ умѣлъ освѣтить ее такимъ высоко-гуманнымъ свѣтомъ, согрѣть такимъ теплымъ чувствомъ, какія можно встрѣтить только въ сочиненіи, глубоко и долго зрѣвшемъ въ душѣ, полной любви и сочувствія къ людямъ. Въ каждомъ преступникѣ онъ ищетъ человѣка, и каждый его портретъ естъ теплый, задушевный вопросъ, поставленный передъ обществомъ во имя правды или человѣколюбія. И какое высокое умѣнье въ немногихъ чертахъ рисовать характеры такъ, что вы

видите ихъ во всей полнотъ: Достоевский едва набрасываетъ свои лица, но вы, важется, читаете всю прошлую жизнь ихъ, даже угадываете ихъ будущую судьбу. Это немного удивило насъ. У автора «Бъдныхъ Людей» мы находили прежде любовь въ деталямъ, въ анализу сердца и характера въ чертахъ мелкихъ и тонкихъ; здёсь мы видимъ совершенно иной пріемъ - умітье въ немногихъ, но крупныхъ чертахъ представлять полный и оконченный образъ. И по нашему мижнію, это больше удается Достоевскому. Мы знаемъ его Макара Алексвевича такъ, вавъ будто-бы передъ нами было разсъчено его сердце и всякое біеніе его повторилось п'ясколько разъ, но процесъ этого анатомического анализа утомляеть; здёсь безъ всякаго напраженія вы узнаете человіна во всей полноті его натуры. Немногими взмахами карандаша Достоевскій рисуетъ намъ Орлова, Газина, Акима Акимыча, Стародубскаго старичка, а мы знаемъ ихъ такъ, какъ-будто сами прожили съ ними цёлые годы.

Съ перваго взгляда чтеніе записовъ изъ «Мертваго Дома» можеть поразить нѣкоторой безпорядочностью изложенія: авторъ нерѣдко начинаетъ какой-нибудь очеркъ ехавтирно, дѣлаетъ рѣзкіе переходы отъ одного предмета къ другому и снова возвращается къ первому, многое не оканчиваетъ, иное повторяетъ, чтобы прибавить нѣкоторыя черты къ набросанной прежде картинѣ или образу, очень часто говоритъ: «объ этомъ скажу послѣ, это разскажу впослѣдствіи». Въ другомъ сочиненіи это могло-бы показаться недостаткомъ; въ «Мертвомъ Домѣ» такіе пріемы нетолько не вредятъ сочиненію, но вполнѣ гармонируютъ съ его содержапіемъ: поддерживая васъ постоянно въ какомъ-то раздраженномъ состояніи, эта манера только усиливаетъ впечатлѣніе, производимое хаотической картиною

острога. Здёсь обыкновенная стройность противорёчила-бы всей обстановке каторжной жизни.

Скажемъ въ заключеніе, что «Записки изъ Мертваго Дома», по нашему крайнему разуменію, ожидаеть огромный успъхъ, — не въ большинствъ журнальной критики, умъщей только отрыгать жвачку того, что поднесено ей наканупъ, а не сегодня, по между нашей публикой, въ которой еще Бёлипскій подиётиль инстинкть угадывать свёжее и здоровое въ литературъ, не по указанію присяжныхъ аристарховъ, а по собственному живому чутью. Явленія, подобныя «Мертвому Дому» Достоевскаго—не минутныя эфемериды, порожденныя какимъ-нибудь мгновеннымъ интересомъ или увлеченіемъ, а сочиненія, которыя живуть и не умирають въ литературъ, какъ памятники своего въка и общества. «Записки изъ Мертваго Дома» безъ-сомивнія переживутъ и самые мертвые дома, которые должны перестроиться до основанія съ успѣхами просвѣщенія и обобщеніемъ идей о человіческомъ достойнстві.

## НАША ИСТОРИЧЕСКАЯ ДРАМА.

(«Исковитянка» Л. Мея).

Въ нашей литературъ и критикъ есть странности, которыя поражають всякаго, кто только не причастенъ ихъ капризамъ. Мы гордимся своимъ литературпымъ богатствомъ, любимъ отзываться свысока объ иностранныхъ писателяхъ, особенно французскихъ, указывать на свое превосходство въ попиманіи изящнихъ произведеній; а между-тымь у нась часто совершаются явленія, которыя показывають шаткость вь нашихъ эстетическихъ возэреніяхъ. Упрекая французскихъ критиковъ въ легкости взгляда, мы сами куримъ оиміамъ передъ минутными кумирами и съ колоднымъ презрѣніемъ отвертываемся отъ того, что оставлено въ тъни по капризу нашей критики. У насъ поднимается иногда восторженный шумъ и слышится неумолкаемый гуль набата изъ-за какой-нибудь повъсти или даже отрывка, а иногда нетолько замічательные таланты, по даже цълые роды литературы остаются въ пренебреженін, потому-что какому-нибудь авторитету угодно было когда-то ихъ унизить. Такъ у насъ цёлые годы превозно-

сили «Сонъ Обломова», и въ то-же время десятки лѣтъ оставались въ презрѣніи историческій романъ и историческая драма, какъ фальшивый родъ искуства, который отжилъ будто-бы свое время и никогда уже не подыметен изъ забвенія.

Судьба историческаго романа и драмы составляетъ одинъ изъ самыхъ печальныхъ фактовъ въ исторіи нашей литературы.

Историческій романъ Вальтеръ-Скотта явился у насъ въ эпоху, крайне-неблагопріятную для этого рода искуства. Исторія наша въ то время едва только получила значеніе науки, историческая критика почти еще не усгановилась, лътописи были далеко не всъ обнародованы и разобраны, литературные памятники древней жизни оставались почти неизвъстными, археологическое изучение народнаго быта находилось въ дътствъ, -- однимъ словомъ, у насъ не было подготовки для того рода искуства, который требуетъ выработанныхъ историческихъ матеріаловъ. Между-темъ мы не могли не увлечься обантельной силой великихъ образцовъ англійскаго романиста, и понятно, что у насъ должны были явиться опыты исторического романа. Но здёсь съ перваго взгляда видно, чего можно было ждать отъ этого романа въ русской литературъ, при томъ состоянів, въ какомъ находилась у насъ исторія. Выработанная Карамзинымъ по древне-исторической формъ, она могла дать матеріалы только для созданій подобныхъ его сантиментально-напыщенной Маров Посадницв. Настоящій историческій романъ быль у насъ почти невозможенъ, даже и при талантъ самого Вальтеръ-Скотта. Откуда-же было романисту пронивнуться духомъ исторической жизни, когда всъ матеріалы для изученія ея ограничивались какими-нибудь ваписками Олеарія и Герберштейна, да тощими зам'ьт-

ками летописцевъ! Ясно, что съ старымъ бытомъ нельзя было познавомиться ни изъ сочиненій иностранцевъ, ни изъ бъглыхъ замъчаній монаховъ, вовсе не имъвшихъ цъли писывать внутренній быть народа. Воть отчего одни писатели начали изображать нашу старую жизнь по чистымъ вымысламъ фантазіи, вавъ Вельтианъ, другіе стали вопировать ее съ быта нынъшнихъ простолюдиновъ, какъ Загоскинъ. Разумфется, въ томъ и другомъ случат она являлась не въ своемъ цвътъ. По этому лучшіе наши историческіе романисты, не смотря на временной успахъ въ публикъ, скоро потеряли значение и притомъ въ падении своемъ увлекли и самый родъ историческаго романа. Находя въ сочиненіяхъ Загоскина и Лажечникова то омужиченье нашей старой жизни, то уборку ея въ несвойственныя ей враски, публика начала подоврѣвать ложную сторону предлагаемыхъ ей картинъ, а наконецъ стала смотръть холодно и на самый историческій романъ. Эгой холодности помогла еще больше толпа безталанныхъ последователей Вальтеръ-Скотта; исторические романы начали составляться у насъ по общей, весьма незатъйливой выкройкъ: обыкновенно брали изъ Исторіи Карамвина какую-нибудь эпоху поваманчивъе, привязывали въ ней вымышленныя лица, да вводили въ придуманное событіе какое-нибудь лицо историческое-и планъ россійскаго романа быль готовъ; оставалось убрать его описаніями охобней да вовошнивовь, вубвовь да братинъ и пересыпать взятыми изъ летописей старинными словами. Это опошлило наконецъ романъ до такой степени, что явилось сомнёние въ дёйствительности самаго рода искуства, и Сенковскій рішился высказать дикую мысль, что историческій романъ есть фальшивый выродокъ искуства, незавонное дитя науки и фантавіи, уродливое порожденіе воображенія, больнаго педантизмомъ. И несмотря на то, что у насъ былъ переведенъ почти весь Вальтеръ-Скоттъ, что многіе не забыли еще перваго обаятельнаго впечатлѣнія его прекрасныхъ созданій, — капризное слово моднаго критика нашло сочувствіе или по-крайнето мѣрѣ не встрѣтило противодѣйствія. И вотъ въ продолженіе многихъ лѣтъ на историческомъ романѣ лежало клеймо отверженія, и хотя у насъ есть два первокласныя произденія въ этомъ родѣ — «Капитанская Дочка» и «Тарасъ Вульба», но иные и до-сихъ-поръ убѣждены, что историческій романъ изъ старой жизни въ Россіи невозможенъ.

Почти тоже было у насъ и съ исторической драмой, съ тою разницею, что въ этомъ родъ искуства, который требуетъ более наглядной правды въ самомъ действіи, недостатовъ историческихъ матеріаловъ и ложный историчесвій взглядь должны были обнаружиться еще ясніве. Туть, при недостаточной обработкъ нашей старины, даже величайшій поэтическій инстинкть не спасаль писателя: такъ Нушвинъ въ «Борисъ Годуновъ», при всемъ художественномъ тактъ, при всемъ удивительномъ проникновеніи смысломъ эпохи и духомъ нашей старой жизни, не спасся отъ мелодраматизма, и карамзинскій взглядь повредиль важнійшему характеру въ его драмф. Впоследствіи толпа посредственностей, у которыхъ отсутствие художническаго таланта замѣнялось кваснымъ патріотизмомъ, употребила этотъ родъ совсъмъ не для литературныхъ цълей и создала новый родъ драмы панегирической. Эти-то мнимо-патріотическія измышленія Полеваго и Кукольника—«Руки Всевышняго» и «Дѣдушки Флота» опошлили и добили нашу историческую драму. Если ее не называли открыто ложнымъ родомъ искуства, то многіе однакожъ думали, что драма эта покончила у насъ свое существование навсегда или по-крайней-мфрф надолго. Вотъ въ какимъ жалкимъ и несправедливимъ заключеніямъ пришла наша критика и публика: оттого-что историческій романъ и драма явились у насъ во время, неблагопріятное такому роду искуства, мы отвергли и самый родъ этотъ, какъ-будто существованіе какого-нибудь вида литературы зависитъ единственно отъ нашей воли и прихоти.

Здёсь намъ могутъ предложить вопросъ: возможны-ли въ наше время историческій романь и историческая драма? Но вопросъ этотъ очевидно совпадаетъ съ другимъ: подвинулась-ли впередъ наша исторія, разработаны-ли теперь достаточно матеріалы нашей старины, уяснилось-ли пониманіе нашей старой жизни? На этоть последній вопрось теперь можно, кажется, отвъчать утвердительно. Со времени Карамзина историческій взглядъ нашъ уяснился значительно: этому помогли отчасти исгорические труды Соловьева и Устрялова, а еще больше открытіе и обнародованье многихъ историческихъ памятниковъ, каковы Акгы Археографической Коммисіи, Домострой, Записки Кошихина и другія пріобрътенія послъдия го времени. Теперь собраніе матеріаловъ представляетъ достаточное количество источниковъ для уразумънія нашей прошлой жизни. Множество историческихъ записовъ, какъ-напримеръ Княгини Дашковой, Державина, Императрицы Екатерины П, еще больше пополнило этоть матеріаль; а труды Беляева, Забелина, Щебальскаго и другихъ способствовали его обработкъ. Благодаря этому, домашняя жизнь стараго времени теперь для насъ уже не темная вода, въ которой мы плавали ощупью во времена Полеваго и Загоскина. Въ наше время едвали вто решится высказать сомнение, будто историческая драма у насъ невозможна потому, что въстарой Руси мы совствы не видимъ женщины. Все это убъждаетъ насъ, что теперь возможно, конечно при значительномъ

трудолюбіи, основательное зпавомство съ нашей стариною, а слѣдовательно возможны—историческій романъ и историческая драма.

Но туть опять представляются вопросы: если этоть родъ искуства возможенъ въ наше время, то отчего-же является такъ мало сочиненій въ этомъ родів и сама публика смотритъ на него холодно и кажется не чувствуетъ въ немъ потребности? отчего въ теченіе многихъ льтъ у насъ не являлось исторического романа, и въ литературъ послъдняго времени мы можемъ указать развъ на двъ, на три историческія драмы? Стало-быть намъ нужны романы изъ современной жизни, а не драмы изъ стараго быта, стало-быть насъ занимаетъ только картина настоящаго, портреты практическихъ Щтольцевъ да идеальныхъ болгаръ, привлекаетъ не «вчера», а «наканунъ», и мы знать не хотимъ, что дълалось прежде. По-видимому это справедливо и однакожъ не совстмъ втрно. Отсутствие историческаго романа и драмы зависвло не оттого только, чтобъ мы были увлечены исключительно настоящимъ и совершенно пренебрегали прошедшимъ, но вмъсть и оттого, что этоть родь изящнаго требуеть въ писатель соединенія таланта съ ученой подготовкой, съ разнообразными историческими и археологическими свёдёніями. Кто-же изъ насъ приготовленъ къ подобному труду, вто послъ долгаго презрънія въ историческому роду литературы, не упустиль изъ вида такой работы? Мы полагаемъ, что еслибы у насъ были такіе писатели, то они испытали-бы себя въ этомъ родъ, откликнулись-бы на запросъ объ исторической драмъ, сдъланный Пушкинымъ. Между-тъмъ можемъ указать видъ исключенія ВЪ одного Мея. Занимая видное м'істо въ ряду нашихъ поэтовъ, онъ отличается твиъ, что соединяетъ неоспоримый таланть съ серьознымъ образованіемъ и знаніемъ народа,

нетолько въ его настоящемъ, но и въ прошедшемъ; а этимъ немногіе могутъ у насъ теперь похвалиться. Обратимся въ его «Псковитянкъ», появленіе которой составляетъ любопытный фактъ въ литературъ, какъ по достоинствамъ самаго сочиненія, такъ и по странному равнодушію, съ какимъ обошла его наша критика.

Драма Мея раздёлена на пять актовъ: въ первомъ действіе происходить въ 1555, а въ остальныхъ въ 1570 году, въ то время, когда царъ Іоаннъ Грозный, послѣ погрома Новгорода, обратился на Псковъ. Тутъ съ перваго взгляда уже видно, что первый актъ составляеть особую картину, нужную развъ для объясненія главнаго дъйствія. Въ ней авторъ вводитъ насъ въ светлицу исковскаго боярина Шелоги, котораго царь после ливонскаго похода оставиль на сторожь въ Колывани. Мы узнаемъ, что у жены боярина есть маленькая дочь, рожденная не отъ мужа. Изъ задушевной беседы боярыни Веры съ сестрой ся Надеждой открывается, что когда царь вернулся изъ похода ко Пскову, то боярыня ходила по объту въ Печерскій-монастырь, но заблудилась въ лёсу, попала въ царскую ставку, провела въ ней ночь-и следствіемъ этого было рожденіе Ольги. Въра трепещетъ при мысли о томъ, что будетъ съ младенцемъ, вогда воротится ея мужъ. Въ то время, какъ она выплавиваеть сестръ свою исповъдь и страданія, слышатся трубы: это является бояринъ Шелога съ вняземъ Токмаковымъ, женихомъ Надежды. Онъ видитъ ребенка и спрашиваетъ грозно: «жена, а чей пащеновъ этотъ?» тогда Надежда падаетъ передъ нимъ на колъна и говоритъ: «мой!» Вотъ содержание перваго акта. Въ немъ мы видимъ совершенно отдёльную картину, написанную искусно, но почти не имъющую связи съ драмою, которая отдълена отъ нея на разстояніе пятнадцати леть, и где являются уже новыя лица.

Самая драма въ четырехъ остальныхъ актахъ представляетъ картину Пскова, при нашествіи на него царя Іоанна, послѣ новгородскаго погрома, въ 1570 году. Въ строгомъ смыслѣ здѣсь почти нѣтъ настоящей драмы, потому-что нѣтъ ни сильной завязки, ни рельефно-очерченныхъ характеровъ. Въ первой картинѣ мы въ саду князя Токмакова, гдѣ Ольга, которую всѣ считаютъ его дочерью, играетъ съ своими подругами. Среди этихъ дѣвичьихъ игръ мы узнаемъ, что она любитъ посадничьяго сына Михаила Тучу, который, не надѣясь высватать за себя дочь Токмакова, собирается съ псковской вольницей подъ Сибирскій-камень добыть тамъ мѣховъ и серебра. Сцена оканчивается набатомъ, призывающимъ на вѣче.

Въ следующемъ акте передъ нами открывается картина псковскаго народнаго въча. Это въче, можно сказать, играеть роль настоящаго героя драмы, на которомъ гораздо больше сосредоточивается участіе читателя, чёмъ на главныхъ дъйствующихъ лицахъ. Весь этотъ актъ полонъ драматическаго движенія и жизни: это настоящее русское ввче, представленное съ полнымъ знаніемъ исторіи и нашего стараго быта, съ его удальствомъ, неурядицей, здравымъ смысломъ и отвагою. Здёсь мастерски переданы всв колебанія народнаго сборища, буйный и благородный духъ молодой вольницы, привыкшей къ свободъ и удальству, осторожныя действія городскихъ аристократовъ и ръчи посъдълаго посадника. Разсказъ гонца Велебина о разореніи Новгорода своимъ эпическимъ характеромъ нисколько не нарушаеть драматизма этой картины; съ первыхъ словъ онъ какъ-бы гармонируетъ съ въчевымъ колоколомъ:

Поклонъ и слово Новгорода: «Братья Молодиная, всѣ мужи псковичи! Вамъ кланялся-де Новгородъ Великій,

Чтобъ помогли вы супротивъ Москвы, И вы-де брату вашему старшому Не дали помочь ниже никакую, И палованье крестное забыли: Ино на то вся ваша івласть и воля, И помоги вамъ Троица святая! А брать-де вашъ старшой открасовался И наказалъ вамъ долго жить да править По немъ поминки ...»

Всв волненія ввча, при страшномъ разсказв гонца о новгородскихъ убійствахъ, переданы авторомъ съ большимъ искуствомъ. Предложеніе намѣстника встрвтить царя съ хлѣбомъ и солью, ради спасенія Пскова, мрачныя рѣчи стараго посадника Михаила Иларіоновича, предвѣщающаго, что изъ Пскова будетъ скоро хорошій московскій пригородъ, наконецъ выходъ изъ города вольницы, отправляющейся съ посадничьими сыновьями подъ Камень, чтобъ только не подчиниться царскимъ опричникамъ—все проникнуто самой живой дѣйствительностью. Мы не можемъ удержаться, чтобъ не выписать послѣдней сцены этого акта. Вотъ она:

### михайло туча.

Киязь Юрій

Ивановичъ! съ тобою псковичи — Охочій людъ — прощаются....

князь токмаковъ.

Куда?

#### михайло туча.

Господь сведеть... Не поминай насъ лихомъ!... Великій Псковъ оставиль Государю; Святыню храмовъ, вѣче вѣковое, Дома и землю, семьи и могилы.... А волю сложить въ царскому подножью — Глѣ Богъ укажеть — съ буйной головою....

#### князь токмаковъ.

Постойте! образумьтесь! Куда вы рветесь и кому грозите? Безумпы!... Что вы кличите на Псковъ Правдивый гифвъ законнаго владыки?... Иванъ Васильичъ Грозный въдь не шутитъ...

ЧЕТВЕРТКА.

А пусть не шутить; шутка не обида, А отъ нешутки отпоемся пъсней... Ну, Колтырь Раковъ, гдъ ты?

> КОЛТЫРЬ РАКОВЪ (съ балалайкой). Здёсь... Ау!...

> > ЧЕТВЕРТКА.

Прощальную!

михайло туча. Со Псковомъ-осударемъ...

голоса.

Прощальную.... Со Псковомъ-осударемъ!...

колтырь РАКОВЬ (ударяеть по балалайки). Осудари-псковичи! Собирайтесь на дворы; Зазубрилися мечи, Притупились топоры...

То-то лели, то-то лели, то-то лешиньки мои!

НЪСКОЛЬКО ГОЛОСОВЪ (подхватываетъ). То-то лели, то-то лели, то-то лешиньки мон! (Томпа уходить въ Смердъи-ворота. Туча впереди).

> ГОЛОСЪ ВОЛТЫРЯ РАКОВА (вдали). Али не зачёмъ точить Ни мечей, ни топоровъ? Али негдё намъ сложить И головушевъ за Псковъ?

То-то лели, то-то лели, то-то лешеньки мон!

ГОЛОСА ВДАЛИ.
То-то лели, то-то лели, то-то лешеньки мон!

Тутъ столько жизни и правды, что мы ставимъ эту сцену на ряду съ лучшими мъстами «Бориса Годунова» Пушкина. Вообще третій актъ—лучшее мъсто во всей драмъ Мея. Съ перваго взгляда здъсь можетъ поразить множе-

ство лицъ и дикій безпорядокъ дѣйствія, но вчитываясь, вы находите, что въ этомъ-то и состоитъ прелесть, которою пронивнута вся эта живая сцена. Это уже не прилизанные казаки «Ермака» Хомякова, не приторная патріотическая драпировка «Ляпунова»; это настоящая русская народная сходка, которую по живости и простотѣ можно сравнить только съ римскими сценами въ шекспировомъ Юлів Цезарѣ.

Въ следующемъ акте авторъ вывелъ Іоанна Грознаго и съ перваго явленія поставилъ его вёрно и поэтически. Царь является въ домё князя Токмакова, и Ольга, по тогдашнему обычаю, какъ хозяйка встречаетъ его съ чаркой меду. При появленіи девушки, Іоаннъ узнаетъ въ ней знакомыя, милыя черты матери ея Вёры. Сердце его, полное непріязни къ Пскову, смягчается при видё дочери: онъ призываетъ Малюту и говорятъ:

Да престанутъ Убійства!... Много крови... Притупите Мечи о камень: Псковъ хранитъ Господь!...

Въ пятомъ актѣ характеръ Грознаго обрисовывается еще полнѣе, но едва-ли въ пользу истины. Здѣсь мы должны сдѣлать одно замѣчаніе. Извѣстно, что взглядъ Карамзина повредилъ Пушкину въ созданіи его Годунова; намъ кажется, что и Мей также ничего не выигралъ, придерживаясь въ характерѣ Грознаго воззрѣнія Соловьева. Мы не отрицаемъ, что во взглядѣ нашего историка на Іоанна IV есть доля правды, но не раздъляемъ вполнѣ его идей. Конечно, Іоаннъ имѣетъ большое сродство съ Петромъ, по общему имъ обоимъ революціонному стремленію и по сходству самыхъ дѣяній. Если противодѣйствіе, встрѣченное Петромъ, привело его къ жестокости, съ какою онъ

ломалъ все, что ложилось поперекъ его дороги, не останавливаясь ни предъ насильственнымъ пострижениемъ жены, ни передъ кровавой дыбою сына; то понятно, какъ противодъйствіе, еще болье упорное, должно было ожесточить человъка, съ такими-же революціонными идеями, но поставленнаго судьбою въ самый ужасный въкъ грубости и деспотизма. Грозный быль тоть-же Петръ, родившійся только за полтора стольтія раньше возможности реформы. Въ наше время обнародование записовъ Курбскаго и дъла царевича Алексыя достаточно разъяснило характеръ этихъ суровыхъ царей. Но кажется, наши историки не достаточно еще раскрыли, въ какомъ положении Іоаннъ и Петръ, преследовавшіе упорную оппозицію въ лице боярства, стояли въ отношеніи въ народной массв. У насъ обывновенно, представляя ихъ гонителями враждебнаго реформъ барства, въ то-же время изображають ихъ защитниками массы народной. Мы не раздёляемъ этого мнёнія: намъ важется, его довольно трудно согласить съ теми фактами, какъ одинъ истреблялъ цълые посады и села, изъ опасенія, чтобы въсть о его походъ не дошла въ Новгородъ, а другой посылаль десятки-тысячь людей на гибель въ невскія болота и сповойно прикрѣпляль къ землѣ свободныхъ крестьянъ. Вотъ почему и некоторыя черты характера Іоанна въ драмѣ Мея важутся намъ только уступвою мнѣніямъ Соловьева, повредившею истинъ въ характеръ царя. Таковъ, напримъръ, слъдующій монологъ, съ которымъ царь обращается въ сыну и Борису:

> Ребята вы!... Туда-жь хитрять со мною: Хотять задобрить, чтобъ не клаль опалы... Да на кого?... На людъ-то православный— Краеугольный камень нашей власти И наше всевозлюбленное чадо! Въ умъ-ли вы?.. Къ тому-ли ръчь я вель?

Нѣтъ, Ваня, вотъ тебѣ завѣтъ отцовскій: Поволитъ Богъ меня къ себѣ воззвати И будешь ты царемъ всея Руси: Храни тебя Заступница— обидѣтъ Единаго отъ мадыхъ сихъ..

Слова эти мудрено принять за коварное притворство, а потому они, по нашему мнѣнію, не согласны съ характеромъ Грознаго.

Пятый авть драмы Мея въ художественномъ отношеніи - слабъе другихъ. Бесъда Іоанна съ Годуновымъ и сыномъ о замыслахъ бояръ во время его бользни, объ Адашевъ и Сильвестръ, хотя выражена сильно, но останавливаеть ходь действія и потому кажется лишнею. Появленіе Ольги, увезенной Малютою и отбитой княземъ Вяземскимъ, на пути въ Печерскій-монастырь, откуда она попала въ царскую ставку-еще можеть быть оправдано; но нападеніе Михайла Тучи съ толпою псковской вольницы на царскій станъ и битва передъ самымъ царскимъ шатромъкажутся намъ значительной натяжкой, не оправдываемой ни исторіей, ни искуствомъ. Конечно, въ летописяхъ того времени не трудно найти примъры удальства, доходившаго почти до безумія; но автору не удалось оправдать этого художественно, не удалось представить нападеніе вольницы съ тою степенью правды, при которой и исключительный случай кажется въ искуствъ правдоподобнъе всяваго действительнаго событія. Навонецъ смерть Ольги, которая мелодраматически закалывается въ глазахъ отца, въ ту минуту, когда Малюта изв'вщаетъ его о смерти Тучи, составляетъ придуманный эфектъ, который вредитъ окончательно впечатленію драмы. Намъ скажуть опять, что дъвушка легко могла заръзаться ножемъ, при въсти о погибели любимаго жениха, и что у Шекспира мы найдемъ десятовъ самоубійствъ еще эфективе. Мы противъ этого

и не споримъ, но дѣло въ томъ, что самоубійство нисколько не оправдывается характеромъ Ольги, нисколько не выводится изъ его внутренняго развитія. Это не естественное разрѣшеніе характера, какъ у Шекспира, а просто пружина, придѣланная снаружи для заключенія пьесы.

Такимъ-образомъ, разсматривая въ связи всю драму Мея, мы видимъ въ ней произведение весьма-замѣчательное, которое, не смотря на свои недостатки, отличается значительными достоинствами. Если въ постройвъ драмы и въ ея интригъ нътъ силы, если характеры главныхъ лицъ, Ольги и Михайлы Тучи, блёдны, и лицу царя Іоанна повредиль невърный историческій взглядь, если любовь автора къ эфектнымъ сценамъ, понятная конечно въ драматургъ, увлекаетъ его иногда за предълы, допускаемые искуствомъ; то съ другой стороны вездъ, гдъ дъло касается обрисовки стараго быта и народныхъ обычаевъ, Мей становится истиннымъ художникомъ, а въ картинахъ народной жизни, особенно псковскаго въча, представляетъ сцены, которыя можно поставить на ряду съ лучшими произведеніями нашей поэзіи въ этомъ родѣ. Здѣсь истинное торжество Мея.

Что касается внёшней формы автора, то какъ ни странно говорить въ нашевремя объ языкё, мы должны однакожъ замётить, что въ этомъ отношеніи Мей стоитъ едвали не выше всёхъ современныхъ нашихъ писателей: его рёчь, задушевная и блестящая, всегда прекрасна; но тамъ, гдё дёло идетъ о сюжетё чисто-народномъ, она играетъ у него всёми красками русской самобытности и прелести. Это конечно не новость для всёхъ, кто сколько-нибудь знаетъ Мея, но дёло въ томъ, что въ «Псковитянкё» языкъ его подвинулся еще дальше, выработался до той степени со-

вершенства, которая придаеть драм' особое обанніе, даже и въ сценахъ не увлекающихъ по содержанію.

Мы убъждены, что вогда вполнъ пройдетъ наша холодность къ историческому роману и драмъ, а это несомнънно случится рано или поздно, то «Псковитянка» Мея будетъ поставлена высоко въ нашей литературъ.

# ВОПРОСЪ О МАЛОРОССІЙСКОЙ ЛИТЕРАТУРЪ.

Извъстно, что въ томъ краж, который называется обывновенно Малороссіей и населенъ большею частію южнорусскимъ племенемъ, до настоящаго столътія не было почти нивавой письменной литературы на мъстномъ наръчіи. Не смотря на значительныя отличія этого нарычія отъ общерусскаго языка, на долгую историческую жизнь страны, ознаменованную многими самобытными явленіями, не смотря на даровитость племени, изъ котораго въ про-~долженіе стольтій вышло много людей талантливыхъ въ разныхъ сферахъ дъятельности, - умственная жизнь страны выразилась на мъстномъ наръчіи только въ однихъ устныхъ памятнивахъ народной поэзіи. На этомъ нарфчіи хранились въ народной памяти только историческія и бытовыя пісни, сказки и легенды, пословицы и поговорки. Но въ продолжение исторической жизни этого края, все что только выходило изъ уровня безразличной народной массы, все что проникалось сколько-нибудь образованіемъ, — выдёлялось

обывновенно изъ племеннаго вруга и отрывалось отъ племеннаго наръчія, обращаясь по силъ историческаго таготънія въ разныя эпохи къ языкамъ самостоятельнымъцерковнославянскому, польскому, русскому. До конца прошлаго въка никому въ Малороссіи не приходило въ голову, что мъстное наръчіе можетъ сделаться когда-нибудь языкомъ литературнымъ или ученымъ. Какъ скоро ктонибудь изъ образованныхъ людей принимался за перо для выраженія мыслей, сколько-нибудь выходящихъ изъ круга обыденной жизни, онъ обращался къ одному изъ готовыхъ уже литературныхъ язывовъ, и если вносилъ въ свою ръчь простонародныя мъстныя слова или обороты, то не съ намфреніемъ способствовать обработв мыстнаго говора, а только отъ недостаточнаго знакомства съ темъ языкомъ, въ воторому принужденъ былъ обратиться въ своемъ сочиненіи. Еслибы всѣ южно-русскіе писатели были на стольво знакомы съ польскимъ, русскимъ или церковнославянскимъ языкомъ, чтобы писать на нихъ правильно и чисто, то имъ и на мысль не пришло-бы вносить умышленно въ свою письменную рфчь какое-нибудь слово или оборотъ изъ своего мъстнаго наръчія. Самые характерные и наиболье народные писатели и мыслители изъ малороссіянъ, восхищаясь народными пъснями кобзарей на мъстномъ наръчіи, сами на немъ не писали, потому-что считали его провинціальнымъ говоромъ, а не литературнымъ языкомъ.

Но въ началѣ нынѣшняго столѣтія это положеніе въ Малороссіи начинаетъ измѣняться. Въ то время, какъ словесная литература, выражавшаяся до-тѣхъ-поръ въ народныхъ иѣсняхъ и сказкахъ, остановилась въ своемъ развитіи, нѣкоторые образованные малороссы принялись собирать эти сказки, пѣсни и думы, записывать ихъ со словъ простолюдиновъ,—и сборники этой народной поэзіи начали

пополняться съ важдымъ годомъ. Эти труды увраинсвихъ собирателей повазали, что на южномъ русскомъ нарѣчіи существуетъ масса поэтическихъ памятниковъ, которая не уступаетъ нашей съверной народной поэзіи на чистомъ русскомъ языкъ. Какъ народныя пъсни и баллады на шотландскомъ и уэльзкомъ наръчін, собранныя въ концъ прошлаго въка, обратили на себя вниманіе Англіи, такъ и изданіе этихъ народныхъ памятниковъ малороссійской поэвіи вызвало исвреннюю симпатію въ русскомъ обществъ. Но малороссы на этомъ не остановились. Въ Англіи шотландскія пъсни послужили только источникомъ вдохновенія для Борисовъ и Вальтеръ-Скоттовъ, но не оторвали ихъ отъ общей англійской литературы и выработаннаго в'вками языка; у насъ-же въ Малороссіи нашлись люди, которые, обращаясь въ живому источнику племенной народной поэзін, начали выбстб-съ-тбыт мечтать о литературной самобытности своего нартчія. Не довольствуясь возможностью внести новую струю народной поэзіи въ общую совровищницу русской литературы, чёмъ впрочемъ ограничились даровитъйшіе изъ нихъ, многіе крайніе патріоты стали мечтать о самостоятельной южно-русской литературъ. Въ альманахахъ и сборникахъ, вмъсть со вновь отысканными народными пъснями и статьями на рускомъ язывъ по вопросамъ южнаго врая, начали появляться лирическія стихотворенія и произаическіе разсказы на малороссійскомъ нарѣчіи. Мало-по-малу число писателей въ разныхъ родахъ на этомъ мъстномъ говоръ стало увеличиватьсяявились драматическія сочиненія Котляревскаго, пов'ясти и разсказы Основьяненко, съ замътными признаками дарованія. Наконецъ въ недавнее время появился поэтъ, который при знаніи русскаго языка остался вірень своему нарѣчію и писаль на немь съ такимъ успѣхомъ, что мно-

гіе земляви увидёли въ немъ первокласнаго генія. Тутъ заговорили уже, что малороссы не племя, а особый народъ, говоръ ихъ не наръчіе русскаго языка, а самостоятельный языкъ, съ полною исторіей въ прошломъ и задатками литературнаго развитія въ будущемъ, и что въ Малороссін должна быть своя особая умственная жизнь. Начали толковать о составленіи малороссійскихъ граматикъ и словарей, объ изданіи на містномъ нарічіи учеби ученыхъ сочиненій, принялись для него особое правописаніе, съ нам'вреніемъ какъ можно больше удалить его отъ общерусскаго языка. Наконецъ самые крайніе украйнофилы затівяли містный переводъ Евангелія и начали изданіе литературнаго журнала, въ половину на русскомъ, въ половину на малороссійскомъ нарічін, который должень быль положить «основу» той мысли, что малороссійскій народъ имбетъ свой особый языкъ и самостоятельную литературу.

Спрашивается: что значить это литературное движеніе въ одной изъ нашихъ коренныхъ областей? Неужели среди русскаго народа есть дъйствительно какой-то особый народь, съ своимъ языкомъ и литературой, которыхъ мы не знали въ продолженіе цълыхъ въковъ? Что за смыслъ въ этомъ движеніи и какихъ слъдуетъ ожидать отъ него результатовъ? Новая-ли это сила, заявляющая свою самостоятельность, или только увлеченіе ложнаго патріотизма? Неужели у насъ должно возникнуть явленіе безпримърное въ исторіи? Въ то время, какъ во всей Европъ, при соединеніи племенъ въ націю, провинціальныя наръчія сливались въ одинъ народный языкъ, въ одинъ общій органъ ученой и литературной дъятельности, неужели въ одной Россіи могутъ, при государственномъ единствъ, существовать два отдъльные языка и двъ особыя литературы? Возможна-

ли самобытная малороссійская литература въ то время, когда оба племени связаны уже историческимъ ходомъ событій въ одну неразрывную націю? Вотъ мысли, которыя не могли не обратить вниманіе всякаго, кто слёдилъ у насъ за умственнымъ движеніемъ послёднихъ лётъ. Постараемся опредёлить это.

Вопросъ о томъ, есть-ли дъйствительно на свътъ малороссійскій языкъ и малороссійская литература, давно уже затрогивался многими писателями, какъ великорусскими, такъ и самими малороссами. Еще въ 1841 году Бълинскій, говоря о быломъ значеніи южнорусскаго нарычія, спрашиваль: должны ли наши литераторы изъ малороссіянь писать по малороссійски? Признавая существованіе южнорусскаго языка въ памятникахъ народной поэзіи, онъ въ то-же время замътилъ, что при всемъ ихъ богатствъ не следуеть, чтобы у малороссіянь и теперь могла быть литература. «Малороссія, писаль онъ, начала выходить изъ своего непосредственнаго состоянія вмісті съ Великороссією со времент Петра Великаго. До-техъ-поръ язывъ быль общій, потому-что иден последняго казака были въ уровень съ идеями пышнаго гетмана. Но съ Петра началось раздёленіе сословій. Дворянство, по ходу исторической необходимости, приняло русскій языкъ и русске-европейскіе обычаи въ образъ жизни. Язывъ самого народа началъ портиться, и теперь малороссійскій языкъ находится преимущественно въ однъхъ внигахъ. Следовательно, мы имъемъ полное право сказать, что теперь уже нътъ малороссійскаго языва, а есть областное малороссійсвое нарічіе, какъ есть бълорусское, сибирское и другія, подобныя имъ областныя нарічія. Такъ-же отрицательно относился Бізлинскій и въ малороссійской литературъ. «Поэзія, продолжаетъ онъ, есть идеализированіе действительной жизни:

чью-же жизнь будуть идеализировать наши малороссійскіе поэты? Высшаго общества Малороссів? Но жизнь этого общества переросла малороссійскій языкъ, оставшійся въ устахъ одного простаго народа, и это общество выражаетъ свои чувства и понятія не на малороссійскомъ, а на русскомъ и даже французскомъ языкахъ. И вакая разница въ этомъ случав между малороссійскимъ нарвчіемъ и руссвимъ языкомъ! Руссвій романисть можеть вывести въ своемъ романъ людей всъхъ сословій и каждаго заставить говорить своимъ языкомъ: образованнаго человъка языкомъ образованныхъ людей, купца по-купечески, солдата посолдатски, мужика по-мужицки. А малороссійское нарічіе одно для всёхъ сословій-врестьянское. Поэтому наши малороссійскіе литераторы и поэты пишуть пов'єсти всегда изъ простаго быта». Подобныя мнёнія можно встрётить и у писателей малороссійскихъ. Завревсвій, издатель «Старосвътскаго Бандуриста, говоритъ также противъ самостоятельности малороссійскаго языка. «Приличнъе и правильнве-пишеть онь, было-бы назвать малороссійскій языкь наръчіемъ руссвимъ, тавъ-какъ оба языка суть вътви одного великаго славянорусскаго племени, связаннаго священными узами, а именно одинаковостью религіи и языка, въ которомъ вследствіе политическихъ обстоятельствъ явились съ теченіемъ времени иные обороты и даже чуждыя выраженія для языка русскаго. Несмотря однако на это различіе, язывъ объихъ отраслей остался въ сущности одинаковымъ, потому-что какъ великоруссъ, такъ и украинецъ безъ труда другъ-друга понимаютъ». Но эти мивнія ненравятся пропов'ядникамъ украинской самобытности.

Мъстные патріоты увъряють, что малороссійскій языкъ есть такой-же отдъльный, самостоятельный славянскій языкъ, какъ болгарскій, чешскій, польскій—и слъдовательно на-

вывать его наръчіемъ русскаго языка несправедливо. Отвергая мижніе Бълинскаго, они опираются на авторитеть Миклошича, который въ своемъ Vergleichende Grammatik der Slawischen Sprachen ставитъ малороссійскій языкъ не въ категорію провинціальныхъ наржчій, а на ряду съ самостоятельными языками славянскихъ народовъ. Одни изъ украинскихъ патріотовъ, признавая, что южнорусскій языкъ не отличался значительно отъ съвернорусскаго до той эпохи, когда восточная Россія порабощена была моголами, а западная подчинилась Литвъ и Польшъ, въ то-же время утверждають, что съ XV въва оба наръчія, вследствіе различія историческихъ судебъ, сложились въ отдёльные, самостоятельные языки, съ своей особой организаціей. Другіе, болье рыяные украйнофилы идуть дальше: они нетолько не допускають возможности принять малороссійскій народный говоръ за наръчіе русскаго языка, нетолько не признають единства ихъ въ XIII стольтіи, но увъряють, что между ними была коренная разница не при Владиміръ, не при основаніи даже русскаго государства, а еще въ ту эпоху, когда совершилось распаденіе общеславянскаго языка на отдёльные народные языки. Последователи этихъ мнъній, приводя въ подкръпленіе свое разныя положенія и догадки, прямо уже называють украинцевь особымь народомъ, наръчіе свое самостоятельнымъ языкомъ, собраніе изданныхъ въ последнее полстолетіе на этомъ наречіи сочиненій самобытною малороссійской литературою и предсказывають ей великую будущность. Но такъ-ли это?

Исторію малороссійскаго нарѣчія прослѣдить не трудно, потому-что всѣ сколько-нибудь серьозныя изслѣдованія по-казываютъ, что оно сложилось на исторической памяти.

Мы не будемъ разбирать предположенія о самостоятельномъ образованіи малороссійскаго нарічіи до основанія

русскаго государства: эти бредни, вызванныя увлеченіемъ узкаго патріотизма, напомнили самимъ малороссамъ басню объ услужливомъ медвъдъ Крылова. Онъ построены на доказательствахъ въ родъ того, что въ нъкоторыхъ народныхъ пъсняхъ на малороссійскомъ наръчіи, какъ напримёръ въ Трайзілле, сохранились слёды миоологической древности, да у Нестора, при описаніи введенія христіанства, въ обращении вісвлянъ въ опровинутому въ Днепръ идолу, встрвчается будто-бы малороссійская фраза: дыбай, нашъ боже!» Натягивая мысль на дыбу подобныхъ доводовъ, можно будетъ доказать самобытность нетолько малороссійскаго или білорусскаго языка, а пожалуй костромскаго или пошехонскаго! Обратимся въ тому, что дъйствительно можетъ читьть видъ какого-нибудь въроятія. Церковно-славянскій языкъ, сділавшись со времени введенія христіанства письменнымъ словомъ во всёхъ концахъ русской земли, долго оставался у насъязыкомъ литературнымъ, и хотя съ теченіемъ времени онъ измінялся отъ вліянія живой рѣчи; но это измѣненіе было не такъ вначительно, чтобы по памятнивамъ цервовно-славянской письменности можно было опредълить теперь, въ какой степени въ первые въка нашей литературы южное наръчіе отличалось отъ сввернаго. Несмотря на то, и здёсь многое говорить противъ возможности допустить въ то время различіе малорусскаго нарвчія отъ общаго русскаго языка. Несторъ жилъ и писалъ свою лътопись въ Кіевъ, средоточіи всего врая нашего южнорусскаго племени. Извъстно, что его сказанія писаны не на томъ чистомъ церковно-славянскомъ языкъ, воторый мы находимъ въ Остромировомъ Евангеліи, но въ ръчи его встръчается не мало выраженій народныхъ;--и всв эти выраженія, всв эти его невольные русизмы-въ характеръ чисто-русскаго языка, а не нынъшнаго малорос-

сійскаго нарічія. Еслибы въ то время въ южной Россіи быль нетолько самостоятельный языкь; но даже замётно отдълявшееся наръчіе, то возможно-ли, чтобы во всей лътописи, при неполномъ знакомствъ Нестора съ языкомъ церковно-славянскимъ, въ сочинение его не вошло никакихъ мъстныхъ словъ и оборотовъ, кромъ одной, да и то сомнительной, фразы — «выдыбай, боже!» Простой здравый смыслъ повазываетъ, что малороссійское нарічіе должно было-бы отразиться въ несторовой летописи, еслибы оно только въ то время существовало. А между-тъмъ мы не находимъ у него ни малъйшей разницы съ съверными памятниками литературы того времени, напримёръ съ Русской Правдой, и только съ XV въка въ языкъ лътописей кіевской и волынской начинаеть обнаруживаться различіе отъ явыка лѣтописей псковской и новгородской. Еще болѣе яснымъ доказательствомъ служитъ Слово о Полку Игоревъ. Написанное въ концъ XII въка на русскомъ народномъ языкъ съ незначительной примъсью церковно-славянскаго, да и то можетъ-быть подбавленной позднъйшими переписчивами, оно принадлежить тому враю, гдв должно было господствовать малороссійское нарічіе; а между-тімь вы этомъ сочинени мы не находимъ элементовъ особаго южнаго языва, за исвлюченіемъ немногихъ отдёльныхъ словъ. И эти незначительныя особенности нетолько права думать, что языкъ этого памятника отличенъ отъ русскаго, какъ напримъръ языкъ Краледворской Рукописи, но даже не позволяють подозръвать въ немъ и особаго нарвчія. Это съ ничтожными уклоненіями тотъ-же языкъ, какой мы видимъ и въ Русской Правдъ: въ время онъ гораздо доступнъе русскому, чъмъ малороссу. Развѣ такъ долженъ былъ-бы отразиться въ этомъ чистонародномъ и патріотическомъ произведеніи особый язывъ,

еслибы онъ дъйствительно быль въ южной Россіи нетолько до начала государства, но даже въ первые въва нашей исторіи?

Наконедъ противъ украйнофиловъ говоритъ и нашъ древній народный эпосъ. Весь южно-русскій циклъ эпичесвихъ былинъ, въ которыхъ воспевается внязь Владиміръ-Красное-Солнышко и его богатыри, перешелъ къ намъ почти цёликомъ на общерусскомъ языкё, за исключеніемъ немногихъ чисто-малороссійскихъ думъ, — и все это по языку нисколько не отличается отъ съвернаго цикла пъсенъ про Василья Буслаевича или Садко Богатаго. Правда, языкъ чистоновгородских в памятников составляет у насъ какъ-бы переходное наръчіе отъ великорусскаго къ малороссійскому, подобно тому какъ въ Германіи нарічіе тюрингенское было чімъ-то среднимъ между верхне-нъмецкимъ и нижне-нъмецкимъ; но это значеніе новгородской річи онредівлилось гораздо позднѣе, при отклопеніи южно-русскаго говора отъ сѣвернаго въ татарско-польскій періодъ раздёленія Россіи. Какъ-же можно допустить, чтобъ героическія сказанія о Владиміръ, въ которыхъ, вибстб съ выходцемъ изъ восточной Руси Ильею Муромцемъ, мы находимъ и віевлянина Добрыню Нивитича, и уроженца дальняго юга Дуная Ивановича, выразились на наръчіи отдаленнаго края, а не на томъ язывъ, который быль въ самомъ мъстъ событій, еслибы этотъ языкъ существоваль тогда въ видъ особаго, ръзкоотличнаго нарѣчія? Такимъ-образомъ не мелочное корнесловіе, не педантическія натяжки, а положительные факты повазывають, что до татарскаго періода во всей Россіи быль одинь русскій язывь, съ такими незпачительными оттвиками на югв и свверв, какія и теперь встрвчаются въ разныхъ мъстностяхъ русской земли, напримъръ въ Псвовъ или Смоленсвъ. До того времени ни имя Малороссіи, ни ея нынѣшній говоръ не были совсѣмъ извѣстны— была одна русская земля, одинъ русскій языкь, однѣ и тѣже пѣсни и сказки.

Но съ конца XIV въка, по различію историческихъ судебъ, народный говоръ съверной и южной Россіи началь мало-по-малу раздёляться. Новгородская область меньше всего пострадала отъ иноплеменнаго порабощенія, а потому и языкъ ея меньше измънился, и теперь народная рычь этой мыстности ближе всего подходить къ тому общему языку, которымъ говорили во всей Россіи до конца XIV столътія. Почти свободный отъ татарскаго гнета, Новгородъ не видаль въ своихъ пределахъ этихъ поработителей, которые больше двухъ въковъ тяготъли надъ остальной Русью, а по отдаленности своей и независимости въ церковномъ управлени все болъе ослаблялъ свои связи съ южной областью. По этому-то и въ письменномъ, и въ народномъ языкъ своихъ пъсенъ онъ удержалъ тотъ строй, вакимъ отличался въ древности языкъ всего русскаго народа, и оттого даже теперь онъ составляетъ нъкоторымъ образомъ средній элементь между великорусскимъ и малороссійскимъ наръчіемъ. Между-тъмъ внутренняя и восточная Россія были надолго покорены татарами, а южная и западная подчинились Литвъ и Польшъ. Эти событія очевидно не могли пройти безслёдно ни для восточной, ни для южной Руси. Гдё-же, спрашивается, должно было чужое вліяніе болье отразиться на языкь? Внутренняя и восточная Россія долго была въ зависимости отъ моголовъ, но эта зависимость ограничивалась, какъ извъстно, тъмъ только, что татары обложили Россію данью, требовали поворности и подарковъ отъ князей, утверждали ихъ на престолахъ и опустошали ихъ удълы набъгами и вторженіями, при неплатежь ордынского выхода, несогласіяхь и интригахь са-

михъ князей. Частію по привычкі въ кочевой жизни въ азіятскихъ степяхъ, а можетъ-быть и изъ опасенія вызвать болье отчаянный отпоръ, они почти не покущались водвориться внутри русской земли, кром' попытки въ Твери; а потому зависимость Россіи, при грубости и необразованности поработителей и поселеніи ихъ на дальней окраинъ, была можно сказать только внёшняя — и русскій языкъ не могъ значительно измъниться отъ вліянія языка татарскаго. Конечно, принимая въ продолжение двухъ съ половиной въковъ кое какіе элементы могольской ръчи, онъ не могъ сохранить первобытной чистоты, какъ въ Новгородъ, и не долженъ былъ въ такой степени отклониться отъ нея, чтобы сдёлаться особымъ нарёчіемъ, а тёмъ менёе особымъ языкомъ, отличнымъ отъ новгородскаго. Не такова была судьба русскаго языка на югв. Находясь съ одной стороны въ постоянныхъ сношеніяхъ по діламъ церкви съ Греціей черезъ Болгарію, а съ другой стороны въ близкомъ сосъдствъ съ могущественной въ то время Польшей, южная Россія подверглась гораздо большему вліянію посторонней силы. Ей грозило не столько порабощение матеріальное, сколько нравственное. Не прошло ста летъ после татарскаго погрома, какъ Галиція отошла къ Польшѣ, Кіевъ съ Волынью, а потомъ и Черниговъ съ Съверскимъкняжествомъ къ Литвъ, а въ концъ XIV въка всъ эти обширныя земли вошли въ составъ Польсваго-королевства. И поляки дъйствовали въ порабощенной странъ иначе, чёмъ моголы. Образованная и католическая Польша не могла смотръть на присоединенный край съ азіятскимъ равнодушіемъ; южныя русскія земли начали наводняться рьяными проповёдниками папизма, выходцы принялись зажватывать земли, строить костелы, распространять пропаганду, и часть русскаго народа подчинилась этому вліянію,

которое и съ возвращениемъ Малороссіи въ составъ общаго отечества не переставало действовать, заменивъ только орудіе насилія болье тонвими средствами обольщенія. Хотя народная масса, за исключеніемъ окатоличеннаго дворянства, устояла отъ этого пятивъковаго гнета и сохранила свою въру и національность, но не могла-же эта долгая зависимость отъ просвъщенной націи, зараженной духомъ прозелитизма, не оставить глубовихъ следовъ на языве южнаго края. И дъйствительно, въ то время, когда письменность раздълилась въ Малороссіи между языками цервовно-славянскимъ и латинскимъ, народный русскій язывъ въ этой странъ началь измънпться, подъ вліяніемъ съ одней стороны польскаго, а съ другой болгарскаго, въ воторому народъ таготёль, отстаивая свою вёру; и такимъобразомъ, принимая изъ нихъ слова и обороты, южнорусская р'вчь все более и более отклонялась отъ своего первообраза, языва новгородскаго, и становилась особымъ нарвчіемъ, которое теперь разнится отъ общерусскаго языка и во флексіяхъ, и въ синтаксическомъ строб, и въ произношенія. Все это совершилось на исторической памяти, было естественнымъ послёдствіемъ событій — и все показываеть, что малороссійскій говорь не составляль особаго языка до эпохи татарскаго нашествія и теперь не что иное, какъ провинціальное нарічіе, сложившееся въ одной части русской земли, какъ уэльзкое наръчіе въ Англіи или піэмонтское въ Италіи. Вотъ почему Білинскій правъ, говоря, что въ настоящее время малороссійскаго языка ніть, а есть только провинціальное южнорусское наржчіе.

До настоящаго столътія нивто въ Малороссіи и не пытался создать изъ провинціальнаго наръчія особый язывъ для литературы и науви. Было время, и очень продолжительное, вогда Кіевъ стоялъ въ главъ русскаго образова-

нія, даваль направленіе всей умственной и литературной жизни въ нашемъ отечествъ. Съ присоединениемъ въ образованной Польшъ, въ югозападномъ краъ явились учебныя заведенія, въ то время когда въ великой Россіи не было вовсе училищъ, и потому въ дель просвещения онъ значительно опередиль Московію. Въ XVI столітін, когда въ Москвъ только-что ватрогивали вопросъ о необходимости училищъ для духовенства, въ средв котораго было не мало людей безграмотныхъ, въ южномъ врай нетолько были народныя школы, но открылось даже и высшее учебное заведеніе, віевская Могилянская Коллегія, устроенная по образцу европейскихъ академій. Тамъ преподавали уже ариометику, реторику, философію, богословіе, языви славанскій, латинскій и греческій, изучали Аристотеля, Цицерона, Оому Аквитанскаго. И на вакомъ-же языкъ выражалась вся эта учебная и ученая деятельность? Науки, согласно схоластическому устройству заведенія, преподавались, какъ и по всей почти Европъ, на язывъ латинскомъ; духовныя слова, поученія и поздравительныя річи писались по церковно-славянски, а стихи польско-силлабическаго размъра составлялись на особомъ внижномъ языкъ. изъ смёси церковно-славянского съ чисто-русскимъ нарёчіемъ и отчасти съ малороссійскимъ. Въ Могилянской Академіи сосредоточилась вся умственная жизнь русской земли. И что-же сделаль Кіевь въ продолженіе своего полуторавъковаго нравственнаго преобладанія въ отношеній въ обработив народнаго южнорусскаго нарвчін, которое тогда отличалось отъ общерусскаго 'языка? Внесъ - ли онъ въ это наръчіе коть кавія-нибудь начала, способныя образовать изъ него самостоятельный языкъ литературный и ученый? Передаль-ли онъ съ другой стороны какія-нибудь стихіи этого южнорусскаго нарычія въ общій русскій

язывъ, въ то время, когда кіевское образованіе начало разливаться на всю Россію, когда толпа южнорусскихъ ученыхъ, вызванныхъ Ртищевымъ, основала въ московскомъ Андроньевомъ-монастыр'в что-то въ род Академіи-наукъ. Думалъ-ли онъ сволько-нибудь о научномъ и литературномъ впачени своего народнаго наръчія въ то время, когда съ основаніемъ Славяно-греко-латинской Академіи въ Москвъ южная Россія выслала цёлую фалангу даровитыхъ людей, имъвшихъ огромное вліяніе на ходъ образованія въ Россіи? Нисколько! Всв эти малороссійскіе ученые: Епифаній Славинецкій, Симеонъ Полоцкій, Іоанникій Голятовскій, Антоній Радивиловскій, Лазарь Барановичь, Дмитрій Ростовскій, Особанъ Прокоповичь-никогда не думали и не дълали ни малъйшей попытки придать малороссійскому нарѣчію значеніе учено-литературнаго языка, а всѣ писали частію по-латыни и по-польски, а больше на особомъ книжномъ языкъ, въ который, при огромной массъ великоруссвихъ элементовъ, слова и обороты малороссійскіе входили не съ преднамъренной цълью, а только вслъдствіе не совершенно полнаго знанія московскаго нарічія. Отчего-же это? Конечно, частію оттого, что въ то время на Украйнъ, какъ и въ другихъ мъстахъ, не сознавали важности живаго нарвчія, которымъ говориль народъ, но еще болве потому, что сами ученые должны были чувствовать, что малороссійскій говоръ есть только містное нарічіе, неспособное по ходу историческихъ обстоятельствъ сдёлаться язывомъ литературнымъ. И вотъ полтора въка преобладанія Кіева въ умственной и литературной ділтельности ровно ни къ чему не послужило для малороссійскаго нарѣчія, а напротивъ доказало наглядно его мѣстное провинціальное значеніе. И едва только первыя начала обравованія утвердились въ Москві и Славяно-греко-латинская Академія выпустила первых воспитанниковъ, какъ Тредьяковскій, Кантемиръ, Ломоносовъ, воспитанные въ томъ-же схоластическомъ направленіи, какъ и кіевскіе ученые, бросили церковно-славянскую рачь и занялись обработкой господствующаго наржчія, сближая его съ языкомъ общенароднымъ. Это зависъло не отъ одного государственнаго преобладанія Москвы, но вм'єсть и оттого, что великорусская ръчь была не провинціальнымъ наржчіемъ, какъ малорусская, а языкомъ великой страны, вступившей въ новый періодъ умственной жизни. И вотъ со всёхъ концовъ русской земли, изъ Малороссіи и Бѣлоруссіи, все истинно талантливое обращается къ возникающей русской литературъ и выражается на общемъ русскомъ языкъ. Очевидно, что если малороссійское наржчіе не выработалось въ особый литературный языкъ во время умственнаго преобладанія края надъ остальной Россією, то въ будущемъ это сделалось совершенно немыслимымъ.

Украинцы, говоря о возможности развитія своего нарачія, спрашивають: неужели одному русскому языку принадлежить у нась монополія быть проводникомь образованности и органомь науки? Да, безь сомнінія теперь общерусскому языку принадлежить эта монополія во всей русской землі. Эту монополію даль ему не кружокь патріотовь, а ходь самой исторіи, какь англійскому языку передь шотландскимь, какь итальянско флорентинскому предь піэмонтскимь и неаполитанскимь. Этимь малороссы не могуть оскорбляться. Вь исторіи мы не находимь малороссійскаго народа и малороссійскаго языка, точно также, какь не находимь білорусскаго или сибирскаго народа, а знаемь одинь только русскій народь сь племенными нарівчіями білорусскимь и малороссійскимь. На этихь провинціальныхь нарівчіяхь есть народныя пісни и сказки,

есть нёсколько поэтическихъ сочиненій, написанныхъ въ посабднее время, но нътъ литератури. И что такое теперь малороссійскій литературный языкъ, на которомъ въ нъшнемъ столътіи появились сочиненія въ Украйнъ? Въ настоящемъ малороссійскомъ нарічій сами украинцы находять столько вътвей и подраздёленій, что чуть не въ каждой губерніи представляется теперь особый говоръ. Что-же это, скажите, за языкъ, въ которомъ вы сами путаетесь до такой степени, что постороннему человъку трудно решить, кого признать компетентнымь въ деле? Мы помнимъ, напримъръ, вакъ одинъ изъ сотрудниковъ «Основы > плакался на то, что каждый изъ украинскихъ литературныхъ двателей знаетъ только одно или два нарвчія, а не весь малороссійскій языкъ въ полномъ его объемѣ. Вфроятно, многіе не забыли, что Кулишъ обвиняль Гоголя въ незнаніи Малороссіи и въ неточномъ употребленіи ея народнаго языка. Въ то-же время Шейковскій, издатель южнорусскаго словаря, доказываль, что самъ Кулишъ не понимаетъ настоящаго народнаго малороссійскаго языка и пишеть на немъ какъ Тредьяковскій, а Гатцукъ обвиняль въ незнаніи этого-же языка Шейковскаго. Подобныя мивнія высказывались и противъ Квитки, ихъ не избътъ наконепъ и самъ Шевченко. Что-же это за недоступный языкъ и можетъ-ли онъ быть въ настоящее время органомъ литературы и европейской науки? Мы-бы попросили украинскихъ патріотовъ попробовать перевести на этотъ литературный языкъ, не говоримъ уже какихъ-нибудь европейскихъ писателей, но хоть напримъръ болъе вапитальныя сочиненія Гоголя или историческіе этюды Костомарова. Нужно много ученой и литературной обработки, чтобы на малороссійское нарічіе можно было передать многія сочиненія самихъ-же малороссовъ. Теперь посмотримъ,

что такое эта прославляемая украинцами малороссійская литература.

Народная малороссійская поэвія на м'естномъ нарічін начинается съ развитіемъ на Украйнъ казачества, то-есть не ранње XVI стольтія. При эстетическихъ достоинствахъ, обиліи преврасныхъ картинъ южнорусской природы художественномъ воспроизведени сторонъ жизни, эта поэвія обнимаеть и историческую судьбу, и бытовой характеръ страны, въ борьбъ съ политическими ми и притъснителями ея въры и народности. Кромъ лирики, въ украинской поэзіи (сть и свой эпосъ, порожденный эпохой казачества. Въ древнейшихъ малороссійскихъ думахъ воспъваются подвиги украинскихъ казаковъ въ походахъ на Турцію, многочисленныя битвы на Дунав и Черномъ-моръ, удалые подвиги Свирговскаго, Вишневецкакаго и другихъ предводителей. Затъмъ начинается другой циклъ народныхъ думъ, въ которомъ отразилась кровавая борьба казаковъ съ Польшей за народность и в'вру, гдв выдвигаются личности Наливайко, Повтора-Кожуха и Хмфльницкаго. Наконецъ последнія позднейшія песни выражають эпоху упадка и перерожденія казачества, съ присоединеніемъ Малороссіи въ общему отечеству. Кто сволько-нибудь знакомъ съ этой поэзіей, тотъ не станетъ отрицать ея достоинствъ, но въ то-же время согласится, что это поэзія исключительно казацкая, которая возникла съ казачествомъ и вмёстё съ нимъ умерла. Это былъ степной цв токъ вольной Украйны, который неизб жно долженъ быль завянуть, какъ скоро край вошель въ иныя условія политической и общественной жизни, когда кончились запорожскіе навзды на Турцію и борьба съ Польшею. Эта казацкая поэкія точно-также относится къ русской литературъ, вавъ народныя пъсни на неустановившихся германскихъ нарѣчіяхъ или бретонскія баллады въ Уэльзѣ относились къ литературамъ англійской и нѣмецкой. Вездѣ, съ успѣхами образованія и сплоченіемъ племенъ, такія пѣсни прекращались и уступали мѣсто настоящей литературѣ. То-же явленіе было и въ сѣверной Россіи. Стало быть народныя украинскія пѣсни по своему содержанію, какъ выраженіе минувшей исторической эпохи, вовсе не могутъ быть источникомъ какой-то новой, самобытной малороссійской литературы, не въ состояніи дать ей ни содержанія, ни формъ.

Кромъ этой народной поэзіи, которая жила только казачествомъ и его воспоминаніями, въ Малороссіи, какъ мы видъли уже, не было нивакой другой литературы. Книжный языкъ, какъ въ отдаленной древности, такъ и послъ раздъленія Руси на великую и малую, быль въ томъ и другомъ краю одинаковый, т. е. представлялъ смъсь языка церковно-славянскаго съ общерусскимъ. Почти всв южноруссвія сочиненія въ XVI и XVII стольтіяхъ писаны тымъже самымъ языкомъ, какъ писали въ то время въ Москвъ. Въ комедіяхъ Симеона Полоцкаго о «Новуходоносоръ» и «Блудномъ Сынъ» силлабические вирши сложены на языкъ полуславянскомъ, полумосковскомъ. Пьесы Дмитрія Ростовскаго «Воскресеніе Христово», «Грізшникъ Кающійся» писаны были въ Малороссіи, и между-темъ оне еще более, чёмъ у Полоцкаго, отличаются великорусскимъ элементомъ, народными словами чисто-московскаго наръчія. Если-же въ письменныхъ сочиненіяхъ малороссійскихъ писателей, до начала нынъшняго стольтія, изръдка и попадаются слова изъ мъстнаго южнаго наръчія, то это завистло единственно отъ неумънья найти слова чистославянскія или русскія, а вовсе не отъ намфренія образовать самобытную литературу на провинціальномъ языкъ. Такимъ - образомъ

до настоящаго стольтія въ Украйнъ, кромъ народныхъ пъсенъ и думъ, не было на малороссійскомъ наръчіи почти никакой литературы, и представители южнорусскаго племени постоянно примыкали къ общенародной жизни и къ ея умственному движентю. Самме популярные и талантливые люди изъ малороссовъ не думали причислять себя къ какому-то особому народу и мечтать о какой-то особой литературъ: извъстный украинскій философъ Григорій Сковорода въ своихъ сочиненіяхь говоритъ постоянно о «русскомъ человъкъ», о «русскомъ народъ». Словомъ, до настоящаго въка отъ самихъ малороссовъ никто не слыхалъ о народъ или языкъ малороссійскомъ.

Но когда Котлоревскій, съ свойственнымъ малорусскому племени юморомъ, передълалъ ради шутки Энеиду въ комическую поэму и началъ писать оперетки, въ-половину на русскомъ, въ-половину на мъстномъ провинціальномъ нарвчін-эти опыты сильно подвиствовали на украинцевь. Между-тъмъ содержание и свладъ сочинений Котляревскаго вовсе не обнаруживали претензій на литературный сепаратизмъ: обращаясь въ элементу народному, они не менъе того примыкали и въ элементу общерусскому, сколько принадлежали Малороссіи, столько-же относились и въ русской литературъ. Экземпляры хохлацкой Энеиды нетольво распространились на югь, но пронивли во внутреннюю Россію и часто встрічались въ семействахъ чисто русскихъ. «Наталка Полтавка» и особенно «Москаль Чаривникъ» сделались достояніемъ русской сцены и пользовались на ней едва-ли не большимъ успёхомъ, чёмъ въ самой Малороссіи. Последній водевиль и теперь держится на репертуаръ петербургскаго театра. Успъхъ этихъ милыхъ, игривыхъ інутовъ вызваль попытви писать на малороссійскомъ наръчіи и въ другихъ родахъ. Явились повъсти

Основьяненко «Маруся», «Салдацькій патретъ» и также нашли читателей не въ одной Малороссіи: это были легкіе очерки мѣстнаго быта, характеристическія черты провинціальныхъ нравовъ, граціозныя особенности племенныхъ малорусскихъ обычаевъ, живыя и поэтическія картины южнорусской природы. И успѣхъ ихъ былъ вполнѣ заслуженный. Но не смотря на эти опыты, въ то-же время люди съ болѣе обширнымъ дарованіемъ, смотрѣвшіе шире на жизнь и литературу, чувствовали, что мѣстное нарѣчіе способно на однѣ легкія вещи, но никогда не можетъ сдѣлаться языкомъ литературнымъ. Иначе и не могло быть, вслѣдствіе историческихъ судебъ края, односторонняго значенія его народной поэзіи и провинціальнаго характера мѣстнаго нарѣчія.

Племенная жизнь отдёльной провинціи нигдё не создавала самобытной литературы; не могла создать ее и настоящая жизнь Малороссіи, въ которой съ перерожденіемъ казачества не осталось самобытных элементовъ, внъ общихъ началъ русской жизни, кромъ однихъ мъстныхъ преданій, провинціальныхъ обычаевъ и воспоминаній о давно отжившей старинь. Вотъ почему обпирному литературному дарованію въ Малороссіи становилось душно въ тёсномъ вругу провинціальнаго воззрінія. Все истинно талантливое неизбъжно тяготъло къ общей русской жизни, къ русскому литературному языку и къ общей нашей литературъ. Цълая толпа даровитыхъ представителей новой русской литературы вышла изъ Украйны, и всё эти писатели или съ перваго шага обращались къ русскому языку, какъ Гивдичъ и Наръжный, или послъ пъсколькихъ опытовъ на мъстномъ наръчіи неизбъжно примыкали къ общей литературъ, какъ Основьяненко, Гребенка и наконецъ Гоголь. Это обращеніе лучшихъ талантовъ Украйны къ общерусской ли-

тературной дівятельности было понятно и естественно: оно происходило не отъ недостатка сочувствія ихъ къ мъстному элементу, не отъ равнодушія или пренебреженія къ родной странь, не отъ чуждаго искуственнаго воспитанія пли отъ желанія имъть большій кругь читателей; но отъ педостатка литературных элементовъ въ бытовой жизни племени, отъ тесноты мелкой провинціальной среды, отъ сознанія возможности одпого только литературнаго языка, отъ убъжденія наконецъ въ томъ, что читающая публика есть общая публика русская. При всей любви къ Малороссіи, при сочувствіи въ ея поэтическимъ преданіямъ, въ ся преврасной поэзіи старины, истинно талантливые украинскіе писатели понимали, что примыкая неразрывно въ общему русскому отечеству, отъ котораго ихъ родина оторвана была въ печальный періодъ исторіи, она въ будущемъ не можеть жить отдёльной, самостоятельной жизнью, и отнынъ умственная дъятельность Украйны должна также сливаться съ общерусскою діятельностію, какъ слились об'в страны въ отношении политическомъ. Всъ здраво понимающіе діло виділи, что малороссійскіе писатели, обращансь къ общерусскому языку, вносятъ повые элементы въ нашу литературу и сами съ другой стороны почернають въ ней живительныя силы, какихъ никогда не въ состояніи дать узкая среда провинціальнаго быта. Эти люди поняли, что малороссійская народная поэзія точно также относится къ русской литературъ, какъ и русская народная поэзія пъсенъ, сказокъ и былинъ, что онъ могутъ вносить народные элементы въ общую литературу, одухотворять ее живымъ элементомъ народнаго міросозерцанія, но въ то-же время должны слиться въ общемъ источникъ русской мысли и литературы, и при такомъ только единствъ можно ждать отъ нея высокаго развитія. Это выразилось въ важнейшемъ

представитель нашей новыйшей литературы, Гоголь: взгляни онъ на ея значеніе съ племенной точки зрівнія, и кругь его творчества неизбъжно съузился-бы, лучшія повъсти его погибля-бы въ мелкой средв провинціальнаго воззрвнія. Не обратись онъ въ общерусскому міросозерцанію, въ общему русскому языку, и ограничься своимъ провинціальнымъ наръчіемъ, онъ нетолько не создалъ-бы такихъ народно-художественныхъ произведеній, какъ «Ревизоръ» и «Мертвыя Души», и не написаль-бы дучшаго нашего историческаго романа «Тараса Бульбу», но самыя его чистомалороссійскія пов'єсти, какъ наприм'єръ "Вій" или "Ночь на Рождество Христово", едва-ли могли-бы сложиться въ томъ виде и съ той полнотою мысли и выраженія, кавъ онъ написаны по-русски. И это-не оттого, чтобы малороссійское нарічіе не могло передать въ той-же красот ихъ сказочнаго содержанія, но потому, что какъ всякій провинціализмъ, оно не въ состояніи дать произведенію того общаго колорита, какимъ отличаются отъ простонародныхъ разсказовъ созданія художественно-литературныя. Довазательствомъ того, что провинціальная среда и містное нарвчіе не въ состояніи дать широкаго взгляда, а напротивъ сдавливаютъ и задушаютъ всякое дарованіе, служатъ прославленныя «Оповиданя» Марка Вовчка. Не смотря на дарованіе писательницы, изв'єстной подъ этимъ именемъ, на ея искренность въ разсказв и даже нъкоторую художественность въ компановки характеровъ и положеній, вакая у нея бъдность въ содержаніи, отсутствіе жизненнаго міросозерцанія, однообразіе івъ основной идев, моизложеніи и навонець какая во всемъ нотонность въ провинціальная мелкость и сантиментальность! Прочтя одинъ или два разсказа ея про какую-нибудь малороссійскую «Бъдную Лизу» или хохлацкаго селадона,

уже вполнъ знаете всъ мотивы остальныхъ ел повъстей. Всявій новый разсказъ ел только перескавъ прежняго; это не новая картина, но тотъ - же самый эскизъ съ другой и притомъ очень близкой точки зрънія. И все это вращается въ одномъ узкомъ кругу, въ объемъ одного только вопроса, въ добавокъ теперь исчерпаннаго и отжившаго. Читать новые разсказы этой писательницы также утомительно, какъ слушать двадцать разъ къ ряду, съ ничтожными варіантами, одну и ту-же сказку, пересказываемую въ одномъ тонъ и тъмъ-же складомъ.

Но защитники самобытной украинской литературы спросять нась: почему мы забываемь Шевченко? Мы его не забыли, но оставили нарочно подъ конець, какь самое убъдительное доказательство, что новая украинская литература певозможна. Шевченко безъ всякаго сомнёнія одинь изъ значительныхъ поэтическихъ талантовъ, какіе только произвела Малороссія. Это поэтъ съ обширнымъ дарованіемъ, возникшій изъ среды чисто-народной жизни и отразившій въ себъ всѣ возможные ея элементы. Но посмотримъ, великъ-ли объемъ содержанія его поэзіи и въ чемъ состоитъ его поэтическое міросозерцаніе? Съ полнымъ уваженіемъ къ дарованію важнѣйшаго представителя Украйны, мы скажемъ откровенно свое мнёніе.

Партія новъйшихъ украйнофиловъ, въ понятномъ удивленіи въ таланту своего земляка, увлеклась до-того, что ставитъ Шевченко на ряду съ Пушкинымъ, Гоголемъ и даже съ величайшими геніями общеевропейскими, чуть не съ Шекспиромъ. Не говоря уже о нелѣности послѣдняго сравненія, мы находимъ чрезвычайно безразсуднымъ сближать Шевченко съ Пушкинымъ. Можетъ-ли это придти въ голову человѣку, не ослѣпленному мелкими претензіями провинціальнаго патріотизма? Можно-ли, разсуждая спо-

койно, не видёть огромной разницы между содержаніемъ Пушкина и Шевченко? Пушкинъ, кромѣ самой разнообразной лирики, является намъ и драматургомъ въ «Борисѣ Годуновѣ» и «Каменпомъ Гостѣ», и живописцемъ всѣхъ слоевъ современной жизни въ Опѣгинѣ, и великимъ романистомъ въ «Капитанской Дочкѣ»; въ его поэзіи нашлись отзывы Данту и античному міру Греціи, восточной поэзіи и испанской жизни, русской народности и байроновскому скептицизму,—и во всемъ этомъ отразилась великая самобытная личность, въ которой сосредоточилась живая дѣйствительность, во всю глубину исторической и во всю ширину современной жизни. Каково-же содержаніе поэзіи Шевченко?

Что касается до его драматическихъ опытовъ, въ родъ «Назара Стодоля», то по собственному отзыву самихъ украинцевъ, они не заслуживаютъ вниманія и даже не имъютъ мъстнаго значенія въ самой Малороссіи. Всъ остальныя сочиненія Шевченко состоять изълирических в пісень, какъ его Кобзарь, или изъ поэмъ и повъстей, каковы «Гайдамаки» и «Наймичка». Какіе-же въ нихъ выразились мотивы и какое поэтическое міросозерданіе? Перечитывая пъсни Кобзаря, вы ясно видите, что это ничто иное, какъ поэзія воспоминанія, послёдніе отголоски старой жизни въ народной украинской поэзіи: это ті-же жалобы наболівшаго сердца, тоскливыя мечты и воспоминанія о былой жизни. Тутъ не сказалось ровно ничего новаго, ничего такого, что давно не высказалось-бы у старыхъ кобзарей. При большей силь поэтического таланта, при большей глубинъ и теплотъ чувства, вы находите здъсь то-же ограниченное міровозарѣніе, какъ и въ народныхъ украинскихъ пъсняхъ. И это, повторяемъ, не отъ ограниченности таланта, а только отъ положительной невозможности найти новые мотивы, не выходя изъ узкой колеи провинціальнаго

быта въ широкое русло общенароднаго возгрвнія. Эпичесвія сочиненія Шевченко подтверждають это еще лучше и яснье. Что такое «Гайдамаки»? Это поэтическое воспоминаніе о былой эпохів казачества, произведеніе безспорно высово-талантливое; но въ немъ не отозвалось нивавихъ новыхъ мотивовъ послъ тъхъ, въ которыхъ это казачество выразилось въ своихъ старыхъ украинскихъ думахъ: это какъ-будто одна изъ техъ-же думъ, вновь отысканная въ памяти народа и только пропътая съ большей художественностью. И какъ скоро Шевченко перешель отъ былыхъ воспоминаній казачества къ современной украинской жизни, онъ не могъ найти для своей поэзіи никакихъ сюжетовъ, вромъ судьбы Наймички, основанной на мотивъ, почти не имъющемъ практического смысла въ дъйствительности, да и на томъ отпечатался еще вакой-то искуственно сантиментальный характеръ, придающій разсказу значеніе крайне-исключительное. Такимъ-образомъ вся поэзія Шевченко или думы о быломъ и невозвратно отжившемъ казачествъ, или такія явленія современности, которыя составляють исвлюченія изъ общаго хода русской жизни. При всей вначительности таланта, содержаніе этой поэзіи б'єдно и односторонне, и сравнивать Шевченко съ Пушкинымъ такъ-же странно, какъ ставить напримъръ «Москаль-Чаривника» на ряду съ «Ревизоромъ» Гоголя или оперой Глинки.

Извъстно, что Шевченко пробовалъ писать и на русскомъ языкъ, но его «Тризна» не произвела никакого впечатлънія и не можетъ имъть ни малъйшаго значенія въ нашей литературъ. Крайніе украйнофилы говорятъ, будто это обстоятельство доказываетъ, что русскій языкъ пришелся не по натуръ Шевченко и только въ одномъ родномъ языкъ малороссійскомъ была жизненная сила для такого истинно-народнаго поэта. На самомъ дълъ мы видимъ тутъ другія причины. Что могъ сказать Шевченко при своемъ исключительно племенномъ міросоверцаніи, нослѣ разнообразной поэзіи Пушкина, послѣ глубоко-дѣйствительныхъ и широкихъ по идеѣ произведеній Гоголя? Неудача его въ русской литературѣ, кромѣ исключительнаго и страстнаго влеченія къ чисто-малороссійской средѣ, объясняется самымъ родомъ его дарованія.

Мы говорили уже, что Гоголь, по свойству своего широкаго таланта и глубинъ общерусскаго возгрънія, послъ нервыхъ опытовъ на малороссійскомъ нарічіи, почувствовалъ тъсноту провинціальной среды, узвія формы мъстнаго наръчія и невольно перешель въ руской литературь, гдъ съ перваго шага сталъ на ту высоту, съ которой легко и свободно было развернуться его разностороннему дарованію въ народной сказкъ, и въ историческомъ романъ, и въ современной драмъ. Напротивъ Шевченко, обращаясь въ русскому языку, пеизбёжно оторвался отъ исвлючительномъстной почвы, гдъ только могь созръть и вырости прелестный цвётовъ его народной, чисто провинціальной поэзіи, и онъ въ средъ русской литературы не нашелъ того воздуха, который одинъ могъ дать жизнь этому чисто-мъстному растенію. Понятно, что онъ по необходимости долженъ быль обратиться туда, гдв ему легко и свободно было дышать. Подобный примерь мы видели раньше и въ нашей литературъ, въ лицъ Кольцова, котораго по нашему мнънію скорве, чвиъ кого-нибудь другаго, можно поставить на ряду съ Шевченко, если только нужны подобныя сопоставленія. Кольцовъ также вышель изъ среды народа и притомъ почти въ той же полосъ Россіи, такъ-же быль питомцемъ нашихъ южныхъ степей, и подобно Шевченко, выравиль бытовую жизнь великорусского племени въ народнохудожественной песне. Но едва только обратился онъ къ

обще-литературиымъ мотивамъ, едва оторвался отъ своей народной среды и своего чисто-народнаго языка, какъ все обаятельное значение его поэзи потерялось, и онъ исчезъбы въ толпъ дюжинныхъ стихотворцевъ, еслибы не возвратился къ своей народной пъспъ. Поэтому-то и Шевченко не могъ выдти изъ своей народно-племенной сферы.

Если у насъ чисто - народные мотивы Кольцова нашли глубовое сочувствіе, то понятно, что еще болье и сильне должны были отовваться песни Шевченко въ душе его увраинскихъ земляковъ. Какъ старая сказка няни, оне многое говорили сердцу; но какъ простой отголосовъ угас-шаго казачества, песни его не могли открыть какого-нибудь новаго міровоззренія. Онъ увеличиль число хорошихъ книгъ на малороссійскомъ наречін, но не создаль никакой повой малороссійскомъ наречін, но не создаль никакой повой малороссійской литературы. Поэтому правъ и Белинскій, который говориль, что не знаетъ такой литературы, правъ и Аксаковъ, когда заметиль, что отдельная малороссійская литература «полезна только для домашняго обихода».

Обращаясь въ исторіи европейскихъ литературъ, мы везді найдемъ доказательства противъ возможности особой литературы въ какой-нибудь провинціи. У різдкой изъ нынішнихъ европейскихъ націй, въ какомъ-вибудь періоді ихъ жизни, не было отдільныхъ нарічій и на нихъ народныхъ піссенъ и сказокъ, а иногда даже и письменныхъ сочиненій.

Извѣстно, что во Франціи, въ первую пору національнаго развитія, образовались два значительно-отличныя нарѣчія — собственно францувское на сѣверѣ и провансальское на югѣ. На томъ и другомъ возникла народная позвія. Съ церваго взгляда казалось-бы, что поэзія южныхъ трубадуровъ имъетъ болье данныхъ къ преобладающему

вліянію па будущую французскую литературу, что провансальскій d'oil должень больше участвовать въ образованіи французскаго языка, чёмъ северный дос. Южная часть Франціи, гдъ совершалась религіозная борьба христіанскаго рыцарства съ мавританскими проповъдниками Корана, гдъ Карлы Мартелы отстаивали в ру и народность страны противъ Абдеррахмановъ, гдъ отличался подвигами самъ Карлъ Великій, должна будеть поглотить умственную жизнь съвера или по-крайней-мъръ не дать ему поглотить своей болье и ранье развитой жизни. Въ поэзіи трубадуровъ было несравненно больше чувства и энергіи, ихъ серены и новеллы отличались большею граціей и задушевностью. Между-темъ, вогда по силе исторического хода событій различныя области Франціи начали сливаться въ одно цѣлое и разныя племена стали слагаться мало-по-малу въ одинъ могучій народъ, подъ преобладающимъ вліяніемъ съвернаго края, — тогда оба наръчія срослись въ одинъ общій французскій языкъ, и южная поэзія съ своимъ лирическимъ характеромъ уступила вліянію болье суровой, но и болье широкой эпической литературы сывера. Впоследствіи южная Франція произвела много даровитыхъ писателей, по ея мъстная литература замерла въ провинціальныхъ пъсняхъ, а прежній мъстный языкъ сохраниль только неважные провинціализмы въ бывшемъ Провансъ, да въ Гаскони. Между-темъ литература Корнелей, Расиновъ, Мольеровъ сдълалась общей литературой для всей Франціи.

Подобное явленіе мы находимъ и въ Германіи. Изъ цёлаго ряда различныхъ языковъ германскаго племени въ средніе вёка выдёлились особенно два нарічія, верхне-нівмецкое или hochdeutsch и нижне-нівмецкое или plattdeutsch. Въ то время, когда письменная литература этой эпохи вы-

ражалась въ Германіи большею частію на язывъ латинсвомъ, который быль книжнымь языкомъ всей страны, какъ у насъ церковно-славянскій, на обоихъ нёмецкихъ нарічіяхъ явились народныя пъсни и вознивъ народный эпосъ. Оба эти наржчія съ разными своими подраздёленіями отличались одно отъ другаго писколько не меньше, чъмъ наши южно-русское и съверно-русское наръчія. При частыхъ колебаніяхъ государственной жизни, феодальномъ раздробленіи страпы и страшномъ разъединении племенныхъ и династическихъ интересовъ, германскія племена и нарфчія все больше разобщались, а литературныя произведенія на этихъ містныхъ патуа все значительное отличались по своему выраженію. Казалось, какъ Германія политически раздробилась на множество самостоятельных владеній, такъ должно будеть образоваться въ ней и нёсколько самостоятельныхъ литературъ; но общій національный духъ вышелъ побъдоносно изъ этого хаоса. Явился лютеровъ переводъ библіи, въ который преимущественно вошли элементы ствернаго нартчія, и этотъ новый языкъ сдёлался общимъ литературнымъ языкомъ для всей нъмецкой націи. Откуда ни являлись потомъ немецкие писатели-они все обращались отъ своихъ провинціальных в наржчій въ этому литературному языку. Несмотря на то, что народныя пѣсни и древняя поэзія на hochdeutsch и plattdeutsch отличаются больше, чёмъ великорусская и малороссійская народная поэзія -- ни швабу, ни прусаку, ни саксоппу не приходить теперь въ голову оскорбляться господствомъ одного литературнаго языка, обращаться къ своему провинціальному говору и мечтать о своей отдёльной литературё. Гете, Лессингь, Шиллеръ, Гейне — писатели одинаково дорогіе для образованнаго населенія всей Германіи. И вотъ почему німецкая литература, сосредоточивая всё духовныя силы народа въ одномъ об-

Digitized by GOOS

щемъ стремленіи, достигла въ короткое время высокаго развитія.

То-же самое мы видимъ и въ Англіи. Когда остатви вельтскихъ племенъ вытёснены были савсами и норманнами изъ южной части острова въ Шотландію и Уэльзъ, тамъ образовались особые языки, на нихъ начали слагаться народныя ижсни, и раньше другихъ частей Великобританіи явилась на съверъ и западъ богатая лироэпическая поэзія бардовъ, которой отголоски сохранились въ народной памяти до позднъйшаго времени. Но когда исторія ръшила, что политическое преобладаніе должно остаться за Англіей, языкъ ея сделался единственнымъ литературнымъ языкомъ для всей націи, и даровитъйшіе люди, выходившіе изъ Уэльза, Шотландін и даже Ирландін — Свифтъ, Борнсъ, Муръ, Вальтеръ-Скоттъ — не думали нисколько о литературномъ возрожденіи своихъ містныхъ нарічій, а приносили всъ силы своего дарованія на общую литературную дъятельность Англіи.

Наконсцъ такое-же историческое явленіе повторилось и въ Италіи. Едва-ли есть страна, гдѣ по ходу историческихъ обстоятельствъ сложилось бы столько отдѣльныхъ, рѣзко отличныхъ одно отъ другаго нарѣчій. До-сихъ-поръ въ сѣвериой и южной Италіи языкъ дотого отличенъ, что піемонтецъ съ трудомъ понимаетъ неаполитанца, а калабріецъ слышитъ совсѣмъ другую рѣчь въ говорѣ венеціянца. И между-тѣмъ, только-что настала въ Италіи пора литературнаго развитія, какъ флорентинское volgare illustre сдѣлалось общимъ литературнымъ языкомъ для всей Италіи. Дантъ, Петрарка, Аріостъ—одинаково національные поэты для всѣхъ итальянцевъ отъ Алпійскихъ-горъ до южной оконечности Сициліи. Случалось, народъ [въ какомъ-нибудь углу Италіи перелагалъ знаменитыхъ поэтовъ на свое нарѣчіе,

какъ сдълали венеціянскіе гондольеры съ пъснями «Освобожденнаго Іерусалима», но это нивого не заставляло думать о какой-нибудь литературь на мъстномъ наръчіи, не смотря на то, что даровитъйшие представители итальянской поэзін вышли изъ разныхъ провинцій. Тассъ быль родомъ изъ Соренто, Аріостъ изъ Реджіо, а между-тімь они писали на литературномъ языкъ, который ръзко отличался отъ простонароднаго наръчія ихъ родины. Одинъ изъ проповъдниковъ самобытной украинской литературы, говоря о народной поэзіи какъ источник в литературы письменной, ссылался на Бокваччіо, который будто-бы большую часть разсказовъ своего Декамерона собралъ «зъ народніхъ устъ», почему они и послужили неистощимымъ источникомъ романовъ, драмъ и комедій, разлетьвшихся по всей Европь. Но именно Боккаччіо служить доказательствомь, что преданія, хранящіяся на пародныхъ нарвчіяхъ, могутъ быть только матеріаломъ для общей литературы, а не основой отдъльныхъ письменныхъ литературъ на какомъ-нибудь провинціальномъ патуа. Боккаччіо родился въ Парижв, провель значительную часть жизни въ Неаполь-и вездъ собираль народные разсказы, но онь передаваль ихъ не на провинціальномъ нарічін, съ котораго подслушиваль, а на общемъ литературномъ итальянскомъ языкъ, обработанномъ флорентиндемъ Дантомъ.

Въ одномъ только мъстъ мы видимъ, какъ два близкія наръчія одного и того-же языка разложились на два языка самостоятельные и произвели двъ отдъльныя литературы. Это было на Пиринейскомъ-полуостровъ. Тамъ коренной романцо раздробился на два главныя наръчія, съверное или кастильское и югозападное, и несмотря на близкое родство, они не слились при успъхахъ образованія, но мало помалу португальское паръчіе выработалось въ особый языкъ

съ самобытной литературой. И это случилось только всявдетвіе политическаго отдёленія Португаліи въ самостоятельное государство. Еслибы португальцы вошли съ испанцами въ составъ одного политическаго цёлаго, то конечно романцо остался-бы только провинціальнымъ нарёчіемъ, въ родё напримёръ лимозинскаго, и вся мёстная литература его ограничилась-бы однёми народными пёснями Cancioneiros, представляющими, какъ и наши казацкія думы, борьбу христіанскаго населенія съ напоромъ завоевательнаго магометанизма. Мы могли - бы еще указать на литературу голандскую, шведскую и датскую, въ доказательство того, что племенныя нарёчія организуются въ самостоятельные языки и порождаютъ самобытныя литературы только въ такомъ случать, когда самыя племена слагаются по ходу историческихъ обстоятельствъ въ отдёльныя государства.

Но можетъ-быть здёсь намъ укажутъ на то явленіе, которое совершается теперь въ славянскихъ земляхъ, гдъ чуть не каждое племя стремится поднять свое паръчіе на степень литературнаго языка. Мы съ своей стороны въ этомъ явленіи находимъ новое подкрівпленіе высказанной нами мысли. Съ одной стороны это покушение на образованіе литературныхъ формъ въ разныхъ славянскихъ наръчінть вытекаеть изъ стремленія этихъ племенъ къ политической независимости, въ освобожденію отъ долгаго порабощенія. Съ другой стороны это крайнее дробленіе родственныхъ языковъ на мелкіе діалекты и нежеланіе слиться съ другими родственными и болбе развитыми нарвчіями служить нечальной причиной того обстоятельства, что до-сихъ-поръ эти племена, несмотря на всё усилія, не могутъ организоваться въ плотную и сильную массу. Эти претензіи каждаго мелкаго племени на литературную самобытность своего нарвчія, частію вследствіе духа сла-

вянской разрозненности, а еще болье отъ внушеній враговъ славянскаго единства, дошли до того, что даже галиційскіе русины, у которыхъ во все время дъятельности Львовской академіи быль одинь съ нами письменный языкъ, стараются теперь оторваться отъ малороссійскаго элемента и образовать свой особый языкъ, съ своимъ особымъ правописаніемъ. Такимъ-образомъ всё историческіе факты доказываютъ, что при настоящемъ положеніи Малороссіи въ ней не можетъ быть никакой самобытной литературы, и всё усилія партіи создать ее должны остаться совершенно напрасными.

Отвуда-же могла явиться такая безплодная мысль, чъмъ она поддерживалась и что ожидаетъ ее въ будущемъ?

Кто-то собользичя о томъ, что малороссійскіе писатели держатся разныхъ украинскихъ нарбчій, высказаль мысль, будто разрозненность эта зависить отъ слабости инстинкта народной централизаціи въ южно-русскомъ племени. Мысль эта, по нашему мнинію, довольно справедлива и объясняеть одну изъ причинъ самаго появленія украйнофильской школы. Этотъ именно слабый инстинктъ народнаго единства выразился безсознательно въ одномъ слов украинскаго населенія на образованіи мнимо-народной партіи. Кавъ и у славянъ австрійскихъ и турецкихъ, въ этомъ проявляется очевидное стремленіе въ обособленію въ язывъ и литературъ. У насъ сравнивали украйномановъ съ славянофилами. Это невърно: если тутъ и есть какое-нибудь сходство во внъшнихъ пріемахъ, то въ самомъ направленіи между ними нътъ ничего общаго. У славянофиловъ въ основ'в ученія лежать идеи, которыя ведуть къ сліянію народнихъ силъ, въ сознанию самобытныхъ источниковъ русскаго духа и сплоченію всёхъ элементовъ нашей общеруссвой жизни. Напротивъ, школа украйнофиловъ, обращаясь

въ своей старинв и преданіямъ, проповедуеть объ отделеніи провинціальнаго говора отъ общаго языка, о возрожденін племенной литературы и слёдовательно о разъединеніи русскихъ силъ. Современная европейская мысль о правахъ національностей выроделась здісь въ односторонній провинціализмъ, который перетолковаль великую идею въ смислъ узваго племеннаго возрожденія. Безъ сомнънія въ этомъ увлечении участвовала и любовь къ народу; во вивсто того, чтобы понять необходимость общаго дружнаго дъйствія со всей массою русскаго народа, на пути улучшеній и прогреса, духъ односторонней партіи потребоваль обособленія въ языкі и литературів. Наконецъ въ образованіи украйнофильской школы была еще причина: это мелкое самолюбіе посредственности, которая, не находя силь проавить себя чёмъ-нибудь въ богатой уже средё русской литературы, обильной разнородными талантами, испала возножности выдвинуться какъ-нибудь изъ неизвъстности и нашла эту возможность въ малороссійской племенной литературъ, гдъ до нынъшняго въка не было почти письменности, а поэтому на безлюдьи и Оома могь сделаться дворяниномъ. Тутъ для посредственности открывалось чистое поле, шировое какъ украинская степь: пиши романы, повъсти, комедін, составляй словари, граматики, счетніці, коверкай правописаніе — везд'в будешь первый и найдешь вакихъ-нибудь читателей и почитателей. Нътъ сомивнія, что въ числъ писателей на малороссійскомъ наръчіи многіе обратились къ нему только по этому побужденію.

Мы говоримъ вонечно объ одной партіи, и наши слова не относятся ко всёмъ представителямъ южнорусской дём-тельности. Извёстно, что люди съ истиннымъ талантомъ не примыкали къ этому кружку и не раздёляли его увлеченій, а входила въ него посредственность, осворбленное



самолюбіе или навонецъ желаніе быть во что-бы ни стало популярнымъ, при невозможности проявить себя въ широкомъ вругу общерусской жизни. Нарежные, Гоголи, Глинки чувствовали тесноту провинціальной колеи и выходили изъ нея съ запасомъ себжихъ силь на широкую дорогу русской дінтельности; а люди бездарные оставались вірными своимъ племеннымъ возгреніямъ, и благодаря новости и нъкоторой заманчивости своихъ стремленій, возбуждали иногда шумъ въ своемъ муравейникъ. Одинъ Шевченко въ этомъ отношеніи составляеть исключеніе, какъ послёдній истиню-народный украинскій кобзарь и півець былой жизни стараго казачества; но онъ писалъ не по принципу литературнаго сепаратизма, а потому что быль истиннымъ півцомъ той стороны народной жизни, которая могла найти отголосовъ только на одномъ мёстномъ нарѣчіи. Подобное явленіе можеть повториться и въ будущемъ: на малороссійскомъ наръчіи можеть-быть явится и другіе поэты, но не цначе какъ въ лирическомъ родъ, подъ напъвы старыхъ кобзарей. Внъ этой среды все истинно-даровитое, по неизбъжному ходу исторіи, не перестанеть таготъть въ общерусской жизни и литературъ, и развъ только самолюбивая посредственность да узвій патріотизмъ увлевутся ложно-народнымъ стремленіемъ, пова не замруть подъ равнодушнымъ безучастіемъ массъ, не ноддающихся на голось безплодныхъ мечтаній.

Выскажемъ въ заключение прямо нашу мысль. Исторический опыть въковъ и здравий смыслъ показывають, что нигдъ провинциальное племя не имъло и не можетъ имъть особой литературы. Противное мы находимъ только въ Австріи, сплоченной изъ народностей совершенно чуждыхъ, которыя никогда не сойдутся въ общихъ интересахъ и не сольются въ одно органическое цълое. Но зато мы знаемъ,

чего можно ожидать отъ этой страны? Тамъ действительно ёсть нёсколько литературь, кромё нёмецкой: тамъ и отдъльная литература чешская, и особая литература венгерская-и никто конечно не назоветъ ихъ литературами провинціальными и не скажеть, что чехь Гавличевь или мадьяръ Верошмарты составляютъ что-нибудь общее съ Гейне, Гервегомъ и Фрейлихратомъ. Еслибы Малороссія была въ отношении въ России въ такомъ-же положени, какъ Богемія или Венгрія къ Австріи, тогда мы согласились-бы съ редакціей львовской «Меты» и готовы были-бы допустить возможность и процвётание самобытной малороссійской литературы. Но къ счастію этого нётъ: Южнорусскій-край, и по-своему географическому положенію, и по историческимъ судьбамъ, и по настоящему тяготвнію, и по всей массъ народныхъ инстинктовъ, составляетъ неразрывную часть общерусской земли, а поэтому въ немъ, связанномъ съ нами въ одно цёлое, не можетъ быть и самостоятельной литературы. Можно пожалуй допустить тамъ первоначальное обучение на мёстномъ паречін, но простой здравый смыслъ показываеть, что въ немъ не можеть быть ни высшаго образованія на этомъ містномъ патуа, ни ученыхъ изданій, ни своихъ м'єстныхъ журналовъ. Если наша литература не сильно противодъйствовала подобнымъ затвямь, то это оттого, что и самыя народныя массы въ Малороссіи не заявляли къ нимъ сочувствія. Но при-всемътомъ жаль, что силы, хотя и не общирныя, однако все-же способныя приносить нользу въ общей деятельности и ускорять обобщение русской науки и литературы, тратятся на дёло совершенно безплодное по своимъ конечнымъ результатамъ.

Еслибы историческая необходимость, вмѣсто великорусскаго племени, поставила въ главѣ народной жизни племя малороссійское и въ немъ сложилось-бы зданіе государственнаго единства и силы, а языкъ его сдѣлался языкомъ науки и литературы—и послѣ этого сплоченія народа, гдѣнибудь на сѣверѣ, въ Москвѣ или Новгородѣ, по уцѣлѣвшимъ историческимъ и бытовымъ пѣснямъ и сказкамъ какіе-нибудь провинціальные патріоты начали-бы толковать объ отдѣльной самостоятельности своего сѣверно-русскаго языка и закладывать «основу» какой-то своей самобытной и независимой литературы— не имѣлъ-ли-бы тогда права русскій народъ назвать эти провинціальныя великорусскія претензіи ненужными и безплодными? Россія одна—и въ ней можетъ быть только одинъ литература. Отрицать это можетъ только самолюбивая бездарность или узкій провинціальный патріотизмъ.

## СЫНЪ ДЬЯЧКА И КУПЕЧЕСКАЯ ДОЧКА.

(Впечативніе академической выставки):

Кто пе знаеть небольшой, но мътко задуманной и преврасно выполненной вартины повойнаго Оедотова-Встрфча жениха или сватовство майора? У всёхъ, вто сколькоинтересуется искуствомъ, осталась конечно въ памяти эта живая сцена нашей русской жизни. Вы конечно помните ее? Въ купеческой гостиной, увъшанной портретами вавихъ-то генераловъ, съ люстрой изъ стеклушекъ, съ накрытымъ столомъ и бутылкой шамнанскаго, встръчають прівхавшаго жениха. Толстолицый и бородатый ковяннъ дома, какой-нибудь разбогатъвшій лабазникъ или дровяникъ, торопливо застегиваетъ длиннополую сибирку; плотная его сожительница, гладко повязанная шелковымъ платочкомъ съ рожками па лбу, удерживаетъ за блондовый хвость разодётую впухь зрёлую дочь-невёсту, которая въжеманномъ испугв всплеснула руками и, кажется, готова убъжать съ замершею на губахъ фразой Липочки Островсваго: «а ну, кавъ я передъ нимъ сконфужусь! ахъ, страмъ

какой! что онъ подумаеть»? А дверь уже отворилась: входить, весело согнувшись, старуха-сваха, въ правдничномъ шугав, и за нею въ передней видна и высокоблагородная фигура самого жениха, который молодецки подперся лѣвой рукою въ бокъ, а правой закручиваеть усы и въ то-же время побъдоносно приподнимаетъ густо-эполетированныя плечи. Какъ все это просто и натурально!

Недавно выставлена была въ Академіи-Художествъ другая маленькая, но прекрасная картина художника Перова-Сынъ дьячка, произведенный въ колежскіе регистраторы и примъривающій вицмундиръ. Сцена — также ловко подмъченная и искусно переданная. Въ тъсной комнатъ городскаго причетника, обставленной всёми принадлежностями темной бъдности и невольныхъ лишеній, собрадась семья въ великую минуту, когда портной принесъ примърить форменный фракъ на козяйского сына, только-что произведеннаго въ первый чинъ. Дьячекъ-отецъ, простой и повидимому добрый вривой старичекъ, съ сіяющимъ радостью лицомъ, смотритъ всей силою одиноваго глаза на чиновную плоть отъ плоти своей и, кажется, хочеть вскочить ему на шею, повитую бархатнымъ воротникомъ. Набожная старушка-мать замерла въ теплой молитвъ надъ созерцапіемъ свётлыхъ пуговицъ, сіяющихъ на фалдахъ сына. Дочь ихъ, простая и должно-быть работящая дввушка, съ благоговиніемъ и никоторой завистью любуется серебряной ковардой на братниной фуражев. А самъ виновнивъ этой торжественной сцены, вытянувшись во весь рость, стоить посереди вомнаты въ новомъ вицмундпръ, величавый точно Готфредъ, надъвающій даты передъ боемъ, съ глубовимъ сознаніемъ достоинства въ каждомъ изгибъ тела, въ каждой чертв лица; и портной, вполнв понимающій важность

своего призванія въ этотъ торжественный моменть, съ глубово-серьезнымъ лицомъ и даже нѣкоторой гордостью согнулся передъ своимъ паціентомъ и мѣломъ намѣчаетъ выемку на вожделенномъ вицмундирѣ. Сколько во всемъ этомъ истины и жизни! ;

Въ картинахъ этихъ привлекаетъ зрителей разумвется комическая сторона русской жизни, давно обратившая на себя вниманіе нашей сатиры. Неразъ уже перо комика и карандашъ художника преследовали и осменвали эту несчастную слабость нашихъ простыхъ людей гоняться за переходомъ въ высшее сословіе. Зло и остроумно смфялись мы надъ тёмъ, что наши купцы, разбогатёвъ изъ крестьянъ и только-что сбросивъ лапти или смазанные дегтемъ осташи, неловко обставляють себя предметами европейской жизни -- стараясь помирить свою родную чуйку и длиннополую поддевку съ пролеткой на лежачихъ ресорахъ, свою жарко-натопленную лежанку съ роскошной мебелью Тура, свою безграмотность и зъвоту при видъ всякой вниги, кромъ конторской, съ необходимостью воспитывать дочерей въ модныхъ пансіонахъ на лансье и французскомъ языкъ. Съ негодованіемъ смотр'вли мы на печальные опыты богатыхъ вупцовъ выводить въ офицеры и дворяне своихъ избалованныхъ сынковъ, которые потомъ, вырываясь изъ среды прежняго сословія, д'влались только героями Дюсо и Излера, бойко спускали наторгованное годами родительское достояніе и хлопотали всёми силами о томъ, чтобы забыть свое прежнее званіе. Неўтомимо глумились мы надъ этимъ постояннымъ бредомъ купеческихъ дочекъ о женихахъ военныхъ, надъ этой страстью купцовъ выдавать ихъ съ сотнями тысячъ приданаго за князей или графовъ, воторые и брали этихъ дъвъ только въ качествъ приданаго въ получаемымъ тысячамъ. Мы не переставали изумляться, видя, что грустныя развязки подобныхъ браковъ не вразумляють этихъ неразумныхъ, и они продолжаютъ гоняться за чиновными зятьями, которые послъ свадьбы часто не пускають ихъ и на порогъ. Такъ-же остроумно смѣялись мы и надъ этими семинаристами, когда они лѣзли въ чиновники, Богъ знаетъ для-чего мѣняли свои подрясники на вицмундиры, съ нѣжностью смотрѣли на свои свѣтлыя пуговицы и являлись въ свѣтской жизни съ нестираемой отмѣтвой пріемовъ и говора своего прежняго быта и сословія.

Все это давно осм'ятно перомъ, карандашемъ и кистью, въ карикатуръ и сатиръ, начиная съ фонвизинскаго Кутейкина и до типовъ Островскаго. И дъйствительно, во всемъ этомъ много см'яшнаго.

Но всматриваясь въ дело внимательнее, кто не согласится, что подъ комическимъ складомъ этой стороны жизни видна и оборотная сторона медали, возбуждающая чтото другое, кром'в см'вха. Мн'в кажется, вс'в эти явленія прямо вытевають изъ смысла нашего общества, изъ сущности нашихъ сословныхъ отношеній, и самыя карти-Өедотова и Перова, заставляя улыбаться при видъ этихъ безъ-сомитнія смішныхъ сцень, въ то-же время наводять на печальныя мысли такъ-же, какъ и смъхъ Гоголя. Не одинъ хохотъ возбуждають онв въ душв вакогонибудь простаго губернскаго купца или церковнаго причетника. На выставкахъ я иногда вглядывался въ лица купцовъ, когда они подходили въ тавимъ вартинамъ, какъ Сватовство майора, Өедотова, или Прерванное обручение, Волкова. Въ добродушно-пасмешливой ихъ улыбкъ, мнв кажется, виделось что-то кроме обиды за метко-подсмотрвиныя художникомъ черты ихъ быта. Намъ конечно во всемъ этомъ бросается въ глаза одна комическая сторона;

ио надобно войти въ положение тёхъ, на кого бьетъ сатира, надобно пережить и перечувствовать эту жизнь—и картина получить нъсколько иное освъщение.

Легко смёяться намъ при видё, какъ бёдный дьячекъ празднуетъ высоко-торжественную минуту производства въ чинъ своего молодаго сына. И въ-самомъ-дълъ смъшонъ тотъ восторгъ, съ вавимъ эти бъдные люди смотрятъ па вицмундиръ, кокарду и свётлыя пуговицы форменнаго облаченія. Еще смішнье можеть-быть станеть для нась эта сцена, когда мы представимъ будущую судьбу этого чиновника, обреченнаго па служение въ какомъ-янбудь провинціальномъ суді, среди візнаго скрипа перьевъ, вругу фаланги такихъ-же чернильныхъ витязей, гдв суждено ему, какъ бълкъ, вертъться въ неостанавливающемся колесъ мелкаго честолюбія и интригъ передъ высшими и жалкаго чванства съ нечиновными. Въ этой перспективъ открывается ему долгая жизнь съ протертыми локтями и истоптанными до дыръ подошвами, съ полдюжиной голодныхъ дътей и кучей заботъ о сторублевой пенсіи подъ старость. И конечно смешно, когда выходъ на такую дорогу семья правднуетъ, точно какое-нибудь торжество. Но тутъ-то и нужно вспомнеть, изъ какой среды ведеть этоть выходъ.

Чтобъ понять это, надобно представить жизнь и общественное положение церковнаго причетника въ провинціальномъ городъ. Въ глазахъ высшей духовной власти онъ стоить ниже лакея, не слышить никогда привътнаго слова, долженъ ползать на колънахъ, творить земные поклоны, какъ передъ иконами, и яко благостыню принимать всякаго рода головомойки и распеканья. Въ обществъ онъ совершенный нуль, видитъ только презръніе, слышитъ однъ оскорбительныя клички и обидныя

прозвища. Кто-же не пожелаетъ выхода изъ этого положенія?

Понятно, какъ пріятно должно быть такому челов'єку при одной мысли, что любимый сынъ выходить въ другое сословіе, гав по его понятіямъ онъ будеть прикрыть чиномъ отъ множества горькихъ и унивительныхъ оскорбленій. Конечно, этого нётъ въ кругу священниковъ, и тамъ старики смотрять даже недоброжелательно на дътей, если они переходять въ свътское званіе; то для бъднаго провинціальнаго дьячка такой случай-дёйствительно великій праздникъ. Вотъ почему чиновничій вицмундиръ на плечахъ сына нетолько плъпнеть его блескомъ гербовихъ пуговицъ, но кажется ему священной эгидой, подъ которою. молодой человыть будеть защищень оть тысячи осворбленій, съ какими самъ старикъ дожиль до этого утёшительнаго дня. Здёсь чувства отца и матери понятны, вызывають не одну насмышку карикатуриста, а вибсты сътъмъ и гуманное чувство теплаго состраданія. Вотъ отчего намъ кажется, что въ картинъ Перова, можетъ-быть противъ води художника, подъ сатирическимъ покровомъ вымысла затанлась мысль болбе глубокая и серьозная, которой не можетъ вполнъ заглушить и истинно-комическое положение главнаго лица, юнаго колежскаго регистратора.

Таже самая мысль, еще съ большей ясностью, является при взглядъ на картину Өедотова.

Мы смѣемся, какъ полуобразованный купецъ хлопочетъ вывесть своего сына въ дворяне, а молодой человѣкъ снускаетъ потомъ нажитое отцемъ состояніе на карты, попойки или танцовщицу, стыдится своего прежняго званія, презираетъ своихъ длиннополыхъ родныхъ, и отставъ отъ одпого берега, не умѣетъ твердо стать на другомъ. Намъ забавно, когда въ купеческую семью входитъ какой-нибудь

гусарскій офицеръ, беретъ громомъ своей сабли нажитыя купцомъ деньги и потомъ указываетъ двери своимъ дороднымъ тятинькъ и маменькъ. Насъ беретъ смъхъ при видъ того, какъ молоденькая купеческая дочка, воспитанная на ватрушкахъ и блондахъ, на почтеніи къ деньгамъ и эполетамъ, дълается полубарыней и блъднъетъ при одномъ воспоминаніи о томъ, что она была купчихой. Повторяю, все это смъщно, но въ то-же время довольно грустно и совершенно понятно. Кто знаетъ бытъ нашего провинціальнаго, чисто-русскаго купечества, для того нътъ въ этомъ ничего страннаго и удивительнаго.

Не смотря на то, что этотъ класъ, по своей независимости и массамъ своихъ капиталовъ, могъ-бы играть у насъ такую-же видную роль, какъ и у другихъ, мы видимъ напротивъ всю нетвердость его положенія. У насъ самое имя купца въ глазахъ высшаго сословія пользуется не лучшимъ значеніемъ, чёмъ и прозвище кутейника. Уваженіе къ купцу р'ядко отділяется отъ уваженія къ его капиталу. Мы обращаемся съ нимъ, какъ съ разбогатъвшимъ мужикомъ, любимъ приглашать его въ пожертвованіямъ, позволяемъ при разныхъ случаяхъ давать об'ёды и праздники въ честь властей, но никогда не позволимъ ему състь съ нами въ одни сани. Въ провинціи купецъ постоянно долженъ кланяться нетолько губернатору или городничему, но и частному приставу; последній приказный, последній регистраторъ, едва годный на переписку бумагъ, считаетъ себя выше, какъ человокъ благородный,--и если ему нътъ прямыхъ выгодъ брататься съ купцомъ, то онъ не замедлить повазать ему свое превосходство. А посмотрите на вупеческихъ женъ и дочерей. Хотя ихъ блоидовыя платья и брильянты возбуждають зависть, но ихъ самихъ очень многіе вовсе не считають за лицъ, могу-

Digitized by Google

щихъ принадлежать въ тому обществу, которое составляютъ наши барыни, dames de la sociétè. Въ ложъ театра купчиху окидываютъ высокомърнымъ взглядомъ, а попробуй она явиться въ собраніе, гдъ танцуютъ барыни—ее сплошь и рядомъ ждетъ поворный остракизмъ.

Что-же удивляться послё этого, если купцы наши, не смотря на сотни плачевныхъ примеровъ, постоянно заботятся вывести сына въ дворяне и выдать дочь за офицера или за князя! Не естественно-ли въ нашемъ купце желаніе ввести свою дочь въ тотъ кругъ, где она избавлена будетъ отъ оскорбленій, видёть ее подъ-руку съ человъкомъ, подъ защитой котораго по-крайней-мере на улице первый встречный не можетъ безнаказанпо ее обидётъ. Нётъ, въ офицерской сабле видятъ наши купцы не одну побрякушку, а настоящее оружіе для защиты своихъ дочерей, въ эполетахъ прельщаетъ ихъ не одинъ блескъ, а благодётельная эгида противъ тысячи непріятностей. Здёсь сказывается не эгоизмъ, не пустое чванство, а инстинктивная забота отцовской любви, хоть и въ грубой формё.

Намъ возразять можеть-быть, что сотпи примъровъ показывають безпрестанно, къ чему ведуть подобные браки, что ръдкому не случалось видъть, какъ мужъ-офицерь, промотавъ женнины деньги, съ презръніемъ трактуетъ своихъ новыхъ родныхъ, а иногда даже выгоняетъ изъ дому и жену-купчиху. Такіе примъры точно не ръдки. Но онито, кажется, больше всего и подтверждаютъ нашу мысль. Купцы безъ-сомнънія лучше другихъ знаютъ результаты подобныхъ браковъ, и при-всемъ-томъ они упорно продолжаютъ ловить дочерямъ своимъ благородныхъ жиниховъ на удочку своихъ капиталовъ. Въ этомъ-то и выражается ихъ пониманье своего положенія: они хотятъ, во-что-бы

ни стало, хоть-бы съ потерею состоянія и даже спокойствія, вывести д'ввушку изъ среды, въ которой ея общественное значение пичемъ не гарантировано. Не надобно забывать, что купецъ можетъ-быть завтра, вследствіе одного несчастнаго оборота, рискуеть потерять состояніе, а вмёстё съ нимъ и единственное свое значеніе: за невзносъ гильдейскаго капитала онъ тотчасъ-же будетъ приписанъ въ мъщане и увидитъ въ перспективъ самую темную дорогу. Кто-же ръшится обвинить человъка, который, понимая всю горечь такого шаткаго положенія, ищеть возможности, вавими-бы ни было средствами и съ вакимъ-бы ни было пожертвованіемъ, вывесть своихъ дітей изъ такого печальнаго круга жизни. Кто-же, говоря по совъсти, ръшится бросить камень въ этихъ людей, которые не видать другаго средства поставить дътей въ лучшее положеніе!

Отчего-же все это зависить? Говорять, здёсь вопросъ въ одномъ только образованіи: еслибы купечество, при своемъ независимомъ положении и капиталахъ, было просвъщеннъе, мы не видали-бы въ немъ этой смъшной гонви за дворянствомъ. Это справедливо, но только при условіи общаго образованія всего сословія. Въ настоящее вреия образованность отдёльнаго лица ничёмъ не гарантируетъ его: мы недавно видели, что образованность купечесваго семейства не спасла его отъ изгнанія съ благороднаго бала. Всёмъ извёстно, что самый образованный купецъ подвергается со стороны какихъ-небудь Сквозниковъ-Дмухановскихъ темъ-же самымъ оскорбленіямъ, какъ Абдуловы и подобные имъ аршинники и самоварники. Давно-ли еще въ самомъ литературномъ мірѣ, который такъ гордится свовиъ образованіемъ и гуманностью, упрекали Полеваго въ томъ именно, что онъ былъ вупецъ - и въ

Digitized by Google

кругу самыхъ благодушныхъ литераторовъ ходили эпиграммы съ пошлыми намеками на его происхожденіе. Нѣтъ, мы убѣждены, что одно образованіе отдѣльныхъ лицъ не прекратитъ этого дѣйствительно смѣшнаго обычая перехода въ другое сословіе, какъ не прекратили его насмѣшки и карикатуры. Печальная сторона этото быта сгладится тогда только, когда въ немъ самомъ исчезнутъ корни, отъ которыхъ это зло плодится и растетъ.

Когда наше купечество, вмёстё съ развитіемъ у насъ образованія, пойметъ наконецъ всю пользу и выгоду его, тогда безъ-сомнёнія совершится и улучшеніе его общественнаго быта, тогда съ уваженіемъ будутъ смотрёть на него люди другихъ сословій; тогда только и купецъ не будетъ искать для своей дочери одного дворянскаго титула или блестящихъ эполетъ, и сама купеческая дочка начнетъ вглядываться, есть-ли человёкъ подъ этимъ красивымъ мундиромъ. А съ улучшеніемъ быта и нравовъ нашего провипціальнаго духовенства, конечно и сынъ причетника не съ такой забавной гордостью падёнетъ вицмундиръ съ свётлыми пуговицами, и вся семья его не будетъ думать, что первое примъриванье этого наряда составляетъ праздникъ праздпиковъ и торжество изъ торжествъ.

До-тьхъ-поръ этимъ бъднымъ людямъ позволительно искать спасенія въ шпорахъ и вицмундирахъ, — и если купеческая дочка видить въ густыхъ эполетахъ залогъ своего счастія, въ княжескомъ титуль удовлетвореніе самолюбія, если семипаристъ смотритъ на бархатный воротникъ, какъ на источникъ будущаго благополучія—то это, какъ мы сказали, нетолько понятно, но даже извинительно. Пусть-же литература рисуетъ намъ эти жалкіе типы въ сатиръ, пусть карандашъ и кисть осмъйваютъ ихъ въ карикатуръ — мы будемъ смъяться, но такъ, какъ научили

насъ Гоголь и Островскій, то-есть смёнться вы лицё этихъ людей надъ тёмъ, что ихъ создало и воспитало, надъ тёмъ, что сврывается за этими грустно-комическими образами и что на-самомъ-дёлё должно нести на себё и нашъ смёхъ и наше негодованіе.

Digitized by Google

## ПОЭТЪ СЛАВЯНИЗМА.

(Стихотворенія Хонякова).

Въ нашей литературъ, какъ и во всъхъ живыхъ литературахъ, одни поэты стоять внъ общественныхъ кружвовъ и даже нер'едко выражають идеи началь противоположныхъ, другіе родились и соврели въ исключительныхъ возврвніяхъ одной какой-нибудь партіи и служать ея представителями въ искуствъ. Первые берутъ свои идеалы въ общемъ источникъ человъческой природы, хотя и оживляють ихъ дыханіемъ своего въка и общества, вторые все черпають изъ одной какой-нибудь жилы современной жизни. Такъ Майковъ, оставаясь върнымъ своему въку, не нодчиняется никакому исключительному воззрвнію, такъ Некрасовъ — представитель только одной современной котеріи. Мы не думаемъ сказать этимъ, чтобы Майковъ смотрълъ безстрастно на жизнь и не имълъ своего собственнаго воззрѣнія, своей опредѣленной общественной и соціальной идеи, а хотимъ только замітить, что онъ почерпаеть для нея содержание изъ всей широты общественной жизни, изъ всёхъ источниковъ обще-человёческой мысли. Съ другой стороны, Некрасовъ беретъ содержаніе для своихъ стиховъ только въ кругу одного воззрёнія, смотритъ на жизнь взглядомъ одной партіи, вполнё замкнутъ въ идеяхъ одного литературнаго кружка.

Въ самомъ дёлё, вглядитесь въ смыслъ идей той изъ нашихъ литературныхъ котерій, которую обывновенно называють крайней западной, поймите ея взглядь на смысль европейской жизни и степень вліянія на наше общество, разгадайте навонецъ всв ел pia desideria-и вы ясно увидите, что Некрасовъ по самой односторонности его-полнъйшій представитель ея идей и воззрівній. Въ его, очень рёдко поэтическихъ, но всегда характерныхъ стихахъ выразилось все содержание этой западной партии, воплотилось все, ято она постоянно развивала въ сочиненіяхъ самыхъ разнообразныхъ. Точно такъ-же, по нашему митнію, Хомяковъ можетъ быть названъ представителемъ и пъвцомъ другой литературной фравціи, которая извістна у насъ подъ неточнымъ, но давно уже утвердившимся именемъ славянофиловъ и которая отличается своимъ самобытнымъ воззрѣніемъ въ вопросахъ ученыхъ и литературныхъ, политическихъ и соціальныхъ.

Въ настоящее время значение объихъ этихъ партій у насъ вполнъ опредълилось въ глазахъ всъхъ мыслящихъ людей. Не принадлежа въ нослъдователямъ ни той, ни другой, мы однако-же знаемъ теперь, что онъ были вызваны въ нашей литературъ естественнымъ ходомъ историческихъ судебъ нашего общества, что въ нихъ высказались его живыя силы и честныя стремленія, и что изъ борьбы ихъ возникло и прояснилось много идей о нашемъ прошедшемъ, настоящемъ и будущемъ. Ученая и литературная полемика этихъ партій ясно показала теперь, что идеаломъ

нашей будущей общественной жезни не можеть быть ни старая допетровская Россія, съ ея ветхими основами и мертвящими порядками, ни современная Европа, съ теми соціальными формами, какія выработаны въ ней феодализмомъ и католичествомъ. Теперь понятно, что въ старой русской жизни были свётлыя начала, возникшія изъ нашего народнаго характера, изъ которыхъ одни отжили или заглушены насильственно, а другія еще таятся подъ тяжелымъ наносомъ и могутъ дать отпрыски въ будущемъ; теперь ясно и то, что въ Европъ, не смотря на ея пролетаріать и пауперизмъ, остается еще много прекраснаго, что мы должны внести въ нашу жизнь и развить на нашей почвъ. Значение петровской реформы все болъе проясняется, и теперь люди, не ослепленные крайностью убежденій, перестають уже видёть въ этой эпохі предметь безусловнаго повлоненія или упорно-застарівлой ненависти и сознають, что въ личности Петра и въ его деятельности были вавъ темныя, тавъ и свётлыя стороны. Все это, повторяемъ, сдёлалось въ наше время убъжденіемъ всёхъ свётлыхъ людей и мало-по-малу входить и въ общественное убъжденіе. Мысль о примиреніи врайнихъ нартій, западной и восточной, начинаеть пронивать въ общество.

Но хотя объ литературныя партіи, о которыхъ мы говоримъ, отжили окончательно свое время и теперь повторяютъ только зады, безъ всякаго нравственнаго вліянія на общество, однако заслуги ихъ въ дълъ развитія нашей общественной мысли несомнънны и достойны доброй памяти со стороны всякаго добросовъстнаго человъка. Онъ способствовали разъясненію нашей исторической жизни, отношеній нашего общества къ западной Европъ и къ нашимъ кореннымъ народнымъ силамъ; онъ твердо и энергически высказывали свои убъжденія, не смотря на тъсноту арены

для подобной борьбы, не смотря на невърные шаги и удары, какіе приводилось имъ дълать. Потомство оцънить настойчивую энергію и неистощимое искуство этихъ бойцовъ. Не касаясь дъятельности западной партіи, мы остановимся только на партіи славянской, которой въ недавнее время суждено было потерять нъсколько лучшихъ представителей.

Светлая сторона славянофиловъ теперь очевидна. Партія эта постоянно поддерживала у насъ идеи родства русскаго народа съ другими славянскими племенами, отторгнутыми отъ общей семьи и затерянными въ массъ завоевателей на югъ и западъ. И понятно, какъ важенъ этотъ вопросъ при томъ стремленіи умовъ въ племепному объединенію народностей, какое въ последнее время обнаружилось во всей Европф и заставляетъ предвидфть новую будущность для народовь. Эта идея племеннаго славянскаго единства, хотя и въ исключительной форм в церковнаго родства, постоянно жила въ славянофильской партіи, которая такимъ-образомъ служила у насъ представительницей панславизма. Въ области философіи славянская партія вдалась также въ односторонность, требуя національной науки въ какихъ-то исключительныхъ формахъ и въ такое время, когда еще ни по количеству грамотной массы, ни по степени ученаго развитія, не настала въ этомъ отношеніи пора; но при-всемъ-томъ нельзя не согласиться, что ея энергическая полемика принесла пользу, обращая ученыхъ къ разработкъ элементовъ нашей собственной жизни. юридически - общественныхъ вопросахъ славянисты твердо стояли за общинное начало, и прикасаясь въ этомъ отношеніи къ лучшей части западной партіи, отличались отъ нея тъмъ, что не смотръли на общину съ чуждой намъ точки зрвнія западныхъ мыслителей и экономистовъ, а отыскивали ворни общиннаго устройства въ самомъ духъ

Digitized by Google

славянскаго характера, въ самыхъ основахъ нашей народной жизни. Наконецъ, когда правительство вызвало литературу къ обсужденію крестьянскаго вопроса, славянская партія высказала самыя симпатичныя, благородныя идеи о ноземельномъ надёлё и общинномъ владёніи—и потомство оцёнить ея прекрасную роль въ этомъ дёлё.

Но объ руку съ этими свётлыми идеями у славянофиловъ встръчались мижнія, которыя не привлекали къ нимъ людей прогресивныхъ. Въ числъ парадовсальныхъ убъжденій этой партіи всего памятніве постоянная мысль ея важнъйшихъ представителей о гниломъ состояніи запада. Что подоблая идея могла явиться у страстнаго мыслителя въ эпоху европейской реакціи, и онъ подобно пловцу, выброшенному послъ бури на дикій берегь, въ отчаяніи проклипаль старое общество, - это понятно. Всматриваясь «съ того берега» въ чудовищное развитіе западнаго пауперивма, въ гнетущую силу торговыхъ и промышленныхъ монополій, въ безвыходное положеніе массы отъ ненормальнаго распредъленія поземельной собственности, и вникая въ смыслъ новъйшихъ политико-соціальныхъ ученій, вызванныхъ на западъ отсутствіемъ общины — дъйствительно нельзя не задуматься о будущности европейского общества. Но разви изъ этого слидуетъ, что все это общество гністъ и разрушается въ своемъ составъ Развъ можно назвать гнилымъ край, который въ наше время блещетъ всемъ свътомъ науки, кипитъ промышленной и торговой дъятельностью, безпрестанно дарить міръ великими открытіями. въ рукахъ котораго сила, власть, богатство, всё сокровища жизни, мысли и слова? Можно-ли назвать гнилымъ этотъ западъ, переръзанный вдоль и поперекъ жельзными дорогами, наполненный учеными обществами и учебными заведеніями, далеко разносящими плоды знанія и цивилизаціи?

Неужели гнилая страна можеть давать законы міру, управлять его интересами? Нёть, этоть занадь еще далекь отъ разрушенія, и если въ его общественномъ быть есть больныя стороны, то съ другой стороны мы еще чувствуемъ на себъ силу его здоровыхъ рукъ и вдороваго ума и не можемъ думать, чтобы самыя язвы его были неизлечимы.

Въ чемъ-же видели славянофилы выходъ изъ того больнаго состоянія, въ какомъ по ихъ мивнію ветшаеть и разрушается западъ? — въ наукв, въ успвхахъ жизни, въ гарантіи человъка отъ пролетаріата, въ развитіи общиннаго порядка, въ очищении нравовъ? Не совсвиъ! Главнымъ источникомъ спасенія они считали какое-то смиреніе, основанное на философски-правственномъ принижении личности, на колънопреклоненномъ сознании песовершенствъ, на общенародномъ историческомъ поваяніи. Это родъ кавого-то постояннаго оплавиванія условныхъ греховъ, вёчнаго посыпанія головы траурнымъ пепломъ. И по мнівнію славянской партіи, одно только русское общество близко къ этому идеалу поголовнаго смиренія, чуждо гордости и народнаго самолюбія, благодушно сознается въ своихъ поровахъ, не любить звонить о своихъ доблестяхъ, умветь смело влагать палецъ въ свои раны и открыто говорить о своихъ язвахъ... Но такъ-ли это? Ведь Англія, напримеръ, при вськъ правакъ на гордость, не всякій день кричить, что готова всёхъ завидать шапвами, и не всегда величаеть себя избранной націей, назначенной для очищенія и просвътлънія человъчества, хотя черезъ безчисленныя колоніи она разливаетъ на весь міръ цивилизацію. И наконецъ, разв'в въ самомъ желаніи поставить себя на кавой-то исвлючительный пьедесталь народнаго смиренія—не видать высшаго проявленія гордости? А между-тімъ эта оригинальная «гордость смиренія» выражается постоянно во всемъ

ученіи славянской партіи. Если крайніе западники, въ своемъ увлеченіи европензмомъ и рабскомъ поклоненіи западу, доходили иногда до отрицанія почти всего свётлаго въ нашемъ народномъ характерѣ; то и славянофилы точно также, въ отрицаніи западнаго вліянія и восхищеніи всьми старыми, хотя-бы отжившими основами допетровской жизни, оканчивали полнымъ униженіемъ Европы и гордымъ самовосхваленіемъ. Все это отразилось и въ наукѣ, и въ поэзіи.

Въ числъ поэтовъ славянской партіи было не мало людей даровитыхъ, но первое мъсто между ними, если не по таланту, то по болъе обозначенному направленію идей и върованій, принадлежить Хомякову. Это самый полный представитель ея убъжденій и надеждъ, настоящій пъвецъ славянняма, во всемъ значеніи этого слова. Въ немъ выразились вполнъ и свътлыя, и темныя стороны этой замъчательной партіи. Не касаясь теперь ни философскихъ, ни историческихъ трудовъ Хомякова, мы говоримъ только объ однихъ его лирическихъ произведеніяхъ.

Читая книжку его стихотвореній, прежде всего видишь въ нихъ постоянное чувство общеславянской любви, въ лучшемъ ея значеніи. Это поэтъ панславизма, пропов'я ощій братство славянскихъ нлеменъ и глубоко в'врующій въ ихъ жизненную силу и будущее призваніе. Въ продолженіе многихъ лѣтъ онъ неутомимо преслѣдуетъ идею возрожденія славянскаго міра, призваннаго по его мнѣнію на великую роль въ жизни человѣчества, но разъединеннаго чуждымъ вліяніемъ и собственфій племенной враждою. И въ стихахъ Хомякова выражается постоянно мысль, что эти племена рано или поздно сольются въ общемъ семейномъ союзѣ, какъ «родныя братья, дѣти матери одной». Самыя теплыя лирическія пѣсни его посвящены этому сла-

вянскому братству: таковы его стихотворенія: «Ода» «Орель», «Кіевь», «Не гордись передъ Білградомь», «Вставайте, очовы распались». Во всіхь этихъ пьесахъ слышится поэтическій призывъ славянъ къ новой жизни, видны лирическіе мотивы на одно и то-же воззваніе:

Вставайте, славянскіе братья, Болгаринъ, и сербъ, и хорватъ! Скоръе другъ къ другу въ объятья, Скоръй за отцовскій булатъ!

И въра въ будущее возрождение славянскихъ племенъ и въ близкую возможность эпохи, когда всъ «славянские ручьи сольются въ общемъ моръ» — никогда не оставляла Хомякова. Разсматривая стихотворения его въ хронологическомъ порядкъ, легко видъть, что въ продолжение тридцати лътъ его не покидала мысль о близкомъ пробуждении славянскихъ орловъ. Въ 1832 году онъ говорилъ:

Ихъ часъ придетъ! окрѣпнутъ крылья, Младые когти подростутъ, Вскричатъ орлы — и цѣпь насилья Желѣзнымъ клювомъ расклюютъ!

И чёмъ далёе, тёмъ больше эта идея въ немъ крёпнетъ, становится его любимой надеждой и утёшеніемъ. Въ 1853 году онъ пишетъ:

> Какъ ярки и радости полны Свътила грядущихъ въковъ!... Вскипите-жь, славянскія волны! Проснитеся, гвъзды орловъ!

Въ этомъ дълъ обновленія общеславянскаго міра и сліянія всёхъ племенъ его въ одну семью, Хомяковъ даетъ главную и капитальную роль Россіи. Въ ней должны, по его мивнію, слиться какъ въ морт вст струи славянскихъ народностей. Въ ея груди, по выраженію поэта, «есть свттлый влючь», въ воторому съ духовной жаждой соберутся народы». Къ Россіи не разъ обращается онъ съ призывомъ на этотъ подвигъ, который она должна совершить на славу всего славянскаго міра и для пользы человъчества. Онъ говоритъ:

Тебя призваль на брань святую, Тебя Господь нашь полюбиль, Тебь даль силу роковую, Да сокрушишь ты волю злую Слышкь, безумныхь, буйныхь силь... Иди! тебя зовуть народы! И совершивь свой бранный пирь, Даруй имь дарь святой свободы, Дай мысли жизнь, дай жизни мирь!

И для вынолненія этого призванія, по идев Хомякова, нужны не сила и оружіе, а правда и духовное единство любви. Русскій народъ должень, по его словамь, отрышиться оть своего выковаго историческаго самообольщенія, оть духа вражды и апатіи, должень «омыть себя водою покаянія и съ душою кольнопреклоненной исцылить елеемъ плача раны растлыной совысти». Задача, какъ видно, довольно не легкая! Но пывецъ славянизма увыряеть, что не смотря на всякія гражданскія язвы, въ одномъ нашемъ обществы таятся теплыя силы международной любви, что только у насъ есть духовное начало, которому суждено обновить міръ новой жизнію. И онъ неизмыню вырвутся наружу живымь и неизсякаемымъ потокомъ.

Изъ этого понятно, что Хомяковъ былъ поэтъ славянскаго единства, проповъдникъ международной любви, и въ этой идеъ онъ почерпалъ несомнънную силу образовъ и красокъ. Людей, незнакомыхъ съ славянофильствомъ, можетъ поразить въ его стихахъ что-то недосказанное въ

отношеніи высовой роли Россіи въ обновленію человѣчества. Въ идеяхъ поэта иние, пожалуй, увидять противорѣчіе: въ однихъ стихотвореніяхъ врасви, которыми поэтъ рисуетъ свою избранницу, слишвомъ мрачны и напоминають обличенія порововъ, громившихъ заблудшійся народъ. Вотъ какъ онъ обращается въ Россіи:

Въ судахъ черна неправдой черной И игомъ рабства влеймена; Безбожной лести, лжи тлетворной, И лъни мертвой и позорной, И всякой мерзости полна!

Въ другомъ стихотвореніи, посвященномъ тоже «Россіи», говоря о непрочности славы и богатства, Хомяковъ высвазываетъ, что ей суждено:

Храннть для міра достоянье Высокихъ жертвъ и чистыхъ дѣлъ; Храннть племенъ святое братство, Любви живнтельный сосудъ, И вѣры пламенной богатство, И правду и безвровный судъ.

Въ сущности тутъ нѣтъ противорѣчія. Хомяковъ выражаетъ ту идею, что въ народѣ таятся у насъ свѣжія, здоровыя силы, которыя при развитіи могутъ дать основы высокой жизни, правды и добра; но онѣ заглушены ходомъ историческихъ обстоятельствъ и наплывомъ чуждой цивилизаціи, насильственно навязанной русскому обществу. Въ этой-то мысли скрывается, по нашему мнѣнію, разгадка того, что поэзія Хомякова, какъ и вообще мысль всей славянофильской партіи, то обращается въ какую-то смиреннопокаянную литанію, въ какое-то экспіативное приниженіе личности, то переходить въ гордость избраннаго народа, считающаго себя единственнымъ сосудомъ, въ которомъ таятся всѣ доблести, всѣ духовныя сокровища, всѣ надежды человѣчества на будущее счастіе.

Отсюда возниваеть у него и неизбъжный нерехоль въ мысли о гниломъ западъ и близкой его гибели. По мнънію Хомявова, западъ отжиль и едва дышеть въ последнихъ судорогахъ предсмертной агоніи; вся блестящая эпоха его могущества, славы, науви и искуства минула и болбе не воротится. Прочтите его стихотвореніе «Мечта», писанное въ 1834 году. Туть онъ говорить уже о западе, какъ о чемъ-то умершемъ, но только еще не погребенномъ, и ждетъ обновленія только отъ одного смиреннаго востока, хотя «полнаго лёпи и неправды», но таящаго въ себъ «ключъ живой вёры». Тономъ вёщаго пророка онъ предсказываетъ Европъ конечное разрушение. Читая стихи Хомякова, трепещешь за этотъ погибающій западъ и думаешь, что воть - воть онъ рушится не сегодня такъ завтра. И самые пламенные громы этого славянского Гереміи направлены на Англію: это его Содомъ и Гоморра, которому онъ посилаетъ провлятія и укоризны, сожалівнія и слезы. Вспомните его прекрасное стихотвореніе «Островъ»:

> Дочь любимая природы, Благодатная земля! Какъ кипять твои народы, Какъ двътуть твоя поля!... Ты счастинва, ты богата, Ты роскошна, ты сильна... Но за то, что ты лукава, Но за то, что ты горда, Что тебѣ мірская слава Выше Божьяго суда; Но за то, что перковь Божью Святотатственной рукой Приковала ты къ подножью Власти суетной, земной: Для тебя, морей царица, День придеть — и близовъ онъ-Блескъ твой, злато, багряница Все пройдеть, минетъ какъ сонъ...

Пусть Англія опоясываеть весь міръ своими колоніями предписываеть законы половинь Азіи, располагаеть судьбами Европы, пускай вся она искрестится жельзными дорогами и всякій годъ дарить человычеству новыя изобрытенія, — все это ничего не значить. Ясновидящій поэть прозрыть, что весь западь гність въ макабрской пляскы своей гордости,

И скумвъ въ груди предсмертный стонъ, Куетъ безсильныя крамолы, Дрожа надъ бездной, Альбіонъ

Все это ясно показываеть, что Хомяковъ быль истиннымъ представителемъ славянской партіи, что въ немъ отразились ен идеи со всею теплотою правды и всею різкостью исключительности. Читая стихи его теперь, когда обі крайнія партіи западниковъ и славянофиловъ сошли въ историческій архивъ прошлаго, мы не можемъ не признать ніжоторыхъ світлыхъ идей и теплаго чувства въ поэті славянизма, но въ то-же время не можемъ не указать на его заблужденія, странныя и парадоксальныя, хотя всегда искреннія и честныя.

Какъ поэтъ, Хомяковъ отличается своеобразнымъ направленіемъ: его стихъ всегда можно узнать по оригинальной и ярко обозначенной физіономіи: въ немъ своя плоть и кровь, свой цвѣтъ и благоуханіе. Языкъ его не всегда точенъ и чистъ, но онъ вездѣ отличается какимъ-то широкимъ размахомъ и смѣлостью, переходящей даже въ какое-то богатырство; онъ, кажется, играетъ своею силой напоказъ, изъ какого-то поэтическаго молодечества. Можно сказать, что карандашъ Хомякова, смѣло набрасывая рѣзкій очеркъ, прорѣзаетъ иногда самую бумагу. У него «земля кадитъ дыханьемъ подъ росою благоухающихъ цвѣтовъ», «кометы бурныхъ спътъ бродятъ въ высотѣ», «вдохно-

венья сливаются вз ярких радугах». Но въ то-же время у него есть стихотворенія, въ которых сила и точность образовъ, правильность и строгость выраженія— вполнъ безукоризненны.

Славянская партія, какъ мы говорили, существовала не напрасно и дѣйствовала честно: съ нею можно было не соглашаться, горячо спорить и энергически бороться, но во всякомъ случаѣ ей нельзя отказать въ уваженіи. Вотъ почему и стихи Хомякова не умрутъ въ нашей литературѣ, какъ живой памятникъ этой односторонней, но честной и полезной партіи.

## **MEPTBOE MOPE**

H

## ВЗБАЛАМУЧЕННОЕ МОРЕ.

(Разборъ романа г. Писемскаго).

Аллегорическое заглавіе романа Писемскаго, въ которомъ онъ подъ видомъ взбаламученнаго моря хотѣлъ представить современное состояніе русскаго общества, даетъ поводъ и намъ начать отзывъ о немъ въ аллегорическомъ тонѣ.

Бываеть въ житейскомъ морѣ пора тяжелаго затишья, когда общественная жизнь какъ-будто замираетъ, останавливается въ своемъ движеніи, представляетъ ничѣмъ невозмутимое мертвое море. И, пріученный этимъ однообразіемъ, глазъ такъ присматривается къ неподвижной глади, что она не поражаетъ его, даже мало-по-малу начинаетъ нравиться своей тишиною, какъ нравится тишина уединеннаго, покинутаго кладбища. Не плещутъ въ этомъ стоячемъ морѣ тревожныя волны, не бѣдствуютъ на нихъ смѣлыя и неосторожныя суда; все на его гладкой поверхности

и въ самомъ воздухѣ дышетъ невозмутимымъ спокойствіемъ. Но что дѣлается въ это время подъ его тихой, неколеблющейся скатертью? Тамъ, въ невидимой глубинѣ, скопляются замирающія поросли, улегаются на дво живые элементы; все, что было въ немъ жизненнаго, разлагается и тлѣетъ. И чѣмъ дольше стоитъ въ своей тишинѣ это мертвое море, чѣмъ дольше не взбаламутится оно вѣтромъ или бурей, тѣмъ болѣе гибнетъ въ немъ жизни, накопляется тлѣющихъ организмовъ, тѣмъ болѣе испаряется и улетучивается изъ него свѣжей жизненной влаги. Неподвижпое море, не волнуемое вѣтромъ жизни, мало-по-малу заростаетъ, плѣснѣетъ.

Но вотъ, въ счастію, поднимается свёжій вітеръ, волеблеть и расшатываеть мертвое море. Просыпаются его неподвижныя воды и ходять по его поверхности безпокойными волнами; встаетъ со дна улежавшаяся въ теченіе многихъ лътъ тина и гниль, и высоко поднимаются такіе міазмы. Взбаламученное море выбрасываеть наверхъ все, что накопилось въ его глубинахъ въ пору мертваго застоя. Поднимаются и истявние остатки организмовъ, и тяжелыя испаренія отъ устоявшейся гнили: поднимаются и драгоценности, лежавшія на дне его, подъ слоями накопившейся тины. И не въ первый разъ мы видимъ въ исторіи человъчества картину взбаламученнаго моря жизни. Тажело смотръть, какъ при напоръ вътра встають на немъ мутныя волны и вывидывають на поверхность поднятую изъ глубины грязную тину; но вы радуетесь время, что наконецъ всколебался застой, на мертвой досихъ-поръ скатерти пахнуло дыханіемъ жизни, и передъ вашими глазами вывидываетъ со дна то дорогой кораллъ, то жемчужную раковину, какихъ вы давно уже не находили на берегахъ этой мертвой глади. И вы не отворачи-

Digitized by Google

ваетесь отъ этой картины, не провлинаете вътра, взбаламутившаго море. Вы видите въ этомъ явленіе естественное, даже необходимое, знаете, что эта муть порождена долгимъ затишьемъ, что вътеръ размечетъ тину, очиститъ воду, освъжитъ воздухъ—и оживится море присутствіемъ человъка, и рыбакъ бросить въ него свои съти, и забълъютъ на немъ паруса кораблей.

Если море, съ его тихой и свътлой лазурью или съ грозными всплесками бурныхъ волнъ, можетъ быть предметомъ вартины, то почему-же художнику не представить и вабаламученнаго моря, съ его мутною тиной и грязной пъною? Рюисдаль умълъ-же сдълать живописнымъ и поэтическимъ гніющее болото, Айвазовскій — дикій, чудовищный хаосъ. Дъло въ томъ только, чтобъ художникъ, какъ въ свётломъ пейзажё голубыхъ водъ, такъ и въ темной картинъ помутившагося моря, умълъ найти слъдъ какой-нибудь жизни, выразить живую мысль и въчную истину. А это зависить оттого, вавъ художнивъ отнесется къ своему предмету, съ какой мыслью и въ какую минуту онъ на него взглянетъ. Нелегво писать картину взбаламученнаго моря, когда оно еще кипить своей мутью, когда въ немъ не улеглась поднятая вътромъ грязь, когда глазу еще трудно въ массахъ тины различить жемчугъ и золото. Тутъ художнику необходимо отръшиться отъ тяжелаго впечатлвнія перваго момента, взглянуть на предметь не какъ случайному врителю, котораго мутныя волны задёли своими брызгами, а какъ спокойному созерцателю одного изъ естественныхъ и необходимыхъ явленій въ природів. При тавомъ только взглядъ на жизненное явленіе художникъ въ состояніи будеть дать намъ вёрную и свётлую картину, а не темный образъ, писаный вистью, обмакнутой въ томъже мутномъ источникъ.

Ничто такъ не занимаетъ у насъ въ настоящее время мыслящаго человака, какъ характеръ современнаго общества и особенно нашего молодаго поколенія. Всякій, кому дорога будущность отечества, кто съ участіемъ смотритъ на его обновляющуюся жизнь, сочувствуетъ ея современному движенію, не можетъ не видъть темныхъ сторонъ этого поколёнія, на которое мы возлагали столько упованій. Но туть является вопрось: имбемъ-ли мы право судить это молодое поволъніе, не являясь и сами подсудимыми, на одной скамый съ нимъ? Не обязаны-ли мы подумать: при какихъ обстоятельствахъ оно выросло и воспиталось, чему оно училось и къ чему прислушивалось, кто быль его руководителемь вь дёлё науки и убёжденій, вто пріучиль его къ дільному труду, въ солидной мысли, вто показалъ ему идеалы въ жизни и наукъ-словомъ, какую подготовку дало наше старое поколение молодому? Положа руку на сердце, всякій долженъ сознаться, что въ тѣ годы, когда воспитывалось наше новое поколѣніе, мы сами, въ своемъ мертвомъ моръ, были незавидными педа-Послъ стародавней механической рутины, когда наши головы забивали тупымъ заучиваньемъ сухихъ и мертвыхъ учебниковъ, мы бросились въ такъ-называемое развитіе и, переливая изъ одной врайности въ другую, начали разжевывать дътямъ въ мелкую жвачку самые обыкновенные научные предметы, и тёмъ отучили ихъ отъ всякой самодъятельности. Въ видахъ ускореннаго развитія нашего юношества, мы пріучали молодой умъ ходить вѣчно на помочахъ, убивали въ немъ всякую возможность самостоятельнаго труда. Воспитательныя реформы вскружили намъ голову: въ учебныхъ заведеніяхъ шла постоянная ломка курсовъ - то вводили древніе языки, то замізняли ихъ завоновъдъніемъ, то на мъсто его ставили естественныя науви. Каждый начальникъ и полуначальникъ заведенія сталь радикальнымъ преобразователемъ, хазяйничалъ съ наукой и воспитаніемъ по личному вкусу и наклонностямъ: ничему не давали утвердиться въ почвъ; едва вводили какую-нибудь систему, какъ сейчасъ-же требовали отъ нея питательныхъ плодовъ, и если они не выростали на другой-же день, то вырывали посаженное съ корнемъ и садили на мъсто его другое. Никто не-думаль, что наука требуетъ покоя и терпенія. Мудрено-ли после этого, что у насъ дошли до сомнънія, есть-ли вакая-нибудь наука и въ Европъ И вотъ мы начали трактовать свысока о самыхъ прочныхъ и вліятельныхъ иностранныхъ заведеніяхъ, презрительно отзываться о заграничныхъ университетахъ, сивяться надъ изученіемъ древнихъ языковъ, отділывать первовласных ученыхъ. Пролетая въ лътнія каникулы по желъзнымъ дорогамъ черезъ Лейпцигъ и Гейдельбергъ, наши воспитатели и наставники съ важностью сообщали напъ свои критическіе взгляды на состояніе науви и преподаванія въ Германіи; перелистывая мимоходомъ купленныя руководства, самонаденно толковали намъ о педантизмъ и сухости прославленныхъ европейскихъ ученыхъ. Все это, изволите видеть, старье, схоластика! Понатно, какъ должно было воспитаться при этомъ наше молодое покольніе. Пріученное нами къ верхоглядству и пренебреженію солидныхъ знаній, оно не думало о серьезномъ трудъ, а бросилось на послъдніе результаты, выработанные европейской исторіей, и стало примънять ихъ, не оглядываясь, къ своей жизни. Кто-же виновать въ этомъ, какъ не наше старое покольніе?

Но дъйствительно-ли въ нашей молодежи однъ эти темныя стороны? Неужели въ этомъ поколъніи, испорченномъ нашимъ жалкимъ и необдуманнымъ воспитаніемъ, не осталось ничего вдороваго? неужели мы успъли заглушить въ немъ всъ свъжія силы, подавить всъ добрыя природныя начала? Мы увърены, что самые упорные пессимисты и гонители молодаго покольнія не отвытять на это утвердительно и согласятся, что наше выбаламученное море выбрасываеть не одну гнилую тину. Кто среди мелочей, нустоты и верхоглядства не замътить въ молодомъ поколъніи и свётлыхъ сторонъ? Важно уже то, что оно отрёшилось отъ застоя и неподвижности, что въ немъ дилась, хоть и безсознательная потребность двятельности, что оно ищеть новыхъ идеаловъ. Конечно, далево еще отъ этихъ неопредъленныхъ порывовъ до серьезнаго и разумнаго труда, но все-же это не упорный застой мертваго моря. Наша молодежь, по естественному ходу вещей, увлекаясь разными чужими доктринами, отъ серьезнаго занятія наукой бросалась въ дешевое щегольство готовыми идеями, тратила силы на борьбу ненужную и безплодную; но зато она отвернулась отъ картъ, распутства, ноказала участіе къ предметамъ заслуживающимъ уваженіе. Имбемъ-ли мы право бросить вамень въ наше молодое поколеніе за то, что оно не выросло у насъ какимъ-то идеаломъ?...

Мысль представить въ литературномъ произведении характеристику настоящаго общества, въ двухъ поколъніяхъ отцовъ и дътей, заняла уже художника, который у насъ прежде другихъ умъетъ отзываться на всв насущные вопросы жизни. Въ двухъ романахъ Тургеневъ художнически отозвался на эту современную мысль, воплощая ее въ живыя лица. Въ Еленъ Стаховой и Базаровъ показалъ онъ представителей молодаго поколънія, въ томъ проявленіи нашей жизни, которое онъ назвалъ опошленнымъ теперь именемъ «нигилизма». Въ одной это направленіе таилось еще въ зародышъ, въ другомъ оно проявилось въ полномъ развитіи. Оба

эти лица-живые типы нашего современнаго поволёнія, въ томъ именно смыслъ, какъ понимается типъ въ искуствъ. то-есть, какъ художественное сліяніе всёхъ частностей определеннаго характера въ одну цельную и живую личность. И Тургеневъ отнесся въ молодому поволенію не какъ раздраженный памфлетисть, съ предвзятой мыслью выставить однъ темныя стороны современнаго движенія, но какъ художникъ, спокойно созерцающій жизнь, со всёми ея разносторонними явленіями, со всей игрою тіни и світта. Его лица-не выпускныя фигуры, спитыя изъ однъхъ темныхъ страстей для того, чтобъ показать въ карикатурь общество, а живые образы, взятые изъ этого общества во всей ихъ индивидуальной целости. Вотъ почему романы Тургенева долго не забудутся. Молодежь, конечно, не была довольна несовствить лестнымъ для нея типомъ Базарова, но и она не могла сказать, чтобы авторъ оклеветаль ее въ лицъ этого нигилиста. Тургеневъ, показывая въ Базаровъ темния стороны новаго покольнія, не скрыль и его здоровыхъ силъ; вы могли не сочувствовать этому лицу, но не могли и не чувствовать въ нему уваженія. Относясь симпатически въ отцамъ за ихъ мягкость и сердечность, нашъ романисть не выставиль детей въ позорному столбу за ихъ недостатки, въ которыхъ были виноваты отцы; онъ только даваль намъ опоэтизированноваго общества. Съ художественнымъ картину HVЮ тактомъ, задумывая романъ во время полное событій, Тургеневъ не привязалъ своихъ лицъ къ интересамъ тевущаго дня, зная, что взглядъ на настоящій моменть не можеть быть правилень, пока время своимъ неподкупнымъ ходомъ не обрисуетъ его въ истинномъ значени и свътъ. Не старческая привязанность къ прошлому внушила романисту некоторую симпатію къ отцамъ, не раздражительное

۲

недовольство настоящимъ водило его кистью, когда онъ писалъ портреты ихъ дътей. Истинный художникъ не сердится на дъйствительность—онъ ее живописуетъ.

Теперь спросимъ всёхъ, вто читалъ «Взбаламученное Море» Писемскаго—а его, безъ сомнёнія, прочла уже вся наша читающая публика—такъ-ли задуманъ и выполненъ этотъ романъ, какъ задумываются и выполняются произведенія истинно-художественныя, и можемъ-ли мы поставить его наряду съ романами Тургенева, о которыхъ сейчасъ говорили?

Идея «Взбаламученнаго Моря», какъ опредъляетъ категорически самъ авторъ въ концъ сочиненія—представить картину нашего современнаго общества въ темныхъ явленіяхъ недавно-минувшихъ событій. «Если въ ней, говоритъ Писемскій, не отразилась вся Россія, зато тщательно собрана вся ея ложь... Пусть насъ уличать, что мы наклеветали на дъйствительность». Не думая вовсе обвинять автора въ такомъ ужасномъ намъреніи, мы ръшаемся однакожъ взглянуть безъ предубъжденія на картину этой лжи и опредълить, дъйствительно-ли въ ней одна только правда.

Мы не принадлежимъ въ ватегоріи оптимистовъ, восхищающихся исполинскими шагами русскаго богатыря на пути общественнаго и гражданскаго развитія, о чемъ тавъ много кричали у насъ въ послѣдніе годы; но въ то-же время мы не видимъ въ русскомъ обществѣ и той повальной, непроходимой грязи, на которой Писемскій поставилъ фундаментъ своего новаго романа. Неужели, спрашиваемъ мы, все наше общество можетъ быть собрано въ фокусъ того кружка, который расплывается у него по всей широкой поверхности его взбаламученнаго моря? Неужели все это общество выражается личностями грабителей Галкиныхъ, фарисеевъ Ливановыхъ и грязныхъ діогеновъ Іонъ-Циниковъ, вся наша молодежь состоить изъ Басардиныхъ, Петцоловыхъ, Софи Леневыхъ и Еленъ Базелейнъ? Неужели у насъ видны только, какъ увъряетъ авторъ, разные господа, статскіе и военные, нелівніве которых трудно чтонибудь и вообразить себъ: «Въ головъ положительно ничего! пусто! свищъ! Заберутся въ это пространство двътри модныхъ идейки... Что онъ такое, откуда вытекають? онъ и знать этого не хочеть, а претъ только въ одну сторону, какъ лошадь съ колеромъ, а другіе при этомъ еще и говоруны; точно мельницы, у которыхъ нётъ нужныхъ колесъ и есть лишнія: мелеть, стучить, а ничего не вымалываеть». И это характеристика всего общества!... Конечно, вто не видаль экземпляровь такого рода въ послъднее время! но неужели, спросимъ мы, художнивъ можетъ изъ однихъ подобныхъ лицъ составить картину современной жизни, для выраженія заранбе взятой идеи? Изъ кого-же, спрашивается, набиралась эта толпа людей, которая принимала живое участіе въ разрѣшеніи врестьянскаго вопроса, наполняла міровыя учрежденія такимъ количествомъ полезныхъ дъятелей, на какое въ первое время не разсчитывало и само правительство? вто рукоплескаль встмъ полезнымъ реформамъ нашего времени? въ комъ возбуждало теплое сочувствие преобразование судопроизволства, отміна тілеснаго наказанія, новый университетскій уставъ, распространение грамотности, начало крестьянскаго самоуправленія? Или радость всего русскаго общества была только модной маскою? Жаль, что Писемскій не довель дъйствія своего романа до позднъйшаго времени. Какъ взглянуль-бы онъ на русскій народъ съ началомъ польсваго возстанія? Какъ обощель-бы онъ тоть патріотизмъ, какой проснулся во всёхъ слояхъ нашего общеста, лишь

Digitized by Google

только дёло дошло до настоящаго дёла? Гдё теперь его взбаламученное море, и такъ-ли оно было мутьо? Тотъ-ли это крестьянскій міръ отозвался въ тысячахъ адресовъ, который авторъ характеризовалъ, въ одномъ изъ эцизодовъ романа, какой-то толною ничего не понимающихъ дёлей? Откуда-же этотъ общерусскій патріотизмъ, этотъ единодушный ропотъ націи при первомъ оскорбленіи народнаго чувства? Еслибъ взбаламученное море дёйствительно представляло одну сплошную массу типы, откуда взялись-бы эти грозныя, но свётлыя волны, которыхъ ропотъ отозвался во всей Европё?

Нътъ, не общую вартину нашего общества написалъ Писемскій въ своемъ романт, не спокойнымъ взглядомъ художника посмотрълъ онъ на современную жизнь, не въ свътдыя минуты творческого созерцанія создаваль онъ свои типы! Въ идећ и въ исполнении его романа видны раздраженіе и испугъ. Помните-ли вы сцены при большомъ петербургскомъ пожаръ? Перепуганные этой несчастной катастрофой, бъдные люди совсвиъ теряли голову, върили самымъ несбыточнымъ нелепостямъ, въ грязныхъ пятнахъ на заборахъ видёли горючій составъ, готовый воспламениться при первомъ лучь солнца, въ каждомъ прохожемъ подозръвали зажигателя, за необдуманно-сказанное слово тащили въ расправв или расправдялись сами. При первомъ заревъ, въ паническомъ страхъ, поднимали они отдалнные криви, отврывали настежъ окна и выбрасывали изъ третьихъ и четвертыхъ этажей на мостовую мебель, посуду, книги, зервала, фортепьяно. Такимъ точно испугомъ въетъ и отъ романа Писемскаго. Въ печальную минуту увлеченій . нашей молодежи, при первомъ блескъ искры, вспыхнувшей отъ нашей собственной неосторожности, авторъ преувеличиль опасность и во всявомъ, въ сущности неопасномъ.

кружей готовъ быль видёть общественных зажигателей. Когда загорёлся уголь чердака, ему показалось, что уже пылаеть все зданіе, сверху до низу, во всю ширину фасада. И воть, съ испугомъ растерявшагося человёка, которому кажется страннымъ и невёроятнымъ, что отъ треснувшей печи, какъ только ее затопили, затлёлся одинъ уголовъ, онъ готовъ выбрасывать за окно чуть-ли не все общественное хозяйство. Ему ужъ кажется, что и страховыя учрежденія, обезпечивающія нашу безопасность, должны лопнуть и отказать намъ въ помощи, при томъ опустошительномъ пожарё, который пылаетъ въ его испуганномъ воображеніи... Такимъ характеромъ отличается, по нашему мнёнію, «Взбаламученное Море».

Понятно, что въ такомъ случав романъ г. Писемскаго нельзя поставить наряду съ романами Тургенева. У того въ идећ, положеніяхъ и лицахъ слышится сердечность, которая возникаеть изъ сочувствія къ обществу и его интересамъ. Какъ спокойный художникъ, взглянулъ Тургеневъ на нашу общественную жизнь, писаль явленія ея настоящими врасками, а не покрываль всю картину однимъ темнымъ цветомъ. Безъ жолчи негодованія отнесся онъ въ отцамъ и детямъ, въ старому и молодому поколеніямъ, и оттого въ его сочинении мы находимъ картину, а не кариватуру эпохи. Въ романъ-же Писемскаго видънъ не художникъ, спокойно созерцающій общественную жизнь, а скорве раздраженный ея порицатель: въ отношении его въ обществу въетъ нескрываемое пристрастіе. Здъсь художественная идея обратилась въ предвзятую мысль, картина въ обличительную сатиру, любовь выродилась въ разврать, минутный недугъ въ повальную и хроническую заразу...

Впрочемъ, необходимо оговориться. Эта характеристика относится не во всему роману г. Писемскаго въ одинавовой

степени: онъ распадается на двѣ половины, замѣтно отличныя по характеру и тону. Въ первыхъ частяхъ «Взбаламученнаго Моря» видны еще обывновенныя условія творчества, не выдается еще предвзятая идея, не быеть въ глаза умышленная сатира на молодое поколеніе. Начало романа даже заставляетъ ожидать художественнаго произведенія. Воспитаніе Надежды Павловны въ дом'в московскаго аристоврата, ея возвращение въ деревню и семейная жизнь, молодость Софи и первые шаги ея въ жизни, студентскіе годы Бакланова и его первые подвиги въ провинціи-все это отличается несомнічной истиной и жизнью. Тутъ являются и лучшія лица пов'єсти-страстная и сосредоточенная панна Казиміра, добродушный поклонникъ Бакланова Венявинъ, наконецъ несравненный Викторъ .Белардинъ, въ сценахъ съ матерью и теткой - одно изъ удачнъйшихъ созданій Писемскаго. Правда, и здъсь мъстами вы предчувствуете, что авторъ обращается только въ грязной сторонъ жизни: такъ онъ выводить московсвихъ студентовъ въ трактирѣ «Британіи» и въ скандалахъ при дебютъ танцовщицы Андреяновой, а ни одной чертой не указываеть на ту сторону университетской жизни, когда дъйствоваль кружокъ Грановскаго, когда московскія аудиторіи образовали толпу молодыхъ людей діятельныхъ и полезныхъ. При-всемъ-томъ, въ первой половинъ романа намъреніе показать одну грязь и пошлость было еще масвировано, и еслибы все сочинение кончилось въ томъ-же тонъ, мы могли-бы назвать его если не художественнымъ, то довольно правдивымъ.

Но съ первой-же главы четвертой части харавтеръ романа замътно мъняется. Изъ общей картины общественной жизни сочинение превращается въ обличительную сатиру, которая бьетъ исключительно въ послъднія проявленія



жизни нашего молодаго поколенія. Авторъ становится неумолимымъ Ювеналомъ молодежи: начинаются бурные всплески, неумолкающій приливъ и отливъ взбаламученнаго моря. Подъ вліяніемъ испуга, о воторомъ мы говорили, романъ быстро теряетъ свой покойный, эпическій ходъ: дъйствіе не развивается уже органически изъ самого себя, а увеличивается только отъ внёшняго нароста случайныхъ положеній. Являются новыя, многочисленныя сцены только потому, что согласно програмѣ автора ему нужно было отдълать откупщика, студента, акціонера, сотрудника журнала, русскаго путешественника за-границей, эманципированную барышню, недоучившагося офицера. Дальнъйшія похожденія Бакланова и Софи ведуть уже не въ раскрытію человъческаго сердца, не къ обрисовкъ нашей обществен-. ной жизни, а только къ возможно-большему проявленію міазмовъ взбаламученнаго моря. Испугь автора обнаруживается съ каждой частью яснье, съ каждой главой онъ больше находить въ обществъ страшныхъ людей съ зажигательными спичками въ карманъ. Картина расширяется. Авторъ могъ-бы, очевидно, вмъсто трехъ написать еще тридцать частей, могъ-бы заставить своего героя овдовъть, жениться на другой такъ-же неожиданно, какъ онъ женится на каменной Евправсіи, а отъ второй жены опять вступить въ новый бравъ. Впрочемъ, романъ и остается не конченнымъ, какъ-будто ждетъ продолженія. И намъ кажется, еслибы авторъ не поторопился печатать его въ журналь, то могъ-бы легво довести до самой послъдней эпохи и дополнить панораму взбаламученнаго моря сценами на улицахъ Варшавы, въ лесахъ Белоруссіи и Литвы... Любопытно, вто-бы изъ его лицъ превратился въ Пустовойтовыхъ и жандармовъ-въщателей — а подобныхъ превращеній на страницахъ «Взбаламученнаго Моря» немало.

Содержаніе романа г. Писемскаго опредвлило и обусловило его изложение и тонъ. Если перван половина сочиненія отличается харавтеромъ обывновеннаго современнаго романа, по обработив многихъ сценъ и лицъ, то со второй половины оно принимаеть характерь фельетонный. Художественнаго развигія туть нёть уже и следовь: сцены являются случайно, становятся отрывочными, можно скавать - газетными; разсказъ принимаетъ тревожный, ликорадочный тонъ, превращается въ какіе-то беллетрическіе афоризмы. Вновь появляющіяся лица-нетолько не характеры, даже не портреты, а небрежные эсвизы, съ чертами неполными и угловатыми. Вы чувствуете, что романистъ, съ каждой новой сценою, все болбе и болбе теряеть сповойствіе, превращается въ публициста, въ газетнаго фельетониста, который следить только за новостями текущаго дня, съ заранъе взятой програмой. Авторъ наконецъ обращается даже въ лиризму и вводитъ въ романъ самого себя. Сначала мы подумали, что при-этомъ онъ дастъ намъ хоть одно лицо, въ воторомъ выразилась-бы свътлая исвра, долженствующая освётить мравъ взбаламученнаго моря необходимымъ въ художественномъ произведении идеаломъ. Но въ сожалвнію, вся роль автора въ романв ограничилась однимъ только чтеніемъ «Старческаго гріха» у маламъ Лелевой.

Но говоря объ исполненіи романа г. Писемскаго, нельзя не сказать, что при характерѣ чисто-фельетонномъ, въ немъ есть одно бажное достоинство, отличающее его отъ массы нашихъ журнальныхъ романовъ и даже отъ другихъ, болѣе художественныхъ произведеній автора «Тысячи Душъ»: это постоянная занимательность, которая нетолько не слабѣетъ съ одностороннимъ развитіемъ дѣйствія, а напротивъ ростетъ, чѣмъ болѣе романъ становится

фельетоннымъ. Вы не соглашаетесь съ воззрвніемъ автора на нашу жизнь, видите, что онъ старается темной стороною только некоторыхъ кружковъ охарактеризовать все наше общество, но вы не бросите романа и непремънно дочтете его до вонца. Это зависить съ одной стороны отъ разнообразія охваченныхъ имъ явленій и вопросовъ, которые хоть и рашаются односторонне, но все-таки сильно васъ занимаютъ, напоминая многое, чему вы были свидътелями въ послъдніе годы; съ другой стороны занимательность эта происходить и отъ извъстнаго таланта автора рисовать разнообразныя сцены, любопытныя положенія, отъ живаго разсказа и бойкаго разговора, отъ умънья групировать интересныя частности, которыя живо поддерживають ваше вниманіе. Давно изв'єстное, въ этомъ отношеніи, дарованіе Писемскаго нисколько не уменьшилось и въ новомъ его произведеніи. Мы находимъ даже, что это сочинение открываеть въ авторъ талантъ фельетоннаго романиста, который могъ-бы доставить нашей публикъ бездну наслажденія на страницахъ ежедневныхъ газетъ, давая ей такія-же современныя и легкія сцены, какими бывало мы любовались въ журнальныхъ романахъ Александра Дюма, Поля Феваля и др.

Мы закончимъ сравненіемъ. Можно-ли назвать картиной такую задачу художника, въ которой представлено взволнованное море, и на немъ ничего нѣтъ, кромѣ волнъ—ни клочка берега, ни островка, ни корабля, ни паруса лодки? Такое именно значеніе находимъ мы и въ романѣ Писемскаго. Въ немъ глазъ не встрѣчаетъ ничего, кромѣ массы волнъ, выкидывающихъ одни мутные осадки долго застоявшагося мертваго моря, —а извѣстно, что подобное зрѣлище противорѣчитъ основнымъ требованіямъ искуства. Но намъ давно уже могли возразить: неужели мы не при-

знаемъ поэтому художественнаго значенія «Мертвыхъ Душъ»? Напротивъ, мы на нихъ-то и хотимъ окончательно указать въ подкръпление нашей мысли. Въ этомъ произведении художникъ даетъ картину не сплошь-грязнаго моря: тутъ вы чувствуете присутствіе человіва вь невидимомь, но ясномь для васъ лицъ самого автора, видите художественное созданіе, въ которомъ сквозь стоячую тину пошлости проступаетъ свътъ истины. Авторъ «Взбаламученнаго Моря», напротивъ, отнесся въ своимъ героямъ съ однимъ чувствомъ личнаго раздраженія на явленія современной жизни. Гоголь взяль прежде всего дёйствительную или выдуманную исторію о покупкъ мертвыхъ душъ, и какъ художникъ, обставилъ ее живыми образами, въ которыхъ и воплотилась жизненная идея. Г. Писемскій задался напередъ мыслью отдёлать наше молодое поколеніе, и на эту предвзятую идею искуственно лёпиль сцены и лица, вставляя въ нихъ тв или другія черты съ исключительныхъ явленій. Въ грязной по обстановк' картин Гоголя просвечиваетъ свътлый идеаль въ воззрвній автора и отношеніи его въ своему созданію; у Писемскаго въ большей части лицъ и сценъ выразилась заранъе накипъвшая непріязнь къ естественнымъ, хотя и непріятнымъ явленіямъ общественной жизни. Вотъ почему поэма Гоголя останется въ ряду въчно-неувядающихъ художественныхъ произведеній, а романъ Писемскаго, при всей его занимательности, будетъ забыть, какъ сочинение, писанное въ чаду временнаго увлеченія.

## БУРСА ВЪ ШКОЛЪ И ЛИТЕРАТУРЪ.

( «Очерви Бурсы», Н. Г. Помяловскаго).

«Очерви» Помядовскаго, давно извёстны нашей публикё. Сочиненіе это, затрогивая одинъ изъ важныхъ общественныхъ вопросовъ, вызвало въ свое время участіе въ многочисленномъ влассё читателей и вниманіе со стороны журналистики. Между-тёмъ ни сама эта внига, ни написанныя по поводу ея зам'ютви нетолько не исчерпали предмета, не уяснили его основной мысли, но даже не коснулись самыхъ видныхъ его сторонъ. А вопросъ этотъ, чуть не съ каждымъ днемъ, становится яснёе, глубже затрогиваетъ общество, настоятельнёе требуетъ разр'ютенія. Мы говоримъ о положеніи нашихъ духовныхъ училищъ, которыхъ организацію и внутренній бытъ представляетъ, по живымъ и св'єжимъ воспоминаніямъ, одинъ изъ даровитыхъ питомцевъ бурсы. Пора наконецъ обратить вниманіе на предметъ, котораго ражность для вс'єхъ очевидна.

Кто читалъ «Очерки Бурсы», тотъ вонечно не забылъ, какую печальную картину написалъ Помяловскій въ своихъ

замѣчательныхъ статьяхъ. Помнится, кто-то сравниль тогда эти очерки съ записками изъ «Мертваго Дома». Несмотря на то, что инымъ эта мысль могла показаться слишкомъ эксцентричною, сближеніе однакожъ довольно мѣтко. Въ общемъ характерѣ впечатлѣнія, въ типахъ и самыхъ краскахъ того и другаго сочиненія дѣйствительно не мало общаго. Оба писателя представили публикѣ рядъ портретовъ изъ такого темнаго быта, который былъ извѣстенъ ей смутно, по отрывочнымъ разсказамъ изъ вторыхъ рукъ. Тутъ увидѣла она его вполнѣ и ясно, услышала о немъ отъ людей, которыхъ судьба лично привела въ эту среду и ознакомила съ нею долгимъ опытомъ.

Помяловскій представляеть въ своихъ очеркахъ картину бурсы, гдъ самъ провель нъсколько лъть, и рисуетъ ее мрачными врасками, хотя участіе въ товарищамъ и дума о судьбъ ихъ дышатъ теплотою на страницахъ его вниги. Вы помните, какой это печальный міръ! Здёсь все возбуждаетъ грустное чувство - и жалкое состояніе науки, и жалкіе нравы воспитанниковъ. Только средневъковая схоластива, при встрвчв съ самой грубою средою, могла породить такое отталкивающее явленіе. Было время, когда въ нашихъ свътскихъ заведеніяхъ господствовали допотопина методы преподаванія, и ученье ограничивалось механическимъ заучиваніемъ ветхихъ учебниковъ, но это время къ счастію давно уже прошло. Если теперь наши школи не могуть еще похвастаться раціональнымь образованіемъ, если духъ науви еще не утвердился въ нихъ, вошель въ плоть и кровь юномества, то по-крайнеймёрё эти заведенія совсёмъ почти успёли очиститься отъ схоластики. Было время, когда и нравы въ шихъ свътскихъ училищахъ были до - того незавидны, что многіе родители боялись и мысли отдавать туда дітей. Теперь свътскія заведенія въ этомъ отношеніи измѣнились, и разсказы о школьныхъ безобразіяхъ остались только въ преданіяхъ стараго поколѣнія.

Но очерки Помяловскаго относятся въ эпохъ оченьнедавней, а между-тъмъ представляютъ много общаго съ тъмъ бурсацвимъ бытомъ XVI въва, воторый Гоголь такъ художественно представилъ въ одной изъ своихъ повъстей.

Если, читая «Очерви Бурсы», вы видите, вакъ грубо содержаніе написанной авторомъ картины, какъ, по выраженію художниковъ, кричать его краски, то чувствуете въ то-же время, что это происходить не отъ ложности рисунка или лубочной рёзкости колорита, а напротивъ отъ одной только близости къ натуръ. Припомните, съ вавой осязаемою правдою представляеть авторь это учебное заведеніе, гдъ сложилась и изъ повольнія въ повольніе заучивалась пісня о томъ, якакъ блаженны народы, невъдащіе наукъ и какую нужно имъть кръпкую природу, для борьбы «съ училищными муками». Понятно, какова должна была быть среда, гдв въ кругу учащейся молодежи выработалось убъжденіе, что занятіе науками составляеть муку и несчастіе, каково было тамъ образованіе, если сложились такія поучительныя пісни. И авторъ «Очерковъ очень мътко называеть египетскою работою это ученіе, гді «главнымъ свойствомъ педагогической системы была ужасающая и мертвящая долбия, проникавшая въ вровь и вости, гдъ пропустить букву, переставить слово считалось преступленіемъ, и гдъ ученики, сидя надъ внигою, повторяли безъ конца и безъ смысла: «стыдъ и срамъ... стыдъ и срамъ... потомъ, потомъ... постигли, стигли, стигли... стыдъ и срамъ потомъ постигли». И такая египетская работа шла по всёмъ наукамъ, начиная съ младшихъ класовъ до самыхъ высшихъ.

Подобная метода, при нравахъ какого-нибудь англійскаго общества—или сводить дётей въ могилу въ самыхъ раннихъ лётахъ, какъ дивкенсова Поля Домби, или образуетъ изъ нихъ кротко-идіотическіе субъекты, въ родё мистера Тутса. Но что должна была выработать такая учебная система при другихъ нравахъ, которыхъ почти не задёла еще цивилизація?

Неленая долоня и спартанскія наказанія, какъ показываеть Помяловскій, образовали въ тогдашней бурст такую среду, гдв все отличается поразительною дикостью и учебныя занятія, и взглядъ на жизнь, и товарищескія отношенія, и самыя игры и удовольствія. Возьмемъ нѣсколько подробностей изъ этой грустной картины. «Въ бурсъ-говорить авторъ «Очерковъ» - добровольное сознаніе въ проступкъ признавалось за пошлость и трусость: напротивъ, кто больше и наглъе лгалъ передъ начальствомъ, безсовъстно запирался, путалъ дъло мастерски, божился и влялся на чемъ свъть стоить, тоть высово стояль въ глазахъ бурсацкой общины». И посмотрите-же, какую милую и благоустроенную общину представляла эта молодежь, въ часы своихъ учебныхъ ревреацій: «Повисли въ воздухъ кохоть, остроты и връпкая ругань... Какая-то шельма грегочеть... десятеро загреготали... двадцать человъвъ... счету нътъ... Появились лай, мяуканье и кряканье, свистъ и визгъ. Ко всей этой ерундъ присоединилось голосовъ сорокъ. бурсацкая разноголосица: участвующіе въ ней разбираютъ между собою всв тоны, употребляемые въ пвніи, и всв ноты беруть сразу... Существуеть ли на свътъ еще какой-нибудь нельпый звукъ, который не отыскался-бы въ этой массъ крика, пънья и гудънья»!

Заднія скамейви, или парты, носили въ бурсѣ харавтеристичесвое названіе Камчатки. Здѣсь собирались всѣ

личности, известныя подъ именемъ «отпетыхъ», изъ которыхъ ничего не могли сдёлать никакія наказанія, никакія розги, считавшіяся основнымъ вамнемъ всей бурсацкой педагогики. Тутъ процебтала самая горячая торговыя и міна, туть совершались важнійшіе подвиги класнаго молодечества, тутъ справлялись и самыя занимательныя юношескія игры. Во время приготовительныхъ часовъ, въ Камчатев випела своеобразная жизнь. Туть одинъ юношей спить на партв, а товарищь, замътивь это, сваетъ ему въ лицо вомокъ жованой бумаги, за что получаеть тотчасъ-же письменное посланіе съ лаконическимъ извъщениемъ: «послъ занятия я тебъ спину сломаю». Другой воспитанникъ для потъхи товарищей корчить «рожи на двънадцать нумеровъ», третій насасываеть себъ до крови руку, четвертый продёваеть изъ носу въ роть нитку и передергиваетъ ее, и проч.

Игры и забавы этихъ камчатскихъ юношей еще наглядиве дають понятіе о ихъ нравахъ. Воть, напримбрь, они «ломають пряники», то-есть двое бурсаковъ, ставъ спинами одинъ въ другому и сцёпившись руками около локтей, поочередно взваливають себь на спину другь-друга, отчего составляется одна быстро качающаяся фигура. Въ другомъ мъстъ «показываютъ Москву» — прикладываютъ ладони къ ушамъ мальчика, сжимаютъ между ними голову и приподнимають на воздухъ. При-этомъ, въ видъ самыхъ невинныхъ забавъ и шутокъ, задаютъ другъ другу «лупви, швычки, волосянки ... Какія деликатныя игры! А что за тины представляетъ авторъ въ своихъ разсказахъ! Какъ хорошь, напримъръ, этотъ Тавля, который любить загибать своимъ товарищамъ «салазви», то-есть, положивъ ученика на парту лицомъ вверхъ, пригибаетъ ему ноги къ головъ, что разумеется очень забавляеть зрителей. А вотъ Горо-

благодатскій, побѣдивъ другаго бурсака на «кумашкахъ», отпускаетъ ему «горяченькихъ» и съ «пылу-горячихъ», то-есть скручиваетъ и щиплетъ ему кожу на рукахъ дотого, что онѣ покрываются черными пятнами. Вотъ, наконецъ, Шестиухая-Чабря играетъ съ Омегой въ плевки, то-есть каждый старается выше плюнуть на стѣну, и потомъ побѣдитель задаетъ своему партнеру «верховую, низовую или всеобщую смазь», которая состоитъ въ томъ, что онъ забираетъ въ горсть лобъ, подбородокъ или все лицо несчастнаго игрока и трясетъ къ-верху и къ-низу... Не правда-ли, что и въ «Запискахъ изъ Мертваго Дома» не много такихъ типовъ, что и тамъ нравы не болѣе лишены человѣчности?

Какъ-же могли развиться подобные нравы въ заведеніяхъ, которыя должны быть образцомъ для другихъ, разсадникомъ будущихъ наставниковъ и руководителей для всего общества? Должны-ли мы обвинять въ этомъ повально всю поступающую туда молодежь или вглядёться внимательно, не зависитъ-ли все это отъ самой организаціи подобныхъ заведеній?

Читая «Очерки» Помяловскаго, вы ясно видите, что при томъ устройствъ, какимъ отличалась въ его время бурса, отъ нея нельзя было и ожидать ничего другаго. Вмъсто того, чтобъ развивать умы поступающихъ въ нее юношей, открыть имъ истинное значеніе науки, возбудить любовь къ знаніямъ, заставить понимать и уважать ихъ—схоластическое преподаваніе съ его тупымъ буквоъдствомъ, сухая долбня, не допускающая перестановки и одного слова въ учебникахъ, гасили любознательность и въ тъхъ мальчикахъ, которые приносили ее изъ родной семьи. Вмъсто того, чтобъ мягкимъ обращеніемъ и христіанскою кротостью сгладить угловатости молодыхъ школьниковъ и собственнымъ примъромъ показать имъ будущее назначе-

ніе, пробудить уваженіе и любовь къ нему, руководители этой молодежи постоянною холодностью, суровостью, безпощадными наказаніями заглушали последніе остатки человъчности въ молодыхъ сердцахъ. Понятно, что при со вершенной оторванности отъ общества, здёсь и умы должны были съуживаться, и нравы грубъть и опошляться. Схоластика вела неизбъжно къ отупънію или отрицанію, розги въ униженію или ожесточенію. И все это зависъло не отъ какихъ-нибудь частностей, а отъ самой организаціи заведеній. «Очерки» Помяловскаго самымъ нагляднымъ образомъ указываютъ на полную несостоятельность порядковъ, какими въ его время отличалось внутреннее устройство бурсы, и следовательно на необходимость ея преобразованія. Что семинаріи не могли быть исправлены удаленіемъ какихъ-нибудь камчадаловъ или перемёною въ личномъ составъ начальства и преподавателей, это очевидно: по разсказамъ автора, за леность и дурное поведеніе постоянно выгонялись десятки учениковъ, а въ кругу учителей всегда были порядочные люди, но они не могли уже дъйствовать благотворно на испорченную массу. Ясно, что бурсы требують преобразованія радикальнаго. Чтобъ эти заведенія могли быть разсадниками будущихъ пастырей народа, способныхъ дъйствовать на него и живымъ знаніемъ, и чистотою нравовъ, въ нихъ какъ преподаваніе, такъ и воспитаніе должны быть поставлены въ совершенно иное положение. Тогда только они перестанутъ быть питомниками невѣжества и грубости, когда наука отбросить здесь схоластическія формы, а воспитаніе оживеть подъ вліяніемъ людей образованныхъ и сердечно преданныхъ интересамъ воспитывающейся молодежи. Эта мысль и высказывается косвенно въ сочинении Помяловскаго.

Но необходимость преобразованія семинаріи и бурсы

становится еще очевиднъе и неотразимъе, когда мы обратимся къ ихъ вліянію на общество, взглянемъ на дъятельность этихъ молодыхъ людей по выходъ изъ заведеній. Здёсь гораздо яснёе, чёмь въ ихъ дётсвихъ занятіяхъ, играхъ и товарищескихъ отношеніяхъ, обнаруживаются вапитальные недостатви ихъ образованія и воспитанія. Мы намфрены указать на вліяніе бурсы на нашу литературу и журналистику, къ которымъ въ последнее время примкнуло не мало дъятелей изъ духовныхъ училищъ. Нътъ сомнівнія, что и изъ этихъ заведеній выходило и выходитъ много полезныхъ людей, съ честью заявляющихъ свою дъятельность въ разныхъ отросляхъ науки и даже литературы, каковы напримъръ Надеждины, Павскіе, Неволины и другіе, хорошо изв'єстные нашей публикі. При массівучащагося юношества въ нашихъ духовныхъ школахъ это и не могло быть иначе. Откуда сильная натура и богатыя способности не выносили человъка? Но мы говоримъ о томъ «семинарскомъ контингентъ, которымъ пополнялась русская литература и журналистика, особенно въ последние годы. Книга Помяловскаго, представляя намъ детство этихъ людей, служитъ естественнымъ ключемъ къ уясненію этой литературной партіи.

Воспитаніемъ этихъ дѣятелей опредѣляется и характеръ ихъ дѣятельности. Понятно, какое воззрѣніе должны были внести въ нашу литературу эти молодые люди, взрощенные на безжизненной методѣ ученья, при безпощадной строгости непрерывныхъ наказаній, посреди самыхъ грубыхъ нравовъ и пошлыхъ развлеченій. Сухая схоластика, отсутствіе научной жизни и эстетическаго развитія, естественно, должны были повести къ одностороннему пониманію науки и къ отрицанію искуства. Мученики грубой формы — они не могли, конечно, ни чувствовать, ни уважать художественныхъ формъ. Напитанные отвлеченностя-

ми — они, по неизбъжному закону реакців, должны были броситься въ крайній реализмъ. Бурса такимъ-образомъ, по самому устройству своему, сдёлалась разсёдникомъ отрицанія, которое многихъ такъ тревожить въ настоящее время. Но это явленіе вполнъ естественное. Всмотритесь въ другія европейскія литературы — вы увидите, что такоеже явленіе возникало везді, при переході отъ схоластики къ жизни, какъ скоро схоластива не делала своевременныхъ уступовъ жизни. У насъ должно было проявиться это въ семинаріяхъ, удержавшихъ средневъковыя формы въ то время, когда другія учебныя заведенія обновлялись постепенно, подъ вліяніемъ жизни и духа времени. Тутъ были всв необходимые элементы и для врайняго нигилизма, и для грубаго отрицанія искуства. Тяжелый гнеть схоластики приводилъ естественнымъ образомъ къ уклоненію отъ всякой системы, а грубые бурсацкіе «свычаи и обычаи» заглушали всякое поэтическое чувство, всякую возможность понимать изящное. Здравую-ли науку могли выносить юноши изъ того педантического тумана, въ которомъ они не видали ни одного луча живой истины? Художникамъ-ли было образоваться въ этомъ грубомъ міръ. гдъ ничего не давалось для развитія эстетическаго чувства? И въ-самомъ-дълъ, изъ всего этого контингента не вышло въ последнее время ни одного поэта, ни одного романиста, ни одного писателя съ эстетически развитымъ вкусомъ. Никто, конечно, не отнесетъ къ сферъ искуства тотъ знаменитый псевдо-романъ, гдф всф лица и положенія сочинены для разръшенія заранье составленных теорій жизни. Никто не заподозрить въ художественномъ значеніи и тіхъ изділій мнимой беллетристики, какія теперь появляются на некоторыхъ журнальныхъ партахъ, подъ этикетками романовъ и повъстей. Это не что иное, какъ

произведение схоластики и незнанія действительной жизни.

И такое явленіе въ нашей литератур'в даже не ново. Помните-ли вы ту писательскую школу, которая еще въ до-петровскія времена образовалась въ кіевскихъ и виленсвихъ духовныхъ училищахъ и въ московской Славяногреко-латинской академіи? Изъ нея вышла на поприще сочинительства цёлая фаланга псевдо-поэтовъ, въ роде Симеоновъ Полоцкихъ, Лазарей Барановичей, Сильвестровъ Медвъдевыхъ, которые видъли поэзію въ однихъ тяжелыхъ силлабическихъ виршахъ. Не то-ли мы находимъ и теперь въ нашей беллетристикъ? Новые Лазари и Сильвестры упражняются въ сочиненіи романовъ и повъстей и вовсе не подозръваютъ, что это только формы повъсти и романа, а на самомъ дълъ въ этихъ прозаическихъ виршахъ столькоже поэзін, сколько въ «поэматахъ» и «акростишахъ» нашихъ стихослагателей XVII въка. У тъхъ и другихъ нътъ ни мальйшаго слъда творчества. И конечно, наша бурсацкая школа займеть въ литературъ такое-же мъсто, какъ и школа до-петровскихъ риторовъ: тъ и другіе выросли одинаково на чужомъ вліяніи, не поняли окружающей ихъ дъйствительности, и въ глуши своихъ келій и кабинетовъ не видали настоящей народной жизни. Разумбется, наши современные схоластики, какъ и старые риторы, считаютъ себя людьми передовыми, просвётителями народа, а свои письменныя издёлія свётлою «литературою будущаго». Но на самомъ дълъ эту литературу ждетъ та-же самая будущность, какая постигла школьныя произведенія схоластиковъ XVII стольтія. Живая народная литература обойдеть и забудеть эти софистическія и безвкусныя изділія, какъ забыла она вирши Симеоновъ Полоцкихъ и Лазарей Бараповичей.

Но виноваты-ли эти люди, что ихъ литературные труды такъ грубы и безплодны? Никто не будетъ отрицать, что

между ними много дъятелей трудолюбивыхъ, честныхъ и любознательныхъ, одушевленныхъ преданивствю дфлу и желаніемъ общественной пользы. Основною причинсю ихъ безплоднаго труда служитъ только ихъ воспитаніе. Освобождаясь изъ-подъ схоластической ферулы, не вынося изъ школы ни одного теплаго слова участія, битые за то, что старались понять смыслъ того, чему ихъ учили, -- они, естественно, выносили ненависть во всемъ существующимъ порядкамъ, и мстили за свое прошлое реализмомъ и отрицаніемъ. Обращаясь въ литературнымъ занятіямъ, они переносили сюда свои бурсацкіе нравы, свой школьный цинизмъ. Если подобное направление обнаруживается и въ свътскихъ заведеніяхъ, прививается въ молодежи другихъ сословій и выражается въ статьяхъ писателей, не воспитанныхъ въ бурсахъ, то все-же починъ этого нигилизма и грубости принадлежить духовнымь училищамь. Молодые воспитанники ихъ, поступая въ университеты, переносятъ туда свою ненависть въ искуству, свое повальное отрицаніе, и впоследствии пріобретають новыхь адептовь. Недавно еще одинъ изъ нашихъ молодыхъ литераторовъ печатно заявляль, что онь обязань своимь прозрѣніемь, то-есть усвоеніемъ реальнаго взгляда и отрицаніемъ искуства, одному изъ бывшихъ воспитанниковъ бурсы... И вліяніе этихъ людей понятно. Стряхивая съ себя по выходъ изъбурсы все, кром'в ненависти къ ней, они должны конечно обладать значительною энергіею въ своемъ отрицаніи, и эта-то энергія пріобрътаетъ имъ послъдователей въ вругу молодежи. Все это-естественное последствие самой организации бурсы.

Посмотрите-же, какіе нравы внесли эти люди въ нашу литературу, какую камчатку открыли они въ средв нашей журналистики, какую партію сформировали изъ своихъ бурсацкихъ партъ. Все, что видимъ мы грубаго въ поня-

тіяхъ и быть, который такъ върно представленъ въ «Очеркахъ > Помяловскаго, люди эти перенесли цъликомъ на страницы нашихъ журналовъ, и разумфется на столько рфзче, насколько должны были возмужать эти юноши по выходъ изъ школы на широкое поле общественной дъятельности. Прежняя бурсацкая долбня и механическое заучиванье учебниковъ сохранились во всей прелести, въ примъненіи къ новой, добровольной долбив иностранныхъ доктринъ, съ твиъ-же рабскимъ подчиненіемъ этимъ новымъ учителямъ. Какъ на школьныхъ скамьяхъ зазубривали они въ своихъ тетрадяхъ: «стыдъ и срамъ... постигли... стигли, стигли» — тавъ и теперь принялись долбить, по той же методъ и съ тою-же настойчивостью, Бокля, Прудона, Молешотта, не заботясь о томъ, на сколько взгляды этихъ писателей примъняются въ нашей действительности. Во всехъ ихъ разсужденіяхъ о новыхъ европейскихъ системахъ видна та-же схоластика, то-же незнакомство съ жизнью, какъ и въ бурсацкой долбнь, описанной Помяловскимъ. Пъсни о блаженствъ народовъ «незнающихъ наукъ» переложились на страницахъ журналовъ въ новое пъніе о томъ, какъ будутъ блаженны народы, не знающіе искуства и поэзін - этихъ погремушекъ, забавляющихъ неразвитое общество. Типы Помяловскаго прямо перепли въ журналистику, но только еще болъе возмужали и окрвпли. Это тв-же Тавли, Гороблагодатскіе и Шестиухіе-Чабри, которые перенесли свою даятельность съ парты бурсацкой камчатки въ редакціи литературныхъ журналовъ.

Мы не хотъли-бы касаться грязныхъ страницъ, какими отличалась наша литература въ послъдніе годы, но принуждены напомнить о нихъ, чтобъ насъ не обвинили въ голословныхъ отзывахъ.

Кто не помнить, что делалось недавно на журнальныхъ партахъ нашего литературно-семинарскаго контин-

гента? Лупки, швычки и волосянки живьемъ перенеслись изъ бурсы въ критику и полемику и вызвали то печальное явленіе, что публика начала отворачиваться отъ журналовъ и считать неприличнымъ подписываться на нихъ. И что значатъ школьныя волосянки и смази передъ тъми дупками и смазями, какими осыпали другь-друга эти витязи! Въ журналахъ появились объемистыя статьи, въ двадцать и въ тридцать страницъ, не съ целью разъясненія какого-нибудь литературнаго или общественнаго вопроса, а изъ-за того только, чтобъ рёшить, кто лучше другаго обругаеть, точно такъ-же какъ Омега и Чабря забавлялись кто выше плюнеть на класную ствну. Верхнія и нижнія смази и загибанье другь-другу салазовъ приняли грандіозные размёры. Вся «чорная и бёлая грязь», по выраженію одного изъ этихъ состязателей, перешла въ литературу; все, что въ бурсацкихъ замашкахъ было грубаго и отталкивающаго, высказалось въ этой полемикъ. Одна литературная парта называла своихъоднокашниковъ «вислоухими», другая, въ свою очередь, величала ихъ «прихвостниками». Одинъ изъ противниковъ (положимъ хоть А) упрекалъ другаго за то, что онъ спалъ въ какой-то графской передней; а этотъ другой (назовемъ его хоть Б), съ своей стороны, обзываль его хавроньей, раскапывающей его статьи (забывая, что говорить о своихъ-же сочиненіяхъ). Недовольный такой любезностью, А. грозить посадить Б. на ладонь и показать зачёмъ-то публике, а Б. советоваль А. спрятаться въ сапогъ и пе показывать никуда «безстыжихъ глазъ»... Ну, не лучше-ли это всёхъ бурсацкихъ волосяновъ, нетолько горяченькихъ, но и съ пылу-горячихъ? Самъ Тавля не загибалъ такъ энергически салазокъ своимъ однопартникамъ! Было и еще лучше. Когда ктото затьяль спорь и «подняль вопрось» о томъ, почему Тургеневъ и Л. Толстой отказались отъ постояннаго сотрудничества въ одномъ литературномъ журналѣ, камчатка по-спѣшила ваявить, что этотъ отказъ былъ недобровольный, и что лучшіе наши современные писатели были будто-бы изгнаны самою редакцією за свою «отсталость». Это ужь такая «вселенская смазь» на которую не рѣшился-бы можетъ-быть и Шестиухая-Чабря!

Вотъ эти-то подвиги литературной камчатки, гораздо яснье и нагляднье, чьмъ бурсацкая камчатка, говорятъ о необходимости реформы въ нашихъ семинаріяхъ. Эти живые типы новыхъ критиковъ и публицистовъ, больше чемъ Омеги, Тавли и Гороблагодатские, заставили думать о необходимости смягченія бурсацкихъ нравовъ не какимънибудь стесненіемъ, а радикальнымъ преобразованіемъ тъхъ заведеній, гдъ образуются подобные типы. Строго винить теперь этихъ людей было-бы не совсвиъ справедливо. Кто цёлые годы загибаль салазки школьнымь товарищамь, для того загибанье салазокъ сдёлалось потребностью и въ общественной дъятельности. Гораздо меньше снисхожденія васлуживають тв господа, которые со стороны примыкають къ этой партъ: эти неофиты часто превосходятъ своихъ наставниковъ. Одинъ изъ такихъ вольно-переходящихъ на бурсацкую парту адептовъ очень серьезно и съ ловкостью достойною лучшаго дела проповедываль, что Пушкинь не поэть, а только искусный слагатель стиховъ на темы волокитства и попоекъ; а другой господинъ съ неменьшей энергіею доказываль, что изящныя искуства - живопись, музыка, поэзія - выражають только неразвитость общества и должны уничтожиться съ большею зрълостью человъчества... И это говорятъ люди не глупые, но только поврежденные вліяніемъ литературной парты Гороблагодатскихъ и Чабрей, у которыхъ всего больше развито искуство задавать съ «пылу-горячихъ» кому

ни попало. Сперва загибали они салазки Тургеневу—а тамъ стали задавать смази Пушкину, Рафаэлю, Маколею, живописи, поэзіи... всему искуству...

Мы рѣшились высказать все это не потому, чтобъ у насъ были какія-нибудь личныя неудовольствія на литературную камчатку: мы никогда не имфли съ нею общаго и не участвовали въ ен полемическихъ играхъ въ камушки и смази; а говоримъ единственно для объясненія настоя:цаго значенія этой литературной парты. Намъ искренно жаль ее, потому-что мы видимъ въ ней людей съ дарованіемъ, которые могли-бы быть полезными обществу своей дъятельностью, а между-тъмъ тратять ее самымъ безплоднымъ и жалкимъ образомъ, именно въ то время, когда наше общество нуждается въ полезныхъ дъятеляхъ. Грустно особенно то, что двъ-три даровитыя личности изъ этой партіи вызвали къ такому безплодному труду десятки бездарностей, которые никуда не годны въ литературъ, но могли-бы быть полезными на какомънибудь другомъ поприщъ. Мало-ли занятій, гдъ вовсе не требуется эстетического развитія! Вълитературь дело другое: тутъ безъ этого развитія можно писать только ругательства или вавія-нибудь подобія «Телемахиды». Это и повазали намъ произведенія бурсацкой партіи: отсутствіе вкуса и литературнаго такта — отличительныя черты всёхъ ся представителей.

Спрашивается: какое-же вліяніе имфетъ на публику эта литературная парта?

Мы не вполить раздъляемъ митие тъхъ, которые полагаютъ, что наша реалистическая партія вредна своимъ ученіемъ для всего общества, и толкуютъ о необходимости какихъ-то репресивныхъ мъръ. Напротивъ, пускай она договаривается свободно до послъднихъ выводовъ—тогда-то и обнаружится вся ея пустота, а слъдовательно и безвредность. Тревожиться тутъ не изъ-чего. Возможно-ли думать серьезно, чтобъ обществу могла гровить опасность со стороны людей, которые до - сихъ - поръ только утрировали чужія теоріи, не примінимыя къ нашей жизни, да вели полемику, основанную на пошлыхъ личностяхъ? Мы видёли, чёмъ вончились мечтанія ихъ образцовъ, Сен-Симоновъ, Кабэ, Робертъ-Оуэновъ, которымъ такъ грубо, такъ безсмысленно подражаютъ наши теоретиви. Въ обществъ много здраваго смысла, и оно не можетъ долго увлекаться подобными илюзіями, если даже онъ выражаются и не въ такой топорной формѣ, и вызываются не однимъ кабинетнымъ задоромъ. Мы увърены, что если устранить вопіющіе недостатки нашего воспитанія, то черезъ нъсколько лътъ эта реторическая школа будетъ на столько-же дикою въ глазахъ ея нынфшнихъ последователей, на сколько она теперь кажется дикою людямъ, не принадлежащимъ въ ея толку. Говорить серьезно о неминуемой опасности, угрожающей всему обществу отъ этой журнальной парты, значить слишкомъ мало уважать общество. Дурное вліяніе бурсацкой партій идеть совсёмь не чрезь литературу...

Искуству такъ-же мало грозитъ опасность отъ нападеній этихъ риторовъ, какъ и поэтическому значенію Пушвина. Тому и другому отъ этихъ бурсацкихъ выходокъ, какъ говорится, ни тепло, ни холодно. Еслибъ въ Англіи или Германіи кто-нибудь вздумалъ говорить, что Байронъ пошлый пѣвецъ того пошлаго общества, которое могло интересоваться любовными подвигами какого-нибудь Дон-Жуана, а дрезденская галерея и Лувръ существуютъ только для удовлетворенія празднаго любопытства пошлыхъ туристовъ, — тамъ расхохотались-бы надъ такими кунштиками или сочли этихъ господъ за паціентовъ Бэдлама. У насъже, благодаря низкому уровню образованія, подобныя вы-

ходки находять последователей. И въ этомъ неть большой бъды: что само по себъ жизненно, то не падетъ отъ нападовъ фальшивой школы. Въдь Полоцвіе и Медвъдевы были глубоко убъждены въ безполезности нашей народной литературы, считали ее нивуда негодною пошлостью и ставили неизмёримо ниже своихъ «виршей» и «комидій»; а эти пошлыя и гонимыя свазки и пъсни послужили впослъдствіи къ 'очищенію обезображенной схоластиками литературы. Точно тоже и теперь. Искуство и чистый его представитель, Пушкинъ, останутся въчно неизмънными и въ свою очередь послужать для отрезвленія этихъ новъйшихъ риторовъ, для очищенія ихъ отъ грубаго нароста бурсы. Всё эти выходки противъ искуства, нахватанныя изъ книги Прудона «Du principe dans l'art» и обращенные, по систем в бурсацваго долбленія, на уничтоженіе искуства и «разв'єнчаніе» Пушкина, носять въ самихъ себъ элементы неизбъжной смерти...

Но изъ этого еще не следуеть, чтобь наша бурсацкая партія была совсемь безвредна. Напротивь: эти толки о безполезности искуства, эти постоянныя выходки нигилизма действують на недоучившуюся часть молодаго поколенія. Эти полемическія игры отвлекають цёлые десятки молодыхь людей оть полезной деятельности, губять напрасно свежія силы, парализують правильный ходь литературы, ослабляють ея вліяніе въ то время, когда она могла бы быть особенно полезною, и наконець унижають значеніе критики, которая много содействовала развитію общества. Въ этомъ-то отношеніи очевидёнь вредь литературной парты, которой зародышь такь живо представиль намъ одинь изъ даровитыхь ея представителей, въ своихъ «Очеркахъ Бурсы». Конечно, и этоть вредь временный, но въ настоящее время онъ слишкомъ замётенъ въ обществев...

Такимъ - образомъ литературная дъятельность нашей

бурсацкой школы показываетъ гораздо нагляднее, чемъ «Очерки» Помяловского, какъ необходимо было обратить вниманіе на состояніе нашихъ духовныхъ училищъ. Вліяніе укоренившейся тамъ схоластики и грубыхъ нравовъ не оканчивается въ ствнахъ бурсы, но остается въ молодыхъ людихъ далеко за ея порогомъ, не всегда даже уступаетъ вліянію университетовъ и переходить въ дальнъйшую общественную дъятельность — что мы и показали, коснувшись участія ея питомпевъ въ литературь и журналистикь. Еслиже эта печать не стирается тамъ, гдъ бываетъ постоянный обмінь идей, безпрерывное столкновеніе съ жизнію, то можно-ли требовать, чтобъ она сгладилась при другихъ положеніяхъ, на другихъ поприщахъ, не столько для того благопріятныхъ? Не пора-ли намъ поэтому обратить серьезное вниманіе на состояніе нашихъ духовныхъ училищъ, откуда выходить такое значительное число молодежи и въ среду духовенства, и въ университеты, и въ гражданскую службу? Не пора-ли подумать о томъ, какъ поставить эти школы въ такія условія, при которыхъ не возможны были-бы явленія, подобныя тёмъ, какія совершаются въ нашей литературъ? Въ возможности этого нельзя сомнъваться, какъ и въ необходимости. Мы не думали, конечно, разбирать въ этой статьв, въ чемъ именно должно состоять перерождение бурсы и духовныхъ школъ, а хотъли только показать, что необходимость реформы стала очевидною для всякаго, кто всматривался въ литературную дівтельность воспитанниковь этихъ школъ. Она лучше всявихъ внигъ и разсужденій указываетъ на необходимость реформы, которая должна имъть большое вліяніе нетолько на изм'вненіе быта одного сословія, но вмъстъ-съ-тъмъ на улучшение нравовъ во всей народной массъ.

## РОДИНА СКЕПТИЦИЗМА.

(По поводу книги "Библія и Наука")

У насъ распространена мысль, что французская литература въ религіозномъ отношеніи имѣла вредное вліяніе на наше общество, тогда какъ литература немецкая нетолько никогда не колебала никакихъ върованій, а напротивъ, служила къ утвержденію всякаго рода нравственныхъ началъ. Во французскихъ писателяхъ у насъ привыкли отыскивать однъ разрушительныя тенденціи, а нъмецкія книги считать въ этомъ смыслѣ нетолько невинными, но чуть не каноническими. Такое мивніе сложилось съ давняго времени и до-сихъ-поръ принимается многими несомненную истину. Но такъ-ли это на самомъ деле, и не пора-ли провърить, которая изъ двухъ литературъ, французская или нъмецкая, внесла менъе скептицизма и отрицанія въ нашу литературу и общество? Не время-ли навонецъ взглянуть на этотъ вопросъ не глазами людей, съ чужаго голоса опирающихся на имена Вольтеровъ и Ренановъ? Предметъ этотъ такъ серьезенъ, что мы конеч-

но не разсчитываемъ исчерпать его вполнъ, а хотимъ только обратить на него внимание и показать необходимость его разъяснения.

Никто не будетъ отридать, что французская литература прошлаго въка отличалась направленіемъ, враждебнымъ нетолько уставамъ церкви, іерархіи и ритуалу, но и многимъ изъ ея существенныхъ догматовъ. Но во-первыхъ, не следуеть забывать, что направление это вызвано было во Франціи тіми вопіющими злоупотребленіями римскаго двора и антихристіанскими действіями католическаго духовенства, которыя неизбъжно порождали противодъйствіе и заставили народъ пылкій и увлекающійся броситься въ крайности и излишества. Во-вторыхъ извъстно, что многія изъ радикальныхъ идей, обращавшихся тогда во французской литературь, были только развитиемъ понятий, унаслыдованныхъ Германіею отъ эпохи реформаціи и выражавшихся, хотя можетъ-быть не съ такой ясностью, въ нѣмецкой наукъ и литературъ. Большинство энциклопедистовъ только популяризировали лютеранско-ньмецкій скептицизмъ, какъ впослъдствіи Кузенъ обобщалъ идеи Гегеля, какъ Вильменъ опирался на методъ Шлегеля. Едва-ли кто ошибется, говоря, что вся французская философія была только популяризаціей философскихъ идей англичанъ болье нъмцевъ. Пора, наконецъ, смотръть правильнъе и на Вольтера. Безспорно, въ сочиненіяхъ его разсеяно много религіознаго кощунства; но можно-ли считать его атеистомъ? можно-ли даже назвать не христіаниномъ? Былъ-ли атенстомъ тотъ, кто въ своемъ Фернев построилъ храмъ и написалъ надъ его дверями: Deo erexit Voltaire? Ужели это, какъ иные увъряють, только притворство и маска передъ свътомъ? Но передъ къмъ-же ему было притворяться въ Женевъ, этомъ пріють всякихъ върованій и

сомнівній? И зачівмь было надівать і взунтскую маску тому, кто быль врагомь всякой маскировии и іезуитства? Можноли назвать нехристіаниномъ челов'ява, который всегда боролся съ насиліемъ и фанатизмомъ, стоялъ за человъческія права, свободу и христіанскую любовь? Какъ обвинять въ антихристіанствъ того, кто могучей силою своего неутомимаго смёха погасиль востры инввизиціи, помогь уничтоженію пытки, кто всегда стояль на сторонъ притъсняемыхъ и гонимыхъ? Если разрушительная насмёшка Вольтера, подрывая элоупотребленія католической церкви, задъвада иногда и предметы священные, то ни въ какомъ случав Вольтеръ не обращался на самыя идеи христіанства, а напротивъ, очищалъ ихъ отъ въковыхъ искаженій со стороны папства, инквизиціи и іезунтовъ. Скорфе следуетъ обратить упрекъ въ антихристіанствъ на ученика Вольтера, Фридриха II, который, подражая въ кощунствъ своему учителю, не раздёлялъ нисколько его гуманнаго духа и едва-ли върилъ во что-нибудь, кромъ величія своего абсолютизма и могущества дисциплины. Наконецъ все, въ чемъ укоряють Вольтера, съ большимъ основаніемъ не должно миновать Гейне, который нетолько сменися надъ католическою и лютеранскою церковью, но нередко обращаль свою насмъшку и на идеи, тъсно связанныя съ сущностью самого христіанства. Не говоримъ уже, что Вольтеръ, при всемъ своемъ космополитиямъ, оставался всегда французомъ, горячо любящимъ свою страну, а Гейне сменлся даже надъ любовью въ отечеству. Вообще не должно забывать, что идеи, которыя въ концъ прошлаго въка привели французовъ въ отпаденію отъ церкви и служенію богинъ разума, скоро исчезли почти безсатадно, и Франція черезъ нъсколько лътъ читала уже Ламартиновъ и Шатобріановъ; междутъмъ какъ въ Германіи идеи эти не переставали жить и

Digitized by GOOSIC

на университетскихъ канедрахъ, и въ ученыхъ сочиненіяхъ. Обвиненіе французской литературы въ антирелигіозномъ направленіи усилилось въ послёднее время по случаю появленія изв'єстнаго сочиненія Ренана «Vie de Jésus». Но вто знакомъ хотя поверхностно съ нёмецкими анализаторами Библіи и Евангелія, тотъ конечно согласится, что Ренанъ былъ только последователемъ Штраусовъ, Эйхталей, Рейссовъ и другихъ ученыхъ нѣмцевъ, которые гораздо раньше его и съ большей эрудиціей и смёлостью занимались этимъ предметомъ. Еслибы мы захотъли сравнить сочиненія Ренана и Штрауса, то не трудно было-бы доказать; что идеи послёдняго отличаются несравненно большимъ радивализмомъ и отрицаніемъ. Если-же ученаго нъмца читаютъ меньше, чъмъ его французскаго послъдователя, то это оттого, что одинъ относится въ своему предмету со всёми тяжелыми пріемами безстрастнаго вритика, а другой невольно привлекаеть художественной красотою вартинъ и образовъ и изяществомъ литературной формы. Что-же касается сущности самаго вопроса, то Ренанъ не сказалъ ничего новаго. Вообще едва-ли подлежитъ сомненію, что антирелигіозныя идеи французовъ возникали больше всего либо отъ присущаго имъ легкомыслія и духа насмёшки, либо отъ противодёйствія безумнымъ увлеченіямъ католическаго духовенства, породившаго инквизицію и іезунтовъ и неперестающаго измышлять нелёпые догматы въ родъ иммакуляціи и папской непогръшимости; междутвиъ какъ скептицизиъ и отрицание нвидевъ проистекаютъ изъ самой сущности лютеранства, навсегда отрфшившагося отъ многихъ преданій первобытной церкви и по духу своему нетолько не противодъйствующаго, но поощряющаго къ анализу и сомпънію. Вотъ почему нъмцы внесли въ науку и литературу гораздо больше скептицизма, чёмъ французы.

Вліяніе нѣмецкихъ идей на наше общество началось безъ сомнѣнія раньше, нежели вліяніе французской литературы. Хотя происки іезуитовъ обнаружились въ Россіи еще съ XVI вѣка, но они шли сколько извѣстно не изъ Франціи, а непосредственно изъ Рима; между-тѣмъ какъ со времени Петра I лютеранско-нѣмецкія понятія, при посредствѣ московской Нѣмецкой-Слободы и наплывѣ нѣм-цевъ изъ Ливоніи и Германіи, начали проникать нетолько въ высшія сферы русскаго общества, но даже и въ самое наше духовенство. Доказательствомъ этому служитъ между-прочимъ книга Стефана Яворскаго «Камень Вѣры», главною задачею которой было огражденіе православной церкви отъ вліянія лютеранскихъ идей, замѣтно проявлявшихся въ поученіяхъ и сочиненіяхъ нѣкоторыхъ русскихъ духовныхъ лицъ.

Несмотря на то, что у насъ существуетъ довольно обширная литература по части русскаго раскола, одна сторона этого предмета остается до-сихъ-поръ не достаточно разъясненною, именно вопросъ о томъ, какое вліяніе имъли на распространение и укоренение нашихъ раскольничьихъ сектъ нъмцы-лютеране. Не касаясь до-петровского времени, когда русскій расколь ограничивался почти однимъ противодъйствіемъ никоновской церковной реформъ и не имълъ ни того крайняго упорства, ни тъхъ идей, какія обнаружились въ немъ впоследствіи, укажемъ на более позднейшую эпоху. Несомитино, что самыя радикальныя ученія въ еретическомъ смыслъ начали возникать у насъ только со времени Петра Великаго, и можно болбе чбмъ подозрввать участіе въ этомъ лютеранства. Въ нівкоторыхъ раскольничьихъ сектахъ видны до - того ясные слёды этого вліянія, что ихъ замітили даже иностранцы. Одинъ изъ самыхъ добросовъстныхъ писателей о русскомъ расколъ, баронъ Гакстгаузенъ, подмётилъ съ перваго взгляда, что

въ ученіи нашихъ молокапъ и духоборцевъ видна несомнънная примъсь идей, заимствованныхъ съ Запада, и именно изъ ученія лютеранскаго. И на сколько мы знаемъ осповныя начала этихъ сектъ, действительно, нельзя сомивваться, что существовавшія до Петра еретическія понятія ожили и укрѣпились въ этихъ сектахъ подъ вліяніемъ нъмецкихъ религіозныхъ идей. Есть основаніе полагать, что къ укръпленію ихъ послужила близость поселенныхъ по сосъдству съ сектантами колоній нъмецкихъ менонитовъ. Чтобъ видеть, откуда и какимъ путемъ венло на этихъ раскольниковъ, достаточно вспомнить, что тотъ-же баронъ Гакстгаузенъ, во время поъздки своей въ южную Россію, нашель у молокань переводь сочиненій Юнга Штиллинга. Намъ самимъ случилось встретиться въ Москве съ раскольникомъ, который быль знакомъ съ книгою Эккартсгаузена, хотя и толковаль по своему ея мистическія положенія. Припомнимъ еще, что въ сороковыхъ годахъ, подъ самою столицею, недалеко отъ Петергофа, открыта была нельпая секта, въ которой главною участницею оказалась дочь пастора одной изъ столичныхъ нёмецкихъ церквей. и въ сборищахъ этихъ сектантовъ участвовали какъ нъмцы, такъ и русскіе. Не надобно еще забывать, что нёкоторыя изъ нашихъ раскольничьихъ сектъ замътно подновлялись и оживали послъ того, какъ въ средв ихъ явились солдаты, возвращавшіеся изъ походовъ въ Германію въ семильтнюю войну и позднье: они, даже и при незнаніи німецкаго языка, выносили понятія нетолько о внівшней сторонъ лютеранской церкви, но даже о самомъ ея ученіи, конечно въ неточномъ и искаженномъ видь. Это такъ-же несомитню, какъ вліяніе итмецкихъ тайныхъ бундовъ на нашихъ офицеровъ во время походовъ 1813 и 1814 годовъ.

Обращаясь въ нашему образованному обществу, мы и

туть видимъ, что распространенію свептическихъ идей способствовала не столько французская, сколько нёмецкая литература. Правда, во второй половинъ прошедшаго и въ началь ныньшняго выка у насъ читали больше французскихъ писателей; но, какъ мы уже сказали, они сами вдохновлались въ этомъ отношении идеями, заимствованными изъ Германіи. Что васается поздивищаго времени, то здісь антирелигіозныя понятія, очевидно, уже почерпались и почерпаются изъ философіи и науки нізмецкой. Мы не имфемъ возможности опредвлить въ небольшой статьв, вакого рода идеи почерпались нами у Канта и Фихте, но не можетъ не указать на наше время. Какіе французскіе матеріалисты, спросимъ мы, дійствовали умы нашей современной молодежи такъ разрушительно, вавъ Фейербахи, Бюхнеры и подобные имъ немецкие ученые? Откуда пришли тъ идеи о жизни и человъкъ, которыя вскружили головы нашимъ молодымъ людямъ и погубили столько свъжихъ силъ, какъ не изъ лекцій и книгъ этихъ многоученыхъ нъмцевъ? Не у Бюхнеровъ-ли и Молешотовъ заимствованы курьезныя понятія о томъ, что человъвъ есть только одна изъ формъ дъйствующей природы, отличающаяся отъ животныхъ однимъ высшимъ развитіемъ; что мысль-пе что иное, какъ механическое последствіе организма; что единственная цель нашей жизни наслажденіе; что у женщины мозга меньше, чвиъ у мужчины и следовательно она обречена на низшее существованіе; что негръ отъ природы ниже бълаго и оттого черная раса осуждена на въчное рабство, и проч. Достаточно вспомнить, что знаменитый Карль Фохть, впродолженіи двухъ місяцевь, доказываль сь университетской ваеедры, что человъвъ происходить отъ обезьяны, и эту великую истину усвоили многія сотни нашихъ обезьянъ ли-

Digitized by GOOGLE

берализма. Всёмъ этимъ мы обязаны нёмцамъ, и конечно наше общество не могло почерпнуть ничего подобнаго ни у Буливо, ни у Флурана, ни у Дюбуа-Ремона, трудившихся надъ тёми-же научными задачами. Что значатъ всё эти вътреные французы передъ солидными нёмцами, проповёдующими отсутствие въ человъкъ души, порабощение женщины и въчное рабство чернокожихъ! По пашему крайнему разумъню, ни скептическій смѣхъ и кощунство Вольтера, ни вся анти-государственная и противо-церковная дѣятельность энциклопедистовъ, ни фривольная разнузданность романовъ Дюма-сына, ни блестящие страницы вниги Ренана не внесли въ русское общество такихъ нелѣныхъ понятій, какія заимствованы нами прямо или косвенно изъ нѣмецкой пауки и нѣмецкой литературы...

Но можетъ-быть спросятъ: отчего тѣ-же самыя понятія не породили разрушительныхъ началъ въ самомъ германскомъ обществъ, которое, повидимому, нетолько не обнаруживаеть признаковъ правственнаго разложенія, а напротивъ, отличается прочностью и врѣпостью своихъ основъ. Не входя въ анализъ этихъ нравственныхъ началъ гер, манскаго общества, мы вамётимъ только, что у нёмцевъ наука и литература далеко не имфють той тфсной и непосредственной связи съ живнію, какъ у другихъ народовъ. Теорія и правтива въ глазахъ нѣмца — во многихъ отношеніяхъ дві вещи совершенно различныя. Нигді образованность не уживается такъ дружно съ самою невъжественной грубостью, какъ въ Германіи. Въ ибмецкой арміи, наприміръ, много людей, нетолько учившихся въ школахъ, но и знакомыхъ съ университетскими лекціями, а между-темъ неть на свете войска более грубаго, неть нигдъ болъе суровой дисциплины и болъе высовомърнаго и негуманнаго обращенія. Намъ самимъ случалось видёть,

какъ въ Дрезденъ, во время строеваго ученья на дворъ казармы, старшій солдать биль молодых в рекруть длинной палкою по ногамъ за каждый невфрный шагъ. Не говоримъ уже о прусскомъ «военномъ духв»... Во время франкогерманской войны кореспонденть одного изъ англійскихъ журналовъ, восхищаясь нъмецкими солдатами, замътилъ, что всв они грамотные и даже многіе знають на память стихи Шиллера; а черезъ нъсколько дней другой англійскій кореспондентъ сообщилъ разсказъ, какъ въ Базейлѣ эти почитатели Шиллера добивали штыками постеляхъ и кидали младенцевъ въ пламень -нэжжодоп ныхъ домовъ... Не говоримъ уже о томъ, какъ превозносящіеся своей образованностью нёкоторые изъ бароновъ Прибалтійскаго-края действують въ отношеніи своихъ эстолатышскихъ поселянъ. Все это доказываетъ, что наука и религія далеко не им'вла такого смягчающаго вліянія на тевтонскую расу, какъ это многіе думають и утверждають.

Перейдемъ отъ общаго къ частному. Немного можно указать вопросовъ въ новъйшей литературъ, которые обращали-бы на себя такое настойчивое вниманіе ученыхъ, какъ вопросъ объ отношеніи современной науки къ Библіи. Великія открытія въ области естествознанія, проникая въ неразгаданныя до-тѣхъ-поръ тайны отдаленныхъ вѣковъ и первобытнаго человѣка, бросили сначала сомнѣніе въ правдивость многихъ библейскихъ сказаній. Іезуиты и протестантскіе туристы подняли при этомъ, по обыкновенію, крикъ противъ науки; но скоро ученые успѣли показать, что наука нетолько не колеблетъ сказаній Моисея, а напротивъ, съ каждымъ новымъ открытіемъ положительно подтверждаетъ ихъ истину. И кто-же изъ трудившихся надъвопросомъ объ отношеніи Библіи къ наукѣ подкрѣпилъ наиболѣе истину древняго писанія? Къ сожалѣнію, въ предѣ-

дахъ краткой статьи им не имъемъ возможности разобрать сволько-нибудь подробно этотъ вопросъ и должны ограничиться однимъ указаніемъ на него. Извёстно, что основатель новъйшей геологіи, Кювье, приподнимая въ первый разъ завъсу, подъ которою скрывалась кора нашей планеты и жизнь допотопнаго міра, и указывая па переворотъ, постигшій за пять или шесть тысячь лёть назадь землю, ни однимъ словомъ не выразилъ недовърія въ сказаніямъ Моисея, а напротивъ, прямо подтвердилъ достовърность писанія о последовательности дней творенія. То-ли представляють намь нёмецкіе изслёдователи по этому вопросу? Возьмите, напримъръ, Циммермана и его сочинение «Міръ до сотворенія человъка, пользующееся огромнымъ авторитетомъ въ Германіи. Несмотря на множество имъ-же самимъ приводимымъ фактовъ, подвръпляющихъ достовърность книгъ Моисея, онъ во многихъ случаяхъ прямо отвергаеть библейскія сказанія. Конечно, въ ряду німецкихъ коментаторовъ Библіи можно указать не мало такихъ, которые имъли въ виду утверждение ея авторитета; но въ то-же время должно согласиться, что нигдё этоть авторитеть не встрёчаль болье рышительных противниковь, какъ въ Германіи.

У насъ въ Россіи вопросъ объ отношеніяхъ между Библією и наукою, по особымъ обстоятельствамъ, до-сихъпоръ нетолько не имъетъ такой обширной литературы, какъ въ Западной Евродъ, но не представлялъ даже ни одного цъльнаго, самостоятельнаго сочиненія и только затрогивался по частямъ, какъ-бы мимоходомъ. Вотъ почему мы съ особеннымъ удовольствіемъ встрътили внигу г. Вл... Библія и Наука», какъ первый опытъ самостоятельной обработки предмета, горячо интересующаго все европейское общество. Мы тъмъ болъе считаемъ долгомъ обратить вниманіе на это сочиненіе, что авторъ, при довольно обшир-

номъ знавомств в съ заграничной литературой трактуемаго предмета, пе опирается въ своихъ положеніяхъ и выводахъ на иностранные источниви и ни въ какомъ случав не преклоняется передъ авторитетомъ нѣмецкихъ писателей. Главной точкою опоры въ опредъление отношения науви въ Библін послужили ему иден, высвазанныя митрополитомъ Филаретомъ въ его «Начертаніи библейской исторіи» и въ «Запискахъ на внигу Бытія». Одно это уже показываетъ, что авторъ имълъ въ виду поставить обработку своего предмета въ независимое положение отъ выводовъ, сдъланныхъ въ этомъ отношени европейскими учеными. Что касается научнаго значенія вниги г. Вл.,, то это зависить оть того, съ какой точки зрёнія смотрёть на нее. Кто будеть искать въ этомъ сочинении вполне обработаннаго ръшенія вопроса объ отношенія Библін и науки, того оно далеко не удовлетворитъ, какъ потому, что авторъ не обняль всёхъ сторонъ своего предмета, такъ и въ томъ смысль, что нькоторыя стороны вопроса обработаны съ недостаточною полнотой, а иныя даже и совсёмъ неудовлетворительны. Но если принять во вниманіе, что взятый авторомъ предметь до-сихъ-поръ у насъ еще серьезно не обсуживался, и за исключениемъ опытовъ по нъкоторымъ изъ его частностей долженъ считаться новымъ и почти нетропутымъ, то значеніе сочиненія г. Вл... не подлежитъ сомнівнію, тімь боліве, что нівкоторые отдівлы его книги, какъ-напримъръ опредъление отношений Библи въ теологіи и палеонтологіи, отличаются достаточной полнотою. Во всякомъ случав, въ книге г. Вл... мы видимъ первый и довольно удачный опыть обработки предмета, съ которымъ очень мало знакомо большинство нашей читающей публики ЦС 。10年末株学区20世界大学

Kes. Na.....

Digitized by GOOGIE

PG 3011 .M48

PG 3011 .M48 C.1
Otgoloski na literaturnyla i o
Stanford University Libraries
3 6105 034 391 792

STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES CECIL H. GREEN LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004 (415) 723-1493

All books may be recalled after 7 days

DATE DUE



