

Это цифровая коиия книги, хранящейся для иотомков на библиотечных иолках, ирежде чем ее отсканировали сотрудники комиании Google в рамках ироекта, цель которого - сделать книги со всего мира достуиными через Интернет.

Прошло достаточно много времени для того, чтобы срок действия авторских ирав на эту книгу истек, и она иерешла в свободный достуи. Книга иереходит в свободный достуи, если на нее не были иоданы авторские ирава или срок действия авторских ирав истек. Переход книги в свободный достуи в разных странах осуществляется ио-разному. Книги, иерешедшие в свободный достуи, это наш ключ к ирошлому, к богатствам истории и культуры, а также к знаниям, которые часто трудно найти.

В этом файле сохранятся все иометки, иримечания и другие заииси, существующие в оригинальном издании, как наиоминание о том долгом иути, который книга ирошла от издателя до библиотеки и в конечном итоге до Вас.

### Правила использования

Комиания Google гордится тем, что сотрудничает с библиотеками, чтобы иеревести книги, иерешедшие в свободный достуи, в цифровой формат и сделать их широкодостуиными. Книги, иерешедшие в свободный достуи, иринадлежат обществу, а мы лишь хранители этого достояния. Тем не менее, эти книги достаточно дорого стоят, иоэтому, чтобы и в дальнейшем иредоставлять этот ресурс, мы иредириняли некоторые действия, иредотвращающие коммерческое исиользование книг, в том числе установив технические ограничения на автоматические заиросы.

Мы также иросим Вас о следующем.

- Не исиользуйте файлы в коммерческих целях. Мы разработали ирограмму Поиск книг Google для всех иользователей, иоэтому исиользуйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- Не отиравляйте автоматические заиросы.
  - Не отиравляйте в систему Google автоматические заиросы любого вида. Если Вы занимаетесь изучением систем машинного иеревода, оитического расиознавания символов или других областей, где достуи к большому количеству текста может оказаться иолезным, свяжитесь с нами. Для этих целей мы рекомендуем исиользовать материалы, иерешедшие в свободный достуи.
- Не удаляйте атрибуты Google.

  В каждом файле есть "водяной знак" Google. Он иозволяет иользователям узнать об этом ироекте и иомогает им найти доиолнительные материалы ири иомощи ирограммы Поиск книг Google. Не удаляйте его.
- Делайте это законно.
  - Независимо от того, что Вы исиользуйте, не забудьте ироверить законность своих действий, за которые Вы несете иолную ответственность. Не думайте, что если книга иерешла в свободный достуи в США, то ее на этом основании могут исиользовать читатели из других стран. Условия для иерехода книги в свободный достуи в разных странах различны, иоэтому нет единых иравил, иозволяющих оиределить, можно ли в оиределенном случае исиользовать оиределенную книгу. Не думайте, что если книга иоявилась в Поиске книг Google, то ее можно исиользовать как угодно и где угодно. Наказание за нарушение авторских ирав может быть очень серьезным.

### О программе Поиск кпиг Google

Миссия Google состоит в том, чтобы организовать мировую информацию и сделать ее всесторонне достуиной и иолезной. Программа Поиск книг Google иомогает иользователям найти книги со всего мира, а авторам и издателям - новых читателей. Полнотекстовый иоиск ио этой книге можно выиолнить на странице http://books.google.com/



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

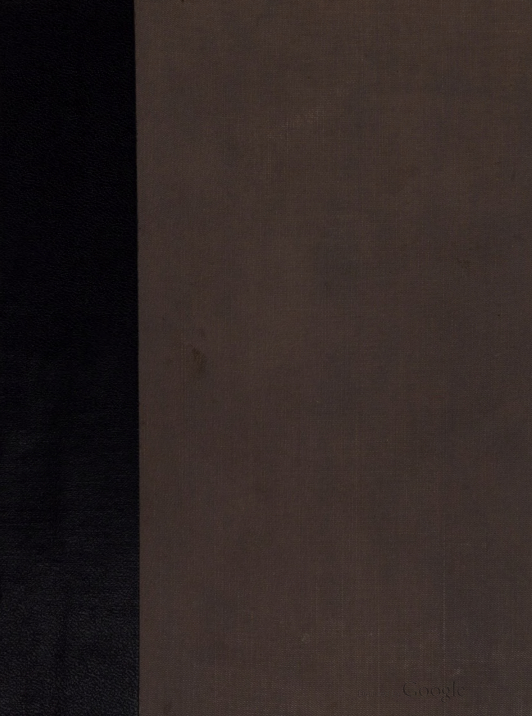
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

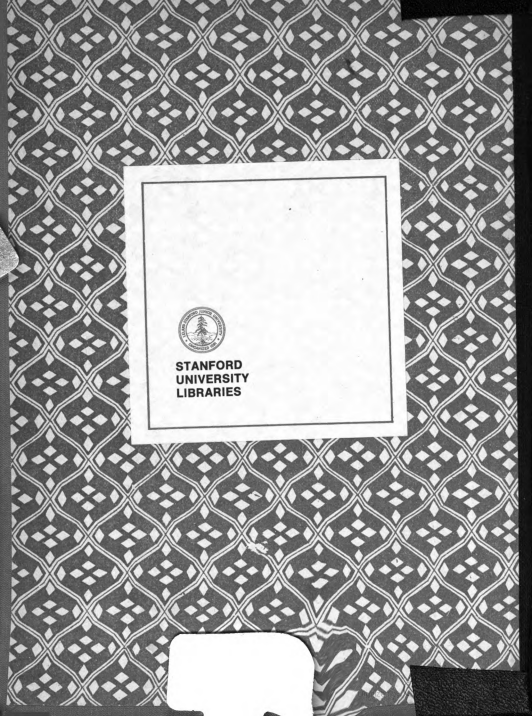
We also ask that you:

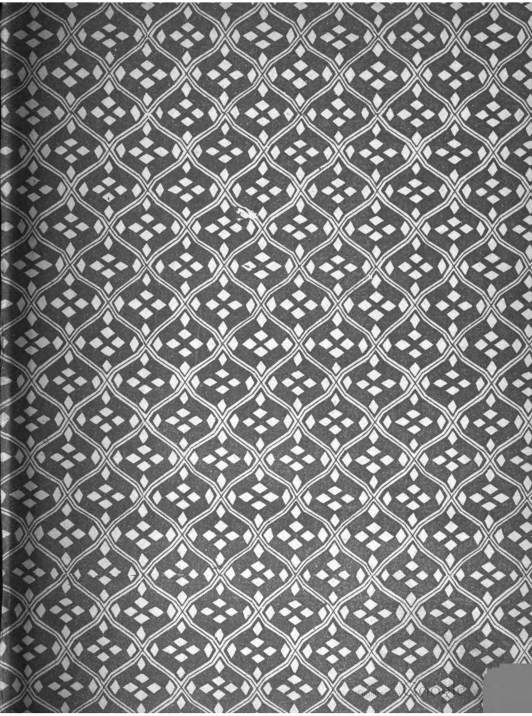
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







I rope of your 183 I blo bars. 83-111 II teropera 111-173 II Pipera 143-154 I love 204-271. Il obrone 252-327

I Webpacol 824

Ovsinning-Kulikarski, D.A.

# Д. Н. Овсянико-Куликовскій.

## ИСТОРІЯ РУС-СКОЙ ИНТЕЛ-ЛИГЕНЦІИ. ===

ИТОГИ РУССКОЙ ХУДОЖЕ-СТВЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ XIX ВЪКА.

—— Часть I. ——

Чацкій. — Онѣгинъ. — Печоринъ. — Рудинъ. — Лаврецкій. — Тентетниковъ. — Обломовъ.

Изданіе В. М. Саблина.

PG3011 0542 11

VCCALLE L

Digitized by Google

## Предисловіе къ первому изданію.

Предлагаемая книга не претендуеть на титуль исторіи русской художественной литературы. Задача автора состояла въ томъ, чтобы прослѣдить въ историческомъ порядкѣ (начиная съ 20-хъ годовъ) послѣдовательное развитіе и смѣну нашихъ общественно - психологическихъ типовъ, созданныхъ самой жизнью и нашедшихъ свое художественное воплощеніе въ извѣстныхъ образахъ—Чацкаго, Онѣгина, Печорина, Рудина и т. д. Это, стало быть, не исторія русской литературы, а исторія русской интеллигенціи, изучаемая по даннымъ или по "итогамъ" художественной литературы, которые авторъ старался провѣрить и комментировать данными литературной критики, мемуаровъ, писемъ и другихъ документовъ соотвѣтственной эпохи.

Сообразно съ задачею труда, оставлены безъ разсмотрънія и даже безъ упоминанія многія первостепенныя произведенія нашей художественной литературы, каковы, напр.: "Полтава", "Мъдный всадникъ", "Русалка", "Капитанская дочка", "Тарасъ Бульба", "Старосвътскіе помъщики", "Шинель" и т. д., и т. д., представляющія большой интересъ съ точки зрънія историко - литературной, но либо не относящіяся, по сюжету, къ изучаемой эпохъ (ХІХ в.), либо не воспроизводящія типы мыслящей части общества. На послъднемъ основаніи не разобраны (и только упоминаются мимоходомъ) типы первой части "Мертвыхъ душъ" (между тъмъ, какъ второй части удълено соотвътственное мъсто и разобрана фигура Тентетникова).

Авторъ не претендовалъ на полноту изложенія и оставилъ въ сторонѣ или упустилъ многое, что могло бы дать различнаго рода указанія и поясненія по вопросамъ, разсматриваемымъ въ этой книгѣ. Такъ, между прочимъ, обойденъ знаменитый романъ Герцена "Кто виноватъ?" съ центральною фигурою Бельтова, откуда можно было бы извлечь не мало чертъ, характеризующихъ психологію передовыхъ дѣятелей времени. Это, несомнѣнно, — упущеніе, но оно отчасти извиняется тѣмъ, что фигура Бельтова не художественна, кромѣ того, этотъ пробѣлъ восполненъ характеристикою личности самого Герцена: вмѣсто не совсѣмъ удачнаго портрета взятъ его "оригиналъ", въ высокой степени типичный для эпохи.

Я долженъ признать, что, выдъляя и анализируя общественно-психологические типы, въ которыхъ, такъ сказать, чувствуется — учащенное или замедленное — біеніе пульса эпохи, я не позаботился о томъ, чтобы зарисовать и фонъ картины — тъми красками, какія въ изобиліи найдутся, напримъръ, у Писемскаго ("Люди 40-хъ годовъ", "Тюфякъ", "Тысяча душъ" и др.), у Тургенева (въ повъстяхъ, какъ "Андрей Колосовъ", "Затишье", "Два пріятеля", "Ася", "Гамлетъ Щигровскаго уъзда", "Дневникъ лишняго человъка" и т. д.), у Достоевскаго и у Л. Н. Толстого (въ ихъ раннихъ произведеніяхъ). Но это значительно увеличило бы размъръ изслъдованія, — и я предпочелъ, ограничиваясь анализомъ типовъ, обставить этотъ анализъ такими комментаріями, которые, какъ мнъ кажется, отчасти замъняютъ недостающій фонъ картины.

Само собой разумъется, задачи и планъ труда исключаютъ разсмотръніе лирической поэзіи. Можно было бы, однако, указать на тъ мотивы ея, въ которыхъ выразилось настроеніе передовыхъ дъятелей того или другого времени

(напримъръ, "гражданскіе" мотивы у Рыльева и у Пушкина). Но, мнъ казалось, это будеть "балластъ", такъ какъ настроеніе передовыхъ дъятелей достаточно выясняется анализомъ типовъ. Единственное изъятіе я допустилъ для поэвіи Некрасова — въ виду ея важности для раскрытія и деологіи и даже самой психологіи передовыхъ круговъ общества въ эпоху 50-хъ — 60-хъ годовъ.

Д. Овсянико - Куликовскій.

## Предисловіе ко второму изданію.

Авторъ признаетъ справедливость нѣкоторыхъ изъ тѣхъ упрековъ, которые были сдѣланы ему въ рецензіяхъ, посвященныхъ первому изданію этой книги (въ особенности въ рецензіи А. Е. Левицкаго въ "Вѣстн. Европы"), и постарается, по возможности, восполнить важнѣйшіе пробѣлы и упущенія. Это будетъ сдѣлано въ видѣ "Приложенія" ко второй части сочиненія, которая вскорѣ выйдетъ въ свѣтъ.

Справедливо также замъчаніе, что заглавіе не вполнъ отвъчаетъ содержанію книги. "Исторія интеллигенціи" сведена въ ней лишь къ изученію психологіи типовъ мыслящей части общества въ ихъ послъдовательной, исторической преемственности. Но я затруднялся подобрать другое, болье подходящее заглавіе... \*)

Мартъ 1907.

Д. Овсянико - Куликовскій.



<sup>\*)</sup> Таковымъ могло бы, пожалуй, служить, напр., слъдующее: "Этюды изъ исторіи и психологіи типовъ мыслящей части русскаго общества по даннымъ художественной литературы\*.

### ГЛАВА І.

## "Горе отъ ума". Чацкій.

1.

Приступая къ нашей задачъ, мы прежде всего встръчаемся въ историческомъ порядкъ съ однимъ изъ величайшихъ произведеній реальнаго художественнаго творчества,— съ безсмертной комедіею Грибоъдова.

Нѣкоторое подчиненіе иностраннымъ образцамъ (именно — Мольеру), разъясненное проф. Алексѣемъ Ник. Веселовскимъ 1), ничуть не помѣшало реализму знаменитой пьесы. Ее можно даже назвать ультра-реальной: такъ тѣсны, такъ неразрывны ея связи съ дѣйствительностью, ограниченною весьма узкими предѣлами мѣста и времени. Однако, это не помѣшало ей получить огромное значеніе, далеко выходящее за эти предѣлы. Въ ней воспроизведено московское общество въ періодъ отъ 1812 до половины двадцатыхъ годовъ, но она сразу пріобрѣла всероссійское значеніе, сохранившееся за нею въ теченіе XIX вѣка и не увядшее до сихъ поръ.

Типы Грибо вдова, непосредственно взятые изъ двиствительности, списанные съ натуры, оказались безсмертными.

<sup>1) &</sup>quot;Этюды и характеристики" (М. 1894), статья "Альцесть и Чацкій", и въ особенности стр. 156 — 157, 161 — 163.

Достаточно извъстно, что и Фамусовъ, и Скалозубъ, и Загоръцкій, и Репетиловъ, и нъкоторыя второстепенныя лица были "портреты". Объ этомъ свидътельствуетъ самъ Грибоъдовъ въ извъстномъ письмъ къ Катенину (январь 1825 г.), гдъ, возражая на упрекъ послъдняго ("характеры портретны"), онъ говоритъ: "Да! и я коли не имъю таланта Мольера, то по крайней мъръ чистосердечнъе его; портреты и только портреты входять въ составъ комедіи и трагедіи, въ нихъ однако есть черты, свойственныя многимъ другимъ лицамъ, а иныя всему роду человъческому настолько, насколько каждый человъкъ похожъ на всъхъ своихъ двуногихъ собратій" ("Полное собраніе сочиненій А. С. Грибовдова" (1889), подъ редакцією И. А. Шляпкина, т. І, стр. 187) 1).— Въ средъ, къ которой принадлежали "оригиналы", это произвело впечатлъніе "скандала", "пасквиля". Но въ какіе нибудь 3—4 года пьеса распространилась по всей Россіи въ тысячахъ списковъ, — и для многочисленныхъ читателей, не принадлежавшихъ къ данной московской средъ, она была не насквилемъ, а художественною сатирою, которая сразу же обнаружила свое тъсное сродство съ обыденнымъ художественымъ мышленіемъ довольно широкихъ круговъ читающей публики. Именно всв отрицательные типы, всв эти Фамусовы, Молчалины, Скалозубы, Загоръцкіе, — въ своей основъ оказались такими, какими уже давно рисовались они въ мысли всвхъ твхъ, кто, обладая известнымъ умственнымъ развитіемъ, проявлялъ болѣе или менѣе сознательное отношеніе къ дъйствительности. Образованное общество давно знало, напр., Фамусовыхъ съ ихъ покладистостью, ихъ умственной темнотой, ихъ нравственной слѣпотой, ихъ пошлостью и всегдашней готовностью, при всемъ ихъ москов-

<sup>1)</sup> О лицахъ, послужившихъ (достовърно или предположительно) Грибоъдову "оригиналами", см. въ "Полн. собр. соч. А. С. Грибоъдова", подъ ред. И. А. Шляпкина, т. II, стр. 523 — 526.

скомъ или вообще русскомъ благодушіи, впадать въ свиръ- 🗸 пое мракобъсіе. — Достаточно хорошо извъстны были въ разныхъ кругахъ и карьеристы Молчалины, и проходимцы Загоръцкіе и т. д. Можно положительно утверждать, что въ этомъ смыслѣ Грибовдовъ не сказалъ обществу ничего совсъмъ новаго. И тъмъ не менъе пьеса была принята, какъ нъчто небывалое, какъ ръдкостная новинка, не имъвшая прецедентовъ. Такою, безъ всякаго сомивнія, и была она. — Это кажущееся противоръчіе въ высокой степени характерно для произведеній реальнаго искусства. Взятыя изъ живой действительности, они говорять о томъ, что всв знають; они являются только дальнъйшимъ развитіемъ художественныхъ образовъ и художественно-моральных сужденій, принадлежащих обществу, или, по крайней морь, его мыслящей части. Оттуда то интимное понимание со стороны публики, котороевъ большинствъ случаевъ - такъ легко достается на долю этого рода произведеній, если не всегда — въ ихъ цізомъ и въ ихъ идев, то, по крайней мърв, — типамъ, въ нихъ выведеннымъ. Пусть замыселъ Грибовдова и, въ частности, фигура (скажемъ лучше — идея) Чацкаго не были тогда (да и долго потомъ) поняты и оцънены по достоинству, но типы Фамусова, Молчалина, Скалозуба и т. д. были, безъ всякаго сомнънія, отлично поняты и вполнъ правильно оцънены, потому что обобщенныя въ нихъ натуры и характеры были достаточно извъстны, и критическое отношение къ нимъ было въ образованномъ обществъ явленіемъ обычнымъ. Здъсь мы ясно видимъ ту связь высшаго художественнаго мышленія съ обыденнымъ, которая образуеть психологическую основу реальнаго искусства. Благодаря этой связи, обыватель получаеть возможность интимно понять создание художника, — по крайней мъръ, — тъ образы, которые въ обыденномъ мышленіи уже получили нікоторую "разработку" и стали "ходячими типами". И вотъ, когда обыватель, встръ-

чая ихъ въ произведеніи художника, легко узнаеть въ нихъ. такъ сказать, свое собственное добро, тогда и происходить въ его сознаніи тотъ любопытный и важный процессъ обоюдной апперцепціи, въ силу котораго въ одно и то же время "собственное достояніе" читателя уясняется ему образами, созданными художникомъ, и эти образы постигаются силою "собственнаго достоянія". И тогда то, что было смутно, неопредёленно, неярко, становится яснымъ, опредёленнымъ. яркимъ. "Собственное достояніе" получаетъ характеръ у, вопроса, на который далъ отвътъ художникъ. Пусть въ созданіи посл'вдняго не будеть ничего "совс'вмъ новаго", но оно воспринимается какъ новое, потому что отвътило на вопросъ, пролило яркій свъть на знакомыя явленія, затронуло нравственное чувство читателя, заставило его задуматься надъ тъмъ, что онъ хорошо зналъ — да не задумывался. Такъ, напр., читатели отлично знали Фамусовыхъ и Молчалиныхъ, но Грибовдовъ пролилъ неожиданный свътъ на эти фигуры и заставляль читателей знать ихъ по новому, - смотръть на нихъ и судить о нихъ не по обывательски, а съ точки зрвнія той высшей человвческой морали, которая присуща искусству. Не всв читатели одинаково были способны возвыситься до этой высшей морали, и — какъ это всегда бываеть — комедія Грибовдова въ разныхъ умахъ и натурахъ отражалась различно, возгораясь всъмъ своимъ свътомъ въ однихъ, тускиъя въ другихъ, опошливаясь въ третьихъ. Этотъ обычный процессъ взаимодъйствія между высшими продуктами творчества поэтовъ и обыденно - художественнымъ мышленіемъ публики улавливается и прослъживается на судьбахъ комедіи Грибовдова съ особливой наглядностью.

Въ своей замъчательной стать о "Горъ отъ ума" ("Милліонъ терзаній") Гончаровъ говоритъ: "Изустная оцънка опередила печатную, какъ сама пьеса задолго опередила печать. Но громадная масса оцънила ее фактически... Она

разнесла рукопись на клочья, на стихи, полустишья, развела всю соль и мудрость пьесы въ разговорной ръчи, точно обратила милліонъ въ гривенники, и до того испестрила грибовдовскими поговорками разговоръ, что буквально истаскала комедію до пресыщенія". — Случилось то, что предсказаль Пушкинъ, говоря о языкъ и стихъ Грибоъдова, когда впервые познакомился съ пьесой по рукописи: "О стихахъ я не говорю, — половина должна войти въ пословицу". (Письмо къ Бестужеву, 1825 г.). — Этотъ отзывъ Пушкина, какъ и приведенныя слова Гончарова, живо изображаютъ намъ тотъ процессъ взаимодъйствія высшаго художественнаго мышленія съ обыденнымъ, о которомъ мы ведемъ ръчь. Прежде всего въ самомъ языкъ Грибоъдова общество нашло свое собственное достояніе: всв эти мъткія словечки, поговорки, обороты уже давно существовали въ ръчи и были ходячей монетой языка. Теперь, использованные поэтомъ для обрисовки типовъ, они возвращались обратно въ обыденную ръчь, въ стихію языка, еще болье отчеканенные, пріуроченные къ опредъленнымъ художественнымъ образамъ, впитавъ въ себя изъ этихъ образовъ новое содержаніе или новые оттънки значенія. Старое становилось новымъ, обычное, ходячее и притомъ неръдко нечуждое нъкоторой, свойственной всему ходячему, пошловатости являлось необычнымъ, значительнымъ, своеобразнымъ. Подержанному, притупившемуся оружію быль дань новый закаль, — и теперь его удары были необычайно мътки и сильны. Волейневолей читатели, даже наиболье благодушные, становились, "разнося рукопись на клочья, на стихи и полустишья" (какъ говорить Гончаровъ), единомышленниками и соратниками желчнаго сатирика. Обыденное художественное мышленіе читателей благодаря Грибовдову принимало характеръ своеобразнаго протеста и явно-критическаго отношенія къ дъйствительности.

Прежде всего намъ необходимо уяснить себѣ съ возможною отчетливостью характеръ этого протеста, этого критическаго отношенія къ дѣйствительности. Не будемъ смущаться тѣмъ, что тутъ (по выраженію Гончарова) "милліонъ размѣнялся на гривенники", — и посмотримъ, на что, собственно, были направлены сатирическія стрѣлы Грибоѣдова.

Онъ были направлены на наше самое больное мъсто: на тъхъ, которые являлись — и тогда, и потомъ — основою самой гибельной изъ всъхъ реакцій — реакціи общественной. Для общественнаго блага и прогресса нътъ ничего пагубнъе той умственной тьмы и свътобоязни, той нравственной слъпоты и того душевнаго уродства, которыя воплощены въ образахъ Фамусова, Молчалина, Скалозуба и всъхъ этихъ

Старухъ зловѣщихъ, стариковъ, Дряхлѣющихъ надъ выдумками, вздоромъ...

Эти образы вышли столь выразительными, а филиппики Чацкаго были такъ мътки и страстны, что пьеса получила огромное общественное значеніе. И это была не просто художественная сатира. Это былъ такой политическій памфлеть, котораго дъйствіе на умы въ первой половинъ 20-хъгодовъ должно было быть особливо значительнымъ. То была эпоха, когда въ общественной атмосферъ въяло весной, несмотря на затянувшуюся общую реакцію во внутренней политикъ. Людей просвъщенныхъ, жаждавшихъ, по выраженію Чацкаго, "свободной жизни", было тогда не мало, и уже слагался типъ передового дъятеля, представителя новыхъидей. Онъ и былъ воплощенъ Грибовдовымъ въ фигуръ

Чацкаго. Черты этого типа мы найдемъ и у самого Грибовдова, и у Пушкина, и у Чаадаева, и у Николая Тургенева и т. д. — Широкое обобщающее значение этого образа, въ свое время недостаточно оцъненное (напр., Пушкинымъ и потомъ Бълинскимъ), впервые было раскрыто Гончаровымъ въ вышеупомянутой статъв "Милліонъ терзаній".

Но прежде чѣмъ говорить о Чацкомъ, въ рѣчахъ котораго протесть и критическое отношеніе къ дѣйствительно- сти выразились такъ ярко, намъ нужно уяснить себѣ значеніе отрицательныхъ типовъ, выведенныхъ въ комедіи Грибоѣдова.

Несмотря на строгое пріуроченіе ихъ къ мъсту и времени, они (по крайней мъръ, важнъйшіе изъ нихъ) продолжають сохранять досель свое живое значеніе. Пьеса до сихъ поръ остается яркою сатирою и злымъ памфлетомъ. Вся разница (сравнительно съ ея прошлымъ, съ тъмъ, чъмъ была она въ 20-хъ гг.) въ томъ, что теперь она стала произведеніемъ историческимъ, т.-е. такимъ, которое воспроизводить эпоху, уже отошедшую въ историческое прошлое. Мы называемъ ее комедіею историческою вътомъ смыслъ, какъ называемъ, напр., "Войну и миръ" историческимъ романомъ. — При столь извъстной измъняемости нашихъ общественныхъ типовъ, при той быстротъ (почти по десятил'втіямъ), съ которою они видоизм'влись вм'вст'в со сміною общественных настроеній, умственных интересовь, литературныхъ и иныхъ вліяній, комедія Грибо вдова становилась историческою (въ указанномъ смыслъ) уже въ 40-хъ и даже въ 30-хъ годахъ, когда Фамусовы, Молчалины и другіе явились въ иномъ обличьѣ, а Чацкіе стали говорить иначе — не по-грибо вдовски и больше шопотомъ, да при закрытыхъ дверяхъ. Театральная публика 40-хъ годовъ уже воспринимала пьесу, какъ картину прошлаго, хотя и недавняго. — Вообще, въ нашемъ умственномъ и общественномъ развитіи нътъ послъдовательной преемственности

идей, настроеній, стремленій, идеаловъ. Извъстныя теченія вдругъ останавливаются или изсякають, чтобы уступить мъсто другимъ; послъдующее иногда упорно отказывается признать свое духовное родство съ прежнимъ, пресъченнымъ или изсякшимъ... А Фамусовы и Молчалины, обладая удивительною приспособляемостью и живучестью, переряжаются въ другіе костюмы и часто не сразу узнаются въ новомъ нарядъ. Но традиція основныхъ чертъ этихъ отрицательныхъ типовъ сохраняется при всъхъ возможныхъ перемънахъ условій жизни. Мы знаемъ Фамусовыхъ, Молчалиныхъ, Скалозубовъ, Загоръцкихъ дореформенныхъ и пореформенныхъ, и посейчасъ они существуютъ, — и попрежнему —

"Къ свободной жизни ихъ вражда непримирима!"

Эту живучесть отрицательныхъ типовъ Грибовдова отмвтиль въ началв 70-хъ годовъ авторъ статьи "Милліонъ терзаній". Онъ говоритъ: "Колоритъ не сгладился совсвиъ; ввкъ не отдвлился отъ нашего, какъ отрвзанный ломоть; мы кое-что оттуда унаследовали, хотя Фамусовы, Молчалины, Загорецкіе и проч. и видоизменились такъ, что не влезутъ уже въ кожу грибовдовскихъ типовъ"...

Воть именно въ силу такой живучести темныхъ силъ, образующихъ оплотъ общественной реакціи, комедія Грибовдова, хотя и стала историческою, продолжаетъ сохранять живое значеніе, — какъ разъ такъ, какъ сохраняетъ его и долго еще будетъ сохранять сатира Салтыкова.

Въ нашей художественной литературъ настоящимъ преемникомъ Грибоъдова, достойнымъ продолжателемъ его дъла былъ только Салтыковъ. Это дъло — борьба средствами искусства съ темными силами, съ общественно-реакціонными элементами. Специфическій характеръ и отличительные признаки художественныхъ произведеній, являющихся выраженіемъ этой борьбы (въ данномъ случаъ "Горе отъ ума" и

Digitized by Google

сатира Салтыкова), мнъ кажется, недостаточно выяснены и нуждаются въ болъе точномъ опредълени.

Подобно всякой сатирь, эти произведенія принадлежать къ творчеству экспериментальному. Но они ръзко отличаются отъ другихъ видовъ сатиры, прежде всего тъмъ, что въ нихъ отрицательныя стороны жизни, натуръ, характеровъ подвергаются художественному осужденію съточки зрѣнія общественнаго блага и прогресса. Напр., пошлость, глупость, нечестность, пролазничество и т. д. изображаются въ нихъ не столько какъ вообще пороки, сколько какъ черты, которыми характеризуются реакціонные элементы, какъ нѣчто общественно и политически вредное или даже пагубное.

Таковъ именно и былъ преобладающій характеръ художественнаго эксперимента, произведеннаго Грибовдовымъ въ его безсмертной комедіи.

Въ ней данъ односторонній подборъ черть, въ силу чего получилась не полная, не разносторонняя картина жизни, а ръзкая критика извъстныхъ сторонъ ея 1). Возьмемъ, для сравненія, описаніе московской жизни приблизительно той же эпохи у Толстого въ "Войнъ и миръ", — и мы сейчасъ же почувствуемъ и поймемъ всю разницу между изображеніемъ, основаннымъ на художественномъ наблюденіи, и тъмъ, которое было результатомъ художественнаго опыта. Ръзкія отличительныя черты Фамусовыхъ, Молчалиныхъ, Загоръцкихъ, пустота и пошлость жизни, дикость понятій, все это въ широкой эпической картинъ Толстого смягчено, затушевано или отодвинуто на задній планъ, — можеть быть, даже больше, чвмъ оно обычно смягчалось, затушевывалось, скрадывалось въ самой дъйствительности. Въ жизни ея пошлая сторона далеко не всегда проявляется съ достаточною яркостью, и не всякій день Фамусовы выступають съ откры-

<sup>1) &</sup>quot;Разкая картина правовъ", по выраженію Пушкина.

тымъ выраженіемъ своихъ дикихъ понятій, съ откровеннымъ мракобъсіемъ. Они дълають это — при случав, когда, напр., сталкиваются съ Чацкимъ, или когда это представляется выгоднымъ. Внъ такихъ оказій это — благодушные, наивные люди, не лишенные нъкоторыхъ хорошихъ человъческихъ черть. Нерадко они бывають лучше своихъ понятій, принадлежащихъ скоръе въку и средъ, чъмъ каждому изъ . нихъ въ отдъльности. У Грибоъдова мы найдемъ только намеки на то хорошее или безразличное, что наблюдалось у Фамусовыхъ и другихъ. Впередъ выдвинуты и сгущены ихъ темныя стороны. И это сдёлано такъ, что, слушая, напр., рвчи Фамусова и филиппики Чацкаго, мы проникаемся настроеніемъ посл'вдняго и начинаемъ смотр'вть на Фамусовыхъ, по-своему да по-московски благодушныхъ, -- какъ на темную и эловредную силу, имъющую очевидное реакціонное значеніе.

Хотя всёмъ намъ извёстны съ дётства безсмертные стихи Грибоёдова, или, лучше, — именно потому, что затверженные съ дётства, они у насъ обезцвётились ("милліонъ размёнялся на гривенники"),— не мёшаетъ освёжить въ памяти нёкоторыя мёста, чтобы яснёе увидёть, какой замыселъ лежалъ въ основё художественныхъ экспериментовъ Грибоёдова.

Вспомнимъ, напр., великолѣпный монологъ Фамусова во 2-мъ актѣ, начинающійся словами: "вотъ то-то, всѣ вы гордецы! — Спросили бы, какъ дѣлали отцы, — учились бы, на старшихъ глядя...", — гдѣ, наивно восхваляя старину и низкопоклонство карьеристовъ былого времени, Фамусовъ нарисовалъ живую картину порядковъ и нравовъ XVIII вѣка съ его "случайными людьми", фаворитами и т. д. Вспомнимъ и злую отповѣдь Чацкаго:

И точно, началъ свётъ глупёть, Сказать вы можете, вздохнувши. Какъ посравнить, да посмотръть
Въкъ нынъшній и въкъ минувшій,—
Свъжо преданіе, а върится съ трудомъ... и т. д.

Дъло идеть не о частныхъ или узко-общественныхъ недостаткахъ и порокахъ, —дъло идеть о понятіяхъ господствующаго класса, объ отношеніяхъ его къ власти, о степени его гражданскаго развитія. Передъ нами черты не порчи нравовъ, а самаго строя государственной жизни. И Фамусовъ, съ своей точки зрѣнія, совершенно правъ, когда въотвъть на филиппику Чацкаго онъ восклицаеть:

Ахъ, Боже мой! Онъ карбонарій!

Но послушаемъ дальше.

Чацкій. Ність, нынче свёть ужь не таковь! Фамусовъ. Опасный человікь! Чацкій. Вольнісе всякій дышеть И не торопится вписаться вы полкы шутовы.

Оть этихъ рѣчей Фамусовъ приходить въ ужасъ. Выходки Чацкаго противъ низкопоклонства кажутся ему "потрясеніемъ основъ". И въ самомъ дѣлѣ, Чацкій "потрясалъ основъ" — старыхъ порядковъ, обветшалыхъ понятій. Когда онъ заговорилъ было о новыхъ людяхъ, которые путешествуютъ (поѣздки за границу въ 10-хъ и 20-хъ годахъ были однимъ изъ важнѣйшихъ проводниковъ передовыхъ идей) или уединяются въ деревню (это была особая форма оппозиціи, при чемъ въ деревню влекло передовыхъ дѣятелей желаніе улучшить положеніе крестьянъ), Фамусовъ, перебивая его, кричитъ: "Да онъ властей не признаетъ!" — Едва Чацкій заикнулся о тѣхъ,

Кто служить делу, а не лицамъ,-

Фамусовъ уже перебиваетъ его безсмертными словами, получившими особливое примъненіе:

Строжайше бъ запретилъ я этимъ господамъ На выстрълъ подъвзжать къ столицамъ!

Порицатель старыхъ, уже отживавшихъ понятій и порядковъ, Чацкій вовсе не панегиристь своего времени. Онъ говорить:

Вашъ въкъ бранилъ я безпощадно; Предоставляю вамъ во власть: Откиньте часть: Хоть нашимъ временамъ въ придачу,— Ужъ такъ и быть, я не заплачу.

Вспомнимъ далѣе знаменитый монологъ Чацкаго, начинаюшійся словами:

> А судьи кто? За древностію лѣть Къ свободной жизни ихъ вражда непримирима...

Слъдующее мъсто характерно для той эпохи:

Теперь пускай изъ насъ одинъ,
Изъ молодыхъ людей, найдется врагъ исканій,
Не требуя ни мѣстъ, ни повышенья въ чинъ,
Въ науки онъ вперить умъ, алчущій познаній.
Или въ душѣ его самъ Богъ возбудить жаръ
Къ искусствамъ творческимъ, высокимъ и прекраснымъ,—
Они сейчасъ: "разбой! пожаръ!"
И прослыветъ у нихъ мечтателемъ опаснымъ.
Мундиръ! Одинъ мундиръ... Онъ въ прежнемъ ихъ быту
Когда-то укрывалъ — расшитый и красивый —
Ихъ слабодушіе, разсудка нищету...

Это, разумѣется, давно уже отжило. Уже въ 40-хъ годахъ общественно-реакціонныя силы, по крайней мѣрѣ, въ столицахъ, не проявляли такого мракобѣсія, и человѣкъ, посвящавшій себя наукѣ или искусству, уже не возбуждалъ подозрѣній, не казался ео ірзо "мечтателемъ опаснымъ". Наука и искусство — растенія экзотическія на русской почвѣ понемногу принимались на ней и пускали корни сперва

благодаря собственно тому, что высшая власть брала ихъ подъ свое покровительство. Достаточно извъстно, какъ туго прививалось у насъ высшее образованіе, съ какимъ равнодушіемъ, съ какимъ тупымъ отвращеніемъ относилось общество къ университетамъ, предпочитая имъ иностранцевъгувернеровъ. 30-е годы могутъ считаться пограничнымъ періодомъ, когда этотъ родъ мракобъсія уже отходилъ въпрошлое, когда университеты, наука, искусство, литература начали акклиматизироваться въ Россіи и становились національнымъ достояніемъ. И Фамусовы 40-хъ и послъдующихъ годовъ не ръшилась уже, развъ лишь за ръдкими исключеніями, открыто заявлять:

...ужъ коли зло пресъчь,— Забрать всъ книги бы, да сжечь.

Если и заводили они рѣчь о такомъ спасительномъ аутодафэ, то, конечно, не имѣли въ виду всѣхъ книгъ, а только нѣкоторыя... Для этихъ болѣе просвѣщенныхъ временъ характернѣе точка зрѣнія Загорѣцкаго, который "съ кротостью" (ремарка Грибоѣдова) отвѣчаетъ Фамусову:

Нътъ-съ, книги книгамъ рознь.

А если бъ, между нами,

Былъ цензоромъ назначенъ я,

На басни бы налегъ. Охъ, басни—смерть моя!

Насмъшки въчныя надъ львами, надъ орлами!

Кто что ни говори,

Хоть и животныя, а все-таки цари.

Вообще, можно сказать, что Фамусовы въ той ихъ разновидности, какая выведена въ "Горе отъ ума", довольно скоро отживали свой въкъ и перерождались въ другія разновидности, болье подходящія къ духу времени, къ требованіямъ распространявшагося просвъщенія, къ новымъ понятіямъ, наконецъ, къ видамъ правительства. Типъ смягчался и терялъ черты ръзко выраженнаго наивнаго мракобъсія...

Напротивъ, Загоръцкіе и Молчалины плодились, множились и "прогрессировали", приспособляясь къ новымъ условіямъ, изощряя свои хищническія наклонности и пролазничество. Столь же безстыжіе, какъ и ихъ грибоъдовскіе прототипы, они научились маскировать свое безстыдство, и уже не откровенничають такъ наивно, какъ это дълалъ Молчалинъ. Эти скверныя натуры въ тъ "добрыя старыя времена" не имъли большого хода, ограничиваясь карьерою прихлебателей въ кругу баръ. Въ большое плаваніе Загоръцкіе и Молчалины пустились гораздо позже, — въ пореформенное время, въ эпоху горячки банковъ и концессій, служебнаго и всяческаго карьеризма. Процвътаютъ они и въ наши дни... Въ свой чередъ другой великій сатирикъ обратилъ на нихъ вниманіе, —и они ожили въ новыхъ формахъ въ грозной сатиръ Салтыкова.

Загор'єцкій и Молчалинъ — типы-эмбріоны, фигуры пророческія...

Пророческимъ приходится признать и Скалозуба съ его безподобными изреченіями въ родъ:

Я васъ обрадую: всеобщая молва, Что есть проекть насчеть лицеевь, школь, гимназій: Тамъ будуть лишь учить по-нашему: разъ, два! А книги сохранять такъ, для большихъ оказій.

Или:

Я князь - Григорію и вамъ Фельдфебеля въ Вольтеры дамъ: Онъ въ три шеренги васъ построить, А пикните, такъ мигомъ успоконть.

Широкій размахъ сатирической кисти Грибовдова коснулся и представителей передового движенія того времени. Глупо - восторженный "либералъ", слабоумный крикунъ и

враль Репетиловъ воспроизводить, въ каррикатурномъ видѣ, извъстный сорть приспъшниковъ тогдашняго броженія 1).

Фигура Репетилова наводить на размышленія неут'вшительнаго свойства.

Выше я упомянуль о шаткости, о неустойчивости, о прерывистомъ ходъ нашихъ передовыхъ движеній. Разумъется, въ значительной степени это зависъло отъ причинъ внъшнихъ, отъ искусственныхъ преградъ, тормозившихъ освободительныя стремленія лучшихъ людей нашего общества. Но нельзя свалить все на внёшнія препятствія, на неблагопріятныя условія. Многое объясняется лучше нашею неподготовленностью къ воспріятію и самостоятельной переработ-къ сложныхъ европейскихъ идей, вырабатывавшихся тамъ въками въ суровой школъ жизненной борьбы и умственнаго труда на разныхъ поприщахъ мысли. Всматриваясь въ умственный и вообще душевный обиходъ различныхъ представителей передовыхъ движеній у насъ, начиная съ 20-хъ годовъ, нетрудно отмътить признаки незрълости и шаткости мысли, а неръдко и общую психическую неустойчивость. Выработка широкихъ, прогрессивныхъ и жизнеспособныхъ общественно-политическихъ идей есть прямая и насущная задача просвъщенныхъ, передовыхъ людей времени, -- это -историческая необходимость, болье или менье умълыми органами которой и являются эти люди. И воть, когда мы видимъ, что они тратятъ добрую долю силъ и времени, напр., на ненужныя метафизическія словопренія о тонко-

<sup>1)</sup> Самъ Грибовдовъ отрицаль каррикатурность своихъ геровъ. Въ письмъ къ. Катенину онъ говоритъ: "Каррикатуръ ненавижу; въ моей картинъ ни одной не найдешь..." (Полн. собр. соч. А. С. Г., подъ ред. И. Л. Шляпкина, т. І, стр. 197).—Однако, нъкоторыхъ чертъ каррикатурности нельзя отрицатъ въ фигурахъ "Горе отъ ума", какъ нельзя отрицать ихъ въ "Ревизоръ". Каррикатурность Репетилова бъетъ въ глаза.—Говорю это — не въ осуждение: каррикатура — законный приемъ экспериментальнаго искусства, — не хуже другихъ его приемовъ.

стяхъ гегеліанской философіи, тогда у насъ возникаеть законное сомнъние въ подготовленности ихъ служить органомъ вышеуказанной исторической необходимости. Такое же сомнъніе шевелится у насъ, когда мы вспоминаемъ о разныхъ уклоненіяхъ въ сторону и шатаніяхъ мысли у нъкоторыхъ передовыхъ людей 60-хъ годовъ, а равно и послъдующаго времени. Но едва ли можно сомнъваться въ томъ, что — въ этомъ отношеніи — долженъ быль осуществляться нъкоторый прогрессъ, ибо жизнь учить, ошибки и бъды воспитывають, выстраданный опыть умудряеть. И я думаю, что общественно-политическая мысль, наприм., людей 60-хъ и 70-хъ годовъ, была, въ общемъ, и выше, и раціональнъе, и шире таковой же мысли людей 40-хъ годовъ. Это, пожалуй, покажется "ересью" тому, кто привыкъ считать "людей 40-хъ годовъ" даровитъе, образованнъе и, вообще, выше ихъ преемниковъ, а на дъятелей 20-хъ годовъ смотръть сквозь призму героической легенды и съ "птичьяго полета"-на разстояніи, стушевывающемъ ръзкости, шероховатости и другіе изъяны. Я не им'єю возможности вдаваться здёсь въ фактическое разсмотрение этого вопроса, въ которомъ вижу любопытную задачу, еще ожидающую изследователя. И мив кажется, ея разработка обнаружила бы, что въ 40-хъ годахъ говорилось и дълалось разныхъ ненужностей, и было разброда мысли значительно больше, чъмъ въ 60-хъ, а въ 20-хъ — больше, чвмъ въ 40-хъ. Грибовдовскій Репетиловъ, именно своею каррикатурностью, служитъ живымъ свидътельствомъ того, какъ много было нелъпой накипи въ замъчательномъ движеніи передовыхъ людей эпохи 1815 — 1825 годовъ. Такая каррикатура уже не годится для 40-хъ годовъ, а тъмъ болъе для движеній эпохи пореформенной. Пригодная лишь для своего времени, фигура Репетилова довершаетъ общій смыслъ сатиры Грибовдова, а въ частности своеобразно оттъняетъ своимъ отрицательнымъ характеромъ личность Чацкаго, представителя положительныхъ сторонъ движенія 20-хъ годовъ. — Къ анализу этой центральной фигуры и обратимся теперь.

3.

Пушкинъ отказалъ ему въ умъ. Онъ писалъ (Бестужеву въ 1825 г.): "...въ комедіи "Горе отъ ума" кто умное дъйствующее лицо? Отвътъ: Грибоъдовъ. А знаешь ли, что такое Чацкій? Пылкій, благородный и добрый малый, проведшій нъсколько времени съ очень умнымъ человъкомъ (именно съ Грибоъдовымъ) и напитавшійся его мыслями, остротами и сатирическими замъчаніями. Все, что говорить онъ, очень умно. Но кому говорить онъ все это? Фамусову? Скалозубу? На балъ московскимъ бабушкамъ? Молчалину? Это непростительно; первый признакъ умнаго человъка — съ перваго взгляда знать, съ къмъ имъещь дъло, и не метать бисера передъ Репетиловыми и т. п... Гончаровъ внесъ существенную поправку въ это сужденіе, показавъ, что эта "глупость", какъ и "горе" Чацкаго были невольнымъ, фатальнымъ слъдствіемъ его ума. — Заявленіе протеста передъ Фамусовыми, просвъщенная ръчь, обращенная къ Скалозубу, проповъдь или филиппика на балу, среди Загоръцкихъ, Горичевыхъ, княгинь Тугоуховскихъ, княженъ и т. д. -все это несомнънная "глупость", - но такого рода "глупостями" кишитъ исторія. Появленіе ума, просв'ятительныхъ стремленій, общественнаго и политическаго смысла среди пошлаго, невъжественнаго общества, лицомъ къ лицу съ дикими понятіями, умственной и нравственной сліпотой фатально ставить этоть умь, эти стремленія, этоть смысль въ глупое и болъе чъмъ неловкое положение, результатомъ котораго и является "милліонъ терзаній".

Отъ такого тягостнаго и неумнаго положенія и отъ обусловленнаго имъ "милліона терзаній" люди, обладающіе большимъ, чёмъ у Чацкаго, чувствомъ самосохраненія, заблаговременно спасаются бъгствомъ изъ общества, эмиграцією, одиночествомъ кабинетнаго мыслителя, удаленіемъ въ тъсный дружескій кругъ единемышленниковъ. Такъ спасались Бълинскіе и Герцепы въ своемъ кругу, лучшіе изъ славянофиловъ — въ своемъ. Молодой ученый, эллинистъ Печоринъ, бъжалъ отъ Фамусовыхъ и Скалозубовъ за границу, откуда прислалъ министру нар. просв. извъстное письмо, во многомъ подходящее къ ръчамъ Чацкаго. — Да и самъ Чацкій въ концъ концовъ бъжитъ "искать по свъту, гдъ оскорбленному есть чувству уголокъ", когда упала съ глазъ пелена, и онъ увидълъ себя обманутымъ въ своихъ лучшихъ чувствахъ и понялъ всю несообразность, всю невозможность своего пребыванія въ пошлой средъ, всю неумъстность своихъ ръчей, напомнившихъ Пушкину изреченіе о расточеніи бисера.

Становясь на точку зрвнія Пушкина, мы скажемъ, что Чацкій подлежить упреку лишь въ томъ, что не догадался тотчасъ же, что въ этомъ обществъ ему не подобаетъ не только ораторствовать, но и присутствовать. - Однако, этотъ упрекъ отчасти обезоруживается нѣкоторыми "смягчающими обстоятельствами". Во-первыхъ, Чацкій влюбленъ, а любовь ослѣпляеть. Любовь къ Софьѣ и удерживаеть его въ московскомъ обществъ до поры до времени, пока онъ не убъдился, что на взаимность никакихъ надеждъ у него нътъ. Во-вторыхъ, онъ произносить свои горячія річи и сыплеть сарказмами — больше для себя, чтобы облегчить душу. Онъ, разумъется, ни на минуту не обольщается надеждой убъдить Фамусова или Скалозуба и вообще "вліять" на общество, -- онъ просто не можеть удержаться оть злыхъ выходокъ, отъ выраженія своего презрвнія и негодованія. Онъ мыслить вслухъ, не справляясь съ тъмъ, кто его слушаетъ, и какъ отнесутся присутствующіе къ его ръчамъ. Въ правъ — излить на всъхъ "всю желчь и всю досаду", въ правъ промко негодовать и открыто бросить въ лицо обществу обвинение въ томъ, что оно дрянное и пошлое общество, — мы не можемъ отказать Чацкому.

Слѣдуя Гончарову, мы ставимъ его, какъ личность и какъ дѣятеля, выше Онѣгиныхъ и Печориныхъ. "Чацкій, какъ личность,—говоритъ Гончаровъ,—несравненно выше и умнѣе Онѣгина и Печорина. Онъ искренній и горячій дѣятель, а тѣ — паразиты, изумительно начертанные великими талантами, какъ болѣзненныя порожденія отжившаго вѣка. Ими заканчивается ихъ время, а Чацкій начинаеть новый вѣкъ — и въ этомъ все его значеніе и весь умъ".

Отсылая читателя къ мастерскому анализу характера и трагической роли Чацкаго, сдёланному знаменитымъ авторомъ "Обломова", мы скажемъ только, что дъйствительно грибовдовскій герой, все горе котораго происходило отъ ума, живо напоминаетъ лучшихъ дъятелей той эпохи. Это -истинно просвъщенный, серьезно образованный человъкъ, одушевленный лучшими стремленіями, жаждущій живой дъятельности — "служенія дълу, а не лицамъ". Его "программа" достаточно ясна. Чацкій — поборникъ просвъщенія, и правовыхъ нормъ, врагъ произвола и злоупотребленій, другъ народа, даже "народникъ". Безъ всякаго сомнънія въ его "программу" прежде всего входила отмъна кръпостного права, осуждение котораго ясно звучить въ монологъ: "А судьи кто?... 1) Напомнимъ, для лучшаго оттвненія идейной стороны ръчей Чацкаго, что всъ его обличенія опирарались на "фактическихъ данныхъ". Онъ очень прозрачно

<sup>1)</sup> Тоть Несторь негодневь знатныхь, Толпою окруженный слугь? Усердствуя, они, въ часы вина и драки, И жизнь, и честь его не разъ спасали; вдругъ На нихъ онъ вымѣнялъ борзыя три собаки! Или вонъ тотъ еще, который для затѣи, На крѣпостной балеть согналъ на многихъ фурахъ Отъ матерей, отдовъ отторженныхъ дѣтей?...

намекаеть на лицъ, всёмъ извёстныхъ тогда, по крайней мёрё въ столичномъ обществе, и на ихъ дёянія, уже ставшія достояніемъ болёе или менёе скандальной хроники. Въ его горячихъ, желчныхъ рёчахъ слышенъ голосъ не моралиста, а трибуна, который хорошо знаетъ, противъ чего онъ идетъ, во имя чего горячится, кого обличаетъ.

Остается еще одинъ пунктъ, который позже, когда обострился знаменитый споръ между западниками и славянофилами, подалъ поводъ видъть въ Чацкомъ предтечу славянофильства. Это его извъстная выходка противъ европейскаго костюма (фрака), панегирикъ старинной русской одеждв и рискованная, съ языка сорвавшаяся, фраза о "премудромъ незнаніи иноземцевъ", которое намъ не мъщало бы позаимствовать у китайцевъ. Гончаровъ видитъ въ этомъ просто результать некотораго затменія мысли, вызваннаго всъмъ ходомъ коллизіи; возбужденный, ожесточенный, выбитый изъ колеи, Чацкій "заговаривается", впадаеть въ крайности. — Отчасти это върно, но нужно говорить, что націоналистическія тенденціи, напоминающія позднівищее славянофильство, вообще замъчаются у передовыхъ людей той эпохи, а лично у самого Грибовдова были выражены, можетъ быть, ярче, чвмъ у другихъ.

Едва ли можно сомнѣваться въ томъ, что въ рѣчахъ Чацкаго Грибоѣдовъ далъ выраженіе своимъ собственнымъ взглядамъ, симпатіямъ и антипатіямъ, наконецъ, настроенію 1). Въ извѣстныхъ строкахъ Пушкина, посвященныхъ Грибоѣдову, говорится, между прочимъ, о его "меланхолическомъ характерѣ" и "озлобленномъ умѣ", что напоминаетъ Чацкаго. Рѣзкая оппозиція пошлости, рутинѣ, обску-

<sup>1)</sup> О Чацкомъ, какъ портретѣ самого Грибоѣдова, подробно говоритъ А. П. Кадлубовскій въ своей прекрасной рѣчи «Нѣсколько словъ о значеніи А. С. Грибоѣдова въ развитіи русской поэзіи» (Кіевъ, 1896 г. См. стр. 13 и сл.). См. также — Алексѣй Веселовскій. «Этюды и характеристики», статья «Грибоѣдовъ», стр. 514 и сл.

рантизму, обществу, столь характерная въ Чацкомъ, была, повидимому, отличительной чертой Грибовдова, онъ гораздо меньше Пушкина и даже Лермонтова умълъ уживаться въ этомъ обществъ, да и вообще среди господствовавшихъ понятій и порядковъ. Нелишне отмътить и то, что, въ противоположность будущимъ славянофиламъ, Грибовдовъ тяготълъ къ Петербургу, а Москву не любилъ, чувствуя себя въ московскомъ обществъ въ положени Чацкаго. Эта антипатія къ Москвъ была у него, москвича, застарълая и прочная, — она питалась впечатленіями детства и юности. Сюда относится следующее место въ письме къ Бегичеву (отъ 18 сент. 1818 г.): "Въ Москвъ все не по мнъ: праздность, роскошь, не сопряженныя ни съ малъйшимъ чувствомъ къ чему-нибудь хорошему. Прежде тамъ любили музыку, нынче и она въ пренебреженіи; ни въ комъ нътъ любви къ чемунибудь изящному, и притомъ "нътъ пророка безъ чести, отечествъ своемъ, въ сродствъ и токмо въ ВЪ своемъ": отечество, сродство и домъ мой — въ Москвъ. Всъ тамошніе помнять во мнъ Сашу, милаго ребенка, который теперь выросъ, много повъсничалъ, наконецъ, становится къ чему-то годенъ, опредъленъ въ миссію и можетъ со временемъ попасть въ статскіе совътники, а больше во мнъ ничего видъть не хотять. Въ Петербургъ я, по крайней мъръ, имъю нъсколько такихъ людей, которые, не знаю, настолько ли меня цънять, сколько я думаю, что стою; но, по крайней мъръ, судять обо мнъ и смотрять съ той стороны, съ которой хочу, чтобы на меня смотръли. Въ Москвъ другое: спроси у Жандра, какъ однажды, за ужиномъ, матушка съ презрѣніемъ говорила о моихъ стихотворныхъ занятіяхъ и еще зам'тила во мн' зависть, свойственную мелкимъ писателямъ оттого, что я не восхищаюсь Кокошкинымъ и ему подобными. Я ей это отъ души прощаю"... и т. д. (Полн. собр. соч., подъ ред. И. А. Шляпкина, І, стр. 168—169.)—И въ позднъйшихъ письмахъ встръчаются мъста,

напоминающія настроеніе Чацкаго, напр.: "Кто насъ уважаеть, пъвцовъ истинно вдохновенныхъ, въ краю, гдъ достоинство цёнится въ прямомъ содержаніи къ числу орденовъ и кръпостныхъ рабовъ? Все-таки Шереметевъ у насъ затмилъ бы Омира... Мученіе быть пламеннымъ мечтателемъ въ краю въчныхъ снъговъ". (Письмо къ Бъгичеву 9 дек. 1826 г. Сочин., І, стр. 222.) — То, въ чемъ Пушкинъ упрекалъ Чацкаго ("метаніе бисера"), повидимому, было свойственно Грибовдову: у него быль очень злой языкъ, и онъ не умъль или не хотълъ его сдерживать. "Онъ не могъ и не хотълъ, говорить А. А. Бестужевъ, скрывать насмъшки надъ позлащенною и самодовольною глупостью, ни презрънія къ низкой искательности, ни негодованія при видъ счастливаго порока". (См. "Полн. собр. соч. А. С. Гр.", подъ ред. И. А. Шляпкина, т. I, стр. XXV). Отрицательное отношеніе Гриботдова къ господствовавшимъ въ его время нравамъ, порядкамъ и понятіямъ, между прочимъ, выражалось и въ форм'в оппозиціи "нечистому духу пустого, рабскаго, слівпого подражанія", какъ говорить Чацкій, въ формъ того "націонализма", о которомъ было упомянуто выше. По всъмъ признакамъ, это былъ націонализмъ не консервативный, а либеральный и демократическій, съ оттінкомъ того романтизма, который уносиль воображение "въ старину святую" (слова Чацкаго) и приводилъ къ нъкоторой (весьма умъренной) идеализаціи историческаго прошлаго. На это указываетъ, между прочимъ, его статья "Загородная поъздка", гдъ описывается народное мимическое представленіе съ пъснями на сюжеть изъ былыхъ похожденій удальцовъ въ родъ Стеньки Разина. Здъсь читаемъ: "Прислонясь къ дереву, я съ голосистыхъ пъвцовъ невольно свелъ глаза на самихъ слушателей-наблюдателей, тотъ поврежденный классъ полуевропейцевъ, къ которому и я принадлежу... Какимъ чернымъ волшебствомъ сдълались мы чужіе между своими... Если бы какимъ-нибудь случаемъ сюда занесенъ былъ иностранецъ, который бы не зналъ русской исторіи за цілое столітіе, онъ, конечно, заключиль бы изъ ръзкой противоположности нравовъ, что у насъ господа и крестьяне происходять отъ двухъ различныхъ племенъ, которыя не успъли еще перемъщаться обычаями и нравами... (Тамъ же, I, стр. 108—109).— Фактъ оторванности высшихъ классовъ отъ народа привлекалъ къ себъ вниманіе Грибоъдова, кажется, въ нъсколько большей степени, чъмъ это наблюдается у его современниковъ. Въ этомъ отношеніи онъ дъйствительно напоминаеть послъдующихъ славянофиловъ, а еще больше народниковъ-демократовъ. Что онъ по общему строю своихъ идей ближе подходиль къ последнимъ, чемъ къ первымъ, видно изъ следующаго. Несмотря на свою нелюбовь къ нъмцамъ (чувство, которое онъ раздълялъ со многими передовыми дъятелями эпохи), онъ не обнаруживалъ и следа того принципіальнаго отрицанія основъ западно-европейской цивилизаціи, какое было особливо характерно для славянофиловъ. Такъ, передавая свои впечатлънія во время поъздки на востокъ (1819 г.), онъ пишеть о персіянахъ: "...въ дълахъ государственныхъ здъсь, кажется, не любятъ сокровенности кабинетовъ: они производятся въ присутствіи многочисленныхъ слушателей. Я въ простотв моего сердца сперва подумалъ, что, стало быть, ръдко во зло употребляется общирная власть, которой облечены здёшніе высшіе чиновники, но въ томъ, въ чемъ нашъ повъренный въ дълахъ объяснялся съ сардаремъ, напр., о переманкъ и поселении у себя нашихъ бродячихъ татаръ, притеснени нашихъ купцовъ, высокостепенный быль кругомъ неправъ, притомъ изложилъ составленную имъ самимъ такую теорію налоговъ, которая, не думаю, чтобы самая сносная для шахскихъ подданныхъ, ввъренныхъ его управленію. И все это говорилось при многолюдномъ сборищъ, чье разстроенное достояніе ясно доказываеть, что польза сардаря не есть

польза общая. Рабы, мой любезный! И по дъломъ имъ! Смъють ли они осуждать верховнаго ихъ обладателя? Кто ихъ боится? У нихъ и историки панегиристы. И эта лъстница слѣпого рабства и слѣпой власти здѣсь безпрерывно восходить до бега, хана, беглеръ-бега и каймакана и такимъ образомъ выше и выше. Недавно одного областного начальника, невзирая на его 30-тилътнюю службу, съдую голову и алкоранъ въ рукахъ, били по пятамъ, разумъется, безъ суда. Въ Европъ, даже въ тъхъ народахъ, которые еще не добыли себъ конституціи, общее мнъніе, по крайней мірь, требуеть суда виноватому, который всегда наряжають. Криво ли, прямо ли судять, иногда не какъ хотять, а какъ велять, подсудимый хоть имфеть право предлагать свое оправданіе... - Ниже, отмъчая азіатскую лесть и велерѣчіе, онъ говорить: "Въ Европъ, которую моралисты въчно упрекають порчею нравовъ, никто не льстить такъ безстыдно... Повидимому, чемъ ближе знакомился онъ съ патріархально-деспотическимъ Востокомъ, тъмъ болъе склонялись его симпатіи къ европейскимъ порядкамъ и нравамъ. Азіатскій Востокъ живо напоминалъ ему старую, допетровскую Русь, и, повидимому, указанное критическое отношеніе его къ восточнымъ порядкамъ распространялось и на старые московскіе порядки, но только оно смягчалось присущимъ Грибоъдову романтическимъ и патріотическимъ культомъ родной старины.

Зато тъмъ ръзче проявлялось, порою, его отрицательное отношение къ современной дъйствительности, при чемъ онъ выступалъ какъ послъдовательный народникъ-демократъ. Это видно въ любопытномъ планъ драмы "1812 годъ", гдъ главнымъ дъйствующимъ лицомъ является нъкій М\*, очевидно, ополченецъ изъ кръпостныхъ. Онъ совершаетъ чудеса храбрости и по окончаніи войны остается въ прежнемъ положеніи кръпостного. Вотъ программа эпилога: "Вильна. Отличія, искательства, вся поэзія вели-

кихъ подвиговъ исчезаетъ. М\* въ пренебреженіи у военачальниковъ. Отпускается восвояси съ отеческими наставленіями къ покорности и послушанію.—Село или развалины Москвы. Прежнія мерзости. М\* возвращается подъ палку господина, который хочеть ему сбрить бороду. Отчаяніе... Самоубійство". — Совершенно справедливо говорить по этому поводу А. Н. Пыпинъ: "Двънадцатый годъ оставиль въ современной литературъ замъчательно малый слъдъ, не отвъчающій его историческому значенію. Онъ быль, конечно, "воспъть", но воспъваніе въ громадномъ большинствъ случаевъ свидътельствовало о дурномъ литературномъ вкусъ и затъмъ выразило только элементарный мотивъ — патріотическую радость объ изгнаніи врага изъ предъловъ отечества; при этомъ обыкновенно самое дъло загромождается преувеличенной реторикой и почти не затрогиваются ни внутренніе факты общественнаго возбужденія, ни оборотная сторона событій. Грибо в дову предметъ представился именно съ народно-общественной стороны..." 1). Изложивъ планъ драмы, А. Н. Пыпинъ заключаетъ: "Очевидно, въ этомъ печальномъ выводъ (что "вся поэзія подвиговъ исчезаетъ" и начинаются "прежнія мерзости") — основная мысль драмы, и ничего подобнаго мы не находимъ въ современной Грибовдову литературъ". (Исторія русск. литературы, 1899, т. IV. стр. 306—307).

Кажется, мы не ошибемся, если изъ приведенныхъ данныхъ сдълаемъ такой выводъ-догадку: если бы Грибоъдовъ дожилъ до 40-хъ годовъ, онъ, можетъ быть, и въ самомъ дълъ примкнулъ къ славянофильскому теченію, но только едва ли онъ раздълялъ бы "правовърную" доктрину и философію исторіи, выработанную Киръевскими, Хомяковымъ,

Курсивъ мой.

К. Аксаковымъ, и ужъ навърно очутился бы въ "крайней лъвой" славянофильства, которая въ 60-хъ годахъ сближалась съ радикальнымъ западничествомъ.

Черты народничества, характеризующія взгляды и симпатіи Грибовдова, дополняются еще следующими свидетельствами, которыя привожу изъ книги Пыпина: "Грибовдовъ любилъ простой народъ — разсказываеть одинъ изъ его друзей — и находилъ особое удовольствіе въ обществъ образованныхъ молодыхъ людей, не испорченныхъ еще искательствомъ и свътскими приличіями. Пюбилъ онъ и ходить въ церковь. "Любезный другъ, — говорилъ онъ, только въ храмахъ Божіихъ собираются русскіе люди, думають и молятся по-русски. Въ русской церкви я въ отечествъ, въ Россіи! Меня приводить въ умиленіе мысль, что тъ же молитвы читаны были при Владиміръ, Дмитріи Донскомъ, Мономахъ, Ярославъ, въ Кіевъ, Новгородъ, Москвъ; что то же пъніе одушевляло набожныя души. Мы-русскіе только въ церкви, а я хочу быть русскимъ... "Говорять дальше, что Грибовдовъ "уважалъ и иностранцевъ, особенно посвятившихъ себя служенію Россіи"; наконецъ, что онъ "любилъ болъ всего славянскія покольнія и считаль ихъ единою семьею". (А. Н. Пыпинъ, Исторія русск. лит., IV, 309).

Если эти указанія позволять сближать Грибо в съ позднівищими славяно фильскими и народническими теченіями, если здівсь есть намеки также на панславизмь, то еще тівсніве этою стороною примыкаєть Грибо в в томь, что и культь прошлаго вмівсті съ постояннымь обращеніємь къ исторіи, и народолюбіе, и патріотическій націонализмь, и даже панславистическія стремленія, и, наконець, искренняя религіозность, все это въ значительной степени было свойственно дівтелямь 10-хь и 20-хь годовь, въ особенности декабристамь, на что указываєть и А. Н. Пы-

пинъ, и что подтверждается и новъйшими изслъдованіями. Воть что говорить И. П. Щеголевь въ своей интересной стать в о Влад. Раевскомъ: "У Раевскаго была одна общая черта со многими декабристами, въ особенности съ декабристами-писателями, -- своеобразный патріотизмъ. Возвысившись до идеальнаго представленія о высокой цізли жизни и благъ родины, посвятивъ свою дъятельность самоотверженной любви къ своимъ соотечественникамъ,-- и Раевскій, и многіе другіе не могли освободиться оть чувства національной исключительности и нетерпимости. Раевскій питалъ, напр., ненависть къ нъмцамъ; однимъ изъ мотивовъ. возникновенія въ немъ оппозиціоннаго настроенія было "возстановленіе" всегда враждебной намъ Польши. На ряду съ этой нетерпимостью необходимо отмътить стремление къ національной самобытности; борьбой за самобытное, національное содержание опредбляется значение литературной двятельности декабристовъ". ("Въстн. Евр.", 1903 г. іюнь, стр. 537).

Насколько можно судить по отрывочнымъ даннымъ, приведеннымъ выше, Грибовдовъ выгодно отличался отъ многихъ сверстниковъ твмъ, что не былъ узкимъ націоналистомъ, и что его патріотизмъ совмвщался съ уваженіемъ къ западной цивилизаціи. Въ этомъ отношеніи онъ, думается мнв, стоялъ гораздо ближе, напр., къ Н. И. Тургеневу, чвмъ къ Влад. Раевскому и другимъ. Отъ декабристовъ же въ твсномъ смыслв онъ отличался не столько общими понятіями и настроеніемъ, сколько твмъ, что не былъ, какъ говоритъ А. Н. Пыпинъ, "политическимъ мечтателемъ и скептически относился къ планамъ политическаго переворота, выразившись однажды, что "сто человвкъ прапорщиковъ хотятъ измвнить весь государственный быть Россіи" (А. Н. Пыпинъ, Ист. р. лит., IV, стр. 327) 1). — Повидимому,

<sup>1)</sup> Новъйшія данныя объ отношеніяхъ Гриботдова къ декабристамъ приведены въ броткоръ г. Щеголева «Гриботдовъ и декабристы» (С.-Пет. 1904 г.).

по самой натурѣ своей, онъ, какъ и Пушкинъ, совсѣмъ не годился для роли агитатора или заговорщика. Можетъ быть, это находилось въ нѣкоторой психологической связи съ его геніемъ художника-реалиста и также съ преобладающимъ направленіемъ его ума, склоннаго къ разлагающей критикѣ, скептицизму и мизантропіи.

4

То немногое, что мы знаемъ о понятіяхъ, взглядахъ, стремленіяхъ и натуръ Грибоъдова, проливаетъ нъкоторый свътъ на процессъ его художественнаго творчества.

Типы великой комедіи были, кромѣ Чацкаго, продуктомъ не наблюденія, а эксперимента въ искусствѣ. Фигура и рѣчи Чацкаго и вообще все, что знаемъ мы о Грибоѣдовѣ-Чацкомъ, указываютъ намъ на тѣ, заранѣе данныя, идеи, чувства и настроенія, которыя опредѣлили характеръ и всю постановку опыта. Въ этомъ смыслѣ Чацкій, самъ по себѣ образъ не экспериментальный, являлся необходимымъ условіемъ или прецедентомъ опыта, постепенный ходъ котораго представляется мнѣ въ слѣдующемъ видѣ.

Я указалъ уже на связь отрицательныхъ типовъ комедіи съ сотвътственными образами обыденнаго мышленія.

Типичныя черты—фамусовскія, молчалинскія, скалозубовскія и т. д. — были достаточно изв'єстны въ широкихъ кругахъ и, конечно, схватывались обыденно-художественнымъ мышленіемъ преимущественно людей образованныхъ, стоявшихъ на изв'єстномъ уровн'є умственнаго и общественнаго развитія. Если возьмемъ Чацкаго или, такъ сказать, minimum Чацкаго—какъ обобщеніе этихъ людей, то мы скажемъ, что первонанальные силуэты типовъ "Горе отъ ума" были уже даны въ обыденно-художественномъ мышленіи Чацкихъ самой д'єйствительности. Эти — живые Чацкіе уже ум'єли относиться къ живымъ Фамусовымъ, Молчалинымъ, Скалозу-

бамъ и т. д. отрицательно, смотря на нихъ, какъ на представителей пошлыхъ и темныхъ сторонъ жизни. И самъ Грибовдовъ, когда впервые созрвлъ въ его головъ замыселъ комедін, быль только однимь изъ такихъ Чацкихъ. Иначе говоря, замысель и первые наброски пьесы были продуктомъ обыденно-художественной мысли Грибовдова, примыкавшей къ таковой же мысли многихъ представителей его круга. Но только эта обыденная мысль у Грибовдова, какъ геніальнаго таланта, съ самаго начала должна была отличаться гораздо большей энергіей и выразительностью, чімъ у другихъ, въ сознаніи которыхъ жили или прозябали тъ же образы. Возможно, что въ данномъ случав имвло вліяніе и то, что замысель впервые созрёль въ голове Грибоедова тогда, когда онъ (въ 1821 г.) находился въ Персіи и тосковалъ по родинъ, въ особенности по близкимъ, по друзьямъ-единомышленникамъ и вообще по жизни въ образованномъ кругу. Какъ бы то ни было, но родныя впечатлёнія и воспоминанія ожили въ его сознаніи съ исключительною яркостью и быстро сгруппировались въ ту картину, которая въ послъдующей обработкъ превратилась въ знаменитую комедію. Это первичное проявленіе замысла и картины въ мысли Грибовдова совершилось, какъ свидътельствуеть извъстный разсказъ Булгарина, во сн в: "Какъ-то легъ онъ въ кіоск въ саду, и видълъ сонъ, представившій ему любезное отечество, со всъмъ, что осталось въ немъ милаго для сердца. Ему снилось, что онъ въ кругу друзей разсказываеть о планѣ комедіи, будто имъ написанной, и даже читаеть нѣкоторыя мѣста изъ оной. Пробудившись, Грибовдовъ беретъ карандашъ, бъжить въ садъ и въ эту же ночь начертываеть планъ "Горе оть ума" и сочиняеть нъсколько сценъ перваго акта". Возникновеніе въ голов' поэта художественнаго замысла и появленіе первыхъ очертаній образовъ, подготовленныхъ данными обыденнаго мышленія, совершается быстро и какъ бы автоматично. Поэтому здёсь нечего сочинять и выдумывать.

Засимъ, при извъстномъ навыкъ въ литературной формъ, онь такъ же легко положиль ихъ на бумагу. Этимъ и объясняется быстрота работы и плодовитость тъхъ беллетристовъ, которые предъявляють публикъ плоды своего обыденнаго, а не своего высшаго художественнаго мышленія. Грибобдовъ, какъ всв великіе поэты, не хотблъ обнародовать плоды своего обыденнаго мышленія, -- онъ подвергь ихъ переработкъ силами высшаго творчества. Извъстно, какъ долго и тщательно передълываль онъ свое произведеніе. Нельзя сомнъваться въ томъ, что при этомъ онъ въ полной мъръ испыталъ тъ "муки творчества", которыя вытекають изъ необходимости считаться съ литературными формами, со вкусомъ публики, съ готовымъ шаблономъ литературнаго мастерства. Испыталъ онъ, очевидно, и тв высшаго порядка "муки", которыя обусловливаются столкновеніемъ высшаго художественнаго творчества съ обыденнымъ. На все это намекаеть следующій отрывокь: "... первое начертаніе этой сценической поэмы, какъ оно родилось во мив, было гораздо великолъпнъе и высшаго значенія, чъмъ теперь, въ суетномъ нарядь, въ который я принужденъ быль облечь его. Ребяческое удовольствіе слышать стихи мои въ театръ, желаніе имъ успъха заставили меня портить мое созданіе, сколько можно было. Такова судьба всякому, кто пишеть для сцены: Расинъ и Шекспиръ подвергались той же участи, — такъ мнъ ли роптать? — Въ превосходномъ стихотвореніи многое должно угадывать; не вполнъ выраженныя мысли и чувства тъмъ болъе дъйствують на душу читателя, что въ ней, въ сокровенной глубинъ ея, скрываются тъ струны, которыхъ авторъ едва коснулся, неръдко однимъ намекомъ, - но его поняли, все уже внятно, и ясно, и сильно. Для того съ объихъ сторонъ требуется: съ одной — даръ, искусство; съ другой — воспріимчивость, вниманіе. Но какъ же требовать его отъ толпы народа, болве занятаго собственною личностью. нежели авторомъ и его произведеніемъ? Притомъ сколько

привычекъ и условій, ни мало не связанныхъ съ эстетическою частью творенія, — однако надобно съ ними сообразоваться. Суетное желаніе рукоплескать, не всегда кстати, декламатору, а не стихотворцу; удары смычка послѣ каждыхъ трехъ-четырехъ сотъ стиховъ; необходимостъ побѣгатъ по корридорамъ, душу отвести въ поучительныхъ разговорахъ о дождѣ и снѣгѣ, — и всѣ движутся, входятъ и выходятъ, и встаютъ, и садятся. Всѣ таковы, и я самъ таковъ, и вотъ, что называется публикой!... ("Полн. собр. соч.", I, стр. 83).

Этотъ черновой набросокъ, относящійся ко времени послѣ 1823 г., когда комедія была уже написана, представляєть собою любопытный документъ, заслуживающій болѣе внимательнаго разсмотрѣнія.

Какое чувство продиктовало эти строки? Кажется, мы не ошибемся, если скажемъ, что это были тв "муки слова" и "муки творчества", которыя всегда возникають у большихъ поэтовъ, когда имъ приходится вгонять создающіеся образы и идеи въ рамки литературныхъ формъ. Въ данномъ случав эти рамки были гораздо уже и стъснительнъе, чъмъ, напр., тъ, съ которыми имълъ дъло Пушкинъ, когда писалъ "Евг. Онъгина". Грибоъдову приходилось считаться не только съ общими требованіями литературной формы, но и спеціально съ условіями сцены. Это — не то, что та "даль свободнаго романа", которую Пушкинъ "сквозь магическій кристаллъ еще не ясно различалъ", когда писалъ первую главу "Онъгина". Эта "даль" позволяла замыслу расширяться и углубляться. Грибовдову, напротивь, нужно было "урвзать" замысель, чтобы изъ него могда выйти пьеса, которую можно было бы ставить на сценъ. Онъ говорить въ отрывкъ о "ребяческомъ удовольствіи" слышать свои стихи въ театръ, о погонъ за успъхомъ, что заставило его "портить" свое "созданіе, сколько можно было".

Въ чемъ состояла эта порча, мы въ точности не знаемъ, не имъя первоначальнаго текста, не зная тъхъ передълокъ,

какимъ онъ подвергался. Сохранились только отрывочныя указанія въ письм' къ Б'вгичеву (авг. 1824 г.), гд читаемъ: "...Не могу въ эту минуту оторваться отъ побрякушекъ авторскаго самолюбія. Надъюсь, жду, уръзываю, мъняю дълона вадоръ, такъ что во многихъ мъстахъ моей драматической картины яркія краски совсѣмъ... (стерлись?), сержусь и возстановляю стертое, такъ что, кажется, работъ конца не будетъ... ("Полн. собр. соч.", І, стр. 185—186). — Здъсь, повидимому, имъются въ виду, между прочимъ, и тъ перемъны, которыя дівлались ради цензуры, чтобы сдівлать возможною постановку пьесы на сцену. — Любопытно выражение "драматическая картина", какъ въ вышеприведенномъ отрывкъ — "сценическая поэма". Эти опредвленія намекають на то, что, по художественному замыслу, "Горе отъ ума" не укладывалось въ шаблонъ театральной пьесы, комедіи, хорошо знакомой Грибовдову, записному театралу, уже пробовавшему свои силы въ этомъ родъ литературнаго сочинительства. Казалась бы, это дъло ему, искушенному въ сочиненіи пьесъ, не должно было бы представлять большихъ трудностей. Но, видно, "начертаніе" "сценической поэмы", какъ оно "родилось" въ его головъ, не умъщалось въ законный шаблонъ. "Великолъпное" и "высшаго значенія" "начертаніе", какъ не трудно догадаться, было не что иное, какъ та глубоко жизненная трагедія "милліона терзаній", которую разъяснилъ Гончаровъ въ своей стать в о "Горе отъ ума". Трагедія вытекала изъ столкновенія идей и настроенія Чацкаго, представителя лучшихъ людей 20-хъ гг., съ обществомъ Фамусовыхъ, Молчалиныхъ, Скалозубовъ и прочихъ, являвшихся оплотомъ общественной реакціи. Это требовало широкихъ рамокъ бытового романа и плохо ладило съ условіями сцены, гдъ нужно дъйствіе, занимательная интрига, живость разговора, и гдъ поэтому нельзя говорить прямо отъ себя. "Даль свободнаго романа", очевидно, и манила Грибовдова, но онъ самъ сознается, что его соблазнило "ребяческое удовольствіе

слышать свои стихи на сценъ". Намъ думается, что это искушение было естественнымъ последствиемъ того, что Грибовдовъ, по художественному призванію своему, быль преимущественно поэть драматическій. Не даромъ онъ такъ увлекался сценой. — Сдёлать изъ замысла "милліона терзаній Чацкаго, во что бы то ни стало, произведеніе драматическое, вполнъ приспособленное къ постановкъ на сценъ, -это была задача, внушенная ему самимъ его геніемъ. Но при трудности ея исполненія, при необходимости пожертвовать въ угоду ей многимъ, что казалось ему существеннымъ въ "начертаніи" "поэмы", его настойчивость являлась ему самому въ свътв суетной жажды театральныхъ успъховъ. Въ томъ же письмъ онъ называеть это "гвоздемъ", "который онъ вбилъ себъ въ голову", и "мелочной задачей, вовсе не сообразной съ ненасытностью души, съ пламенной страстью къ новымъ вымысламъ"... — Здёсь же любопытны и слёдующія строки: "...на дорог' пришло мн вь голову прид' лать новую развязку; я ее вставилъ между сценою Чацкаго, когда онъ увидаль свою негодяйку, со свъчею надъ лъстницею, и передъ твмъ, какъ ему обличить ее; живая, быстрая вещь, стихи искрами посыпались въ самый день моего прівада, и въ этомъ видъ читалъ ее Крылову, Жандру, Хмъльницкому, Шаховскому, Гр(ечу) и Булг(арину), Колосовой, Каратыгину, дай счесть — 8 чтеній, ніть, обчелся, — двінадцать; третьяго дня объдъ былъ у Столыпина, и опять чтеніе, и еще слово далъ на три въ разныхъ закоулкахъ. Грому, шуму, восхищенію, любопытству конца нътъ. Шаховской рышительно признаеть себя побъжденнымъ (на этоть разъ). Замъчаніемъ Вьельгорскаго я тоже воспользовался. Но, наконецъ, мнъ такъ надобло все одно и то же, что во многихъ мъстахъ импровизирую, — да, это нъсколько разъ случилось, потомъ я самъ себя ловилъ, но другіе не домекались".

Эти чтенія, какъ видно, были весьма нужны Грибовдову. Успвхъ ободряль его и показываль, что онъ блистательно

справился съ трудною задачею — приладить свой замыселъ и свои вдохновенія къ данной литературной и сценической формъ. Все существенное въ нихъ было сохранено, и, несмотря на то, вышла живая, бойкая пьеса, гдъ есть все, что полагается, — и завязка, и развязка, и интрига, и дъйствіе. Не бъда, что горничная Лиза оказалась похожею больше на французскихъ субретокъ, чъмъ на московскихъ кръпостныхъ служанокъ. Это — лицо второстепенное, а, помимо того, въ добрыя старыя времена "смъшенія французскаго съ нижегородскимъ" такой "типъ" могъ намъчаться и въ самой дъйствительности. Не бъда и то, что Чацкій напоминаетъ мольеровскаго Альцеста, и что въ тесныхъ рамкахъ сценическаго произведенія основная идея Грибо вдова казалась многимъ (въ томъ числъ, напр., Бълинскому) "сбивчивой" и "неясною". Въ свое время, вмъстъ съ поступательнымъ ходомъ идей и развитіемъ самой общественности, она выяснится. Окажется, что Чацкій — широкое художественное обобщеніе, распространившееся на послъдующія покольнія, и что трагедія "милліона терзаній"—и глубоко жизненна, и психологически правдива и знаменательна. Здёсь умёстно вспомнить прекрасныя слова А. Н. Пыпина: "...время Чацкихъ — не только въ широкомъ отвлеченномъ, но и въ болъе тъсномъ смыслъ — далеко не прошло... Довольно оглянуться на ежедневные факты нашей общественной жизни, чтобы видъть, какъ много матеріала нашель бы новъйшій Чацкій для "раздражительныхъ монологовъ"... Смыслъ произведенія Грибоъдова для нашего времени заключается вовсе не въ какойнибудь спеціальной славянофильской или "настоящей русской общественной теоріи, а, какъ върно замътилъ Гончаровъ, въ тонъ, настроеніи его ръчей, въ этомъ исканіи исхода изъ окружающаго мрака къ свъту и свободъ, въ чемъ бы ни быль этоть мракъ и этоть исходь для лучшихъ людей данной эпохи. ("Ист. русс. лит." IV, 330).

Таково значеніе и таковъ — досель живой — и тогъ ху-

дожественнаго эксперимента, столь широко и правильно поставленнаго и проведеннаго Грибовдовымъ въ двадцатыхъ годахъ истекшаго столвтія.

Поэть достигь столь блестящихъ результатовъ благодаря тому, что въ борьбъ съ формою, въ своихъ мукахъ творчества, сумъль дать перевъсъ творческой работъ надъ литературнымъ сочинительствомъ. Онъ самъ сознавалъ это, когда, въ отвъть на упрекъ Катенина, что въ пьесъ "дарованія больше, чімь искусства", онь писаль: "Самая лестная похвала, которую ты могъ мнъ сказать; не знаю, стою ли ея. Искусство въ томъ только и состоитъ, чтобы поддёлываться подъ дарованіе, а въ комъ болье вытвержденнаго, пріобрътеннаго потомъ и мученіемъ искусства угождать теоретикамъ, т.-е. дълать глупости, въ комъ, говорю я, болъе способности удовлетворять школьнымъ требованіямъ, условіямъ, привычкамъ, бабушкинымъ преданіямъ, нежели собственной творческой силы, тоть, если художникь, разбей свою палитру, и кисть, и ръзецъ или перо свое брось за окошко; знаю, что всякое ремесло имъетъ свои хитрости, но чёмъ ихъ менёе, тёмъ спорёе дёло, и не лучше ли вовсе безъ хитростей... Я какъ живу, такъ и пишу свободнои свободно". ("Полн. собр. соч.", І, 107).

5.

Работа Грибоъдова надъ "Горе отъ ума" совпала по времени съ работой Пушкина надъ "Евг. Онъгинымъ".

Это знаменательно — и представляется въ высокой степени характернымъ для той эпохи. Какъ извъстно, она была отмъчена быстро надвигавшеюся реакціей и—параллельно—быстро растущимъ возбужденіемъ общественной мысли и совъсти. Въ сознаніи многихъ представителей новыхъ стремленій вырисовывались — параллельно — съ одной стороны типы и картины, изображавшіе общественный оплоть реак-

ціи, а съ другой — протесть озлобленныхь, желчныхь Чацкихъ и разочарованныхь, скучающихъ Онъгиныхъ. Эти картины и образы и связанныя съ ними настроенія, чувства, думы были принадлежностью коллективной художественной и общественной мысли цълаго покольнія. Два великихъ поэта явились ихъ выразителями. Они сдълали это общее достояніе предметомъ высшаго творчества.

Чацкій предупредиль Онвгина. Его рвчи отзвучали и онь біжаль — "искать по світу, гді оскорбленному есть чувству уголокъ", прежде чімь Онвгинь успіль вполнів сложиться и — разочароваться.

"Горе отъ ума" съ центральною фигурою Чацкаго было первымъ по времени великимъ созданіемъ нашего реальнаго искусства въ XIX въкъ, — первымъ выраженіемъ общественнаго самосознанія въ поэзіи.

Намъ предстоитъ теперь прослъдить, какъ вліяло это могучее выраженіе на обыденную и на критическую мысльтой эпохи и послъдующихъ, — пока, по почину Гончарова, не установился тоть взглядъ на смыслъ и значеніе комедіи Грибоъдова, въ которомъ и кристаллизовался послъдній итогъ ея воздъйствія на нашу мысль и совъсть.



## ГЛАВА ІІ.

## "Горе отъ ума" во второй половинъ 20-хъ годовъ и въ началъ 30-хъ.

1.

Критика второй половины 20-хъ и начала 30-хъ годовъ оцънила комедію Грибоъдова по достоинству. Она не дала обстоятельнаго разбора пьесы, ея замысла, типовъ, въ ней выведенныхъ, но по всему видно, что все это было хорошо понято, и притомъ не только критиками, но и публикою. Прежде чвмъ критики заговорили о пьесв, она уже успъла распространиться въ тысячахъ списковъ и въ молодомъ поколъніи вызывала неподдъльный восторгь. "Горе оть ума" сводило всъхъ съ ума, волновало всю Москву", вспоминаетъ Т. П. Пассекъ, говоря о 1825 — 1827 гг., когда она и ея кузенъ Саша (А. И. Герценъ), еще совсъмъ юные, учились дома и только что начинали развиваться ("Изъ дальнихъ льть", воспоминанія Т. П. Пассекъ, т. І, стр. 220). — Нъсколько лъть спустя, въ 1833 году, Н. А. Полевой писалъ: "Лътъ десять тому, какъ начали говорить въ обществахъ о комедіи Грибовдова. Восторіъ, съ которымъ отзывались о ней тв, кому удавалось слышать или читать ее, подстрекнулъ любопытство многихъ..." — Указавъ на разныя обстоятельства, способствовавшія успіху "Горя отъ ума", Полевой продолжаеть: "И надобно сказать, что успъхъ быль

неслыханный: много ли отыщете примъровъ, чтобы сочиненіе, листовъ въ 12 печатныхъ, было переписываемо тысячи разъ, — ибо гдв и у кого нъть рукописи "Горя отъ ума?" Бываль ли у насъ примъръ, еще болъе разительный, чтобы рукописное сочиненіе сділалось достояніемъ словесности, чтобы о немъ судили, какъ о сочинении извъстномъ всякому, знали его наизусть, приводили въ примъръ, ссылались на него, и только въ отношеніи къ нему не имъли надобности въ изобрътеніи Гуттенберговомъ?" (Московскій Телеграфъ, 1833 г. № XVIII, стр. 246. Статья о первомъизданіи "Горя отъ ума"). Любопытны и слідующія строки: ....комедія Грибовдова — уже давно собственность публики. Дайте какому-нибудь писарю 20 руб., и онъ принесеть вамъчисто переписанный экземпляръ "Горя отъ ума", который, можеть быть, вы и не промъняете на печатный... " (тамъ же стр. 248).

Эти любопытныя показанія, какъ и другія, аналогичныя какихъ можно найти немало въ литературъ той эпохи и въ позднъйшихъ воспоминаніяхъ современниковъ, дають поводъ думать, что образованная публика 20-хъ гг., въ особенности ея лучшая, передовая часть, понимала сатиру Грибовдова достаточно хорошо, такъ что критикамъ не зачвиъ было разъяснять публикъ, что такое Фамусовъ, Скалозубъ и прочіе, и даже что такое Чацкій, и что именно "хотълъ сказать" Грибовдовъ. Да и сами критики въ своемъ пониманіи пьесы лишь немногимъ возвышались надъ пониманіемъ публики, и въ своихъ отзывахъ они даютъ, такъ сказать, только резюмэ или сводку общераспространеннаго взгляда, являясь выразителями общественнаго мнвнія, — по крайней мъръ, мнънія лучшей части общества. О Чацкомъ установилось тогда воззрвніе (вполнв правильное) — какъ о представитель передовыхъ людей эпохи, представитель, болъе для нея характерномъ, чъмъ Евг. Онъгинъ. Т. П. Пассекъ хорошо помнила это, когда писала: "Типъ того времени... въ литературъ отразился въ Чацкомъ" (а не въ Онъгинъ, который "выражалъ одну сторону тогдашней жизни и нисколько не выражаль всёхъ стремленій умственныхъ и нравственныхъ 20-хъ годовъ"). "Въ его молодомъ негодованіи уже слышится порывъ къ дълу. Онъ возмущается, потому что не можетъ выносить диссонансъ своего внутренняго міра съ міромъ, окружающимъ его" ("Изъ дальнихъ лътъ", т. І, 221). — Это сужденіе тъмъ цъннье, что оно принадлежить собственно Герцену, на котораго Т. П. Пассекъ и ссылается въ этомъ мъстъ ("какъ върно замътилъ Саша"). — Въ этомъ случав, какъ во многихъ другихъ, взгляды "Саши" были (въ эпоху, когда они болве или менве сложились у него, т.-е. въ первой половинъ 30-хъ годовъ) отраженіемъ, а частью и дальнъйшимъ развитіемъ взглядовъ передовой части общества 20-хъ годовъ. То же самое воззрѣніе на Чацкаго отразилось и въ томъ мѣстѣ вышецитированной статьи Полевого, гдв онъ, указавъ на нравственную несостоятельность и пошлость среды, воспроизведенной въ комедіи Грибовдова, говорить: "И посреди такого-то общества является Чацкій, какъ будто выходецъ съ другого свъта. Его пламенная, чистая, благородная душа, его умъ, просвъщенный и современный, не понимають этого общества..." и т. д. (указ. статья, стр. 253). — Грибо вдовскій Чацкій быль вполнъ понятень современникамь, которые видъли въ немъ воплощение черть, взятыхъ изъ дъйствительности. Такъ, въ другомъ мъсть той же статьи Полевой говоритъ, что "въ Чацкомъ соединено множество чертъ нъкоторыхъ изъ нынъшнихъ молодыхъ людей" (стр. 249), и тутъ же указываеть на эти черты: "Чацкій одушевлень страстями огненными: онъ пылокъ, гордъ, страстенъ ко всему прекрасному, высокому и родному". Не совстыв ясно то, что говорить Полевой, или что хочеть онъ сказать, противопоставляя художественный образь Чацкаго образу Фамусова (и потомъ Молчалина) со стороны ихъ яркости, законченности и на-

ходя, что Чацкій "не можеть быть такъ разителенъ, какъ Фамусовъ, ибо стремленіе безсильное не носить въ себъ характера самобытности и не имъетъ имени (?). Чацкій хочеть всего хорошаго, но не достигаеть ни къ чему: это человъкъ, стоящій немного выше толпы" (?). - Можеть быть, здъсь нужно видъть отголосокъ сужденія тъхъ, которымъ неясенъ былъ самый замыселъ Чацкаго и которые, относясь съ полнымъ сочувствіемъ къ сатиръ Грибоъдова, находили однако горячность Чацкаго неумъстною и самый протесть его безсильнымъ и безплоднымъ. Такой взглядъ существоваль и съ годами упрочивался; ниже мы увидимъ его крайнее выражение въ знаменитой стать в Бълинскаго. Если это такъ, то приведенныя неясныя слова Полевого переносять насъ въ то переходное, какъ бы промежуточное, умонастроеніе общества и печати, которымъ характеризуется начало 30-хъ годовъ. Память о движеніи 20-хъ годовъ еще не заглохла тогда, но тъ вліянія и то настроеніе, которыхъ выразителемъ былъ Чацкій, уже становились преданіемъ, уступая мъсто другимъ въяніямъ и другому настроенію общества. Мы же, въ этой главъ, имъемъ въ виду именно 20-е годы, а потому выслушаемъ теперь отзывъ одного изъ наиболъве видныхъ представителей и вмъстъ съ тъмъ самаго выдающагося литературнаго критика этой эпохи — А. Б. Бестужева, столь знаменитаго впослъдствии подъ псевдонимомъ "Марлинскій".

Въ статъв "Взглядъ на русскую словесность въ теченіе 1824 и начала 1825 годовъ" (въ "Полярной звъздъ") Бестужевъ въ слъдующихъ восторженныхъ словахъ привътствуетъ появленіе рукописной комедіи г. Грибовдова "Горе отъ ума": "...Толпа характеровъ, обрисованныхъ смъло и ръзко; живая картина московскихъ нравовъ, душа въ чувствованіяхъ, умъ и остроуміе въ ръчахъ, невиданная доселъ бъглость и природа разговорнаго русскаго языка въ стихахъ. Все это завлекаетъ, поражаетъ, приковываетъ вниманіе. Че-

ловъкъ съ сердцемъ не прочтеть ее, не смъявшись, не тронувшись до слезъ..." Ниже Бестужевъ упоминаеть, что въ театральномъ альманахъ "Русская Талія" (изданномъ Булгариномъ въ 1825 г.) напечатанъ 3-й актъ комедіи "Горе отъ ума".

При всемъ огромномъ успѣхѣ пьесы, не было, разумѣется, недостатка и въ отрицательныхъ отзывахъ. Одни (какъ, напр., Катенинъ) осуждали комедію съ точки зрѣнія строгихъ правиль старой "піитики", другіе осуждали рѣзкій тонъ сатиры Грибоѣдова. По адресу тѣхъ и другихъ направлены слѣдующія слова Бестужева: "Люди, привычные даже забавляться по французской систематикъ или оскорбленные зеркальностью сценъ, говорять, что въ ней нѣтъ завязки, что авторъ не по правиламъ нравится; — но пусть они говорять, что имъ угодно: предразсудки разсѣются, и будущее оцѣнитъ достойно сію комедію, и поставить ее въ число первыхъ твореній народныхъ 1).

Вернемся еще къ статъв Полевого. Любопытны первыя же строки ея: "Наконецъ, вотъ она, эта знаменитая русская комедія! Наконецъ, она не скользитъ среди публики какъ тать, какъ запрещенный товаръ безъ клейма, какъ умный мѣщанинъ среди надутыхъ аристократовъ, какъ тетрадь между книгами! Она сама книга, предназначенная пережить много книгъ". Въ этихъ словахъ сказался человѣкъ, сформировавшійся въ 20-хъ годахъ и хранившій лучшія традиціи этой эпохи, какимъ и былъ тогда Н. А. Полевой. Еще ярче сказалось это въ тѣхъ мѣстахъ статьи, гдѣ онъ указываетъ на типичность фигуръ Грибоѣдова. Эти фигуры не списаны съ опредѣленныхъ лицъ, — на этомъ настаиваетъ Полевой, можетъ быть, не довѣряя слухамъ, а можетъ быть,



<sup>1)</sup> Эта статья была, вивств съ другими критическими статьями Бестужева-Марлинскаго, переиздана въ 1838 г. въ сборникв "Стихотворенія и полемическія статьн" (безъ имени автора), откуда мы взяли наши цитаты (стр. 198—199).

и намфренно, чтобы темъ прочнее установить свой взглядъ на широкое общественное значеніе сатиры Грибовдова. Фамусовъ, напр., не воспроизводить того или другого опредвленнаго лица, а является обобщеніемъ, типичнымъ представителемъ множества подобныхъ лицъ. Въ этомъ образъ мътко схвачены характерныя черты московскаго барина: неудивительно, что многіе могутъ узнавать себя въ грибовдовскомъ Фамусовъ. "Фамусовъ является вамъ въ обществъ подъ тысячью различныхъ обликовъ, и потому-то многіе находятъ въ немъ сходство съ тъмъ и другимъ", говоритъ критикъ, которому не было извъстно заявление самого Грибоъдова (въ письмъ къ Катенину), что онъ сознательно писалъ съ натуры, что его образы — портреты. Но Полевой совершенно правъ, когда указываетъ на типичность этихъ образовъ, на то, что они рисують намъ не отдъльныхъ лицъ (имя-рекъ), а среду, общество 1). Въ этомъ и состоить, по мивнію Полевого, высшее достоинство комедіи Грибовдова, "даетъ" ей "народность и дълаетъ" ее "произведеніемъ своего въка и народа". Слово "народность", употреблявшееся въ 20-хъ и 30-хъ годахъ въ смыслъ "популярность", въ приведенномъ мъстъ означаетъ, какъ я думаю, не только "популярность", но вмъстъ съ тъмъ и то, что мы выразили бы терминомъ "общественное значеніе". Именно съ этой-то точки эрвнія и смотрить Полевой на фигуры, выведенныя Грибовдовымъ. "Всякій ввкъ имветъ своихъ Молчалиныхъ, — говорить онъ, — но въ наше время они точно таковы, какъ Молчалинъ "Горя отъ ума"... Осмотритесь: вы окружены Молчалиными. Созданіе этого характера есть порывъ души благородной, желающей обличить порокъ и невъжество". — Послъднее выражение ("обличать порокъ и не-

<sup>1)</sup> Любопытна терминологія. Слово "типичность" еще не было тогда въ ходу. Полевой говорить — "самобытность", "первообразность характеровъ"; лицо Молчалина "такъ же отличено самобытностью, какъ лицо Фамусова" (стр. 250).

въжество") было тогда, какъ въ XVIII-мъ въкъ, ходячимъ терминомъ, подъ которымъ понималась не только нравоучительная сатира, но и сатира, имъвшая общественно-политическое значеніе, какою и была комедія Грибовдова. — "Наконецъ, забудемъ ли милаго Скалозуба, встръчнаго на всякомъ шагу Репетилова, мастера услужить Загоръцкаго, княгиню и князя Тугоуховскихъ, Хлестову, графиню бабушку и внучку, шестерыхъ княженъ? Нътъ, они не даютъ забыть о себъ, они всъ вокругъ насъ, впереди насъ, за нами и передъ нами. Это — члены свътскаго общества" (стр. 250—251). И вслъдъ затъмъ критикъ еще разъ указываетъ на то, что все это - "не личности, а характеры нашего времени, принадлежащіе главной части общества" (тамъ же). — Обращаясь къ разсмотрѣнію самаго замысла пьесы и его развитія (по терминологіи автора, "связи пьесы"), Полевой находить, что эта сторона "не менве оригинальна и превосходна", чёмъ характеры. Въ бёгломъ обзоръ "связи пьесы" критикъ попутно характеризуетъ дъйствующихъ лицъ и не скупится на сильныя выраженія, какъ, напр., "бездушные, ничтожные невъжды, погруженные въ тину своихъ пороковъ, глупостей и подлостей...", "Фамусовъ — глупый, бездушный невъжда, думающій только объ удобствъ животной жизни", "Скалозубъ — дуракъ, не имъющій ни доброты, ни чувства, это-Скотининъ нашего времени" и т. д.

Полевой хорошо понять смысть сатиры Грибовдова и вполнъ правильно указаль на ея общественное значеніе. Въсвою очередь, и его статья, написанная смъло и ръзко, имъла общественное значеніе, какъ и вся дъятельность этого писателя въ 20-хъ и 30-хъ годахъ. Не забудемъ, что въ ту пору Фамусовы, Скалозубы и Молчалины были и многочисленны, и сильны. Неудивительно, что Полевой заслужилъ репутацію "якобинца" 1).



<sup>1)</sup> Въ доносъ на Полевого, посланномъ въ III-е отдъленіе въ 1827 г., говорится о цълой "партіи", "атаманами" которой названы кн. Вяземскій и По-

Изъ людей 20-хъ годовъ, продолжавшихъ свою дъятельность въ 30-хъ, замътно выдъляются эти два писателя, отзывы которыхъ о комедіи Грибовдова мы привели здвсь. Марлинскій и Полевой продолжають при новыхъ условіяхъ и новомъ настроеніи общества традицію и общее направленіе, которыя впервые установились около половины 20-хъ годовъ и наиболъе яркими выраженіями которыхъ были комедія Грибо вдова и поэзія Пушкина въ "Александровскую эпоху". Да и самъ Пушкинъ можетъ быть также названъ "человъкомъ и писателемъ 20-хъ годовъ", продолжавшимъ свою дъятельность въ 30-хъ годахъ. Характерныя черты духовной физіономіи, особенности воспитанія, общій обликъ личности, нъкоторыя отличія въ умонастроеніи, въ складъ общественной мысли-все это у Пушкина выдаеть его, такъ сказать, "кровную" принадлежность къ тому же покольнію, къ которому относятся Марлинскій и Полевой. Это поколъніе въ 30-хъ годахъ жило главнымъ образомъ процентами съ душевнаго капитала, пріобретеннаго въ "Александровскую эпоху". Правда, Пушкинъ былъ "явленіе чрезвычайное" и — внъ конкурса. Но это только заслоняло въ немъ черты времени, не уничтожая ихъ. Тъ же черты мы найдемъ и у другихъ эпигоновъ Александровской эпохи, какъ, наприм., у кн. Вяземскаго, у Н. И. и Л. И. Тургеневыхъ и кн. В. О. Одоевскаго. Но изъ этой группы Полевой и Марлинскій выдъляются — своимъ вліяніемъ на широкую публику, своимъ литературнымъ значеніемъ, въ частности тімъ, что являлись наиболье видными продолжателями такъ называемаго "романтизма", понятіе о которомъ переплеталось у нихъ съ общимъ взглядомъ ихъ на движение европейскихъ литературъ и самой цивилизаціи. Этотъ своеобразный "романтизмъ" мъщалъ имъ понимать, какъ слъдуеть, напр., Гоголя и реализмъ Пушкина (въ его позднъйшихъ произведеніяхъ),



левой. См. "Литература и просвъщение въ России въ XIX-мъ в.", проф. Евг. Боброва (Казань, 1901 г.), т. II, стр. 152.

равно какъ и новыя теченія въ общественной мысли и жизни Европы. Но онъ отлично уживался у нихъ съ пониманіемъ реализма Грибовдова по той простой причинв, что среда и типы, воспроизведенные въ комедіи, были слишкомъ хорошо извъстны имъ по личному опыту, что идеи и идеалы Чацкаго были ихъ собственными и, наконецъ, имъ, какъ и другимъ представителямъ того же поколвнія, приходилось неръдко переживать настроеніе, аналогичное тому, которое такъ ярко отразилось въ горячихъ рвчахъ героя пьесы.

Этоть герой быль — ихъ герой. Лучшіе люди 20-хъ годовъ были, каждый по-своему, "Чацкими", — и не только по-"соціальному положенію", среди отсталаго общества, лицомъ къ лицу съ Фамусовыми, Скалозубами, Молчалиными и въ виду надвигавшейся реакціи, но еще больше — по своем у умственному и нравственному складу, по характернымъ признакамъ своей душевной организаціи. Если потомъ, въ 30-хъ и 40-хъ годахъ, образъ Чацкаго потускивлъ, и бывали случаи либо отрицательнаго, либо равнодушнаго къ нему отношенія со стороны лучшихъ людей эпохи, то это объясняется не перемвною "соціальнаго положенія" этихъ людей (съ этой стороны они оставались все такими же "Чацкими"), а ръзкимъ измъненіемъ умственнаго и нравственнаго склада, равно какъ и преобладающихъ чертъ душевной организаціи.

Мы здѣсь подошли къ одному, въ высокой степени любопытному явленію, періодически повторяющемуся у насъ при исторической смѣнѣ поколѣній. Это — что съ легкой руки Тургенева принято называть рознью между "отцами" и "дѣтьми", но что гораздо правильнѣе назвать рознью между двумя психологическими типами. Поясняя свою мысль примѣромъ, я скажу, что разладъ между Базаровыми и Кирсановыми (Ник: Петровичемъ и Павломъ Петровичемъ) оставался бы во всей своей силѣ и въ томъ случаѣ, если бы

ихъ не раздъляла разница понятій, если бы они въ общемъ держались однихъ и тъхъ же взглядовъ и убъжденій. Суть дъла здъсь не въ понятіяхъ, не въ идеалахъ, а въ томъ, что Базаровъ по своей натуръ, по своей психической организаціи, по самому складу ума, чувства и воли, являеть собою психологическій типъ, во многомъ противоположный тому, къ которому принадлежатъ Кирсановы. Представители разныхъ психологическихъ типовъ могутъ сходиться во взглядахъ, въ стремленіяхъ, въ идеалахъ, могуть имъть однъ и тъ же симпатіи и антинатіи, но взаимное душевное, интимное понимание и сочувствие устанавливается между ними съ большимъ трудомъ, и то — больше теоретически, чъмъ практически; всего труднъе имъ сговориться и понять другъ друга тогда, когда они сталкиваются въ жизни, среди однихъ и тъхъ же условій времени, ибо на одинаковыя впечатлънія и воздъйствія среды они реагируютъ различно въ силу различнаго уклада психики и, реагируя различно, по необходимости расходятся въ разныя стороны, поворачиваются другъ къ другу спиной. И часто различіе вь идеяхъ, во взглядахъ оказывается явленіемъ нымъ, — не причиною разлада, а слъдствіемъ уже существующей розни, обусловленной кореннымъ различіемъ душевныхъ организацій.

Чъмъ вызывалось это различіе, почему на смъну поколънія съ извъстнымъ укладомъ душевныхъ силъ выступало покольніе съ совершенно другимъ укладомъ, это — трудный вопросъ общественной психологіи, для ръшенія котораго не всегда мы найдемъ достаточно свъдъній. Въ особенности трудно освътить его надлежащимъ образомъ въ тъхъ случаяхъ, когда мы имъемъ дъло съ эпохою, отошедшею въ прошлое и еще далеко не изслъдованною во всъхъ изгибахъ ея умственной и нравственной жизни.

Для нашей цѣли, въ этомъ трудѣ, важно не столько раскрыть причины, сколько установить и описать самый фактъ коренного различія въ духовномъ обликѣ двухъ поколѣній эпохи, о которой идетъ рѣчь.

2.

Покольніе, выступившее на арену сознательной жизни около половины 30-хъ годовъ, окончательно сложившееся къ началу 40-хъ и извъстное подъ именемъ "людей 40-хъ годовъ", представляло по своему душевному складу, по преобладающему настроенію и по самому способу реагировать на получаемыя впечатльнія и умственныя возбужденія, прямую противоположность людямъ 20-хъ годовъ. Нелишне будеть здъсь же оговорить, что это различіе вначаль, въ 30-хъ годахъ, когда новое покольніе еще находилось въ періодь духовнаго роста, было замьтно ярче, чъмъ позже, въ 40-хъ годахъ, когда уже миновало то, что можно назвать "бользнью умственнаго и нравственнаго роста".

Взглянемъ сперва на дъятелей 20-хъ годовъ, т.-е. на поколъніе, которое росло, развивалось въ 10-хъ годахъ XIX
въка и сложилось около 20-хъ. Эти люди совмъщали въ себъ
образованность, идейность, умственные интересы съ тою,
если можно такъ выразиться, душевною выдержкой,
которую даетъ непосредственное участіе въ практической
жизни. Большею частью это были военные, и притомъ воспитавшіеся не на однихъ смотрахъ и парадахъ, а также въ
походахъ, въ сраженіяхъ и, что, пожалуй, еще важнъе, въ
прикосновенности къ міровымъ событіямъ. Другіе— не военные — проходили также либо суровую школу жизни (какъ,
напр., Сперанскій, Полевой), либо вели дъятельную, подвижную жизнь, богатую опытомъ и впечатлъніями (Николай
Тургеневъ, Пушкинъ, Грибоъдовъ, Рылъевъ). Индивидуаль-

ныя различія между ними были, конечно, весьма велики, со стороны ума, дарованій, личнаго характера, темперамента и т. д., но при всемъ томъ эти люди объединяются какимъ-то общимъ отпечаткомъ и легко подводятся подъ опредъленный "психологическій типъ". Этотъ типъ характеризуется со стороны чувствованій замітною выдержанностью, какъ бы закаленностью души: эти люди переживали сильныя впечатленія (напр., на войне), много переиспытали, много перенесли и сравнительно съ силою этихъ впечативній и испытаній мало поражались, мало плакали, мало восторгались, ръдко унывали, никогда не отчаивались. Они далеко не были такъ чувствительны, какъ было чувствительно следующее за ними поколеніе. Это можно назвать "закаломъ" души и можно назвать "слабою раздражимостью чувствующей сферы" и наконецъ — отсутствіемъ "восторженности". Самый восторженный изъ нихъ былъ Кюхельбекеръ, да и тотъ слылъ у нихъ оригиналомъ, чудакомъ. Итакъ, умъренность въ реагированіи чувствомъ на сильныя внёшнія воздёйствія и на тревогу собственной души — воть первое, что бросается въ глаза психологу, изучающему жизнь и дъятельность людей 20-хъ годовъ 1). Со стороны мысли замътно выдъляются у нихъ слъдующія черты: жажда знаній, охота и умъніе учиться, способность усвоивать европейское просвъщение, здоровая дъятельность ума и отсутствие "глубокомыслія". Они не были "мыслителями" въ томъ смыслъ, какъ можно назвать мыслителями Бълинскаго, Герцена, Станкевича и др. Интересъ къ философіи уже пробу-

<sup>1)</sup> Я не могу здѣсь вдаваться въ подробности, въ фактическое изслѣдованіе этой стороны въ психологіи людей 20-хъ годовъ, и мнѣ приходится просто сослаться на біографіи, письма, мемуары. Сравните, напр., письма. Грибоѣдова, Пушкина, Рылѣева, А. А. Бестужева, воспоминанія кн. Волконскаго, бар. Розена и т. д. съ письмами Герцена, Бѣлинскаго и др., и вы легко отмѣтите то различіе, о которомъ я говорю.

ждался, и мы видимъ проблески философской мысли въ сочиненіяхъ и Бестужева-Марлинскаго и Полевого 1). Но, вообще говоря, людямъ этой эпохи было не до философіи. Имъ приходилось учиться, и они учились всю жизнь, съ ръдкимъ для русскаго человъка усердіемъ и выдержкою. Почти вст они были такъ или иначе самоучки, ибо школа того времени давала слишкомъ мало, а иные изъ нихъ никакой и не знали. Пушкинское "въ просвъщении стать съ въкомъ наравнъ" было у нихъ лозунгомъ, живою потребностью ума, неусыпнымъ стремленіемъ. Самоучка-Полевой съ энциклопедическимъ образованіемъ - характерная фигура эпохи. Умственныя занятія декабристовъ въ Сибири и раньше, жажда умственной пищи и энергія въ ея добываніи, какія обнаруживаль Бестужевь среди тревогь и тяжелыхъ условій солдатской жизни на Кавказъ, любовь къ книгъ, живой интересъ къ просвъщенію у Грибоъдова, у Пушкина, у Рылбева и т. д. — все это живо рисуеть намъ умственный обликъ покольнія, которое призвано учиться и просвъщаться за всю Россію, въ противоположность слъдующему покольнію, призванному мыслить и страдать муками самосознанія. Когда Пушкинъ сказалъ: "я жить хочу, чтобъ мыслить и страдать", онъ этимъ упредилъ свое время, какъ упредилъ его во многомъ. Поколъніе 20-хъ годовъ не страдало бользнями и скорбями мысли. Оно скорве наслаждалось познавательною работою ума. Только тъ, которые обладали творческимъ даромъ, какъ Пушкинъ и Грибовдовъ, знали муки мысли, муки творчества.

Умственная жизнь людей 20-хъ годовъ, сравнительно съ богатствомъ умственной жизни Бълинскаго, Станкевича, Герцена и др., представляется гораздо менъе сложною, болъе простою и элементарною. Это нельзя объяснить однимъ лишь

<sup>1)</sup> Повидимому, настоящими, призванными мыслителями покольнія 10—20-хъ гг. были Веневитиновъ и проф. Павловъ.

различіемъ эпохъ, т.-е. тъмъ, что новое время принесло и новые умственные интересы, выдвинуло новые вопросы мысли и развитія. Новые интересы и вопросы требовали и новыхъ умовъ, умственныхъ организацій иного склада, иного типа. Нъкоторые, и притомъ изъ числа наиболье сильныхъ умовъ поколвнія 20-хъ годовъ, какъ извъстно, продолжали свою дъятельность и въ 30-е годы. И вотъ тутъ-то и обнаружилось, что эти умы были, по самому укладу своему, совсъмъ не приспособлены для разработки новыхъ задачъ развитія. Это наглядно рисуется на частномъ примъръ, гдъ мы видимъ столкновение новаго склада и новыхъ потребностей мысли со старыми. Я имъю въ виду извъстный разсказъ Герцена о томъ, какъ Н. А. Полевой "не могъ понять сенсимонизма", которымъ увлекались юные умы, сплотившіеся въ тъсный дружескій кругь. Дъло было въ томъ же 1833 году, къ которому относится вышеразсмотренная статья Полевого о "Горе отъ ума". "Уже тогда, въ 1833 году, — разсказываеть Герценъ, - либералы смотръли на насъ исподлобья, какъ на сбившихся съ дороги". Эти либералы и были люди старшаго покольнія, къ которому принадлежаль и Полевой. "...Сенсимонизмъ, — продолжаетъ Герценъ, — поставиль рубежь между мной и Н. А. Полевымъ". Слъдуеть сжатая, мъткая и очень правильная характеристика Полевого: "Полевой быль человъкъ необыкновенно ловкаго 1) ума, дъятельнаго, легко претворяющаго всякую пищу"... Замътимъ мимоходомъ, что эти слова могли бы послужить удачной характеристикой ума почти всёхъ дёятелей, принадлежавшихъ къ поколънію 20-хъ гг., — и продолжаемъ выписку: "...онъ родился быть журналистомъ, лѣтописцемъ успъховъ, открытій, политической и ученой борьбы. Я познакомился съ нимъ въ концъ курса и бывалъ иногда у него и

<sup>1)</sup> Слово "ловкій", какъ видно изъ контекста, не выражаеть здѣсь никакого порицанія, оно указываеть только на гибкость, отзывчивость, живость ума Полевого.

у его брата, Ксенофонта. Это было время его пущей славы, время, предшествовавшее запрещенію Телеграфа.—Этотьто человъкъ, жившій послъднимъ открытіемъ, вчерашнимъ вопросомъ, новою новостью въ теоріи и въ событіяхъ, мѣнявшійся, какъ хамелеонъ, при всей живости ума не могъ понять сенсимонизма. Для насъ сенсимонизмъ былъ откровеніемъ, для него — безуміемъ, пустой утопіей, мъшающей гражданскому развитію". Иначе товоря: Полевой, какъ и почти всъ дъятели его поколънія, выдвигали на первый планъ "гражданское развитіе", которому и хотъли служить, какъ кто могъ и умълъ. А новое молодое поколъние прежде всего искало высшей душевной жизни, болъе утонченной умственной пищи, — оно жаждало "откровеній" — въ философіи, въ искусствъ, въ религіи, въ передовыхъ идеяхъ въка. Что же касается "гражданскаго развитія", то часть молодежи, "кружокъ Станкевича", совсъмъ почти не интересовалась его задачами, едва-едва различая ихъ сквозь туманъ высшихъ "вопросовъ духа", поглощавшихъ все вниманіе этихъ, — дъйствительно, высокой пробы, — идеалистовъ. Другая часть, — "кружокъ Герцена и Огарева", напротивъ, очень тяготъла къ вопросамъ жизни, "гражданскаго развитія" и вскор'в близко подошла къ нимъ, но все-таки и эти идеалисты не менъе высокой пробы въ то время всего болве жаждали философскихъ и иныхъ "откровеній", нуждались въ гимнастикъ отвлеченной мысли, хлопотали о новомъ-широкомъ, общечеловъческомъ-міровозэрвніи, на которомъ можно было бы обосновать передовой идеаль въка... Казалось бы, Полевому стоило только не обращать на это особеннаго вниманія, какъ на личное діло молодыхъ мыслителей, и — сойтись съ ними на другой почвъ, на практическихъ вопросахъ просвъщенія, литературнаго и "гражданскаго" развитія. Однако же сенсимонизмъ помъщалъ, хотя было очевидно, что интересъ части молодежи къ этому столь яркому и столь идеалистическому дви-

Digitized by Google

женію никоимъ образомъ не могъ бы заслонить насущныхъ нуждъ и очередныхъ задачъ русской действительности. И здёсь разыгрался типичный эпизодъ взаимныхъ недоразумъній между "отцами" и "дътьми". Послушаемъ дальше: "Сколько я ни ораторствоваль, ни развиваль, ни доказываль. Полевой быль глухь, сердился, становился желчень. Ему было особенно досадна оппозиція, дівлаемая студентомъ, онъ очень дорожилъ своимъ вліяніемъ на молодежь и въ этомъ преніи виділь, что она ускользаеть оть него". — Казалось бы, и Герцену надлежало бы отпустить Полевому его несочувствіе сенсимонизму и сойтись съ уважаемымъ и вліятельнымъ писателемъ на томъ, что оба они одинаково хорошо понимали, во всякомъ же случав — не смотрвть на смълаго журналиста, какъ на "отжившаго, стараго гладіатора". Тогда Полевой быль еще въ апогев своей двятельности; умирающимъ же гладіаторомъ онъ сталъ позже, и не потому, что не понималъ Сенъ-Симона, а по другимъ, болъе реальнымъ, причинамъ. И однако же вышло такъ, что сенсимонизмъ помъщалъ и Герцену сойтись съ Полевымъ, какъ не допустилъ онъ Полевого понять Герцена. Прочтемъ дальше: "Одинъ разъ, оскорбленный нелъпостью его возраженій, я ему зам'втиль, что онь такой же отсталый консерваторъ, какъ тв, противъ которыхъ онъ всю жизнь сражался. Полевой глубоко обидълся моими словами и, качая головой, сказалъ мнъ: "Придеть время, и вамъ въ награду за цёлую жизнь усилій и трудовь какой-нибудь молодой человъкъ, улыбаясь, скажетъ: ступайте прочь, вы — отсталый человъкъ". Мнъ было жаль его, мнъ было стыдно, что я его огорчиль, но вмъстъ съ тъмъ я поняль, что въ его грустныхъ словахъ звучалъ его приговоръ. Въ нихъ слышался уже не сильный боець, а отжившій, устарълый гладіаторъ" 1).

<sup>1)</sup> Къ этому мъсту, повидимому, приложимо то, что говорить П. Н. Милюковъ объ автобіографіи Герцена: "Думы" слишкомъ заслоняютъ

Вникая глубже, мы легко поймемъ, что не сенсимонизмъ или иной, столь же "отвлеченный" вопросъ (ибо не быль же это — жизненный вопросъ у насъ, въ Москвъ, въ 1833 году!) быль причиной разлада: причина лежала глубже — въ психологическомъ складъ умовъ, а этого рода "вопросы" и споры только выясняли тоть факть, что прошла эпоха наивнаго реализма мысли, и народилось покольніе съ болье глубокими запросами ума, чувства, совъсти. Здъсь сталкивались два типа духовной организаціи, между которыми взаимное пониманіе, именно — пониманіе интимное, душевное, не могло установиться, потому что представители этихъ двухъ типовъ смотрели на Божій міръ различно, предъявляли ему различные вопросы, искали не однихъ и тъхъ же отвътовъ. Міросозерцаніе Полевого и людей его поколънія было не только просто, элементарно, но и законченно. Люди новаго поколънія только вырабатывали свое міросозерцаніе, и они хотъли, чтобъ оно было не просто, не элементарно, а по возможности сложно и возвышенно, чтобы въ него входили всъ высшія, какъ тогда выражались, "стихіи" духа.

Люди обладають весьма различною воспріимчивостью къ впечатлівніямъ жизни и мысли, различною способностью

въ ней "былое": написанная много времени спустя, она часто смотрить на прошлое глазами послѣдующаго времени; помимо воли автора, "Dichtung" часто получаеть въ ней перевъсъ надъ "Wahrheit". ("Изъ исторіи русской интолигенціи", стр. 117). Дружескія связи съ Полевымъ не прекратились у Герцена послѣ размолвки по поводу сенсимонизма, — и самое осужденіе Полевого, какъ падшаго "гладіатора", относится къ болѣе позднему времени. Объ этомъ см. въ интересномъ и обстоятельномъ изслѣдованіи Н. К. К о зм и на: "Очерки изъ исторіи русскаго романтизма" (С.-Петерб. 1903), стр. 482 — 487. Этоть трудъ посвященъ спеціально Полевому и, основанный на большой эрудиціи, представляеть собою весьма цѣнный вкладъ въ исторію русской литературы. Если не ошибаюсь, это первый опыть у насъ — обозрѣть всю литературную дѣятельность Полевого и бросить свѣть на самую личность этого замѣчательнаго человѣка. Книга написана живо и читается съ неослабѣвающимъ интересомъ.

реагировать, напр., на идеи или на вопросы, выдвигаемые нравственнымъ сознаніемъ, наконецъ— на образы художественные.

- Въ этомъ отношеніи наблюдается зам'єтное различіе не только между отд'єльными личностями, но и между слоями общества, между покол'єніями, между эпохами.

Бывають покольнія, которыя на впечатльнія жизни, на новыя идеи, на возбужденія религіознаго или нравственнаго порядка отвінають страстью, энтузіазмомь, экстазомь и слезами. Это проявлялось довольно ръзко въ Зап. Европъ въ XVIII-мъ въкъ, который съ этой стороны можно назвать не только въкомъ "просвъщенія", но и въкомъ сентиментальныхъ, часто "безпредметныхъ" слезъ. Чувствительный и слезливый Руссо является типичнымъ выразителемъ этой черты въка энциклопедистовъ и революціи. У насъ запоздалый и подражательный сентиментализмъ конца XVIII-го столътія и начала XIX-го, сентиментализмъ Карамзина и его школы, быль явленіемь поверхностнымь и, съ психологической точки зрвнія, не представляеть большого интереса. Зато своеобразный умственный сентиментализмъ или, если позволено такъ выразиться, "головная чувствительность пюдей 30-хъ годовъ невольно привлекаеть къ себъ пытливость психолога и является фактомъ въ высокой степени знаменательнымъ, въ особенности, если противопоставить ему противоположную черту предшествуемаго поколънія.

Припомнимъ здъсь нъкоторые факты, которыми наиболъе ярко характеризуется восторженность и чувсть тельность поколънія 30-хъ годовъ.

Перечитывая переписку Герцена, Бълинскаго и др., мы поражаемся необычной экзальтаціей этихъ замъчательныхъ дъятелей, въ ряду которыхъ были и великіе, и переносимся въ странную для насъ, совстви особенную, атмосферу интимной жизни кружковъ, гдъ не только много

работали головой, но также непропорціонально много восторгались и плакали отъ избытка чувствъ, отъ умиленія, отъ вычитанной у Гегеля мысли, отъ стиха Пушкина, отъ собственной мечты...

Душевная жизнь такихъ умовъ и талантовъ, какъ Бѣлинскій, Герценъ, Станкевичъ, Огаревъ и др., была какаято напряженная и наэлектризованная избыткомъ чувствъ, требовавшихъ выраженія и изліянія. Передъ нами любопытная картина какъ бы душевной неуравновъшенности, порою близкой къ тому, что наблюдается у натуръ религіозноэкзальтированныхъ, у мистиковъ, заражающихъ другъ друга своимъ экстазомъ. Дружба и любовь, разлука и свиданіе неръдко сопровождались у нихъ исключительною роскошью чувствъ, явнымъ излишествомъ въ ихъ выраженіи. Воть, напр., картина своего рода экстаза, овладъвшаго Герценомъ, Огаревымъ и ихъ женами, когда, впервые послъ нъсколькихъ лътъ разлуки, они увидълись 17 марта 1839 года во Владиміръ, гдъ жилъ тогда Герценъ. "Восторженное душевное состояніе, — разсказываеть Анненковъ, — достигло на этомъ свиданіи своего апогея и истощило все свое содержаніе. Радость, охватившая друзей, перешла въ религіозный экстазъ. Всв четверо были молоды, счастливы и, несмотря на опальное свое положеніе, исполнены надеждъ на себя, на будущее свое, на предстоящую имъ дорогу въ жизни Они искали, куда излить избытокъ своихъ ощущеній. По предложенію Огарева, они пали ницъ всв четверо передъ распятіемъ, принося благодарственныя молитвы, и потомъ въ слезахъ расцъловались другъ съ другомъ... (Анненковъ, "Идеалисты 30-хъ годовъ", въ книгъ "В. П. Анненковъ и его друзья", С.-Петерб., 1892, стр. 69 — 70). И, върный обычаю оповъщать друзей о всъхъ событіяхъ своей жизни, посвящать ихъ въ подробности своихъ душевныхъ настроеній, Герценъ не преминуль написать въ Москву: "... мы инстинктуально всв четверо бросились передъ распятіемъ, и горячія молитвы лились изъ усть. Что за дивный, что за высокій Огаревъ! Зачёмъ ты не могь взглянуть на эту группу, которая обратилась къ небу не съ упрекомъ, не съ просьбой, а съ гимномъ, съ осанной!.. " (Тамъ же, стр. 70). — Здъсь — и обожание другь друга, и взаимное зараженіе чувствомъ, и исключительная приподнятость всей чувствующей сферы. Восторгъ и умиленіе — воть тъ чувства, или, върнъе, аффекты, которые эти люди переживали гораздо чаще и напряженные, чымь это полагается натуръ душевно - уравновъшенной и не страдающей чрезмърною раздражимостью чувствующей сферы. У нихъ былъ и "даръ слезъ" почти въ той же мъръ, въ какой онъ свойственъ дътямъ и женщинамъ. Герценъ разсказываетъ (въ "Былое и Думы"), какъ еще ребенкомъ онъ, бывало, плакалъ, "какъ сумасшедшій", читая последнее письмо "Вертера"; но то же самое повторилось съ нимъ и въ 1839 г., когда ему было 27 лътъ: "Въ 1839 году Вертеръ попался миъ случайно подъ руки; это было во Владимірѣ; я разсказалъ моей жень, какь я мальчикомь плакаль, и сталь ей читать послъднія письма... и когда дошель до того же мъста, слезы полились изъ глазъ, и я долженъ былъ остановиться" ("Был. и Думы", гл. П).

Изъ писемъ Герцена, Бѣлинскаго и др. можно было бы привести не мало выдержекъ, свидѣтельствующихъ объ экзальтаціи и чувствительности этихъ, въ остальномъ — столь различныхъ умовъ и натуръ. Именно этою чертою, психологическою и психо-физіологическою, они и объединяются въ одну группу. Достаточно извѣстно, съ какою силою, съ какимъ блескомъ проявилась экзальтація и избытокъ чувствованій въ сочиненіяхъ и письмахъ Бѣлинскаго, "неистоваго Виссаріона". Онъ быль въ ряду современниковъ самымъ "неистовымъ", самымъ экзальтированнымъ. Но его экзальтація питалась восторженностью другихъ, его страстное чувство находило откликъ въ страст-

номъ чувствъ другихъ. Почти всъ они были, каждый посвоему, "неистовы", т.-е. восторженны и страстны, или, по крайней мъръ, доступны экзальтаціи. Наиболье спокойнымъ и уравновъщеннымъ изъ нихъ быль, повидимому, Станкевичь 1): въ его душевной жизни аффектированныя состоянія были ръдки. Но и онъ жиль напряженною дъятельностью чувствъ: его мысль всегда 'докрашивалась" чувствами, какъ это видно изъ его біографіи и писемъ. Восторженность и чувствительность были какъ бы психическимъ повътріемъ, которое захватывало и натуры болъе спокойныя или уравновъщенныя. Даже юмористь и скептикъ Клюшниковъ-поддавался общему настроенію и писалъ стихи, въ которыхъ, какъ характеризуеть ихъ Анненковъ, "чувствуется ипохондрическое расположение и бользненная экзальтація" ("Воспом. и критич. очерки", III, 333), а порою звучала и "слезливая сентиментальность" (тамъ же). — Что же касается Герцена и Огарева, то они въ то время, въ 30-хъ годахъ, лишь немногимъ уступали Бълинскому въ восторженности, въ душевной воспламеняемости. Вспоминая въ 1842 году недавнее прошлое, Герценъ записалъ въ "Дневникъ": "... я со всъмъ огнемъ любви<sup>2</sup>) жилъ въ сферъ общечеловъческихъ современныхъ вопросовъ, придавши имъ субъективно-мечтательный цвътъ" 2)... Съ годами, съ опытомъ жизни онъ утрачивалъ юную восторженность, — его мысль все боле освобождалась отъ окраски чувствами. Въ 1843 году онъ заносить въ "Дневникъ": "Сколько перемънилось въ эти 4 года, сколько испытаній! Главное діло, все ціло: и дружба, и любовь, и пре-

<sup>1)</sup> Такое впечатлѣніе оставляють его письма. "Мѣра и гармонія были въ природѣ Станкевича", говорить Анненковъ ("Н. В. Станкевичъ" въ "Воспоминаніяхъ и критич. очеркахъ", отд. III, стр. 327). "Станкевичъ не любилъ вообще всего, что порывисто... не понималь гнѣва въ борьбѣ съ сложнымъ..." и т. д. (Тамъ же, стр. 331).

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

данность общимъ интересамъ, - но освъщение не то, алый свътъ юности замънился съвернымъ, яснымъ, но холоднымъ солнцемъ реальнаго пониманія 1). Чище, совершенные пониманіе, но ныть нимба. окружавшаго все для него. Періодъ романтизма исчезъ..." Грусть, сожальніе объ утраченномъ "освыщеніи", о "нимбъ" сквозить въ этихъ строкахъ, но вмёстё съ тёмъ въ нихъ видно сознаніе, что самая-то "мысль" оть этой утраты только выиграла. Оно и понятно: "окраска" чувствомъ, если оно неумъренно, а тъмъ болъе претворение въ аффектъ мъшаютъ мысли быть вполнъ раціональною. Слишкомъ окрашенная чувствомъ мысль тускиветь, умственный взоръ затемняется, — и человъкъ видить вещи, ясныя какъ Божій день, въ какомъ-то фантастическомъ освъщении. Отуманенные чувствомъ или аффектомъ, даже лучшіе умы, глубокіе и проницательные, доходять до парадоксальныхъ теорій, граничащихъ съ абсурдомъ, какъ это и случилось съ Бълинскимъ въ эпоху его "примиренія съ дъйствительностью"; не даромъ это "примиреніе" совпало съ наибольшею экзальтированностью великаго критика, о степени которой дають понятіе, напр., слідующія проявленія чувства, граничащія уже съ нікоторою ненормальностью "чувствующей души". Анненковъ сообщаетъ: "... при появленіи въ "Современникъ 1838 года посмертныхъ сочиненій Пушкина, Бълинскій испыталь болье чымь восторгы 1): даже нъчто въ родъ испуга передъ величіемъ творчества, открывшагося глазамъ его..." ("Воспом. и крит. очерки", ІІІ, стр. 31. Статья "Замъчательное десятильтіе"). — Когда Бълинскій впервые, при содъйствіи Бакунина, познакомился съ философіей Гегеля, онъ пришелъ въ то восторженное состояніе, о которомъ свидътельствують слъдующія строки его письма къ Станкевичу (1839 г.): "Новый міръ намъ открылся. Сила есть право и право есть сила: — нътъ, не

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

могу описать тебъ, съ какимъ чувствомъ услышалъ я эти слова 1),— это было освобожденіе...". Усвоеніе мысли, которая, какъ ему тогда казалось, должна была лечь въ основу его міросозерцанія, распутать противоръчія и освободить душу отъ тягостныхъ внутреннихъ бореній и сомнъній, спровождалось исключительно сильнымъ умственнымъ возбужденіемъ и отозвалось въ сферъ чувствующей аффектомъ.

Къ числу особливо экзальтированныхъ натуръ принадлежаль Констант. Аксаковь, этоть "Бълинскій" славянофильства. О его невоздержанности или неумъренности въ выраженіи своихъ чувствъ неоднократно говорить его отецъ, С. Т. Аксаковъ въ воспоминаніяхъ о Гоголь, гдв разсказывается, какъ при каждомъ появленіи Гоголя въ домъ Аксаковыхъ Константинъ Сергъевичъ поднималъ крикъ, бросался къ смущенному поэту, всегда такъ боявшемуся всяческихъ "излишествъ", и готовъ былъ задушить его въ объятіяхъ. Избытокъ чувства, состояніе аффекта перешли у Конст. Аксакова въ тотъ фанатизмъ, съ которымъ онъ воспринялъ славянофильскую идею. Фанатизмъ есть порабощение мысли чувствомъ, ею же вызваннымъ. Это мы видимъ и у Ив. Киреевскаго, о которомъ Герценъ отозвался въ "Дневникъ" такъ (1843 г.): "Длинный разговоръ о философіи съ И. Киреевскимъ. Глубокая, сильная, энергичная до фанатизма личность..."

Я не имъю возможности разсмотръть по порядку всъхъ важнъйшихъ дъятелей поколънія 30-хъ годовъ съ точки зрънія, на которую я здъсь становлюсь. Каждый изъ нихъ и всъ они вмъстъ представляють для психолога въ высокой степени заманчивую задачу — изслъдовать ихъ душевную организацію съ функціональной стороны, т.-е. со стороны дъятельности мысли и чувства, способовъ реагировать на возбужденія, вліянія чувства на мысль. Такія чисто пси-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

хологическія изслідованія, думается мий, должны пролить світь на нікоторые еще неясные пункты въ душевной жизни и въ діятельности "людей 40-хъ годовъ", въ эпоху, когда они еще развивались и только еще начинали обнаруживать богатство своихъ духовныхъ силъ, именно въ 30-е годы, знаменательные, между прочимъ, тімъ любопытнымъ и на первый взглядъ загадочнымъ настроеніемъ, которое принято называть "примиреніемъ съ дійствительностью".

За исключеніемъ нѣсколькихъ лицъ (Герцена, Огарева и ихъ ближайшихъ друзей), это особое настроеніе, очевидно, возникшее на почвѣ общаго размягченія душъ восторженностью и чувствительностью, охватило наибольшую часть молодыхъ дѣятелей, выступавшихъ тогда на арену сознательной жизни.

Излишне оговаривать, что въ сущности "примиреніе" было кажущимся, мнимымъ, что между дъйствительностью той эпохи и идеализмомъ новыхъ людей не было ничего общаго, никакихъ точекъ соприкосновенія. "Примиреніе" отнюдь не означало, что молодые идеалисты завязывали дружескія связи съ міромъ Фамусовыхъ, Скалозубовъ, Молчалиныхъ и Загоръцкихъ. Оно означало только одно-что эти идеалисты, по молодости, чувствительности и восторженности своей, еще не могли или не умъли стать на точку арънія Чацкаго, не догадывались, что имъ подобаеть и предстоить разыграть въ самой жизни роль героя Грибовдовской комедіи. Они еще не пришли къ сознанію всего горя, которое имъ сулить ихъ умъ. Раньше и отчетливъе другихъ сознали это Герценъ, Огаревъ, Грановскій. Позже другихъ, путемъ мучительной внутренней борьбы и окольнымъ путемъ затянувшагося "примиренія" съ дъйствительностью, пришель къ тому же сознанію Бълинскій, этоть истинный Чацкій 40-хъ годовъ.

## глава III.

# "Горе отъ ума" въ критикъ Бълинскаго.

1.

Отношеніе Бѣлинскаго въ 30-хъ годахъ въ комедіи Грибоѣдова и, въ частности, къ образу Чацкаго заслуживаетъ внимательнаго разсмотрѣнія. Это — въ высокой степени любопытный эпизодъ изъ исторіи нашего самосознанія, — эпизодъ, въ которомъ съ особливою наглядностью обнаружился разладъ между двумя поколѣніями, и притомъ такъ, что казалось, будто бы чисто - психологическое различіе въ душевномъ укладѣ, въ настроеніи готово было перейти въ принципіальное разногласіе идей, общественныхъ понятій и стремленій.

Въ извъстной большой стать о "Горе отъ ума" (написанной въ концъ 1839 года) Бълинскій, высоко цъня таланть Грибоъдова и художественное значеніе отрицательныхъ типовъ комедіи, въ то же время высказываеть ръшительное осужденіе пьесы въ цъломъ, въ особенности же ополчается на Чацкаго.

Въ настоящее время благодаря Гончарову, а потомъ изысканіямъ А. Н. Пыпина (въ IV томѣ "Исторіи русской литературы", въ главѣ о Грибоѣдовѣ) ошибка Бѣлинскаго выяснилась съ различныхъ сторонъ; недавно обстоятельныя примѣчанія г. Венгерова дополнили наши свѣдѣнія ("Полное собраніе сочиненій В. Г. Бѣлинскаго", Спб. 1901 г., т. V).

Бълинскій переживаль тогда періодь "примиренія" съ дъйствительностью и со свойственною ему откровенностью и страстностью выражаль это въ своихъ письмахъ, спорахъ съ друзьями и статьяхъ, къ великому смущенію нъкоторыхъ изъ друзей, да и изъ читающей публики. Какъ извъстно, позже онъ самъ отрекся отъ этихъ статей и вспоминалъ о нихъ съ ужасомъ и отвращеніемъ.

"Примиреніе съ дъйствительностью", какъ оно проявлялось въ настроеніи кружка, къ которому принадлежалъ Бълинскій, обыкновенно приписывають вліянію неправильно понятой формулы Гегеля ("все дъйствительное — разумно"), апостоломъ которой явился Мих. Бакунинъ, имъвшій въ тъ годы большое вліяніе на Бълинскаго. Г. Венгеровъ, по примъру своихъ предшественниковъ, также выдвигаетъ этотъ мотивъ на первый планъ. Онъ говорить: "То, что Бълинскій сказаль въ настоящей стать в о Чацкомъ, принадлежить къ числу самыхъ печальныхъ эпизодовъ той полосы его духовнаго развитія, когда, увлекаясь теоріей "разумной дъйствительности", онъ возненавидълъ всъхъ "безпокойныхъ" людей и на всякаго протестующаго человъка смотрълъ, какъ на фразера" ("Полное собраніе сочин. Бълинскаго", т. V, стр. 546). Здёсь же сдёлана ссылка на статью, приложенную къ IV-му тому ("Бакунинско-гегеліанскій періодъ въ жизни Бълинскаго"), въ началъ которой г. Венгеровъ говорить: "Приблизительно около половины 1836 года начинается одинъ изъ важнъйшихъ періодовъ жизни Бълинскаго, замъчательно характерный для всей вообще исторіи русской мысли и показывающій, до чего можно дойти подъ вліяніемъ чисто метафизическаго отношенія къ вещамъ 1). Ръчь — о знаменитомъ эпизодъ фанатическаго прославленія "дъйствительности", такъ мало вяжущемся съ общимъ обликомъ Бълинскаго" (томъ IV, crp. 547).

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

Я не буду отрицать извъстнаго вліянія "метафизическаго отношенія къ вещамъ", въ особенности у Бълинскаго, который, какъ еще отмътилъ кн. Одоевскій, обладалъ исключительно-сильнымъ философскимъ умомъ. Все' философское, обобщающее могущественно двигало его мысль: онъ жадно ловилъ эти "откровенія" мысли у Фихте, у Гегеля и съ удивительнымъ мастерствомъ, какъ настоящій виртуозъ и поэть отвлеченныхъ идей, перерабатывалъ ихъ въ своемъ сознаніи. Оттуда и наклонность смотръть на вещи черезъ философскія очки и видіть дійствительность не такъ, какъ она есть, а такъ, какъ освъщается философскимъ возаръніемъ. Но при всемъ томъ я думаю, что стремленіе къ такъ называемому "примиренію съ дъйствительностію" коренилось глубже — въ психологіи безсознательныхъ или полусознательныхъ движеній души, какъ у самого Бълинскаго, такъ и у другихъ дъятелей 30-хъ годовъ, — и что эти глухіе импульсы должны были бы привести къ временному и относительному примиренію во всякомъ случав, хотя бы даже пресловутая формула о "разумности всего дъйствительнаго", да и вся философія Гегеля остались неизвъстными ни Бакунину, ни Бълинскому, ни другимъ. Неправильно или односторонне понятый Гегель только пришель на помощь покольню, и безъ того готовому искать согласія съ дъйствительностью, покольнію, которому еще были чужды роль и настроение Чацкаго, и которое всего болъе стремилось найти себъ среди данной дъйствительности уголокъ, гдв можно было бы жить и мыслить. Гегеліанство только дало формулу, идею, и эта идея-формула осмыслила и возвела въ принципъ глухое стремленіе души, уже заявлявшее о себъ и выражавшееся въ другихъ формахъ "примиренія". Мы видимъ, что еще до 1836 года это стремленіе сказывалось у Бълинскаго весьма опредъленнымъ образомъ, что уже въ "Литературныхъ мечтаніяхъ" (1834 г.), на ряду съ ръзкимъ литературнымъ отрицаніемъ, довольно замѣтно обнаруживается примирительное и консервативное настроеніе въ отношеніи къ "дѣйствительности". Достаточно извѣстно, что въ кружкѣ Станкевича, имѣвшемъ большое вліяніе на развитіе Бѣлинскаго, отвлеченные интересы рѣшительно преобладали надъ общественными и здѣсь господствовало то настроеніе и та особая форма реагированія на впечатлѣнія дѣйствительности, которыя вскорѣ должны были привести— и безъ Гегеля— къ "примиренію", правда, лишь временному и вообще непрочному.

Въ этомъ настроеніи мы видимъ, прежде всего, безсознательную, чисто-психологическую (не идейную) реакцію, естественно возникшую въ чувствительныхъ, бользненновоспріимчивыхъ, склонныхъ къ аффекту психическихъ организаціяхъ поколінія 30-хъ годовъ. У Білинскаго эта "реакція" выразилась только ярче и прямве, чвит у другихъ. Если Станкевичъ и его друзья мало интересовались политикою и вообще вопросами жизни и общественности и удалялись подъ свнь философіи и искусства, то Бълинскій со свойственною ему прямолинейностью и страстностью возводиль это въ догмать, въ родъ "исповеданія веры", которое въ извъстномъ письмъ отъ 7-го авг. 1837 г. (изъ Пятигорска) продиктовало ему слъдующія строки: "...только въ ней (въ философіи) ты найдешь отвъты на вопросы души твоей, только она дасть миръ и гармонію душів твоей... Пуще всего оставь политику и бойся всякаго политическаго вліянія на свой образъ мыслей. Политика у насъ въ Россіи не имфеть смысла, и ею могуть заниматься только пустыя головы. Люби добро, и тогда ты будешь необходимо полезенъ своему отечеству, не думая и не стараясь быть ему полезнымъ. Если бы каждый изъ индивидовъ, составляющихъ Россію, путемъ любви дошелъ до совершенства, — тогда Россія безъ всякой политики сділалась бы счастливійшею страною въ міръ... "Большія выдержки изъ этого письма,

приведенныя у Пыпина въ IV главъ біографіи Бълинскаго ("Бълинскій, его жизнь и переписка"), показывають, что "примирительное" настроеніе, какъ оно выразилось у Бълинскаго, приводило къ ръшительному осужденію стремленій и мечтаній людей 20-хъ годовъ и къ оправданію status quo тогдашнихъ порядковъ въ Россіи. Чисто - психологическая "реакція", о которой мы сказали выше, превращалась здъсь въ идейную. Это была уже цълая "программа", въ силу которой всъ надежды на лучшее будущее возлагались на внутреннее совершенствованіе каждаго индивидуума, на просвъщеніе, на постепенное смягченіе нравовъ, и не знай мы, откуда взяты эти выдержки, можно было бы подумать, что это — неизданныя страницы изъ "Переписки съ друзьями" Гоголя.

2.

Теперь обратимся къ стать о "Горе отъ ума" и сперва прочтемъ то мъсто, гдъ Бълинскій говорить, что общество (въ 20-хъ годахъ) "ожесточилось" противъ комедіи Грибоъдова. "За что же общество такъ сильно осердилось на нее?" — спрашиваеть критикъ и отвъчаеть: "За то, что она была самою злою сатирою на это общество. Она заклей-> мила остатки XVIII-го въка, духъ котораго бродилъ еще, какъ заколдованная тънь, ожидая себъ осиноваго кола, которымъ и было "Горе отъ ума" 1). "Новое поколъніе вскоръ не замедлило объявить себя за блестящее произведеніе Грибовдова, потому что вмъсть съ нимъ оно смъялось надъ старымъ поколъніемъ, видя въ "Горе отъ ума" злую сатиру на него и не подозръвая еще злъйшей, хотя и безумышленной сатиры на самого себя, въ лицъ полоумнаго Чацкаго" 1) ("Полное собр. соч. Бъл.", издание Венгерова, т. V, стр. 76).

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

Смыслъ этихъ словъ и настроеніе, ихъ подсказавшее, совершенно ясны и вибстб съ томъ наглядно показывають. до какого ослъпленія можеть дойти высокій умъ, когда онъ "примиряется съ дъйствительностью". Бълинскому казалось, будто "Горе отъ ума" — это сатира на XVIII-ый въкъ или его остатки, его духъ, еще "бродившій" въ 20-хъ годахъ XIX-го. А между твиъ, очевидно, что Фамусовъ и Скалозубъ изображены вовсе не какъ отживающіе эпигоны XVIII-го въка, хотя первый и восхваляеть старину; Молчалинъ, Загоръцкій и др., скоръе, типы новые, которымъ еще предстояло развиваться въ жизни. Последующее время показало, что сатира Грибовдова хотя и была направлена на современное ему общество первой четверти въка, но простерла свое дъйствіе далеко за эту хронологическую грань. Въ аффектъ "примиренія" Бълинскій не замътилъ всей примъняемости сатиры Грибовдова къ господствующимъ понятіямъ, порядкамъ и нравамъ 30-хъ годовъ. Иллюзія — поразительная, объясняемая только аффектомъ и отпавшая, когда аффекть прошель. Въ 1841 году эта "полоса" была уже пройдена Бълинскимъ, и онъ, чистосердечно каясь въ письмѣ къ Боткину въ своихъ недавнихъ заблужденіяхъ, писалъ между прочимъ: "Послъ этого (выходки противъ Мицкевича въ статът о Менцелт) всего тяжелте мнт вспомнить о "Горе отъ ума", которое я осудилъ съ художественной точки эрънія и о которомъ говорилъ свысока, съ пренебреженіемъ, не догадываясь, что это — благороднвишее, гуманическое произведеніе, энергическій (и притомъ еще первый) протесть противъ гнусной расейской действительности, противъ чиновниковъ-ваяточниковъ, баръ-развратниковъ, противъ... свътскаго общества, противъ невъжества, добровольнаго холопства"... Пелена спала съ глазъ, — и весь глубокій смысль и широкій захвать сатиры Грибовдова предстали критику во всемъ своемъ общественно-политическомъ значеніи. И, разумвется, теперь образъ Чацкаго озарился для него другимъ свътомъ, и онъ долженъ былъ почувствовать интимное сродство этого образа съ своей собственной великой душой и понять всю трагедію "милліона терзаній", всю живучесть ея...

Но вернемся къ статъв и посмотримъ, какъ тогда отзывался Бълинскій о Чацкомъ.

Въ пьесъ онъ не усматривалъ и де и, отвергая мысль, что этою идеею является "противоръчіе умнаго и глубокаго человъка съ обществомъ, среди котораго онъ живетъ". По его мнвнію, такой идеи нвть въ комедіи Грибовдова, ибо, во-первыхъ, Чацкій приходить въ столкновеніе не съ обществомъ, а только съ частью его (съ кругомъ Фамусовыхъ, Скалозубовъ и т. д.), во-вторыхъ же, потому, что Чацкій совствит "не глубокій человтити". Первое возраженіе развивается такъ: "неужели же представители русскаго обществавсе Фамусовы, Молчалины, Софьи, Загоръцкіе, Хлестовы, Тугоуховскіе и имъ подобные?.. Нѣть, эти люди не были представителями русскаго общества, а только представителями одной стороны его; слъдовательно, были другіе круги общества, болье близкіе и родственные Чацкому. Въ такомъ случать, зачтыть же онъ лтво къ нимъ и не искалъ круга болъе по себъ?" (указ. изданіе, V, стр. 48). Не будемъ, да и не зачъмъ, пускаться въ споръ съ Бълинскимъ и только отметимъ здесь то, что намъ нужно. Ошибка, въ которую онъ впалъ здъсь, пожалуй, могла бы быть объяснена и безъ привлеченія къ ділу того "примирительнаго" и консервативнаго настроенія, въ какомъ находился тогда великій критикъ. Въ подобную ошибку легко можно впасть, просто не распознавъ экспериментальнаго характера даннаго художественнаго произведенія и принявъ типы, въ немъ выведенные, за продукть наблюденія. Общество не состояло, конечно, изъ однихъ Фамусовыхъ, Скалозубовъ и прочихъ; но эти люди давали тонъ всему и являлись оплотомъ общественной реакціи. Присутствіе этого темнаго и нездороваго

элемента дълало возможными и аракчеевщину, и дъятельность Магницкаго, Рунича и т. д. Ръзкія филиппики Чацкаго мътили гораздо дальше благодушнаго Фамусова, ничтожнаго Молчалина, ограниченнаго Скалозуба. И возраженіе, что эти лица — не представители общества, должно быть устранено, какъ не идущее къ дълу. Но сдълать такое не идущее къ дълу возражение можно было и не находясь въ полосъ примиренія". Такъ, между прочимъ, случилось впоследствіи съ Писаревымъ, когда онъ совътовалъ Щедрину бросить "цвъты невиннаго юмора" и заняться популяризаціей естественныхъ наукъ: Писаревъ не былъ "примиренъ" съ дъйствительностью, а только не разглядёль настоящаго смысла сатиры Щедрина; это случилось потому, что онъ не распозналъ ея художественнаго метода, чисто-экспериментальнаго, и за юморомъ не увидълъ того гнъвнаго отрицанія, на которомъ были основаны художественные эксперименты великаго сатирика. Но что касается Бълинскаго, то при объясненіи его ошибки нельзя обойтись безъ указанія на пресловутое примиреніе съ дъйствительностью, и при томъ возведенное на степень аффекта. Ибо слишкомъ велика была художественная чуткость и проницательность великаго критика, и не могъ же онъ, если бы только не былъ въ ослъплении, не уразумъть общественнаго смысла комедіи и не понять, какъ слъдуеть, значенія ръчей Чацкагои глубокую психологію его драмы.

Но послушаемъ дальше: "И потомъ: что за глубокій человъкъ Чацкій? Это просто крикунъ, фразеръ, идеальный шуть, на каждомъ шагу профанирующій все святое, о которомъ говоритъ. Неужели войти въ общество и начать всъхъ ругать въ глаза дураками и стотами значитъ быть глубокимъ человъкомъ?.. Это новый Донъ-Кихотъ, мальчикъ на палочкъ верхомъ, который воображаетъ, что сидитъ на лошади... Глубоко - върно оцънилъ эту комедію кто-то, сказавшій, что это горе, — только не отъ у м а, а отъ у м н и ча нь я..."

Здъсь не излишне вспомнить, что послъднія строки имъють въ виду оцънку, совершенно отрицательную, комедіи Грибовдова, сдвланную М. А. Дмитріевымъ, посредственнымъ стихотворцемъ и литераторомъ, повидимому, изъ того же лагеря, къ которому принадлежали Фамусовы и прочіе. Онъ критиковаль "Горе отъ ума" съ явно-консервативной точки зрвнія 1, -и воть какъ отозвался на эту "критику" человъкъ 20-хъ годовъ, Вильг. Кюхельбекеръ, записавшій въ своемъ дневникъ (7-го февр. 1833 г.): "Нападки М. Дмитріева и его клевретовъ на "Горе отъ ума" совершенно показывають степень ихъ просвъщенія, познаній и понятій. Но пусть они въ этомъ не виноваты; есть, однако же, въ ихъ статьяхъ такія вещи, за которыя ихъ можно бы обвинить передъ такимъ судомъ, котораго никакой писатель — съ талантомъ или безъ таланта, съ общирными свъдъніями или нътъ, — не долженъ терять изъ виду, — говорю о судъ чести" 2)... ("Русская Старина", 1875 г., сент., стр. 84).

Съ этимъ-то обскурантомъ, да еще злостнымъ, и сошелся великій критикъ.

<sup>1)</sup> Эту "критику" Дмитріева извлекь изъ забвенья г. Суворинь въ своей статьв, приложенной къ его извъстному изданію "Горя оть ума". О сопоставленіи у г. Суворина критики Бълинскаго съ критикою Дмитріева см. у Пыпина ("Исторія русск. литературы", глава о Грибовдовъ) и въ изданіи сочиненій Бълинскаго Венгерова, т. V, стр. 548.

<sup>2)</sup> Какъ видно изъ дальнъйшаго, Дмитріевъ хвалилъ Гриботдова за у да чные портреты. Цтль была та, чтобы вооружить извъстныхъ лицъ противъ пьесы и набросить тънь на "благонамъренность". Кюхельбекеръ утверждаетъ, что "поэтъ никогда не былъ намъренъ писать подобные портреты: его прекрасная душа была выше такихъ мелочей", — и говоритъ, что это извъстно ему личьо, потому что Гриботдовъ ему "первому читалъ каждое отдъльное явленіе послъ того, какъ оно было написано". — Кстати, подобное же настойчивое отрицаніе портретности лицъ комедіи въ статът Полевого не было ли внушено, помимо прочаго, желаніемъ обезвредить литературный доносъ Дмитріева?

Въ рѣзкомъ и несправедливомъ отзывѣ Бѣлинскаго о Чацкомъ нельзя не видѣть слѣдовъ какого-то внутренняго возмущенія противъ направленія умовъ молодого поколѣнія въ 20-хъ годахъ и дальнѣйшихъ отголосковъ этого направленія у немногихъ отдѣльныхъ дицъ въ 30-хъ, напр., у Герцена и Огарева. Это станетъ очевиднымъ, если обратимъ вниманіе на слѣдующее. Въ томъ мѣстѣ статьи, гдѣ говорится, что Фамусовы и прочіе—не представители общества, пояснено: "Общество всегда правѣе и выше частнаго лица, и частная индивидуальность только до той степени и дѣйствительность, а не призракъ, до какой она выражаетъ собою общество" (слѣдов., борьба съ Фамусовымъ и проч. — это борьба съ призраками, а не съ "обществомъ").

Фраза - гегеліанская, но подъ нею скрывался особый мотивъ -- протесть противъ тъхъ, которые, отрицая Фамусовыхъ и прочіе "призраки", мнили себя д'вятелями, двигателями общественной мысли. Не понимая, что такое общество (подъ этимъ терминомъ, очевидно, следуеть здесь понимать государство въ гегеліанскомъ смыслів), эти "либералы" приняли отживающихъ Фамусовыхъ за истинныхъ представителей "общества" и оказались "Донъ-Кихотами", "мальчиками на палочкъ верхомъ" и т. д. Здъсь, только въ другой формъ, повторена сентенція письма 1837 года: "заниматься политикою могуть только пустыя головы". Горячность, съ которою Бълинскій обрушивается на Чацкаго, была отзвукомъ жаркихъ споровъ съ Герценомъ, подзадоривавшихъ Бълинскаго и заставлявшихъ его доводить свою мысль до крайности. Есть свидътельство, дорисовывающее эту горячность спора въ эпоху, когда Бълинскій уже былъ близокъ къ перемънъ настроенія и возгрънія. Анненковъ, упоминая о стычкахъ Бълинскаго съ Герценомъ, какъ онъ описаны у послъдняго, разсказываеть далъе: "Герценъ добавляль еще свое описаніе изустно слідующею подробностью. Когда, черезъ годъ послъ перваго столкновенія съ

Бълинскимъ, Герценъ явился въ Петербургъ, онъ уже засталъ тамъ Бълинскаго и, разумъется, возобновилъ съ нимъ распрю по поводу новаго ученія. И тогда-то, расказываль Герценъ, — въ жару спора со мной, Бълинскій прибътъ къ аргументу, прозвучавшему необычайно дико въ его устахъ: "Пора намъ, братецъ", —сказалъ критикъ, — "посмирить нашъ бъдный, заносчивый умишко и признаться, что онъ всегда окажется дрянью передъ событіями, гдъ дъйствують народы съ своими руководителями и воплощенная въ нихъ исторія". По сознанію Герцена, онъ пришель въ ужась оть этихъ словъ, тотчасъ же замолчалъ и удалился. Ему показалось, что туть совершилось какое-то отречение оть правъ собственнаго разума, какое-то непонятное и чудовищное самоубійство" (Анненковъ, "Воспомин. и критич. очерки", ІІІ, 18). Этоть разсказъ достаточно вразумительно поясняеть то, что говорить Бълинскій (въ стать о "Горе оть ума") о Чацкомъ, о его умничаніи, а также и то, что говорится тамъ объ "обществъ", которое "всегда правъе и выше частнаго человъка".

Въ другомъ мѣстѣ статьи, отзываясь о Чацкомъ значительно мягче, критикъ — такъ кажется — вспомнилъ своего молодого пріятеля-противника Герцена: если взять Чацкаго не какъ художественный образъ, а только какъ "выраженіе мыслей и чувствъ" автора, то онъ представится "уже съ другой точки зрѣнія". "У него много смѣшныхъ и ложныхъ понятій 1), но всѣ они выходять изъ благороднаго начала, изъ бьющаго горячимъ ключомъ источника жизни. Его остроуміе вытекаетъ изъ благороднаго и энергическаго негодованія противъ того, что онъ справедливо или ошибочно почитаетъ дурнымъ и унижающимъ человѣ-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой. — Какихъ? Мы знаемъ только одно такое: восхваленіе старорусскаго костюма и прославленіе "премудраго незнанія иноземцевъ", китайщины. — Повидимому, говоря "Чацкій", Бѣлинскій думалъ "Герценъ", понятія котораго онъ считаль тогда ложными.

ческое достоинство, и потому его остроуміе такъ колко, сильно и выражается не въ каламбурахъ, а въ сарказмахъ..."  $^{1}$ ) (указ. изд., V, стр. 88-89).

Такъ образъ Чацкаго впутывался въ споры, служа художественною формою мышленія, направленнаго на выработку понятій объ отношеніи личности къ "обществу", къ дъйствительности, о нравственномъ, правъ личности негодовать, протестовать, отрицать. То или иное отношеніе къ Чацкому являлось показателемъ направленія общественной мысли. Спорящіе исходили изъ отвлеченныхъ формулъ Гегеля, а орудовали, обращаясь къ русской дъйствительности, художественными "формулами" Грибовдова. Поэтъ 20-хъ годовъ помогалъ молодымъ идеалистамъ 30-хъ мыслить, спорить, отстаивать свои взгляды, вырабатывать общественныя идеи. Такое значеніе могутъ имъть, такую услугу мысли могуть оказывать только реальные художественные образы.

Любопытно отмътить, какъ ръзко измънился взглядъ нашего критика на комедію Гриботдова съ той поры, когда онъ только еще искалъ "примиренія" съ дъйствительностью, именно съ 1834 года: въ "Литературныхъ мечтаніяхъ" мы находимъ иной отзывъ о "Горе отъ ума", въ существъ совпадающій съ отзывомъ Полевого. Здісь мы читаемъ: "Комедія Грибовдова есть истинная divina comedia... ея персонажи давно были вамъ извъстны въ натуръ, вы видъли, знали изъеще по произвъстны въ натуръ, вы видъли, знали ихъ еще до прочтенія "Горя отъ ума" и, однако 🦠 же, вы удивляетесь имъ, какъ явленіямъ совершенно новымъ для васъ: вотъ высочайшая истина поэтическаго вымысла!" Здёсь мётко схвачена извёстная особенность реальнаго искусства: его образы опираются на соотвътственныя данныя обыденно-художественнаго мышленія, но перерабатывають ихъ такъ, что въ результатъ получается нъчто какъ бы новое. — Но только причемъ тутъ "divina comedia"?

<sup>1)</sup> Послѣднѣе, повидимому, уже маленькая шпилька по адресу Герцена, который часто прибѣгаль въ спорѣ къ каламбурамъ.

"Лица, созданныя Грибовдовымь, — продолжаеть критикь, — не выдуманы, а сняты съ натуры во весь рость, почерпнуты со дна двиствительной жизни; у нихъ не написано на лбахъ ихъ добродвтелей и пороковъ; но они заклеймены печатью своего ничтожества, заклеймены мстительною рукою палачахудожника..." Затвмъ, воздавъ должное языку Грибовдова, Бълинскій заключаеть свой отзывъ утвержденіемь, что, несмотря на нвкоторые недостатки, пьеса Грибовдова есть произведеніе "образцовое" и "геніальное", и что русская литература "лишилась въ Грибовдовъ Шекспира комедіи" (указ. изд., т. І, стр. 373).

Чтобы отъ этого взгляда перейти къ тому, который изложенъ въ статъв о "Горе отъ ума", нужно было сдвлать много шаговъ впередъ по пути "примиренія" съ двйствительностью и дойти до безповоротнаго осужденія стремленій двятелей 20-хъ годовъ. Эти шаги и были сдвланы Бвлинскимъ въ періодъ отъ 1835 до 1839 года, когда и была написана статья о "Горе отъ ума", появившаяся въ № 1-мъ "Отечеств. Записокъ" 1840 года.

3.

"Примиреніе" съ дъйствительностью, хотя бы частичное и очень условнее, было психологическою необходимостью. Въ полномъ разладъ съ дъйствительностью могуть жить только натуры не отъ міра сего. Бълинскій не принадлежаль къ ихъ числу. Онъ былъ глубоко чувствующая и мыслящая натура съ ясно выраженнымъ призваніемъ дъятеля жизни, борца за идеалъ— и ему, какъ и другимъ, ему подобнымъ, психологически невозможно было игнорировать дъйствительность и успокоиться на сознаніи своего разлада съ нею. Психологическая потребность, о которой мы говоримъ, состоить въ томъ, чтобы, чувствуя свой разладъ съ дъйствительностью, найти въ

ней же какую-либо точку опоры, хотя бы воображаемую. Такъ, старые славянофилы "нашли" опору себъ въ патріотическомъ культь идеализированныхъ "древле - русскихъ" началъ... Позже народники "нашли" себъ могущественную — воображаемую — опору въ идеализированномъ ими народъ... Бываеть и такъ, что для отысканія точки опоры стоитъ только не разсчитать своихъ силъ и вообразить, что "времена созръли" или "мы созръли", — вообще, сдълать хронологическую ошибку. Къ этому роду иллюзій принадлежать также разные виды и деализаціи дъйствительности или нъкоторыхъ ея сторонъ. Все это только обнаруживаетъ глубокую психологическую потребность искать опоры или основы для своей дъятельности въ самой жизни, въ дъйствительности.

Молодые идеалисты 30-хъ годовъ живо чувствовали эту потребность. Это былъ для нихъ вопросъ жизни. Онъ гласилъ: какъ имъ быть, какъ имъ жить и дъйствовать, въ какомъ уголку дъйствительности можно было бы имъ устроиться съ ихъ идеализмомъ, и притомъ такъ, чтобы оттуда вліять на дъйствительность?

Оть того или иного разръшенія этого вопроса зависъло, почувствують ли они въ себъ Чацкаго, или нъть, и если почувствують, то какой обороть приметь у нихъ душевная драма "милліона терзаній".

Если въ эпоху первой половины 20-хъ годовъ воображали, будто опора уже есть, и можно не только жить, но и дъйствовать, то 30-е годы были эпохою мучительно-напряженнаго испытанія дъйствительности съ цълью такъ или иначе пристроить въ ней или къ ней свой идеализмъ.

А время было глухое. "Дъйствительность являлась въ видъ компактнаго цълаго, всъ элементы котораго казались чрезвычайно согласованными между собою, и все вмъстъ производило впечатлъніе необычайно прочнаго сооруженія, монолита, незыблемо покоившагося на фундаментъ кръпостного права.

И всякій въ тѣ времена, кто такъ или иначе чувствоваль, что начинаеть расходиться съ дѣйствительностью, тѣмъ самымъ чувствовалъ себя одинокимъ, отщепенцемъ, и оказывался въ положеніи Чацкаго, но только безъ тѣхъ "преимуществъ", какими располагали многочисленные "Чацкіе" первой половины 20-хъ годовъ, имѣвшіе возможность дѣлать "хронологическія ошибки". Для идеалистовъ 30-хъ годовъ "хронологія" была установлена съ ясностью и авторитетностью, не допускающими никакихъ иллюзій. Оставалась возможность только одной иллюзіи: искать такъ называемаго "примиренія съ дѣйствительностью".

Этому примиренію вовсе не нужно было становиться непремівню идейнымъ, принципіальнымъ. Это было по существу примиреніе психологическое, т.-е. такое, которое выражалось въ новомъ настроеніи и новомъ отношеніи къ дійствительности, вполні совмістимомъ съ нравственнымъ и идейнымъ отчужденіемъ отъ нея.

Представителями этой разновидности "примиренія" являлись преимущественно немногія лица изъ старшаго покольнія, какъ Пушкинъ, Чаадаевъ, М. Ө. Орловъ, кн. Одоевскій, кн. Вяземскій, Александръ Тургеневъ и др. Нъкоторые изънихъ въ свое время—въ 10-хъ годахъ и въ началъ 20-хъ—были настоящими Чацкими (какъ, напр., М. Ө. Орловъ); теперь они скоръе походили на томящихся въ бездъйствіи Онъгиныхъ. Настроеніе, ихъ отличавшее или, если можнотакъ выразиться, "имъ приличествовавшее", меланхолически прозвучало въ грустныхъ нотахъ поэзіи Пушкина 30-хъгодовъ.

Это были люди арълаго возраста, и имъ оставалось доживать свой въкъ, что они и дълали, какъ умъли...

Въ другомъ положеніи была молодежь, только что вступившая въ сознательную жизнь. Не доживать, а строить свою жизнь, вырабатывать ея нравственныя основы, устанавливать ея идейныя цёли — составляло задачу новыхъ при-

шельцевъ, юныхъ работниковъ на едва вспаханной нивъ русской культуры и мысли. И прежде всего имъ нужно было выяснить свои отношенія къ дъйствительности.

Наиболъе типичнымъ представителемъ этого поколънія въ первое время быль кружокъ Станкевича, гдъ отношеніе молодыхъ идеалистовъ къ дъйствительности опредълилось въ томъ смыслъ, что они просто отвернулись отъ нея и думали найти внутренній міръ и удовлетвореніе запросамъ мысли и совъсти въ самовоспитаніи, въ саморазвитіи при помощи философіи, религіи и искусства. Эти юноши были полны душевныхъ силъ, въ ихъ ряду были выдающіеся умы и дарованія; они сразу поднялись надъ окружающей средою, и все трудне становилось имъ приспособиться къ жизни. Отчужденіе отъ д'вйствительности подсказывало имъ рискованную мысль, что для "высшей жизни духа" нътъ надобности интересоваться общественными вопросами, — и они изъ своей "программы" исключили "политику". Въ этомъ и состояло ихъ такъ называемое "примиреніе съ дъйствительностью", — да, пожалуй, съ теченіемъ времени оно и въ самомъ дълъ могло бы превратиться въ настоящее примиреніе, если бы на почв'в такого отчужденія отъ жизни у нихъ развился индифферентизмъ. Но — пока — они были застрахованы отъ этого молодостью, жаждою знаній и впечатлъній, высшими интересами, культомъ идеала, хотя бы и неопредъленнаго. Къ тому же ихъ очень занимали вопросы нравственнаго сознанія, — они искали внутренняго мира, — а это такъ или иначе ставило передъ ними вопросъ объ отношеніи къ дъйствительности, слъдовательно, неизбъжна была и критика этой послъдней.

Этотъ вопросъ и былъ поставленъ Герценомъ, — и закипъли кружковые споры, положительнымъ результатомъ которыхъ было то, что уже стало невозможнымъ безъ дальнихъ разговоровъ отстраняться отъ дъйствительности и отвергать задачи, вытекавшія изъ ея критики.

Философскій покой, казалось, — почти достигнутый, быль нарушенъ; "примиреніе" не давалось ("не вытанцовывалось", выражаясь любимымъ словечкомъ Бълинскаго), оно являлось какою-то фикціею, чвить-то искусственнымъ. Его сторонникамъ, если они не хотъли пойти на уступки, оставалось одно — взять подъ свою защиту самую двйствительность, отразить нападки на нее и постараться доказать, что эта дъйствительность вовсе не такъ ужъ без-. надежна, что не должно смъщивать ея временнаго, преходящаго проявленія (ея "определенія" — по философской терминологіи) съ ея сущностью, наконецъ, что она не нуждается въ воздъйствіи со стороны и сама собою идеть впередъ, къ лучшему будущему. На этоть-то путь защиты самой дъйствительности и выступиль самый горячій, смёлый и послёдовательный изъ молодыхъ идеалистовъ, искавшихъ "примиренія", — В. Г. Бълинскій. Онъ блестяще и страстно проводиль эту мысль въ статьяхъ второй половины 30-хъ годовъ, а также въ письмахъ и спорахъ. Но чего это ему стоило! Это было отчаянное усиліе отстоять безнадежную "позицію". Подъ ръшительностью и безоглядностью утвержденій критика скрывалась цёлая драма внутреннихъ бореній и сомнівній. "Внутренняя жизнь Бізлинскаго, — свидівтельствуеть Анненковъ, — въ эту эпоху представляла раздвоеніе поистинъ трагическое и исполнена была страданій и сомнъній, которыя по временамъ онъ и открывалъ собесъдникамъ въ ръзкомъ и неожиданномъ словъ, можно сказать, въ воплъ истерзанной души. Онъ судорожно и отчаянно держался за новыя свои върованія, но съ каждымъ днемъ все болъе и болъе чувствовалъ, что они мъняются, тускнуть и испаряются на собственныхъ глазахъ" ("Воспоминан. и критич. очерки", III, стр. 33).

Гегелевская философія, какъ онъ ее поняль, дала только новое оружіе, новые аргументы въ защиту "позиціи", которую онъ уже заняль. Оттого такъ обрадовался онъ, когда

NB

узналь, что "сила есть право и право есть сила", и что "все дъйствительное — разумно и все разумное — дъйствительно". Оставалось только приложить эти формулы къ русской дъйствительности того времени и показать ея "разумность"... И онъ это дълалъ — страстно, безоглядно, не боясь крайнихъ выводовъ, доходя до явныхъ несообразностей, — и, естественно, пришелъ къ тому, что, наконецъ, глаза его раскрылись, онъ увидълъ дъйствительность въ ея настоящемъ свътъ и понялъ, что примиреніе невозможно.

4

Нетрудно видъть, что защита или оправданіе дъйствительности, предпринятыя Бълинскимъ, были возможны только при условіи, какъ можно дальше стоять отъ нея, какъ можно усерднъе отворачиваться отъ нея. Напротивъ, отвергнуть "примиреніе" значило повернуться лицомъ къ дъйствительности, подойти къ ней поближе.

Я уже указалъ на то, что удаление отъ дъйствительности, отрицательное отношение къ общественнымъ вопросамъ и политикъ и -- на этой почвъ своеобразное "примиреніе" съ дъйствительностью, все это означало, что молодые идеалисты были заняты другимъ дъломъ — самовоспитаніемъ, развитіемъ своей личности и стремленіемъ жить "высшею жизнью духа". Ихъ предшественники, люди 10 — 20 годовъ, также очень усердно занимались своимъ умственнымъ развитіемъ и много работали надъ собою. То же самое слъдуеть сказать и о лучшихъ людяхъ послъдующаго времени, въ особенности тъхъ, которые учились и развивались въ 40 и 50 годахъ; въ ихъ ряду первое мъсто принадлежить Чернышевскому и Добролюбову, которые представляли собою образецъ натуръ не только исключительно-возвышенныхъ, но также исключительно-цъльныхъ (отъ природы) и гармонично-воспитанныхъ въ сознательной

и упорной работъ надъ собою. Итакъ, самовоспитаніе, работа надъ собою — это не была какъ бы монополія поколънія 30-хъ годовъ. И тімъ не меніве люди 30-хъ годовъ різко выдъляются именно этою стороною. Дъло въ томъ, что они дълали это такъ и въ такихъ размърахъ, какъ не дълалось это никогда, ни раньше, ни послъ. И въ этомъ отношении не было большой разницы между кругомъ Станкевича, съ одной стороны, и кругомъ Герцена и Огарева, съ другой, ибо и эти послъдніе, хотя и выдвигали впередъ общественныя задачи, но, можно сказать, добрыхъ 2/3 своихъ богатыхъ умственныхъ и нравственныхъ силъ потратили (въ то время) на утонченную разработку своей личности, на вникание во всъ оттънки и переливы чувствъ, настроеній, мыслей, — вообще "носились". со своимъ "я" слишкомъ много, слишкомъ усердно. Эта черта, быющая въ глаза и порою странно поражающая насъ, когда читаемъ ихъ переписку и другіе документы (напр., дневникъ Герцена), находились въ тесной психологической связи съ ихъ экзальтированностью и склонностью къ аффекту, о чемъ мы говорили выше.

Явленіе это, съ точки зрѣнія "душевной гигіены", какъ личной, такъ и общественной, не можеть считаться нормальнымъ. Нездорово, ненормально слишкомъ носиться со своимъ "я". Излишняя утонченность самовоспитанія, избытокъ рефлексіи, слишкомъ усердная гимнастика ума и чувства, крайности самоанализа—все это легко можетъ кончиться тѣмъ, что человѣкъ не воспитаетъ себя въ смыслѣ цѣнной общественной величины, умственной и нравственной, а только вырастить изъ себя утонченнаго эгоиста, дилетанта высокихъ чувствъ, сибарита искусства и философіи и вмѣстѣ съ тѣмъ— общественнаго недоросля. Кое съ кѣмъ изъ "людей 40-хъ годовъ" такъ и случилось. Конечно, Бѣлинскій и Герценъ были отъ этого застрахованы исключительно счастливою природною организаціей своего духа во-

обще, своей совъсти—въ частности. Но и они потратили непропорціонально-большую часть своихъ душевныхъ силъ на то, что можно бы назвать "психическимъ уходомъ" за собою.

Все это говорится не въ осуждение. Пусть, какъ сказано выше, такой путь развитія, такой излишне-тщательный "уходъ за собой" ненормаленъ, не чуждъ чего-то бользненнаго, но въдь исторія не идеть "нормальнымъ" путемъ, по правиламъ "психологической гигіены". Роды исторіи болъзненны, а всего болъзненнъе или, по крайней мъръ, труднъе тъ роды исторіи, плодомъ которыхъ является самоопреляющаяся, освободившаяся отъ стадности личность. Быть хорошимъ "обывателемъ", общественнымъ дъятелемъ, даже "гражданиномъ" человъку гораздо легче, чъмъ сдълаться человъчно-мыслящею и гуманно-чувствующею личностью, не затеривающеюся въ массъ и выступающею на фонъ общественности со своимъ особымъ — необщимъ — выраженіемъ 1), съ незауряднымъ содержаніемъ души. Это такъ трудно, такъ ръдко и такъ цънно, что бывали эпохи (напр., эпоха "возрожденія"), когда къ этому пункту, къ выработкъ личности, и сводился главный интересъ историческаго момента, и имъ же опредълялось значение этого момента для будущаго, для человъчества.

Соціальныя чувства, тяготініе индивидуума къ своей соціальной среді (классу, націи, отечеству и т. д.), наконецъ, крайнее выраженіе этого въ самопожертвованіи человіка интересамъ цілаго, какъ онъ ихъ понимаеть, все это коренится въ соціальномъ (стадномъ) инстинкті и культивировалось искони. "Гражданскія добрести" стары почти такъ же, какъ человічество. Напротивъ, личность, продукть долгаго развитія прогрессирующей части человічества, есть

<sup>1)</sup> Беру терминъ ("необщее выраженіе") изъ одного стихотворенія Баратынскаго.

явленіе сравнительно новое, хотя возникало уже въ древности; подготовленная раздѣленіемъ труда, общественной дифференціаціей, личность въ разныя эпохи, у разныхъ народовъ возникала и угасала, чтобы потомъ возродиться вновь, и этотъ процессъ ея возникновенія, развитія, борьбы съ нивеллирующей силой общественности, повидимому, всегда выражался въ тѣхъ бол ѣзняхъ мысли и сов ѣсти, симптомами которыхъ были различныя философскія системы, моральныя и иныя ученія, а также созданія искусства.

То, что въ большомъ масштабъ совершалось въ исторіи человъчества, въ маломъ масштабъ повторяется въ исторіи отдъльныхъ запоздавшихъ народовъ, а также и въ жизни отдъльныхъ лицъ, и здъсь-то этотъ процессъ наиболъе доступенъ психологическому наблюденію.

Изучая жизнь и дъятельность, переписку и сочиненія нашихъ идеалистовъ 30 — 40-хъ годовъ, мы ясно видимъ, что это быль процессь дотол'в небывалаго на Руси развитія личности. Онъ протекаль въ философскихъ томленіяхъ мысли, въ своеобразныхъ недугахъ нравственнаго чув. ства, въ мукахъ совъсти, въ религіозныхъ исканіяхъ, въ истомъ высшихъ запросовъ духа. И все это было такъ ново и необычно, что сами носители этихъ чувствъ, запросовъ, мыслей и т. д. съ недоумъніемъ и изумленіемъ останавливались передъ зрълищемъ внутренней работы духа, совершавшейся въ нихъ. Это внутреннее недоумъніе и изумленіе и является началомъ высшей рефлексіи и пробужденіемъ личности отъ сна готовыхъ понятій, унаслівдованныхъ привычекъ, установленныхъ моральныхъ отношеній. Чтобы, какъ слъдуеть, пробудиться оть этого сна, нужно было "заболъть философіею, моралью, религіею" какъ болъло ими, въ большихъ размърахъ, человъчество, и почувствовать "духовную жажду", страстное стремленіе къ "высшей жизни духа".

"Духовной жаждою томимы", наши идеалисты 30-хъ го-

довъ являютъ изумительную картину своеобразной душевной жизни, внутренней борьбы, — картину, какой мы не найдемъ у послъдующихъ дъятелей, какъ не видимъ ея и у предшествовавшихъ.

То, что они пережили годами въ интенсивной работъ духа съ частными "кризисами", мы, ихъ духовные потомки, переживаемъ быстро, незамътно. Имъ выпало на долю вынарожденіе и образованіе личности И именно они-то по преимуществу и являются родоначальниками нашего развитія. Это была ихъ историческая миссія, и съ этой-то точки зрівнія и слівдуеть судить о нихъ. Становясь на эту точку зрвнія, мы легко поймемъ многое въ ихъ жизни, что на первый взглядъ кажется страннымъ, причудливымъ, мы поймемъ ихъ вѣчно-бодрствующую рефлексію и уже безъ большой скуки и, порою, досаднаго чувства дочитаемъ до конца тъ, большею частью очень длинныя, письма ихъ, гдф они разбираются въ тонкостяхъ своихъ чувствъ и настроеній, испов'вдуются другь передъ другомъ, выкапывають со дна души мельчайшія движенія тайныхъ помысловъ и, философски анализируя ихъ, стараются достичь высоты самосознанія и точности самоопредівленія, призывая на помощь и Гегеля, и Гете, и искусство, и религію, и исторію челов в чества.

И они достигали большой высоты и большой утонченности душевной жизни...

Но человъку свойственно засыпать не только на лонъ непосредственности, среди общаго умственнаго сна, но и на лонъ "высшей жизни духа", гдъ также есть много такого, что убаюкиваетъ.

Убаюканные высшими радостями мысли, наслажденіемъ искусствомъ, всею роскошью личной душевной жизни, идеалисты были близки къ опасности стать ненужными. Герценъ понялъ опасность раньше всъхъ. Но лучше всъхъ созналъ ее Бълинскій, выразившій это сознаніе въ слъдую-

щихъ знаменательныхъ словахъ, въ которыхъ ръзко обозначился повороть оть узко-личной, хотя и "высшей", работы духа къ иной его работв, его страдв, можеть бытьне столь "возвышенной", но безусловно необходимой для того, чтобы пробудились къ человъчности спящія національныя силы, и чтобы сами идеалисты не заснули: "...идея общества охватила меня крине, —и пока въ душь останется хоть искра, а въ рукахъ держится перо, -я дъйствую. Мочи нътъ, - куда ни взглянешь, чувства оскорбляются. Что мив за дъло до кружка: во всякой ствив, хотя бы и не китайской, плохое убъжище. Воть уже нашъ кружокъ и разсыпался, еще больше разсыплется, а куда приклонить голову, гдв сочувствіе, гдв пониманіе, гдв человвчность? Нътъ, къ чорту всъ высшія стремленія и цъли1)! Мы живемъ въ страшное время, судьба налагаетъ насъ схиму: мы должны страдать, чтобы нашимъ внукамъ было легче жить... Умру на журналъ и въгробъ велю положить подъ голову книжку "Отечеств. Записокъ" 2). Я литераторъ-говорю это съ болъзненнымъ и вмъсть съ радостнымъ и гордымъ убъжденіемъ. Литературъ расейской моя жизнь и моя кровь. Теперь стараюсь поглупъть, чтобы расейская публика лучше понимала меня..." (Письмо къ Боткину 1841 г.).

Такъ въ лицъ великаго критика отвлеченный идеализмъ 30-хъ годовъ проснулся—въ 40-хъ—для "милліона терзаній", для живой дъятельности, руководимой реализмомъ общественной мысли, чтобы лицомъ къ лицу съ дъйствительностью повторить въ новомъ видъ всъ негодованія и всю драму Чацкаго.

6\*

<sup>1)</sup> Курсивъ мой. Подъ этимъ, конечно, нужно понимать ту изысканность душевной жизни и отвлеченность стремленій, которыя «культивировали» идеалисты въ своемъ тёсномъ кругу, рискуя оказаться «лишними» и ненужными.

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

#### ГЛАВА ІУ.

## Евгеній Онъгинъ во второй половинъ 20-хъ годовъ.

1.

Онъгинъ, какъ художественный образъ, какъ типъ, быль въ 20-хъ и 30-хъ годахъ далеко не то, чъмъ сталъ онъ поэже, и чъмъ является для насъ въ настоящее время. Говоря такъ, мы различаемъ бытовое значение типа отъ его общественно-психологическаго значенія. Бытовое въ тъсномъ смыслъ значение Онъгина пошло на убыль уже въ 40-хъ годахъ, когда измельчалъ и, такъ сказать, вывётрился въ самой жизни типъ великосвётскаго либерала, не знающаго, что дълать съ собою, за что взяться, и за неимъніемъ лучшаго занятія позирующаго, "ломающагося" болве или менве удачно маскируя свое душевное содержаніе или свою душевную безсодержательность. Въ бытовомъ отношеніи люди этого сорта въ 40-хъ годахъ и позже могли живо напоминать Пушкинскаго Онъгина, и однако же этотъ образъ не распространился на нихъ: въ этомъ направлении его обобщающее дъйствіе остановилось на исходъ 30-хъ годовъ. Но это не значило, что образъ потерялъ всякій интересъ и быль сданъ въ архивъ: онъ получилъ иное значение. Дъло въ томъ, что въ теченіе 40-хъ и 50-хъ годовъ жизнь выработала, а

послъдующая художественная литература (съ 50-хъ годовъ обобщила и объяснила типъ лишняго человъка, какъ явленіе, по преимуществу русское и представляющее высокій общественно-психологическій интересъ. И когда этотъ типъ сложился и обнаружился съ достаточною яркостью, тогда стало ясно, что Онъгинъ Пушкина и былъ истиннымъ "родоначальникомъ лишнихъ людей", и вмъстъ съ тъмъ возросъ и интересъ къ этому образу, да и самъ онъ наполнился новымъ содержаніемъ. Ниже, въ главъ V, мы увидимъ, какъ появленіе въ самомъ началъ 40-хъ годовъ типа Печорина оживило и вызвало къ новой жизни образъ Онъгина.

Согласно съ основной идеей и задачей этихъ очерковъ, мы постараемся опредълить связь образа Онъгина съ самою дъйствительностью сперва — его же эпохи, а потомъ и послъдующихъ.

Онъгинъ, какъ Чацкій, прежде всего — представитель образованнаго общества 20-хъ годовъ, именно той его части, въ которой по преимуществу сосредоточивалось брожение и движение умовъ въ ту эпоху. Но между Чацкимъ и Онъгинымъ есть важное различіе: первый принадлежалъ къ лучшимъ людямъ эпохи, второй — человъкъ, немногимъ лишь возвышающійся надъ среднимъ уровнемъ свътскихъ, по-тогдашнему образованных и затронутых идеями въка молодыхъ людей. Онъ уменъ, но въ умѣ его нъть ни глубокомыслія, ни возвышенности; "идеологія" не чужда ему, и онъ, пожалуй, имъетъ нъкоторое право смотръть на свою среду, на "толпу" (своего круга, на "свътскую чернь", какъ тогда выражались) сверху внизъ, съ презрвніемъ; но онъ, несомнънно, элоупотребляеть этимъ "правомъ", потому что во многихъ отношеніяхъ онъ — значительно ниже лучшихъ въ немъ не могли бы узнать себя ни эпохи: Н. И. Тургеневъ, ни Веневитиновъ, ни кн. Сергъй Волконскій, ни кн. Трубецкой, ни Пущинъ и т. д. Зато многіе

другіе, стоявшіе ближе къ среднему уровню, легко находили въ Онъгинъ свои черты, свою позу и фразу, свой складъ ума "холоднаго" и "озлобленнаго", свои душевныя противоръчія.

Послушаемъ отзывы о немъ современниковъ, именно тъхъ, которые, принадлежа къ тому же кругу, не могли узнать себя въ чертахъ героя перваго у насъ "соціальнаго романа".

Самый замізчательный отзывъ принадлежить Веневитинову, безспорно - одному изъ самыхъ выдающихся людей эпохи. Я имъю въ виду замътку о второй "пъснъ" "Евг. Онъгина", появившуюся въ 4-хъ №№ "Моск. Въстника" (издан. Погодинымъ) 1828 года (послъ смерти автора), гдъ читаемъ: "Вторая пъснь по изобрътенію и изображенію характеровъ несравненно превосходнъе первой. Въ ней уже исчезли слъды впечатлъній, оставленныхъ Байрономъ, и въ "Съверной Пчелъ" напрасно сравнивають Онъгина съ Чайльдъ-Гарольдомъ. Характеръ Онъгина принадлежитъ нашему поэту и развить оригинально. Мы видимъ, что Онъгинъ уже испытанъ жизнью; но опыть поселиль въ немъ не страсть мучительную, не ъдкую и дъятельную досаду, а скуку, наружное безстрастіе, свойственное русской холодности (мы не говоримъ — русской лени). Для такого характера все ръшають обстоятельства. Если они пробудять въ Онъгинъ сильныя чувства, мы не удивимся: -- онъ способенъ быть минутнымъ энтузіастомъ и повиноваться порывамъ души. Если жизнь его будеть безъ приключеній, онъ проживеть спокойно, разсуждая умно, а дъйствуя лъниво" 1) (Полное собраніє сочиненій Д. В. Веневитинова, изд. А. П. Пятковскаго, 1862 г., стр. 225—226).

<sup>1)</sup> Я уже имѣлъ случай цитировать эту мѣткую характеристику Онѣгина въ статъѣ «Пушкинъ, какъ художественный геній» («Вопросъ психологіи творчества», 1902 г., стр. 25), гдѣ указалъ и на то, что она легко распространяется на всю серію типовъ, «родоначальникомъ» которыхъ былъ Онѣгинъ.

Воть именно — "русская холодность", плохая работоспособность, неумвніе увлечься какимълибо двломь или идеею и большое умвніе скучать, — таковы характерныя черты Онвгина, какъ типа психологическаго, гораздо болве важныя, чвмъ его бытовые признаки. Эти-то черты и двлають Онвгина натурою заурядною. Не являть "русской холодности", быть не только человвкомъ, двйствующимъ не лвниво, и притомъ — не въ исключительныхъ условіяхъ какихъ-либо сильныхъ воздвйствій или "приключеній", а постоянно, при обычномъ теченіи жизни, — это значило тогда, какъ и потомъ, быть натурой исключительной, высоко подымающейся надъ среднимъ уровнемъ слабыхъ характеровъ, недвятельныхъ, праздно-любопытныхъ умовъ.

Въ этомъ отзывъ Веневитинова ясно сказался взглядъ на Онъгина сверху внизъ; это — сужденіе выдающагося, исключительно одареннаго дъятеля своего времени о человъкъ заурядномъ, но не лишенномъ извъстныхъ положительныхъ качествъ ума и души.

Болье рьзко высказался объ Онычны другой замычательный дъятель, начинавшій тогда свою литературную карьеру, Иванъ Вас. Кир вевскій, въ то время убъжденный и послъдовательный "западникъ". Сравнивая Онъгина съ Чайльдъ-Гарольдомъ, онъ отмъчаетъ безыдейность и душевную пустоту пушкинскаго героя и также то, что онъ — натура обыкновенная, заурядная: "...Онъгинъ есть существо совершенно обыкновенное и ничтожное. Онъ также равнодущенъ ко всему окружающему; но не ожесточеніе, а неспособность любить сдёлало его холоднымъ. Его молодость также прошла въ видъ забавъ и разсъянія; но онъ не завлеченъ былъ кипъніемъ страстной, ненасытной души, но на паркетъ провелъ пустую, холодную жизнь моднаго франта... Онъ не живеть внутри себя жизнью особенною, отмънною отъ жизни другихъ людей, и презираетъ человъчество потому только, что не умъетъ уважать его. Н в тъ

ничего обыкновеннъе такого рода людей1), и всего меньше поэзіи въ такомъ характеръ... Самъ Пушкинъ, кажется, чувствовалъ пустоту своего героя и потому нигдъ не старался коротко познакомить съ нимъ своихъ читателей (?). Онъ не далъ ему опредъленной физіогноміи (?), и не одного человъка, но цълый классъ людей представиль онь въ его портретъ: тысячъ различныхъ характеровъ можетъ принадлежать описаніе Онъгина<sup>1</sup>) ("Нъчто о характеръ поэзіи Пушкина", статья, написанная, когда появилось только 5 главъ "Евг. Он.", и помъщенная въ "Москов. Въстникъ" 1828 г., часть 8, стр. 171 — 196, безъ подписи автора; перепечатана въ "Полномъ собраніи сочиненій И. В. Кир'вевскаго", М. 1861 г., т. І, стр. 5 и сл.) 2).—Приговоръ Кирѣевскаго представляется мнв слишкомъ суровымъ: Онвгинъ во всякомъ случав не можеть быть названь ничтожествомь. Но вврно и любопытно указаніе Киръевскаго на типичность и заурядность Онъгина: такихъ, какъ онъ, было много. Изъ ръзкаго тона, взятаго Киръевскимъ, явствуетъ только, что молодой критикъ сознавалъ себя выше такихъ людей и презиралъ ихъ и ту среду, въ которой они вращались. Это презрѣніе помѣшало ему разглядѣть нѣчто положительное въ Онъгинъ, котораго можно назвать человъкомъ зауряднымъ, избалованнымъ, неспособнымъ къ труду, къ серьезному дълу и т. д., но нельзя назвать душевно - "пустымъ". Онъ велъ вначалъ пустую жизнь, но она ему прискучила именно своею пустотою, — онъ не удовлетворился ею. Перенеся впечатлъніе пустоты отъ образа жизни Онъгина на него самого, на его натуру, Киръевскій по этому ложному пути пошелъ еще дальше: онъ перенесъ это впечатлъние на самый романъ (на первыя 5 главъ его)

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Приведенное мъсто — на стр. 15 — 16.

и говорить: "эта пустота главнаго героя была, можеть быть, одною изъ причинъ пустоты содержанія первыхъ пяти главъ романа". (Тамъ же, стр. 16, "Полн. собр. соч.", т. I).—Надо замѣтить при этомъ, что Кирѣевскій отнюдь не принадлежалъ къ числу тѣхъ, которые въ то время старались развѣнчать Пушкина, какъ, напр., Каченовскій, Надеждинъ, Булгаринъ, отчасти Полевой. Напротивъ, Кирѣевскій былъ горячимъ поклонникомъ Пушкина,— и въ той статъѣ, откуда мы взяли наши выдержки, является даже панегиристомъ великаго поэта.

Сужденіе Киръевскаго объ Онъгинъ показываеть, что у него, какъ и у Веневитинова и другихъ, былъ свой обыденно-художественный образъ, обобщавшій людей этого типа, и что Киръевскій составилъ себъ извъстное мнъніе о нихъ — болье отрицательное, чъмъ мнъніе Веневитинова. При этомъ критикъ не принимаеть въ соображеніе взгляда самого Пушкина, очень ясно сказавшагося въ романъ. И неизвъстно, чего собственно хотълъ бы молодой критикъ: чтобы поэтъ отнесся къ Онъгину еще строже, еще отрицательные, или чтобы онъ вмъсто Онъгина далъ образъ болъе положительный, характеръ болъе высокій? — Во всякомъ случаъ, Киръевскій не предугадаль общественнаго значенія типа Онъгина и не уразумъль его психологіи.

2.

Сужденія объ Онъгинъ такихъ лицъ, какъ Веневитиновъ, Киръевскій, Бестужевъ (Марлинскій) и др., любопытны между прочимъ въ томъ отношеніи, что здъсь Онъгинъ рисуется и осуждается, какъ типъ классовый, и притомъ — судьями, которые сами принадлежали къ тому же общественному классу.

Онъгинъ — въ нашей литературъ — первый, по времени, классовый типъ, т.-е. образъ, въ которомъ выра-

зились характерныя черты психологіи изв'єстнаго, именноверхняго, общественнаго слоя, при чемъ эти черты далеко не идеализированы. Отрицательное отношеніе къ Онъгину незамътно могло переходить въ критику его классовой психологической формы. Въ этомъ отношении есть замътная разница между нимъ и Чацкимъ: въ последнемъ черты классовыя затушеваны и заслонены частью чертами эпохи, частью — "идеологіей". Оттого-то Чацкій быль, такъ сказать, "свой братъ" всякому образованному человъку его времени, лишь бы послёдній раздёляль тё же идеи и то же настроеніе. И, напр., "разночинецъ" Полевой въ свое цвътущее время чувствоваль себя очень близкимъ къ Чацкому... Въ Онъгинъ, напротивъ, идеологія отодвинута на второй планъ, намъчена лишь въ блъдныхъ очертаніяхъ, скоръе — намеками, а черты классовой психологіи, вмъсть съ бытовыми, изображены весьма ярко, даже какъ-будто намфренно подчеркнуты, приблизительно такъ, какъ въ кн. Андреъ Болконскомъ (въ "Войнъ и миръ"). Этимъ между прочимъ объясняется тотъ фактъ, что фигура Онъгина производила на нъкоторыхъ впечатлъние сатиры. Въ письмъ къ брату (изъ Одессы, янв. 1824) поэтъ сообщаетъ, что "можетъ быть" пришлеть Дельвигу "отрывокъ изъ Онъгина": "это лучшее мое произведеніе. Не върь Н. Раевскому, который бранить его — онъ ожидалъ отъ меня романтизма, нашелъ сатиру и цинизмъ и порядочно не расчухалъ". — Подобно Н. Раевскому, "не расчухалъ" и Александръ Бестужевъ (Марлинскій), усмотръвшій въ Онъгинъ и сатиру, и подражаніе Байрону. Ему Пушкинъ возражалъ въ отвътномъ письмъ (изъ Михайловскаго, 21 марта 1825 г.): "...все-таки ты смотришь на Онъгина не съ той точки; все-таки онъ — лучшее произведение мое. Ты сравниваешь первую главу съ Донъ-Жуаномъ. Никто болъе не уважаетъ Донъ-Жуана, но въ немъ нътъ ничего общаго съ Онъгинымъ. Ты говоришь о сатиръ англичанина Байрона, сравниваешь ее съ моею и требуещь оть меня таковой же. — Нъть, моя душа, многаго хочешь. Гдв у меня сатира? О ней и помина нъть въ Евг. Онъгинъ"... Въ письмъ Бестужева (отъ 9 марта 1825 г.), на которое, повидимому, и возражалъ Пушкинъ (письмомъ отъ 21 марта того же года), находимъ слъдующія строки, относящіяся къ фигуръ Онъгина: "поставиль ли ты его (Онъгина) въ контрасть со свътомъ, чтобъ въ ръзкомъ злословии показать его ръзкія черты?.. "-Повидимому, Бестужеву хотълось бы, чтобы Пушкинъ вывель въ лицъ Онъгина если ужъ не новаго Алеко, то, по крайней мъръ, "героя" — сродни Чацкому. Кстати укажемъ здъсь на то предпочтеніе, которое отдавалъ Бестужевъ романтическому Алеко, что видно изъ сопоставленія его отзыва о первой глав'я "Евг. Он'ягина" съ его отзывомъ о (тогда еще не изданной) поэмъ "Цыганы"въ статъв "Взглядъ на русскую словесность въ теченіе 1824 и началъ 1825 годовъ". Здъсь критикъ упоминаетъ какъ бы вскользь о только что появившейся въ печати цервой главъ "Евг. Онъгина", ничего не говорить о главномъ геров и, отозвавшись съ большой похвалой о "Разговоръ поэта съ книгопродавцемъ" (помъщенномъ въ видъ предисловія къ роману), переходить къ "Цыганамъ". И воть его отзывъ объ этой поэмъ: "Если можно говорить о томъ, что не принадлежить еще печати, хотя принадлежить словесности, то это произведение далеко оставило за собою все, что онъ (Пушкинъ) писалъ прежде. Въ немъ геній его, откинувъ всякое подражаніе, возсталь въ первородной красотв и простотв величественной. Въ немъ-то сверкаютъ молнійные очерки вольной жизни и глубокихъ страстей и усталаго ума въ борьбъ съ дикою природою"... ("Стихотворенія и полемическія статьи", Спб. 1838, стр. 195 — 196). — Онъгинъ не понравился критику - романтику, потому что этотъ образъ слишкомъ реаленъ и въ немъ нътъ никакихъ "молнійныхъ очерковъ", ничего романтически - приподнятаго, ничего титаническаго. Въ письмъ отъ 9 марта 1825 г. Бестужевъ,

вслъдъ за вышеприведенной выдержкой, продолжаетъ: "Я вижу (въ Онъгинъ) франта, который душой и тъломъ преданъ модъ; вижу человъка, которыхътысячи встръчаю на яву, ибо самая холодность, и мизантропія, и странность теперь въ числъ туалетныхъ приборовъ..." 1). Изъ этихъ словъ, между прочимъ, видно, что Бестужевъ, будучи недоволенъ Онъгинымъ, какъ характеромъ и натурой, хорошо понималъ реальность, типичность этого образа. Его отзывъ почти совпадаетъ съ отзывомъ Киръевскаго.

V

Хотя Пушкинъ и оспаривалъ мнвніе, что его романъсатира, но нельзя не видъть въ немъ присутствія нъкоторыхъ сатирическихъ чертъ. Можно только утверждать, что Пушкинъ не задавался цълью написать настоящую, послъдовательную сатиру, дать (какъ онъ выражается о "Горе отъ ума") "ръзкую картину нравовъ". Это не входило въ его задачу. "Евг. Онъгинъ", какъ произведеніе, это — то, что позже стали называть "соціальнымъ романомъ". Въ немъ, какъ и въ "соціальныхъ романахъ и повъстяхъ" Тургенева, сатирическія черты присутствують, какъ элементь, какъ подробность; на первый же планъ выступаетъ психологія героя и героини, какъ представителей лучшей части образованнаго общества, и разрабатываются ихъ отношенія къ средв и духу времени, при чемъ, большею частью, герои не поставлены на пьедесталъ, не идеализированы. Не скрыты ихъ недостатки, ихъ слабости, предразсудки, смъшныя стороны и т. д., но поэть позаботился о томъ, чтобы — при всвхъ этихъ болве или менве отрицательныхъ чертахъ читатель видъль въ геров и, въ особенности, въ героинъ людей по натуръ хорошихъ, съ положительными задатками, съ благими стремленіями, и - не приписываль бы автору,

<sup>1)</sup> Цитирую по изданію Л. Поливанова "Сочиненія А. С. Пушкина, съ объясненіями ихъ и сводомъ отзывовъ критики" (1887 г.), т. IV, стр. 67.

въ отношеніи къ нимъ, цѣлей сатирическихъ. Онѣгинъ, какъ лицо и типъ, — вовсе не сатира на людей 20-хъ годовъ, подобно тому какъ Рудинъ—не сатира на людей 40-хъ годовъ, какъ не сатира и самъ Илья Ильичъ Обломовъ.

Присмотримся нѣсколько ближе къ тому, что въ фигурѣ Онѣгина могло съ большимъ или меньшимъ правомъ казаться, или въ самомъ дѣлѣ было, чертами сатирическими.

Это прежде всего — тв, которыми изображены его воспитаніе и образованіе, пустота его свътской жизни и родъ особаго — изысканнаго — цинизма. Передъ нами, въ самомъ дълъ, пустой франть, фатоватый свътскій "левъ". И только то обстоятельство, что онъ очень скоро почувствоваль всю тяготу такой жизни, впаль въ хандру и сталъ искать выхода изъ заколдованнаго круга пустого времяпрепровожденія, — отчасти примиряеть насъ съ нимъ. Но и сама хандра его описана иронически, даже ядовито. Пушкинъ и туть не возвеличиваеть своего героя. Есть злое указаніе на то, что причину "разочарованія" Онъгина нужно видъть просто въ пресыщеніи удовольствіями и однообразіи впечатлівній (гл. І, стр. XXXVII). Это очень далеко оть разочарованности романтическихъ героевъ, хотя бы того же Алеко; но зато это-правда, это взято прямо изъ дъйствительности. Образъ жизни Онъгина - върный сколокъ съ той, какую вело большинство молодыхъ людей изъ свътскаго общества въ то время, и нетрудно было бы иллюстрировать поведение и привычки Онъгина рядомъ фактовъ изъ біографій дъятелей той эпохи. Пресыщеніе являлось неизб'яжнымъ сл'ядствіемъ излишествъ всякаго рода, избытка наслажденій, какъ грубыхъ, такъ и утонченныхъ. Отъ пресыщенія недалеко до равнодушія, до своего рода taedium vitae, откуда и тоть

> Недугь, котораго причину Давно бы отыскать пора...

> > Digitized by Google

N.B

## Воть именно этоть-то "недугь",

Подобный англійскому сплину, Короче: русская хандра Имъ овладъла понемногу; Онъ застрълиться, славу Богу, Попробовать не захотъль, Но къ жизни вовсе охладъль...

Эту "бользнь", въроятно, переживали тогда многіе, и въ ней не было ровно ничего возвышеннаго. Но и которые, а можетъ быть и многіе, слідуя модів и подражая Чайльдъ-Гарольду, старались придать этой хандръ ложный видъ какой - то значительности, скептического умонастроенія, "гордаго" презрѣнія къ людямъ, къ пошлой жизни и т. д. Въ этомъ было, конечно, много напускного, дъланнаго, это была "поза", но все это имъло, такъ сказать, свою зацъпку въ психологіи барства, взлельяннаго крыпостнымъ правомъ, сознающаго, что онъ — "бълая кость" и имъеть право "ломаться" и презпрать всъхъ прочихъ смертныхъ. Эту "зацъпку" превосходно изобразилъ Л. Н. Толстой въ психологіи кн. Андрея Болконскаго, который также "ломается", презираеть всёхъ и все и впадаеть въ хандру (правда — не на почвъ пресыщенія, а по другимъ душевнымъ мотивамъ).

Крайней степени утрировки и позированія достигало это пессимистическое или скептическое настроеніе у тіхь молодыхь людей, которые были захвачены візніями тогдашняго романтизма и, въ особенности, байронизма. Типичный образчикь байроническаго позированія мы видимь, между прочимь, въ Александрів Николаевичів Раевскомь, какимь онь быль въ 20-хъ годахь, когда онь имізль вліяніе на Пушкина, посвятившаго ему стихотвореніе "Демонь". В. В. Сиповікій въ интересномь этюдів "Татьяна, Онівгинь и Ленскій" ("Русск. Старина", 1899 г., май и апрізль),

рядомъ остроумныхъ сближеній, приходить къ выводу, что этотъ же самый А. Н. Раевскій и послужилъ Пушкину "натурщикомъ" для образа Онъгина 1). Если мы согласимся съ этимъ заключеніемъ даровитаго ученаго, то нелишне будеть къ характеристикъ А. Н. Раевскаго, какимъ онъ былъ тогда, присоединить еще одно свидътельство человъка, къ нему близкаго. Я имъю въ виду отзывъ князя Сергъя Волконскаго, который быль женать на сестръ Раевскаго. Въ своихъ извъстныхъ "Запискахъ" (Спб., изд. 2-е, 1902 г., стр. 410), говоря о предложеніи, сділанномъ М. О. Орловымъ другой сестръ Раевскаго, Екатеринъ Николаевнъ, кн. Волконскій пишеть: "переговоры эти шли черезъ брата ея, Александра Николаевича, который ему поставиль первымь условіемъ выходъ его изъ тайнаго общества, т.-е. изъ дъйствительныхъ членовъ его. Александръ Николаевичъ, какъ человъкъ умный, не быль въ числъ отсталыхъ, но, какъ человъкъ хитрый и осторожный, видълъ, что тайное общество не минуетъ преслъдованія правительства, а потому и положиль первымъ условіемъ Орлову выходъ его изъ общества"... Имѣя въ виду Онъгина, мы могли бы взять отсюда одну фразу: "какъ человъкъ умный, онъ не быль въ числъ отсталыхъ...", а выраженіе: "какъ человъкъ хитрый и осторожный" — намъ пришлось бы замънить выраженіемъ: "какъ человъкъ, относящійся къ вещамъ и людямъ скептически и критически".

<sup>1) &</sup>quot;... душа этого юноши (Раевскаго) была отмъчена чертами, очень близкими къ онъгинскимъ. Впрочемъ, у Раевскаго эти черты значительно ръзче, глубже, чъмъ у Онъгина; не даромъ его образъ вдохновилъ Пушкина на созданіе такого сильнаго произведенія, какъ "Демонъ"... Конечно, здъсь передъ нами оригиналъ идеализированъ... но стоитъ свести этого демона съ пъедестала, одъть на него широкій боливаръ; модный костюмъ и лакированные ботфорты. — и передъ нами, какъ живой, встаетъ Раевскій - Онъгинъ"... (Указ. изслъдованіе, "Русск. Стар.", апр., стр. 566 — 567). — Свъдънія объ А. Н. Раевскомъ (старшій сынъ извъстнаго генерала Н. Н. Раевскаго) читатель найдеть въ цитированной стать В. В. Сиповскаго и въ книгъ Анненкова "А. С. Пушкинъ въ Александровскую эпоху" (Спб. 1874 г., стр. 151 и слъд.).

Кажется, такая заміна была бы умістна и по отношенію къ самому А. Н. Раевскому 1). Повидимому, это былъ не "осторожный и хитрый человъкъ себъ на умъ, а именно скептикъ, съ большимъ запасомъ той "русской холодности", которую Веневитиновъ видълъ въ Онъгинъ, — русскій Мефистофель, какимъ онъ и представленъ въ "Демонъ", "охлажденный умъ", загримированный à la Байронъ, и — въ сущности — "добрый малый", — по выраженію Веневитинова, "разсуждающій умно, а дійствующій лівниво". Если возьмемъ первое впечатлъніе, произведенное А. Н. Раевскимъ на Пушкина (въ 1820 году на Кавказъ): "старшій сынъ его (генерала Н. Н. Раевскаго) будеть болъе, нежели извъстенъ", -- въ письмъ поэта къ брату отъ 24 сент. 1820 г., изъ Кишинева <sup>2</sup>), потомъ — стихотвореніе "Демонъ" (1823 г.) и наконецъ Онъгина, то получимъ, такъ сказать, рядъ нисходящихъ ступеней отъ возвеличенія этого "типа" къ его развѣнчанію, къ критическому и явно-ироническому изображенію его. Но въ этомъ изображеніи есть замътная двойственность. Съ одной стороны здёсь — ироническое описаніе хандры Онъгина и его неумънія найти выходъ изъ этого состоянія душевной угнетенности: пробоваль онь заняться литературою, — дёло не пошло на ладъ; задумаль привить себъ умственные вкусы и интересы мысли, углубился въ серьезныя книги, но и тутъ ничего не вышло; "читалъ, читалъ, а все безъ толку". Онъгинъ представленъ какимъ-то неудачникомъ. А съ другой стороны, Пушкинъ въ скучающемъ, апатичномъ, опустившемся Онвгинъ находить что-то привлекательное, не совсъмъ заурядное, отнюдь не пошлое и какъ будто значительное. И словно обращаясь мысленно къ Раевскому и оживляя свои лучшія

<sup>1)</sup> Нѣкоторые отзывы знаменитаго декабриста о его современникахъ представляются намъ слишкомъ ригористическими и суровыми (напр. о Н. И. Тургеневѣ).

<sup>2)</sup> Ср. также Анненковъ, "Пушкинъ въ Алекс. эпоху", стр. 151.

воспоминанія о немъ, поэтъ говорить объ Онъгинъ и о себъ (гл. I, строфа XLV):

Условій свёта свергнувъ бремя, Какъ онъ, отставъ отъ суеты, Съ нимъ подружился я въ то время. Мнё нравились его черты, Мечтамъ невольная преданность, Неподражательная странность И рёзкій, охлажденный умъ. Я быль озлобленъ, онъ угрюмъ... 1).

Воть именно этимъ сочувствіемъ разочарованности и скептицизму Раевскаго-Онъгина и смягчается тоть сатирическій элементь, который мы находимъ въ изображеніи этого типа. И у насъ само собою, въ послъднемъ итогъ, осъдаетъ впечатлъніе, которое можно выразить такъ: хотя и жизнь, и хандра Онъгина и "Онъгиныхъ" конца 20-хъ годовъ были пусты и не свидътельствовали о большой содержательности души, но все-таки разочарованность, апатія, "озлобленность" этихъ людей имъли свое оправданіе, свое психологическое обоснованіе и не были однимъ силошнымъ ломаніемъ, одною лишь "красивою позою". За "позою" скрывался дъйствичельно особый "недугъ", причины котораго были довольно сложны (на нихъ указалъ съ обычнымъ остроуміемъ проф. Ключевскій въ блестящей статьъ "Предки Евг.

| Чернов. наброски "Демона".                     | Варіанты нъ XLV строфъ 1-й главы<br>Онъгина. |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|------------------------------------------------|----------------------------------------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
|                                                |                                              |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Мое спокойное незнаніе<br>Страстями возмущаль, | онь сочеталь меня невольно                   |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

<sup>1)</sup> В. В. Сиповскій (указ. статья, "Русск. Стар." 1899 г. апр., стр. 568) приводить варіанть къ этой строфів, сопоставляя его съ черновыми набросками "Демона". Сходство настолько велико, что не остается никакого соминінія: въ этомъ мість, говоря объ Онітинів, поэть вспоминаль А. Н. Раевскаго. Воть образчики:

Онътина", "Русск. Мысль", 1887 г., февр.), а симптомы—довольно разнообразны и психологически значительны: они проявлялись и въ сферъ умственной, и нравственной, и волевой. Мы остановимся здъсь на одномъ изъ нихъ, именно на томъ, о которомъ я уже упомянулъ выше: Онъгинъ оказывается какимъ-то неудачникомъ въ жизни.

3.

Неудачники бывають разные. Здёсь я имёю въ виду тёхъ, о которыхъ можно сказать, что имъ по чему бы то ни было не удалось осуществить свою общественную стоимость. — Понятіе "общественной стоимости" человѣка я старался установить въ книжкѣ "Н. В. Гоголь" (гл. III). Не буду повторять здёсь того, что сказано тамъ, и только приложу эти понятія "общественной стоимости" и ея утраты или неосуществленія къ герою перваго у насъ "соціальнаго романа".

Учеловъкъ съ умомъ, съ нъкоторыми хорошими задатками, съ пониманіемъ вещей, Онъгинъ, казалось бы, легко могъ найти свое мъсто въ жизни, свое дъло, тъмъ болъе, что онъ

| И | 8  | ł  | е  | r  | 0   | C  | y   | щ  | е  | c | T   | В   | 0   | В   | a I | <b>H B</b> | е  |   |    |     | C | B ( | ο 6        | Ü   | t   | T   | a : | И          | H   | c z | ľ  | e   | H  | H   | 0  | й  |       | c y | 7 J | ць- |
|---|----|----|----|----|-----|----|-----|----|----|---|-----|-----|-----|-----|-----|------------|----|---|----|-----|---|-----|------------|-----|-----|-----|-----|------------|-----|-----|----|-----|----|-----|----|----|-------|-----|-----|-----|
| С | ъ  | c  | В  | 0  | И   | M  | ъ   | H  | е  | В | И   | H   | H   | Ы   | M   | ъ          | c  | 0 | ч  | e-  |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |       | б   | Ť   | ;   |
|   | ,  |    |    |    |     |    |     |    |    |   |     |     |     |     |     | 7          | гa | Л | ъ. |     | Я | c   | T          | a.  | πъ  | . 1 | В   | 3 1        | Ø J | a   | T  | Ь   | е  | r   | 0  | 0  | ч     | a   | M.  | и   |
| Я | B  | И  | Д  | Ť  | Л   | ъ  | M   | i  | p? | Ь | е   | r   | 0   | r   | Л   | a s        | a  | M | И  | ••• | • |     | •          |     | •   |     | ,   | •          |     | •   |    |     |    |     | •  | •  |       | •   |     |     |
|   |    |    |    |    |     |    |     |    |    |   |     |     |     |     |     |            |    |   |    |     |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |       |     |     |     |
|   |    | •  |    |    | •   | •  | •   | ٠. | •  |   | •   | •   | •   |     |     | •          |    |   |    |     | • | •   | •          | •   |     |     |     |            |     |     |    | •   |    |     |    |    |       |     |     |     |
|   |    |    |    |    |     |    |     |    |    |   |     |     |     |     | ,   | •          |    |   |    |     | Я | H   | <b>e</b> c | Ш   | HC8 | ан  | H   | Ю          | ) ( | л   | ад | 00  | TI | 5   |    |    |       |     |     |     |
| H | еп | 00 | TI | KK | ки  | M( | Эe  | В  | ОЛ | Н | e E | ιiε | •   |     |     |            |    |   |    |     | В | 5 ( | er         | 0   | бе  | cŧ  | зда | <b>a</b> 2 | ъ   | H   | az | ζO, | ДИ | л   | Ь, |    |       |     |     |     |
| M | ев | R  | K  | ъ  | Л   | уI | tai | 30 | му | 1 | вл  | e   | КЛ  | 0.  |     |            |    |   |    |     | Я | c   | T          | a   | ЛТ  | 5   | В   | 3 .        | и   | ) a | ı  | ь   |    | e 1 | 0  |    | 0 1   | 1 a | M   | и;  |
|   |    |    |    |    |     | •  |     |    |    |   |     |     |     |     | ,   |            |    |   |    |     | 0 | T l | K J        | ) I | ı l | ъ   |     | 5          | I   | a   | 3  | 1 3 | H  | И   |    | б  | Ť     | Д   | H   | οü  |
| Я | C  | T  | a  | Л  | Ъ   | 1  | B 3 | H  | p  | a | T   | Ь   | (   | e i | 0   | ) :        | ГЛ | a | 3  | a   |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     | ĸ. | Лε | ı, ji | ď   | ••• |     |
|   |    |    |    |    |     |    |     |    |    |   |     |     |     |     |     |            |    | M | И, | ,   |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |       |     |     |     |
| M | H  | B  |    | Я  | K E | 3  | H   | И  |    | Д | a   | Л   | c : | A   | (   | бŤ         | ЗД | H | ы  | й   |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |       |     |     |     |
|   |    |    |    |    |     |    |     |    |    |   |     |     |     |     | ĸ   | л а        | д  | ъ |    | ,   |   |     |            |     |     |     |     |            |     |     |    |     |    |     |    |    |       |     |     |     |

принадлежаль къ тому классу, которому были открыты разныя поприща двятельности. Къ тому же и время было (въ первой половин 20-хъ годовъ) вовсе не глухое, напротивъочень оживленное, и дъла было много. Для мыслящихъ и энергичныхъ людей, одушевленныхъ идеею общаго блага, было къ чему приложить свои душевныя силы, несмотря на препятствія, которыя создавались Аракчеевской реакціей. Читая мемуары и письма двятелей той эпохи, мы поражаемся контрастомъ между растущею реакціею и растущимъ движеніемъ умовъ. Въ противоположность тому, что являеть намъ послъдующая исторія нашихъ общественныхъ движеній, тогда реакція не дъйствовала на умы угнетающимъ образомъ. Мы не видимъ того упадка духа, того хроническаго состоянія испуга, подавленности и приниженности душевныхъ силъ, которымъ обычно означались позже періоды усиленной реакціи 1).

Широко разлившееся движеніе создавало почву, на которой сравнительно легко осуществлялась "общественная стоимость" всякаго неглупаго и неотсталаго человіка, который хотіль бы бросить праздное и безпільное существованіе и почувствовать себя діятелемь жизни, гражданиномь, ощутить свою психологическую связь съ цільмь, какъ онъ понималь это цілое. Для этого не было даже необходимости непремінно сділаться членомь "Союза благоденствія" или масонскихь ложь и тайныхь обществь. Можно было найти себі удовлетворяющее діло и на такъ называемой "легальной почві. Извістно, что нікоторые изъ "декабристовь", кромі своей тайной діятельности, работали въ духі своихь идей и открыто, напр., по важнійшему, очередному тогда вопросу объ улучшеніи положенія крестьянь и по

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ это время свободное выраженіе мыслей было принадлежностью не только всякаго порядочнаго человѣка, но и всякаго, кто хотѣль казаться порядочнымь человѣкомъ" ("Записки" И. Д. Якушкина, стр. 70).

подготовкъ отмъны кръпостного права 1). Литература, очень оживившаяся въ ту пору, вопросы просвъщенія, распространеніе гуманныхъ идей, борьба съ общественнымъ обскурантизмомъ — все это призывало людей мыслящихъ и отзывчивыхъ къ усиленной дъятельности, вовсе не запретной, и сулило ту долю душевнаго удовлетворенія, которая зачастую могла сойти за осуществленіе общественной стоимости. Волна общественнаго возбужденія захватывала тогда не только Чацкихъ, которыхъ было много, но и Онъгиныхъ, страдавшихъ недугомъ душевной усталости или, по выраженію Пушкина, "преждевременной старости души".

И воть оказывается, что, несмотря на все это, находились люди, которые во цвътъ лъть и силь умудрялись "разочаровываться" и опускать руки — до срока, до того времени, когда въ самомъ дълъ осуществление "общественной стоимости" или хотя бы ея иллюзія оказались для нихъ невозможными.

Присматриваясь ближе къ той оживленной эпохѣ, мы уже встрѣчаемъ признаки или отдѣльныя проявленія намѣчающейся душевной усталости, иногда дряблости, скороспѣлой разочарованности—вообще той психической неустойчивости, которою русскій человѣкъ надѣленъ, повидимому, отъ природы или отъ прошлой исторіи, и отъ которой онъ можеть со временемъ излѣчиться только оздоровляющимъ дѣйствіемъ

<sup>1)</sup> Такова была діятельность Н. И. Тургенева, которому посвящень прекрасный этюдь г. А. Корнилова въ "Мірт Божьемъ" (1903 г., іюнь — августь). — И. Д. Якушкинъ упоминаеть о Левашевь и Тютчевь, которые "не были членами тайнаго общества, но дійствовали совершенно въ его смысль", и говорить, что "такихъ людей было тогда много". Ихъ діятельность состояла въ распространени просвыщения, улучшени быта крестьянъ, благотворительности. Такъ, "Левашевы жили уединенно въ деревнь, занимались воспитаниемъ своихъ дітей и улучшениемъ быта своихъ крестьянъ, входя въ положение каждаго изъ нихъ... У нихъ были заведены училища, по порядку взаимнаго обучения" ("Записки", 62). Тамъ же (стр. 64) любопытныя свідьнія о такой же діятельности Пассека.

дальнъйшей — болъе здоровой — исторіи. Эти симптомы обнаруживались спорадически — въ мелочахъ, въ настроеніи отдъльныхъ лицъ, въ неумъніи справиться съ внутренними противоръчіями, въ модной байронической разочарованности, въ напускномъ презрвніи къ людямъ, въ поискахъ сильныхъ впечатленій. Пушкинъ съ необыкновенною прозорливостью отмътилъ эти черты еще на заръ своей поэтической дъятельности, въ "Кавказскомъ плънникъ", и не только отметиль, но уже задумался надь этимь явленіемь, какь надъ какою-то общественно-психологическою болъзнью. Въ томъ же 1821 году, къ которому относится "Кавказскій нлънникъ", поэтъ писалъ В. П. Горчакову: "Я въ немъ (въ "Кавказскомъ плънникъ") хотълъ изобразить равнодущіе къ жизни и къ ея наслажденіямъ, эту преждевременную старость души, которыя сдълались отличительными чертами молодежи 19-го въка. — Въ юношеской романтической поэмъ эта задача была выполнена далеко не удовлетворительно 1). Вскоръ въ реальномъ романъ Пушкинъ даль ей иную, лучшую постановку и создаль безсмертный типъ преждевременно состарившагося душою "умнаго и вовсе не отсталаго" русскаго человъка, который именно по причинъ этой "душевной старости" и является неудачникомъ, потерявшимъ и смыслъ и вкусъ жизни.

Передъ нами — психологическое явленіе, довольно сложное и своеобразное. Присмотримся къ нему ближе.

Оно ограничено (въ той формъ, въ какой представляетъ его типъ Онъгина) извъстными предълами времени и класса.

<sup>1)</sup> В. В. Сиповскій въ очеркъ "Пушкинъ, Байронъ и Шатобріанъ" (С.-Петерб. 1899 г.) показалъ, что въ то время (начало 20-хъ годовъ) Пушкинъ былъ подъ особо сильнымъ вліяніемъ Шатобріана, и что именно въ "Кавк. Плѣнникъ" это вліяніе сказалось очень ярко. Разумъется, подражаніе иностранному образцу не исключаетъ одновременнаго воздъйствія на мысль поэта впечатлѣній русской дѣйствительности. "Идея" "Плѣнника" взята изъжизни, но обработана подражательно.

"Преждевременная старость души", о которой говорить Пушкинь, обнаруживалась въ 10-хъ и 20-хъ годахъ XIX въка въ молодомъ поколъніи высшаго общества, дворянства. Пресыщеніе праздною и распутною жизнью, о чемъ мы упомянули выше, было лишь однимъ изъ ближайшимъ условій "преждевременной старости души", и весьма въроятно, что послъдняя имъла бы мъсто и безъ этого условія; дъло не въ этихъ "ошибкахъ молодости", и вопросъ, насъ занимающій, относится не къ области нравовъ, а къ психологіи класса, и гласитъ такъ: какъ велики были душевныя силы, умственныя и моральныя, въ томъ классъ, который самою исторіею былъ поставленъ тогда лицомъ къ лицу съ задачами европейскаго просвъщенія и съ вопросами, подымавшимися самою русскою жизнью?

На этотъ вопросъ можно безь большой погръщности отвътить анализомъ типа Онъгина. Ибо въ этомъ типъ и суммированы имъвшіяся тогда въ наличности въ высшемъ "сословіи" душевныя силы. Правда, были д'ятели во вс'яхъ отношеніяхъ гораздо выше Онъгина, но, во-первыхъ, они составляли меньшинство, а во-вторыхъ, умственный и нравственный "капиталъ", представляемый ими, быль по обстоятельствамъ, издержанъ прежде, чъмъ могъ принести положительную прибыль — въ размъръ, соотвътственномъ его величинъ. Говоря такъ, мы имъемъ въ виду главнымъ образомъ декабристовъ, которыхъ двятельность продолжалась всего какихъ-нибудь восемь лътъ (отъ основанія "Союза спасенія" въ февралъ 1817 года и до катастрофы 14 декабря 1825 г.). Вообще, для сужденія объ умственномъ и нравственномъ содержаніи общества нужно брать среднихъ людей, тъхъ самыхъ, что обыкновенно и воплощаются въ художественныхъ типахъ.

Александръ Бестужевъ (въ выше цитированной статъъ) жалуется на то, что "мы слишкомъ безстрастны и слишкомъ лънивы", и говоритъ, что, правда, "мы начинаемъ чувство-

вать и мыслить, но — ощупью". Эта фраза не отнесена у него къ Онъгину, но эти "мы", о которыхъ онъ говорить, и были обобщены Пушкинымъ въ типичномъ образъ Онъгина.

"Безстрастный и лънивый", т.-е. не обладающій тою энергіею мысли и чувства, какая необходима челов ку для осуществленія его общественной стоимости, Онъгинъ, начавъ "мыслить и чувствовать ощунью", не извъдаль того душев-, наго подъема, о которомъ вспоминаеть въ своихъ "Запискахъ" одинъ изъ замъчательнъйшихъ дъятелей эпохи, близкій другь Пушкина, Ив. Ив. Пущинъ, когда онъ сблизился съ "мыслящимъ кругомъ", гдв велись "постоянныя бесвды о предметахъ общественныхъ". Передъ нимъ открылась "высокая нівль жизни". "Я какъ будто вдругъ получиль, разсказываеть онъ, — особенное значение въ собственныхъ глазахъ; сталъ внимательне смотреть на жизнь, во всехъ проявленіяхъ буйной молодости наблюдаль за собой, какъ за частицей, хотя ничего не значащей, но входящей въ составъ того цълаго, которое рано или поздно должно было имъть благотворное свое дъйствіе" 1). Въ этихъ словахъ выражено то оздоровляющее дъйствіе на психику человъка, какое всегда оказываеть осуществление общественной стоимости; человъкъ чувствуетъ и сознаетъ, что онъ — уже не нуль, а единица, органически связанная съ цълымъ, съ ближайшимъ кругомъ мыслящихъ людей, а черезъ этотъ кругъ — и съ тъмъ огромнымъ цълымъ, которое называется отечествомъ. Воть именно такой связи и не было у Онъгина, хотя онъ, человъкъ "умный и не отсталый", легко могъ бы имъть ее. Во избъжание недоразумъний, поясню, что я имъю здъсь въ виду чисто психологическую сторону дъла, и съ этою цълью приведу еще одно свидътель-

<sup>1)</sup> Цитирую по книгѣ А. Н. Пыпина "Общественное движеніе при Александрѣ I" (1871 г., стр. 399).

ство современника. "Выло бы большой ощибкой предполагать, что въ этихъ тайныхъ собраніяхъ 1) занимались только заговорами: здъсь вовсе ими не занимались... Начинали обыкновенно тъмъ, что жаловались на безсиліе общества предпринимать что-нибудь серьезное. Потомъ разговоръ переходилъ на политику вообще, на положение Россіи, на неустройства, ее отягощавшія, на элоупотребленія, которыя ее истощали, на ея будущее... Здёсь обсуждались европейскія событія и съ радостью прив'ятствовались усп'яхи цивиливованныхъ странъ на пути къ свободъ. Если я когда-нибудь жилъ жизнью существъ, сознающихъ свое назначеніе и желающихъ его исполнить, то это въ особенности было въ эти ръдкія минуты бестры съ людьми, которыхъ я видълъ одушевленными разумнымъ и безкорыстнымъ энтузіазмомъ къ счастію имъ подобныхъ". Это свидътельство принадлежить Н. И. Тургеневу, одному изъ самыхъ выдающихся дъятелей эпохи 2).

Безъ всякаго сомивнія, въ такихъ кругахъ мыслящихъ людей было немало Онвгиныхъ, бізда которыхъ состояла въ томъ, что они не умізли найти себіз подходящаго дізда— по силамъ и способностямъ, и, не обладая достаточною душевною энергією, не были (говоря словами Н. И. Тургенева) "одушевлены разумнымъ и безкорыстнымъ энтузіазмомъ къ счастію имъ подобныхъ".

Неумѣніе Онѣгина живо заинтересоваться дѣломъ, которое, казалось бы, могло дать хотя нѣкоторое удовлетвореніе, очерчено въ романѣ съ достаточною рельефностью, въ особенности въ томъ мѣстѣ, гдѣ описывается его жизнь въ деревнѣ:

Два дня ему казались новы Уединенныя поля и т. д.

<sup>1)</sup> Въ кругахъ мыслящихъ людей, о которыхъ говорить Пущинъ.

<sup>2)</sup> Цитирую по книгѣ А. Н. Пыпина "Общ. движ. при Александрѣ I" (1871), стр. 491.

Ho-

На третій роща, холиъ и поле Его не занимали боль; Потомъ ужъ наводили сонъ; Потомъ увидълъ исно онъ, Что и въ деревнъ скука та же...

Однако же, если гдв-либовъ то время, то именно въ деревнв и предстояло мыслящимъ и двятельнымъ людямъ живое и благое двло — по крестьянскому вопросу. Надо отдать справедливость Онвгину: онъ не обощелъ этого вопроса:

Въ своей глуши мудрецъ пустынный Яремъ онъ барщины старинной Оброкомъ легкимъ замвнилъ, И рабъ судьбу благословилъ...

Это было не очень много, но все-таки было добрымъ и идейнымъ дѣломъ. При этомъ надо имѣть въ виду, что дальше того, что сдѣлалъ для своихъ крестьянъ Онѣгинъ, шли тогда весьма немногіе. Извѣстно, что самое больное мѣсто тогдашней Россіи, крѣпостное право, занимало въ мысляхъ и стремленіяхъ передовыхъ людей 20-хъ годовъ непропорціонально малое мѣсто 1). Далеко не всѣ они понимали, что, пока существуетъ крѣпостное право, нельзя сдѣлать ни одного шага впередъ въ развитіи русской гра-



<sup>1)</sup> Н. И. Тургенева "печально поражало, что при всёхъ благихъ намѣреніяхъ не было (въ проектѣ "общества", сообщенномъ ему кн. Трубецкимъ) вовсе рѣчи объ уничтоженіи крѣпостного права". (Пыпинъ, "Обществ. движеніе при Александрѣ І", стр. 400). Н. И. Тургеневъ тотчась возымѣлъ мысль привлечь вниманіе общества на крестьянскій вопросъ. Я (разсказываеть онъ) немедленно сказалъ это своему собесѣднику (кн. Трубецкому) и, убѣдившись изъ его словъ, что онъ и его друзья одушевлены самыми лучшими намѣреніями относительно несчастныхъ крестьянъ, я почувствовалъ, что въ мою душу проникаетъ сладкая надежда, что подвинется впередъ дѣло, составлявшее постоянный предметъ моихъ мыслей". Тамъ же, стр. 400—401).

жданственности. А изъ тъхъ, которые это понимали, лишь немногіе доработались до простой мысли, что освобожденіе крестьянъ должно непремънно сопровождаться обезпеченіемъ ихъ достаточнымъ надіромъ. Даже такой выдающійся умъ и такой спеціалисть въ вопросахъ экономическихъ и общественныхъ, какъ Н. И. Тургеневъ, предлагалъ безземельное освобождение (позже онъ стоялъ за надълъ, нопочти нищенскій) 1), Якушкинъ въ своихъ "Запискахъ" наивно разсказываеть, какъ онъ хотвлъ отпустить своихъ крестьянъ на волю, только безъ земли, и какъ его удивило нежеланіе посл'вднихъ получить свободу при такихъ условіяхъ. "Ну такъ, батюшка, оставайся все по-старому: мываши, а земля — наша", говорили они ему, и онъ никакъ не могъ взять этого въ толкъ  $^2$ ).

Итакъ, Онъгинъ въ своихъ отношеніяхъ къ крестьянамъ не уступалъ многимъ передовымъ людямъ эпохи и подлежить упреку не въ томъ, что сдълалъ мало, а скоръе въ томъ, что это малое онъ сдълалъ какъ-то по-барски, больше для "очистки совъсти" и не сумълъ заинтересоваться крестьянскимъ вопросомъ, какъ насущнымъ и очереднымъ вопросомъ времени. Впрочемъ, и этотъ упрекъ относится не столько къ нему лично, сколько ко всвмъ "Онвгинымъ" того времени, а также и ко многимъ другимъ, стоявшимъ выше "Онъгинскаго" уровня.

Не находя себъ дъла по душъ, не обладая тъмъ даромъ "энтузіазма", который даль бы ему возможность найти нвкоторое душевное удовлетвореніе въ кругахъ мыслящихъ , людей, наконецъ - не умъя даже устроить свое личное счастіе, Онъгинъ скоро почувствоваль себя "лишнимъ человъкомъ". Недугъ "русской хандры" оказался неизлечимымъ. "Общественная стоимость" этого скитальца оставалась не-

**— 106 —** 

<sup>1)</sup> См. А. Корниловъ, "Н. И. Тургеневъ" ("Міръ Божій", 1903, авг., стр. 51-52).

<sup>2)</sup> Записки Ив. Дм. Якушкина, стр. 35.

осуществленною, и не было надежды на возможность ея осуществленія.

Тоска душевнаго одиночества преслъдуетъ Онъгина всюду. На Кавказскихъ "группахъ" онъ предается такимъ размышленіямъ:

Зачёмъ я пулей въ грудь не раненъ? Зачёмъ не хилый я старикъ, Какъ этотъ блёдный откупщикъ? Зачёмъ, какъ тульскій засёдатель, Я не лежу въ параличё? Зачёмъ не чувствую въ плечё Хоть ревматизма?—Ахъ, Создатель, Я молодъ, жизнь во мнё крёпка; Чего мнё ждать? Тоска, тоска...

Убъгая отъ тоски, онъ ищетъ не столько новыхъ впечатлъній, которыя всъ прівлись, сколько хоть какой-нибудь пищи уму, и порою поддается иллюзіи — найти эту пищу въ усвоеніи извъстныхъ идей или идеаловъ. Намекъ на это сдъланъ въ черновыхъ наброскахъ путешествія Онъгина, гдъ между прочимъ говорится о томъ, какъ онъ чуть-было не сдълался (отъ скуки!) "патріотомъ" и "націонали стомъ":

Наскуча... Мельмотомъ
Иль маской щеголять иной,
Проснулся разъонъ патріотомъ
Въ Hôtel de Londres, что на Морской.
Россія!... Русь!.. мгновенно
Ему понравилась отмѣнно,
И рѣшено — ужъ онъ влюблень!
Россіей только бредить онъ!
У жъ онъ Европу ненавидитъ
Съ ея логической (душой),
Съ ея разумной суетой...

Ироническій тонъ этого наброска показываеть, какъ непрочно и несерьезно было это патріотическое настроеніе Онъгина. Онъ могъ, ни съ того, ни съ сего, вдругъ "взять"—

да и сдълаться "патріотомъ" и возненавидъть Европу, какъ могъ, напротивъ, еще болъе пристраститься къ Европъ и въ одинъ прекрасный день перейти въ католицизмъ и даже стать іезуитомъ, какъ это сдълалъ позже профессоръ московскаго университета Печоринъ. Примъры быстрой, немотивированной перемъны воззръній тогда бывали именно въ томъ кругу, къ которому принадлежалъ Онъгинъ. Они свидътельствовали объ инстинктивномъ стремленіи найти хоть какую-нибудь пищу праздному уму и хоть какое-нибудь упражнение вялому чувству. Извъстныя идеи и даже міросозерцанія усвоивались-отъ скуки, отъ душевной праздности. Это явленіе типично для той эпохи и того класса. къ которому принадлежалъ Онъгинъ. Къ концу 30-хъ годовъ оно исчезло, и слагавшіяся тогда возэрвнія (западническое и славянофильское) вырабатывались сравнительно медленно, въ глубокомъ раздумьи, въ серьезныхъ занятіяхъ, въ горячихъ спорахъ, и не Онъгиными, а умами и натурами иного склада и закала, для которыхъ Онъгинъ уже не быль типичень, хотя потомъ эти деятели ("люди 40-хъ годовъ") и оказались въ положеніи, напоминавшемъ положение Онъгина. Поскольку они чувствовали себя "лишними", постольку и Онъгинъ, "человъкъ лишній" по преимуществу, является ихъ ближайшимъ "родичемъ", ихъ прямымъ предшественникомъ.

4.

Появленіе "лишнихъ людей" въ странѣ, которой такъ нужны неглупые, образованные и порядочные люди, можетъ показаться на первый взглядъ страннымъ, даже загадочнымъ. И первое, что готово прійти въ голову наблюдателю, это—свалить всю вину на внѣшнія препятствія, на неблагопріятныя условія, тормозившія какъ общественную дъятельность, такъ и личную иниціативу. Эти неблагопріят-

ныя условія, особливо въ то глухое, дореформенное время, имѣли, конечно, большое значеніе. Но бѣда въ томъ, что, хорошо объясняя Чацкихъ, они плохо объясняють Онѣгиныхъ, "лишнихъ людей". Все, что могутъ дать они для истолкованія этихъ послѣднихъ, сводится къ указанію на то разслабляющее и угнетающее дѣйствіе, какое тяжелая атмосфера реакціи оказываеть на плохо организованную, неустойчивую психику "лишняго человѣка". Эта атмосфера дѣлаеть его еще болѣе лишнимъ, но она не создаетъ его.

"Лишняго человъка" создаеть совмъстное дъйствіе двухъ факторовъ, которые могутъ быть налицо гдъ угодно и при весьма различныхъ условіяхъ общественной жизни. Одинъэто плохая психическая организація челов вка, наслъдственная или благопріобрътенная, выражающаяся въ недостаткъ душевной энергіи, въ вялости чувства и мысли, въ неспособности къ упорному и правильному труду, въ отсутствіи иниціативы. Это мы и видимъ въ Онъгинъ. Второй факторъ — это умственный, идейный и моральный разладъ между личностью и средой. И это мы находимъ въ Онъгинъ, который отъ своихъ отсталъ, а къ другому кругу, къ широкой средъ, темной и патріархально-невъжественной, пристать, разумъется, не могъ. Вспомнимъ его жизнь въ деревенской глуши, гдъ только въ спорахъ съ юнымъ Ленскимъ онъ и могъ отвести душу. Онъгины въ тогдашнемъ обществъ, какъ провинціальномъ, такъ и столичномъ, были, повидимому, болѣе одинокими и "чужими", чъмъ позже — Печорины и еще позже — Рудины.

Иногда бывало достаточно одного изъ указанныхъ факторовъ для того, чтобы человъкъ сталъ "лишнимъ". Но для созданія въ жизни цълаго типа "лишнихъ людей", очевидно, необходимо совмъстное дъйствіе обоихъ. Человъкъ съ пло-

хою психическою организацією, вяло чувствующій, лишенный энергіи мысли и иниціативы, тімь не меніе не окажется лишнимь, если у него ніть разлада со средою, по крайней мітрі — ближайшею: въ ней онъ найдеть опору, правственную и иную поддержку. Съ другой стороны, человіть, обладающій большою душевною энергіей, найдеть возможность жить осмысленною жизнью даже при полномъ разладів съ окружающею средою. Онъ, конечно, будеть чувствовать тяготу одиночества, но, дітая свое діто и находя въ немъ извіться удовлетвореніе, онъ не признаеть себя лишнимь или же суміть отыскать себіть другую, боліте подходящую среду.

Еще одно существенное поясненіе. "Лишніе люди" явленіе соціально-патологическое, и, какъ таковое, оно, повидимому, заключаетъ въ себъ также элементъ психо-патологическій, который въ однихъ случаяхъ можеть сводиться къ минимуму и быть едва замътнымъ, въ другихъ же можетъ выражаться болъ или менъ япко. Если имъть въ виду только эту-психо-патологическуюсторону занимающаго насъ явленія, то "лишнихъ людей" окажется очень много. Но вся эта масса дегенерантовъ, психопатовъ, неуравновъшенныхъ и т. д., не имъющихъ общественной стоимости, или неспособныхъ осуществить ее, не можетъ быть подведена цъликомъ подъ тъ художественные типы "лишнихъ людей", литературную исторію которыхъ мы здісь изучаемъ. Въ этихъ типахъ выдвинута впередъ не психопатологическая, а общественная сторона явленія, такъ что вполнъ возможно представить себъ въ видъ Онъгина или Печорина человъка совершенно нормальнаго, въ которомъ психіатръ не откроетъ никакихъ признаковъ дегенераціи или душевной неуравнов'вшенности. И, тімъ не меніве, я утверждаю, что для надлежащаго пониманія занимающихъ насъ типовъ, для болъе глубокаго проникновенія въ природу явленія, въ нихъ изображеннаго, необходимо имъть

въ виду также и психо-патологическую сторону его. Мы, разумъется, не будемъ подводить подъ образы Онъгина, Печорина и пр., какъ "лишнихъ людей", всъхъ этихъ дегенерантовъ, психопатовъ и т. д., но мы будемъ помнить, что послъдніе существовали и существуютъ, и что въ нихъ психологическій діагнозъ можетъ указать рядъ чертъ, живо напоминающихъ и, пожалуй, объясняющихъ многое въ психологіи Онъгиныхъ, Печориныхъ и другихъ.

Мы знаемъ, что реальные и художественные образы, къ числу которыхъ принадлежать и разсматриваемые типы "лишнихъ людей", возникаютъ изъ соотвътственныхъ образовъ обыденнаго мышленія. Доискиваясь этихъ послъднихъ (у самихъ поэтовъ, у критиковъ, у читателей), мы имъемъ возможность видъть, какъ современники судили о данныхъ явленіяхъ или сторонахъ жизни, отразившихся въ образахъ обыденнаго и высшаго художественнаго мышленія. Теперь, указывая на соціально-патологическій характеръ лишнихъ людей и на присутствіе въ нихъ элемента психо-патологическаго, мы хотъли бы уяснить себъ, въ какой мъръ и насколько осмысленно тотъ и другой были въ свое время отмъчены и поняты какъ самими поэтами, такъ и критиками.

Этоть вопросъ мы постараемся освѣтить въ слѣдующей главѣ, гдѣ сопоставимъ типъ Онѣгина съ типомъ Печорина и вмѣстѣ съ тѣмъ разсмотримъ ихъ истолкованіе въ критикѣ Бѣлинскаго, которая, какъ извѣстно, была отраженіемъ и переработкою мнѣній цѣлаго круга мыслящихъ людей 30-хъ и 40-хъ годовъ.

## ГЛАВА V.

## Печоринъ.

1.

Печоринъ Лермонтова не только хронологически, но и въ отношеніи общественно-психологическомъ, — прямой и ближайшій преемникъ Онъгина. Этому преемству нисколько не мъшаетъ то, что, по натуръ, по характеру и темпераменту, это — люди совершенно различные. Онъгинъ — холоденъ, безстрастенъ, апатиченъ. Печоринъ — человъкъ "съ темпераментомъ", съ кипучими страстями, съ душевной энергіей. У Онъгина замъчается недостатокъ силы и воли,— Печоринъ, напротивъ, одаренъ незаурядною волею. Онъгинъ не умъетъ, да и не желаетъ покорять умы и сердца ("романы" въ счетъ не идутъ), подчинять себъ волю другихъ; у Печорина это - главная страсть, и онъ съ большимъ искусствомъ, какъ виртуозъ, играетъ на струнахъ души человъческой (и не только женской). Онъ умветь и любить властвовать. Эти и другія различія между двумя героями были указаны неоднократно; но ръшительнъе другихъ настаиваетъ на этомъ Н. А. Котляревскій въ своей прекрасной книгъ о Лермонтовъ 1). Онъ приходить къ выводу, что Печоринъ

<sup>1) &</sup>quot;М. Ю. Лермонтовъ" (С.-Петерб., 1891), стр. 210—211.

"не быль Онъгинымъ своего времени", въ противность взглядамъ Бълинскаго, который въ своей извъстной большой стать о "Героъ нашего времени" прямо говорить о Печоринъ: "Это Онъгинъ нашего времени... Несходство ихъмежду собою гораздо меньше разстоянія между Онъгою и Печорою" ("Полное собраніе сочиненій В. Г. Бълинскаго", изд. С. А. Венгерова, 1901, т. V, стр. 367).

И въ самомъ дѣлѣ, Онѣгинъ и Печоринъ—люди разные, но они принадлежатъ къ одному и тому же общественно-психологическому типу. Это — типъ неудачника и лишняго человѣка. Ихъ индивидуальныя различія только ярче оттѣняютъ ихъ общественно-психологическое родство. Сопоставляя ихъ въ этомъ отношеніи, мы убѣждаемся въ томъ, что въ самомъ дѣлѣ жизнь вырабатывала особый соціально-психологическій типъ безпокойно-мечущагося человѣка, чувствующаго себя лишнимъ, не находящаго своего мѣста и назначенія, и подъ этотъ типъ подходили весьма различные, даже противоположные характеры и натуры.

Эти люди не могли осуществить своей "общественной стоимости", потому что со средою своего круга они не уживались, а другой среды найти не умъли; они также не располагали тъмъ душевнымъ содержаніемъ, которое давало бы имъ возможность выносить тяготу душевнаго одиночества.

Воть послушаемъ, что говорить о себъ Печоринъ Максиму Максимовичу (кстати, это одна изъ самыхъ "искреннихъ" страницъ романа): "Въ первой моей молодости, съ той минуты, когда я вышелъ изъ опеки родныхъ, я сталъ наслаждаться бъщено всъми удовольствіями, которыя можно достать за деньги, и, разумъется, эти удовольствія мнъ опротивъли..."—Такъ было и съ Онъгинымъ.—"Потомъ пустился я въ большой свъть, и скоро общество мнъ также надоъло; влюблялся въ свътскихъ красавицъ и былъ любимъ; но ихъ

Digitized by Google

любовь только раздражала мое воображение и самолюбие, а сердце осталось пусто".-- И это испыталь и пережиль Онъгинъ. -- "Я сталъ читать, учиться -- науки также надовли". -какъ и Онъгину. — Параллель до этихъ поръ — полная. Но дальше обнаруживается различіе, легко объясняемое несходствомъ натуръ героевъ. – "Я видълъ, – продолжаетъ Печоринъ, — что ни слава, ни счастье отъ нихъ (наукъ) не зависять нисколько, потому что самые счастливые люди — невъжды, а слава-удача, и чтобъ добиться ея, надо только быть ловкимъ. Тогда мив стало скучно..." Скучно стало и Онвгину, но онъ не добивался славы и даже не искалъ счастья. Чего хотълъ и искалъ онъ-это только хоть какого-нибудь дёла по душё и по силамъ. Сперва онъ принялся было писать, "но трудъ упорный ему былъ тошенъ; ничего не вышло изъ пера его..."; ни откуда не видно, чтобы онъ мечталь о "славъ" писателя. Потомъ онъ углубился въ книги — "съ похвальною цёлью себе присвоить умъ чужой —и вовсе не гоняясь за какой-то славой. Вообще Онъгинъ — не честолюбецъ. Здъсь мы видимъ одно изъ существенныхъ — индивидуальныхъ различій между двумя героями: Печоринъ, въ противоположность Онъгину, одержимъ бъсомъ честолюбія и властолюбія. Въ отношеніи къ вопросу объ осуществленіи общественной стоимости эта особенность Печорина даетъ ему несомнънное преимущество передъ Онъгинымъ: у него есть импульсъ, побуждающій стремиться къ осуществленію своей общественной стоимости, а также становится возможной прямая цёль жизни, внушаемая все тъмъ же честолюбіемъ. Разъ это есть, -- нетрудно ему, казалось бы, найти и соотвътственное поприще, на которомъ онъ могъ бы достичь многаго такого, что, насыщая честолюбіе и властолюбіе, такъ или иначе скрасило бы его жизнь. И въ самомъ дълъ, Печоринъ честолюбивъ, жаждетъ успъховъ. славы, дімтельности; при этомъ отнюдь нельзя сказать, что у него охота смертная, да участь горькая, — напротивъ, онъ

уменъ, хитеръ, весьма способенъ къ интригъ, неразборчивъ на средства, смълъ, сдержанъ, умъетъ управлять собою и пользоваться другими для достиженія своихъ цівлей, — чего больше? Съ такими рессурсами онъ могъ бы весьма и весьма преуспъть въ жизни... Служа на Кавказъ, онъ легко нашелъ бы все, чего жаждеть его душа, - и сильныя впечатлънія. и упражненія всёхъ своихъ способностей, и "славу", и даже "власть". Пожалуй, возразять, что онъ вовсе не гонится за успъхами по службъ, что онъ выше этой "прозы", и его "демоническая" дуща жаждеть иной деятельности, иной славы. Но, спрашивается—какой же? Мы не знаемъ, да и самъ онъ не знаетъ. Несомнънно только, что къ служебнымъ отличіямъ, къ чинамъ и орденамъ онъ вполнъ равнодушенъ и что вообще онъ не-въ состояніи найти себъ подходящую двятельность на какомъ бы то ни было офиціальномъ поприщъ, ни на Кавказъ, ни въ Петербургъ. На этомъ пунктъ онъ опять сближается съ Онъгинымъ. Въ эпоху, когда общественной двятельности въ собственномъ смыслъ не существовало, а была только "служба", уже являлись люди, для службы непригодные, но зато имъвшіе извъстные задатки для общественной дъятельности. И въ этомъ-и интересъ, и трагизмъ этого типа. За отсутствіемъ подходящаго поприща, за неупражненіемъ, эти задатки не развивались, атрофировались или извращались.

При этомъ необходимо отмътить, что непригодность Печорина къ "службъ", къ карьеръ вовсе не означаетъ, чтобы у него были какія-либо высшія стремленія или идеалы, чтобы онъ критически и отрицательно относился къ дъйствительности, къ данному порядку вещей (онъ меньше всего — "идеологъ"). Вмъсто критики, у него есть только презръніе къ людямъ. Ко всякимъ идеямъ и идеаламъ онъ, повидимому, такъ же равнодушенъ, какъ и къ службъ или карьеръ,

Не "идейная", не моральная въ тъсномъ смыслъ при-

Digitized by Google

чина, а какая-то другая — чисто-психологическая — дълаеть Печорина непригоднымъ для "службы", карьеры, да и всякой иной дъятельности, которая бы могла удовлетворить его. Въ немъ, при всъхъ задаткахъ для успъховъ въ жизни, бросается въглаза какое-то душевное безсиліе. Послушаемъ, какъ самъ онъ говорить объ этомъ: "во мнъ душа испорчена свътомъ, воображение безпокойное, сердце ненасытное; мнъ все мало, къ печали я такъ же легко привыкаю, какъ къ наслажденію, и жизнь моя становится пустве день ото дня; мнв осталось одно средство: путешествовать... "Опять приходится вспомнить Онъгина, для котораго также осталось одно -- путешествовать, слоняться по свъту; черта — характерная для всъхъ нашихъ "лишнихъ людей", въ томъ числъ и для той разновидности, которая воплощена въ Рудинъ. Но ни объ Онъгинъ, ни о Рудинъ нельзя сказать, что у нихъ "сердце ненасытное", "воображеніе безпокойное, и т. д. Для характеристики "лишнихъ людей" не важно, какое у нихъ "сердце" и "воображеніе", важно лишь то, что они, при всевозможныхъ индивидуальныхъ различіяхъ, одинаково не уміноть или не могуть найти себъ дъло, хотя бы маленькое, опредълить свое призваніе въ жизни, осуществить свою общественную стоимостьи являются неудачниками и въчными странниками, снъдаемыми тоской пустого существованія.

Максимъ Максимовичъ, передавая автору признанія Печорина, заключаетъ вопросомъ: "Скажите-ка, пожалуйста, вы воть, кажется, бывали въ столицѣ, и недавно — неужто тамошняя молодежь вся такова?" — На этотъ вопросъ авторъ отвѣчаетъ, что "много есть людей, говорящихъ то же самое, что есть, вѣроятно, и такіе, которые говорятъ правду; что, впрочемъ, разочарованіе, какъ всѣ моды, начавъ съ высшихъ слоевъ, спустилось къ низшимъ, которые его донашиваютъ, и что нынче тѣ, которые больше всѣхъ и въ са-

момъ дълъ скучають, стараются скрыть это не- • счастье, какъ порокъ" 1).

Эти слова весьма важны, и отъ нихъ, по моему мнѣнію, и слѣдуеть исходить при объясненіи психологіи и самаго типа Печорина.

2.

Было высказано мивніе, что Печоринъ — не вполив реальный типъ, въ томъ смыслъ, какъ мы называемъ реальными типы Онъгина, Руднева, Обломова и др. Такъ, Н. А. Котляревскій говорить, что "Печоринь болье естествень и правдоподобенъ, чъмъ Арбенинъ; но и онъ не можетъ быть названъ образцомъ реальнаго типа, какъ мы теперь такой типъ понимаемъ" ("М. Ю. Лермонтовъ", стр. 189-190). Даровитый ученый видить въ Печоринв не столько "реальный типъ", обобщающій соотвътственныя явленія дъйствительности, сколько воспроизведение нъкоторыхъ сторонъ натуры самого Лермонтова и какъ бы воплощение извъстнаго момента въ душевномъ развитіи великаго поэта. "Лермонтовъ, говорить онъ (стр. 206), даль намь въ Печоринъ не цъльный типъ, не живой организмъ, носящій въ своемъ настоящемъ зародыши своего будущаго, а очень реально обставленное отражение одного момента въ своемъ собственномъ духовномъ развитіи" 2). Съ послъднимъ утвержденіемъ нужно безусловно согласиться: Печоринъ (какъ раньше "Демонъ", Арбенинъ и др.)-это самъ Лермонтовъ, взятый въ извъстный моменть его душевнаго развитія и нъсколько односторонне освъщенный, ибо въ Лермонтовъ, кромъ "Печоринскихъ" черть, были и другія. Но воть въ чемъ вопрось: эти черты ("Печоринскія") не были ли принадлежностью мно-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой. "Герой наш. врем.", "Бэла".

<sup>2)</sup> Ниже: "Печоринъ былъ скорве типомъ единичнымъ, чемъ собпрательнымъ" (стр. 209).

гихъ, — изображенный "моментъ" не переживался ли тогда многими представителями покольнія 30-хъ годовъ, и Лермонтовъ, рисуя съ себя (субъективно), не находилъ ли въ то же время оправданія созданному образцу въ наблюденіяхъ надъ другими людьми? Вышеприведенныя слова Лермонтова, повидимому, указывають на это: Печориныхъ было не мало, и если иные изъ нихъ только говорили то, что говорить Печоринь, то были и такіе, которые говорили правду, т.-е. въ самомъ дълъ переживали душевныя состоянія, воспроизведенныя въ Печоринь. Однимъ словомъ, были Печорины искренніе и неискренніе, поверхностные и бол'ве глубокіе, поддільные и настоящіе, была даже мода Печоринской разочарованности, распространенная въ высшемъ классв и оттуда переходившая къ "низшимъ". Наконецъ, это быль родъ не то порока, не то несчастья. И рядомъ съ тъми, которые охотно выставляли на показъ свою тоску и скуку, были другіе, которые ихъ скрывали. Эти-то послъдніе "больше всъхъ и въ самомъ скучали".

Изъ этого свидътельства, кажется, позволительно заключить, что "скука" какъ Лермонтовскаго Печорина, такъ и прочихъ, менъе "интересныхъ" Печориныхъ, не заключала въ себъ ничего и дей на го. Въ этомъ отношеніи Онъгинъ имъетъ нъкоторое преимущество передъ Печоринымъ: Онъгинъ былъ затронутъ передовыми идеями своего времени, хотя и не былъ его "героемъ", — Печорину же совершенно чужды какія бы то ни было идейныя стремленія, онъ—очевидный индифферентистъ, и, со своею безыдейною тоскою, онъ и является характернымъ "героемъ своего времени" или, по выраженію Н. К. Михайловскаго, "героемъ безвременья".

Не заключая въ себѣ ничего идейнаго, разочарованность или скука Печорина однако же представляется настроеніемъ несовсѣмъ банальнымъ. Повидимому, оно довольно сложно

и свидътельствуетъ о незаурядности натуры скучающаго "героя". Другой на его мъстъ и не сталъ бы скучать и былъ бы совершенно удовлетворенъ и пошло счастливъ.

Въ то глухое, почти безпросвътное время, когда критическое отношение къ дъйствительности только начинало вырабатываться въ немногихъ интимныхъ кружкахъ мыслящихъ людей, встръчались натуры, отличавшіяся, такъ сказать, органическою, природною неспособностью удовлетворяться пошлою, пустою и тесною жизнью. Въ высшемъ обществъ того времени люди этого рода встръчались чаще, чъмъ въ другихъ слояхъ. Они не имъли опредъленныхъ, выработанных убъжденій, плохо разбирались въ дъль критической оцънки людей и вещей; но, повинуясь какому-то благородному инстинкту, они брезгливо сторонились отъ извъстныхъ темныхъ сторонъ тогдашней дъйствительности. Не ръдкость, напр., было встрътить человъка, который въ своемъ міровозарѣніи недалеко ушелъ отъ господствующей системы понятій, но Булгарина и Греча ненавидълъ и презиралъ всъми силами души. Натуры этого рода плохо ладили также съ пошлою стороною жизни, томились ея однообразіемъ, жаждали новыхъ, освъжающихъ впечатлъній и, не находя ихъ, хандрили и скучали. Однимъ лишь фактомъ своего существованія они представляли живой протесть противъ тогдашней дъйствительности, почему представители и "теоретики" этой послъдней смотръли на нихъ косо и подозрительно. Печорины, при всей ихъ безпринципности и бездъятельности, были "на плохомъ счету". Лучшимъ подтвержденіемъ этого служить примъръ самаго интереснаго изъ всъхъ тогдашнихъ Печориныхъ-М. Ю. Лермонтова.

Это, въ свою очередь, приводило къ тому, что они привыкали смотръть на себя, какъ на людей особенныхъ, незаурядныхъ, рожденныхъ не для пошлой жизни и не для обычной "карьеры". Имъ казалось, что они предназначены были для чего-то высшаго, для какого-то необыкновеннаго

"поприща", о которомъ они, впрочемъ, не имъли никакого понятія. Печоринъ говоритъ: "Пробътаю въ памяти все мое прошедшее и спрашиваю себя невольно: зачёмъ я жилъ? для какой цели я родился?.. А верно она существовала, а върно было мнъ назначение высокое, потому что я чувствую въ душъ моей силы необъятныя... "1). Это-слишкомъ сильно сказано и приличествуетъ скоръе самому Лермонтову, чемъ Печорину, все преимущество котораго состоитъ только въ томъ, что онъ родился съ незаурядною и не легко опошляемою душою. Тъмъ не менъе Печоринъ могъ сказать или подумать это, —и здёсь нёть основанія упрекнуть Лермонтова въ психологическомъ промахъ (хотя, кажется, въ данномъ случав онъ имвлъ въ виду больше себя самого, чвмъ своего героя). Двло въ томъ, что Печоринъ – натура ръзко-эгоцентрическая. Онъ все относить къ себъ; < ему кажется, что все создано для него; онъ не можетъ увлечься чъмъ бы то ни было такъ, чтобы хоть на мигъ забыть о себъ. И соотвътственно этому, у него чрезмърное самомивніе. Онъ склоненъ преувеличивать свою душевную значительность. Зная о себъ, что онъ -- человъкъ незаурядный, не пошлый, не мелкій, онъ уже мнить себя какимъто "избранникомъ", онъ уже подозръваетъ въ себъ "силы необъятныя" и задумывается надъ вопросомъ о своемъ высокомъ предназначеніи.

Его крайній эгоцентризмъ ярко характеризуется въ другомъ мѣстѣ, гдѣ онъ говорить: "Я чувствую въ себѣ эту ненасытную жадность, поглощающую все, что встрѣчается на пути; я смотрю на страданія и радости другихъ только въ отношеніи къ себѣ, какъ на пищу, поддерживающую мои душевныя силы..." 2).

<sup>1) &</sup>quot;Княжна Мери".

<sup>2)</sup> Тамъ же. Курсивъ мой.

Такая натура менъе всего можеть жить замкнутою жизнью, своимъ внутреннимъ міромъ, ей нужна чужая жизнь, чужія горести и радости — какъ "пища", именно для того, чтобы, вмъщиваясь въжизнь другихъ, утверждать свою личность, возвеличивать, тъшить, "кормить" свое "ненасытное" я. Оттуда, между прочимъ, столь извъстное тяготъніе этого рода натуръ къ той средъ, которую онъ презирають, но безъ которой обойтись не могутъ. Печоринъ презираетъ и высмъиваетъ Грушницкаго, но что бы онъ дълалъ безъ, Грушницкихъ? Ему необходимы люди, которымъ онъ могъ бы противопоставить себя, какъ нъкое высшее существо. Но нетрудно видъть, что такое занятіе и вообще постоянное, интимное сообщение съ людьми низшаго порядка, съ пошлою средой невольно втягиваеть незауряднаго человъка въ тину мелкой жизни, пустыхъ интригъ, и этотъ человъкъ, незамътно для самого себя, начинаеть уподобляться тъмъ, кого презираетъ.

Печоринъ, какъ ужъ было указано, честолюбивъ и властолюбивъ. Есть намекъ на то, что онъ не могъ найти исхода своимъ честолюбивымъ стремленіямъ на единственно возможномъ тогда поприщъ -- на службъ: "честолюбіе у меня", говорить онъ, -- "подавлено обстоятельствами... "Но "оно проявилось въ другомъ видъ": оно нашло себъ другую арену и другое упражненіе — покорять женскія сердца, внушать людямъ зависть, имъть "поклонниковъ", вообще "подчинять своей воль другихъ ("Кн. Мери"). Это все равно, какъ, за неимъніемъ работы, упражнять сильные мускулы ненужной гимнастикой и при этомъ гордиться тъмъ, что отъ, молъ, какая у меня сила. Эта подстановка такъ важнав въ психологіи Печорина, что даже стала предметомъ его философскихъ соображеній, и онъ выработаль себъ такую теорію счастья: "...честолюбіе — не что иное, какъ жажда власти, а первое мое удовольствіе — подчинять моей вол'в все, что меня окружаеть. Возбуждать къ себъ чувство любви

١

преданности и страха— не есть ли первый признакъ и величайшее торжество власти? Быть для кого-нибудь причиною страданій и радостей, не имъя на то никакого положительнаго права, — не самая ли это сладкая пища для нашей гордости? А что такое счастье? Насыщенная гордость..." ("Кн. Мери").

Все это — не одни "слова". Въ романъ превосходно выдержанъ и, можно сказать, раскрытъ, средствами искусства, этотъ эгоцентрическій характеръ, и мы имъемъ возможность вникнуть глубже въ его психологію.

3.

Чертами, до сихъ поръ указанными, опредъляется то, что можно назвать "душевною позиціею" человъка. Подъ этимъ терминомъ я понимаю психологическія отношенія человъка къ другимъ людямъ, къ средъ. Всякій изъ насъ имъетъ свою "душевную позицію". У Печорина она характеризуется эгоцентризмомъ, "ненасытною жадностью" души, честолюбіемъ, теоріей счастья "насыщенной гордости".

Въ этой "позиціи" нельзя не видѣтъ чего-то ненормальнаго, болѣзненнаго, — пока еще не въ психіатрическомъ смыслѣ, но уже въ смыслѣ общественномъ и моральномъ. Человѣкъ смотритъ на людей, на среду, какъ на средство для возвеличенія своего "я", для "насыщенія своей гордости".

Въ другомъ мѣстѣ (въ этюдѣ "Н. В. Гоголь", стр. 82) я высказалъ между прочимъ мысль, что крайній эгоцентризмъ духа есть уже "болѣзнь", хотя бы подъ нею и не таился никакой психозъ въ собственномъ смыслѣ. Симптомами этой "болѣзни" являются слишкомъ повышенное самочувствіе человѣка, избытокъ рефлексіи и противорѣчіе замкнутости въ себѣ, скрытности—

съ кажущеюся экспансивностью. Последній признакъ выражается въ томъ, что эти люди много говорятъ или пишутъ (письма, дневники пр.) все о себъ да о себъ. Для Печорина въ указанномъ отношеніи чрезвычайно характерно то, что большая часть знаменитаго романа такъ и написана --- въ видъ "записокъ" самого героя ("Тамань", "Княжна Мери", "Фаталисть"), а другая часть ("Бэла") содержить въ себъ признанія, даже родъ исповъди Печорина. Эта наклонность или потребность высказываться, исповъдываться, раскрывать другимъ свой внутреній міръ у натуръ эгоцентрическихъ не есть слъдствіе или признакъ экспансивности и уживается вмъстъ съ другою, противоположною чертою характера — замкнутостью, скрытностью. Это просто -- результать того, что эгоцентрическія натуры слишкомъ заняты интересами своего внутренняго міра, и поэтому ихъ "я" невольно вырывается наружу — высказывается. Такъ точно и тяготъніе къ людямъ, къ обществу у нихъ не является выраженіемъ симпатій и общественныхъ стремленій и уживается съ мизантропіей. Ихъ, такъ сказать, "тянетъ" къ людямъ, большинство которыхъ они не любять и презирають, и въ этомъ сказывается потребность отвлечься отъ въчнихъ помысловъ о себя и освъжить новыми впечатлъніями свою душу, отягченную прошлымъ опытомъ жизни. Здъсь-то и даеть себъ знать ихъ повышенное самочувствіе, которое можеть выражаться въ различныхъ. формахъ. Но вотъ двъ весьма любопытныя и, кажется, наименъе "здоровыя" формы: 1) "У меня, — говорить Печоринъ, — врожденная страсть противоръчить; цълая жизнь моя была только цёпь грустныхъ и неудачныхъ противоръчій сердцу или разсудку 1). Присутствіе энтузіаста обдаеть меня крещенскимъ холодомъ, и, я думаю, частыя сношенія съ вялымъ флегмати-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

комъ сдѣлали бы изъ меня страстнаго мечтателя" ("Кн. Мери").—2) "Нѣтъ въ мірѣ человѣка, надъ которымъ прошедшее пріобрѣтало бы такую власть, какъ надо мною. Всякое воспоминаніе о минувшей печали или радости болѣзненно ударяетъ въ мою душу¹) и извлекаетъ изъ нея все тѣ же звуки... Я глупо созданъ: ничего не забываю, ничего!"¹) ("Кн. Мери").

Чтобы хорошо понять психологическое (а, можеть быть, отчасти уже психопатологическое) значеніе этихъ двухъ формъ повышеннаго самочувствія, нужно принять во вниманіе слѣдующее:

1) Душевная жизнь индивидуально- и соціально-нормальнаго человъка состоить въ общении, въ обмънъ психическимъ содержаніемъ — мыслей, чувствъ, настроеній и т. д. съ другими людьми. Этотъ обмѣнъ не всегда бываетъ справедливъ и одинаково выгоденъ для объихъ сторонъ: человъкъ съ большимъ душевнымъ содержаніемъ въ общеніи съ людьми незначительнаго душевнаго содержанія даеть много, а получаетъ мало. Но не въ этомъ дъло. Важно, умъть давать и умъть брать. Если человъкъ не въ состояніи передать вамъ свое душевное содержаніе, свою мысль, свое чувство и настроеніе, при все вашей готовности и охотъ воспринять ихъ, сочувственно отозваться на нихъ, а самъ, напротивъ, рабски подчиняется вашему "внушенію", то, очевидно, онъ стоить ниже нормы. Такъ же точно, если онъ, умъя передать вамъ свое, не въ силахъ усвоить ваше (при всей вашей охоть и всемъ умьніи передать), онъ долженъ быть признанъ субъектомъ анормальнымъ. При этомъ, разумвется, предполагается, что субъекты имъютъ между собою нъчто общее и не говорятъ "на разныхъ языкахъ", что они могли бы обмъниваться душевнымъ достояніемъ, чъмъ кто богатъ. Печоринъ принадле-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Курсивъ мой.

жить къ числу твхъ, которые умвють передавать, но не умъють брать. Въ этомъ-то и обнаруживается между прочимъ его повышенное самочувствіе: онъ слишкомъ сильно, слишкомъ ярко чувствуетъ свою мысль, свое чувство, свое настроеніе, чтобы уд'влять потребную долю вниманія мыслямъ, чувствамъ, настроеніямъ другихъ людей. Оттудатотъ духъ противоръчія, о которомъ онъ, говоритъ. Его душа какъ будто замурована и неспособна сочувствовать другой душъ, настраиваться въ унисонъ съ настроеніемъ другихъ. На чужой энтузіазмъ онъ отвъчаеть душевнымъ холодомъ, на чужой душевный холодъ онъ, какъ самъ думаеть, отвътить энтузіазмомъ (что, впрочемъ, сомнительно, такъ какъ, повидимому, Печоринъ вообще неспособенъ къ энтузіазму. Это — уединенная душа, скудная симпатическимъ в оображеніемъ, которое служить проводникомъ отъ человъка къ человъку. Противоръча другимъ, онъ постоянно противоръчить и себъ самому, и его жизнь есть "цъпь грустныхъ и неудачныхъ противоръчий сердцу или разсудку". Повидимому, дъло идетъ здъсь не о тъхъ противоръчіяхъ, которыя возникають въ силу, напр., столкновенія страсти съ разсудкомъ, не о внутренней борьбъ человъка съ самимъ собою. Ръчь идеть о томъ, что Печоринъ неспособенъ отдаться влеченію сердца, точно такъ, какъ неспособенъ онъ поддаться настроенію другого челов жа, и что онъ также не удъляеть должнаго вниманія голосу разсудка по какому-то не то своенравію, не то капризу. Онъ часто поступаеть наперекоръ своему разсудку, какъ поступаеть наперекоръ мнънію, желанію и т. п. другихъ людей. Въ немъ нътъ должной цъльности или гармніи душевной жизни. Такое состояніе души не можеть считаться нормальнымъ- и субъектъ становится мало пригоднымъ для соціальной жизни, онъ уже — несомнінный кандидать въ "лишніе люди".

Но здёсь надо принять во внимание степень дефекта.

У Печорина мы видимъ только относительный недостатокъ симпатическаго воображенія и связанной съ нимъ способности воспринимать чужое душевное состояніе и жить общею жизнью съ другими. Такъ, напр., въ общеніи съ докторомъ Вернеромъ онъ вполнѣ "нормаленъ": онъ его понимаеть, сочувствуетъ ему, обмѣнивается съ нимъ и мыслями, и чувствами. Но, однако, отъ добраго и по-своему умнаго Максима Максимовича онъ ничего не взялъ и, очевидно, не могъ сочувственно понять его, какъ понялъ Лермонтовъ. Напротивъ, Максимъ Максимовичъ, въ мѣру своего умственнаго развитія и силою простого здраваго смысла, сумѣлъ понять и даже очертить другому душевный складъ Печорина, столь чуждый ему. Въ этомъ смыслѣ простая душа стараго штабсъ-капитана оказалась богаче сложной души Печорина.

Нъть худа безъ добра. Печорины, мало способные къ сочувственному пониманію другихъ и одержимые духомъ противоръчія, благодаря этому душевному изъяну, оказываются застрахованными отъ разныхъ "психическихъ эпидемій", какія въ данное время получають особливое распространеніе въ обществъ. И воть почему въ эпоху "безвременья", когда сервилизмъ, испугъ и квасной патріотизмъ стали своего рода "эпидеміями", Печоринъ гордо и твердо шелъ противъ теченія, неспособный усвоить себъ господствующее настроеніе и обязательный кодексь идей и чувствъ. Тутъ между прочимъ, одна изъ причинъ его неприспособлености къ служебной карьеръ, и вмъстъ съ тъмъ это придавало ему своеобразное общественное значение. Бывають эпохи, когда неспособность человъка, хотя бы и "лишняго", заражаться всеобщимъ испугомъ есть уже заслуга и высоко цънится...

2) Если въ томъ "духъ противоръчія", которымъ одержимъ Печоринъ, мы усматриваемъ нъчто анормальное (хотя и могущее, по условіямъ времени, оказаться полезнымъ

для чести человъка), то другую черту, указанную въ вышеприведенномъ признаніи Печорина, мы должны признать безусловно патологической и опасной для душевнаго здравія субъекта: Печоринъ ничего не забываеть и въчно находится подъ гнетомъ своего прошлаго. Въ этомъ еще яснъе обнаруживается его повышенное самочувствіе. При этомъ, очевидно, туть имъются въ виду не столько мысли, идеи, сколько чувства, аффекты и настроенія. Печоринь говорить о "минувшихъ печаляхъ и радостяхъ", которыя остаются въ его, какъ сказали бы современные французскіе психологи, "аффективной памяти" 1) и бол взненно ударяють въ его душу". Это значить, что нъкогда пережитыя имъ чувства оставляють послів себя слівды въ его душъ, болъе устойчивые, чъмъ у другихъ, нормальныхъ людей. Его душа, разъ испытавъ извъстное, конечно — болъе или менъе сильное, чувство, сохраняеть способность вновь переживать соотвътственное чувство или настроеніе, хотя бы оно и не вызывалось новымъ опытомъ жизни. Было у него, скажемъ, когда-то чувство любви къ такому-то лицу, или чувство вражды къ нему, зависти и т. д.; съ теченіемъ времени эти чувства исчезли, имъ на смену явились новыя, къ другимъ лицамъ; но они исчезли не безслъдно, и Печоринъ можеть вновь пережить ихъ или — точнъе — воспоминание о о нихъ, почти такъ, какъ будто бы они и сейчасъ живы. какъ будто вновь повторился прежній опыть жизни. Мы всъ болъе или менъе помнимъ различныя чувства, переживавшіяся нами, т.-е. помнимъ, что они были у насъ; но мы, вспоминая о нихъ, сравнительно ръдко способны. живо перечувствовать ихъ, т.-е. отозваться на нихъ новымъ,

<sup>1)</sup> Оговорюсь, что, вопреки Рибо и другимъ, я не склоненъ приравнивать явленіе "памяти чувствъ" къ памяти умственной. Я думаю, что это—психическія явленія различнаго порядка, о чемъ я имѣлъ случай высказаться въ статъв "Къ психологіи мысли итворчества" (въ кн. "Вопросы психологіи творчества", стр. 226 и сл.).

соотвътственнымъ чувствомъ, - испытать печаль при воспоминаніи о давно пережитой печали, почувствовать радость при мысли о давно угасшей радости. Наша чувствующая душа подчинена благому закону забвенія. Мы можемъ помнить. напр., что когда-то мы ненавидели такого-то человъка. Прошли года, и это чувство забылось, исчезло. Вспоминая о немъ, мы уже не находимъ въ себъ этой былой ненависти. Но бываеть и такъ, что, вспоминая о давно заглохшемъ чувствъ, мы вновь ошущаемъ нъчто болъе или менъе похожее на него, въ душъ проходить какъ бы его тънь, или же возникаеть новое настроеніе, вызванное воспоминаніемъ, но ничего общаго не имъющее съ прежнимъ чувствомъ. Такъ, вспоминая былую, давно забытую печаль, я могу вмъсто того, чтобы почуять ея въяніе, испытать радостное настроеніе, вызванное сознаніемъ, что, слава Богу, нъть уже той печали и нъть причины, которая могла бы вновь вызвать ее. Но представимъ себъ душевную организацію, въ которой и прежняя печаль, и былая радость. и гнъвъ, и зависть, и стыдъ и т. д. оставляютъ въ душъ прочную настроенность въ соотвътственномъ направленіи, такъ что, при новыхъ обстоятельствахъ, по другимъ поводамъ, эти чувства вновь воскресаютъ, и это - уже не легкое въяніе тьней былого, а живыя чувства, хотя и новыя, но удивительно точно воспроизводящія прошлую исторію души. Вспомнимъ: у Печорина старыя чувства, казалось, заглохшія, все будто живы и извлекають изъ души его "все тъ же звуки". Пережитыми чувствами, страстями, аффектами его душа разъ навсегда настроена извъстнымъ образомъ и постоянно готова звучать замогильными звуками прошлаго. И все равно, радостны или печальны эти "звуки": въ томъ и другомъ случай они причиняютъ душевную боль. Былая радость либо отравляется теперь сознаніемъ что ея нътъ 1), либо, что върнъе и важнъе, — она причи-

<sup>1)</sup> Помимо этого воспоминанія о прошломъ вообще, о пережитыхъ нѣ-

няеть особую душевную боль въ качествъ чувства лишняго, такъ сказать "сверхкомплектнаго", ненужнаго для текущей минуты, немотивированнаго настоящимъ. Ибо душа человъческая безсознательно стремится къ экономіи какъ въ сферъ мысли, такъ и въ сферъ чувства, и "законъ забвенія", господствующій, именно въ душъ чувствующей, въ высокой степени благодътеленъ. У Печорина онъ плохо дъйствуеть, и его душа одержима призраками прежнихъ чувствъ, страстей, аффектовъ, настроеній.

Такая душевная организація не можеть считаться нормальной и уравнов'вшенной. Она фатально становится игралищемъ разныхъ, бол'ве или мен'ве тягостныхъ, угнетающихъ состояній и томленій душевныхъ, — и н'вть ей успокоенія, н'вть ей забвенія.

Кажется, мы не ошибемся, если скажемъ, что натура Печорина въ этомъ отношеніи болѣе, чѣмъ въ другихъ, воспроизводила душевную организацію самого Лермонтова, въ поэтическомъ "паеосѣ" котораго мотивъ жажды "покоя и забвенія" игралъ весьма видную роль.

## Вспомнимъ, напр.:

За все, за все Тебя благодарю я: За тайныя мученія страстей, За горечь слезь, отраву поцёлуя, За месть враговь и клевету друзей; За жарь души, растраченный въ пустынь, За все, чёмь я обмануть въ жизни быль... Устрой лишь такь, чтобы Тебя отнынь Не долго я еще благодариль...

Поэтъ "все помнитъ", и все пережитое такъ болъзненно отзывается въ его душъ, что онъ не видитъ иного успо-

когда чувствахъ и настроеніяхъ въ особенности, обыкновенно окрашиваются какимъ-то оттънкомъ грусти, который усиливается по мъръ того, какъ пережитое все дальше отодвигается въ прошлое. Въ этой своеобразной грусти есть что-то "похоронное", что-то "кладбищенское". Того же порядка и грусть историческихъ воспоминаній.



коенія, какъ только въ смерти. Но ему мерещится даже, что и за гробомъ его будуть преслъдовать земныя страсти и любовь, и ревность, и муки, и восторги:

Пускай холодною землею
Засыпанъ я,
О, другъ! всегда, вездъ съ тобою
Душа моя.
Любви безумнаго томленья,
Жилецъ могилъ,
Въ странъ покоя и забвенья
Я не забылъ...

("Любовь мертвеца").

Лирическая обработка этого мотива у Лермонтова такова, что само собою напрашивается предположение, что здъсь передъ нами родъ поэтической исповъди, что поэтъ лично испытывалъ эги душевныя состояния.

4

Я не имъю здъсь возможности входить въ разсмотръніе вопроса, насколько отмъченная выше въ Печоринъ и самомъ Лермонтовъ черта (болъзненная живость "аффективной памяти", ограниченіе "закона забвенія") была явленіемъ, характернымъ для психологіи покольнія 30-хъ годовъ. Ограничусь замъчаніемъ, что этотъ родъ душевной неуравновъшенности отчасти гармонируетъ съ той чувствительностью, восторженностью, экзальтаціей, которыя я отметиль главъ II-й), какъ отличительный признакъ душевнаго склада извъстныхъ представителей того же поколънія. тъхъ послъднихъ Печоринъ, помимо другихъ весьма существенныхъ отличій, разнится также отсутствіемъ восторженности, энтузіазма — вообще, въ отношеніи къ идеямъ и идеаламъ — въ особенности. Но его психологія отчасти сближается съ ихъ психологіей въ томъ смыслъ, что у него,

какъ и у нихъ, отклоненіе отъ нормы или нарушеніе душевнаго равновъсія наблюдается въ одной и той же области, именно въ сферъ чувствъ. На ряду съ этимъ можно отмѣтить и другіе пункты, на которыхъ психологія Печорина-Лермонтова сближалась съ психологіей лучшихъ представителей покольнія 30-хъ годовь. Такь, эгоцентризму Печорина отвъчаетъ, не совпадая съ нимъ по своему характеру, тотъ своеобразный эгоцентризмъ Бълинскаго, Герцена, Станкевича и др., о которомъ мы говорили въ главъ Ш-й. Тамъ же я указалъ на то, что душевное и, тъснъе, умственное развитіе этихъ дъятелей было процессомъ выработки у насъ мыслящей и морально - автономной личности и въ этомъ смыслъ представляетъ собою высокій общественно-психологическій интересъ. Обращаясь къ Печорину, мы прежде всего видимъ въ немъ ярко-выраженную личность, которая какъ-ни-какъ, худо или хорошо, мыслить, чувствуеть, понимаеть вещи по-своему, а не шаблонно, по установившимся и традиціоннымъ формамъ. Оттуда, между прочимъ, тотъ интересъ и даже симпатія, съ которыми лучшіе люди 30 — 40-хъ годовъ относились къ Печорину. Его психологическій укладъ, во многомъ чуждый имъ, былъ однако понятенъ и какъ бы родственъ ихъ душъ. Они, энтузіасты, готовы были простить Печорину его индифферентизмъ; не зная Печоринской скуки и бездълья, они принимали эту сторону его душевной жизни и не видъли въ ней доказательства пошлости или пустоты. Встрътясь съ Печоринымъ, они могли бы сойтись съ нимъ такъ, какъ сошелся съ нимъ докторъ Вернеръ. Они бы, безъ сомнънія, охотно допустили Печорина въ свой интимный кругъ.

Таковы, думается мнъ, должны были быть отношенія передовыхъ людей 30—40-хъ годовъ къ Печорину живому. Что же касается Печорина "литературнаго", то появленіе этого образа прежде всего направило мысль передовыхъ людей на другой образъ, давно знакомый, уже ставшій достояніемъ ихъ

мысли,—на образъ Онѣгина. Представитель, такъ сказать,— "лидеръ", "партіи" западниковъ, Бѣлинскій, выступилъ съ обширной статьей о "Героѣ нашего времени", гдѣ в первые онъ далъ и характеристику Онѣгина ("Отеч. Зап.", 1840, № 6; въ изданіи С. А. Венгерова, томъ V-й, стр. 290—362 ¹).

Въ этой характеристикъ (указ. изд., т. V, стр. 367—368) критикъ устанавливаетъ взглядъ на Онъгина, какъ на реальный типъ, воспроизводящій извъстный моментъ въ жизни и развитіи русскаго общества: "Онъгинъ—не подражаніе, а отраженіе (т.-е. европейскихъ идей и литературныхътиповъ), но сдълавшееся не въ фантазіи поэта, а въ современномъ обществъ, которое онъ изображалъ въ лицъ героя своего поэтическаго романа. Сближеніе съ Европой должно было особеннымъ образомъ отразиться въ нашемъ обществъ,—и Пушкинъ геніальнымъ инстинктомъ великаго художника уловилъ это отраженіе въ лицъ Онъгина".

Затъмъ, указавъ, что этотъ моментъ, воплощенный въ Онъгинъ, уже прошелъ "невозвратно", Бълинскій говорить, что если бы Онъгинъ "явился въ наше время", то естественъ былъ бы вопросъ:

Все тоть же ль онъ; иль усмирился? Иль корчить такъ же чудака?

<sup>1)</sup> До этого времени Бѣлинскому приходилось только мелькомъ высказываться о романѣ Пушкина, не касаясь героя. Въ "Литературныхъ метаніяхъ" (изд. Венгерова, т. І, стр. 386) онъ говоритъ: "Кавказскаго плѣнника", "Бахчисарайскій фонтанъ", "Цыганъ" могъ написать всякій европейскій поэтъ, но "Евгенія Онѣгина" и "Бориса Годунова" могъ только написать поэтъ русскій. — Тамъ же (стр. 368) онъ называеть эти два произведенія "самыми драгоцѣнными алмазами поэтическаго вѣнка" Пушкина. — Въ статъѣ "О критикѣ и литер. мнѣніяхъ" "Московскаго Наблюдателя" находимъ выраженіе: "Онѣгинъ — этотъ живой, движущійся міръ лицъ, мыслей, чувствъ"... (указ. изд., ІІ, 485). — Въ статъѣ объ "Очеркахъ русской литературы" Полевого Бѣлинскій, порицая взглядъ Полевого на "Евгенія Онѣгина", называетъ это произведеніе "полнымъ, оконченнымъ, замкнутымъ въ себѣ художественнымъ созданіемъ, въ дивныхъ образахъ выразившимъ глубокую идею"... (указ. изд., V, 111).

Скажите, чёмъ онъ возвратился? Что намъ представить онъ пока? Чёмъ нынё явится?.. и т. д.

И говорить, что на эти-то вопросы и даль отвъть Лермонтовъ созданіемъ Печорина. Такимъ образомъ, Печоринъ — это "Онъгинъ нашего времени, герой нашего времени". Здёсь же находится приведенное въ началъ этой главы замъчаніе, что "несходство ихъ между собою гораздо меньше разстоянія между Онвгою и Печорою". "Иногда, — читаемъ туть же, — въ самомъ имени, которое истинный поэть даеть своему герою, есть разумная необходимость (?), хотя, можеть быть, и невидимая самимъ поэтомъ"... (указ. изд. V, стр. 367). Повидимому, эта "разумная необходимость состояла просто въ томъ, что Лермонтовъ, разрабатывая характеръ героя, намъченный уже въ предшествующихъ его произведеніяхъ 1), и возводя его въ общественно-психологическій типъ, родственный типу Онъгина и хронологически следующій за нимъ, сознательно выбралъ имя Печоринъ-въ pendant къ имени Онъгинъ. Если это такъ, то нельзя не видъть здъсь указанія на то, что главной задачей Лермонтова было вовсе не написать свой собственный портреть, а именно создать общественно-психологическій типъ, который, по своему значенію, могь бы стать рядомъ съ типомъ Онъгина. И въ этомъ смыслъ Лермонтовъ былъ вполнъ искрененъ, когда писалъ въ "Предисловіи ко 2-му изданію" романа "Герой нашего времени": "точно портреть, но не одного человъка:

<sup>1)</sup> Н. А. Котляревскій указываеть на братьевь Радиныхь вы юношеской драмѣ Лермонтова "Два брата", какъ на образы, предшествовавшіе Печорину и подготовившіе его. "Наибольшее сходство имѣетъ Печоринь съ Александромъ Радинымъ, характеръ котораго, по всѣмъ вѣроятіямъ, служилъ Лермонтову точкой отправленія въ его новой работѣ. Нѣкоторыя слова Радина цѣликомъ вложены въ уста Печорина, и нѣтъ сомнѣнія, что Лермонтовъ дѣлалъ такія заимствованія умышленно, а не случайно" ("М. Ю. Лермонтовъ", стр. 192).

это портреть, составленный изъ пороковъ всего нашего поколънія, въ полномъ ихъ развитіи"... А что въ этотъ портреть вошли нъкоторыя черты самого автора, это другое дъло, обусловленное главнымъ образомъ субъективностью художественнаго творчества Лермонтова.

Бълинскій даль подробный анализь характера и всего душевнаго склада Печорина. Онъ видълъ въ "героћ" портреть самого автрова, но такой, который въ то же время воплощаеть въ себъ и характерныя черты времени. И критикъ относится къ Печорину съ нескрываемой симпатіей. Онъ видить въ немъ личность незаурядную, богатую душевными силами, заключающую въ себъ залогъ лучшаго будущаго. "Въ идеяхъ Печорина, — говоритъ онъ (стр. 365), много ложнаго, въ ощущеніяхъ его есть искаженіе; но все это выкупается его богатой натурой. Его во многихъ отношеніяхъ дурное настоящее объщаеть прекрасное будущее". Сопоставляя его съ Онфгинымъ, критикъ находить, что, уступая последнему въ художественномъ отношении, Печоринъ выше его "по идеъ". Поясненіе этой мысли, данное Бълинскимъ, представляетъ для насъ большой интересъ. Прежде всего критикъ оговаривается, что это преимущество Печорина передъ Онъгинымъ вовсе не составляетъ заслуги Лермонтова: "это преимущество принадлежить нашему времени" (стр. 368). Дъло въ томъ, что Онъгинъ, при несомнънныхъ положительныхъ сторонахъ (онъ двчужъ чувства уважалъ", "въ его сердцъ была и гордость и прямая честь"), — человъкъ апатичный, вялый, его "убили воспитаніе и свътская жизнь", — онъ опустился, ему "все приглядълось, все прівлось" — и "онъ равно зъвалъ средь модныхъ и старинныхъ залъ"; но "не таковъ Печоринъ", говоритъ критикъ. И туть же онъ характеризуеть Лермонтовскаго героя такими чертами, которыя невольно напоминають намъ душевный складъ и моральное "творчество" самого Бълинскаго и его друзей. Вотъ это любопытное мъсто: "Этотъ

человъкъ не равнодушно, не апатично несеть свое страданіе: бъщено гоняется онъ за жизнью, ища ея повсюду; горько обвиняеть онъ себя въ своихъ заблужденіяхъ. Въ немъ неумолчно раздаются внутренніе вопросы, тревожать его, мучать, и онь въ рефлексіи ищетъ ихъ разръшенія: подсматриваетъ каждое движение своего сердца, разсматриваетъ каждую мысль свою. Онъ сдёлалъ изъ себя самый любопытный предметъ своихъ наблюденій и, стараясь быть какъ можно искреннъе въ своей исповъди, не только откровенно признается въ своихъ истинныхъ недостаткахъ, но еще и выдумываетъ небывалые или ложно истолковываетъ самыя естественныя свои движенія" 1) (стр. 368). Почти буквально все это приходить въ голову, когда перечитываешь интимную переписку Бълинскаго, Герцена, Станкевича и др. Очевидно, были какія-то точки соприкосновенія между психологіей Печорина и душевнымъ міромъ этихъ выдающихся ділтелей, столь отличныхъ отъ Печорина. Разумъется, въ этомъ сближеніи первенствующую роль игралъ Лермонтовъ. Печоринъ оказался столь близкимъ и даже дорогимъ Бълинскому прежде всего потому, что онъ видълъ въ немъ самого Лермонтова и мысленно прибавлялъ къ душевному достоянію Печорина недостающія ему качества, принадлежавшія его автору. Здёсь у мёста припомнить восторженныя строки изъ письма Бълинскаго къ Боткину, гдъ критикъ разсказываеть о своемъ свиданіи съ Лермонтовымъ, когда последній сидель на гауптвахте (за дуэль съ Барантомъ): "Печоринъ-это онъ самъ, какъ есть. Я съ нимъ спорилъ 2), и мив отрадно было видвть въ его разсудоч-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Очевидно, какъ явствуетъ изъ контекста, на тему о презрѣніи мужчинъ, свойственномъ Лермонтову, который "любитъ однѣхъ женщинъ и въжизни только ихъ и видитъ", презирая, впрочемъ, и ихъ.

номъ, охлажденномъ и озлобленномъ взглядъ на жизнь и людей съмена глубокой въры въ достоинство того и другого. Я это сказалъ ему, - онъ улыбнулся и сказалъ: "дай Богъ!" Боже мой, какъ онъ ниже меня по своимъ понятіямъ, и какъ я безконечно ниже его въ моемъ передъ нимъ превосходствъ ... (А. Н. Пыпинъ. "Бълинскій, его жизнь и переписка", 1876, т. ІІ, стр. 38). Но, съ другой стороны, если Печоринъ-это самъ Лермонтовъ "какъ есть", то Лермонтовъ-не Печоринъ, потому что, вопреки взгляду Н. А. Котляревскаго, "герой нашего времени" — типъ собирательный. Бълинскій это чувствоваль и понималь, что видно изъ слъдующихъ словъ въ другомъ письмъ къ Боткину (отъ 13 іюня 1840 г.): "...я не согласенъ съ твоимъ мивніемъ о натянутости и изысканности (мъстами) Печорина: онъ разумно-необходимы. Герой нашего времени долженъ быть таковъ. Его характеръ-или ръшительное бездъйствіе, или пустая дъятельность. Въ самой его силъ и величіи должны проглядывать ходули, натянутость и изысканность. Лермонтовъ-великій поэть: онъ объектироваль современное общество и его представителей"... (Пыпинъ, И, 48).

Эта мысль, приводимая Бѣлинскимъ и въ статъѣ о "Героѣ нашего времени", въ существѣ своемъ совпадаеть съ тѣмъ, что говоритъ и Лермонтовъ въ "Предисловіи" ко 2-му изданію романа.

Перечитывая статью великаго критика, мы убъждаемся въ томъ, что для него, а слъдовательно—и для того поколънія, представителемъ котораго онъ былъ, Печоринъ въ самомъ дълъ является "героемъ времени". Его рефлексія, его хандра, его "охлажденный взглядъ" на жизнь, все это казалось Бълинскому особливо значительнымъ, онъ видълъ въ этомъ доказательство глубины натуры героя, находящагося въ томъ "переходномъ сотояніи духа, въ которомъ для человъка все старое разрушено, а новаго еще нътъ, и въ которомъ человъкъ

есть только возможность чего-то дъйствительнаго 1) въ будущемъ и совершенный призракъ въ настоящемъ" (указ. изд., V, 354). Нельзя, кажется, сомнъваться въ томъ, что здъсь Бълинскій обращался мыслыю къ себъ самому: онъ самъ въ это время находился въ "переходномъ состояни духа", переживая столь извъстный кризисъ перехода отъ "примиренія съ дъйствительностью" къ ея критикъ и отрицанію. Человъкъ въ такомъ состояніи разлада съ окружающею дібиствительностью и съ самимъ собою подпадаетъ подъ всемогущую власть рефлексін; онъ, такъ сказать, раздванвается, "распадается на два человъка, изъ которыхъ одинъ живеть, а другой наблюдаеть за нимъ и судить о немъ" (тамъ же). Поэтому онъ не можетъ жить полною жизнью, отдаться чувству и т. д. Съ этой точки зрвнія и разсматриваются въ статьв Бълинскаго различные факты изъ жизни Печорина, его отношенія къ другимъ людямъ, его романы и пр., — и во всемъ этомъ выслъживается та "призрачность" или неполнота чувствъ, идей, страстей и т. д., когорая была, по мнънію критика, слъдствіемъ "переходнаго состоянія". Изъ писемъ Бълинскаго можно было бы привести мъста, гдъ онъ обвиняеть самого себя въ избыткъ рефлексіи, въ неспособности жить полною жизнью, отдаться чувству, "не мудрствуя лукаво". Достаточно извъстно, какъ мучился онъ этимъ сознаніемъ, какъ жаждалъ "полноты жизни". То же самое переживали и его друзья. Мучительность этого состоянія была имъ хорошо знакома. Вотъ какъ изображаетъ ее Бълинскій въ той же стать в (стр. 355): "...благоуханный цв вть чувства блекнеть, не распустившись, мысль дробится въ безконечность, какъ солнечный дучъ въ граненомъ хрусталь; рука, подъятая для действія, какъ внезапно окаменелая, останавливается на взмахъ, и не ударяеть... - Слъдуетъ

<sup>1)</sup> Въ гегельянскомъ смыслъ. Курсивъ мой.

цитата изъ Гамлета ("Такъ робкими всегда творить насъ совъсть..." и т. д.), послъ чего критикъ продолжаетъ: "Ужасное состояніе! Даже въ объятіяхъ любви, среди блаженнъй-шаго упоенія и полноты жизни, возстаетъ этотъ враждебный внутренній голосъ, чтобы заставить человъка думать

. . . . въ такое время, Когда не думаетъ никто,

и, вырвавъ изъ его рукъ очаровательный образъ, замѣнить его отвратительнымъ скелетомъ..."

Неудивительно, что психологія Печорина съ его хандрой, рефлексіей, разочарованностью и пр. могла показаться Бълинскому чъмъ-то родственнымъ, знакомымъ. И, сосредоточивъ все свое внимание на этомъ пунктв, критикъ оставиль безь разсмотрфнія другія стороны Печорина, внимательное отношеніе къ которымъ могло бы охладить егосимпатію къ Лермонтовскому герою. Бълинскій не отмътилъ бытовыхъ черть последняго, а равно и техъ, въ силу которыхъ Печоринъ является неудачникомъ и лишнимъ человъкомъ. Впрочемъ, эти черты едва ли и могли быть поняты въ то время: онъ ясны намъ въ настоящее время, благодаря той разработкъ этого общественнопсихологического типа, которую даль въ 50-хъ годахъ Тургеневъ. Въ концъ же 30-хъ годовъ, ни въ литературъ, ни въ жизни эта сторона героевъ, олицетворявшихъ извъстные "моменты" въ развитіи общества, еще не проявлялась съ постаточной отчетливостью.

Итакъ, для Бълинскаго Печоринъ былъ чисто-психологическій типъ, олицетворявшій переходный моментъ въ развитіи личности, такъ мучительно переживавшійся самимъ Бълинскимъ и его друзьями.

Мы знаемъ, что въ этомъ процессѣ или "кризисѣ" причудливо сочетались два стремленія: 1) къ выработкѣ личнаго нравственнаго сознанія и 2) къ выработкѣ новыхъ критиче-

скихъ воззрѣній на дѣйствительность и къ созданію общественнаго идеала.

Въ Печоринъ Бълинскому видълось и то, и другое. Печоринъ переживаеть "переходное состояніе", изъ котораго онъ выйдеть обновленнымъ. "Переходъ изъ непосредственности въ разумное сознание необходимо совершается черезъ рефлексію, болье или менье бользненную, смотря по свойству индивидуума" (тамъ же, стр. 355). Печоринъ представленъ вышедшимъ изъ "непосредственности". Поэтъ взялъ его въ этомъ переходномъ состоянии и изобразилъ всъ муки, съ нимъ сопряженныя. Но Печорина ожидаеть "прекрасное будущее", потому что въ этомъ человъкъ скрыты "силы необъятныя". Въ другомъ мъстъ статьи (стр. 362) Бълинскій указываеть "глубину и мощь" натуры Печорина. Но въ этой глубинъ и мощи, въ этихъ "силахъ необъятныхъ" есть, скажемъ отъ себя, что-то неясное, проблематическое. Не видать, въ чемъ онъ заключаются и чъмъ и какъ могли бы сказаться. И Бълинскій также — по-своему — отмъчаетъ это, говоря (стр. 369), что Печоринъ "скрывается отъ насъ такимъ. же неполнымъ и неразгаданнымъ существомъ, какъ и является намъ въ началъ романа". Въ связи съ этимъ критикъ указываеть на то, что вообще въ романъ Лермонтова "есть что-то неразгаданное, какъ бы недоговоренное..."- И это поясняется слѣдующимъ: "...этотъ недостатокъ есть въ то же время и достоинство романа...: таковы бываютъ всв современные общественные вопросы, высказываемые въ поэтическихъ произведеніяхъ: это вопль страданія, но вопль, который облегчаеть страданіе..." (стр. 369).

Эти строки характерны, и въ нихъ таится глубокая правда: процессъ выработки нравственнаго и общественнаго сознанія, совершавшійся въ тъ годы въ душть Бълинскаго и его друзей, былъ крупнымъ фактомъ нашего общественнаго развитія. Поскольку въ романъ, именно въ психологіи Печорина,

были даны указанія на аналогичный процессь, постольку въ немъ быль выдвинуть "общественный вопрось". И въ дальнъйшемъ мы неоднократно будемъ встръчаться съ этимъ явленіемъ: внутренняя жизнь героевъ, вопросы ихъ совъсти, выработка ихъ самосознанія и т. д. получають значеніе общественно-психологическое, становятся въ одно и то же время и постановкою общественнаго вопроса, и "воплемъ страданія, облегчающимъ это страданіе".

١

Иначе можно выразить это такъ: мучительно и трудно было въ ту эпоху русскому мыслящему человъку отрываться отъ "непосредственности", перерастать, умственно и нравственно, тотъ уровень, на которомъ стояло огромное большинство общества. Выходя изъ этой непосредственности, человъкъ оказывался одинокимъ, чуждымъ всему, "лишнимъ". Въ особенности тягостнымъ было это для твхъ, кто живо чувствовалъ необходимость общественныхъ связей, кто стремился къ осуществленію своей общественной стоимости. Муки душевнаго одиночества толкали людей, оторвавшихся отъ непосредственности, къ искусственному и непрочному "примиренію" съ дъйствительностью, о которомъ можно сказать, вопреки поговоркъ, что такой плохой миръ — гораздо хуже хорошей ссоры. "Ссора" съ дъйствительностью для людей, умственно и нравственно незаурядныхъ была въ концъ концовъ неизбъжною. Все это, и первый выходъ изъ непосредственности, и неудачныя попытки примиренія, и самая "ссора", и сопряженная со всёмъ этимъ внутренняя борьба, муки одиночества и т. д., все это не могло не отражаться на душевномъ здоровьи или, по крайней мъръ, равновъсіи человъка, откуда извъстныя уклоненія отъ "нормы", повышенное самочувствіе, эгонцентризмъ, разочарованность, хандра и многое другое — болъе или менъе патологическое, частью только въ соціальномъ смыслі, частью же — и въ психологическомъ.

Эта соціально-патологическая, равно какъ и психо-патологическая окраска, чувствовалась и отмъчалась. хотя и въ чертахъ неопредъленныхъ, въ выраженіяхъ двусмысленныхъ. Лермонтовъ въ "Предисловіи" говорить о какихъ-то "порокахъ", изъ которыхъ "составленъ", образъ Печорина. Въ разговоръ съ докторомъ Вернеромъ (передъ дуэлью) поэть влагаеть въ уста Печорина такое признаніе: "Изъ жизненной бури я вынесъ только нъсколько идей и ни одного чувства. Я давно ужъ живу не сердцемъ, а головою. Я взвѣшиваю, разбираю свои собственныя страсти и поступки съ строгимъ любопытствомъ, но безъ участія. Во мнъ два человъка: одинъ живеть въ полномъ смыслъ этого слова, другой мыслить и судить его... Выше мы видъли, какъ изображаетъ это душевное состояніе Бълинскій, по опыту знавшій, что это — родъ "бользни" 1), хотя и спасительной.

Изъ всего этого между прочимъ видно, что типъ Печорина былъ для лучшихъ людей того времени не совсёмъ то, чёмъ является онъ для насъ. Съ одной стороны, онъ говорилъ имъ больше, а съ другой — меньше, чёмъ говоритъ намъ. Дальнёйшее выясненіе или, скажемъ, развитіе этого типа въ сознаніи мыслящей и передовой части общества шло въ направленіи убыли его моральнаго интереса въ тёсномъ смыслё и расширенія его значенія, какъ типа общественно-психологическаго, стоящаго посрединъ между Онёгинымъ, человёкомъ 20-хъ годовъ, и такъ называемыми "людьми 40-хъ годовъ", къ которымъ мы и обратимся теперь.

<sup>1) &</sup>quot;Дивно-художественная "Сцена Фауста" Пушкина представляеть собою высокій образъ рефлексіи, какь бользни многихь индивидуумовь нашего общества",— говорить Бълинскій въ той же стать стр. 356.

## ГЛАВА VI.

## "Люди 40-хъ годовъ".—Рудинъ.

I

До 40-хъ годовъ наша художественная литература не отставала отъ жизни: едва — въ дъйствительности — успъвало обозначиться извъстное теченіе общественной мысли, извъстное настроеніе, опредъленный родъ "соціальнаго самочувствія" людей передовыхъ и мыслящихъ, какъ уже и въ литературъ появлялся соотвътственный художественный типъ. Такъ, художественные типы Чацкаго, Онъгина, Печорина являлись, можно сказать, по горячимъ слъдамъ жизни, въ то самое время, когда жили и дъйствовали настоящіе, живые Чацкіе, Онъгины и Печорины. Ихъ образъ мысли, ихъ характерная душевная складка, ихъ негодованіе, протесть, грусть, тоска, степень достигнутаго ими самосознанія,—все это было взято поэтами прямо въ дъйствительности, еще не отошедшей въ прошлое, подслушано, подмъчено въ живой душъ человъческой.

Такимъ образомъ, 20-е и 30-е годы, со стороны передового движенія, въ типичныхъ чертахъ умственной жизни и общаго душевнаго склада мыслящихъ и чувствующихъ людей эпохи, непосредственно отразились въ современной же художественной литературъ.

Этого нельзя сказать о 40-хъ годахъ. Изображеніе и анализъ душевнаго склада лучшихъ людей этой эпохи стало возможнымъ лишь по завершеніи ея, заднимъ числомъ, когда, въ годину безвременной первой половины 50-хъ годовъ и позже, во второй ихъ половинѣ, наканунѣ реформъ, было — на досугѣ — продумано, осмыслено и критически оцѣнено умственное, моральное и общественное наслѣдіе 40-хъ годовъ. Художественный итогъ этому наслѣдію былъ впервые подведенъ Тургеневымъ въ "Рудинъ" (1858) и въ "Дворянскомъ гнѣздѣ" (1858). Типы Рудина и Лаврецкаго, по своему общественно-психологическому смыслу и художественному значенію, являются для "людей 40-хъ годовъ" тѣмъ же, чѣмъ Чацкій и Онѣгинъ — для людей 20-хъ годовъ, а Печоринъ — для извѣстной части поколѣнія 30-хъ.

Умственная и вообще духовная жизнь людей 40-хъ годовъ была значительно сложнъе душевнаго обихода Чацкихъ, Онъгиныхъ и даже Печориныхъ. Работа мысли стала интенсивнъе, кругъ умственныхъ интересовъ расширился, ярко обозначились философскія стремленія. Вмъстъ съ тъмъ и вліяніе западно-европейскихъ идей и литературныхъ направленій стало дъйствительнъе и плодотворнъе, ибо онъ воспринимались уже не какъ мода, не подражательно, а перерабатывались — худо ли, хорошо ли — самостоятельной работой мысли. Явились первостепенные — творческіе — умы, какъ Герценъ и Бълинскій. Наконецъ, обособлялись опредъленныя, ясно выраженныя, оригинально разработанныя направленія или формы нашего національнаго и общественнаго самосознанія — западничество и славянофильство.

Зам'втно изм'внился и классовый составъ мыслящей части общества. Въ 20-хъ и частью еще въ 30-хъ годахъ люди мыслящіе и чувствующіе принадлежали къ великосв'втскому кругу и слоямъ близкимъ къ нему съ присоединеніемъ

небольшого числа лицъ, вышедшихъ изъ другихъ слоевъ. Въ 40-хъ годахъ центръ умственной жизни перемъщается въ "средній" классь — богатаго, зажиточнаго и бъднаго дворянства, съ присоединеніемъ уже болье значительнаго числа лицъ изъ другихъ, "низшихъ", слоевъ. Общій душевный обликъ этихъ людей быль уже не тотъ, какой мы находимъ у представителей мыслящей части великосвътскаго круга. Наслъдственныя черты дворянскаго, помъщичьяго склада, барскаго воспитанія и столь же барскаго отношенія къ вещамъ и людямъ, конечно, сохранялись и неръдко обнаруживались, такъ или иначе; но онъ уже значительно смягчались общеніемъ съ "разночинцами", вліяніемъ философскаго образованія, широтою и разнообразіемъ умственныхъ интересовъ, наконецъ, нивеллирующимъ воздъйствіемъ университетской среды, студенческой жизни. Эти баричи уже не переходили изъ студентовъ въ офицеры, ръдко и лишь случайно появлялись въ великосвътскомъ и чиновномъ кругу и жили обособленной жизнью въ тъсныхъ дружескихъ кружкахъ, гдъ умственные и нравственные интересы преобладали всъмъ прочимъ.

Напряженная работа мысли и совъсти, совершавшаяся въ этихъ кружкахъ, была тогда явленіемъ совершенно новымъ на Руси. Тутъ-то вырабатывались и созръвали, какъ въ теплицъ, тъ своеобразныя душевныя явленія, которыми психологія "людей 40-хъ годовъ" характеризуется по преимуществу, замътно отличаясь отъ душевнаго склада какъ предшествующихъ, такъ и послъдующихъ покольній.

Эти-то отличія, эта своеобразная душевная складка и были потомъ мастерски воспроизведены Тургеневымъ въ его романахъ и повъстяхъ, особенно — въ "Рудинъ" и "Дворянскомъ гнъздъ".

Біографіи и переписка д'ялтелей того времени, такіе документы эпохи, какъ "Дневникъ" Герцена и его романъ "Кто виноватъ?", яркая картина интимной жизни кружковъ, съ неподражаемымъ мастерствомъ изображенная имъ же въ "Былое и думы", воспоминанія Анненкова и т. д.,—все это даеть изслъдователю цънный матеріалъ, которымъ онъ можеть провърить правильность художественныхъ обобщеній, сдъланныхъ Тургеневымъ. Такая провърка показала бы, что, дъйствительно, въ Рудинъ, Лаврецкомъ, Лежневъ, Михалевичъ, Пасынковъ, вводномъ лицъ Покорскаго и мн. др. Тургеневъ вполнъ удачно отмътилъ самое важное, самое существенное, чъмъ душевный міръ людей 40-хъ годовъ характеризовался по преимуществу.

2.

На первый планъ выдвигается здѣсь то, что можно назвать философскою жаждою. Ни одно поколѣніе не отличалось этой чертою въ такой мѣрѣ, какъ именно поколѣніе 40-хъ годовъ, когда съ такимъ рвеніемъ философствовали и западники, и славянофилы.

Замвчу здвсь мимоходомъ, что у насъ, русскихъ, потребность въ философской систематизаціи знанія и опыта жизни, запросовъ мысли и тревоги совъсти образуеть черту національнаго умственнаго склада, сближающую насъ съ нъмцами, при чемъ, однако, у насъ замътно выдъляется настойчивое стремленіе добиться, путемъ философскаго объединенія, "прямыхъ отвътовъ" на "проклятые" вопросы и здъсь нравственную санкцію. Наша философская мысль преслъдуетъ преимущественно задачи "практическаго разума", даже тогда, когда уносится въ заоблачныя высоты метафизики. Есть что-то религіозное въ философскихъ построеніяхъ и исканіяхъ нашихъ мыслителей. Это мы видимъ и у Бълинскаго, и у Герцена, и у Бакунина, и, наконецъ, у матеріалистовъ и позитивистовъ 60-хъ и 70-хъ годовъ. Ярко обнаруживается эта черта въ замъчательной (еще далеко не оцвненной по достоинству) философской работѣ П. Л. Лаврова. Покойный Н. К. Михайловскій, одинъ изъ самыхъ большихъ и творческихъ философскихъ умовъ у насъ, создатель стройной системы, объединяющей правду-истину и правду-справедливость, былъ одинъ изъ типичныхъ русскихъ людей,— и здѣсь тайна его огромнаго вліянія, разгадка того обаянія, какое въ теченіе трехъ съ лишнимъ десятилѣтій окружало ореоломъ эту яркую, эту сильную и высокоодаренную личность.

Національная черта, о которой мы говоримъ, впервые и съ особливою напряженностью обнаружилась въ "философской жаждъ" людей 40-хъ годовъ, философскія увлеченія которыхъ принимали такіе размъры и выработались въ такихъ формахъ, какія въ послъдующее время уже не встръчаются. Можеть быть, только теперешніе "нео-идеалисты" могуть отчасти поспорить съ ними въ этомъ отношеніи. Но послъдніе, вмъсть со всьми нами, какъ философствующими, такъ и не философствующими, стоятъ вплотную лицомъ къ лицу съ очередными историческими "проблемами" — не "идеализма", а жизни, не имъющими непосредственной связи съ философскою, а тъмъ болъе метафизическою, систематизаціей, — и, можно опасаться, ихъ философствованіе останется втунъ. Люди 40-хъ годовъ не имъли передъ собою такихъ задачъ (кромъ подготовки освобожденія крестьянъ, задачи трудной и, какъ отмътимъ ниже, непосильной имъ),и они могли вволю и досыта философствовать, выдвигая впередъ отвлеченные вопросы и общегуманную сторону мышленія. Работая и томясь въ этихъ границахъ, они подготовили возможность раціональной постановки — въ будущемъ - общественныхъ задачъ и проложили путь нравственному воспитанію посл'вдующихъ покол'вній.

Вотъ именно эту исключительную жажду философскихъ откровеній, свойственную людямъ 40-хъ годовъ, и изобразилъ Тургеневъ въ слъдующихъ словахъ Лежнева о Рудинъ:

"Видите ли (повъствуеть Лежневъ Александръ Павлов-

нъ), я вамъ сейчасъ сказалъ, что онъ (Рудинъ) прочелъ немного, но читалъ онъ философскія книги, и голова у него такъ была устроена, что онъ тотчасъ же изъ прочитаннаго извлекалъ все общее, хватался за самый корень дъла и уже потомъ проводилъ отъ него во всъ стороны свътлыя, правильныя нити мысли, открываль духовныя перспективы... Положимъ, онъ говорилъ не свое, - что за діло!-но стройный порядокъ водворялся во всемъ, что мы знали, все разбросанное вдругъ соединялось, складывалось, вырастало передъ нами, точно зданіе, все свътльло, духъ въялъ всюду... Ничего не оставалось безсмысленнымъ, случайнымъ; во всемъ сказывалась разумная необходимость и красота, все получало значеніе ясное и въ то же время таинственное; каждое отдъльное явленіе жизни звучало аккордомъ, и мы сами, съ какимъ-то священнымъ ужасомъ благоговънія, съ сладкимъ сердечнымъ трепетомъ чувствовали себя какъ бы живыми сосудами въчной истины, орудіями ея, призванными къ чему-то великому... (глава VI).

Итакъ, Рудинъ-философская голова. Какъ умъ, онъ воплощаеть въ себъ черты, которыми несомнънно обладали выдающіеся д'вятели эпохи, въ особенности Б'влинскій, Бакунинъ, Герценъ и Хомяковъ. Но, повидимому, рисуя Рудина, какъ умъ, Тургеневъ имълъ въ виду преимущественно Бакунина, перваго у насъ насадителя гегельянской философіи. То, что мы знаемъ о его умъ, діалектическихъ способностяхъ и самой манеръ говорить, въ самомъ дълъ живо напоминаетъ Рудина. Анненковъ отмъчаетъ "многосторонность, быстроту и гибкость" ума Бакунина, его "страсть къ витійству", "врожденную изворотливость мысли" и "пышную, всегда какъ-то праздничную по своей формъ, шумную, хотя и нъсколько холодную, малообразную и искусственную ръчь". ("Воспоминанія и крит. очерки", III, стр. 23). (Здёсь только выраженіе—"малообразная" (рёчь) не согласуется съ тъмъ, какъ Тургеневъ изображаетъ красноръчіе Рудина). Извъстно, какое сильное вліяніе имъль въ концъ 30-хъ годовъ Бакунинъ на Бълинскаго, въ періодъ пресловутаго "примиренія съ дъйствительностью", апостоломъ котораго былъ тогда Бакунинъ. Не меньшее впечатлъніе производиль онъ и за границей. Анненковъ приводить любопытныя свъдънія, относящіяся ко второй половинъ 40-хъ годовъ: "...уже и тогда приходили къ нему (Бакунину) за совътомъ и разъясненіемъ по вопросамъ философскаго отвлеченнаго мышленія, и при томъ такіе люди, какъ, напримъръ, Прудонъ. Одинъ изъ умныхъ и развитыхъ французовъ... созывалъ ради Бакунина своихъ знакомыхъ и при этомъ говорилъ: я вамъ покажу чудище (une monstruosité) по сжатой діалектикъ и по лучезарной концепціи сущности всяческихъ вещей (par sa dialectique serrée et par sa perception lumineuse des idées dans leur essense) — (тамъ же, стр. 173).

Но за вычетомъ ума и діалектики, а также, можетъ быть, и нъкоторыхъ чертъ характера, которыми Рудинъ отчасти напоминаетъ Бакунина, мы скажемъ, что въ остальномъ между ними нътъ сходства. Бакунинъ, несомнънно, былъ доктринеръ и фанатикъ, чего отнюдь нельзя сказать о Рудинъ. Диллетантъ мысли и благородныхъ чувствъ, Рудинъ имъетъ опредъленныя убъжденія и, навърное, никогда не измънилъ бы имъ, но мы не видимъ, чтобы онъ слъдовалъ какой-либо доктринъ, и въ его отношеніяхъ къ идеямъ нътъ фанатизма. Можно думатъ только, что въ 50-хъ годахъ Бакунинъ представлялся Тургеневу, какъ умъ и отчасти характеръ, приблизительно въ томъ свътъ, въ какомъ изображенъ Рудинъ, но видъть въ послъднемъ върную копію съ перваго нельзя 1).

<sup>1)</sup> О Бакунинѣ см. статью Венгерова въ IV-мъ томѣ "Полн. собр. сочин. В. Г. Бѣлинскаго" (изд. Венгерова), стр. 547 и сл. ("Бакунинско-гегельянскій періодъ жизни Бѣлинскаго").— Въ статьѣ объ И. С. Тургеневѣ въ энцикл. словарѣ Брокгауза и Эфрона г. Венгеровъ говоритъ: "До из-

Постараемся прослѣдить, какъ развивается въ романѣ характеръ и весь духовный обликъ Рудина.

Въ той сценъ, гдъ онъ впервые появляется (гл. III), онъ обрисованъ, какъ отличный діалектикъ, ловкій спорщикъ и мастеръ говорить. Безъ труда, двумя-тремя удачными "ходами" сбивъ съ позиціи Пигасова, онъ разговорился и овладълъ общимъ вниманіемъ. Онъ "говорилъ умно, горячо, дъльно; выказалъ много знанія, много начитанности... "Въ числъ слушателей были и такіе, которыхъ не подкупишь звонкой фразой: это Басистовъ и Наталья, отзывчивые юные умы и чистыя, чуткія сердца, шзъ числа тъхъ, которые, при всей неопытности, какимъ-то чутьемъ сразу отличаютъ настоящую мысль отъ поддёлокъ подъ нее и сейчасъ же почувствують фальшь, если она есть, какою бы красивою и убъдительною формою выраженія она ни прикрывалась. И вотъ, оказывается, что ръчами Рудина "больше всъхъ были поражены Басистовъ и Наталья". "У Басистова чуть дыханье не захватило; онъ сидълъ все время съ открытымъ ртомъ и выпучеными глазами — и слушалъ, слушалъ, какъ отъ роду не слушалъ никого, а у Натальи лицо покрылось алой краской, и взоръ ея, неподвижно устремленный на Рудина, и потемнълъ, и заблисталъ... Очевидно, въ ръчахъ Рудина звучали ноты глубокой искренности, да и изъ дальнъйшаго мы убъждаемся, что онъ — человъкъ несомнънно

въстной степени Рудинъ — портреть знаменитаго агитатора и гегельянца Бакунина, котораго Бълинскій опредълиль, какъ человъка съ румянцемъ на щекахъ и безъ крови въ сердцъ". — О Рудинъ Лежневъ отзывается, что онъ "холоденъ, какъ ледъ". — Приведенный отзывъ Бълинскаго о Бакунинъ Анненковъ слышалъ лично изъ устъ критика въ такомъ видъ: "это — пророкъ и громовержецъ, но съ румянцемъ на щекахъ и безъ пыла въ организмъ" ("Воспомин. и крит. оч.", III, стр. 25).

искренній, въ особенности когда говорить, когда пропов'ьдуетъ... Въ этой же главъ мы знакомимся съ его красноръчіемъ, съ его манерой говорить: "Разсказывалъ онъ не совсъмъ удачно. Въ описаніяхъ его недоставало красокъ. Онъ не умълъ смъщить". Но въ общихъ разсужденіяхъ, развитіи мысли онъ быль неподражаемъ, умъя дъйствовать и на мысль, и на чувство. Прочтемъ еще слъдующее: "Обиліе мыслей мішало Рудину выражаться опредівлительно и Образы смънялись образами; сравненія, то неожисмълыя, то поразительно върныя, возникали за сравненіями. Не самодовольною изысканностью опытнаго говоруна, - вдохновеніемъ дышала его нетерпъливая импровизація. Онъ не искаль словь: они сами послушно приходили къ нему на уста, и каждое слово, казалось, такъ и лилось прямо изъ души, пылало всёмъ жаромъ убёжденія. Рудинъ владълъ едва ли не высшею тайной - музыкой красноръчія. Онъ умълъ, ударяя по однъмъ струнамъ сердецъ, заставлять смутно звеньть и дрожать всв другія. Иной слушатель, пожалуй, и не понималь въ точности, о чемъ шла рвчь; но грудь его высоко поднималась, какія-то заввсы разверзались передъ его глазами, что-то лучезарное загоралось впереди..."

Передъ нами настоящій таланть — оратора, трибуна. Эта черта не случайна: она характерна для "людей 40-хъ годовъ", у которыхъ, рядомъ съ философскими дарованіями, выдълялись и "словесныя", очень цёнившіяся и имѣвшія несомнѣнное значеніе въ ихъ жизни и дѣятельности. Объ ораторскомъ талантѣ Бакунина мы говорили выше. Хомяковъ былъ удивительный діалектикъ и спорщикъ. Бѣлинскій, когда былъ въ ударѣ, развивалъ необычайную силу рѣчи. Грановскій былъ образцовый лекторъ. Евг. Ө. Коршъ блисталъ "мѣткимъ и ядовитымъ остроуміемъ", по свидѣтельству Анненкова ("Восп. и крит. оч.", III, 120). Блескъ и обаяніе рѣчи Герцена достаточно извѣстны. Весьма харак-

терно то, что въ воспоминаніяхъ объ эпох в 40-хъ годовъ, какъ, напр., соотвътственныя главы "Былого и думъ" Герцена, "Замъчательное десятилътіе" Анненкова и др., такъ обстоятельно говорится о "словесныхъ" способностяхъ и особенностяхъ лицъ, которымъ посвящены воспоминанія, точно ихъ авторы уже ожидають отъ читателя вопроса Александры Павловны: "а какъ онъ говорилъ?" Намъ невольно вспоминаются при этомъ Наталья и Басистовъ, пораженные ръчью Рудина, да и вообще вырисовывается то обаяніе, какое въ тв годы производило умное, просвъщенное, искреннее, горячее, красноръчивое слово. Приведу слъдующее мъсто изъ воспоминанія Анненкова, относящееся къ Герцену, но вмъстъ съ тъмъ рисующее и самого, тогда юнаго, автора въ положении Басистова: "Признаться сказать, меня ошеломиль и озадачиль<sup>1</sup>), на первыхъ порахъ знакомства (съ Герценомъ), этотъ необычайно подвижный умъ, переходившій съ неистощимымъ остроуміемъ, блескомъ и непонятной быстротой отъ предмета къ предмету, умъвшій схватить и въ складъ чужой ръчи, и въ простомъ случать изъ текущей жизни, и въ любой отвлеченной идеть ту яркую черту, которая даеть имъ физіономію и живое выраженіе. Способность къ поминутнымъ, неожиданнымъ сближеніямъ разнородныхъ предметовъ... была развита у Герцена въ необычайной степени, такъ развита, что подъ конець даже утомляла слушателя. Неугасающій фейерверкь его ръчи, неистощимость фантазіи и изобрътенія, какая-то безоглядная расточительность ума приводили постоянно въ изумленіе его собесъдниковъ ("Восп. и крит. оч.", III, 78).

"Люди 40-хъ годовъ" много учились, читали, много мыслили и много разговаривали, разговаривали гораздо больше своихъ предшественниковъ и своихъ преемниковъ. Ихъ интимная жизнь протекала въ частыхъ дружескихъ бесъдахъ,

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

въ которыхъ они отводили душу, и въ нескончаемыхъ спорахъ, въ которыхъ выяснялись ихъ мысли, ихъ разногласія, опредълялись ихъ отношенія къ дъйствительности. "Слово" было ихъ "дъло". Взамънъ того въ практической дъятельности — даже въ узкихъ предълахъ возможнаго и доступнаго тогда — они обнаруживали невыдержанность, неумълость, отсутствіе дів повитости и иниціативы. Въ этомъ смыслів по ихъ адресу высказывались въ 50-хъ и 60-хъ годахъ суровые упреки, въ которыхъ было много справедливаго. Но эти упреки приходится теперь смягчить - не только ссылкою на "независящія обстоятельства" и общія условія времени, но также и на психологію самихъ дъятелей. Принимая во вниманіе ея важнівішія черты, мы скажемь такь: главнівішая очередная задача времени — улучшеніе быта крыпостных и подготовка ихъ эмансипаціи — занимала въ ихъ сознаніи, въ ихъ мысляхъ и спорахъ, а равно и въ ихъ дъятельности далеко не подобающее мъсто. Правда, тъ изъ нихъ, которые владъли кръпостными, старались улучшить ихъ быть, переводили съ барщины на оброкъ, относились къ нимъ гуманно. Но въдь это только тотъ минимумъ, который былъ нравственно обязателенъ для всякаго порядочнаго, добраго помъщика, и старый реакціонеръ Шишковъ въ этомъ отношеніи не только не уступалъ имъ, но и превосходилъ нъкоторыхъ изъ нихъ 1). Одинъ только Огаревъ ръшился отпустить своихъ крестьянъ на волю, взявъ съ нихъ ничтожный (сравнительно съ милліоннымъ состояніемъ) выкупъ (500,000 руб. за знаменитый Бълоомуть — цълое феодальное владъние въ Пензенск. губ.) и "устроивъ" ихъ быть. Но по непрактичности "устроилъ" дъло такъ, что его крестьяне попали изъ огня да въ полымя — въ кабалу кулакамъ, "почему (разсказываеть Анненковъ) побочный брать Огарева, рожденный отъ

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. въ книгъ В. И. Семевскаго: «Крестьянскій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половинъ XIX в.» (1888 г.).

крестьянки, никогда не могъ помириться со своимъ вельможнымъ родственникомъ, и, несмотря на всѣ благодѣянія послѣдняго, ненавидѣль его. "Зачѣмъ барченокъ этотъ, — размышлялъ онъ, — не взялъ съ богачей два, три, пять милліоновъ за свободу, которой они только и добивались, и не предоставилъ потомъ даромъ всему люду земли и угодья, освобожденныя отъ пьявокъ и эксплуататоровъ?" ("П. В. Анненковъ и его друзья", С.-Петерб., 1892 г., стр. 114. — Все это любопытное дѣло изложено Анненковымъ въ статъѣ "Записка о Н. О. Огаревъ", откуда взята нами приведенная цитата). — Можно ли осуждать Огарева? Разумѣется, нѣтъ. Но можно указывать на такіе факты, какъ на доказательство неприспособленности лучшихъ людей 40-хъ годовъ къ важнѣйшему общественному дѣлу, стоявшему тогда на очереди.

Оставляя въ сторонъ эту чисто-практическую дъятельность, мы повторимъ здъсь то, на что указывалось неоднократно: вырабатывать міросозерцаніе, упражняться въ діалектикъ, очищать свои и чужія головы отъ устарълыхъ и дикихъ понятій, распространять гуманныя идеи и т. д.,— это было тогда несомнънное "дъло", и люди 40-хъ годовъ отлично дълали его, устно, письменно и въ предълахъ цензуры — печатно. И Рудинъ въ этомъ отношеніи является типичнымъ представителемъ эпохи, которую можно назвать эпохою первоначальной выработки передовыхъ идей, гуманныхъ стремленій и, такъ сказать, психологическихъ предпосылокъ нравственнаго и общественнаго сознанія у насъ. Для такого дъла "музыка красноръчія" была неоцъненнымъ подспорьемъ.

Главный недостатокъ Рудина — это то, что онъ самъ слишкомъ увлекается "музыкою своего красноръчія" и неосторожно переступаетъ ту границу, которая отдъляетъ слово, какъ орудіе пропаганды, какъ силу просвътительную, отъ слова, какъ легкаго и пріятнаго способа — отдълаться отъ дъла разговоромъ о немъ, о его необходимости. И это

было далеко не чуждо "людямъ 40-хъ годовъ" (не всъмъ, конечно). Излишество и праздность ръчи-воть "порокъ", которымъ страдали въ разной мъръ говоруны, блестящіе собесъдники и спорщики того времени. Тургеневъ мътко и зло оттвниль въ Рудинв эту черту, напр., въ главв V, гдв Наталья говорить ему: "...вы должны трудиться, стараться быть полезнымъ. Кому же, какъ не вамъ..."-Въ отвъть на это Рудинъ только "безнадежно махнулъ рукой", но потомъ, воспрянувъ духомъ и "встряхнувъ своей львиной гривой", произнесъ горячую тираду о томъ, что онъ "не долженъ скрывать свой талантъ", "не долженъ растрачивать свои силы на одну болтовню пустую, безполезную болтовню, на одни слова... "-, И слова его полились ръкою. Онъ говорилъ прекрасно, горячо, убъдительно о позоръ малодушія и лвни, о необходимости двлать двло. Онъ осыпаль самого себя упреками..." и т. д. <sup>1</sup>).

Какъ типичный представитель людей эпохи, Рудинъ обладаеть всёми качествами, необходимыми для роли "просвътителя", кромъ одного: работоспособности. У него нъть выдержки въ трудъ, упорства въ достижении цъли, въ любви къ самому дълу "просвъщенія" въ его трудной, будничной сторонъ. Онъ любить только говорить о немъ, — и пока онъ говорить, это дъло само собою дълается. Но бъда въ томъ, что онъ говорить такъ удачно и успъшно только тогда, когда въ ударъ, когда его посъщаеть "вдохновеніе". А между тъмъ всякое культурное дъло, въ томъ числъ и "просвътительное", имъеть свою черную работу, свои будни и не можеть преуспъвать, если будеть дълаться только по праздникамъ "вдохновенія".

Воть именно этою-то невыдержкою въ будничной работѣ и отличались люди 40-хъ годовъ, кромѣ немногихъ, пре-



<sup>1)</sup> Такова же и сцена въ гл. XI—отъездъ Рудина и его речи провожающему его до станціи Басистову.

имущественно лицъ не-дворянскаго, не-помѣщичьяго происхожденія, какъ Бѣлинскій, изъ дворянъ— Грановскій. Герценъ много работалъ, но все-таки онъ былъ "баринъ",— "барство сказывалось въ его отношеніяхъ къ вещамъ и людямъ, въ самой "манеръ" мыслить и понимать, и не только въ 40-е годы, въ Россіи, но и позже за границей 1).

4.

Итакъ, Рудинъ — "философъ" и "ораторъ". И въ качествъ такового, онъ проводникъ европейскаго просвъщенія, гуманныхъ идей, —всего, что тогда подводилось подъ формулу: "истина", "добро" и "красота".

Въ такія эпохи, какъ наши 40-е годы, подобныя расплывчатыя, туманныя формулы и вообще "красивыя" и "глубокомысленныя" слова получають особое-воспитательное-значеніе. Отсюда-огромная важность и благотворное вліяніе въ такія эпохи идеалистическихъ философскихъ системъ, и рядомъ съ ними и, можетъ быть, больше ихъ,твореній поэтическихъ, критическихъ, историческихъ и иныхъ, окрыленныхъ философскою мыслью, одухотворенныхъ все тъмъ же общечеловъческимъ идеаломъ "истины", "добра" и "красоты", какъ творенія Лессинга, Гердера, Гёте, Шиллера. Властителями думъ эпохи не только у насъ, но и въ Европъ были Гегель и эти великіе умы и таланты, выступившіе еще въ XVIII въкъ. Эпоха, въ значительной мъръ, жила процентами съ умственнаго капитала прошлаго времени. Перенесеніе на Русь этихъ огромныхъ умственныхъ цвиностей, служившихъ для воспитанія всъхъ прогрессирующихъ народовъ, составляло весьма серь-

<sup>1)</sup> Черты "барства" сказались у Герцена, между прочимъ, въ его отношеніяхъ къ Чернышевскому и Добролюбову, о чемъ см. въ превосходной статъв г. Вогучарскаго "Столкновеніе двухъ теченій общественной мысли" ("Изъ прошлаго русскаго общества", стр. 228 и слъд.).

езную и въ общемъ удобоисполнимую задачу, которую, по мъръ силъ и умънія, и выполняла наша литература 40-хъ годовъ. Напомнимъ, что туть, какъ всегда въ подобныхъ случаяхъ, -- дъло шло не о простомъ перенесеніи къ намъ общечеловъческого идейного добра въ видъ переводовъ, изложеній, популяризацій и т. д. (это-дівло не хитрое),задача сводилась къ переработкъ творческой мысли великихъ умовъ, геніевъ и талантовъ собственною-самостоятельною-дъятельностью мысли. Слъдовательно, нужны были прежде всего свои умы, свои таланты, самостоятельно, а не по-ученически мыслящіе и работающіе, и таковые не замедлили явиться. Ихъ имена—Станкевичъ, Бълинскій, Герценъ, Грановскій, а также нікоторые изъ славянофиловъ, тъ, которымъ "старовъріе" и "византизмъ" не слишкомъ мъшали цънить и понимать все общечеловъческое, все гуманное въ европейской философіи, искусствъ, литературъ (К. Аксаковъ, Хомяковъ, Ив. Киръевскій, потомъ младшіе—Ив. Аксаковъ, Самаринъ и др.). Для такой дъятельности требовалась незаурядная умственная воспріимчивость, философскій склаль ума, способность увлекаться умственными перспективами, даръ мечты, игра воображенія, особая восторженность жемъ еще, исключительная способность кипъть душою и расточать, безъ оглядки и соображенія экономіи въ умственномъ труді и дізтельности чувствъ, свои богатыя душевныя силы и дарованія. Эта послідняя черта ея придавала особливый блескъ бесъдамъ, ръчамъ, писаніямъ и вообще дъятельности людей 40-хъ годовъ и образуеть прямую противоположность на видъ "сухой", "дъловой" работъ мысли ихъ преемниковъ, Чернышевскаго, Добролюбова и др., у которыхъ мы видимъ строгую экономію, суровую воздержанность отъ всякихъ излишествъ мысли и чувства, имъющую своимъ результатомъ такую мощную концентрацію, такое

"сгущеніе" мысли, чувства и моральныхъ стремленій, что послѣ нихъ цѣлое 40-лѣтіе жило этимъ духовнымъ достояніемъ, и до сихъ поръ еще оно далеко не исчерпано.

Типичный представитель своего времени, Рудинъ — блестяще воспріимчивъ къ философіи, искусству, поэзіи, блистательно популяризируеть и "развиваеть" усвоенныя мысли и эффектно расточаеть, походя, силу своего ума и краснорвчія. Благодаря этому блеску и отсутствію "экономіи", онъ и является "д'вятелемъ", пропагандистомъ "истины" и т. д., своего рода "властителемъ думъ" въ средъ, доступной его воздъйствію. Прочтемъ слъдующее мъсто: "Какія сладкія мгновенія переживала Наталья, когда, бывало, въ саду на скамейкъ, въ легкой сквозной тъни ясеня, Рудинъ начнетъ читать ей гётевскаго Фауста, Гофманна или письма Беттины, или Новалиса, безпрестанно останавливаясь и толкуя то, что ей казалось темнымъ!.. Рудинъ быль весь погружень въ германскую поэзію, въ германскій романтическій и философскій міръ и увлекаль ее за собою въ тъ заповъдныя страны. Невъдомыя, прекрасныя, раскрывались онъ передъ ея внимательнымъ взоромъ; со страницъ книги, которую Рудинъ держалъ въ рукахъ, дивные образы, новыя свётлыя мысли такъ и лились звенящими струями ей въ душу, и въ сердцъ ея, потрясенномъ благородной радостью великихъ ощущеній, тихо вспыхивала и разгоралась святая искра восторга... (гл. VI).

Эти строки — документъ, сжато обобщающій всѣ подобные умственные восторги, выраженія которыхъ мы найдемъ въ изобиліи въ біографіяхъ, письмахъ, дневникахъ, да и сочиненіяхъ лучшихъ людей эпохи. Вспомнимъ (хотя это относится къ 30-мъ годамъ, что въ данномъ случаѣ не существенно) жизнь и извѣстный романъ Герцена съ г-жею Р. въ Вяткѣ, его переписку съ невѣстою, романтическую дружбу его съ Огаревымъ и т. д. Вспомнимъ нѣкоторыя странно-восторженныя страницы Бѣлинскаго (напр., о театрѣ), да и вообще ту экзальтацію, съ которою онъ воспринималь философскія идеи и художественные образы.

Эта восторженность (какъ мы уже говорили) имъла свое психологическое основаніе въ той мозговой чувствительности, которою отличалось покольніе, развивавшееся въ 30-хъ годахъ, въ нъкоторой, ему свойственной, душевной неуравновъшенности, откуда, съ другой стороны, и относительно слабая работоспособность, и та расточительность душевныхъ даровъ, о которой мы говорили выше.

Но последуемъ дальше за Рудинымъ. Следующій за приведенными строками (изъ главы VI) разговоръ характеризуеть именно ту относительную слабость или невыдержку въ трудъ, которою отличался Рудинъ, какъ истый сынъ своего времени. На вопросъ Натальи: "Что вы будете дълать зимой въ деревнъ?" Рудинъ отвъчаетъ: "Что я буду дълать? Окончу мою большую статью, — вы знаете, — о трагическомъ въ жизни и искусствъ, -я вамъ третьяго дня планъ разсказывалъ, и пришлю ее вамъ", — "И напечатаете?" — "Нътъ".--"Какъ нътъ? Для кого же вы будете трудиться?"---"А хоть бы для васъ?" и т. д. Читатель понимаеть, что, конечно, Рудинъ никогда статьи не напишеть, а все только будеть разсказывать о ней. "Вотъ и г. Басистовъ прочтеть (продолжаетъ онъ). Впрочемъ, я не совсъмъ еще сладилъ съ основною мыслью. Я до сихъ поръ еще не довольно уяснилъ самому себъ трагическое значение любви". "Рудинъ (замъчаетъ Тургеневъ) охотно и часто говорилъ о любви".

Это и зло, и мътко. Слъдующая затъмъ тирада Рудина о любви ("Любовь!—въ ней все тайна: какъ она приходитъ, какъ развивается, какъ исчезаетъ" и т. д.) живо напоминаетъ намъ многое въ письмахъ и сочиненіяхъ людей эпохи, когда и любовь, и дружба представлялись въ какомъ-то романтическомъ ореолъ. Подобно Рудину, люди 40-хъ годовъ "охотно и часто" говорили да и писали о любви.

Контрасть между энергіей и восторженностью мысли и чувства съ одной стороны, и вялостью действующей (а неръдко задерживающей) воли съ другой, --- характеренъ для нихъ. Но только въ Рудинъ это представлено въ преувеличенномъ видъ, не совсъмъ такъ, какъ наблюдается оно у выдающихся людей эпохи. И если для выясненія обобщаюшаго значенія (типичности) этого образа мы обращаемся за справками къ выдающимся людямъ, къ Герцену, Бакунину, Бълинскому и другимъ, то мы дълаемъ это потому, что эти дъятели оставили намъ наиболъе яркіе документы своей душевной жизни, своего умственнаго и волевого уклада. Находя и у нихъ соотвътственныя, аналогичныя "Рудинскимъ", черты, хотя и выраженныя иначе, мы тъмъ самымъ обнаруживаемъ типичность и, такъ сказать, психологическую необходимость этихъ черть въ душевномъ укладъ людей, какъ выдающихся, исключительныхъ по уму и дарованіямъ, такъ и среднихъ, именно тіхъ людей эпохи, которые являлись выразителями ея "духа" и ея особеннаго психическаго склада.

5.

Рудинъ, взятый отдъльно, не можеть, конечно, служить исчер пывающимъ выраженіемъ "духа" и психическаго склада эпохи. Въ немъ собраны только ея важнѣйшія, наиболье распространенныя, самыя типичныя черты. Большая ихъ часть (философская жажда, повышенная воспріимчивость къ умственнымъ впечатлѣніямъ, восторженность, "ръчистость", относительно слабая работоспособность) уже указана нами. Нъкоторыя другія будуть отмъчены ниже. Сейчасъ же намъ нужно упомянуть о тъхъ фигурахъ романа, которыя, дополняя Рудина, вносять въ романъ такія черты, благодаря которымъ это замъчательное произведеніе даеть намъ весьма

полную картину преобладающаго направленія умовъ и настроенія эпохи.

Рудина дополняють Лежневъ, Басистовъ, Наталья,—въ особенности же одинъ вводный образъ, лишь упоминаемый въ извъстномъ разсказъ Лежнева о его студенческихъ годахъ (гл. VI). Это—Покорскій, воспроизводящій, какъ извъстно, нравственный обликъ Бълинскаго. На вопросъ Александры Павловны: "Что же было такого особеннаго въ этомъ Покорскомъ?" Лежневъ отвъчаетъ: "Какъ вамъ сказатъ? Поэзія и правда — вотъ что влекло всъхъ къ нему. При умъ ясномъ, общирномъ, онъ былъ милъ и забавенъ, какъ ребенокъ. У меня до сихъ поръзвенить въ ущахъ его свътлое хохотаніе, и въ то же время онъ—

Пылаль полуночной лампадой Передь святынею добра...

Такъ выразился о немъ одинъ полусумасшедшій и мильйшій поэть нашего кружка".—Затымь, на характерный для женщины 40-хъ годовъ вопросъ Александры Павловны: "А какъ онъ говорилъ?"-Лежневъ отвъчалъ: "Онъ говорилъ хорошо, когда былъ въ духъ, но не удивительно. Рудинъ и тогда быль въ двадцать разъ краснорвчивве его". Мы узнаемъ туть же, что Рудинъ казался даровите Покорскаго, "а на самомъ дълъ былъ бъднякъ въ сравнени съ нимъ". "Покорскій", продолжаеть Лежневь, , вдыхаль въ насъ всёхъ огонь и силу; но онъ иногда чувствовалъ себя вялымъ и молчалъ. Человѣкъ онъ былъ нервическій, нездоровый; зато, когда онъ расправлялъ свои крылья, --- Боже! куда ни залеталь онъ! въ самую глубь и лазурь неба!" — Вступивъ въ кружокъ Покорскаго, Лежневъ "совсвиъ переродился": "смирился, разспрашиваль, учился, радовался, благоговълъ, однимъ словомъ, точно въ храмъ какой вступилъ"... Описавъ кружковыя бесёды, споры и восторги, онъ заканчиваетъ свои воспоминанія такъ: "Эхъ! славное было время

тогда, и не хочу я върить, чтобы оно пропало даромъ! Да оно и не пропало,—не пропало даже для тъхъ, которыхъ жизнь опошлила потомъ... Сколько разъ мнъ случалось встрътить такихъ людей, прежнихъ товарищей! Кажется, совсъмъ звъремъ сталъ человъкъ, а стоитъ только произнести при немъ имя Покорскаго,—и всъ остатки благородства въ немъ защевелятся, точно ты въ грязной и темной комнатъ раскупорилъ забытую склянку съ духами"...

Покорскій противопоставляется Рудину, какъ высшаго порядка умственная и нравственная организація, какъ натура, свободная отъ той мелочности самолюбія, тъхъ слабостей, какихъ не чуждъ Рудинъ. Послъдній-блестящій пропагандисть чужихъ идей, которыя онъ усвоилъ; Покорскій самобытный мыслитель и морально-творческая личность. Такіе люди везді різдки и всегда являются величайшею общественною цінностью. У нась они вдвойні драгоцінны. Что ихъ отличаеть по преимуществу, этоособливая тонкость нравственнаго уклада, дающая и способность, и право негодованія. Въ той или иной мірів способность негодовать имъли и имъютъ многіе, но не всякій обладаеть полнотою нравственныхъ правъ на негодованіе и даромъ широкой постановки задачъ, внушаемыхъ этимъ нравственнымъ чувствомъ. Въ 40-хъ годахъ такимъ правомъ и даромъ обладали Герценъ, Грановскій и нікоторые другіе, но всѣхъ ихъ, безспорно, превосходилъ въ этомъ отношеніи Бълинскій. Его прямыми преемниками въ этомъ отношеніи, какъ и въ другихъ, были въ 50-хъ и 60-хъ годахъ Чернышевскій и Добролюбовъ, а въ посліннее 40-лівтіе-Н. К. Михайловскій. Сохраненіе и передача послідующимъ поколѣніямъ этихъ нравственныхъ правъ негодованія и неразрывно связанныхъ съ ними задачъ общечеловъческаго развитія, все углубляемыхъ и расширяемыхъ при свътъ научно-философскаго знанія, -- такова историческая миссія этихъ людей, таково ихъ умственное и мораль-

Digitized by Google

ное наслъдіе, образующее въ нашей духовной культуръ самую яркую и благую силу, движущую и творящую...

Наша бъда и отсталость -- помимо всего прочаго -- выражается въ томъ, что русскій человікь, даже при лучшихъ задаткахъ, слишкомъ легко опошливается, примиряется съ дъйствительностью, становится, съ годами, рецидивистомъ, теряя благопріобрътенные въ юности идеалы мысли, чести и совъсти. Тина вялой жизни засасываеть насъ, мы утрачиваемъ "добра и зла различье", братаемся съ представителями мрака, обскурантизма и нравственнаго сна, забываемъ о призваніи мыслящаго человъка-помнить, хранить и разрабатывать усвоенныя понятія о челов'й ческомъ достоинствъ, о томъ, что поверхъ и вопреки мерзости запустънія, насъ окружающей и завъщанной затхлымъ прошлымъ, есть свътлый міръ общечеловъческихъ идеаловъ, чистый и прекрасный, и вовсе не заоблачный, а земной, созидающійся повсюду въ лучшихъ умахъ и уже являющійся силою творческою въ тъхъ общественныхъ движеніяхъ и организаціяхъ, которыя образують прямой переходъ къ лучшему будущему.

Одна изъ причинъ нашей неустойчивости, нашего рецидивизма—слабость, шаткость нашей психической организации. Мы душевно расплывчаты, слабы мыслью, нравственнымъ сознаніемъ, волею. У насъ мало душевной уравновъшенности и кръпости. Но, къ великому нашему счастью, изъ нашей среды—оказывается—могутъ выходить Бълинскіе, Добролюбовы, Чернышевскіе, Михайловскіе, вообще "Покорскіе". Безъ нихъ "Рудины", все равно — 40-хъ ли годовъ или послъдующихъ, были бы только болтунами, безцъльно, хотя и красноръчиво, вопіющими въ пустынъ нашего безлюдья, а Лежневы совсъмъ бы опошлились, отяжелъли и заснули.

Когда Лежневъ окончилъ свой разсказъ о кружкъ Покорскаго, онъ умолкъ, и "его безцвътное лицо раскраснълось".

Что такое Лежневъ? Это—умный, образованный, съ несомнъннымъ вдравымъ смысломъ русскій средній человъкъ, съ лънцой и вялостью, съ "добра желаніемъ"
(его крестьяне—на оброкъ), съ пониманіемъ того, что такое
Рудинъ, что такое Покорскій. Фигура— характерная не для
однихъ 40-хъ годовъ. Мы всъ—болъе или менъе Лежневы,
какъ болъе или менъе — Обломовы. Какъ у Лежнева, наши
лица безцвътны, но способны покраснъть при иныхъ хорошихъ воспоминаніяхъ. Наше большое достоинство въ томъ,
что, обладая нъкоторымъ чутьемъ и пониманіемъ, мы, подобно тургеневскому Лежневу, "страстно любимъ" Покорскихъ "и ощущаемъ нъкоторый страхъ передъ ними" (гл.
VI). И, подобно ему же, мы "стоимъ ближе" къ Рудину.

Рудинъ намъ—свой брать, и мы можемъ смотръть ему прямо въ глаза, можемъ критиковать, порицать его, или, наобороть, одобрять, поощрять. Лежневы имъють даже нъкоторое основание считать себя выше или лучше Рудиныхъ. Это обусловливается различными чертами душевной организаціи Рудина, но, кажется, скоръе всего тъмъ, что Рудинъ—неудачникъ и человъкъ слабый, незаконченный.

6.

Какъ неудачникъ, онъ явился какъ разъ во-время и кстати послъ Онъгина и Печорина.

Въ немъ есть кое-что и "онъгинское", и "печоринское". Пушкинскаго героя онъ напоминаетъ своею "холодностью", которую отмътилъ въ немъ Лежневъ. Болъзненнымъ самолюбіемъ, претензіей играть роль, покорять умы и сердца, въ особенности—женскія, онъ сближался съ Печоринымъ. Передъ нами какъ бы преемство родовыхъ чертъ общественно-психологическаго типа.

Свою незадачливость, свою душевную слабость онъ самъ хорошо сознаеть и откровенно говорить объ этомъ въ пись-

Digitized by Google

мѣ къ Натальѣ: "Мнѣ природа дала много—я это знаю, но я умру, не оставивъ за собою никакого благотворнаго слѣда. Все мое богатство пропадетъ даромъ; я не увижу плодовъ отъ сѣмянъ своихъ. Мнѣ недостаетъ... я самъ не могу сказать, что именно не достаетъ мнѣ"... Но тутъ же онъ говорить, что ему недостаетъ способности "отдаться": "я отдаюсь весь, съ жадностью, вполнѣ—и не могу отдаться". Эта черта, какъ мы знаемъ, въ высокой степени характерна и для Онѣгина, и для Печорина.

Безъ способности "отдаться", продолжаеть Рудинъ, — "нельзя двигать сердцами людей, какъ и овладъть женскимъ сердцемъ; а господство надъ одними умами и непрочно, и безполезно". Эти слова переносять насъ въ то доброе старое время, когда, въ самомъ дълъ, думали, что "господство надъ умами и непрочно, и безполезно", т.-е не понимали или недостаточно цънили силу мысли, могущество идей и романтически уповали на чувство, на "сердце", -- когда плънить женское сердце, при помощи Шиллера или Гофманна, считалось чуть ли не общественнымъ дъломъ, гражданскимъ подвигомъ. Романтизмъ настроеній, чувствительность и мечтательность, т.-е. душевное разслабленіе, были очень распространены въ 40-хъ годахъ, причудливо смъщиваясь и сталкиваясь съ реализмомъ мысли, съ оздоровленіемъ психики, начавшимися и сдівлавшими значительные успѣхи въ тѣ же годы.

Въ томъ же письмъ Рудинъ жалуется, что не можетъ "побъдить свою лънъ". — "Я остаюсь, — говоритъ онъ, — все тъмъ же неоконченнымъ существомъ, какимъ былъ до сихъ поръ... Первое препятствіе—и я весь разсыпался"... (гл. XI).

Кромъ, такъ сказать, "нормальной" "обломовщины", вообще свойственной русскому человъку, я вижу здъсь нъкоторую особую ненормальность волевого уклада, которая, вмъстъ съ вышеуказанной "холодностью" Рудина, и является главной причиной его участи, какъ не у дачника.

Подобно своимъ предшественникамъ, Онъгину и Печорину, Рудинъ — въчный странникъ. Но онъ выгодно отличается отъ нихъ твмъ, что онъ - горемыка, между тъмъ какъ они — баловни. Барское баловство и пресыщенность жизнью и впечатлъніями идеть, уменьшаясь: въ Печоринъ уже немного меньше этого "добра", чъмъ въ Онъгинъ, въ Рудинъ уже совсъмъ мало. Параллельно этому идеть, увеличиваясь, душевная содержательность: Рудинъ, при всвхъ своихъ недостаткахъ, несомнвнио богаче душевнымъ содержаніемъ не только Онъгина, но и Печорина. Какъ-никакъ, онъ живетъ умственною жизнью въка, онъ стоить на уровнъ современнаго движенія умовь въ Европъ, онъ увлекается идеями философскими, поэтическими, общественными, какъ не умъли увлекаться Онъгины и Печорины. У него гораздо больше, чъмъ у нихъ, умственной воспріимчивости.

И въ связи съ этимъ не совсемъ верно то, что онъ говорить о безплодности своего существованія. Кое - что онъ сдълаль, нъкоторый слъдь оставиль послъ себя, чему нагляднымъ доказательствомъ служить признаніе его заслуги со стороны такого строгаго "критика", какъ Лежневъ. Вспомнимъ сцену XII главы, гдъ Лежневъ, провозглашая въ дружеской бесёдё тость за отсутствующаго Рудина, говорить между прочимъ: "А что касается до вліянія Рудина, клянусь вамъ, этотъ человъкъ не только умълъ потрясти тебя, онъ съ мъста тебя сдвигалъ, онъ не давалъ тебъ останавливаться, онъ до основанія переворачиваль, зажигаль тебя!" Это — несомивниая заслуга: если не "переворачивать до основанія", не "зажигать" Лежневыхъ, они заснуть, отяжельють, превратятся въ настоящихъ Обломовыхъ, въ азіатовъ, только одътыхъ по-европейски. И Лежневы сами сознають это, и съ благодарностью вспоминають они своихъ Рудиныхъ: "Въ немъ есть энтузіазмъ; а это, повърьте мнъ, флегматическому человъку, самое драгоцънное качество въ наше время. Мы всё стали немыслимо разсудительны, равнодушны и вялы; мы заснули, и спасибо тому, кто хоть на мигь насъ расшевелить и согреть!" Такой заслуги не числится ни за Онёгиными, ни за Печориными.

Перейдемъ, слъдя за Рудинымъ, — какъ освъщается онъ Лежневымъ (а это—самое правильное освъщеніе), къ заключительной сценъ, къ "Эпилогу". Здъсь, такъ сказать, раскрываются карты, подводится итогъ всей "дъятельности" Рудина, и здъсь мы найдемъ поистинъ "въщія слова", которыми съ необычайною поэтическою прозорливостью раскрывается весь трагизмъ положенія Рудина, потрясающая драма горемычной жизни безпріютнаго скитальца.

Рудинъ разсказываетъ Лежневу свою жизнь за послъдніе годы, свои неудачи. "Маялся я много, — говорить онъ, — скитался не однимъ тъломъ — душой скитался".

Слъдуетъ описаніе скитаній, суть которыхъ въ томъ, что Рудинъ, повинуясь какому-то фатальному влеченію, всегда хотвль быть двятелемь жизни, приносить пользу, искаль людей, средствами или энергіею которыхъ онъ могъ бы воспользоваться не для себя, а для "дъла". Тутъ и тупицапом'вщикъ, возомнившій себя ученымъ, туть и д'влецъ Курбъевъ, тутъ, наконецъ, и дебютъ Рудина въ роли преподавателя словесности въ гимназіи, гдв онъ затвяль провести "коренныя" реформы, полагаясь на свое вліяніе на директора. Читая всю эту скорбную Одиссею, мы невольно запоминаемъ характерныя выраженія Рудина въ родъ: "...онъ (пом'вщикъ-тупица) владвлъ такими средствами, столько можно было черезъ него сдълать добра, принести пользы существенной...", или: "я попаль было въ секретари къ благонамъренному сановному лицу...", или о прожекторъ Курбъевъ: "это быль человъкъ удивительно ученый, знающій, голова, творческая, брать, голова въ дёлё промышленности и предпріятій торговыхъ...", или еще о женъ директора гимназіи: "она върила въ добро, любила все прекрасное... и не боялась высказывать свои убъжденія передъкъмъ бы то ни было..."

Передъ нами рядъ какъ бы миніатюръ, изображающихъ отношенія идеалиста-неудачника къ средѣ, къ которой онъ не можетъ приспособиться, при чемъ приходится винить не только его, за непрактичность, неумѣніе взяться за дѣло, но еще болѣе—среду, за ея уродство, тупость и злобное отношеніе къ уму, таланту, гуманности, просвѣщенію. Такъ или иначе, раньше или позже, она выбрасываетъ вонъ иделистапросвѣтителя, пользуясь первою его оплошностью, она готова оклеветать, унизить его, донести по начальству. И мы разстаемся съ Рудинымъ въ тотъ моменть, когда онъ долженъ уѣхать изъ города и водвориться въ своей жалкой деревенькѣ. Но за все это Лежневъ уважаетъ его. Честь и слава Лежневу!

Лежневъ понимаетъ глубокій смыслъ вѣщихъ словъ: "скитался не однимъ тѣломъ — душой скитался". Онъ говоритъ Рудину: "Ты уваженіе мнѣ внушаешь — вотъ что!" И поясняеть: "съ какими бы помыслами (ты) ни начиналъ дѣло, всякій разъ непремѣнно кончалъ его тѣмъ, что жертвовалъ своими личными выгодами, не пускалъ корней въ недобрую почву, какъ она жирна ни была...

Неумъніе и нежеланіе "пускать корни въ недобрую почву" — это качество несомнънной и значительно нравственной цънности.

"Я родился перекати-полемъ,—продолжаеть Рудинъ, — я не могу остановиться".

Вспомнимъ скитальческую жизнь Онъгина и Печорина. Рудинъ—такой же въчный странникъ. Но не трудно видъть всю разницу въ этомъ отношеніи между ними, съ одной стороны, и Рудинымъ—съ другой. Психологія скитальчества послъдняго — уже не та, что у нихъ. Лежневъ говорить:

"...ты не можешь остановиться не оттого, что въ тебъ червь живеть... Не червь въ тебъ живеть, не духъ празднаго безпокойства, — огонь любви къ истинъ въ тебъ горить..."

"Огонь любви къ истинъ", конечно, -- не вподнъ подходящее выражение для того душевнаго побуждения, которое сказывалось въ скитальчествъ Рудина. Но Лежневъ — человъкъ 40-хъ годовъ-лучшаго термина подобрать не могъ. Слово "истина" употреблялось тогда часто, кстати и некстати, и между прочимъ для обозначенія тъхъ общегуманстремленій, которыя одушевляли идеалистовъ. Во всякомъ случав, какова бы ни была эта "истина", но некій "священный огонь", несомивнию, горить въ душв Рудина и мъщаетъ ему приспособляться къ пошлой жизни, погрязнуть въ тени, и гонитъ его съ места на место. Это не хандра Оңъгина и Печорина, о которыхъ ужъ никоимъ образомъ нельзя было бы сказать, что въ нихъ "горитъ огонь любви къ истинъ . Скитальчество Рудина — это не то "безпокойство" и "охота къ переменв мъстъ", которыя овладъли Онъгинымъ, и не та тоска и жажда новыхъ впечатлъній, которыя привели Печорина къ сознанію, что ему "осталось одно -- путешествовать". Не "путешественникъ"--Рудинъ, а "безпріютный скиталецъ"; мы, подобно Лежневу, съ чувствомъ щемящей грусти разстаемся съ нимъ, читая эти печальныя строки: "А на дворъ поднялся вътеръ и завыль зловъщимь завываніемь, тяжело и злобно ударяясь въ звенящія стекла. Наступила долгая осенняя ночь. Хорошо тому, кто въ такія ночи сидить подъ кровомъ дома, у кого есть теплый уголокъ... И да поможеть Господь всъмъ безпріютнымъ скитальцамъ!"

И вскоръ на Руси настала своего рода "долгая осенняя ночь" конца 40-хъ годовъ и первой половины 50-хъ.

Рудинъ очутился за границей, гдѣ, наконецъ, нашелъ себѣ "пристанище"—въ революціонномъ движеніи 1848 г. Онъ

погибъ на баррикадахъ Парижа 26 іюля 1848 года, во время возстанія "національныхъ мастерскихъ".

Смерть окончательно примиряеть насъ съ нимъ.

7.

Теперь остается отдать себъ отчеть въ томъ, можно ли, и въ какомъ смыслъ, назвать Рудина лишнимъ человъкомъ. Для Онъгина и Печорина этотъ вопросъ ръщается гораздо легче. Праздные, скучающіе, безучастные къ окружающей средь, къ народу, къ самому идеалу, они были лишніе не только потому, что не уміли сділаться діятелями жизни, но еще болъе потому, что не имъли никакой охоты къ этому. Иное дъло — Рудинъ. Въ сущности, онъ ничего другого и не дълаеть, какъ именно стремится стать дъятелемъ, вліять на жизнь, на людей. Онъ суетится, хлопочеть, изъ силь выбивается, и въ этомъ смыслъ онъ человъкъ вовсе не праздный. Совершенно справедливо говорить ему Лежневъ: "наши дороги разошлись, можетъ быть, именно оттого, что, благодаря моему состоянію, холодной крови да другимъ счастливымъ обстоятельствамъ, ничто мив не мвшало сидвть сиднемъ, да оставаться врителемъ, сложивъ руки; а ты долженъ былъ выйти на поле, засучивъ рукава, трудиться, работать... ("Эпилогъ"). При всей своей невыдержанности въ трудъ, о чемъ была ръчь выше, при всей своей лени, въ которой онъ самъ признается, Рудинъ — не бълоручка, не баловень, не праздный туристь, не "зритель" жизни. Онъ — въ своемъ родъ — труженикъ жизни, мученикъ "фразы", за которою однако скрывается нвчто положительное, — идеалистическое настроеніе, возвышенныя, хотя и неопредёленныя, туманныя идеи, отъ которыхъ онъ такъ же не можетъ "отдълаться", какъ не можеть "отдълаться" отъ красивой фразы. И эту "фразу", вмъстъ съ настроеніемъ и идеей, въ ней скрытыми, онъ

несеть въ жизнь; онъ обращается съ нею къ людямъ, къ средъ, которая за это и выбрасываеть его вонъ. Тогда и обнаруживается, что онъ — лишній въ этой средв. Иначе говоря, въ этой средв оказываются "лишними", не ко двору, тв идеалистическія настроенія, тв умственные интересы и гуманныя идеи, которыхъ адептомъ былъ Рудинъ. Въ средв, гдъ онъ хотълъ дъйствовать, всъ эти духовныя блага не имъли цъны, и неудивительно, что ихъ представитель не могъ, даже если бы обладалъ гораздо большею работоспособностью, цъпкостью и практическимъ смысломъ, осуществить въ этой средв свою общественную стоимость и подъ конецъ самъ убъдился въ томъ, что онъ — "лишній". Это сознаніе скорбною нотой прозвучало въ его посліднемъ разговоръ съ Лежневымъ, гдъ, между прочимъ, онъ говорить: "Миъ ръшительно скрывать нечего: я вполиъ, и въ самой сущности слова, - человъкъ благонамъренный; я смиряюсь, хочу примъниться къ обстоятельствамъ, хочу малаго, хочу достигнуть цёли близкой, принести хотя ничтожную пользу. Нъть! не удается! Что это значить? Что мъщаеть мнъ жить и дъйствовать, какъ другіе?.. Я только объ этомъ теперь и мечтаю. Но едва успъю я войти въ опредъленное положеніе, остановиться на изв'єстной точк'ь, судьба такъ и сопреть меня съ нея долой... Я сталъ бояться ея — моей судьбы... Отчего все это? Разръши мнъ эту загадку!" ("Эпилогъ").

Подобный вопросъ, полный скорби, нерѣдко задавали себѣ всѣ лучшіе люди 40-хъ годовъ. Имъ зачастую казалось, что, какъ бы они ни "смирялись", какъ бы ни "примѣнялись къ обстоятельствамъ", среда, обширная, грозная стихія "рассейской дѣйствительности", по выраженію Бѣлинскаго, ихъ отвергаетъ, фатально дѣлаетъ ихъ "лишними". Вспомнимъ здѣсь, разставаясь съ Рудинымъ, слѣдующія грустныя строки изъ "Дневника" Герцена: "Поймутъ ли, оцѣнятъ ли грядущіе люди весь ужасъ, всю трагическую

сторону нашего существованія? А между тімь наши страданія—почка, изъ которой разовьется ихъ счастье. Поймуть ли они, отчего мы — лівнтяй, отчего ищемъ всякихъ наслажденій, пьемъ вино и пр.?.. Отчего руки не подымаются на большой трудъ? Отчего въ минуту восторга не забываемъ тоски? О, пусть они остановятся съ мыслью и съ грустью передъ камнями, подъ которыми мы уснемъ: мы заслужили ихъ грусть!" (Подъ 11 сент. 1842 г.).

8.

Можеть быть, скажуть: идеалисты 40-хъ годовъ оказывались, въ извъстномъ смыслъ, "лишними" потому, что были западники, и ихъ идеалы были чужды русской жизни и русскому національному духу. Это соображеніе было бы совершенно ложно, ибо достаточно извъстно, что и славянофилы 40-хъ годовъ всецъло раздъляли участь "западниковъ", поскольку были также идеалисты. Аксаковы, Хомяковъ, Киръвскіе неръдко чувствовали себя "лишними" въ той же мъръ и въ томъ же смыслъ, какъ и Герценъ, Бълинскій, Грановскій и др. Не чувствовали себя "лишними" только тъ, которые не были идеалистами по натуръ, при чемъ все равно, принадлежали ли они къ тому или къ другому "лагерю", напр., такіе, какъ Погодинъ, Шевыревъ ("славянофилы"), Катковъ (радикальный западникъ тогда) и др.

Тъмъ не менъе соображение о "западничествъ" Рудина, какъ причинъ его незадачливости, его участи "лишняго человъка", не можетъ быть здъсь оставлено нами безъ разсмотрънія, потому что оно выдвинуто въ романъ самимъ авторомъ, какъ извъстно,—крайнимъ западникомъ. Мы здъсь подошли къ одному любопытному пункту въ творчествъ Тургенева.

Въ главъ XII, гдъ Лежневъ объясняетъ собравшемуся

обществу, что такое Рудинъ, и, такъ сказать, "реабилитируетъ" его, онъ однако бросаеть ему упрекъ въ космополитизмъ, въ отчуждении отъ народности, къ чему и сводить все его "несчастье". Онъ говорить: "Несчастье Рудина состоить въ томъ, что онъ Россіи не знаетъ, и это точно большое несчастье. Россія безъ каждаго изъ насъ обойтись можеть, но никто изъ насъ безъ нея не можетъ обойтись. Горе тому, кто это думаетъ; двойное горе тому, кто дъйствительно безъ нея обходится! Космополитизмъ—чепуха, космополитизмъ— нуль, хуже нуля; внъ народности нътъ ни художества, ни истины, ни жизни, ничего нътъ..." и т. д.

Здёсь нужно принять во внимание слёдующее. "Рудинъ" быль написань какъ разъ въ то время, когда произощло нъкоторое сближение между Тургеневымъ и славянофилами, когда поэтъ поддерживалъ дружескую переписку съ Аксаковыми. Можно предполагать некоторое вліяніе со стороны последнихъ на автора "Записокъ охотника", на что указалъ г. Грузинскій 1). Это вліяніе я представлю себѣ въ слѣдующемъ видъ. Тургеневъ не усвоилъ (и не могъ усвоить) доктрины славянофильства, не могъ стать на точку зрвнія этой партіи, но онъ, какъ вдумчивый и чуткій художникъ, долженъ былъ заинтересоваться самымъ фактомъ появленія людей, проводившихъ принципъ народности, идеалистовъ, влюбленныхъ (если можно такъ выразиться) въ русскую національность и стремившихся сознательно обосновать на ея началахъ и поэзію, и всякое творчество, и общественные, и даже политическіе идеи и идеалы. Вспомнимъ, что въ ту эпоху, — въ половинъ 50-хъ годовъ, — независимо отъ славянофильской пропаганды, интересъ къ народности сталъ распространяться въ широкихъ кругахъ общества, и уже

<sup>1) &</sup>quot;Къ исторіи "Записокъ охотника" Тургенева", въ "Научномъ Словъ", іюль 1903, стр. 89.

возникало своеобразное умственное теченіе, занимавшее какъ бы середину между демократическимъ славянофильствомъ и радикальнымъ западничествомъ, -- народничество, въ которомъ вскоръ должны были объединиться лучшіе элементы того и другого. Интересъ къ народу и сочувствіе къ нему, все усиливавшіеся въ виду мелькавшей вдали, въ предразсвътномъ туманъ безвременья, крестьянской реформы, оживляли и самое чувство народности. Тургеневъ не могъ остаться незатронутымъ этими вънніями. Они отразились уже въ "Запискахъ охотника", именно въ отдъльномъ изданіи ихъ 1852-го года, какъ показалъ это г. Грузинскій. Три года спустя поэть отдаль дань новому въянію въ "Рудинъ"вышеприведенной тирадой, вложенной въ уста Леждева. Но это не значить, конечно, что въ фигуръ Лежнева Тургеневъ хотвль изобразить славянофильское умонастроеніе 40-хъ годовъ. Въ защиту идеи народности выступали тогда не одни славянофилы. Во всемъ остальномъ, что говоритъ Лежневъ, не видать сколько-нибудь ясныхъ признаковъ самой доктрины славянофильства. О пресловутомъ "гніеніи" западной цивилизаціи въ его ръчахъ и помина нътъ. Въ энтузіазмі, съ которымь Лежневь говорить о народности, сквозить одно: сознаніе ніжоторой отвлеченности и безпочвенности пропаганды Рудина, мысль, что нужно изучать Россію, народъ и, путемъ такого изученія, добиться обоснованія на національной почвъ тъхъ общечеловъческихъ идеаловъ, проводникомъ которыхъ является Рудинъ. Если видъть здъсь народническую, въ тъсномъ смыслъ, идею, окръпшую и распространившуюся позже, то пришлось бы тираду Лежнева признать некоторымъ анахронизмомъ. Но этоть упрекъ отчасти смягчается тъмъ соображениемъ, что въ словахъ Лежнева мы видимъ только энтузіазмъ къ идев народности, а вовсе не тоть культъ самого народа, которымъ по преимуществу и характеризуется народничество, зачинавшееся въ 50-хъ годахъ. Идея Лежнева, собственно говоря, не народническая, а націоналистическая (терминъ "народность" употреблялся тогда въсмыслѣ "національность"), и онъ легко могъ проникнуться ею не только подъ вліяніемъ ученія славанофиловъ 40-хъгодовъ, но и подъ впечатлѣніемъ того, что писалъ на эту тему Бѣлинскій 1).

Указанное настроеніе самого Тургенева, возникшее въ немъ въ 50-хъ годахъ подъ вліяніемъ новыхъ тогда вѣяній, благопріятныхъ идеѣ народа и народности, еще ярче сказалось въ другомъ его произведеніи, написанномъ три года спустя послѣ "Рудина", — въ романѣ "Дворянское Гнѣздо", гдѣ также изображаются люди и эпоха 40-хъ годовъ. Главный герой романа, Лаврецкій, является, по самому замыслу автора, уже прямо славянофиломъ, а западничество представлено въ чертахъ отрицательныхъ—фигурою Паншина.

Разсмотрънію этихъ образовъ, какъ и всего романа, поскольку въ немъ даны художественныя обобщенія и истолкованія идей, настроеній и психологіи "людей 40-хъ годовъ", мы посвящаемъ слёдующую главу.

<sup>1) &</sup>quot;Что личность въ отношеніи къ идев человъка, то — народность въ отношеніи къ идев человъчества", — говориль онъ въ "Обозрѣніи Литературы" за 1846 г.—"Безъ національностей человъчество было бы мертвымъ логическимъ абстрактомъ, словомъ безъ содержанія, звукомъ безъ значенія..." — Цитируя это мъсто, Анненковъ говоритъ, что оно пришлось не по вкусу крайнимъ западникамъ, которыхъ здъсь же Вълинскій обзываетъ "гуманическими космополитиками" и отдаетъ, въ отношеніи постановки идеи народности, ръшительное предпочтеніе славянофиламъ. ("Воспом. и критич. оч.", III, 149).

## ГЛАВА VII.

## Люди 40-хъ годовъ. — Лаврецкій.

1.

Въ фигуръ Лаврецкаго, героя "Дворянскаго гнъзда", "заднимъ числомъ" воспроизведенъ духовный обликъ "человъка 40-хъ годовъ", но только не западника, какъ Рудинъ, а славянофила.

Какъ извъстно, всъ симпатіи автора на сторонъ Лаврецкаго, который выведенъ въ освъщеніи гораздо болъе благопріятномъ, чъмъ Рудинъ. Передъ Лаврецкимъ пасуетъ западникъ Паншинъ, изображенный сатирически. Если бы, предположимъ, не были извъстны убъжденія Тургенева и его исконная и неизмънная принадлежность къ лагерю западниковъ, пришлось бы на основаніи "Дворянскаго гнъзда" заключить, что этотъ романъ написанъ убъжденнымъ славянофиломъ, который только остерегается почему-то внести сюда изложеніе самой доктрины славянофильства.

Въ статъв "По поводу "Отцовъ и двтей" мы имвемъ прямое свидвтельство самого Тургенева, относящееся къ данному вопросу: "Я — коренной, неисправимый западникъ и нисколько этого не скрывалъ и не скрываю; однако я, несмотря на это, съ особеннымъ удовольствіемъ вывель въ лицв Паншина (въ "Дворянскомъ гнвздв") всв

комическія и пошлыя стороны западничества<sup>1</sup>), я заставиль славянофила Лаврецкаго<sup>1</sup>) "разбить его, на всёхъ пунктахъ". Почему я это сдёлаль — я, считающій славянофильское ученіе ложнымь и безплоднымь? Потому, что въ данномъ случав — такимъ именно образомъ, по моимъ понятіямъ<sup>2</sup>), сложилась жизнь, а я прежде всего хотёлъ быть искреннимъ и правдивымъ".

Въ романъ "Дворянское гнъздо" дъйствіе происходить въ 1842 году. Написанъ же романъ въ 1858-мъ. Спрашивается: къ которой изъ этихъ двухъ датъ нужно отнести свидътельство Тургенева, что "въ данномъ случаъ такимъ именно образомъ (какъ изображено въ романъ) сложилась жизнь?" На этотъ вопросъ мы отвътимъ, не обинуясь: разумъется, ко второй, ко времени написанія романа, но отнюдь не къ первой, когда разладъ между двумя партіями только начиналъ возникать, и онъ еще только вырабатывали основы своихъ доктринъ и программъ.

Жизнь стала "складываться" въ томъ видъ, какъ изображено въ романъ, именно во второй половинъ 50-хъ годовъ, когда наканунъ эпохи реформъ — западничество казалось на ущербъ, а славянофильство брало перевъсъ надънимъ и представлялось направленіемъ болѣе жизненнымъ и здоровымъ. Вспомнимъ: старая западническая партія разлагалась, на смѣну ей выступали новыя западническія направленія, изъ которыхъ одно, радикально-демократическое, съ Чернышевскимъ и Добролюбовымъ во главъ, открыто выражало свою солидарность съ славянофилами по практическимъ вопросамъ подготовлявшагося освобожденія крестьянъ, а другое — поверхностно-либеральное и бюрократическое — не отличалось ни глубиной идей, ни широтой воззрѣнія и не могло привлечь къ себъ какъ особливой при-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Курсивъ Тургенева.

верженности молодого покольнія, такъ и сочувствія лучшихъ представителей стараго западничества, хранившихъ завъты Бълинскаго. Въ то же время образовалась и радикальная фракція въ самомъ славянофильствъ (такъ называемая "молодая редакція Москвитянина"), гдъ душою быль смълый, убъжденный демократь Аполлонъ Григорьевъ. — А на очереди стояла великая реформа, для которой западно-европейскіе образцы оказывались непригодными, и силою вещей выдвигался русскій народный идеаль: обезпеченное землей крестьянство и сохраненіе общины.

На литературной аренъ славянофильство было представлено тогда рядомъ выдающихся, убъжденныхъ, идеалистически-настроенныхъ дъятелей (Константинъ и Иванъ Аксаковы, Хомяковъ, Ю. Самаринъ и др.). Напротивъ, ряды старыхъ западниковъ сильно поръдъли. Бълинскій давно уже покоился въ могилъ. Да если бы онъ и оставался въ живыхъ, онъ стоялъ бы, безъ сомнънія, во главъ не западничества въ традиціонной его формъ, а во главъ новой радикально-демократической группы, сближавшейся съ славянофилами. Герценъ былъ за границей и все болве склонялся къ пресловутой — по существу славянофильской — антитевъ Востока и Запада. Кавелинъ далеко не былъ "правовърнымъ" западникомъ. В. Боткинъ, проживая за границей, отставалъ отъ интересовъ и задачъ русской жизни и погружался въ безплодный эстетизмъ, индифферентизмъ и эпикурейство.

Такъ "складывалась жизнь" и такъ разлагалось старое западничество. И неудивительно, что чуткій къ вѣяніямъ времени и ко всѣмъ поворотамъ исторіи художникъ-наблюдатель живо почувствовалъ это и, какъ бы повинуясь художническому инстинкту, повернулъ, оставаясь все тѣмъ же "неисправимымъ западникомъ" въ своемъ общемъ міросозерцаціи, въ сторону не доктрины, не философіи, а прак-

Digitized by Google

тическихъ, жизненныхъ идеаловъ и настроеній лучшихъ людей славянофильства. Завязались очень дружескія отношенія между Тургеневымъ и Аксаковыми, и отъ начала до конца 50-хъ годовъ мы имѣемъ ихъ оживленную интимную переписку, изъ которой изслѣдователь можеть извлечь многое для объясненія художественной работы Тургенева въ этотъ періодъ вообще и для комментарія къ "Дворянскому гнѣзду" въ частности 1). Мы воспользуемся ниже нѣкоторыми указаніями этихъ писемъ для характеристики настроенія, отразившагося въ знаменитомъ романѣ.

А теперь обратимся къ Лаврецкому.

2.

Изъ вышеописаннаго явствуеть, что для правильнаго сужденія о Лаврецкомъ, какъ о типъ людей 40-хъ годовъ, нужно сперва устранить въ немъ специфическія черты, отзывающіяся настроеніемъ 50-хъ годовъ и тъмъ "поворотомъ исторіи", о которомъ мы только что говорили. Еще въ большей мъръ относится это къ Паншину, который освъщенъ не соотвътственно эпохъ (начала 40-хъ годовъ). Скажемъ больше: онъ перенесенъ изъ 50-хъ годовъ въ 40-е. И его "посрамленіе", торжество Лаврецкаго надъ нимъ, — все это отвывается духомъ второй половины 50-хъ годовъ.

Мы скажемъ такъ: Лаврецкій — это "художественный итогъ" общественно-психологическимъ "формаціямъ" 40-хъ годовъ, подведенный въ концъ 50-хъ и окрашенный соотвътственно духу времени, когда романъ писался. Устраняя

<sup>1)</sup> Эта переписка опубликована въ Въстникъ Европы, 1894, январь (стр. 329 — 345) и февраль (стр. 469 — 500), въ Русскомъ Обозръніи, 1894, августь и сентябрь (письма Аксаковыхъ къ Тургеневу съ поясненіями академ. Л. Н. Майкова), въ Литературномъ Въстникъ, 1903, кн. 5, стр. 78 и сл.

эту окраску, мы можемъ возстановить, такъ сказать, подлиннаго Лаврецкаго, какимъ онъ былъ въ дъйствительности, въ свое время.

Этой операціи очень помогають извъстныя вводныя главы VIII— XVI, повъствующія о предкахъ Лаврецкаго, о его воспитаніи, его юности, женитьов и т. д. Все, что мы читаемь здъсь, невольно отвлекаеть нась оть идей и настроенія 50-хъ годовь и переносить нась сперва въ XVIII въкъ, потомъ въ начало XIX, наконецъ—въ московскую студенческую жизнь 30-хъ годовъ и незамътно приводить насъ къ началу 40-хъ годовъ, къ которому и пріурочена фабула романа. Поэть ведеть нась въ этихъ главахъ не отъ 50-хъ годовъ назадъ, а отъ XVIII въка впередъ, и мы, не отвлекаясь въ сторону, имъемъ возможность прослъдить, такъ сказать, "подлинныхъ Лаврецкихъ" и понять интимное, но не идейное, не "программное", а психологическое происхожденіе ихъ "славянофильства", ихъ русскаго націонализма.

Итакъ, заглянемъ сперва въ родословную барскаго рода Лаврецкихъ: это — возведенная въ художественный типъ родословная самого славянофильства.

Родъ Лаврецкихъ — старинный, служилый, именитый и, какъ таковой, давно уже (съ XVII въка) отгороженъ отъ народа стъной кръпостного права. — Рисуя жизнь и нравы этихъ баръ, поэтъ сгущаетъ краски, — и выходитъ картина, далеко не похожая на ту, которую мы имъемъ въ "Войнъ и миръ" и "Декабристахъ" Л. Н. Толстого. Послъдній, если и не идеализируетъ кръпостные порядки той эпохи и нравы стараго барства, то во всякомъ случаъ, такъ сказать, облагораживаетъ ихъ эпическими пріемами своего творчества. Тургеневъ, напротивъ, береть изъ тогдашней дъйствительности черты ръзко-отрицательныя, отталкивающія, какихъ было въ ней очень много, и ръзко оттъняетъ безобразную жизнь и нравственное уродство старыхъ баръ.

 $\mathsf{Digitized} \, \mathsf{by} \, Google$ 

Прадъдъ Өедора Ивановича Лаврецкаго, Андрей, былъ "человъкъ жестокій, дерзкій, умный и лукавый. До настоящаго дня не умолкала молва объ его самоуправствъ, о бъшеномъ его нравъ, безумной щедрости и алчности неутолимой... (гл. VIII). Его сынъ, "Петръ, Өедоровъ дъдъ, не походилъ на своего отца; это былъ простой, степной баринъ, довольно взбалмошный, крикунъ и копотунъ, грубый, но не злой, хлъбосолъ и псовый охотникъ. Ему было за тридцать лъть, когда онъ наслъдоваль отъ отца двъ тысячи душъ въ отличномъ порядкъ, но онъ скоро ихъ распустилъ, частью продаль свое имъніе, дворню избаловаль... (VIII). Домъ его наполнился разными дармовдами, "мелкими людишками", и "все это навдалось, чвмъ попало, но досыта, напивалось допьяна и тащило вонъ, что могло, прославляя и величая ласковаго хозяина, и хозяинъ, когда былъ не въ духв, тоже величалъ своихъ гостей дармовдами и прохвостами, а безъ нихъ скучалъ..." (VIII). —Все это — не западное, не европейское, а "истинно-русское", свое, "самобытное". Но вотъ въ воспитани сына этого помъщика, Ивана, отца нашего героя, уже обнаруживается "западное вліяніе". Иванъ "воспитывался не дома, а у богатой старой тетки", которая "назначила его своимъ наслъдникомъ" и "одъвала его, какъ куклу, нанимала ему всякаго рода учителей, приставила къ нему гувернера, француза, бывшаго аббата, ученика Жанъ-Жака Руссо, нъкого m-r Courtin de Vaucelles, ловкаго и тонкаго проныру, fine fleur эмиграціи, — и кончила тъмъ, что чуть не 70 лъть вышла замужъ за этого "финьфлера", перевела на его имя все свое состояніе и вскоръ потомъ, разрумяненная, раздушенная амброй à la Richelieu, окруженная арапчонками, тонконогими собачонками и крикливыми попугаями, умерла на шелковомъ кривомъ диванчикъ временъ Людовика ХУ, съ эмалевой табакеркой работы Петито въ рукахъ, — и умерла, оставленная мужемъ: вкрадчивый господинъ Куртэнъ предпочелъ удалиться въ Парижъ съ ея деньгами... (VIII). — Передъ нами — характерная страничка изъ бытовой исторіи русскаго XVIII въка, въ его 90-хъ годахъ. Старушка-тетка съ ея аббатомъ обрисовываетъ картину стараго барства, перекроеннаго на европейскій ладъ и усвоившаго преимущественно внъшній лоскъ цивилизаціи, утонченность и распущенность французской аристократіи. Но однако какъ ни быль ничтоженъ и уродливъ этотъ налетъ "французскаго образованія", все-таки хоть что-нибудь оть него оставалось, - и воспитанное въ "новомъ духъ" молодое покольніе уже кое-чьмъ разнилось оть отцовъ, загрубълыхъ въ безпросвътномъ невъжествъ. Когда Иванъ Лаврецкій вернулся къ отцу, "грязно, бъдно, дрянно показалось (ему) его родимое гнъздо; глушь и копоть степного житья-бытья на каждомъ шагу его оскорбляли, скука его грызла... (VIII). Дъло было уже въ началъ XIX въка, въ первые годы царствованія императора Александра I. Иванъ былъ по тому времени человъкъ образованный, но это образование носило всв признаки той внішности, поверхностности, того отсутствія внутренней, самостоятельной переработки воспринятой премудрости, чвмъ такъ характерно отличалась искусственно привитая образованность нашего XVIII въка. Это мътко схвачено въ слъдующихъ словахъ: "...и Дидеротъ, и Вольтеръ сидъли въ головъ "Ивана Петровича, "и не они одни — и Руссо, и Рейналь, и Гельвецій, и много другихъ, подобныхъ имъ сочинителей сидъли въ его головъ, но въ одной только голов в 1). Бывшій наставникъ Ивана Петровича, отставной аббать и энциклопедисть, удовольствовался тъмъ, что влиль цъликомъ въ своего воспитанника всю премудростъ XVIII въка, и онъ такъ и ходилъ наполненный ею; она пребывала въ немъ, не смъщавшись съ его кровью, не проникнувъ въ его душу, не сказав-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

шись крыпкимъ убъжденіемъ... (VIII). Дальше разсказывается романъ молодого человъка съ кръпостною дъвушкой Маланьей, гнъвъ и проклятіе отца, бъгство сына, его женитьба на Маланьъ и отъъздъ сперва къ троюродному брату, потомъ 🔼 Петербургъ, гдъ ему удалось получить 5,000 руб. отъ престарълой тетки, его воспитавшей, и мъсто при русской миссіи въ Лондонъ. — Старикъ же, какъ ни быль сердить на сына, все-таки пріютиль его жену съ маленькимъ ея сыномъ Өедоромъ (гл. ІХ). — Въ Х главъ описывается та метаморфоза, которая произошла въ Иванъ Петровичь за время его пребыванія въ Лондонь. Онъ "вернулся въ Россію англоманомъ". Но это англоманство было столь же искусственнымъ и поверхностнымъ, какъ и прежнее французское образованіе. Онъ стригся и одівался по англійской моді, говориль сквозь зубы, пристрастился къ кровавымъ ростбифамъ и портвейну и къ "исключительно политическому и политико-экономическому разговору" и т. д. Съ этой стороны "все въ немъ такъ и въяло Великобританіей; весь онъ казался пропитань ея духомъ". Кстати упомянемъ, что этою изумительною способностью схватывать верхи, усваивать чужую внъшность и переряживаться" -физически и духовно - въ иностранные "костюмы", то французскіе, то німецкіе, то англійскіе (при Петр'в Великомъ въ голландскіе), никакая другая аристократія въ мір'в не отличалась такъ, какъ наша русская въ XVIII и частью еще въ XIX въкъ. — Бытовая, идейная и моральная исторія XVIII въка вся какая-то "костюмированная". Цълый классъ общества то и дъло "переряживался" до неузнаваемости и до безобразія, даже до коверканія русскаго произношенія, до потери родного языка.

Иванъ Петровичъ, перекроенный на англійскій фасонъ, сталъ пренебрегать обычаями русской жизни и даже плохо

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

изъяснялся по-русски. Но однако же изъ Англіи онъ вывезъ еще нъчто, впрочемъ столь же поверхностное, какъ и все остальное: желаніе изобразить изъ себя "патріота", "гражданина" и облагодътельствовать отечество проектами реформъ въ англійскомъ духв 1). "Иванъ Петровичъ привезъ съ собой нъсколько рукописныхъ плановъ, касавшихся до устройства и улучшенія государства; онъ очень быль недоволенъ всвиъ, что видвлъ, -- отсутствие системы въ особенности возбуждало его желчь". - Поселившись въ деревнь (посль смерти отца), онъ задумаль "коренныя преобразованія". Эти "реформы" выразились въ томъ, что въ домъ появилась новая мебель, плевальницы, "завтракъ сталъ иначе подаваться", вмъсто отечественныхъ наливокъ и водки появились иностранныя вина, и всв приживальщики были изгнаны. Что же касается управленія им'вніемъ и быта крестьянь, то "все осталось по-старому, только оброкъ кой-гдъ прибавился, да барщина стала потяжелве 2), да мужикамъ запретили обращаться прямо къ Ивану Петровичу. Патріотъ очень ужъ презиралъ своихъ согражданъ" 2) (гл. Х). Всъми дълами завъдывала сестра его, Глафира, женщина "настойчивая, властолюбивая" (VIII), "колотовка", какъ прозвали ее крвпостные слуги, существо злое, - типичное порожденіе кръпостныхъ порядковъ и дикихъ нравовъ "добраго стараго времени".

3.

Въ чемъ дъйствительно была произведена "коренная реформа", такъ это — въ дълъ воспитанія Оеди. Когда маль-

<sup>1)</sup> Поверхностное политическое англоманство этого рода проявлялось у насъ нередко въ "Александровскую эпоху" и — позже. Вспомнимъ котя бы позднейшее англоманство Каткова въ 50-хъ и начале 60-хъ гг., проводившееся имъ въ его — тогда либеральномъ — "Русскомъ Вестнике".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивъ мой.

чикъ подросъ, отецъ начерталь цълый планъ его воспитанія и образованія, взявъ за образецъ англійскую систему. "Я изъ него хочу сдълать человъка, прежде всего, un homme,--сказалъ Иванъ Петровичъ сестръ Глафиръ Петровнъ, и не только человъка, но спартанца". — И воть Өедю одъли пошотландски: 12-тилътній малый сталь ходить съ обнаженными икрами и съ пътушьими перьями на складномъ картузъ" и т. д. Музыку отмънили, "какъ занятіе, недостойное мужчины". На первый планъ поставили гимнастику, физическія упражненія, спорть. Мальчика "будили въ 4 часа утра, тотчасъ окачивали холодной водой и заставляли бъгать вокругь высокаго столба на веревкъ и т. п. Верховая ъзда, стръльба и упражненія въ твердости воли составляли важную статью въ этой нелъпой "системъ". Что касается образованія въ собственномъ смысль, то въ его программу входили: "естественныя науки, международное право, математика, столярное ремесло, по совъту Жанъ-Жака Руссо, и геральдика, для поддержанія рыцарскихъ чувствъ..." (гл. XI). Обязанность каждый вечеръ заносить "въ особую книгу отчеть прошедшаго дня и свои впечатленія довершаеть картину своеобразнаго воспитанія Өеди. Результаты получились такіе: "система сбила съ толку мальчика, поселила путаницу въ его головъ, притиснула ее; но зато на его здоровье новый образъ жизни благодътельно подъйствовалъ: сначала онъ схватилъ горячку, но вскоръ оправился и сталъ молодцомъ" (гл. XI).

Зимою Иванъ Петровичъ проживалъ въ Москвѣ. Шли двадцатые годы, эпоха либеральныхъ движеній въ обществѣ, и нашъ "европеецъ-англоманъ" ораторствовалъ въ клубѣ и въ гостиныхъ и "болѣе чѣмъ когда-либо держался англоманомъ, брюзгой и государственнымъ человѣкомъ".—Но послѣ 1825 года съ нимъ случилось удивительное превращеніе. Напуганный карою, которой подверглись нѣкоторые изъ его знакомыхъ и пріятелей, "Иванъ Петровичъ поспѣшилъ уда-

литься въ деревню и заперся въ своемъ домъ. Прошелъ еще годъ, и Иванъ Петровичъ захилълъ, ослабълъ, опустился... Вольнодумецъ — началъ ходить въ церковь и заказывалъ молебны; европеецъ — сталъ париться въ банъ и т. д.; государственный человъкъ — сжегъ всъ свои планы, всю переписку, трепеталъ передъ губернаторомъ и егозилъ передъ исправникомъ..." (гл. XI).

Между тъмъ Өедъ шелъ 19-ый годъ, "и онъ начиналъ размышлять и высвобождаться изъ-подъ гнета давившей его руки. Онъ и прежде замъчалъ разладицу между словами и дълами отца, между его широкими либеральными теоріями и черствымъ, мелкимъ деспотизмомъ; но онъ не ожидалъ такого крутого перелома..." (XI).

Это быль хорошій урокь, и онь-то и зарониль въ душу умнаго юноши зерно будущихъ его воззрѣній на отношенія между русскою дѣйствительностью и пустымъ, обезьяньимъ перениманіемъ европейскихъ понятій и привычекъ. — Өедю потянуло въ университетъ.

Затянувшаяся бользнь отца удержала молодого человька въ деревнь, и онъ могъ поступить въ университетъ только послъ смерти отца, уже имъя 23 года. "Жизнь открывалась передъ нимъ" (XI). Онъ явился въ университетъ съ нъкоторымъ запасомъ свъдъній, наблюденій и мыслей. Но въ его образованіи были большіе пробълы, а главное — онъ выросъ нелюдимымъ, "несвободнымъ", бользненно-застънчивымъ, неловкимъ въ обществъ, особенно — женскомъ. "Недобрую шутку сыгралъ англоманъ съ своимъ сыномъ; капризное воспитаніе принесло свои плоды... Онъ не умълъ сходиться съ людьми: 23-хълъть отъ роду, съ неукротимой жаждой любви въ пристыженномъ сердцъ, онъ еще ни одной женщинъ не смълъ взглянуть въ глаза..." (XII).

Любопытна и важна непосредственно следующая за этими словами общая характеристика Өедора Лаврецкаго: "При его уме, ясномъ и здравомъ, но несколько тя-

желомъ, при его наклонности къ упрямству, созерцанію и лѣни ему бы слѣдовало съ раннихъ лѣтъ попасть въ жизненный водоворотъ, а его продержали въ искусственномъ уединеніи" (XII).

И воть онъ — студенть московскаго университета. Дълобыло, конечно, въ началъ 30-хъ годовъ, и Өедя Лаврецкій долженъ былъ встръчаться въ университетъ со многими даровитыми юношами-баричами (многіе изъ которыхъ вздили въ университетъ въ собственныхъ экипажахъ и часто въ сопровожденіи гувернеровъ), — съ Сашей Герценомъ, Никомъ Огаревымъ, Костей Аксаковымъ и др., а равно и съ бъдняками-разночинцами, казеннокоштными студентами, напр., съ Виссаріономъ Бълинскимъ. Но — нелюдимый, заствичивый — Өедя Лаврецкій не сходился съ ними: "они въ немъ не нуждались и не искали въ немъ, онъ избъгалъ ихъ" (XII).— Однако случай привель его сблизиться съ однимъ, но зато типичнымъ, представителемъ тогдашняго передового студенсъ "энтузіастомъ и стихотворцемъ" Михалевичемъ, -- и черезъ него Лаврецкій отчасти пріобщился къ настроенію и броженію молодежи того времени.

Въ дальнъйшихъ главахъ (XIII — XVI) разсказана исторія любви Лаврецкаго къ Варваръ Павловнъ Коробьиной, его женитьба, для чего онъ долженъ былъ оставить университеть, и послъдующая исторія его семейной жизни въ деревнъ, въ Петербургъ, въ Парижъ, окончившаяся разрывомъсъ женой и возвращеніемъ въ Россію.

Изъ этого повъствованія отмътимъ три пункта: 1) Лаврецкій пробыль въ университетъ всего какихъ-нибудь три года, въ теченіе которыхъ онъ не сближался съ студенческой средой; и если послъдняя все-таки оказала на него нъкоторое вліяніе, то только черезъ посредство Михалевича. Онъ, стало быть, не жилъ жизнью тъсныхъ, дружескихъ кружковъ молодежи, не участвовалъ въ спорахъ, кипъвшихъвъ этихъ кружкахъ, не испыталъ вліянія красноръчія Ру-

дина и благородной натуры и высокаго ума Покорскаго. И если онъ все-таки усвоилъ себъ извъстныя убъжденія, если онъ вышелъ не пустымъ, безпринципнымъ человъкомъ, то этимъ онъ обязанъ самому себъ, своей здоровой натуръ, природному уму, жаждъ знанія и упорству въ трудъ. Очевидно, онъ не мало читалъ и умълъ работать головой. И, конечно, онъ перерабатываль и осмысливаль впечатлёнія дътства, вдумывался въ идеи, усвояемыя изъ книгъ, и въ то, что являла русская дъйствительность. 2) Живя въ Петербургв и въ Парижъ съ молодой женой, ведшей свътскую, разсъянную жизнь, онъ не увлекся приманками и утъхами этой жизни, онъ сознаваль ея пустоту, и его тянуло къ книгъ, къ работъ мысли. Онъ не переставалъ учиться. Въ Петербургъ "онъ принялся опять за собственное, по его мнънію, недоконченное, воспитаніе, опять сталь читать, приступиль даже къ изученію англійскаго языка. Странно было видъть его могучую, широкоплечую фигуру, въчно согнутую надъ письменнымъ столомъ, его полное, волосатое, румяное лицо, до половины закрытое листами словаря или тетради. Каждое утро онъ проводилъ за работой... « (XV). Въ Парижъ онъ... "слушалъ лекціи въ Sorbone и Collège de France, слъдилъ за преніями палать, принялся за переводъ извъстнаго ученаго сочиненія объ ирригаціяхъ" (XV). — Тамъ временемъ онъ лельялъ планы будущей дъятельности въ Россіи, хотя ему самому было еще не ясно, въ чемъ собственно должна состоять эта дъятельность. — 3) Жизнь за границей, повидимому, не внушила ему какого-либо отрицательнаго отношенія къ Западу (тімь паче — мысли его о "гніеніи"); но она и не захватила его, не заинтересовала такъ, чтобы онъ могъ сдълаться "западникомъ" — по строю мысли или же просто по вкусамъ, привычкамъ, пристрастію къ условіямъ европейской жизни. Изъ него — даже при лучшихъ условіяхъ — не вышель бы такой "в'вчный туристь", какимъ быль, напр., В. Боткинь, частью П. В. Анненковь, или такой

"проживатель за границей", какъ Гоголь или Тургеневъ. — Еще до разрыва съ женой, хотя онъ и не скучалъ въ Парижѣ, но "жизнь подчасъ тяжела становилась у него на плечахъ, — тяжела, потому что пуста" (XV). Лаврецкій и за границей оставался, какъ въ Петербургѣ и Москвѣ, — одинокъ.

Эти указанія наводять нась на мысль, что Тургеневъ, задумавъ типъ Лаврецкаго, сознательно поставилъ своего героя вив той сферы, гдв въ 30-хъ годахъ и въ 40-хъ годахъ вырабатывались идеи и направленія, западническія и славянофильскія, гді, при помощи Гегеля и въ нескончаемыхъ спорахъ, выковывались элементы личнаго, общественнаго и національнаго самосознанія. Рисуя Лаврецкаго, Тургеневъ видимо старается обойти и Гегеля, и всякую "доктрину". и кружковые споры, и безпредметные восторги, и все, что такъ ярко изображено въ "Рудинъ". Въ этомъ отчасти можно усматривать нъкоторый отпечатокъ того времени, когда писался романъ, когда давно уже распались идеалистическіе кружки, давно замолкли былые кружковые споры, и сама философія, въ томъ числъ и Гегелевская, не имъла уже прежней власти надъ умами. И, пожалуй, здёсь приходится видъть родъ анахронизма: въ 50-хъ годахъ могли появляться "славянофилы" — Лаврецкіе внъ района московскихъ или иныхъ кружковъ и безъ содъйствія Гегеля, — ибо "такъ складывалась жизнь". Но въ 40-хъ годахъ этого не было: старое "правовърное" славянофильство вышло, вмъстъ съ таковымъ же западничествомъ, изъ нъдръ московской кружковой жизни, университетской среды и журналистики, при непремънномъ содъйствіи Гегеля. И въ этомъ отношеніи люди 40-хъ годовъ не находять себъ въ Лаврецкомъ върнаго и типичнаго представителя. Кажется, самъ Тургеневъ почувствовалъ это - и пошелъ на "компромиссъ": онъ заставиль Лаврецкаго пробыть 3 года въ Москвъ студентомъ и, кромъ того, свелъ его съ восторженнымъ, въчно-кипящимъ "идеалистомъ" Михалевичемъ. Этимъ "компромиссомъ" значительно ослабляется тотъ "анахронизмъ", на который я указалъ: Лаврецкій, не участвуя въ кружковой жизни, могъ черезъ Михалевича знакомиться съ идеями и настроеніями, вырабатывавшимися или возникавшими тамъ, какъ могъ узнать кое-что по этой части въ стѣнахъ университета.

Но спрашивается: зачёмъ было Тургеневу прибёгать къ этому компромиссу? Онъ могъ бы устранить "анахронизмъ", вкравшійся въ его трудъ, гораздо проще и лучше другимъ путемъ: стоило только ввести Лаврецкаго-студента въ кружки 30-хъ годовъ и потомъ вывести его оттуда славянофиломъ или, по крайней мёрё, идеалистомъ, склоняющимся къ націонализму и славянофильской идев. — Почему Тургеневъ не сдёлалъ этого, а, напротивъ, уединилъ, изолировалъ своего героя отъ среды, отъ движенія умовъ и предоставиль его, такъ сказать, самому себё?

Отвътомъ на этоть вопросъ служить весь эпизодъ о предкахъ Лаврецкаго, въ особенности о его отцъ, потомъ—о его воспитании и первыхъ сознательныхъ движеніяхъ его мысли еще въ деревнъ. Обиліе подробностей, тщательная обработка всей этой темы, строгая обдуманность картины, развертывающейся передъ нами въ главахъ VIII— XII, — все это ясно указываетъ на руководящую мысль Тургенена, на задачу, которую онъ поставилъ себъ.

Эта вадача состояла въ томъ, чтобы помощью историческаго экскурса въ XVIII въкъ и начало XIX, показать закономърность, историческую необходимость появленія у насътого умонастроенія, которое съ наибольшею яркостью проявлялось у лучшихъ изъ славянофиловъ и сущность котораго сводилась къ естественной и здоровой реакціи противъ уродливостей подражанія западнымъ образцамъ, поверхностнаго перениманія понятій, идей, нравовъ, шедшихъ съ Запада, — безъ толку, безъ критики, безъ самостоятельной работы мысли и почти всегда въ сопровожденіи барскаго пре-

вржнія ко всему русскому вообще, къ закржпощенному народу въ частности. Эта реакція сказывалась, какъ извъстно, еще въ XVIII въкъ преимущественно въ формъ національно-патріотической и часто съ окраскою политическаго консерватизма, потомъ, въ эпоху "Александровскую", довольно ярко выразилась въ окраскъ либеральныхъ идей и также-демократическихъ, въ стремленіяхъ и дізтельности лучшихъ людей времени, напр., у Грибофдова, у многихъ изъ декабристовъ. Тургеневъ хотълъ въ лицъ Лаврецкаго вывести новаго представителя этого націоналистическаго и въ то же время передового и демократического направленія, какъ оно развивалось и выражалось въ 30-хъ и 40-хъ годахъ, но только по возможности отгородивъ его отъ искусственныхъ воздъйствій философіи, доктрины, юной мечты, юныхъ идеалистическихъ убъжденій, подогръваемыхъ и обостряемыхъ спорами, столкновеніемъ мніній, взаимнымъ ожесточеніемъ спорщиковъ. Ему хотълось въ указанной національно-демократической реакціи выдълить ея здоровое зерно, ея психологически-законную суть, о которой уже нельзя сказать, что она вычитана изъ книгъ и взята изъ Гегеля. И когда онъ рисоваль Лаврецкаго, ему въ качествъ "натуры", очевидно, представлялся не Хомяковъ, спорщикъ и діалектикъ, и даже не Константинъ Аксаковъ, фанатикъ и прямолинейный адептъ "системы", которую такъ не жаловалъ Тургеневъ, а скорве всего Иванъ Аксаковъ, какимъ онъ былъ въ 40-хъ и 50-хъ годахъ. Во всякомъ случай старые московскіе славянофилы 40-хъ годовъ, гегеліанцы, діалектики, систематики, не нашли въ Лаврецкомъ обобщающаго и воспроизводящаго ихъ образа. Въ этоть образъ совсъмъ уже ничего не вошло, напр., оть Погодина или Шевырева. Оть него не отдаеть ни кваснымъ патріотизмомъ, ни философіей славянофильства, ни византинизмомъ Хомякова, ни историческимъ романтизмомъ К. Аксакова, ни, наконецъ, правовърною религіозностью, свойственною большинству славянофиловъ. Но зато — для своего героя — поэть взяль у лучшихь людей стараго славянофильства нѣчто болѣе цѣнное и психологически важное, нѣчто болѣе "душевное" — глубокую "гражданскую" скорбь при видѣ уродствъ русской дѣйствительности, перекраиваемой безъ смысла на чужой образецъ, не всегда хорошій, уваженіе къ народности и любовь къ народу, наконецъ живую потребность найти въ русской жизни хоть что-нибудь самобытное и прогрессивное, на чемъ можно было бы опереться и обосновать дѣятельность, одушевляемую лучшими общечеловѣческими идеалами.

4

Здѣсь будеть у мѣста привести нѣкоторыя черты изъличныхъ отношеній Тургенева къ представителямъ славянофильства, именно тѣ, въ которыхъ сказалось настроеніе поэта въ 50-хъ годахъ.

Тургеневъ сталъ, если можно такъ выразиться, присматриваться къ славянофиламъ еще съ конца 40-хъ годовъ. Съ 1850-го года онъ особенно сближается съ Аксаковыми 1). Онъ усердно слъдить въ это время за славанофильскими изданіями и ведетъ дъятельную переписку со старикомъ С. Т. Аксаковымъ и его сыновьями. Сочиненія С. Т. Аксакова ("Записки ружейнаго охотника", потомъ "Семейная хроника" и др.) возбуждаютъ въ немъ большой интересъ и сочувствіе, и онъ пишеть для "Современника" хвалебную рецензію о "Запискахъ ружейнаго охотника". — Переписка ведется въ дружескомъ, задушевномъ тонъ. Мъстами корреспонденты вступаютъ въ полемику, при чемъ оппонентомъ Тургенева является преимущественно Конт. Серг. Аксаковъ, ръже—Иванъ Серг. Аксаковъ.—Въ письмъ отъ 4 окт. 1852 г.

<sup>1) &</sup>quot;Русск. Обозр.", 1894, авг. "Письма С. Т., К. С. и И. С. Аксаковыхъ къ И. С. Тургеневу" (1851—1852 гг.) съ поясненіями акад. Л. Н. Майкова, стр. 450.

последній упрекаеть Тургенева за сохраненіе въ отдельномъ изданіи "Записокъ охотника" фигуры Лобозвонова, — какъ извъстно, пародіи на Конст. Сергъевича. — "Вы могли это написать въ 1847 г., но теперь, для краснаго словца, вы пожертвовали истиной...", пишеть Иванъ Серг. Аксаковъ, и въ дальнъйшемъ указываеть на то, что теперь, въ 1852 г., общее мнвніе о славянофильств врадикально измвнилось, и самъ Тургеневъ уже иначе относится къ нимъ, не такъ, какъ прежде. Изъ этого же письма видно, что разсказъ "Муму" быль предназначень для "Сборника", который хотвла издать группа московскихъ славянофиловъ. И. С. Аксаковъ уже получиль рукопись и въ восторгъ отъ разсказа. Въ дворникъ Герасимъ онъ видитъ "олицетвореніе русскаго народа, его страшной силы и непостижимой кротости, его удаленія къ себъ и въ себя, его молчанія на всв запросы его нравственныхъ, честныхъ побужденій".--Повидимому, и безъ вліянія своихъ славянофильскихъ друзей Тургеневъ принимается за изученіе русской исторіи, о чемъ и изв'ящаеть ихъ въ письм'я отъ 6-го іюня 1852 г.: "Я эту зиму чрезвычайно много нимался русской исторіей и русскими древностями: прочелъ Сахарова, Терещенку, Снегирева e tutti quanti. Въ особый восторгь привель меня Кирша Даниловъ.-Ваську Буслаева считаю я эпосомъ русскимъ, но къ результатамъ (привело) меня это все далеко не столь отраднымъ, какъ васъ, любезный К. С. 1), —во всякомъ случав къ другимъ результатамъ" ("Въстн. Евр.", 1894, янв., стр. 334).—Теоретическія разногласія, на которыя м'встами указывають письма, не м'вшали взаимному уваженію и симпатіи. Эти разногласія, повидимому, чувствовались преимущественно тогда, когда славянопредъявлялось Константиномъ воззрѣніе Аксаковымъ, наиболъе ръзкимъ и прямолинейнымъ представителемъ ученія. По крайней мъръ, возраженія Турге-

<sup>1)</sup> Константинъ Сергъевичъ.

дева адресуются обыкновенно ему лично. Такъ, въ письмъ къ С. Т. Аксакову отъ 17 окт. 1852 г. читаемъ: "Къ сему письму приложено отъ меня нъсколько словъ К-у С-чу насчеть его замъчаній, которыя я большею частью признаю справедливыми, хотя въ коренномъ нашемъ воззрѣніи на русскую жизнь, а оттого и на русское искусство, мы расходимся. Онъ это, я думаю, знаеть; но чего онъ не знаеть, можеть быть, вполнъ, это-та горячая симпатія, которую я чувствую къ его благородной и искренней натуръ" ("Въстн. Евр.", 1894, янв., 337).—Любопытно также обращенное къ Конст. Аксакову письмо оть 16 янв. 1853 г., гдъ между прочимъ Тургеневъ выражаетъ свое согласіе съ отрицательною оцънкою К. Аксаковымъ теоріи "родового быта" Соловьева и Кавелина и говорить, что эта теорія ему всегда казалась "чвиъ-то искусственнымъ, систематическимъ, чвиъ-то напоминавшимъ наши давно прошедшія гимнастическія упражненія на поприщ'в философіи". — "Всякая система, — продолжаетъ онъ, -- въ хорошемъ и дурномъ смыслъ этого слова-не русская вещь..."-Далъе онъ указываеть на свое разногласіе къ К. Аксаковымъ въ выводахъ: "... взглядъ вашъ въренъ и ясенъ, но, признаюсь вамъ откровенно, въ выводахъ вашихъ я согласиться не могу: вы рисуете картину върную и, окончивъ ее, восклицаете: какъ все это прекрасно!.. Я никакъ не могу повторить этого восклицанія вслъдъ за вами" ("Въстн. Евр.", 1894 г., янв., стр. 340).--Дъло идетъ объ идеализаціи "общиннаго быта и о противопоставленіи Россіи, искони кръпкой духомъ "общинности", индивидуалистическому Западу. Ничего хорошаго, какъ извъстно, Тургеневъ въ общинъ не видълъ. И вотъ здъсь онъ напоминаетъ А. Аксакову эпизодъ изъ былины о Васькъ Буслаевъ и мертвой головъ. "Мы обращаемся съ Западомъ,--поясняеть онъ, какъ Васька Буслаевъ съ мертвой головойподбрасываемъ его ногой-а сами... Вы помните, Васька Буслаевъ взощелъ на гору, да и сломилъ себъ на прыжкъ

шею. Прочтите, пожалуйста, отвъть ему мертвой головы" <sup>1</sup>) (тамъ же).

Въ 1853 г. (6 марта) Тургеневъ пишетъ С. Т. Аксакову, что видълся въ Орлъ съ П. В. Киръевскимъ, и отзывается о немъ такъ: "это человъкъ хрустальной чистоты и прозрачности, его нельзя не полюбить" ("Въстн. Евр.", 1894, февр., стр. 469).—Въ ноябръ того же года заъхалъ къ Тургеневу въ Спасское Иванъ Серг. Аксаковъ, и поэтъ извъщаетъ объ этомъ его отца такъ: "Дорогой гость... былъ у меня третьяго дня и просидълъ до вечера. Вы можете себъ представить, какъ я былъ ему радъ и какъ много мы съ нимъ толковали и разговаривали. Это посъщеніе было для меня истиннымъ праздникомъ" ("Въстн. Евр.", 1894, февр., стр. 480).

Наступившая послѣ Крымской кампаніи новая эпоха оживила и настроеніе, и переписку друзей. Завѣтныя мечты и упованія у нихъ были одни и тѣ же, при всѣхъ теоретическихъ разногласіяхъ. Указаніе на эти послѣднія находимъ еще разъ въ письмѣ Тургенева отъ 25 мая 1856 г., и они относятся и здѣсь спеціально къ Конст. Аксакову. "Семейная хроника",—пишеть поэтъ,—вещь положительно эпическая, а съ Константиномъ Серг., я боюсь, мы никогда не сойдемся. Онъ въ "мірѣ" видить какое-то всеобщее лѣкарство, панацею, альфу и омегу русской жизни, а я, признавая его особенность и свойственность—если такъ можно вы-

<sup>1)</sup> Эта ссылка (по другому поводу, но при этомъ—попутно—въ томъ же полемическомъ направленіи) сдѣлана, много лѣть спустя, въ «Дымѣ», гл. ХХУ, гдѣ Потугинъ повѣствуеть: "Васька хочеть тоже свое счастіе извѣдать. И попадается ему мертвая голова, человѣчья кость; онъ пихаеть ее ногой. Ну, и говорить ему голова: «Что ты пихаешься? Умѣль я жить, умѣю и въ пыли валяться—и тебѣ то же будеть». И точно: Васька прыгаеть черезъ камень, и совсѣмъ было перескочилъ, да каблукомъ задѣль и голову себѣ сломиль. И туть я кстати должень замѣтить, что друзьямъ моимъ славянофиламъ, великимъ охотникамъ пихать ногою всякія мертвыя головы да гнилые народы, не худо бы призадуматься надъ этою былиною».

разиться—Россіи, все-таки вижу въ немъ одну лишь первоначальную, основную почву, но не болъе какъ почву, форму, на которой строится, а не въ которую выливается государство. Дерево безъ корней быть не можетъ; но К. С., мнъ кажется, желалъ бы видъть корни на вътвяхъ. Право личности имъ 1), что ни говори, уничтожается, а я за это право сражаюсь до сихъ поръ и буду сражаться до конца 2) ("Въстн. Евр.", 1894, февр. стр. 495).

Въ письмъ отъ 1 ноября 1856 года (уже изъ Парижа) важно отмътить слъдующія строки: "Что касается до меня, то пребываніе во Франціи произвело на меня обычное свое дъйствіе: все, что я вижу и слышу, какъ-то тъснъе и ближе прижимаетъ меня къ Россіи, все родное становится миъ вдвойнъ дорого..." (тамъже, 496).

Въ связи съ такимъ настроеніемъ проявлялось у Тургенева въ ту пору и отрицательное отношеніе къ тогдашней (наполеоновской) Франціи, къ Парижу и къ французской литературѣ, объ оскудѣніи и измельчаніи которой онъ въ рѣзкомъ тонѣ говоритъ въ письмѣ отъ 8 янв. 1857 г. (изъ Парижа).—Здѣсь находимъ такія выраженія, какъ: "дребезжащіе звуки Гюго", "хилое хныканіе Ламартина", даже— "болтовня зарапортовавшейся Сандъ"...— "Общій уровень нравственности понижается съ каждымъ днемъ", читаемъ тутъ же, "и жажда золота томитъ всѣхъ и каждаго,—вотъ вамъ Франція!" ("Вѣстн. Евр.", 1894, февр., стр. 488).

Все это рисуеть намъ особое настроеніе Тургенева, такое, которое какъ разъ было подъ-стать для созданія фигуры "славянофила" Лаврецкаго, для воспроизведенія"— въ извъстныхъ чертахъ — парижской жизни его жены, Вар-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Крестьянскимъ «міромъ», общиною.

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

вары Павловны, для сатирическаго изображенія— въ лицѣ Паншина— поверхностнаго, пошлаго западничества, — вообще для того, чтобы взять надлежащій тонъ и найти строй тѣхъ идей и чувствъ, которыя такъ поэтически, можно сказать—"музыкально" выражены въ романѣ "Дворянское Гнѣздо".

5.

Вернемся къ роману и присмотримся ближе къ тому, что представляетъ собою Лаврецкій.

Напрасно будемъ искать у него, да и вообще въ романъ славянофильской доктрины, своеобразной "философіи исторіи", разработанной Ив. Киръевскимъ, К. Аксаковымъ, Хомяковымъ, ихъ идеалистическаго "византинизма" и т. д. Взамънъ всего этого находимъ ярко выраженное тяготъніе къ Россіи, "чувство родины", отвращеніе къ сутолокъ западно-европейской (парижской) жизни и то настроеніе, которое выше мы отмътили у самого Тургенева въ 1856 — 1857 годахъ, т.-е. непосредственно передъ тъмъ, какъ идея "Дворянскаго Гнъзда" и типъ Лаврецкаго стали складываться въ его умъ.

Въ глазахъ XVIII — XX описанъ, съ необыкновеннымъ мастерствомъ въ передачъ ощущеній и настроенія, пріъздъ Лаврецкаго въ деревню.

Передъ нами картина русской дореформенной деревни, съ ея патріархальнымъ складомъ... или, върнъе, деревенской жизни помъщика-дворянина, барина-идеалиста, который послъ треволненій и разочарованій столичной и заграничной жизни возвращается, одинокій и грустный, на родное пепелище и ищетъ отрады одиночества въ старинномъ господскомъ домъ, давно необитаемомъ, въ старомъ, тънистомъ саду, давно запущенномъ. Онъ хочетъ отдохнуть душою на лонъ убаюкивающей деревенской тишины, дремотной и чут-

кой, среди которой такъ хорошо мечтать и перебирать прошлое, подволить итоги своей жизни, строить планы будущей дъятельности и, не спъша, исподволь начинать... хотъть жить и работать. "И какая сила кругомъ, какое здоровье въ этой бездъйственной 1) тиши!" (глава XX). Благодътельная лънь мысли, врачующая дремота чувствъ залъчиваеть старыя раны. Нътъ суеты, некуда спъшить, не зачъмъ и не для чего жипъть и волноваться...

Незыблемы еще устои кръпостного строя, ихъ, повидимому, нельзя и тронуть, но можно смягчить отношенія, "улучшить быть" крестьянь, можно снять съ нихъ лишнюю тяготу барщины или оброка, быть для нихъ отцомъ роднымъ, благодътелемъ. Въ этомъ смыслъ здъсь, среди этой, на видъ остановившейся жизни, можно много добра сдълать, - и все останется попрежнему неподвижно. Хорошо здъсь и мечтать, но эта мечта бездъйственна; всеобщая неподвижность отрезвляеть. Застывшая жизнь и дремотная тишь одинаково благопріятны и мечтв и "трезвости". И получьется какое-то оздоровляющее и пріятное равновъсіе духа! — "Воть когда я на дев рвки", думаль Лаврецкій. "И всегда, во всякое время тиха и неспъшна здъсь жизнь... Кто входить въ ея кругъ — покоряйся: здёсь не зачёмъ волноваться, нечего мутить; здёсь только тому и удача, кто прокладываеть свою тропинку, не торопясь, какъ пахарь борозду плугомъ..." (ХХ). "На женскую любовь ушли мои лучшіе годы", продолжаеть думать Лаврецкій, "пусть же вытрезвить меня здёсь скука, пусть успокоить меня, подготовить къ тому, чтобы и я умъль не спъша дълать д'вло"<sup>2</sup>) (XX). Въ чемъ же будеть состоять это дъло? Какія цъли можно бы поставить себъ? Какія средства должны быть примънены? Все это пока не ясно. Ясно одно: нужно дълать дъло не спъша. Да и куда спъ-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой. 2) Курсивъ мой.

шить? Зачъмъ торопиться? Сама жизнь здъсь никуда не спъшить... Тишина убаюкиваеть, и, заколдованный ею, Лаврецкій все "прислушивается" къ ней, "ничего не ожидая и въ то же время какъ будто бы ожидая чего-то..." (ХХ). И въ дремотъ созерцаній, въ ласкающемъ переливъ грустныхъ мыслей, сонныхъ чувствъ — "скорбъ о прошедшемъ таяла въ его душъ, какъ весенній снъгъ, — и странное дъло! — никогда не было въ немъ такъ глубоко и сильно чувство родины" 1).

Въ этомъ "глубокомъ и сильномъ чувствъ родины" — вся суть "славянофильства" Лаврецкаго.

Но какъ ни властна тишина деревни, какъ ни обворожительна прелесть созерцанія и дремоты думъ и чувствъ, — Лаврецкому все-таки не удалось заснуть на этомъ глубокомъ и сильномъ "чувствъ родины".

Шумъ ворвался въ его тихое убъжище — вълицъ въчнокипящаго, неугомоннаго Михалевича, и Лаврецкому пришлось выдержать всенощный споръ, -- "одинъ изъ тъхъ нескончаемыхъ споровъ, на которые способны только русскіе люди" (XXV). — И спору этому, при всей его комичности и кажущейся безтолковости, нельзя однако отказать въ нъкоторомъ смыслъ и принципіальномъ значеніи. Можно даже сказать, что онъ разбудиль Лаврецкаго отъ затягив вщей его спячки. Михалевичъ напалъ на главную душевную "позицію противника". Онъ представиль въ преувеличенномъ видъ ту дремоту душевныхъ силъ, въ которую втягивался Лаврецкій, и выругаль его байбакомъ, лънтяемъ, скептикомъ, даже вольтеріанцемъ. "И когда же, гдъ же вздумали люди обайбачиться? — кричаль онъ подъ конецъ спора, въ 4 часа утра, — у насъ! теперь! въ Россіи! когда на каждой отдёльной личности лежить долгь, отвётственность великая предъ Богомъ, передъ народомъ, передъ самимъ собою! Мы

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

спимъ, а время уходитъ..." 1) (XXV).—И что же? Проводивъ пріятеля, Лаврецкій подумалъ: "А въдь онъ, пожалуй, правъ... пожалуй, что я байбакъ".—"Многія изъ словъ Михалевича,—добавляеть Тургеневъ,—неотразимо вошли ему въ душу<sup>2</sup>), хотя онъ и спорилъ и не соглашался съ нимъ" (XXV).

"Глубокое и сильное чувство родины, которое Тургеневъ самъ испыталъ въ 1856—1857 годахъ, проживая въ Парижѣ, а потомъ изобразилъ въ ХХ главѣ "Дворянскаго гнѣзда", очевидно, по наблюденію поэта, заключаетъ въ своемъ психологическомъ составѣ нѣчто лѣниво-сонное, нѣчто убаюкивающее. Многое зависитъ тутъ, конечно, отъ свойствъ самой родины. Если она представляетъ собою громадное, неподвижное цѣлое, застывшее въ исторически - сложившихся формахъ, какимъ была дореформенная Россія, то, разумѣется, этотъ усыпляющій элементъ "чувства родины" получаетъ особливую силу. И оно становится чувствомъ "бездѣйственнымъ", какъ та деревенская "тишь". Оно сковываетъ волю человѣка и, подавляя въ немъ гражданина и дѣятеля, нечувствительно, шагъ за шагомъ, ведетъ его къ "примиренію съ дѣйствительностью".

Воть именно на этомъ-то опасномъ пути и находился Лаврецкій. Вѣроятно, онъ самъ раньше или позже сумѣлъ бы свернуть съ него въ другую сторону. Но Михалевичъ ускорилъ дѣло, указавъ ему на опасность опуститься, "примириться", "обайбачиться".

6.

Единственное мъсто, гдъ авторъ нъсколько опредълительнъе вводить насъ въ кругъ и дей (а не только на-

<sup>1)</sup> Это также отзывается второй половиной 50-хъ гг., эпохой пробужденія и «новыхъ въяній».

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Курсивъ мой.

строенія) Лаврецкаго, это—то, гдѣ описанъ его споръ съ Паншинымъ (гл. XXXIII).

Паншинъ высказываеть шаблонныя западническія мысли, ставшія "общимъ містомъ", въ роді того, что мы "только наполовину сдълались европейцами", что "Россія отстала отъ Европы" и "нужно подогнать ее", — "мы поневолъ должны заимствовать у другихъ" и т. д. "Всв народы, — заявляеть онъ, -- въ сущности одинаковы; вводите только хорошія учрежденія, и дёло съ концомъ. Пожалуй, можно приноравливаться къ существующему народному быту; это наше дъло, дъло людей... (онъ чуть не сказалъ: государственныхъ) служащихъ; учрежденія передълають самый этотъ бытъ".--Лаврецкій сталъ возражать и "покойно разбилъ Паншина на всъхъ пунктахъ". А именно: "онъ доказалъ ему невозможность скачковъ и надменныхъ передълокъ, не оправданныхъ ни знаніемъ родной земли, ни дъйствительной върой въ идеалъ, котя бы отрицательный; привелъ въ примъръ свое собственное воспитание, требовалъ прежде всего признанія народной правды и смиренія передъ нею  $^{1}$ ), того смиренія, безъ котораго и смълость противу лжи невозможна; не отклонился, наконецъ, отъ заслуженнаго, по его мивнію, упрека въ легкомысленной растрать времени и силъ" (XXXIII).

На вопросъ Паншина: "что же вы намърены дълать въ Россіи?"— онъ отвъчаеть: "Пахать землю и стараться какъ можно лучше ее пахать".—Но мы понимаемъ, что этою сельскохозяйственною стороною его дъятельность не ограничится.

Въ "Эпилогъ" мы узнаемъ, что онъ добросовъстно выполнилъ свою "программу": "онъ сдълался дъйствительно хорошимъ хозяиномъ, дъйствительно выучился пахать землю и трудился не для одного себя; онъ, насколько

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

могъ, обезпечилъ и упрочилъ бытъ своихъ крестьянъ" 1).

А что касается западника Паншина, то онъ, устроившись въ Петербургъ, сдълался зауряднымъ чиновникомъ-карьеристомъ и "мътитъ уже въ директоры".

Итакъ, "славянофилъ" Лаврецкій—человѣкъ земли, дѣятель, можетъ быть, и не блещущій особливой энергіей и иниціативой, но во всякомъ случав одушевленный положительнымъ идеаломъ, любовью къ родинв и народу, трудящійся—въ духв своихъ убѣжденій—на "нивѣ народной".— Напротивъ, западникъ Паншинъ — пустой фразеръ, чиновникъ - карьеристъ, человѣкъ безъ настоящихъ убѣжденій...

Къ 40-мъ годамъ это не подходить, но "такъ складывалась жизнь" въ 50-хъ.

7.

Постараемся теперь уяснить себъ, какое мъсто принадлежить Лаврецкому въ разсмотрънной нами серіи общественно-психологическихъ типовъ, открывающейся Онъгинымъ.

Не трудно видъть, что сравнительно съ Онъгинымъ, Печоринымъ и Рудинымъ Лаврецкій представляется наименъе "лишнимъ человъкомъ", наименъе "неудачникомъ".

Неудачникъ онъ только въ личной жизни. Какъ величина общественная, какъ дъятель, онъ не можеть быть причисленъ къ этому сорту людей — безъ дъла, безъ осуществленнаго призванія, безъ "общественной стоимости", людей, томящихся въ пустотъ безцъльной неудавшейся жизни. — Если это такъ, то нельзя назвать его и "лишнимъ человъкомъ" въ собственномъ смыслъ.

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

Но есть и другая сторона медали.

Дъло, которое дълаеть Лаврецкій, составляеть только минимумъ того, что нужно было, да и — пожалуй — можно было бы сдълать въ то время, принимая во вниманіе большія средства, которыми располагаль Лаврецкій, его положеніе богатаго дворянина-пом'вщика, наконецъ его личныя качества и силы. И въ самомъ дълъ: этотъ богатый, родовитый, независимый, умный, образованный, полный силь человъкъ, ясно сознающій свою задачу, выработавшій себъ простую и сравнительно удобоисполнимую программу жизни и дъятельности, въдь могь бы повести дъло шире, захватить глубже, не ограничиваясь "паханіемъ" да "улучшеніемъ быта крестьянъ". Правда, время было глухое, и о кръпостномъ правъ было запрещено писать; но отпускать крестьянъ на волю и обезпечивать надъломъ не запрещалось. Вспомнимъ привилегированное положение въ то время и "въсъ" богатыхъ дворянъ-помъщиковъ въ провинціи: пользуясь этимъ положеніемъ и въсомъ, мыслящее барство той эпохи могло бы много сделать для подготовки будущей эмансипаціи. Но оно оказалось въ этомъ отношеніи и неумълымъ, и медлительнымъ... Лаврецкій хоть чтонибудь сдълалъ... Но и онъ подлежитъ упреку въ барской медлительности, въ недостаткъ иниціативы, въ неумъніи придать своей программ' должную широту. Мы не назовемъ его "байбакомъ", какъ назвалъ его Михалевичъ. Но "бариномъ" — назовемъ...

Это "барство" было основано на психологическомъ укладъ натуры не одного Лаврецкаго, но всего общественнаго класса, къ которому онъ принадлежалъ. Обратимъ вниманіе на общую медлительность, неповоротливость всъхъ душевныхъ процессовъ въ немъ. Чтобы выйти на дорогу и взяться, какъ слъдуеть, за дъло, ему понадобилось восемь лътъ (послъ постриженія Лизы). "Въ теченіе этихъ 8 лътъ (читаемъ въ "Эпилогъ") совершился, наконецъ, пере-

ломъ въ его жизни  $^{1}$ ), тоть переломъ, котораго многіе не испытывають, но безъ котораго нельзя остаться порядочнымъ человъкомъ до конца: онъ дъйствительно пересталь думать о собственномъ счастьй, о своекорыстныхъ цъляхъ"... Лучшее время жизни и большую часть своихъ незаурядныхъ силъ Лаврецкій потратиль на погоню за личнымъ счастьемъ, и только когда оно оказалось недостижимымъ, онъ, измученный душевно, затаивъ глубокую скорбь. принялся за дъло - почти какъ за средство забыться, скрасить жизнь. Далеко не безплодна его работа, и его жизнь, несомнънно, получила и смыслъ, и общественное значеніе... Но, при всемъ томъ, мы хорошо понимаемъ и возможность и глубокій смыслъ, и всю скорбь тіхъ думъ, которымъ онъ предается (въ "Эпилогъ"), обращаясь мысленно къ беззаботному, шумному поколънію, водворившемуся въ домъ Калитиныхъ: "Играйте, веселитесь, растите молодыя силы! Жизнь у васъ впереди... вамъ не придется, какъ намъ, отыскивать дорогу, бороться, падать... Мы хлопотали о томъ какъ бы уцълъть... 1), а вамъ надобно дъло дълать, работать... А мив... остается отдать вамъ последній поклонъ — и... сказать, въ виду конца, въ виду ожидающаго Бога: здравствуй, одинокая старость! Догорай, безполезная жизнь!.."

Было что-то особо-трагическое въ положении людей 40-хъ годовъ, что дълало даже лучшихъ и наиболъе дъятельныхъ изъ нихъ въ своемъ родъ "лишними", что мъшало имъ развернуть всъ свои силы, осуществить въ полной мъръ свою "общественную стоимость".

Это "трагическое" въ ихъ положеніи, въ ихъ психологіи заслуживаетъ ближайшаго разсмотрвнія.

До сихъ поръ, у рощая задачу, мы говорили о "людяхъ 40-хъ годовъ" такъ, какъ будто въ ту эпоху ничего не было

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

у насъ, кромъ дореформенныхъ порядковъ и той умственной культуры, которую представляли они, эти люди, на разныхъ поприщахъ возможной тогда дъятельности, — въ литературъ, въ наукъ, на университетской каеедръ, въ деревнъ, на службъ... Но была еще одна "сила", — великая и творческая. И если подойти къ эпохъ и лучшимъ людямъ ея со стороны того, что сотворила и выстрадала эта сила, то многое, иначе темное, прояснится и опредълится. Имя этой силы — Гоголь.

## ГЛАВА VIII.

## "Люди 40-хъ годовъ" и Гоголь.

1.

Въ настоящее время трудно представить себъ то огромное значеніе, какое имълъ въ 40-е годы Гоголь (преимущественно, какъ авторъ "Мертвыхъ душъ") для передовыхъ людей объихъ партій, западнической и славянофильской. Ни Рудиныхъ, ни Лаврецкихъ нельзя понять безъ Гоголя, примърно такъ, какъ нельзя понять Чацкихъ безъ Грибоъдова, а передовыхъ людей 60-хъ и 70-хъ годовъ безъ сатиры Салтыкова.

Въ извъстномъ некрологъ Гоголя (въ "Моск. Въд." отъ 13 марта 1852 г.) Тургеневъ писалъ: "Гоголь умеръ! Какую русскую душу не потрясутъ эти два слова? — Онъ умеръ. Потеря наша такъ жестока, такъ внезапна, что намъ все еще не хочется ей върить. Въ то самое время, когда мы всъ могли надъяться, что онъ нарушитъ, наконецъ, свое долгое молчаніе, что онъ обрадуетъ, превзойдетъ наши нетерпъливыя ожиданія, — пришла эта роковая въсть! Да, онъ умеръ, этотъ человъкъ, котораго мы теперь имъемъ право, горькое право, данное намъ смертью, назвать великимъ; человъкъ, который своимъ именемъ означилъ эпоху въ исторіи русской литературы; человъкъ, которымъ мы гордимся, какъ одной изъ славъ нашихъ"...

Чувство, вылившееся въ этихъ словахъ, раздѣлялось всѣми лучшими людьми эпохи. Въ некрологѣ, за который, какъ извѣстно, авторъ "Записокъ охотника" поплатился гауптвахтой и ссылкой въ деревню, сказался прежде всего человѣкъ 40-хъ годовъ, оплакивающій потерю могучаго властителя думъ того времени. Таковымъ и былъ Гоголь, несмотря на мистицизмъ, на отсталость нѣкоторыхъ взглядовъ, на отчужденность его отъ передовыхъ идей и вѣяній эпохи, на "Переписку съ друзьями" и уничтожающее письмо Бѣлинскаго.

Въ 40-хъ годахъ на великаго художника-сатирика были устремлены "полныя ожиданія очи" мыслящихъ людей безъ различія "партій" и направленій. Появленіе въ 1842 году "Мертвыхъ душъ" было цълымъ событіемъ. "Великая поэма" сулила, кромъ великихъ умственныхъ наслажденій, какія-то новыя откровенія — она должна была пов'вдать важную, хотя и горькую, правду о Руси, о русскомъ человъкъ, о русской жизни. И вотъ что записалъ Герценъ въ свой "Дневникъ" подъ свъжимъ впечатлъніемъ только что прочитанной "Одиссеи" Павла Ивановича Чичикова: "...Мертвыя души" Гоголя -удивительная книга, горькій упрекъ современной Руси но не безнадежный. Тамъ, гдъ взглядъ можетъ проникнуть сквозь туманъ нечистыхъ, навозныхъ испареній, тамъ онъ видить удалую, полную силы національность. Портреты его удивительно хороши, жизнь сохранена во всей полнотъ; не типы отвлеченные, а добрые люди, которыхъ каждый изъ насъ видълъ сто разъ. Грустно въ міръ Чичикова такъ, какъ грустно намъ въ самомъ дѣлѣ; и тамъ, и тутъ одно утъщение въ въръ и уповании на будущее. Но въру эту отрицать нельзя, и она не просто романтическое упованіе ins Blaue, а имъетъ реалистическую основу, кровь какъ-то хорошо обращается у русскаго въ груди... (подъ 11 іюня 1842 г.).

Какъ видно изъ этихъ строкъ, "поэма" произвела въ концъ

концовъ бодрящее впечатлъніе. Герценъ сразу уловиль поэтическую идею Гоголя: дъйствительности, изображенной въ чертахъ ръзко-отрицательныхъ, пошлой жизни, нравственной и умственной темнотъ противопоставлена "удаль" русскаго человъка, широкій размахъ "широкой русской натуры". Эти черты Герценъ наблюдалъ и самъ и любилъ останавливаться на созерцаніи ихъ, на размышленіи о нихъ. Онъ видълъ здъсь нъкоторый залогь лучшаго будущаго: натура у русскаго человъка, въ особенности у народа, кръпка, здорова, свъжа; много силъ припасено и лежить подъ спудомъ; современемъ эти силы такъ или иначе обнаружатся, и дъйствительность, съ которою такъ трудно было примириться лучшимъ людямъ дореформенной эпохи (Герценъ никогда съ нею не мирился), отойдеть въ прошлое, исчезнеть, какъ сонъ... Но тяжелъ и ужасенъ этотъ долгій историческій сонъ... Вдохновленный поэзіей "Мертвыхъ душъ", Герценъ продолжаеть размышлять на тему о здоровой сущности и душевномъ размахъ русскаго человъка: "Я часто смотрю изъ окна на бурлаковъ, особенно въ праздничный день, когда, подгулявши, съ бубнами и пъньемъ они ъдуть на лодкъ, -- крикъ, свистъ, шумъ. Нъмцу во снъ не пригрезится такого гулянія; и потомъ въ бурю-какая дерзость, смілость, летить себъ... " Но туть же онь сознается, что "все это ни одной іотой не уменьшаеть горечь жизни... Эта горечь обусловливается прежде всего одиночествомъ мыслящаго человъка на Руси: съ міромъ Чичиковыхъ у него нъть ничего общаго, а народъ "не довъряетъ," ему. Герценъ говорить, что самъ испытываеть это недовъріе очень часто (тамъ же).

Любопытна также запись подъ 29 іюля того же года по поводу толковъ и споровъ о "Мертвыхъ душахъ". Славянофилы увидъли въ поэмъ "апотеозу Руси", "нашу Илліаду",— говорить Герценъ. — Какъ извъстно, это утвержалъ Конст. Аксаковъ, — къ великому огорченію Гоголя. Но, однако, не

вев славянофилы такъ смотрвли: были и такіе, которые увидъли въ поэмъ "анаоему Руси" и ополчились на Гоголя. Приблизительно такъ же раздълились и западники ("антиславянисты"). Такимъ образомъ, появленіе "Мертвыхъ душъ" произвело расколъ въ объихъ партіяхъ. Герценъ держится особаго взгляда, -- въ общемъ того самаго, который проводилъ Бълинскій. Онъ заносить въ "Дневникъ": "Видъть апотеозу смъшно, видъть одну анасему несправедливо. Есть слова примиренія, есть предчувствія и надежды будущаго полнаго и торжественнаго, но это не мъщаетъ настоящему отражаться во всей отвратительной дъйствительности... (тамъ же). Герценъ замътилъ и оцънилъ чередование у Гоголя сатиры и лирики: "...съ каждымъ шагомъ вязнете, тонете глубже. лирическое мъсто вдругъ оживить, освътить и сейчасъ замъняется опять картиной, напоминающей еще яснъе, въ какомъ рвъ ада находимся... "Мертвыя души" — поэма глубоко выстраданная<sup>1</sup>). Мертвыя души? Это заглавіе само носить въ себъ что-то наводящее ужасъ. И иначе онъ не могъ назвать, не ревизскія — мертвыя души, а всв эти Ноздревы, Маниловы и tutti quanti-воть мертвыя души, и мы ихъ встръчаемъ на каждомъ шагу... " (тамъ же).

Великое произведеніе геніальнаго художника, столь далекаго отъ круга идей и отъ настроенія Герцена, однако удивительно гармонировало съ этими идеями и настроеніемъ. Оно затрогивало глубокія струны его души. И вотъ какія строки занесъ онъ въ свой "Дневникъ" 10-го апръля 1843 года: "Сегодня я читалъ какую-то статью о "Мертвыхъ душахъ" въ "Отеч. Зап.", тамъ приложены отрывки. Между прочимъ—русскій пейзажъ (зимняя и лътняя дорога); перечитываніе этихъ строкъ задушило меня какой-то безвыходной грустью, эта степь-Русь такъ живо представилась мнъ, современный вопросъ такъ болъзненно по-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

вторялся, что я готовъ былъ рыдать 1). Дологъ сонъ, тяжелъ. За что мы такъ рано проснулись — спать бы себъ, какъ все около..."

Художественное творчество Гоголя, воплощавшее въ яркихъ, законченныхъ типахъ все отрицательное, все темное, пошлое и нравственно-убогое, чъмъ такъ богата была дореформенная Россія, было для людей 40-хъ годовъ неоскудъвающимъ источникомъ умственныхъ и нравственныхъ возбужденій. Темные Гоголевскіе типы, вст эти Собакевичи, Маниловы, Ноздревы, Чичиковы, явились для нихъ источникомъ свъта, ибо они умъли извлечь изъ этихъ образовъ скрытую мысль поэта, его поэтическую и человъческую скорбь; его "незримыя, невъдомыя міру слезы", превращенныя въ "видимый смъхъ", были имъ и видны, и понятны. Великая скорбь художника шла отъ сердца къ сердцу...

Такое магическое дъйствіе "поэмы" испыталь на себъ еще Пушкинъ, когда, слушая чтеніе черновыхъ набросковъ "Мертвыхъ душъ" изъ устъ автора, онъ произнесъ "голосомъ тоски": "Боже, какъ грустна наша Россія!" Къ этомуто восклицанію или тому душевному движенію, выраженіемъ котораго оно было, и сводятся въ концъ концовъ разнообразныя мысли, чувства, настроенія, вызывавшіяся въ лучшихъ людяхъ эпохи геніальнымъ твореніемъ Гоголя. "Боже! Какъ грустна наша Россія, и какъ глубоко-трагично и безотрадно положение въ ней людей мыслящихъ, человъчночувствующихъ, просвъщенныхъ!"—такова распространенная формула, подъ которую можно подвести все то, что переживали лучшіе люди 40-хъ годовъ, читая и перечитывая похожденія Павла Ивановича Чичикова. Скорбная мысль о Руси, казалось застывшей въ типъ кръпостного и всякаго иного безправія, скорбная мысль о себъ самихъ, которымъ міръ Чичиковыхъ такъ національно близокъ и такъ нрав-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

ственно-чуждъ, -- вотъ естественныя, раціональныя отправныя точки личнаго, общественнаго и національнаго самосознанія, установленію которыхъ великій поэтъ-сатирикъ способствовалъ могущественнъе не только философіи Гегеля и другихъ просвътительныхъ вліяній, но даже поэзіи Пушкина. И мы вполнъ признаемъ справедливость свидътельства Анненкова, который говориль о Бълинскомъ, что въ то время (послъ появленія "Мертвыхъ душъ") всевозможные литературные вопросы и "яркая полемика" по ихъ поводу "не могли заслонить ни на минуту передъ Бълинскимъ чисто-русскаго вопроса, который тогда цъликомъ сосредоточивался у него на одномъ имени Гоголя и на его романъ "Мертвыя души" 1) ("Воспом. и крит. очерки", III, стр. 103). "Онъ не уставалъ (читаемъ далъе) указывать... почему являются на Руси типы такого безобразія, какіе выведены въ поэм'в; почему могуть совершаться на Руси такія невъроятныя событія, какъ въ ней разсказаны; почему могуть существовать на Руси, не приводя никого въ ужасъ, такія річи, мнівнія, взгляды, какіе переданы въней. — Б влинскій думаль, что добросовъстный отвътъ на вопросъ можетъ сдълаться для человъка, добывшаго его, программой дъятельности на остальную жизнь и особенно. положить прочную основу для его образа мыслей и для правильнаго сужденія о себъ и другихъ" 1) (тамъ же).

Чтобы дать все это лучшимъ умамъ эпохи, нужно было быть Гоголемъ съ его глубокою натурой плачущаго сатирика и съ его великимъ геніемъ художника. Чтобы получить все это отъ Гоголя, нужно было быть Бѣлинскимъ, Герценомъ, Грановскимъ и т. д. Въ этомъ смыслѣ можно сказать, что Гоголь творилъ для немногихъ, для из-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

бранныхъ, и что только эти избранники умъли брать у него все, что онъ давалъ.

И мы понимаемъ, становясь на эту точку зрвнія, глубокій смысль и всю правду страстныхъ словъ Бівлинскаго въ его позднівищемъ знаменитомъ письмів къ Гоголю: "Да, я любилъ васъ со всею страстью, какъ человівкъ, кровью связанный со своею страною, можеть любить ея надежду, честь и славу, одного изъ великихъ вождей ея на пути сознанія, развитія и прогресса..."

Если вспомнимъ теперь, какъ высоко цѣнился геній Гоголя передовыми славянофилами, какимъ почетомъ, какою любовью, почти обожаніемъ былъ окруженъ творецъ "Ревизора" и "Мертвыхъ душъ" въ семьѣ Аксаковыхъ, то мы получимъ достаточно яркое представленіе о великомъ значеніи "комическаго писателя" для мыслящей и передовой части русскаго общества въ 40-хъ годахъ. Онъ былъ для этой части настоящимъ и полноправымъ "властителемъ думъ".

2.

Въ интересахъ разъясненія этого обаянія Гоголя, этой власти его надъ умами и сердцами лучшихъ людей эпохи я позволю себѣ высказать нѣсколько соображеній, которыя, можеть быть, окажутся нелишними.

Художественному генію Гоголя, его огромной творческой работъ, создавшей широкіе національные типы, яркія картины, богатый запасъ художественныхъ идей и обобщеній принадлежить, разумъется, первое мъсто въ этомъ процессъ "магическаго" воздъйствія поэта на общество или извъстную часть его. Но все-таки, какъ ни велико художественное достоинство произведеній Гоголя, имъ однимъ нельзя объяснить всего обаянія и всей его власти надъ умами.

Теперь, когда опубликована его обширная переписка, когда, благодаря трудамъ Тихонравова, Шенрока и другихъ, мы имъемъ возможность глубже взглянуть во внутренній міръ и въ самый процессъ творчества этогого необыкновеннаго человъка,— выясняются нъкоторыя интимныя психологическія связи, которыми творецъ "Мертвыхъ душъ" былъ связанъ съ эпохою 40-хъ годовъ, съ завътными думами, стремленіями и великою скорбью лучшихъ людей ея. Я постараюсь отмътить здъсь важнъйшія изъ этихъ связей.

Лучшій матеріаль для этого даеть та-психологическая, интимная - исторія эпохи, съ которою мы знакомимся по письмамъ, дневникамъ, воспоминаніямъ ея дъятелей. Надъ чъмъ задумывались они, какія чувства ихъ какія настроенія были у нихъ преобладающими и наиболъе устойчивыми -- вотъ вопросы, на которые матеріалъ писемъ, дневниковъ и т. д. даеть опредъленные и обстоятельные отвъты. Разумъется, мы имъемъ въ виду лучшихъ людей, жившихъ сознательною жизнью и доработавшихся до извъстной высоты гуманнаго развитія. Въ ихъ ряду мы найдемъ весьма различные умы, натуры, дарованія, но, при всъхъ различіяхъ, они объединяются въ одну группу тъмъ отличительнымъ признакомъ, что они переживали мыслью и чувствомъ рядъ особнуъ, характерныхъ для эпохи душевныхъ состояній, болье или менье скорбныхъ или тягостныхъ. Это были нравственныя страданія челов вческой личности, угнетаемой общею пошлостью и попираемой всеобщимъ безправіемъ. Глубокая гражданская скорбь и острое чувство негодованія звучать не только въ страстныхъ тирадахъ писемъ Бълинскаго, въ "Дневникъ" и позднъйшихъ воспоминаніяхъ ("Былое и думы") Герцена, но, напр., и въ извъстномъ "Дневникъ" Никитенко.

Эти стоны, эти жалобы, это благородное негодованіе образують цінное душевное достояніе, зав'вщанное людьми 40-хъ годовъ послівдующимъ поколівніямъ. Нелишнимъ бу-

деть освъжить въ памяти нъкоторыя мъста, хотя они и достаточно извъстны.

Никитенко писаль: "Печальное врълище представляетъ наше современное общество! Въ немъ ни великодушныхъ стремленій, ни правосудія, ни простоты, ни чести въ нравахъ, словомъ-ничего, свидътельствующаго о здравомъ, естественномъ и энергичномъ разитіи нравственныхъ силъ... Общественный разврать такъ великъ, что понятія о чести, о справедливости считаются или слабодущіемъ, или признакомъ романической восторженности... Образованность нашаодно лицемъріе... Зачъмъ заботиться о пріобрътеніи познаній, когда наша жизнь и общество въ противоборствъ со всъми великими идеями и истинами, когда всякое покущеніе осуществить какую-нибудь мысль о справедливости, о добръ, о пользъ общей клеймится и преслъдуется, какъ преступленіе? Къ чему воспитывать въ себъ благородныя стремленія?.. " (подъ 15 янв. 1841 г.). "Я долженъ преподавать русскую литературу, — а гдв она? Развв литература у насъ пользуется правами гражданства?.. Я, какъ ребенокъ, какъ дуракъ, играю въ мечты и призраки! О, кровью сердца написаль бы я исторію моей внутренней жизни! Проклятое время, гдъ существуеть выдуманная, оффиціальная необходимость моральной дъятельности, безъ дъйствительной въ ней нужды - гдъ общесто возлагаеть на насъ обязанности, которыя само презираетъ..." (подъ 28 окт. 1841 г.). По поводу указа объ увеличении налога на заграничные паспорта (100 руб. сер. за полгода): "Вслъдствіе положеннаго на нее вапрета Европа становится какою-то обътованною землей. Но въдь нельзя же, чтобы идеи изъ нея не проникли къ намъ... Вездъ насилія и насилія, стъсненія и ограниченія нигдъ простора бъдному русскому духу. Когда же и гдъ этому конецъ?" (подъ 19 марта 1844 г.) 1). "Чудная эта зе-

<sup>1)</sup> На эту меру откликнулся и Герценъ въ своемъ "Дневнике" подъ 20 марта того же 1844 года: "Никто ранее 25 летъ не можетъ ехать за

мля Россія! Полтораста лѣтъ прикидывались мы стремящимися къ образованію. Оказывается, что это было притворство и фальшь: мы улепетываемъ назадъ быстрѣе, чѣмъ когдалибо шли впередъ. Дивная, чудная земля!" (подъ 1 дек. 1848 г.).

Порядокъ мыслей и чувствъ, характеризуемый этими выдержками, проходитъ черезъ всю дореформенную часть дневника Никитенко, окрашивая ее опредъленнымъ настроеніемъ, во многомъ совпадающимъ съ тъмъ, которымъ проникнутъ дневникъ Герцена.

Я уже цитироваль (въгл. VI) то мѣсто изъ этого "Дневника", которое начинается словами: "Поймуть ли, оцѣнять ли грядущіе люди весь ужась, всю трагическую сторону нашего существованія?.." Приведу здѣсь окончаніе тирады: "Была ли такая эпоха для какой-либо страны? Римъ въ послѣдніе вѣка существованія, — да и то нѣтъ. Тамъ были святыя воспоминанія, было прошедшее, наконецъ, оскорбленный состояніемъ родины могъ успокоиться на лонѣ юной религіи, являвшейся во всей чистотѣ и поэзіи. Насъ убиваеть пустота и безпорядокъ въ прошедшемъ, какъ въ настоящемъ — отсутствіе всякихъ общихъ интересовъ..." (подъ 11 сент. 1842 г.).

Подъ 10 сент. того же года: "Когда безъ всякаго внѣшняго побужденія, безъ всякой причины со дна души поднимается какая-то давящая грусть, которая растеть, растеть, и вдругь дѣлается нѣмая, жестокая боль, и такъ станетъ ясно все дурное, трагическое нашей жизни, — готовъ бы умереть, кажется. Суета послѣдняго времени заглушала этотъ голосъ... Лишь только стало спокойнѣе и лучше, вѣчный голосъ скорби, вопль негодованія, вопль духа, рвущагося къ формѣ жизни пол-

границу, пошлины 700 руб. въ годъ... и т. д. "Всв эти оскорбительныя, исполненныя презрвнія всвхъ правъ мітры возрастають... и вітроятно долго продлятся. Какія плечи надобно иміть, чтобы не сломиться..."

ной, человъческой, свободной, снова раздался... "1) Подъ 25 сент. 1843 г.: "Грустно, тяжело,— грустно, страшное время и ничего впереди. Конечно, пройдуть въка... стара пъсня, разумъется такъ, но видъть около, возлъ, и всю жизнь быть только страдательнымъ зрителемъ... Какую грудь, какія плечи надобно имъть!"

Послъдняя запись "Дневника" (подъ 29 окт. 1845 г.) начинается такъ: "И на послъднемъ листъ повторится то же, что было сказано на первомъ. Сграшная эпоха для Россіи, въ которой мы живемъ, и не видать никакого выхода…"

У Бълинскаго этотъ порядокъ чувствъ и настроеній переходиль, какъ извъстно, въ настоящій вопль измученной и возмущенной души. Вспомнимъ: "Мочи нътъ, куда ни ваглянешь — душа возмущается, чувства оскорбляются... Воть уже нашъ кружокъ и разсыпался, и еще больше разсыплется, а куда преклонить голову, гдф сочувствіе, гдф пониманіе, гдъ чедовъчность?.. Мы живемъ въ страшное время, судьба налагаеть на насъ схиму, мы должны страдать, чтобы нашимъ внукамъ было лучше жить... " (изъ письма къ Боткину отъ 14 марта 1840 г., — уже было цитировано въ гл. III). То и діло встрівчаются въ перепискі Бівлинскаго характерныя выраженія: "гнусная россійская действительность", , "россійская дъйствительность ужасно гнететь меня" (письмо отъ 16 апр. 1840 г.) и т. д. Въ письмъ отъ 13 іюля того же года онъ говорить: "...На насъ обрушилось безалаберное состояніе общества, въ насъ отразился одинъ изъ самыхъ тяжелыхъ моментовъ общества, силою отторгнутаго отъ своей непосредственности и принужденнаго тернистымъ путемъ итти къ пріобрътенію разумной непосредственности, къ о человъченію. Положеніе истинно трагическое!.. Меня убило это зрълище общества, въ которомъ властвують и играють роли подлецы и дюжинныя посредственности, а все благо-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

родное и даровитое лежить въ позорномъ бездъйствіи на необитаемомъ островъ... Отчего же европеецъ въ страданіи бросается въ общественную дъятельность и находить въ ней выходъ изъ самаго страданія?.. Въ томъ же письмѣ находится и характерное выраженіе: "Любовь моя къ родному, къ русскому стала грустнѣе: это уже не прекраснодушный энтузіазмъ, но страдальческое чувство. Все субстанціональное въ нашемъ народѣ велико, необъятно, но опредѣленіе гнусно, грязно, подло". Подъ этою гегельянскою терминологіей ("субстанціональное" — сущность, основныя, постоянныя черты; "опредѣленіе" — временная, историческая форма выраженія сущности, какъ она обнаруживается въ индивидуумахъ, въ отдѣльныхъ классахъ и т. д.) скрывалась та самая идея, которую такъ геніально выразилъ Гоголь въ художественныхъ типахъ и картинахъ "Мертвыхъ душъ".

3.

Не умножая цитать этого рода, которыхъ можно было бы привести еще не мало, скажу только, что всв эти выраженія недовольства, неудовлетворенности, негодованія и чувства отчужденности оть широкой общественной среды должны быть разсматриваемы, какъ новый въ то время и важный фактъ въ исторіи умственнаго и нравственнаго развитія нашего общества. Чувствамъ, съ которыми мы имъемъ здъсь дъло, нельзя отказать въ высокомъ подъемъ и достоинствъ, и они громко свидътельствуютъ о томъ, какъ быстро шло тогда развитіе личности, хотя оно и не захватывало широкой среды. Оно было въ высокой степени интенсивно, но вмъстъ съ тъмъ было недостаточно экстенсивно. Хорошо мыслили и благородно чувствовали, скорбъли и негодовали немногіе, но зато эти немногіе создали большія цънности мысли и чувства. Эти "цънности" образовали большую пси

хическую силу, которой, чтобы она дъйствовала правильно и не становилась для ея обладателей бременемъ неудобоносимымъ, необходимъ былъ откликъ, исходъ и точка приложенія къ жизни. Душевныя настроенія этого порядка и имъ соотвътствующая работа мысли требують, съ особливою настойчивостью, выраженія и разд'вленія. Оттуда, между прочимъ, образованіе кружковъ и обиліе интимной переписки и устныхъ изліяній. Оттуда также — живая потребность найти себъ точку опоры въ самой жизни, опуститься съ облаковъ на землю. Мысли, чувства и настроенія, о которыхъ мы ведемъ ръчь, движутся въ направлении къ дъйствительности, враждуя съ нею, и раньше или позже непремінно обнаружится ихъ тісное психологическое сродство съ пріемами и нормами реалистическаго мышленія (въ общирномъ смысль, — какъ въ философіи и наукъ, такъ и въ искусствъ 1).

Это станетъ вполнъ понятно, если мы точнъе опредълимъ психологическую природу данныхъ процессовъ мысли и чувства.

Мы имъемъ здъсь дъло съ идейнымъ отрицаніемъ дъйствительности, какъ нравственнымъ правомъ личности, переросшей данный уровень общественнаго, моральнаго и національнаго сознанія. Гражданская скорбь, національный стыдъ, чувство оскорбленнаго человъческаго достоинства, негодованіе, — все это служить симптомами указаннаго роста лично-

<sup>1)</sup> Мастерской анализъ различныхъ эпизодовъ изъ интимной жизни Вѣлинскаго, Герцена и др., — эпизодовъ, въ которыхъ ярко обнаружился этотъ поворотъ въ реализму мышленія, совпадавшій съ критикою и отрицаніемъ дѣйствительности, читатель найдетъ въ превосходныхъ статьяхъ П. Н. М илю кова: "Любовь у идеалистовъ 30-хъ годовъ", "По поводу переписки В. Г. Бѣлинскаго съ невѣстою", "Надеждинъ и первыя критическія статьи Бѣлинскаго", вошедшихъ въ книгу "Изъ исторіи русской интеллигенціи". (С.-Петерб. 1902 г.).

сти. Сама эта личность не съ неба свалилась, а выросла изъ той же дъйствительности; она — продукть этой послъдней, и понятно, что между нею и дъйствительностью устанавливаются сложныя отношенія взаимодійствія, которыя не позволять настроеніямь, чувствамь и мыслямь личности выродиться въ безпредметную, отвлеченную скорбь, въ романтическую тоску, въ заоблачный порывъ, въ расплывчатый и безплодный Weltschmertz. Все это было и можеть явиться вновь, но оно всегда было и будеть признакомъ бользненной стороны въ развитіи личности, — недуговъ ея молодости, недуговъ ея старости, вообще симптомомъ ея неуравновъщенности, иногда дряблости. Но при мало-мальски здоровомъ развитіи личности работа ея мысли и чувства. тъснъйшимъ образомъ будетъ связана съ даннымъ порядкомъ вещей, съ опредвленнымъ укладомъ общественныхъ отношеній, со всімь обиходомь и строемь дійствительности, какъ она исторически сложилась и какою является въ данное время. И съ психологическою необходимостью вырабатываются у людей мыслящихъ и чувствующихъ такія потребности и склонности мысли, которыя дізають этихъ людей реалистами въ ихъ общемъ міросозерцаніи, въ ихъ философіи, ихъ публицистикъ, ихъ искусствъ. Въ особенности дорожать они реализмомъ этого последняго. Бредъ и фантазія романтизма ихъ не удовлетворять. Имъ нужна поэзія дъйствительности, которая одна можеть дать имъ разгадку или, по крайней мъръ, постановку ихъ личной задачи, сводящейся къ уясненію и установленію ихъ отношеній къ дъйствительности, къ жизни, къ средъ,

Изучая жизнь и дъятельность людей 40-хъ годовъ, мы видимъ, какъ быстро, по мъръ выясненія ихъ разлада съ дъйствительностью, стушевывались ихъ отвлеченные, метафизическіе интересы и романтическія настроенія. Романтизмъ въ поэзіи палъ главнымъ образомъ оттого, что выяснился и окончательно установился разладъ лучшихъ лю-

дей съ дъйствительностью. И этоть-то разладъ и быль важнъйшей причиною необычайно быстраго успъха "натуральной школы" вообще и поэзіи Гоголя въ особенности.

Указанному движенію въ направленіи реализма мысли нисколько не противорѣчить увлеченіе людей 40-хъ годовъ философіей Гегеля. Ибо, во-первыхъ, изъ всѣхъ метафизическихъ системъ философія Гегеля можетъ по праву быть названа наиболѣе "реалистическою", и она — по своему — была именно "философіей дѣйствительности". Во-вторыхъ, интересъ къ "абсолютамъ" и разнымъ тонкостямъ гегеліанской "діалектики" шелъ быстро на убыль — именно по мѣрѣ того, какъ крѣпло отрицаніе, какъ окончательно устанавливался разладъ мыслящихъ людей съ дѣйствительностью и выяснялись жизненныя задачи (онѣ же и чисто-личныя), изъ этого разлада вытекающія. Такъ было и въ западной Европѣ, когда въ отрицаніи и радикализмѣ лѣваго гегеліанства (Фейербахъ, К. Марксъ, потомъ Лассаль) поблекла и стушевалась метафизическая сторона системы.

Но въ вопросъ, здъсь занимающемъ насъ, поворотъ художественнаго мышленія гораздо важное, чомь повороть мышленія философскаго. Когда широко раскрылись умственныя очи людей мыслящихъ и способныхъ чувствовать почеловъчески, эти очи увидъли прежде всего дъйствительдость и всю мерзость ея запуствнія, — и тогда, не взирая ни на какую философію, при всевозможныхъ интересахъ отвлеченной, даже метафизической мысли, образы обыденно-художественнаго мышленія, въ которыхъ была дана все та же дъйствительность, не могли не получить особаго значенія, должны были привлечь къ себъ преимущественное вниманіе. Постигнуть дійствительность и уяснить свои отношенія къ ней, дать выраженіе своему отрицанію, своей критикъ данныхъ формъ общественности - вотъ то, что, составляя глубокую, насущную потребность людей мыслящихъ,

отнюдь не могло обойтись безъ формъ и пріемовъ реальнохудожественнаго мышленія. Оттуда особливый, живой интересь къ реалистической поэзіи Пушкина и въ особенности Гоголя. Оттуда и собственныя попытки, лучшею изъ которыхъ былъ романъ Герцена "Кто виновать?", — попытки, показывающія, что мысль идеалистовъ-отрицателей той эпохи формировалась и находила себѣ выраженіе въ пріемахъ и образахъ реально-художественнаго мышленія, даже при отсутствіи настоящаго поэтическаго таланта и призванія.

Движеніе 40-хъ годовъ, характеризуемое разладомъ съ дъйствительностью, привело такимъ образомъ къ созданію реальной (или натуральной, какъ ее тогда называли) школы въ нашей художественной литературъ и беллетристикъ, — школы, признававшей Гоголя своимъ вождемъ и основателемъ. Ея представителями были Гончаровъ, Тургеневъ, Достоевскій, Григоровичъ — въ ихъ раннихъ произведеніяхъ второй половины 40-хъ годовъ.

Творчество Гоголя, въ особенности то, которое выразилось въ "Ревизоръ" и "Мертвыхъ дущахъ", было — по своему реалистическому характеру и отрицательному направленію — какъ разъ твиъ, чего жаждала мысль, къ чему стремилось чувство нашихъ идеалистовъ-отрицателей 40-хъ годовъ. Въ этомъ смыслѣ можно — парадоксально — сказать что "Ревизоръ" и "Мертвыя души", гдъ художественно отрицалось все то, что они отрицали всвми силами души, были написаны преимущественно для нихъ, чтобы они не были такъ одиноки въ своемъ разладъ съ дъйствительностью и, черпая душевное обновление и силу въ созданіяхъ поэта, могли еще сильнье отрицать, еще энергичные негодовать. Вспомнимъ и туть это страстное обращение Бълинскаго къ Гоголю: "Да, я любилъ васъ со всею страстью, какъ человъкъ, кровью связанный со своей страной, можетъ любить ея надежду, честь и славу, одного изъ вождей ея на пути сознанія, развитія и прогресса"...

Все вышеизложенное можеть быть кратко выражено въ слѣдующемъ итогѣ: мы не поймемъ, какъ слѣдуетъ, ни психологіи "людей 40-хъ годовъ", ни ихъ великаго значенія въ развитіи нашего общественнаго самосознанія, если не оттѣнимъ того факта, что они (каждый по-своему) были не только идеалисты и гуманисты-просвѣтители, но и отрицател и (въ отношеніи къ дѣйствительности), и что именно это отрицаніе, въ которомъ лучшіе изъ западниковъ сходились съ лучшими изъ славянофиловъ, шло и крѣпло съ психологическою необходимостью, вмѣстѣ съ развитіемъ у нихъ реалистическаго мышленія вообще, художественнаго въ особенности. Откуда въ частности— "культъ Гоголя", раздѣлявшійся какъ западниками, такъ и славянофилами.

4.

Теперь перейдемъ къ самому Гоголю.

Если заглянемъ во внутренній міръ великаго поэта - властителя думъ лучшей части людей 40-хъ годовъ, то мы, къ удивленію, не найдемъ тамъ какъ разъ того, чъмъ были "живы" эти люди, — ни ихъ идеализма, ни ихъ отрицанія, ни тъхъ скорбныхъ думъ и настроеній, съ которыми мы познакомились выше. То, что такъ занимало мысль и такъ волновало душу этихъ людей, было чуждо и недоступно Гоголю. Напрасно въ огромной перепискъ Гоголя будемъ искать общественна го и даже моральна го негодованія 1). Это цънное чувство, можно сказать, не значится въ душевномъ обиходъ творца "Ревизора и "Мертвыхъ душъ" — фактъ, на первый взглядъ представляющійся

<sup>1)</sup> Моральныя филиппики и поученія найдутся тамъ въ изобиліи, но въ нихъ не сквозить оскорбленное нравственное чувство, въ нихъ неть негодованія въ собственномъ смысль.

невъроятнымъ, сбивающійся на какой-то психологическій парадоксъ. И мы готовы спросить: если у этого человъка не было общественнаго и нравственнаго негодованія, то какъ могь онъ создать великія произведенія, рисующія нашу "бъдность да бъдность", какъ могъ онъ художественно изобличить нравственное убожество Сквозниковъ-Дмухановскихъ, Чичиковыхъ, Собакевичей и т. д., наконецъ, какъ могь онъ явиться въ роли моралиста?

Въ этюдъ о Гоголъ ("Н. В. Гоголь", 1903 г. Изд. "Въст. Воспит.") я сдълалъ попытку проникнуть въ психологію творчества этого великаго художника и въ душевный міръ этого исключительно-своеобразнаго человъка. Изъ данныхъ, сгруппированныхъ тамъ, и изъ ихъ посильнаго психологическаго анализа можно вывести слъдующія заключенія по вопросу, насъ интересующему въ настоящее время.

У Гоголя не было тѣхъ высокихъ душевныхъ цѣнностей, которыми "были живы" лучшіе люди 40-хъ годовъ, какъ Бѣлинскій, Герценъ, К. Аксаковъ, Грановскій, Кирѣевскіе и др., но зато были, если можно такъ выразиться, психологическіе (а также и психо-патологическіе) эквиваленты" этихъ душевныхъ цѣнностей, оказавшіеся особливо пригодными— какъ движущая пружина творчества Гоголя и въ качествѣ импульса къ дѣятельности моралиста.

У Гоголя не было высокаго, гуманнаго идеализма "людей 40-хъ годовъ", коренившагося въ самомъ душевномъ складъ этихъ избранныхъ натуръ и воспитаннаго работой мысли, сознательнымъ усвоеніемъ сокровищъ общечеловъческаго знанія. Гоголь не былъ "идеалистомъ" ни по натуръ, ни по образованію. Міръ идей и идеаловъ былъ чуждъ ему. Онъ не интересовался ни наукой, ни философіей, ни всемірною литературой. Въ эти высшія области мысли онъ заглядывалъ лишь урывками. Коривеи мысли, на твореніяхъ которыхъ воспитался рядъ поколъній, были

извъстны ему только по наслышкъ. Онъ жилъ, мыслилъ и творилъ такъ, какъ будто никогда не существовало ни Лессинга, ни Гёте, ни Гегеля, ни всей европейской науки и философіи. Его образованіе и кругъ идей ограничивались нъкоторыми свъдъніями и небольшою начитанностью по извъстнымъ отдъламъ исторіи (Средніе въка, исторія Малороссіи), по искусству (живопись, скульптура, архитектура), народной поэзіи (преимущественно малорусской), по исторіи христіанства и церкви. Только новую русскую литературу онъ зналъ достаточно хорошо и слъдилъ за ея развитіемъ. Изъ великихъ поэтовъ онъ зналъ и постоянно перечитывалъ лишь немногихъ: Пушкина, Данта, Гомера... По цълымъ годамъ весь поглощенный то своею творческою работой, то своимъ такъ называемымъ "душевныхъ дъломъ", то своими недугами, онъ не следилъ за текущею литературой и движеніемъ мысли въ Европъ, гдъ живалъ подолгу.

Конечно, изучение философіи, занятие наукой, интересъ къ литературъ и т. д., все это еще не можетъ само по себъ сдълать человъка . "идеалистомъ". Встръчаются люди ученые и широко образованные, интересующіеся встмъ, что дълается въ міръ мысли, и въ то же время чуждые всякаго "идеализма". Это только — воспріимчивые и любознательные умы, усвоившіе себъ извъстные умственные вкусы, и очень обыденныя, "прозаическія", низменныя натуры. Но разъ у человъка имъются идеалистическіе задатки въ самомъ складъ его души, онъ инстинктивно будеть тянуться къ свъту мысли, онъ будетъ жадно ловить и усваивать все то. что въ области общечеловъческаго знанія и творчества окажется доступнымъ ему. Вспомнимъ Бълинскаго, который, какъ манны небесной, жаждалъ философскихъ откровеній и, можно сказать, ловиль на лету мысли, знанія, выводы, какіе только могь поймать. Гоголь же, живя годами за границей и владъя тремя иностранными языками (французскимъ, нъмецкимъ, итальянскимъ), имъя полную возможность пріобръсть хорошее — европейское — образованіе, открыть себъ доступь въ сферу современной мысли, не сдълаль однако никакихъ усилій въ этомъ направленіи.

Читатель понимаеть, что мы беремъ здѣсь терминъ "идеализмъ" въ очень широкомъ и чисто - психологическомъ смыслѣ, разумѣя подъ нимъ такой строй духа, при которомъ общечеловѣческіе идейные интересы занимають въ сознаніи человѣка настолько видное мѣсто, что омуть обыденной жизни уже не въ состояніи затянуть его душу плѣсенью.

Въ этомъ смыслѣ Гоголь не быль "идеалистомъ". Но тѣмъ не менѣе его душа не затягивалась тиной, не покрывалась плѣсенью, потому что у него взамѣнъ "идеализма" было нѣчто другое,—какой-то "психологическій эквивалентъ" послѣдняго. Это именно—столь извѣстная склонность Гоголя къ отшельнической и созерцательной жизни, его вѣчное бѣгство отъ общества, отъ "дрязга" жизни, какъ онъ выражался, его углубленіе въ себя, въ свое "душевное дѣло", долгое — по цѣлымъ годамъ — обдумываніе и "вынашиваніе" художественныхъ образовъ, высокое понятіе о призваніи поэта и грозная "вьюга вдохновенія", освѣжавшая его душу, потомъ мистическое наитіе молитвы, наконецъ, та "глубина душевная", благодаря которой онъ умѣлъ "возводить въ перлъ созданія" "картины, взятыя изъ презрѣнной жизни"...

Въ противоположность лучшимъ людямъ 40-хъ годовъ, Гоголь не былъ отрицатель. Напрасно будемъ искать у него критики тогдашней дъйствительности, дореформенныхъ порядковъ; къ удивленію, мы не найдемъ у творца "Мертвыхъ душъ" даже отрицанія крѣпостного права. И однако же великій поэтъ-сатирикъ содъйствовалъ больше, чъмъ кто-либо въ то время, установленію критическаго отношенія къ дореформенному строю. Очевидно, въ его душъ было нъчто, съ избыткомъ восполнявшее недостатокъ идейнаго отрицанія и критической общественной мысли. Этотъ

психологическій эквивалентъ отрицанія, служившій въ то же время основаніемъ его моральныхъ стремленій, сводился къ особому, мучительному соціальному и національному самочувствію Гоголя. Организація крайне сложная, неуравновъщенная и бользненночувствительная, Гоголь реагировалъ своеобразными душевными муками на пошлую сторону человъка и общественности, на "дрязгъ" жизни. Онъ по-своему — живо и болъзненно - чувствовалъ тяготу существованія при данныхъ порядкахъ, отношеніяхъ, нравахъ, и, можно сказать даже, ему, по особенностямъ его душевной организаціи, было тошнве жить среди господствовавшей умственной тьмы и нравственной слъпоты, чъмъ многимъ и многимъ, въ томъ числв и кое-кому изъ твхъ, которые принадлежали къ передовымъ и просвъщеннъйшимъ людямъ эпохи. Онъ первый на Руси увидълъ, почувствовалъ и "вызвалъ наружу" въ геніальномъ художественномъ воспроизведеніи "всю страшную, потрясающую тину мелочей, опутавшихъ нашу жизнь, всю глубину холодныхъ, раздробленныхъ повседневныхъ характеровъ"... - и содрогнулся столь же судорожно, какъ содрогнулся Бълинскій, когда почувствовалъ всю "гнусность" "рассейской дъйствительности". Но Гоголь ужаснулся не идейно, не какъ философски и морально развитая личность, а чисто-психологически, встмъ своимъ геніальнымъ, бользненнымъ, неуравновъщеннымъ существомъ, какъ исключительно тонкая душевная организація, странности которой заставили С. Т. Аксакова написать въ своихъ воспоминаніяхъ о немъ: "...мы не можемъ судить Гоголя по себъ, даже не можемъ понимать его впечатлъній, потому что, въроятно, весь организмъ его устроенъ какъ-нибудь иначе, чъмъ у насъ; что нервы его, можетъ быть, во сто разъ тоньше нашихъ: слышатъ то, чего мы не слышимъ, и содрогаются отъ причинъ, намъ неизвъстныхъ" ("Исторія моего знакомства съ Гоголемъ", стр. 54).

Великій отрицатель-художникъ, великій поэтьсатирикъ, онъ не былъ и не могь быть отрицателемъ-мыслителемъ или публицистомъ въ томъ смыслъ, какъ были таковыми Бълинскій, Герценъ и другіе. Главнымъ и непреодолимымъ препятствіемъ къ тому служила сама натура его, — неуравновъщенность его души, угнетенной и тяготою существованія, и избыткомъ рефлексіи, и излишествомъ самоанализа, наконецъ, столь склонной къ нравственному сомнънію въ себъ, къ самобичеванію и мистицизму. Для такой души и философское, и общественное, и вообще идейное отрицаніе было бы бременемъ непосильнымъ. Оно явилось бы въ ней, и безъ того отравленной душевными ядами, лишнимъ разлагающимъ началомъ. Отрицаніе оздоровляеть и закаляеть души уравновъщенныя и гармоническія или, по крайней мірь, имьющія соотвытственные задатки. Отрицаніе — борьба, и оно предполагаеть запасъ здоровой умственной силы и моральной крупости, не говоря уже о кръпости нервной и психо-физической. Для такихъ психо-физическихъ и психическихъ организацій, какъ Гоголь, потребно не отрицаніе, а умиротвореніе, успокоеніе. Не борьба, а молитва — ихъ пристанище. Разладъ съ дъйствительностью только осложняеть и безъ того тяжелую бользнь ихъ внутренняго разлада. Гоголь, какъ извъстно, не вынесъ тяжести даже того чисто-художественнаго отрицанія, которое вытекало изъ свойствъ его таланта, изъ психологіи его геніальности, изъ самой натуры его. Присоединить къ этой тяжести еще и бремя идейнаго отрицанія было для него психологическою невозможностью, если бы даже онъ и захотълъ усвоить тъ идеи, точки зрънія и предпосылки, на которыхъ оно основывалось тогда. И онъ, какъ бы повинуясь инстинкту самосохраненія, уклонялся отъ усвоенія этихъ предпосылокъ, даже избъгалъ знакомства и общенія съ людьми идейнаго отрицанія. Этоть скрытый, можеть быть, неясный ему самому мотивъ пред-

ставляется тімь віроятніе, что, какь выясняется теперь, Гоголь не быль консерваторомь въ собственномъ смыслъ по убъжденіямъ, по идеаламъ. Онъ не отрицалъ прогресса, онъ только боялся его или извъстныхъ его проявленій и сторонъ... Онъ даже интересовался — порою — передовыми людьми, какъ это видно изъ писемъ къ Анненкову 1). Изъ тъхъ же писемъ явствуеть, что его возраженія противъ передовыхъ дъятелей вытекали изъ чисто-субъективнаго мотива: въчно занятый своимъ душевнымъ міромъ, въчно въ поискахъ за успокоеніемъ, умиротвореніемъ своей мысли, совъсти, чувствъ, онъ невольно судилъ о другихъ по себъ, предполагая у нихъ аналогичный разладъ, и, наприм., совътовалъ Анненкову, прежде чъмъ критиковать и отрицать, сперва "самому состроиться" (письмо оть 7-го сент. 1847 г.), воспитать себя въ духв какой-то всеобъемлющей "правды". которая стояла бы выше всъхъ партій и была бы авторитетна для всвхъ. Его пугали споры, разногласія, недоразумвнія, партійныя распри. Ему претили "излишества", какія онъ находилъ у западниковъ, съ одной стороны, у славянофиловь — съ другой.

Слѣдующее мѣсто въ томъ же письмѣ къ Анненкову хорошо рисуетъ точку зрѣнія, съ которой Гоголь судилъ о "направленіяхъ" и "партіяхъ": "Ваше желаніе слѣдить все, не останавливаясь особенно ни надъ чѣмъ, очень по-

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Въ письмѣ отъ 7-го сент. 1847 г. читаемъ: "Въ письмѣ вашемъ вы упоминаете, что въ Парижѣ находится Герценъ. Я слышалъ о немъ очень много хорошаго. О немъ люди всѣхъ партій отзываются, какъ о благороднѣйшемъ человѣкѣ. Это лучшая репутація въ нынѣшнее время. Когда буду въ Москвѣ, познакомлюсь съ нимъ непремѣню, а покуда извѣстите меня, что онъ дѣлаетъ, что его болѣе занимаетъ и что — предметомъ его наблюденій. Увѣдомьте меня, женатъ ли Бѣлинскій, или нѣтъ; мнѣ кто-то сказывалъ, что онъ женился. Изобразите мнѣ также портретъ молодого Тургенева, чтобы я получилъ о немъ понятіе, какъ о человѣкѣ; какъ писателя, я его отчасти знаю: сколько могу судить по тому, что прочелъ, талантъ въ немъ замѣчательный и обѣщаеть большую дѣятельность въ будущемъ".

нятно: въ немъ слышится разумное стремленіе всего нынъшняго въка; но непонятенъ для меня духъ нъкотораго удовлетворенія 1) вашимъ нынъщнимъ состояніемъ, точно какъ бы вы уже нашли важную часть того, что ищете. и какъ бы стали уже на верховную точку вашего разумвнія и вашего возэрънія на вещи. Вы уже подымаете заздравный кубокъ и говорите: да здравствуетъ простота положеній и отнощеній, основанныхъ на практической действительности, здравомъ смыслъ, положительномъ законъ, принципъ равенства и справедливости! Смыслъ всего этого необъятно общиренъ. Цълая бездна между этими словами и примъненіями ихъ къ дълу. Если вы станете дъйствовать и проповъдывать, и то прежде всего замътять въ вашихъ рукахъ эти заздравные кубки, до которыхъ такой охотникъ русскій человъкъ, и перепьются всъ, прежде чъмъ узнаютъ, изъ за чего было пьянство. Нътъ, мнъ кажется, никому изъ насъ не слъдуеть въ нынъшнее время торжествовать и праздновать настоящій мигь своего взгляда и разумінія 1). Онъ завтра не можеть быть уже другимъ; завтра же можемъ мы стать умиви насъ сегодняшнихъ... "1).

Эта выдержка, подобно другимъ въ томъ же родъ, показываетъ, какъ необыкновенно уменъ былъ этотъ странный человъкъ даже въ своихъ ошибкахъ и заблужденіяхъ. Опровергать эти заблужденія здъсь не мъсто, и мы только указываемъ на нихъ для того, чтобы нагляднъе пояснить нашу мысль: отрицаніе идейное и партійное, вмъстъ съ неизбъжно сопутствующею ему полемикой, борьбой, "крайностями", "излишествами", было чуждо уму Гоголя и не мирилось съ общимъ строемъ его души.

Психологія художественнаго отрицанія Гоголя й психологія идейнаго отрицанія передовыхъ людей эпохи были по существу различны, но ихъ результаты совпадали. Мало того: при всемъ различіи было въ этой психологіи нічто

<sup>1)</sup> Курсивъ Гоголя.

такое, что, одинаково выдѣляя и Гоголя, и передовыхъ людей изъ остальной массы общества, сближало и роднило ихъ. Это именно — душевныя муки отщепенства, грусть и скорбь моральнаго одиночества. Вспомнимъ знаменитое лирическое мѣсто въ началѣ VII главы I части "Мертвыхъ душъ", гдѣ, составляя "двухъ писателей", поэтъ въ яркихъ чертахъ рисуетъ горькій "удѣлъ" того изъ нихъ, который видитъ и изображаетъ то, "чего не зрятъ равнодушныя очи": "безъ раздѣленія, безъ отвѣта, безъ участія, какъ безсемейный путникъ, останется онъ одинъ посреди дороги...".

Какъ не вспомнить, читая эти строки, душу раздирающій крикъ Бѣлинскаго: "... а куда голову приклонить, гдѣ сочувствіе, гдѣ пониманіе...", и всѣ аналогичныя жалобы лучшихъ людей эпохи; какъ не вспомнить, наконецъ, и безсемейнаго путника Рудина, "душой скитавшагося", и душевное одиночество Лаврецкаго, когда, подведя итогъ своей жизни, онъ говоритъ: "здравствуй, одинокая старость, догорай, безполезная жизнь!"

Сердце сердцу въсть подаеть. Лучшіе люди 40-хъ годовь видъли въ Гоголъ не только великаго поэта-отрицателя, но и такого же "скитальца" и страдальца, какими были они сами. И, несмотря на все различіе идей и убъжденій, они его любили страстно и восторженно. "Какое ты умное, и странное, и больное существо!" "думалось" Тургеневу, когда онъ въ послъдній разъ видълъ поэта 20 окт. 1851 года... Анненковъ, разсказывая о своемъ послъднемъ свиданіи съ Гоголемъ (въ Москвъ, около того же времени), заканчиваеть такъ: Это была моя послъдняя бесъда съ чудною личностью, украсившею вмъстъ съ Бълинскимъ, Герценомъ, Грановскимъ и другими мою молодость 1). Проходя къ дому Тол-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

стого 1) на возвратномъ пути и прощаясь съ нимъ, я услыхалъ отъ него трогательную просьбу сберечь о немъ доброе мнѣніе и поратовать о томъ между партіей, "къ которой принадлежите..." 1) Упомянувъ еще объ одной мимолетной встрѣчѣ съ Гоголемъ нѣсколько времени спустя, Анненковъ оканчиваетъ разсказъ восклицаніемъ: "Бѣдный страдалецъ!" ("П. В. Анненковъ и его друзья", 1892 г., стр. 516).

5.

Огромная умственная и нравственная тягота и работа, которую вынесли на своихъ плечахъ передовые люди 40-хъ годовъ, какъ извъстно, сводилась не только къ созданю гуманныхъ стремленій и общественной мысли, но и къ выработкъ національнаго самосознанія.

Въ другомъ мъсть ("Этюды о творчествъ И. С. Тургенева", изд. 2-е, 1904 г., Введеніе) я старался показать, что какъ славянофилы, такъ и западники одинаково были заняты вопросами національнаго самосознанія, только ставили и понимали ихъ различно; они шли къ одной и той же цели, только различными путями. Славянофильство было націонализмомъ положительнымъ, выдвигавшимъ впередъ защиту такъ назыв. "національныхъ началъ"; забыло націонализмомъ палничество отрицательнымъ, исходившимъ изъ критики нашего національнаго склада. Герценъ стоялъ посрединъ, примыкая по нъкоторымъ пунктамъ къ славянофильству, по другимъ же по большинству — къ западничеству. Въ "Дневникъ" подъ 17 мая 1844 года онъ записалъ: "Странное положение мое, какое-то невольное juste milieu: въ славянскомъ вопросъ передъ ними (славянофилами) я человъкъ запада, передъ

<sup>1)</sup> Гдѣ жилъ Гоголь. .

ихъ врагами (западниками) человъкъ востока. Изъ этого слъдуетъ, что для нашего времени эти одностороннія опредъленія не годятся". Любопытна также запись подъ 12 мая того же года: "Истиннаго сближенія между ихъ (славянофиловъ) возарѣніемъ и моимъ не могло быть, но могло быть довъріе и уваженіе... Съ полною гуманностью, подвергаясь упрекамъ со стороны всъхъ друзей, протягивалъ я имъ руку, желаль ихъ узнать, оцвниль хорошее въ ихъ возврвніи. Но они фанатики и нетерпящіе люди. Они создали міръ химеръ и оправдывають его двумя-тремя порядочными мыслями, на которыхъ они выстроили не то зданіе, которое слъдовало... Всъхъ ближе изъ нихъ общечеловъческому взгляду — Самаринъ; но и у него еще много твердо и исключительно славянскаго. Аксаковъ 1) во въки въковъ останется благороднымъ, но и онъ не поднимается дальше Москвафиліи".

Споръ между двумя партіями шелъ о значеніи реформы Петра, котораго славянофилы (именно славянофилы-идеалисты) ненавидъли, а западники превозносили (вспомнимъ восторженныя страницы Бълинскаго, посвященныя Петру), о старорусскихъ, "исконныхъ" началахъ, процвътавшихъ, будто бы, въ московскую эпоху, идеализированную славянофилами, о великолъпной будущности славянства и пресловутомъ "гніеніи" Запада, ръшительно отвергаемомъ западниками и т. д.

Какъ относился ко всему этому Гоголь? — Онъ мало входилъ въ суть дѣла, и ему казалось, что въ этомъ спорѣ много пустой болтовни, сопровождаемой разными "излиществами". Связанный личными отношеніями съ славянофилами (Аксаковыми съ одной стороны, Шевыревымъ и Погодиными—съ другой, а также съ поэтомъ славянофильства—Языковымъ), онъ отнюдь не раздѣлялъ ихъ доктрины. Старую

<sup>1)</sup> Константинъ.

допетровскую Русь онъ не любилъ, на великолъпную будущность славянства большихъ надеждъ не возлагалъ, "гніенія" Запада не усматривалъ, хотя и пугался отрицательныхъ идей и революціоннаго броженія. Съ другой стороны, онъ примыкалъ и къ западничеству, какъ доктринъ и направленію критическому.

И тъмъ не менъе коренной вопросъ, подымавшійся объими партіями,—вопросъ національнаго самосознанія,—былъ ему, можно сказать, кровно-близокъ и занималъ его—и какъ художника, и какъ человъка, и даже какъ моралиста.

Уже въ "Ревизоръ" онъ ставилъ себъ задачей — показать не только уродство бытовыхъ типовъ, но также "искривленіе" національной физіономіи. Хлестаковъ вышель у него типомъ національнымъ. И вообще всякія уродства, легко объясняемыя строемъ жизни, состояніемъ нравовъ, отсутствіемъ просвъщенія и т. д., онъ склоненъ былъ изображать, какъ національныя. Вслъдъ за Ив. Алекс. Хлестаковымъ національнымъ типомъ вышелъ у него и Павелъ Ивановичъ Чичиковъ. Онъ самъ категорически заявлялъ, что главною его задачей, какъ художника, является познаніе и изображеніе психологіи русскаго человъка 1). И лично, какъ человъка, вопросъ о психологическомъ характеръ и складъ русской національности (или, лучше сказать, русскихъ національностей) живо интересоваль его 2).

Къ "Мертвымъ душамъ" болъе, чъмъ къ какому - либо другому изъ великихъ произведеній нашей поэзіи, примънимо выраженіе: "здъсь русскій духъ, здъсь Русью пахнетъ". Во второй части "поэмы" вопросъ о русскомъ че-

<sup>1)</sup> Объ этомъ см. въ моей книжкѣ «Н. В. Гоголь», глава IV, стр. 116 и слъд.

<sup>2)</sup> См. въ той же книжкѣ гл. V.

ловъкъ, какъ таковомъ, можно сказать, поставленъ ребромъ. И эта постановка явилась отправною точкой нъкоторыхъ сторонъ въ творчествъ послъдующихъ писателей, какъ увидимъ это въ дальнъйшемъ.

Не трудно понять, что поэть, раскрывавшій и такъ ярко воспроизводившій національный складъ русскаго человъка, долженъ былъ получить особое значеніе въ эпоху, когда въ сознаніи мыслящихъ людей впервые вырабатывались формы національнаго самосознанія.

## ГЛАВА ІХ.

## Типъ Тентетникова и вторая часть "Мертвыхъ душъ".

1.

Если оставить въ сторонъ художественные образы людей 40-хъ годовъ, созданные Тургеневымъ "заднимъ числомъ", въ 50-хъ, и придерживаться строго хронологическаго порядка, то непосредственно вслъдъ за Печоринымъ мы встрътимъ Гоголевскаго Тентетникова, этого "предтечу" Ильи Ильича Обломова 1).

Во второй части "Мертвыхъ душъ" великій поэть, открыто выступившій теперь въ роли моралиста, хотѣлъ показать "другія стороны русскаго человѣка", не затронутыя въ первой части, гдѣ, въ геніальныхъ образахъ Чичикова, Манилова, Собакевича, Ноздрева, Плюшкина и др., было "выставлено на всенародныя очи" то, что Гоголь понималъ какъ искривленіе національной физіономіи, какъ нравственное

<sup>1)</sup> Вторую часть "поэмы" Гоголь началь писать еще въ 1840 году. Черезъ пять льть, въ 1845 году, трудъ быль оконченъ и готовъ для печати, но льтомъ этого года Гоголь сжегъ рукопись и принялся за работу сначала. — Подробности читатель найдетъ въ статъв Н. С. Тихонравова ("Сочиненія Н. В. Гоголя", подъ редакц. Тихонравова, 1889, стр. 533 и сл.). — Эта новая обработка второй части "Мертв. душъ была сожжена поэтомъ незадолго до смерти. Сохранившіеся отрывки были впервые изданы въ 1855 г.

искаженіе натуры русскаго человѣка. Теперь, во второй части поэмы, выступають другія лица, иные характеры, не столь безпросвѣтныя. Но и въ нихъ поэть находить извѣстное искривленіе и порчу—только въ другую сторону.

Прежде всего нужно обратить вниманіе на то, что эти новыя лица, въ противоположность героямъ первой части, принадлежать къ средъ образованной и не чужды умственныхъ интересовъ. Передъ нами представители тогдашней интеллигенціи, дворяне-помъщики, учившіеся въ лучшихъ учебныхъ заведеніяхъ и въ университетъ. Свойственная имъ порча русской натуры изображена въ лицъ Тентетникова, Платона Платонова, Хлобуева, Кошкарева и, въ существъ дъла,—за исключеніемъ только Кошкарева,—все это —разныя формы того недуга, который позже, благодаря художественному діагнозу Гончарова и критическому Добролюбова, былъ опредъленъ—какъ обломов щина.

Передъ нами — люди вялые, опустившеся, неспособные управлять собою, лишенные воли, живуще спустя рукава. Остановимся дольше на самомъ видномъ изъ нихъ, на Тентетниковъ, характеръ котораго разработанъ съ наибольшею обстоятельностью.

Мы узнаемъ исторію его воспитанія, его прошлое. И здѣсь, въ первой же главѣ, обнаруживается тоть ущербъ въ художественной правдѣ изображенія, который сказывался у Гоголя все ярче, по мѣрѣ того, какъ моралистъ проповѣдникъ бралъ въ немъ перевѣсъ надъ художникомъ сатирикомъ. По мысли Гоголя, все несчастье Тентетникова произошло отъ того, что его идеальный воспитатель, фантастическій Александръ Петровичъ, умеръ какъ разъ тогда, когда Тентетниковъ долженъ былъ перейти на послѣдній курсъ, гдѣ молодые люди получали окончательный закалъ и пріобрѣтали самостоятельный характеръ. Въ небываломъ и въ невозможномъ учебномъ заведеніи Александра Петровича не столько обучали наукамъ, сколько воспитывали характеры и вырабатывали "гражданъ земли своей". Переводу на старшій курсь удостоивались только наибол'ве умные и даровитые, и здъсь имъ преподавали "науку жизни". "Большая часть лекцій состояда въ разсказахъ о томъ, что ожидаеть впереди человъка на всъхъ поприщахъ и ступеняхъ государственной службы и частныхъ занятій". Преподаваніе Александра Петровича дълало чудеса: "Изъ этого курса вышло немного, но эти немногіе были крѣпыши, были окуренные порохомъ люди. Въ службъ они удержались на самыхъ шаткихъ мъстахъ, тогда какъ многіе, гораздо ихъ умнъйшіе, не вытерпъвъ, бросили службу изъ-за мелочныхъ личныхъ непріятностей, бросили вовсе, или же, не въдая ничего, очутились въ рукахъ взяточниковъ и плутовъ. Но воспитанные Александромъ Петровичемъ не только не пошатнулись, но, умудренные познаніемъ человіка и души, возымъли высокое нравственное вліяніе даже на взяточниковъ и дурныхъ людей. Но этого ученія не удалось попробовать бъдному Андрею Ивановичу... (П часть "Мерт. душъ", гл. I).

Андрей Ивановичъ Тентетниковъ— типичный русскій хорошій человѣкъ, съ умомъ, "съ добра желаніемъ". Характерная особенность этихъ натуръ — воспріимчивость, податливость и пассивность. Онѣ нуждаются въ постороннихъ благотворныхъ вліяніяхъ, въ воспитаніи, въ руководительствѣ. Сами собственными силами онѣ не пробьются къ свѣту, къ жизни, къ дѣятельности. Чтобы ихъ пробудить, направить, поставить на ноги, нужна исключительная школа и фантастическій воспитатель, — иначе говоря, нужны особыя, исключительно благопріятныя условія, среди которыхъ протекала бы ихъ юность. При отсутствіи этихъ условій хорошій русскій человѣкъ опускается, излѣнивается, превращается въ лежебока. Такъ и случилось съ Тентетниковымъ, типичнымъ "коптителемъ неба". Великолѣпное изо-

браженіе "журнала дня" Тентетникова завершается такимъ заключеніемъ: "Изъ этого журнала читатель можетъ видъть, что Андрей Ивановичъ Тентетниковъ принадлежалъ къ семейству твхъ людей, которыхъ на Руси много, которымъ имена — увальни, лежебоки, байбаки и тому подобныя. Родятся ли уже сами собою такіе характеры или создаются потомъ, это еще вопросъ. Я думаю, что лучше, вмъсто отвъта, разсказать исторію дътства и воспитанія Андрея Ивановича". Вотъ тутъ-то мы и ожидали бы встретить картину, аналогичную той, какую нарисоваль Гончаровъ въ знаменитомъ "Снъ Обломова". Кръпостные порядки съ ихъ даровымъ трудомъ, жизнь на всемъ готовомъ, съ дътства укореняющаяся привычка ничего не дълать, ни о чемъ не заботиться и по прихоти распоряжаться трудомъ рабовъ, избытокъ досуга, излищества сытости и баловства, -- все это, дъйствуя изъ поколънія въ покольніе, достаточно хорошо объясняеть и лівнь, и безпечность, и бездівятельность, и парализацію воли нашихъ "байбаковъ", "увальней", "лежебоковъ" добраго стараго времени. Но, вмъсто такой картины и такой мотивировки, Гоголь распространяется о необыкновенномъ воспитателъ Александръ Петровичъ и о неудачной попыткъ Тентетникова устроиться на службъ въ Петербургъ. При всемъ томъ здъсь есть черты, заслуживающія вниманія. Въ школ'в Александра Петровича Тентетниковъ получилъ хорошее общее образованіе, и, кром'в того, согласно системъ воспитателя, въ немъ было возбуждено честолюбіе, страсть, которую Гоголь признаваль въ высокой степени благотворною, при надлежащемъ направленіи и при соотв'єтственной выработк'є характера. И воть, движимый этой страстью, Тентетниковъ поступаеть службу въ одинъ изъ департаментовъ, съ мыслью о полезной дъятельности, о блестящей карьеръ. "Настоящая жизнь на службъ, -- говорилъ онъ себъ, -- тамъ подвиги". Но вышло слъдующее: "Съ большимъ трудомъ и съ помощью дяди-

ныхъ протекцій, проведя два місяца въ каллиграфическихъ урокахъ, досталъ онъ, наконецъ, мъсто списывателя бумагъ въ какомъ-то департаментъ. Когда взощелъ онъ въ свътлый залъ, гдъ за письменными лакированными столами сидъли пишущіе господа, шумя перьями и наклоня голову на бокъ. и когда посадили его самого, предложа ему туть же переписать какую-то бумагу, — необыкновенно-странное чувство его проникнуло. Ему на время показалось, какъ бы онъ очутился въ какой-то малолетней школе, затемъ, чтобы снова учиться азбукъ. Сидъвшіе вокругь его господа показались ему такъ похожими на учениковъ! Иные изъ нихъ читали романъ, засунувъ его въ большіе листы разбираемаго дъла, какъ бы занимались они самимъ дъломъ, и въ то же время вздрагивая при всякомъ появленіи начальника..." И Тентетниковъ очень скоро охладель къ службе. При первомъ же столкновеніи съ начальникомъ онъ поспъшилъ выйти въ отставку, къ великому огорченію дяди, действительнаго статскаго совътника, и убхалъ въ деревню, движимый такими помыслами: "...вы позабыли, — говорить онъ дядь, дыйствительному статскому совытнику, — что у меня есть другая служба: у меня 300 душъ крестьянъ, имъніе въ разстройствъ, а управляющій - дуракъ. Государству утраты немного, если вмъсто меня сядеть въ канцеляріи другой переписывать бумагу, но большая утрата, если 300 человъкъ не заплатять податей. Я помъщикъ: званіе это также не бездъльно. Если я позабочусь о сохранении, о сбережении и улучшеніи вві ренных мні людей и представлю государству 300 трезвыхъ, работящихъ подданныхъ, — чвмъ моя служба будеть хуже службы какого-нибудь начальника отдѣленія Лѣницына?"

Прибывъ въ свое помъстье, изображенное въ началъ главы какъ роскошный и благодатный уголокъ природы, Тентетниковъ предается такимъ размышленіямъ: "Ну, не дуракъ ли я былъ доселъ? Судьба назначила мнъ быть

обладателемъ земного рая, принцемъ, а я закабалилъ себя въ канцелярію писцомъ! Учившись, воспитавшись, просвътившись, сдѣлавши порядочный запасъ тѣхъ именно свѣдѣній; какія требуются для управленія людьми, улучшенія цѣлой области, для исполненія многообразныхъ обязанностей помѣщика, являющагося и судьей, и распорядителемъ, и блюстителемъ порядка, ввѣрить это мѣсто невѣжѣ-управителю!.."

Съ такими приблизительно мыслями пріважали тогда въ свои помъстья образованные и гуманные молодые помъщики, искавшіе разумной и полезной дінтельности. Но, къ сожалънію, лишь немногіе изъ нихъ возвыщались до сознанія негодности и безобразія крупостного строя, какъ такового, даже при наилучшихъ отношеніяхъ между пом'вщиками и крестьянами, при самомъ гуманномъ обращении рабовладъльца съ рабами. Тентетниковъ, какъ и самъ Гоголь, очевидно, не принадлежаль къ числу этихъ немногихъ. Помимо того, насъ поражаетъ его самоувъренность: онъ вообразилъ, будто въ самомъ дълъ вынесъ изъ школы Александра Петровича "тв именно свъдънія, какія требуются для управленія людьми" и т. д. Это-самоувъренность самого Гоголя, вообразившаго, что онъ можеть и призвань научить русскихъ помвщиковъ-какъ управлять "подданными", какъ облагодътельствовать ихъ и цёлый край. Во второй части "Мертвыхъ душъ" онъ и хотълъ преподать эти наставленія въ художественной формъ...

Какъ и слъдовало, ожидать, Тентетниковъ началъ съ того, что уменьшилъ барщину, убавилъ дни работы на себя, прибавилъ времени мужикамъ работать на нихъ самихъ. Но въ этомъ отношении онъ нъсколько отсталъ даже отъ Онъгина, который совсъмъ отмънилъ барщину, замънивъ ее "легкимъ оброкомъ". Надо думать, идеальный наставникъ Александръ Петровичъ не стоялъ на высотъ идейныхъ стремленій времени и не внушалъ своимъ

питомцамъ того отрицательнаго отнощенія къ кръпостному праву, какое мы видимъ уже у лучшихъ людей 20-хъ годовъ. Въроятно также и то, что тотъ кружокъ протестующихъ "огорченныхъ", по выраженію Гоголя, людей, въ который попаль было Тентетниковъ, мало думаль о работв по вопросу объ улучшени быта крестьянъ и о подготовкъ ихъ будущей эмансипаціи, о чемъ думали такъ или иначе лучщіе люди эпохи. Не думалъ объ этомъ и самъ Гоголь, мало знавшій существовавшіе тогда кружки "огорченныхъ людей" и питавшій особливое недов'тріе къ тымъ, которые дерзали отрицать установленныя формы жизни, ея въковые устои. Воть какъ изображаеть онъ этихъ отрицателей въ той же первой главъ второй части "Мертвыхъ душъ": "Это были тъ безпокойно-странные характеры, которые не могуть переносить равнодушно не только несправедливость, но даже и всего того, что кажется въ ихъ глазахъ несправедливостью. Добрые по началу, но безпорядочные сами въ своихъ дъйствіяхъ, они исполнены нетерпимости къ другимъ... " На Тентетникова "сильно подъйствовали" "пылкая ръчь ихъ и благородный образъ негодованія". Ниже мы узнаемъ, что два пріятеля Тентетникова, "принадлежавшіе къ классу огорченныхъ людей", затянули было Андрея Ивановича въ какое-то "общество", имъвшее цълью — "доставить счастье всему человъчеству". Учредителями общества были "какіе-то философы изъ гусаръ, да недоучившійся студенть, да промотавшійся игрокъ". Собирались огромныя пожертвованія, расходованіе которыхъ было въ въдъніи "верховнаго распорядителя", который одинъ только и зналъ, куда эти деньги ушли. Пріятели же Тентетникова — изъ числа "огорченныхъ" — "отъ частыхъ тостовъ во имя науки, просвещенія и прогресса сдълались потомъ горькими пьяницами". Наконецъ "общество" запуталось въ какихъ-то неблаговидныхъ дъяніяхъ, повлекшихъ за собою вмъщательство полиціи. Тентетниковъ, впрочемъ, успълъ во-время выйти изъ общества. Но все-таки ёкнуло его сердце, когда однажды, уже въ деревнъ, онъ увидълъ бричку, подкатившую къ его крыльцу, и когда изъ нея выскочилъ съ быстротою и ловкостью почти военнаго человъка господинъ необыкновенно приличной наружности... Тентетниковъ принялъ было Павла Ивановича Чичикова за "чиновника отъ правительства".

"Общество", о которомъ говоритъ Гоголь, а равно и "огорченные люди" въ его описании и освъщении — все это ночти такъ же неправдоподобно и не соотвътствуетъ тогдашней дъйствительности, какъ и идеальный воспитатель Александръ Петровичъ съ его удивительною школою, гдъ вырабатывались умы высшаго порядка и закаленные характеры "гражданъ земли своей".

Но зато отнюдь не фантастиченъ самъ Андрей Ивановичъ Тентетниковъ. Это — фигура, цъликомъ выхваченная изъ жизни. Гоголь уловилъ характерную душевную складку людей этого типа, и Гончарову оставалось потомъ только глубже проанадизировать и разобрать въ подробностяхъ психологію лъни и безволія русскаго образованнаго человъка, благородно мыслящаго и ничего не дълающаго, да и неспособнаго ни къ какому дълу.

Тентетниковъ сперва съ жаромъ принялся за дѣло улучшенія быта своихъ крестьянъ и устройства имѣнія, самъ во все входилъ, самъ надзиралъ за работами и т. п. Но скоро обнаружилось, что онъ рѣшительно меспособенъ ни благотворно вліять на крестьянъ, ни вести хозяйство. Крестьяне излѣнились, отбились отъ рукъ, стали пьянствовать, чинили всякія безобразія подъ носомъ у барина, котораго не боялись и не уважали. Все шло изъ рукъ вонъ плохо, и Тентетниковъ сразу охладѣлъ и бросилъ всѣ свои планы и затѣи. Эта способность охладѣвать при первой неудачѣ изображена очень ярко и заставляетъ насъ вспомнить не только Илью Ильича Обломова, но также хотя бы и Рудина и всѣхъ русскихъ хорошихъ людей дореформеннаго времени, которые, не будучи лежебоками, однако столь же быстро и безъ достаточныхъ основаній охладѣвали къ своему излюбленному дѣлу при первомъ встрѣтившемся препятствіи и съ легкимъ сердцемъ бросали его, погружаясь въ лѣнь, скуку и хандру.

Эта черта въ Тентетниковъ оттъняется съ особенною рельефностью сопоставленіемъ съ противоположною чертою Чичикова. Живой, неутомимый, настойчивый, упорный- въ преслъдованіи своихъ цълей, Павелъ Ивановичъ Чичиковъ являетъ полную противоположность лежебоку и коптителю неба Андрею Ивановичу Тентетникову.

И невольно думается: если бы дать Андрею Ивановичу живой умъ, подвижность, энергію Павла Ивановича, а Павлу Ивановичу дать образованіе и благородный образъ мыслей Андрея Ивановича, мы имѣли бы передъ собою совсѣмъ иную картину нравовъ и общественной жизни и не узнали бы нашей дореформенной Руси съ ея темными проходимцами, дикими понятіями, жестокими нравами, бездѣйствующими идеалистами, скучающими господами и т. д. О такой преображенной Руси и мечталъ Гоголь и думалъ силою моральной проповѣди и художественнаго изображенія облагородить однихъ, возбудить энергію другихъ...

Преслъдуя эту мудреную задачу, онъ все пристальнъе всматривался въ русскую дъйствительность и все глубже проникалъ въ душу русскаго человъка, выслъживая въ первой намеки на лучшее будущее, ища во второй проблесковъ добра и душевной силы,—и вотъ во второй части "Мертвыхъ душъ" является передъ нами Русь уже не столь безнадежно-темная и неподвижная, какъ въ первой части, являются русскіе люди, о чемъ-то тоскующіе, мечтающіе, желающіе начать новую жизнь, сознающіе свои гръхи, свое безобразіе, даже протестующіе,— и въ самомъ Павлъ Ивановичъ Чичиковъ начинаеть пробуждаться желаніе стать по-

рядочнымъ человѣкомъ... Какъ великій художникъ-реалистъ, Гоголь отлично понималъ всю трудность задачи. Отсюда эта неувѣренность и осторожность творческой работы, эта кронотливая переработка темы, наконецъ—сожженіе уже оконченнаго, но неудавшагося творенія, ложнаго въ цѣломъ, геніальнаго въ частяхъ.

Превосходно, прежде всего, сопоставление въ первыхъ главахъ Руси темной и нравственно спящей, представленной Павломъ Ивановичемъ Чичиковымъ, съ Русью новой, просвъщенной, нравственно пробужденной, представленной фигурами Тентетникова и Улиньки.

Чичиковъ никакъ не можетъ понять обидчивости Тентетникова, который оскорбился тымь, что генераль Бетрищевъ сказалъ ему "ты", и который, несмотря на любовь къ его дочери, Улиньк'в, порвалъ знакомство съ нимъ, пожертвовавъ счастьемъ чувству собственнаго достоинства. У Павла Ивановича совсемъ нетъ "собственнаго достоинства" и нъть его чувства, -- понятно, поступокъ Тентетникова представляется ему какимъ-то нелъпымъ сумасбродствомъ. И никакъ не могуть они столковаться по этому пункту. — "Какъ? — сказалъ Тентетниковъ, смотря пристально въ глаза Чичикову, — вы хотите, чтобы я продолжалъ бывать у него послъ такого поступка?" — "Да какой же это поступокъ? Это даже не поступокъ!" сказалъ Чичиковъ. "Какой странный человъкъ этотъ Чичиковъ! подумалъ про себя Тентетниковъ. "Какой странный человъкъ этотъ Тентетниковъ!" подумалъ про себя Чичиковъ.

Еще пуще пришлось изумиться Чичикову, когда онъ услышаль отъ Тентетникова, что онъ позволиль бы говорить ему "ты" другому, если бы этоть другой быль просто почтенный человъкъ, старикъ, бъднякъ, не гордый, не чванливый, не генералъ. "Онъ совсъмъ дуракъ!" подумалъ про себя Чичиковъ. "Оборвышу позволить, а генералу не позволить!" Очевидно, цълая пропасть залегла въ пониманіи

вещей и въ моральномъ развитіи между Тентетниковымъ и Чичиковымъ. — Въ свою очередь изумился Тентетниковъ, когда Чичиковъ объявилъ ему, что вдетъ къ генералу "засвидвтельствовать почтеніе". "Какой странный человъкъ этотъ Чичиковъ!" подумалъ Тентетниковъ. "Какой странный человъкъ этотъ Тентетниковъ!" подумалъ Чичиковъ".

Писемскій въ своей извъстной стать о второй части "Мертвыхъ душъ", приведя это мъсто, говорить: "Не правда ли, что во всей этой сценъ какъ будто разговариваютъ два человъка, отдаленные другъ отъ друга столътіемъ: въ одномъ ни воспитаніемъ, ни жизнью никакія нравственныя начала не тронуты, а въ другомъ они уже черезчуръ развиты... Странное явленіе, но въ то же время поразительно върное дъйствительности!" ("Полное собраніе сочиненій А. Ө. Писемскаго", изд. М. О. Вольфа, 1895 г., т. 6-й, стр. 358). Самъ большой художникъ и знатокъ дореформенной Руси, Писемскій въ восторгъ отъ фигуры Тентетникова. "...Не могу выразить, — говорить онъ, — какое полное эстетическое наслажденіе чувствовалъ я, читая первую главу, съ появленія въ ней и обрисовки Тентетникова. Надобно только вспомнить, сколько повъстей писано на тему этого характера и у сколькихъ авторовъ только еще надумывалось что-то такое сказаться; надобно было потомъ приглядъться къ дъйствительности, чтобы понять, до какой степени лицо Тентетникова, нынче уже отживающее и ръдъющее 1), тогда было современно и типично" (тамъ же, стр. 353).

Свидътельство авторитетнаго современника имъетъ для насъ большое значеніе. Писемскій увидълъ въ Тентетниковъ хорошо знакомыя ему, тонкому наблюдателю жизни той эпохи, черты тъхъ опустившихся, облънившихся дворянъпомъщиковъ, какихъ тогда было не мало и которые сами

<sup>1)</sup> Статья Писемскаго была написана въ 1855 году.

сознавали, что опускаются, пошлѣють, и порою съ болью сердца вспоминали лучшее время своей жизни, годы ученія, былыя мечты, неопредѣленныя, но живыя стремленія своей юности. Такъ и Тентетниковъ: "Когда привозила почта газегы, новыя книги и журналы и попадалось ему въ печати знакомое имя прежняго товарища, уже преуспѣвшаго на видномъ поприщѣ государственной службы или приносившаго посильную дань наукамъ и образованію всемірному, тайная тихая грусть подступала ему подъ сердце, и скорбная, безмолвно-грустная тихая жалоба на бездѣйствіе свое прорывалась невольно. Тогда противной и гадкой казалась ему жизнь его... Градомъ лились изъ глазъ его слезы..." ("Мертв. души", ч. II, гл. 1).

Конечно, не всѣ Тентетниковы того времени были такими лежебоками, какъ гоголевскій. Въ послѣднемъ краски сгущены примѣрно такъ, какъ въ Обломовѣ Гончарова. Но психологія "ничегонедѣланія" и причина душевнаго упадка, въ силу котораго образованные и одушевленные лучшими сремленіями молодые люди опускали руки, охладѣвали къ дѣлу, опошливались и погружались въ спячку, были все тѣ же: отсутствіе энергіи, вялость духа, дряблость чувства, слабость воли, — черты почти патологическія, выращенныя въ русскомъ человѣкѣ, въ особенности въ дворянинѣ-помѣщикѣ, характеромъ и условіями нашей исторической жизни вообще, разслабляющимъ и деморализующимъ воздѣйствіемъ крѣпостного права въ частности.

2.

Сопоставимъ теперь Тентетникова съ рядомъ предшествующихъ ему типовъ и посмотримъ, какое освъщение получать они и жизнь, ими представляемая, отъ фигуры Гоголевскаго "Обломова".

Тентетниковъ — не Чацкій. Цёлая пропасть между ними-и въ смыслъ характера, темперамента, общаго уклада натуры, и также въ отношени тъхъ моментовъ общественнаго развитія, представитлями которыхъ они являются. Чацкій никогда не дошелъ бы до той распущенности и апатіи, какими характеризуется Тентетниковъ. А этотъ последній, по всему строю своей душевной жизни, всего менње годился бы для роли, аналогичной роли Чацкаго, и для характеристики людей 20-хъ годовъ. Но при всемъ томъ есть нѣчто общее между нимъ и Чацкимъ. Это именно — отчужденность отъ окружающей среды, глубокій разладъ между ними и обществомъ. Мы видъли выше, какъ Чичиковъ не понимаеть Тентетникова, а Тентетниковъ — Чичикова. Мало того: Тентетниковъ "опустился", впаль въ апатію и т. д. вовсе не въ томъ смыслъ, чтобы онъ утратилъ пріобрътенное имъ душевное развитіе и приноровился къ окружающей грубой и пошлой средъ. Напротивъ, его лънь и апатія отчасти тъмъ и объясняются, что эта среда ему противна, что онъ не можеть ладить съ нею, не въ силахъ даже выносить присутствія и разговора пошляковъ, невъждъ, болтуновъ и другихъ представителей застоявшейся, умственно и нравственно убогой жизни. "Временами (читаемъ въ 1-й гл.) изъ сосъдей завернеть къ нему бывало отставной гусаръ-поручикъ, прокуренный насквозь трубочный куряка, или брандеръ-полковникъ, мастеръ и охотникъ на разговоры обо всемъ. Но и это ему стало надоъдать. Разговоры ихъ начали ему казаться какъ-то поверхностными; живое, ловкое обращеніе, потрепки по колъну и прочія развязности начали ему казаться уже черезчурь прямыми и открытыми. Онъ ръшилъ съ ними раззнакомиться и произвель это даже довольно резко. Именно, когда представитель всъхъ полковниковъ-брандеровъ, наи-. пріятнъйшій во всъхъ поверхностныхъ разговорахъ обо всемъ, Варваръ Николаичъ Вишнепокромовъ, прівхалъ къ

нему за тъмъ именно, чтобы наговориться вдоволь, коснувшись и политики, и философіи, и литературы, и морали, и даже состоянія финансовъ въ Англіи, онъ выслалъ сказать, что его нътъ дома, и въ то же время имълъ неосторожность показаться передъ окошкомъ. Гость и хозяинъ встрътились взорами. Одинъ, разумъется, проворчалъ сквозь зубы: "скотина", другой послалъ ему нъчто въ родъ свиньи. Такъ и кончилось знакомство. Съ тъхъ поръ не заъзжалъ къ нему никто. Уединеніе полное водворилось въ домъ".

"Общественное мнѣніе о немъ—читаемъ въ другомъ мѣстѣ той же главы, —было скорѣй неблагопріятное, чѣмъ благопріятное". Сосѣдъ изъ отставныхъ штабъ-офицеровъ "выражался о немъ лаконическимъ выраженіемъ: естественнѣйшій скотина!" Генералъ (Бетрищевъ) говорилъ: "Молодой человѣкъ не глупый, но много забралъ себѣ въ голову..." "Капитанъ - исправникъ замѣчалъ: да вѣдъ чинишка на немъ — дрянь; а вотъ я завтра же къ нему за недоимкой!" Наконецъ "мужикъ его деревни на вопросъ о томъ, какой у нихъ баринъ, ничего не отвѣчалъ".

Тентетниковъ, не хуже Чацкаго, сознаетъ й чувствуетъ пошлость и мракъ окружающей среды, и его одиночество, прежде всего, умственнаго и нравственнаго порядка. Какъ Чацкій, онъ въ своей средѣ, — лишній и чужой. Если Чацкій бѣжитъ "искать по свѣту, гдѣ оскорбленному есть чувству уголокъ", то Тентетниковъ запирается у себя дома и живетъ въ полномъ одиночествъ. Страстный протестъ Чацкаго, столь характерный для эпохи 20-хъ годовъ, низведенъ въ Тентетниковъ къ вялому отчужденію и грустному одиночеству, типичнымъ для его времени. Времена перемѣнились. И если "протестъ" Тентетникова, въ противоположность протесту Чацкаго, совершенно пассивенъ, если этотъ "герой безвременья" вялъ, безстрастенъ, апатиченъ, то за нимъ все-таки остается, однако, та "заслуга", что онъ уже настолько переросъ темную среду, что — психологиче-

ски-не въ состояніи понимать ее. Она совершенно чужда ему, и этимъ также, кромъ вялости и апатіи, объясняется пассивность его протеста. "Какой странный человъкъ этотъ Чичиковъ!" думаетъ онъ про себя... и находить, что при всемъ томъ Павелъ Ивановичъ-единственный человъкъ, съ которымъ онъ, Тентетниковъ, можетъ жить подъ одной кровлей. Но, относясь такъ мягко и снисходительно къ Чичиковымъ, Тентетниковъ обнаруживаетъ горячность и темпераменть, когда вспоминаеть объ обидъ, нанесенной ему генераломъ Бетрищевымъ. Разсказывая эту исторію Чичикову, "смирный и кроткій Андрей Ивановичь засверкаль глазами; въ голосъ его послышалось раздражение оскорбленнаго чувства". Это — потому, что въ немъ уже развилась и созръла личность, хотя и слабая въ дълъ общественнаго протеста, но сильная сознаніемъ своего человъческаго достоинства. Въ этомъ отношении онъ типиченъ для эпохи, когда общественный протесть быль почти невозможенъ, но зато, въ кругахъ мыслящихъ людей, вырабатывалась личность человъческая, живущая высшими интересами мысли, занятая сложною внутреннею работою чувства, совъсти, идей и возвышавшаяся до тонкоразвитого и очень чуткаго сознанія своего человъческаго достоинства.

Тентетниковъ—не Онъгинъ. Но, читая о хлопотахъ его въ деревнъ, объ его отношеніяхъ къ сосъдямъ, объ его попыткахъ писать, о безуспъшности этихъ попытокъ, мы невольно вспоминаемъ пушкинскаго героя. При всъхъ индивидуальныхъ отличіяхъ они сближаются — какъ типы русскихъ интеллигентныхъ неудачниковъ.

Тентетниковъ, въ сущности, вовсе не такъ пассивенъ и безволенъ, какъ Обломовъ,—онъ только "холоденъ", какъ Онъгинъ, и, какъ онъ же, не умъетъ выбрать себъ дъла по душъ и берется за трудъ, къ которому неспособенъ. Его умъ жаждетъ работы, не хочетъ оставаться празднымъ, но

въ результатъ выходить слъдующее: "За два часа до объда Андрей Ивановичъ уходилъ къ себъ въ кабинетъ, чтобы заняться серьезно, и, дъйствительно, занятіе было, точно, серьезное. Оно состояло въ обдумывании сочинения, которое уже издавна и постоянно обдумывалось. Сочинение это долженствовало обнять всю Россію со всъхъ точекъ — съ гражданской, политической, религіозной, философической; разръшить затруднительныя задачи и вопросы, заданныя ей временемъ, и опредълить ясно ея великую будущность; словомъ, большого объема. Но покуда все оканчивалось однимъ обдумываніемъ: изгрызалось перо, являлись на бумагъ рисунки, и потомъ все это отодвигалось въ сторону, бралась, на мъсто того, въ руки книга и уже не выпускалась до самаго объда. Книга эта читалась вмъстъ съ супомъ, съ соусомъ, жаркимъ и даже съ пирожнымъ, такъ что иныя блюда оттого стыли, а другія принимались вовсе нетронутыми..."

Мъткое опредъленіе Онъгина, сдъланное Веневитиновымъ, съ нъкоторыми измъненіями, вполнъ примънимо къ Тентетникову. Вспомнимъ (см. въ гл. IV): "...опытъ поселилъ въ немъ (Онъгинъ) не страсть мучительную, не ъдкую и дъятельную досаду, а скуку, наружное безстрастіе, свойственное русской холодности (мы не говоримъ — русской лъни)... Въ примъненіи къ Тентетникову это гласило бы такъ: ничтожный опытъ жизни поселилъ въ немъ не страсть мучительную, не ъдкую и дъятельную досаду (какъ это было у Чацкаго), а скуку, апатію, безстрастіе (и не только наружное), свойственное русской холодности и русской лъни...

Тентетниковъ—это родъ Онъгина, перенесеннаго въ 40-е годы, и намъ думается, что Гоголь, создавая образы Тентетникова и Улиньки, невольно обращался мыслью къ Онъгину и Татьянъ...

Всего менъе точекъ соприкосновенія у Тентетникова съ

Печоринымъ. У добраго Андрея Ивановича нътъ ни кипучихъ страстей, ни сатанинской гордости Печорина, тъмъ паче нътъ той силы характера, которою такъ ярко отличается лермонтовскій "герой безвременья". Но если мы (въ гл. V) могли, при всвхъ индивидуальныхъ отличіяхъ между Онъгинымъ и Печоринымъ, занести ихъ, слъдуя Бълинскому, въ одну группу, могли ихъ сблизить — какъ представителей одного и того же общественнопсихологическаго типа, то не будеть натяжкою и сближеніе, въ томъ же смыслів, Тентетникова съ Печоринымъ. По-своему, Тентетниковъ такой же лишній человъкъ, какъ и Печоринъ, такъ же неуживчивъ, какъ и онъ, такой же, только совстыть нассивный, отщененецъ оть среды. Правда, онъ не "чувствуеть въ себъ силы необъятныя" и не кипить страстями, какъ Печоринь, а стынеть, какъ Онвгинъ; не прожигаетъ жизни въ приключеніяхъ, романахъ, путешествіяхъ, дуэляхъ и т д., а сиднемъ сидить дома въ халать, какъ Обломовъ, -- но психологическая суть отщепенства, неудовлетвореннаго честолюбія и нравственнаго одиночества остается какъ тутъ, такъ и тамъ, все та же.

Какъ человъкъ 40-хъ годовъ, Тентетниковъ ближе подходить къ Рудину, котораго онъ напоминаетъ "холодностью" натуры, недостаткомъ силы воли, слабою работоспособностью. Рудинъ также пишетъ или "обдумываетъ" большую статью, которую никогда не окончитъ... И, повидимому, какъ у того, такъ и у другого одною изъ причинъ неудачи литературныхъ предпріятій является неопредъленность идей, расплывчатость міросозерцанія, недостатокъ подготовки къ умственному труду. Къ общей душевной апатіи присоединяется здъсь еще и вялость мысли, "умственная апатія", если можно такъ выразиться. Мало того: Тентетниковъ, оказывается, владъетъ своего рода "музыкою красноръчія", напоминающею чарующую ръчь Рудина. Объ этомъ ничего не говорится въ сохранившемся текстъ второй части "Мертвыхъ душъ". Но въ извъстной запискъ Арнольди, гдъ подробно изложено содержаніе сожженныхъ главъ, читанныхъ самимъ Гоголемъ въ Калугъ у Смирновыхъ, находимъ между прочимъ слъдующее:

"Благодаря посредничеству Чичикова, Тентетниковъ примиряется съ генераломъ Бетрищевымъ и пріважаеть къ нему. На вопросъ генерала о сочинении Тентетникова, послёдній распространяется (съ цёлью выгородить Чичикова, совравшаго, будто Тентетниковъ пишеть исторію генераловъ) о томъ, что будто бы его задачею было - не писать обстоятельное сочинение о войнъ 12-го года съ исторической точки зрвнія, а только очертить тоть общій подъемь духа, то патріотическое возбужденіе и самопожертвованіе, которое охватило тогда всв классы общества, и представить яркую картину этихъ "невидимыхъ подвиговъ и высокихъ, но тайныхъ жертвъ". "Тентетниковъ (разсказываеть Арнольди) говорилъ долго и съ увлечениемъ, весь проникнулся въ эту минуту чувствомъ любви къ Россіи. Бетрищевъ слушалъ его съ восторгомъ, и въ первый разъ такое живое, теплое слово коснулось его слуха. Слеза, какъ брильянть чистъйшей воды, повисла на съдыхъ усахъ. Генералъ былъ прекрасенъ; а Улинька? Она вся впилась глазами въ Тентетникова; она, казалось, ловила съ жадностью каждое его слово, она, какъ музыкой, упивалась его ръчами; она любила его, она гордилась имъ!.. Когда Тентетниковъ кончилъ, водворилась тишина, всв были взволнованы... (Сочиненія Н. В. Гоголя", подъ редакц. Н. С. Тихонравова, томъ III, стр. 558—559).

Точно сцена изъ "Рудина", и Тентетниковъ обнаруживается тутъ какъ истый "человъкъ 40-хъ годовъ" — съ восторженною ръчью, отъ которой кружится голова восторженной барышни, съ культомъ "всего высокаго, прекраснаго, благороднаго", и мы готовы уже сказать: вотъ въ чемъ настоящее призваніе этого человъка — благородно мыслить, красноръчиво говорить и благотворно вліять на всъхъ

имъющихъ уши, чтобы слышать, — и это "дъло" Тентетниковъ могъ бы дълать не хуже самого Рудина.

Тентетниковъ представляеть собою разновидность "человъка 40-хъ годовъ", характеризующуюся, въ отличіе отъ Рудина и другихъ, тъмъ, что на ней нътъ того особаго отпечатка, какой налагала "школа" московскихъ идеалистическихъ кружковъ, и еще тъмъ, что слабость воли, безхарактерность, "русская холодность" и безстрастіе доведены въ немъ до того предъла, гдъ человъкъ—умный, образованный, молодой и, казалось бы, полный силъ, къ тому же не чуждый передовыхъ идей и стремленій въка—превращается въ "увальня", "лежебока", "байбака".

Кромъ Рудина, Тентетниковъ заставляетъ насъ вспомнить и о Лаврецкомъ или, лучше сказать, объ одномъ эпизодъ въ его жизни, когда онъ—въ деревнъ—почувствовалъ себя "на самомъ днъ ръки". Уединеніе, одиночество, отчужденность отъ окружающей среды, тишина кругомъ и въ душъ Лаврецкаго, сонныя мысли, дремотныя воспоминанія, убаюканныя грезы, тихое погруженіе въ душевную бездъйственность—развъ все это не та же "обломовщина", хотя и кратковременная, не тотъ же, въ сущности, "журналъ дня" Тентетникова, не тотъ же сонъ души, отъ котораго пробудилъ Лаврецкаго неугомонный и шумный Михалевичъ, обозвавшій, кстати, пріятеля "байбакомъ", какъ опредъляеть Тентетникова Гоголь?

Лаврецкій не превратился въ "байбака", не сдълался ни Тентетниковымъ, ни Обломовымъ, но, читая великолъпныя страницы, изображающія деревенскую жизнь Лаврецкаго, мы невольно думаемъ: какъ однако пріятно русскому человъку очутиться "на самомъ днъ ръки", какъ манить его тихій сонъ души среди медлительной жизни, лъниво протекающей вдали отъ шума и суеты, никуда не спъщащей и какъ бы застывшей въ въковыхъ формахъ, являющихъ ложный видъ неподвижности и кръпости...

Весь рядь — Чацкій, Онвгинъ, Печоринъ, Рудинъ, Лаврецкій, — какъ было указано нами въ своемъ мъсть, характеризуется между прочимъ тъмъ, что всъ они— "въчные странники" въ прямомъ и переносномъ, психологическомъ смыслъ, въчно ищуще и не находяще "душевнаго пристанища" одиноке скитальцы въ юдоли дореформенной русской жизни.

Въ Тентетниковъ, а за нимъ и въ Обломовъ, примыкающихъ, въ общественно-психологическомъ смыслъ, къ тому же ряду типовъ и какъ бы завершающихъ его, эта черта впервые устраняется. На вопросъ, въ чемъ главное отличе Тентетникова и Обломова, какъ типовъ общественно-психологическихъ, отъ предшествующихъ имъ образовъ того же порядка, — мы отвътимъ такъ: они — не "странники", не "скитальцы", и ихъ отщепенство, ихъ душевное одиночество получило иное выраженіе — "покоя", физической и психической бездъятельности, застыло въ неподвижности, притаилось и замерло въ однообразіи будней, въ какой-то восточной косности.

Это отличіе и эта особенность Тентетникова и Обломова, какъ типовъ, явились выраженіемъ особыхъ мыслей, наблюденій и выводовъ ихъ авторовъ, Гоголя и Гончарова,—здѣсь ярко обнаруживается основной ихъ замыселъ, какого не было ни у Грибовдова, ни у Пушкина, ни у Лермонтова, ни даже у Тургенева (въ "Рудинъ" и въ "Двор. Гнъздъ", мы не говоримъ о "Запискахъ охотника", а равно и о послъдующихъ его произведеніяхъ, 1860-хъ и 1870-хъ гг.).

Дъло въ томъ, что эти поэты, создавая широкіе типы, воплощавшіе въ себъ извъстные моменты нашего общественнаго развитія, преслъдовали задачу въ тъсномъ смыслъ пси-

хологическую: ихъ интересовалъ, по преимуществу, внутренній міръ героя, его характеръ, его настроеніе и т. д., а равно и психологія отношеній героя къ средѣ. Гоголь, какъ позже Гончаровъ, кромѣ этой задачи, ставилъ себѣ и другую: нарисовать картину экономической отсталости Россіи, показать, какъ плохо ведется у насъ помѣщичье хозяйство, какъ не устроены крестьяне, какъ мало заботъ прилагаютъ и какое неумѣніе обнаруживають дворяне-помѣщики въ томъ дѣлѣ, къ которому они призваны по самому положенію своему. Это была задача, аналогичная той, какую впослѣдствіи, въ эпоху пореформенную, неоднократно выдвигала сатира Салтыкова и разрабатывалъ Терпигоревъ (С. Атава) въ своихъ извѣстныхъ очеркахъ "Оскудѣніе".

Что касается собственно Гоголя, то у него постановка и разработка этой важной темы, по необходимости, оказались неудачными и ложно направленными. Ибо для правильной ея постановки и разработки требовалось прежде всего основательное и раціональное политическое образованіе, котораго у Гоголя не было. Великій художникъ подошель къ вопросу — какъ моралисть и, позволю себъ сказать, какъ неврастеникъ, а не какъ политически образованный умъ, который бы ясно созннвалъ, что корень зла — въ кръпостномъ правъ и въ общемъ закръпощеніи мысли и совъсти русскихъ людей.

Я попрошу читателя припомнить здѣсь то, что было сказано въ главѣ VIII о натурѣ, складѣ ума и настроеніяхъ Гоголя. Тамъ я указалъ на присущую великому поэту боязнь отрицанія, на его отвращеніе къ принципіальной критикѣ, къ партійнымъ раздорамъ и спорамъ. Всего этого не выносила его уравновѣшенная душа, его больная неврастеническая организація. Онъ жаждалъ внутренняго мира, успокоенія, согласія и примиренія партій, всяческаго "порядка". Пуще всего боялся онъ, чтобы не проникли къ намъ западно-европейскія отрицательныя направленія... Са-

мая умфренная и осторожная критика основного строя жизни и установившихся порядковъ казалась ему зловфщимъ предзнаменованіемъ грядущей катастрофы, всеобщаго разгрома и разложенія жизни. Онъ пугался "страшныхъ словъ", даже такихъ, какъ слово "реформа"... Онъ хотфлъ бы сохранить существующій строй въ его основахъ и вфрилъ, что его можно облагородить силою моральной проповфди и религіи. Художественное изображеніе отрицательныхъ сторонъ жизни, въ особенности же недостатковъ русскаго человфка, казалось ему однимъ изъ могущественныхъ средствъ благотворнаго воздфйствія на умы и сердца. Его творчество становилось, въ его глазахъ, дфломъ моралиста-проповфдника, который, не трогая основъ жизни, исправляетъ людей. Вторая часть "Мертвыхъ душъ" была яркимъ выраженіемъ этой фантастической идеи.

Оттуда, между прочимъ, и та мечта объ идеальномъ учебномъ заведеніи, руководимомъ необыкновеннымъ наставникомъ, которая выразилась въ извъстномъ эпизодъ первой главы. Вернемся на минуту къ этой мечтъ, — она въ высокой степени характерна для Гоголя. Въ старшемъ классъ, гдъ преподавалась "наука жизни" и воспитывался характеръ "гражданина земли своей", Александръ Петровичъ "возвъщалъ, что доселъ онъ требовалъ отъ учениковъ простого ума, теперь требуеть ума высшаго, - не того ума, который умъеть подтрунить надъ дуракомъ и посмъяться, но умъющаго вынесть всякое оскорбленіе, спустить дураку и не раздражиться 1). Здъсь-то сталъ онъ требовать того, что другіе требують оть дітей. Это-то и называлъ онъ высшею степенью ума. Сохранить посреди какихъ бы то ни было огорченій высокій покой, въ которомъ въчно долженъ пребывать человъкъ, — вотъ что называлъ онъ

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

умомъ"... 1) Можно подумать, что это школа философовъ, во главъ которой стоитъ своего рода Спиноза, только не европейскій, а азіатскій, и въ ней воспитываются будущіе индійскіе мудрецы, а не будущіе россійскіе — да еще дореформенные — чиновники и помъщики...

Самъ ощущая потребность — почти органическую — въ "душевномъ поков", въ миръ и, вмъсть, подъемь строя мыслей, чувствъ и страстей, достигаемомъ путемъ религіозной практики и моральныхъ стремленій, Гоголь, при свойственномъ ему эгоцентризм'в сознанія и субъективности творчества, вообразиль, будто такую же потребность ощущають или должны ощутить и многіе въ Россіи, въ особенности опустившіеся пом'вщики, какъ Тентетниковъ, скучающіе господа, какъ Платоновъ, распущенные и разорившіеся Хлобуевы и т. д., а всего болве тв "огорченные люди", которые такъ нескладно и съ такимъ излишествомъ "негодуютъ" и безъ толку вопіють противъ "несправедливостей". И его больному уму рисовалась чудная картина: просвъщенные, нравственно облагороженные, достигшіе "высщаго покоя" чиновники и помъщики, не трогая "основъ", не суетясь, не горячась, не вопія, не "огорчаясь" и, следовательно, не возбуждая ничьихъ подозрвній, мирно, тихо, степенно двлають "благое дъло среди царящаго зла", устраивають быть крестьянь, ведуть образцовое хозяйство, улучшають нравы, благотворно вліяють на взяточниковъ и даже на проходимцевъ-Чичиковыхъ, морально дъйствуютъ на всъхъ поприщахъ и созидають матеріальное и нравственное благосостояніе Россіи, которой устои — рабовладъльческіе, бюрократическіе и авторитарные — остаются незыблемы...

Въ этомъ смыслѣ — и только въ этомъ — онъ и понималъ свое знаменитое "в передъ!" — "это чудное словцо, производящее такія чудеса надъ русскимъ человѣкомъ", словцо,

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

"котораго жаждеть повсюду, на всѣхъ ступеняхъ стоящій, всѣхъ сословій, званій и промысловъ, русскій человѣкъ"... ("Мертв. души", ч. ІІ, гл. І).

Второю частью "Мертвыхъ душъ" и предположенною третьею Гоголь и думалъ "крикнуть" это магическое слово "душъ русскаго человъка" "живымъ пробуждающимъ голосомъ" (тамъ же).

Итакъ, вотъ каковъ былъ замыселъ художника, и вотъ постановка вопроса. Передъ художникомъ стояла блема матеріальнаго и духовнаго прогресса Россіи. Онъ понималь эту проблему неправильно, ставиль вопросъ нераціонально, и его "впередъ!", какъ онъ понималъ это "магическое словцо", въ нашихъ глазахъ либо значить "назадъ", либо, въ лучшемъ случав, ровно ничего не значить... Но это не отнимаеть у Гоголя заслуги самой постановки вопроса. И разъ этотъ вопросъ былъ поставленъ и на немъ сосредоточились интересы художника, — личность и психологія героя, олицетворяющаго изв'єстный моменть въ нашемъ общественномъ развити, должны были получить, въ свою очередь, новую постановку и новое освъщеніе. Поэть подходиль къ герою уже не съ прежнимъ вопросомъ, какъ и почему ты страдаешь и "душою скитаешься", а съ новымъ вопросомъ: почему ты ничего не дълаешь, не работаешь, не содъйствуешь, по мъръ силъ и возможности, матеріальному и духовному прогрессу страны? Въ самомъ вопросъ уже заключалось обвинение, которое и выразилось въ изображеніи "ничегонедъланія" героя, въ созданіи типа образованнаго и благородно мыслящаго лежебока. Болъе или менъе интересные герои, олицетворявшіе извъстный моменть умственнаго развитія нашего общества, превращались, словно по мановенію волшебнаго жезла, въ вялыхъ и скучныхъ Тентетниковыхъ и Обломовыхъ. Къ "бъдности да бъдности", изображенной въ первой части поэмы, къ безпросвътной темнотъ міра Чичиковыхъ при-



соединилась теперь картина духовнаго обнищанія и упадка образованнаго общества, той новой Руси, которая, казалось, такъ далеко ушла отъ міра Чичиковыхъ...

Благодаря исключительной художественной геніальности великаго юмориста, картина вышла изумительная и, несмотря на нераціональную постановку вопроса, глубоко правдивая. Образы Тентетникова, генерала Бетрищева, Пътуха, Кошкарева, Хлобуева, Платоновыхъ такъ ярки, такъ содержательны, такъ много и хорошо говорять, что узко моральная и политически отсталая точка зрвнія автора какъ бы стущевывается, теряется изъ виду и, можно сказать, обезвреживается, и великое слово "впередъ", брошенное поэтомъ, получаеть иной, болве глубокій, истинно прогрессивный смыслъ.

Оттуда — и тотъ культъ Гоголя, который передовые люди 50-хъ годовъ хранили столь же неизмѣнно, какъ и ихъ предшественники, люди 40-хъ годовъ. Несмотря на отсталость общественной мысли, на мистицизмъ, на выдуманные и фальшиво освѣщенные образы Костанжогло, Муразова и т. п., великій поэтъ оставался, въ глазахъ новаго поколѣнія, все тѣмъ же могучимъ двигателемъ общественнаго и національнаго сознанія, какимъ онъ былъ для Бѣлинскаго, Герцена и другихъ. Ярче всего сказалось это въ знаменитыхъ "Очеркахъ Гоголевскаго періода русской литературы", которыми Н. Г. Чернышевскій подвелъ итогъ критической работѣ 40-хъ годовъ и впервые выяснилъ великое значеніе творчества Гоголя и критики Бѣлинскаго. Здѣсь не лишнимъ будетъ привести отзывъзнаменитаго публициста о второй части "Мертвыхъ душъ".

"Многіе изъ этихъ отрывковъ (2-ой части, тогда только что изданной), писалъ Чернышевскій, рѣшительно такъ же слабы и по выполненію и особенно по мысли, какъ слабъйшія мѣста "Переписки съ друзьями"; таковы особенно отрывки, въ которыхъ изображаются идеалы самого автора,

напр., дивный воспитатель Тентетникова, многія страницы отрывка о Костанжогло, многія страницы отрывка о Муравовъ; но это еще ничего не доказываетъ. Изображение идеаловь было всегда слабъйшею стороною въ сочиненіяхъ Гоголя, и, въроятно, не только по односторонности таланта, которой многіе приписывають эту неудачность, сколько именно по силъ его таланта, стоявшей въ необыкновенно тъсномъ родствъ съ дъйствительностью: когда дъйствительность представляла идеальныя лица, они превосходно выходили у Гоголя, какъ, напр., въ "Тарасъ Бульбъ"... "Далъе критикъ указываеть на тѣ вліянія, которымъ, по его мнѣнію, подчинялся Гоголь и которыя такъ пагубно отразились на "Перепискъ съ друзьями" и на второй части "Мертв. душъ". "Сдълавъ эти оговорки (продолжаетъ Чернышевскій), внушенныя не только глубокимъ уваженіемъ къ великому писателю, но еще болъе чувствомъ справедливаго снисхожденія къ человъку, окруженному неблагопріятными для его развитія отношеніями, мы не можемъ, однакоже, не сказать прямо, что понятія, внушившія Гоголю многія страницы второго тома "Мертв. душъ", не достойны ни его ума, ни таланта, ни особенно его характера, въ которомъ, несмотря на всв противорвчія, донынв остающіяся загадочными, должно признать основу благородную и прекрасную. Мы должны сказать, что на многихъ страницахъ второго тома, въ противоръчіе съ другими и лучшими страницами, Гоголь является адвокатомъ закоснълости; впрочемъ, мы увърены, что онъ принималъ эту закоснълость за что-то доброе, обольщаясь нъкоторыми сторонами ея, съ односторонней точки зрѣнія могущими представляться въ поэтическомъ и кроткомъ видъ и закрывать глубокія язвы, которыя такъ хорошо видълъ и добросовъстно изобличалъ Гоголь въ другихъ сферахъ, болъе ему извъстныхъ, и которыхъ не различалъ въ сферъ дъйствій Костанжогло, ему не столь хорошо знакомой... Но все это съ избыткомъ выкупается рядомъ фигуръ и картинъ, проникнутыхъ гоголевскимъ юморомъ, гдѣ Гоголь остается "прежнимъ великимъ Гоголемъ". Перечисливъ эти образы и сцены, Чернышевскій заключаетъ: "однимъ словомъ, въ этомъ рядѣ черновыхъ отрывковъ, которые намъ остались отъ второго тома "Мертв. душъ", естъ слабые, которые, безъ сомнѣнія, были бы передѣланы или уничтожены авторомъ при окончательной отдѣлкѣ романа, но въ большей части отрывковъ, несмотря на ихъ неотдѣланность, великій талантъ Гоголя является съ прежнею своею силою, свѣжестью, съ благородствомъ направленія, врожденной его высокой натурѣ" 1) ("Очерки Гоголевскаго періода русской литературы", С.-Петербургъ, 1892 г., стр. 7—11, примѣчаніе. — Впервые "Очерки" были напечатаны въ "Современникъ" Некрасова въ 1855—1856 гг.).

Теперь, когда издано обширное, почти полное собраніе писемъ Гоголя и когда, трудами Тихонравова, Шенрока, Кирпичникова и др., освъщены многія стороны его натуры, разъяснены обстоятельства его жизни, и т. д., мы имвемъ возможность внести поправку въ этотъ, по существу върный, отзывъ критика 50-хъ годовъ. Вліяніе "друзей" на Гоголя было незначительно, и то, что Чернышевскій называеть "закоснълостью", было органически свойственно уму великаго поэта и находилось въ ближайшей причинной связи съ укладомъ его нервной организаціи и его психики. Но эта "закоснълость", т.-е. отсталость его идеаловъ и невоспитанность его общественной мысли, не исключала "благородства направленія, врожденнаго его высокой натуръ". Онъ болълъ душою, онъ внутренно содрогался и скорбълъ при видъ несовершенствъ нашей жизни, при созерцаніи всей нашей "бъдности да бъдности", и напряженно, упорно, много лътъ подъ рядъ бился онъ надъ вопросомъ о причинахъ нашихъ язвъ и о средствахъ исцелить ихъ. Оттуда-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

тоть повороть художественных интересовь и замысловь, въ силу котораго на первый планъ выдвигалась картина нашей "мерзости запуствнія" и изследованіе психологіи русскаго человека, изъяны которой были — въ глазахъ поэта — главною причиною нашихъ бедъ, нашей матеріальной, экономической отсталости и нашего моральнаго вообще, гражданскаго, въ частности, извращенія.

И получалась такая картина русской жизни, какой не найдемъ ни у Пушкина, ни у Лермонтова, ни у Тургенева (въ "Рудинъ" и "Двор. гнъздъ"); и только Грибовдовъ. какъ политическій сатирикъ, отчасти — намеками — предвосхитилъ художественный діагнозъ Гоголя. Но и у Грибоъдова-на первомъ планъ "мильонъ терзаній" Чацкаго, конфликть передового человъка эпохи съ отсталою, закоснълою средой, какъ повторяется это у Пушкина, Лермонтова, Тургенева, при чемъ изъ-за страданій, изъ-за личной жизни тоскующаго, скучающаго, "душой скитающагося" героя мы видимъ дореформенную Россію почти только какъ фонъ и рамку картины. У Гоголя она-то и выступаетъ на первый планъ, и "Мертвыя души"—истинная національная "поэма", въ которой герой - Россія, и гдъ показанъ не "мильонъ терзаній" личности, а мильонъ экономическихъ и общественныхъ язвъ страны. И вышло такъ, что психологія русскаго человъка, раскрытію которой, въ ея злъ и - потомъ — въ ея добръ, посвятиль Гоголь свой трудъ, явилась средствомъ изобразить наши общественные непорядки и язвы. И, можно сказать, читателю дела неть до "закоснелости" автора: непорядки показаны и освъщены такъ, что лучше всякой раціональной критики строя обнаруживають его негодность. Вспомнимъ хотя бы того же Тентетникова, потомъ Хлобуева, потомъ Кошкарева, — и, становясь на точку зрвнія блага и человвческаго достоинства крестьянь, мы невольно начнемъ отрицать самый строй, самый "порядокъ" вещей, въ силу котораго трудящееся, земледъльческое населеніе страны является безотв'єтною собственностью пом'єщиковь, все равно какихь, гуманныхь ли, какъ Тентетниковь, безпутныхь ли, какъ Хлобуевь, нел'єпыхъ ли, какъ Кошкаревь... Дико звучать въ нашихъ ушахъ даже исполненныя лучшихъ нам'єреній слова Тентетникова: "У меня 300 душъ крестьянъ... Если я позабочусь о сохраненіи, сбереженіи и улучшеніи вв'єренныхъ мн'є людей и представлю государству 300 трезвыхъ, работящихъ подданныхъ, — ч'ємъ моя служба будетъ хуже службы какого-нибудь начальника отд'єленія?.." — точно д'єло идетъ о 300 баранахъ, объ улучшеніи породы скота, о собственности, съ которою можно поступить какъ угодно, можно сберечь и пріумножить, можно и растратить...

4.

Объясняя наши язвы и неустройства психическими особенностями русскаго человъка, Гоголь въ своихъ поискахъ за "идеальнымъ типомъ", именно идеальнымъ хозяиномъ и помъщикомъ, пришелъ къ мысли, что нужно искать такового среди иностранцевъ, конечно, обрусълыхъ. Это долженъ быть по натуръ, характеру, душевному складу-не "русскій" человъкъ, который будто бы отъ природы лънивъ и склоненъ къ моральной и всякой иной распущенности, и въ то же время это долженъ быть по языку, по національности, по симпатіямъ и т. д. человъкъ вполнъ "русскій". Такого и нашелъ поэтъ въ обрусвломъ грекв Костанжогло или Скудронжогло (какъ называется онъ въ первой редакціи текста). Эта мысль — искать "настоящаго" дъятеля, человъка съ твердыми правилами, съ энергіей, съ иниціативой среди обрусъвшихъ иностранцевъ — во всякомъ случат любопытна. Вслъдъ за Гоголемъ пришелъ къ ней и Гончаровъ, выразившій ее въ фигурь обрусьлаго ньмца Штольца.

Въ III главъ второй части "Мертвыхъ душъ", гдъ впервые является Скундронжогло, Гоголь говорить о немъ слѣдующее:

"Лицо Скудронжогло было очень замъчательно. Въ немъ было замътно южное происхождение. Волосы на головъ и на бровяхъ темны и густы, глаза говорящіе, блеску сильнаго. Умъ сверкалъ во всякомъ выраженіи лица, и ужъ ничего не было въ немъ соннаго 1). Но замътна однако же была примъсь чего-то желчнаго и озлобленнаго. Онъ быль не совсвмъ русскаго происхожденія. Есть много на Руси русскихъ не-русскаго происхожденія, въ душъ однако же русскіе <sup>2</sup>). Скудронжогло не занимался своимъ происхожденіемъ, находя, что это нейдеть въ дъло; притомъ не зналъ и другого языка, кромъ русскаго". Сохранилось извъстіе, что, такъ сказать, "натурою" для характера Скудронжогло послужиль Гоголю откупщикъ Бенардаки, съ которымъ Гоголь былъ хорошо знакомъ. (См. В. И. Шенрокъ, "Матеріалы для біографіи Н. В. Гоголя", т. III, стр. 429).

Передъ нами любопытное наблюдение художника, свидътельствующее о его внимательномъ отношеніи къ русской жизни. Дъйствительно, у насъ есть много обрусълыхъ иностранцевъ и инородцевъ, которымъ нельзя отказать въ принадлежности къ русской національности (разъ ихъ родной языкъ — русскій); но въ психологическій составъ русскаго національнаго уклада они вносять нъкоторыя черты, какихъ нътъ, или какія еще недостаточно отчетливо обозначались у русскихъ "русскаго происхожденія". Въ ряду этихъ чертъ-Гоголь отмътиль тъ, присутствие которыхъ у Скудронжогло выразилось прежде всего внъшнимъ образомъ тъмъ, что "ужъ ничего не было въ немъ соннаго". Гордость, энергія,

<sup>1)</sup> Въ противность сонному выраженію Платонова. Курсивъ мой.
2) Курсивъ мой.

практическій и живой умъ, сила воли, работоспособность, иниціатива, дѣловитость — вотъ что замѣтилъ и чѣмъ за-интересовался Гоголь, наблюдая обрусѣлыхъ иностранцевъ, какихъ случалось ему встрѣчать. Онъ высоко цѣнилъ эти качества и — въ лицѣ Костанжогло — выставилъ ихъ, такъ сказать, въ укоръ и въ поученіе облѣнившимся Тентетниковымъ, скучающимъ Платоновымъ, промотавшимся Хлобуевымъ и т. д.

Въ чемъ собственно выразились положительныя "нерусскія" качества Костанжогло, достаточно изв'єстно: онъобразцовый хозяинъ, искусный "пріобрътатель", но онъ хозяйничаеть и пріумножаеть свое достояніе не просто какъ человъкъ наживы, какъ "загребистая лапа", а, такъ сказать, "идейно", слъдуя нъкоторой "программъ", въ которой Гоголь видълъ именно то самое, что нужно Россіи въ интересахъ ея экономическаго, моральнаго и гражданскаго развитія. Костанжогло не отдёляеть своихъ выгодъ, какъ помъщика, отъ интересовъ мужика. Онъ строить свое благосостояніе на благосостояніи крестьянъ. Онъ заботится о своихъ крвпостныхъ, помогаетъ имъ, учитъ ихъ уму-разуму. И его деревня являеть ръдкое эрълище мужицкой зажиточности и довольства. "Все туть было богато: торныя улицы, крвпкія избы; стояла гдв телвга—телвга была крвпкая и новешенькая; попадался ли конь — конь былъ откормленный и добрый; рогатый скоть — какъ на отборъ, даже мужичья свинья глядёла дворяниномъ. Такъ и видно, что здъсь именно живутъ мужики, которые, какъ поется въ пъснъ, гребуть серебро лопатой... (гл. III). Однимъ словомъ, это — иллюстрація къ излюбленной идеж Гоголя — о призваніи пом'вщиковъ рад'вть о крестьянахъ, не трогая кръпостного права, и согласовать свои интересы землевладъльца съ интересами мужика, служа тъмъ самымъ и пользъ государства. Эготь кръпостническій идеаль Гоголь возвъстиль міру сперва въ "Выбранныхъ містахъ изъ переписки

съ друзьями", а во второй части "Мертвыхъ душъ" онъ попытался дать ему художественное выраженіе, т.-е. создать соотвътственные образы и картины, въ основу которыхъ положены были бы наблюденія надъ самою дійствительностью. Нельзя отрицать, что въ ту эпоху могли встръчаться умные и добрые пом'вщики-хозяева, рад'ввшіе о благ'в своихъ крестьянъ и понимавшіе свои обязанности и свои выгоды такъ, какъ совътовалъ понимать ихъ Гоголь, - и въ этомъ смыслъ фигура Костанжогло не представляеть собою ниничего невозможнаго или ложнаго. Невозможно и ложно только возведеніе этой фигуры въ идеаль, потому что это значить — оправдывать, санкціонировать крупостное право. Вполнъ понятно то единодушное осуждение, съ которымъ лучшая часть публики, не говоря уже о передовыхъ дъятеляхъ литературы, отнеслась къ "идеальному хозяину и помъщику" Костанжогло. Даже Писемскій, человъкъ, въ своемъ политическомъ образованіи недалеко ушедшій отъ Гоголя, писалъ: "До сихъ поръ всъхъ героевъ "Мертвыхъ душъ" (за исключеніемъ неудавшейся Улиньки) художникъ подчинялъ себъ и своимъ воззръніемъ стоялъ выше ихъ, но въ Костанжогло вы сейчасъ чувствуете, что онъ самъ подчиняется ему, и изъ этого, полагаю, можно заключить, что это лицо — одинъ изъ объщанныхъ доблестныхъ мужей, къ которымъ долженъ возгоръться любовью читатель. И посмотрите, сколько пріемовъ употреблено поэтомъ, чтобы осв'єтить своего любимца приличнымъ свътомъ!... ("Полное собраніе сочиненій А. Ө. Писемскаго", изд. Вольфа, 1895 г., т. VI, стр. 366, статья "По поводу Мертвыхъ душъ"). Въ Костанжогло Писемскій видить "резонера, а не живое лицо", и говорить, что Костанжогло "ръшительно неспособенъ поселить въру въ то, что онъ хорошій человъкъ" (тамъ же. стр. 369). "Скажу еще болъе откровенно, продолжаетъ Писемскій: — вглядываясь внимательно въ живыя стороны Костанжогло, насколько ихъ авторъ далъ ему, сейчасъ видно

въ немъ какого-нибудь, должно быть, греческаго выходца, который, еще служа въ полку и нося эполеты, начиналъ при всякомъ удобномъ случав обзаводиться выгоднымъ хозяйствомъ, а въ настоящее время уже монополисть и загребистая, какъ прекрасно выразился Чичиковъ, ла па, которому и следовало предоставить опытный, практическій умъ, оборотливость, твердость характера и ко всему этому приличную сухость сердца. Поэтическій взглядъ Костанжогло на хозяйство, доброе дёло въ отношеніи къ Чичикову, которому онъ, не зная, кто онъ и что онъ за человъкъ, даеть 10.000 р. взаймы подъ расписку,— все это звучить такимъ фальшемъ, что даже грустно говорить объ этомъ подробно..." (тамъ же, стр. 369 — 370).

Несмотря на все это, я думаю однако, что подъ фальшивой идеализаціей Костанжогло и его д'ятельновти скрывался у Гоголя мотивъ, которому нельзя отказать въ некоторой — психологической — законности. Какъ и въ время, такъ и въ эпоху дореформенную мыслящіе и чувствующіе люди не могли не принимать близко къ сердцу нашей экономической отсталости, вообще бъдности нашей матеріальной культуры. Въ этомъ отношеніи Россія представляеть поразительный контрасть, съ одной стороны, съ Западною Европой, а съ другой даже со старыми варварскими цивилизаціями Востока. Количество и качество труда, затрачиваемаго Россіей на выработку матеріальныхъ благъ, далеко уступаетъ количеству и качеству труда, затрачиваемаго на это западно-европейскими народами и такими азіатами, какъ китайцы и японцы. Это — факть, бьющій въ глаза. Его причины многообразны и сложны, и ужъ, конечно, нельзя сводить ихъ исключительно къ недостаткамъ нашей національной психологіи. Еще несомнівниве то, что ихъ нельзя устранить, что нельзя поправить дёло моральною проповёдью,

обскурантизмомъ и застоемъ. Нормальный и единственно возможный путь нашего прогресса, матеріальнаго и духовнаго, ясно указанъ днемъ 19-го февраля 1861 года и идетъ въ направленіи раскръпощенія, свободы, развитія личности, упорядоченія и расширенія общественной иниціативы, наконецъ— созданія политической самодъятельности народа.

Тѣ, которые, подобно Гоголю, не могли почему бы то ни было возвыситься до этой простой, ясной и раціональной мысли, приходили при видъ нашей всяческой "бъдности да бъдности" къ инымъ заключеніямъ и иной программъ, поражающимъ "бъдностью да бъдностью" общественной мысли. "Программа" гласила: не надо намъ высшихъ благъ культуры: это для насъ роскошь, - народу едва ли нужна простая грамота, а всего болъе необходимъ ему "страхъ Божій", и ежевыя рукавицы; пом'вщикамъ не зач'вмъ учиться въ университетахъ и усваивать высшіе умственные интересы, философскія и разныя другія идеи, имъ нуженъ здравый смыслъ, практическія свъдэнія, усвоиваемыя опытомъ, охота и умѣніе пріобрѣтать и пріумножать свое достояніе, а равно — сознаніе, что должно, для ихъ же блага и для пользы государства, щадить и беречь крестьянъ, какъ должно беречь всякое иное имущество; наконецъ, что они, помъщики, также должны жить въ "страхъ Божьемъ" и избътать всякой распущенности и т. д. и т. д. Оттуда-этотъ культъ наживы и пріобрътенія, проповъдуемый вмъстъ съ моралью, гражданскимъ долгомъ, религіей, христіанскимъ самоотверженіемъ, - странное совм'єщеніе и см'єшеніе понятій, свид'ьтельствующее прежде всего о б'ядности философской и общественной мысли.

5.

Это фанастическое совмъстительство культа наживы и культа моральнаго и религіознаго идеала яснъе и беззакон-

нъе выразилось въ фигуръ откупщика Муразова. Онъ энергиченъ, дъловитъ, оборотливъ, у него десять милліоновъ, и самъ Костанжогло пасуетъ и преклоняется передъ нимъ. Ко всему положительному, что естъ у Костанжогло, присоединяется въ Муразовъ еще нъкая высшая мудростъ, христіанское смиренномудріе, глубокая религіозность аскетическаго пошиба... Это человъкъ необыкновенной честности, — свои милліоны онъ нажилъ самымъ добросовъстнымъ образомъ... Онъ пользуется всеобщимъ уваженіемъ; его высоко цънитъ самъ генералъ-губернаторъ, представитель идеи просвъщеннаго и благожелательнаго абсолютизма, снисходительно выслушивающій его совъты и даже упреки въ излишней горячности и скороспълости ръшеній...

Въ лицъ Муразова опустившимся и душевно-слабымъ дворянамъ-помъщикамъ противопоставленъ "истинно-русскій" человъкъ крестьянскаго происхожденія. Рядомъ съ поисками дълового человъка, положительнаго типа изъ обрусълыхъ иностранцевъ, поэтъ обращается къ народу и ищеть настоящаго человъка и дъятеля въ крестьянской средъ. Какъ ни хорошъ—въ глазахъ Гоголя— Костанжогло, онъ все-таки далекъ отъ идеала, лелъемаго поэтомъ: онъ желченъ, онъ горячъ, негодуетъ, волнуется, неспокоенъ духомъ, неспособенъ снисходить и прощать... Муразовъ, напротивъ, — воплощенная кротость и смиреніе, высшее спокойствіе духа, та "мудрость", которой училъ воспитатель Тентетникова, Александръ Петровичъ...

Пусть эти поиски оказались неудачными и найденные Гоголемъ "положительные типы" вышли фальшивыми, — общее впечатлъніе и смыслъ картины, развертывающейся передъ нами во второй части "Мертвыхъ душъ", пострадали отъ этого гораздо меньше, чъмъ можно было ожидать. Скажу болъе: фигуры Костанжогло и Муразова еще усиливаютъ это впечатлъніе и придаютъ картинъ особое значеніе, какого поэть отнюдь не имълъ въ виду.

## Картина выходить такая:

Облънившійся и вялый "коптитель неба", "байбакъ" Тентетниковъ, — не глупый, но своенравный генералъ Бетрищевъ (одна изъ великолъпнъйшихъ генеральскихъ фигуръ въ нашей литературѣ), — обжора Пътухъ, томящійся хандрой Платонъ Платоновъ (новое воплощение онъгинской и печоринской тоски), -- его брать Василій, добропорядочный, но чудаковатый помъщикъ, возлагающій всь упованія на русскій національный костюмь и русскій національный напитокъ — квасъ (очевидная сатира на славянофильство), далъе – полоумный западникъ Кошкаревъ, возлагающій всъ упованія на німецкое платье и бюрократическое дівлопроизводство, -- безпутный Хлобуевъ, помъщикъ изъ чиновниковъ Лъницынъ, не умъющій рышить вопроса, дозволено или не дозволено продавать мертвыя души, — объ важающій всю эту великолъпную "галлерею типовъ" Павелъ Ивановичь Чичиковъ, попадающій, наконецъ, подъ судъ, — затымъ изображеніе слъдствія надъ нимъ, удивительная фигура "юрисконсульта", мошенничества чиновниковъ, полное безсиліе власти, которая р'вшительно не въ состояніи справиться съ заварившейся кашей, — генераль - губернаторъ, одушевленный лучшими намфреніями, но дфиствующій сгоряча и опрометчиво, голодъ въ губерніи, волненія раскольниковъ... вотъ она, Русь, наша дореформенная, гоголевская Русь, исправить гръхи и уврачевать язвы которой оказываются безсильны идеальные помъщики Костанжогло и премудрые откупщики Муразовы, т.-е. консервативныя и религіозно-нравственныя идеи, проповъдникомъ которыхъ былъ Гоголь. Такова картина и таковъ ея смыслъ, не предвидънный поэтомъ, но самъ собою высту-, пающій изъ обломковъ великой поэмы.

Разставаясь съ нею, упомянемъ еще объ одномъ лицъ, въ ней выведенномъ. Я говорю объ Улинькъ, дочери гене-

рала Бетрищева, невъстъ Тентетникова. Писемскій, цитируя то мъсто, гдъ Гоголь описываеть ея наружность и ея необыкновенныя душевныя качества, находить это описаніе реторичнымъ, фальшивымъ, ставитъ его ниже соотвътственныхъ изображеній у Марлинскаго и о самой героинъ высказываеть суровое сужденіе, какъ о лицъ неправдоподобномъ и "сочиненномъ". Я ръшительно не могу согласиться съ такою оцънкою. Правда, изображение Улиньки проведено въ приподнятомъ тонъ; но этотъ тонъ, въ данномъ случав, ничуть не мъщаеть художественной правдъ: такія натуры, какъ Улинька, были и есть. Улинька Гоголя достойная предшественница героинь Тургенева. Здівсь, какъ и во многомъ другомъ, Гоголь наметилъ путь дальнейшихъ художественныхъ изысканій. Натура честная и чистая, пылкая и смёлая, вся — восторженность и протесть, Улинька воплощаеть въ себъ хорошо знакомыя намъ черты передовой русской женщины, и никакой "фальши" тутъ нътъ.

Въ концъ предшествующей главы VIII мы сказали, что второю частью "Мертвыхъ душъ" Гоголь поставилъ ребромъ вопросъ о "русскомъ человъкъ" и что эта постановка явилась отправною точкою нъкоторыхъ сторонъ въ творчествъ послъдующихъ писателей. Теперь, послъ всего сказаннаго въ этой главъ, мы можемъ опредъленнъе указать эти стороны. Картина провинціальной жизни (помъщики, чиновники, мужики) и дореформенныхъ порядковъ, начертанная Гоголемъ, получитъ дальнъйшую разработку въ повъстяхъ Писемскаго и въ ранней сатиръ Щедрина ("Губернскіе очерки", "Невинные разсказы"). Исканіе въ народъ "положительнаго типа" (у Гоголя неудавшееся) составитъ излюбленную мысль писателей-народниковъ, которые подойдутъ къ этой задачъ безъ той предвзятой идеи, какая вдохновляла Гоголя, и безъ неумъстной идеализаціи откупщиковъ и дъльцовъ.

Тургеневскія женщины оправдывають гоголевскую Улиньку. Наконецъ, типъ лежебока Тентетникова получить новую, болье обстоятельную обработку и иное освъщение въ знаменитомъ романъ Гончарова, гдъ будетъ опять взята тема противопоставленія дъловитаго обрусъвшаго иностранца русскому лежебоку.

Типъ Обломова — одинъ изъ самыхъ широкихъ въ нашей художественной литературѣ, картина "обломовщины", нарисованная Гончаровымъ, доселѣ остается единственною въ своемъ родѣ, какъ единственнымъ остается критическое истолкованіе типа и картины, сдѣланное Добро́любовымъ въ знаменитой статъѣ "Что такое обломовщина?"

Романомъ Гончарова, преимущественно фигурою Ильи Ильича Обломова, и статьей Добролюбова быль въ свое время подведенъ итогъ цълой эпохъ. Разсмотрънію и провъркъ этого итога мы посвятимъ слъдующую главу.

## ГЛАВА Х.

## Илья Ильичъ Обломовъ.

1.

Типъ Обломова, которымъ Гончаровъ обезсмертилъ свое имя, по праву признается однимъ изъ самыхъ глубокихъ по замыслу и удачныхъ по исполненію созданій нашей художественной литературы. — Это одинъ изъ тѣхъ растяжимыхъ, много говорящихъ образовъ, обобщающее дѣйствіе которыхъ простирается далеко за предѣлы того, что непосредственно дано въ нихъ.

Это сказывается, во-первыхъ, тѣмъ, что образъ Обломова подводить итогъ цѣлому ряду типовъ, ему предшествовавшихъ, а весь романъ завершаеть эпоху, подводя итогъ Руси дореформенной, Руси крѣпостнической. Во-вторыхъ, обобщающее дѣйствіе обломовскаго типа, какъ это показалъ Добролюбовъ, простирается на множество натуръ, характеровъ, умовъ, какихъ Гончаровъ не имѣлъ въ виду и для которыхъ лицо Ильи Ильича Обломова, въ его ярко выраженной индивидуальности, отнюдь не типично. Дѣло въ томъ, что въ этой художественной фигурѣ, кромѣ конкретнаго лица Ильи Ильича Обломова, пріуроченнаго къ опредѣленному времени, къ извѣстному соціальному строю, заключенъ еще и другой, болѣе обобщенный образъ, другой Обломовъ, не

пріуроченный къ данному времени и данному порядку вещей, — Обломовъ уже не историческій, не бытовой, а, такъ сказать, психологическій, — и этотъ послѣдній и сейчасъ живъ и здравствуеть, между тѣмъ какъ первый, конкретный Илья Ильичъ, уже отошелъ въ прошлое и является для насъ фигурою историческою.

Знаменитый романъ не только повъствуеть объ Обломовъ и другихъ лицахъ, но вмъстъ съ тъмъ даеть яркую картину "обломовщины", и эта послъдняя, въ свою очередь, оказывается двоякою: 1) обломовщиною бытовою дореформенною, кръпостническою, которая для насъ — уже прошлое, и 2) обломовщиною психологическою, не упраздненною вмъстъ съ кръпостнымъ правомъ и продолжающеюся при новыхъ порядкахъ и условіяхъ.

Это растяженіе типа, это распространеніе картины обломовщины за грань эпохи не только заставляеть насъ думать, что старина живуча, что прошлое оставило послѣ себя свои пережитки, свое наслѣдіе и завѣщаніе, но, кромѣ того, внушаеть намъ рядъ иныхъ мыслей, относящихся уже не къ смѣнѣ эпохъ, а къ п с и х о л о г і и и п с и х о п а т о л о г і и р у с с ка г о н а ц і о н а л ь н а г о у к л а д а. Обломовъ — типъ національный, обломовщина — явленіе специфически-русское, и Гончаровъ, создавая эти художественныя "понятія", продолжалъ дѣло Гоголя — изслѣдованіе "порчи" "русскаго человѣка", "искривленія" нашей національной физіономіи.

Все это, вмъстъ взятое, придаетъ глубокій неувядающій интересъ классическому произведенію Гончарова,

Обращаясь къ анализу этого "истинно-русскаго" бытового и психологическаго типа, начнемъ съ вопроса объ отношеніи Обломова къ людямъ 40-хъ годовъ.

Что этимъ послъднимъ были свойственны нъкоторыя обломовскія черты, это достаточно извъстно, — благодаря классической статьъ Добролюбова "Что такое обломовщина?".

Но Добролюбовъ открываетътъ же черты и у ихъ предше-



ственниковъ, людей 30-хъ и 20-хъ годовъ, начиная Онъгинымъ. Онъ говоритъ. "...раскройте, напр., "Онъгина", "Героя нашего времени", "Кто виноватъ" "Рудина" или "Лишняго человъка", или "Гамлета Щигровскаго уъзда", — въ каждомъ изъ нихъ вы найдете черты, почти буквально сходныя съ чертами Обломова ("Сочиненія Н. А. Добролюбова", т. П. стр. 486). — Слъдуетъ рядъ сопоставленій, гдъ не забыть и Тентетниковъ. — "Во всей семьъ та же обломовщина", заключаетъ Добролюбовъ.

Отсылая читателя къ статъ внаменитаго критика, мы не будемъ повторять здъсь его доводовъ и попытаемся пойти дальше. Оставляя въ сторонъ Онъгина, Печорина и вообще эпоху 20—30 годовъ и имъя въ виду тол ко людей 40-хъ годовъ въ тъсномъ смыслъ (типы Рудина, Лаврецкаго, Тентетникова и др.— и соотвътственные оригиналы), мы не будемъ искать въ нихъ обломовскихъ чертъ, уже указанныхъ Добролюбовымъ, но постараемся оттънить присутствие свойственныхъ имъ и для нихъ характерныхъ чертъ въ Обломовъ (на что также было указано Добролюбовымъ), а засимъ остановимся дольше на тъхъ чертахъ, которыми Обломовъ ръзко отличается отъ людей 40-хъ годовъ. Мы увидимъ, что для пониманія Обломова — какъ итога, — необходимо имъть въ виду не только черты сходства съ людьми 40-хъ гг., но и черты отличія.

Прежде всего — одно замъчание хронологическаго характера. Строго говоря, Обломовъ — человъкъ не 40-хъ, а 50-хъ годовъ <sup>1</sup>). Это хронолтгическое различие имъетъ свое зна-

<sup>1)</sup> Гончаровъ писалъ романъ лётъ 10, съ конца 40-хъ годовъ до конца 50-хъ. Въ печати романъ появился въ 1859 г. (въ «Отечественныхъ Запискахъ» Краевскаго). — Дъйствіе пріурочено, очевидно, къ 50-мъ годамъ. Оно растянуто на нѣсколько лѣтъ, а послѣднія страницы ясно указываютъ на наступленіе новой эпохи и новыхъ вѣяній второй половины 50-хъ годовъ. Только дѣтство, учебные годы и молодость Ильи Ильича относится къ 40-мъ годамъ.

ченіе,— оно вполнъ гармонируетъ со всъми отношеніями Обломова къ "настоящимъ" людямъ 40-хъ годовъ.

Илья Ильичъ Обломовъ унаследоваль отъ 40-хъ годовъ извъстные умственные интересы, вкусъ къ поэзіи, даръ мечты, гуманность и то, что можно назвать душевною воспитанностью. Знакомый обликъ идеалиста-мечтателя встаетъ въ нашемъ воображении, когда о "байбакъ", лежащемъ цълый день на диванъ, узнаемъ, что "ему доступны были наслажденія высокихъ помысловъ" и что "онъ не чуждъ былъ всеобщихъ человъческихъ скорбей" (часть I, гл. VI). — Не даромъ этотъ человъкъ воспитывался въ 40-хъ годахъ и учился въ московскомъ университетъ, этомъ центръ и разсадникъ тогдашняго идеализма. — Какъ всъ лучшіе люди той эпохи, "онъ горько въ глубинъ души плакалъ, въ иную пору, надъ бъдствіями человъчества, испытываль безвъстныя, безыменныя страданія и тоску и стремленіе куда-то вдаль..." (ч. І, гл. VI).—Все это Гончаровъ опредъляеть выраженіемъ "внутренняя волканическая рабста пылкой головы, гуманнаго сердца" (тамъ же), -- и это опредъленіе, на первый взглядъ, какъ-то не вяжется съ нашимъ представленіемъ о въчно-заспанномъ лежебокъ и вяломъ обитателъ Гороховой улицы.

Тъмъ не мънъе это несоотвътствие типично и полно глубокаго смысла. Уже у людей 40-хъ годовъ мы замъчаемъ признаки такого душевнаго противоръчія — между "волканическою" работою мысли, пылкостью гуманной мечты съ одной стороны и нъкоторою пассивностью натуры съ другой. Но въ Обломовъ это противоръчіе доведено до крайности, какая для людей 40-хъ годовъ не характерна. У послъднихъ "волканической работъ пылкой головы и гуманнаго сердца" отвъчала все-таки извъстная внъшняя дъятельность или, по крайней мъръ, стремленіе къ ней. Они стремились выразить такъ или иначе то, что наполняло ихъ душу, — они жаждали обмъна мысли и старались распространять свои

идеи; они жили кружками, гдъ было много шуму, споровъ, восторговъ, излізній. Имъть аудиторію, вліять на умы, волновать сердце силою мысли и ръчи было для нихъ насущною душевною потребностью. Они были "ораторы" и "пропагандисты". Въ этомъ и состояла ихъ "дъятельность". И, если они подлежать упреку въ вялости дъйствующей воли, то въ этомъ случав имвется въ виду практическая дъятельность, и, кромъ того, упрекъ отчасти смягчается соображеніемъ о неблагопріятныхъ для нея условіяхъ времени. И нужно все-таки помнить, что стремленіе къ практической дъятельности обнаруживали не только Рудины и Лаврецкіе, но даже Тентетниковъ, по крайней мъръ, въ первое время его жизни въ деревнъ. "Настоящіе", лучшіе люди 40-хъ годовъ подлежать упреку только въ недостаткъ стойкости, настойчивости, выдержки въ трудъ вообще, въ практической дъятельности въ особенности. Оставляя въ сторонъ людей исключительныхъ, какъ Грановскій, Герценъ, Бълинскій, мы скажемъ, что нъкоторая пассивность натуры, - нъкоторый родъ умъренной "обломовщины" былъ присущъ большинству идейныхъ или просто хорошихъ людей 40-хъ Этотъ родъ "обломовщины" у иныхъ получалъ болъе ръзкое выражение и переходилъ въ ту душевную вялость и апатію, отъ которыхъ уже недалеко до полной бездъятельности и безволія Обломова. Переходная ступень отъ пассивности, отъ умъренной обломовщины людей 40-хъ годовъ до уже патологической обломовщины Ильи Ильича. всего лучше представлена фигурами Тентетникова и Платона Платонова.

Оть лучшихь людей 40-хъ годовъ Илья Ильичъ Обломовъ ръзко отличается тъмъ, что не только не можетъ и не умъетъ, но и не хочетъ "дъйствоватъ". Не говоря уже окакой бы то ни было практической дъятельности, ему тягостна даже и та, которая сводится къ простому обнаруженію его мыслей и чувствъ. На всемъ протяженіи романа.

онъ только два или три раза оживился (не считая, разумъется, разговоровъ съ Ольгой и препирательствъ съ Захаромъ) и пустился излагать свои "взгляды", "убъжденія" и "идеалы": въ споръ съ литераторомъ Пенкинымъ (ч. І, гл. ІІ) и въ разговорахъ со Штольцемъ, о которыхъ будетъ у насъ ръчь ниже. За вычетомъ этихъ случаевъ, Илья Ильичь такъ усердно скрываеть свои мысли, чувства, мечты, что мы бы и не подозръвали объ ихъ существованіи, если бы Гончаровъ не позаботился засвидетельствовать, что Обломову "доступны были наслажденія высокихъ помысловъ" и т. д. Вообще о "внутренней жизни" Ильи Ильича мы знаемъ только со словъ Гончарова, который, познакомивъ насъ съ нею, говорить (въ конц'в главы VI I части): "Никто не зналъ и не видалъ этой внутренней жизни Ильи Ильича: всв думали, что Обломовъ такъ себв, только лежитъ да кушаеть на здоровье и что больше оть него нечего ждать; что едва ли у него вяжутся и мысли въ головъ. Такъ о немъ и толковали вездъ, гдъ его знали".

"Внутреннюю жизнь" Обломова зналъ только одинъ человъкъ — Штольцъ.

Если Обломовъ, въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ, "человѣкъ 40-хъ годовъ", то мы скажемъ, что это такой "человѣкъ 40-хъ годовъ", который облѣнился и опустился до того, что, въ противоположность Тентетникову, даже пересталъ читать книги, и прежде всего долженъ быть, вмѣстѣ съ Тентетниковымъ, причисленъ, говоря словами Гоголя, "къ семейству тѣхъ людей, которыхъ на Руси много, которымъ имена — увальни, лежебоки, байбаки и тому подобныя".

Не лишено значенія и то, что Обломову лѣнь читать. "Я у тебя и книгъ не вижу", упрекаеть его Штольцъ. "Вотъ книга!" замѣтилъ Обломовъ, указавъ на лежавшую на столѣ книгу. "Что такое?—спросилъ Штольцъ, посмотрѣвъ книгу.—"Путешествіе въ Африку". И страница, на которой ты остановился, заплѣсневѣла. Ни газеты не видать. Читаешь ли

ты газеты?" — "Нътъ, печать мелка, портить глаза... и нътъ надобности..." (ч. П, гл. III). Въ другомъ мъстъ мы узнаемъ, что "неестественно 1) и тяжело казалось ему... неумъренное чтеніе..." и что "серьезное чтеніе его утом ляло" 1), — "мыслителямъ не удалось расшевелить въ немъ жажду къ умозрительнымъ истинамъ..." (ч. І, гл. IV).

Этою косностью мысли, этой апатіей ума Обломовъ ръзко отличается отъ "настоящихъ" людей 40-хъ годовъ. Мы говорили въ своемъ мъстъ о философской жаждъ, которою они были томимы, объ ихъ философскихъ дарованіяхъ, о томъ. какъ искали они и умъли находить, при помощи то Шеллинга, то Гегеля, объединяющія идеи, о томъ, какъ вырабатывали они свое міросозерцаніе и т. д.

Въ противоположность имъ, Илья Ильичъ Обломовъ не только не стремится къ выработкъ цъльнаго философскаго міровозарънія, но, повидимому, даже и не способенъ чувствовать необходимость объединяющей идеи. "Голова его представляла сложный архивъ мертвыхъ дълъ, лицъ, эпохъ, цифръ, религій, ничъмъ не связанныхъ 2) политико-экономическихъ, математическихъ и другихъ истинъ, задачъ, положеній и т. п. Это была какъ будто библіотека, состоящая изъ однихъ разрозненныхъ томовъ по разнымъ частямъ знаній" (ч. І, гл. VI).

Его образованіе скудно и хаотично. У него ніть "того груза знаній, которыя бы могли дать направленіе вольно гуляющей въ головъ или праздно дремлющей мысли" (тамъ же).

И опять спросимъ себя: какъ же согласовать съ этимъ "волканическую работу пылкой головы"?

Эта "работа" и "пылкость" выражаются въ необузданной мечтательности Обломова, въ игрѣ его воображенія. Фантазировать, — это единственное излюбленное занятіе Ильи

<sup>1)</sup> Курсивъ мой. 2) Курсивъ мой.

Ильича, которому онъ предается съ твиъ же усердіемъ, съ какимъ лежить на диванъ въ халатъ и туфляхъ. Главный предметь его мечты — онъ самъ, его жизнь. Онъ все "чертить узоръ своей жизни" (ч. I, гл. VI), находя въ ней цълый кладезь "премудрости и поэзіи". "Измінивъ службі и обществу, онъ началь иначе ръшать задачу существованія, вдумывался въ свое назначение и, наконецъ, открылъ, что горизонть его дівтельности и житья-бытья кроется въ немъ самомъ" (тамъ же). — Въ этой "работъ мысли", направленной на задачу самоопредъленія и начертанія "узора собственной жизни", различаются двъ стороны: одна, такъ сказать, общественная, другая — чисто личная. Первая выражается въ обдумываніи "новаго, свѣжаго, сообразнаго съ потребностями времени плана устройства имфнія и управленія крестьянами".--"Онъ нъсколько лътъ неутомимо работаетъ надъ планомъ, думаетъ, размышляетъ и ходя, и лежа; то дополняетъ, то измъняетъ разныя статьи, то возобновляеть въ памяти придуманное вчера и забытое ночью; а иногда вдругъ, какъ молнія, сверкнеть новая, неожиданная мысль и закипить въ головъ - и пойдетъ работа" (тамъ же).

Такая мечтательность была бы не къ лицу "настоящему" человъку 40-хъ годовъ. Она характерна именно для празднаго лежебока, у котораго еще сохранился нъкоторый запасъ душевной энергіи, находящей себъ исходъ въ этой игръ "вольно гуляющей въ головъ или праздно дремлющей мысли". Это — своего рода сны наяву, повидимому, указывающіе не только на праздность, но и на нъкоторую ненормальность душевной жизни.

Принимая въ соображение все это, мы приходимъ ко взгляду на Обломова, какъ на эпигона или, пожалуй, выродка людей 40-хъ годовъ. Эти послъдние составляли цвътъ интеллигенции своего времени. Обломовъ — не только не "цвътъ", но его, строго говоря, даже трудно причислить къ настоящей интеллигенции. Въ сущности, среда,

къ которой онъ наиболъе подходить, это - либо патріархальная, полуобразованная среда захолустныхъ помъщиковъ стараго времени, либо мъщанство того типа, какой изображенъ въ послъднихъ главахъ романа. И сама Обломовка, какъ она представлена въ знаменитомъ "Снъ Обломова", вовсе не принадлежить къ числу техъ "дворянскихъ гнездъ", которыя въ доброе старое время были истинно-культурными уголками и разсадниками свъта, мысли, идей, великодушныхъ чувствъ и гуманности. Обломовцы, изъ среды которыхъ вышелъ Илья Ильичъ, — не интеллигенція, и самъ онъ — лишь случайный пришлецъ въ образованномъ и мыслящемъ обществъ, откуда его такъ и тянеть, можно сказать, стихійно и инстинктивно тянеть къ иной средв - попроще, гдъ не ломаютъ головы надъ мудреными вопросами, гдъ мысль, чувство и воля могуть мирно дремать на лонъ непосредственности и привычныхъ, традиціонныхъ формъ вялой и косной жизни.

2.

Но самое рѣзкое отличіе Обломова отъ идеалистовъ 40-хъ годовъ — это то, что онъ к рѣпостникъ. Тѣ только вырастали на лонѣ крѣпостного права (и то не всѣ) и невольно усваивали себѣ привычки барской избалованности и нѣкоторыя — соотвѣтственныя — замашки. Но они хорошо сознавали и живо чувствовали все зло и безобразіе крѣпостного права, они его отрицали въ принципѣ и зачастую отказывались отъ сопряженныхъ съ нимъ "правъ и преимуществъ". Илья Ильичъ — крѣпостникъ до мозга костей, крѣпостникъ и по привычкамъ и по убѣжденію. Онъ и Захаръ — величины соотносительныя. Одинъ не можеть вообразить себя безъ другого.

Ильъ Ильичу нуженъ не просто слуга, а именно кръпостной слуга, съ которымъ его связують узы своего рода "симбіоза" — барина и раба. Этоть "симбіозъ" разслѣдованъ Гончаровымъ во всѣхъ подробностяхъ, и психологія крѣпостничества разработана имъ съ необыкновеннымъ мастерствомъ. Вспомнимъ, напр., великолѣпную характеристику Захара въ VIII главѣ 1 части, заканчивающуюся слѣдующимъ выводамъ: "Старинная связь была неистребима между ними 1). Какъ Илья Ильичъ не умѣлъ ни встать, ни лечь спать, ни быть причесаннымъ и обутымъ, ни отобѣдать безъ помощи Захара, такъ Захаръ не умѣлъ представить себѣ другого барина, кромѣ Ильи Ильича, другого существованія, какъ одѣвать, кормить его, грубить ему, лукавить, лгать и въ то же время внутренно благоговѣть перель нимъ".

Въ пресловутомъ планъ устройства имънія, который Илья Ильичъ "разрабатываетъ", и въ безконечныхъ мечтахъ его о своемъ жить в - быть въ деревн в бросается въ глаза между прочимъ слъдующее: о мужикахъ онъ думаеть и фантазируеть совсёмъ мало, да и то только съ точки эрёнія интересовъ и удобствъ помъщика - кръпостника: "Онъ быстро пробъжаль въ умъ нъсколько серьезныхъ, коренныхъ статей объ оброкъ, о запашкъ, придумалъ новую мъру, построже, противъ лѣни и бродяжничества крестьянъ <sup>2</sup>) и перешелъ къ устройству собственнаго житья-бытья въ деревнъ (ч. I, гл. VIII). — Размышленія на эту послъднюю тему разыгрываются въ упоительную мечту о томъ, какъ онъ, приведя имъніе въ порядокъ и женившись, заживеть въ деревнъ помъщикомъ-хлъбосоломъ, въ кругу семьи, родныхъ, друзей, и жизнь будеть нескончаемымъ, неомрачаемымъ праздникомъ, -- "будетъ въчное веселье, сладкая ъда да сладкая лънь...", (I, VIII). Отъ всъхъ деталей картины, отъ всвхъ подробностей идилліи такъ и

<sup>1)</sup> Обломовымъ и Захаромъ. Курсивъ мой.

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

разить закоренвлымь крвпостничествомь. Туть и "праздная дворня" у вороть, и "дваки играють въ горвлки", и "Захарь, произведенный въ мажордомы"...

Закоренълое кръпостничество Обломова ярко обнаружено въ знаменитой сценъ съ Захаромъ (въ той же главъ I, VIII). Дъло, какъ извъстно, идеть о переъздъ на другую квартиру. Слова Захара, что "другіе, молъ, не хуже насъ, да перевзжають, такъ и намъ можно", - задвли Илью Ильича за живое. Онъ и изумленъ, и возмущенъ, и озадаченъ. "Другіе не хуже! — съ ужасомъ 1) повториль Илья Ильичъ. — Воть ты до чего договорился! Я теперь буду знать, что я для тебя все равно, что "другой"... "Обломовъ долго не могъ успокоиться; онъ ложился, вставалъ, ходилъ по комнать и опять ложился. Онъ въ низведеніи себя Захаромъ до степени другихъ видълъ нарушение правъ своихъ на исключительное предпочтение Захаромъ особы барина всвмъ и каждому". Послъ долгихъ размышленій о продерзости Захара Илья Ильичъ опять зоветь его, - и начинается великольпный діалогь, въ которомь Илья Ильичь донимаеть Захара жалкими словами. Здёсь оба, каждый по-своему, обнаруживаются какъ неисправимые кръпостники: Обломовъ — какъ баринъ, Захаръ — какъ рабъ. Великолъпно здъсь въ особенности, то мъсто, гдъ Обломовъ объясняеть разницу между нимъ, Ильей Ильичемъ, и "другимъ". "Что такое другой?" спращиваеть онъ и отвъчаеть: "Другой есть такой человъкъ, который самъ себъ сапоги чиститъ, одъвается самъ, хоть иногда и бариномъ смотритъ, да вретъ, онъ и не знаетъ, что такое прислуга..." — "Я другой! Да развъ я мечусь, развъ работаю... Кажется, подать, сдёлать - есть кому! Я ни разу не натянулъ себъ чулокъ на ноги, какъ живу, слава Богу! 1) Стану ли я безпокоиться? Изъ-за чего мив? И кому

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

я это говорю? Не ты ли съ дътства ходилъ за мною? Ты все это знаешь, видълъ, что я воспитанъ нъжно, что я ни холода, ни голода никогда не терпълъ, нужды не зналъ, хлъба себъ не зарабатывалъ и вообще чернымъ дъломъ не занимался 1). Такъ какъ же это у тебя достало духу равнять меня съ другими?"-Илья Ильичъ, въ заключеніе, упрекаетъ Захара въ неблагодарности, напоминая о благодъяніяхъ, которыя онъ расточаетъ своимъ крѣпостнымъ: онъ денно и нощно заботится о нихъ, все ломаетъ голову, какъ бы ихъ получше устроить. — "Я (говорить онъ) думаю все кръпкую думу, чтобъ крестьяне не терпъли ни въ чемъ нужды, чтобъ не позавидовали чужимъ, чтобъ не плакались на меня Господу Богу на страшномъ судъ, а молились бы да поминали меня добромъ. Неблагодарные!.. "Здъсь Илья Ильичъ, несомнънно, привралъ: его безконечныя размышленія объ устройствъ имънія, какъ мы видъли выше, имъли совсъмъ другой характеръ и другое направленіе. Но онъ привраль, такъ сказать, чистосердечно. Онъ — добрый баринъ, мухи не обидить, и въ данную патетическую минуту ему кажется, что, когда онъ мечтаетъ о своемъ будущемъ житъв-бытъв въ деревнъ и рисуетъ въ воображении извъстную намъ идиллію, онъ будто бы радветь преимущественно о мужикахъ. Тутъ, пожалуй, есть и своего рода "логика": разъ дана "идиллія", — крестьяне, само собой разум'вется, благоденствують, чему, конечно, способствують и проектированныя строгія мъры противъ лъни и бродяжничества. Въ невольномългань в сказался типичный крыпостникь — изъ числа тыхъ, которые не могли пережить день 19-го февраля 1861 года и либо сходили съ ума отъ изумленія, либо умирали отъ огорченія.

Илья Ильичъ Обломовъ, можно думать, не пережилъ бы

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

"катастрофы". Онъ — кръпостникъ не только по унаслъдованнымъ привычкамъ, по воспитанію, но также и по убъжденіямъ, и эти его убъжденія весьма близки къ тъмъ, которыя возвъстиль міру Гоголь въ "Выбранныхъ мъстахъ изъ переписки съ друзьями". Такъ, наприм., на совътъ Штольца завести школу въ деревнъ онъ отвъчаеть: "Не рано ли? Грамотность вредна мужику: выучи его, такъ онъ, пожалуй, и пахать не станетъ" 1) (ч. II, гл. III). Ему свойственно и столь характерное для дворянъ-помъщиковъ кръпостной эпохи презръніе къ труду и къ трудящимся классамъ. Это ярко сказалось въ вышеприведенныхъ "жалкихъ" словахъ, которыми онъ "донимаетъ" Захара ("да развъ я мечусь, развъ работаю..."), а также въ следующемъ месте главы IV II части: Штольцъ совътуетъ ему жениться, — Обломовъ отвъчаетъ, что его средства не позволяють этого: пойдуть дъти и нечъмъ будеть обезпечить ихъ. - "Дътей воспитаещь, сами достануть, умъй направить ихъ такъ...", возражаетъ Штольцъ, но Обломовъ "сухо перебиваетъ" его словами: "Нътъ, что изъ дворянъ дёлать мастеровыхъ! "1) Штольцъ, вызывая Обломова на откровенность, просить его нарисовать свой идеалъ жизни, и вотъ Илья Ильичъ опять фантазируеть и рисуеть упоительную картину счастливой, благообразной помъщичьей жизни, съ виду какъ будто напоминающей жизнь въ культурныхъ уголкахъ-помъстьяхъ идеалистовъ, 30-40-хъ годовъ, но въ этой картинъ то и дъло проглядывають черты крыпостничества. "Мужики идуть съ поля, съ косами на плечахъ... Тамъ толпа босоногихъ бабъ, съ серпами, голосять... Вдругь завидъли господъ, притихли, низко кланяются..." 1) И туть же такая "подробность": "Одна изъ нихъ, съ загорълой шеей, съ голыми локтями, съ робко опущенными, но лукавыми глазами, чуть-

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Курсивъ мой.

чуть, для виду только обороняется отъ барской ласки, а сама счастлива... тс!.. жена чтобъ не увидёла, Боже сохрани!"

Штольцъ находить, что вся эта идиллія отзывается стариной: это то самое, "что бывало у діздовь и отцовь". На это замівчаніе Обломовь возражаеть, "почти обидізвшись": "Нізть, не то... Развіз у меня жена сидізла бы за вареньями да за грибами?.. Развіз била бы дізвокъ по щекамъ? Ты слышишь: ноты, книги, рояль, изящная мебель..." — "Ну, а ты самъ?" продолжаеть допытываться Штольцъ. — "И самъ я, — поясняеть Илья Ильичъ, — прошлогоднихъ бы газеть не читалъ, въ колымагіз бы не іздилъ, ізть бы не лапшу и гуся, выучиль бы повара въ англійскомъ клубіз или у посланника..."

Итакъ, кто же онъ такой, этотъ добрый, гуманный, безобидный человъкъ съ нъжной душой? Этотъ вопросъ задаетъ ему и Штольцъ въ такой формъ: "Къ какому же разряду общества причисляешь ты себя?" Отвътъ Ильи Ильича великолъпенъ: "С проси Захара" 1), говоритъ онъ.

"Соціальное положеніе" Обломова очень правильно понимаєть Пшеницына: въ ея представленіи Илья Ильичь — это человъкь, который "можеть ничего не дълать и не дълаєть, ему дълають все другіе: у него есть Захарь и еще 300 Захаровь..." Поэтому "онъ баринь, онъ сіяєть, блещеть!" (ч. ІV, гл. І). — И, очевидно, Илья Ильичь полюбиль Пшеницыну не только за ея бълые локти и другія добродътели, но главнымь образомь за то, что она видить въ немъ барина, взлелъяннаго кръпостнымь правомь, и благоговъеть передънимь какъ существомь высшаго порядка, и неустанно, самоотверженно, какъ раба, работаеть на него, холить его, ухаживаеть за нимь — не хуже любой кръпостной няньки. Въ Агаеьъ Матвъевнъ Обломовъ видъль какъ бы воплощеніе

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

идеала "того необозримаго, какъ океанъ, и ненарушимаго покоя жизни, картина котораго неизгладимо легла на его душу въ дътствъ, подъ отеческой кровлей" (ч. IV, гл. I). Прочтемъ и непосредственно следующее за этимъ место, поясняющее этоть "идеаль": "Какъ тамъ отецъ его, дъдъ, дъти, внучата и гости сидъли или лежали въ лънивомъ поков, зная, что есть въ домв ввчно ходящее около нихъ и промышляющее око и непокладныя руки, которыя обошьють ихъ, накормять, напоять, одънуть и обують и спать положать, а при смерти закроють имъ глаза, такъ и туть Обломовъ, сидя и не трогаясь съ дивана, видълъ, что движется что-то живое и проворное въ его пользу, и что не взойдеть завтра солнце, застелять небо вихри, понесется бурный вътеръ изъ концовъ въ концы вселенной, а супъ и жаркое явятся у него на столъ, а бълье его будеть чисто и свъжо, а паутина снята со ствны, и онъ не узнаеть, какъ это сдвлается, и не дасть себъ труда подумать, чего ему хочется, а оно будеть угадано и принесено ему подъ носъ, не съ лънью, не съ грубостью, не грязными руками Захара, а съ бодрымъ и кроткимъ взглядомъ, съ улыбкой глубокой преданности, чистыми бълыми руками и съ голыми локтями".

Чтобы закончить характеристику Обломова, "какъ кр впостника", необходимо отмътить тотъ фактъ, что Илья
Ильичъ, будучи несомнъннымъ кръпостникомъ по убъжденію, привычкамъ и по самой натуръ, однакоже отнюдь не
можетъ быть причисленъ къ тъмъ, которые хотъли и пытались отстаивать кръпостное право, — къ кръпостникамъполитикамъ, составлявшимъ партію. И если бы Обломовъ
вообще могъ преодолъть свою лънь и косность и сдълаться
адептомъ какой-нибудь "партіи", то онъ примкнулъ бы къ
либераламъ, къ людямъ прогресса. За это ручается его
дружба съ Штольцемъ, въ особенности тъ чувства, которыя
питаетъ къ нему Штольцъ, несомнънный человъкъ движенія и прогресса (хотя и съ не вполнъ ясной программой).

Обломовъ — кръпостникъ, но не злостный, не воинствующій. Крипостническія тенденцій, въ смысли опредиленной политической программы, не согласовались бы съ его кротостью, мягкостью, благодушіемъ, прекраснодушіемъ, въ особенности же-съ его обломовщиною. Эта обломовщина, какъ особый строй души, такъ сильна въ немъ, что онъ охотно бы отдаль всёхъ своихъ 300 Захаровъ и всё свои права и прерогативы пом'вщика и дворянина, лишь бы только спокойно лежать на диванъ, лишь бы "жизнь его не трогала", лишь бы нашлось какое - нибудь "промышляющее о немъ око". Таковое и нашлось вь лицъ вдовы Пшеницыной. Живя у нея и съ нею, Обломовъ "ръшилъ, что ему некуда больше итти, нечего искать, что идеалъ его жизни осуществился, хотя безъ тъхъ лучей, которыми нъкогда воображение рисовало ему барское, широкое и безпечное теченіе жизни въ родной деревић, среди крестьянъ, дворни 1)" (ч. IV. гл. IX).

Иными словами, въ Обломовъ, въ его психологіи и его судьбъ представленъ процессъ, такъ сказать, самопроизвольнаго вымиранія кръпостнической Руси — процессъ ея "естественной смерти", исключавшій необходимость насильственнаго переворота. Нужно только къ этой картинъ присоединить поясненіе, что, во-первыхъ, далеко не вся кръпостническая Русь была обезврежена обломовщиной и, вовторыхъ, что сама обломовщина, ускоряя естественную смерть старой Руси, была безсильна создать новую Русь. Не Обломовы подготовляли реформу, не они проводили ее въ жизнь. Они даже не были въ числъ тъхъ, которые искренно обрадовались реформъ и поддержали дъло эмансинаціи сочувствіемъ, хотя бы пассивнымъ.

Обломовщина убиваеть энергію мысли и чувства... Но прежде всего она парализуеть волю.

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

При всемъ томъ, какъ извъстно, Илья Ильичъ Обломовъ— на ръдкость хорошій и чрезвычайно симпатичный человъкъ. Не даромъ такъ любить и цънитъ его Штольцъ, не даромъ полюбила его Ольга. Вспомнимъ его характеристику, сдъланную Штольцемъ въ концъ романа: "Ни одной фальшивой ноты не издало его сердце, не пристало къ нему грязи. Не обольститъ его никакая нарядная ложь, и ничто не совлечеть на фальшивый путь; пусть волнуется около него цълый океанъ дряни, зла, пусть весь міръ отравится ядомъ и пойдеть навывороть — никогда Обломовъ не поклонится идолу лжи, въ душъ его всегда будетъ чисто, свътло, честно... Это хрустальная, прозрачная душа; такихъ людей мало; они ръдки; это перлы въ толпъ!..." (ч. IV, гл. VIII).

Эту, очевидно, приподнятую характеристику Добролюбовъ призналъ неправильною, несоотвътствующею дъйствительности и опровергаеть ее такъ: "Онъ не поклонится идолу зла! Да въдь почему это? Потому что ему лънь встать съ дивана. А стащите его, поставьте на колъни передъ этимъ идоломъ: онъ не въ силахъ будеть встать. Не подкупишь его ничъмъ! Да на что его подкупать-то? На то, чтобы съ мъста сдвинулся? Ну, это дъйствительно трудно. Грязь къ нему не пристанетъ! Да, пока лежить одинъ, такъ еще ничего; а какъ придетъ Тарантьевъ, Затертый, Иванъ Матвъичъ — брр! — какая отвратительная гадость начинается около Обломова..." ("Сочин. Н. А. Добролюбова", т. ІІ, стр. 503). Здёсь приходится возразить знаменитому критику, что всв эти обвиненія опять-таки направлены на обломовщину Обломова, а не на него самого, не на его "я"и самъ обвинитель принужденъ сказать: "гадость начинается около него"-- значить онъ виновать лишь въ томъ, что терпить эту гадость, самъ же онъ остается незамараннымъ. Такъ же точно отпарируются и другія обвиненія, напр., что, если Обломова поставить на колѣни передъ идоломъ, онъ такъ и останется: "онъ не въ силахъ будетъ встать", говорить Добролюбовъ, и, на нашъ взглядъ, это лишь указываеть все на туже лѣнь, безволіе, обломовщину, но это вовсе не предполагаеть, что Обломовъ призналъ идола и молится ему: его "я" осталось свободно отъ идоло-поклонства.

Обломовъ подлежить осужденію за то, что его, дійствительно, хорошее, доброе, чистое "я", его "хрустальная, прозрачная душа" парализована "обломовщиною". И поскольку этотъ "параличъ" простирается не только на волю, но и на мысль, чувства и совъсть, постольку характеристика, сдъланная Штольцемъ, представляется не то что ложною, неправильною, а такъ сказать, чрезмърною, слишкомъ приподнятою, панегирическою. Въ ней - тотъ родъ неправды, какой свойственъ "похвальнымъ надгробнымъ словамъ"--по пословицъ: de mortuis aut bene, aut nihil. Добролюбовъ такъ и называетъ эту идеализацію Обломова—"похвальнымъ надгробнымъ словомъ", которое, однако же, оказывается обращеннымъ не столько лично къ Ильв Ильичу Обломову, сколько въ обломовщин в, ко всей "старой Обломовкв". Слова Щтольца: "прощай, старая Обломовка, ты отжила свой въкъ" (ч. IV, гл. IX) выражають, по мнънію Добролюбова, взглядъ самого Гончарова, но критикъ этого взгляда не раздъляеть, видя здъсь заблуждение и неправду. Онъ говорить: "Вся Россія, которая прочитала или прочитаеть Обломова, не согласится съ этимъ. Нътъ, Обломовка есть наша прямая родина 1), ея владёльцы — наши воспитатели, ея триста Захаровъ всегда готовы къ нашимъ услугамъ. Въ каждомъ изъ насъ сидитъ значительная часть Обломова, и еще рано писать намъ

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

надгробное слово". И цитируя вышеприведенную идеализированную характеристику Обломова, сдъланную Штольцемъ, Добролюбовъ предпосылаеть цитатъ такія слова: "Не за что говорить объ насъ съ Ильею Ильичемъ слъдующія строки". (Сочин., II, 502).

Этоть взглядъ великаго критика-публициста, очевидно, опирался на пессимистическомъ, отрицательномъ отношеніи его къ нашему національному характеру или складу, испорченному всей нашей прошлой исторіей, въ которой кръпостное право было не единственною, хотя, можеть быть, и важнвищею причиной этой порчи. Обломовщина, съ этой точки зрвнія, является уже не только недостаткомъ опредъленнаго класса, именно дворянъ-помъщиковъ, деморализованныхъ крипостнымъ правомъ, а всей русской націи. "Въ каждомъ изъ насъ сидить значительная часть Обломова", говорить Добролюбовь, и пишеть по пунктамъ извъстный обвинительный актъ, гласящій: Если я вижу теперь 1) пом'вщика, толкующаго о правахъ челов'вчества и о необходимости развитія личности, --- я уже съ первыхъ словъ его знаю, что это Обломовъ. Если встрвчаю чиновника, жалующагося на запутанность и обременительность дълопроизводства, онъ — Обломовъ... Когда я читаю въ журналахъ либеральныя выходки противъ злоупотребленій и радость о томъ, что наконецъ сдёлано то, чего мы давно желали, - я думаю, что это все пишуть изъ Обломовки. Когда я нахожусь въ кружкъ образованныхъ людей, горячо сочувствующихъ нуждамъ человъчества и въ теченіе многихъ літь съ неуменьшающимся жаромъ разсказывающихъ все тв же самые (а иногда и новые) анекдоты о взяточникахъ, о притъсненіяхъ, о беззаконіяхъ всякаго рода, - я невольно чувствую, что я перенесенъ въ старую Обломовку..." (Сочин., II, 501 — 502).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 1856 — 1860 rr.

Почему же, однако, всё эти люди, эти помёщики, чиновники, офицеры литераторы, интеллигенты и т. д.—Обломовы, въ чемъ ихъ обломовщина? Они — Обломовы потому, что только говорять и ничего не дёлають, что они даже не знають, какъ приняться за дёло, и если вы имъ предложите "самое простое средство", "они скажуть: да какъ же это такъ вдругъ?" Наконецъ, на вопросъ — "что же вы намёрены дёлать? — они вамъ отвётять тёмъ, чёмъ Рудинъ отвётилъ Натальё: "что дёлать? Разумёется, покориться судьбё..." "Больше (заключаеть Добролюбовъ) отъ нихъ вы ничего не дождетесь, потому что на всёхъ нихъ лежитъ печать обломовщины" (II, 502).

Это, стало быть, уже обломовщина всероссійская, обломовщина— какъ черта національнаго психическаго склада, которою характеризуются (конечно, въ разной степени) всё классы, всё "званія и состоянія" на Руси,— черта, присущая русскому человёку, какъ таковому.

Воть теперь и разсмотримь, въ какомъ смыслѣ и, главное, въ какомъ видѣ обломовщина можетъ считаться признакомъ русскаго національнаго склада.

4.

Во избъжание недоразумъний изложу сперва, по возможности сжато, свой взглядъ на психологию национальности. Онъ сводится къ слъдующимъ пунктамъ:

1) Національность есть психологическая форма, а не содержаніе: содержаніе душевной жизни человъка мъняется съ возрастомъ, положительное содержаніе жизни народа (учрежденія, понятія, степень развитія идеалы, върованія и т. д.) измъняются десятильтіями и стольтіями,— національность же человъка и народа остается въ своихъ основныхъ чертахъ та же самая (кромъ, разу-

мътся, случаевъ денаціонализаціи). Въ одну и ту же національную форму можеть быть вложено весьма различное содержаніе душевныхъ качествъ, стремленій, понятій, върованій, идеаловъ: русскій по національности можеть быть умный и добрый или, наоборотъ, глупый и злой,— нъмецъ по національности не перестаеть быть нъмцемъ, если онъ, напр., католикъ, а не протестантъ, или если онъ соціалъдемократъ, а не прусскій шовинисть, и т. д., и т. д.

- 2) Тъмъ не менъе психологическая форма, извъстная подъ именемъ національности, не есть нъчто неподвижное: какъ все на свъть, она измъняется, но только перемъны, въ ней совершающіяся, въ теченіе долгаго времени остаются незамътными,—ихъ результать обнаруживается по прошествіи въковъ. Гораздо быстръе измъняются классовыя психологическія формы. Крупная перемъна въ экономическомъ, юридическомъ, политическомъ положеніи класса черезъ какія-нибудь два покольнія радикально измъняетъ психологію класса. Такъ, Обломовъ, какъ типъ классовый, быль уже немыслимъ въ 70-хъ годахъ.
- 3) Національный укладъ до безконечности варіируется и разнообразится отъ человъка къ человъку: всякій русскій—по-своему русскій, всякій французь—по-своему французь. Національность есть принадлежность индивидуума (откуда, между прочимь, практическій выводъ: національныя права суть права личности). Когда мы говоримъ: "русская національность", "нъмецкая національность", "французская" и т. д., то это только обобщенія, отвлеченія отъ подлинныхъ, конкретныхъ психическихъ чертъ извъстнаго порядка и характера, пркнадлежащихъ личностямъ и получающихъ въ каждой изъ нихъ особое индивидуальное выраженіе. Эта индивидуализація національнаго психологическаго склада усиливается и разнообразится: а) по мъръ развитія классовъ и

профессій (классовой и профессіональной психологической дифференціаціи), б) подъвліяніемъ общенія личности съ представителями другихъ націй, в) въ силу этнографическаго и расоваго смѣшенія, г) наконецъ, силою культурнаго вообще, умственнаго въ частности развитія націи, вызывающаго все большую индивидуализацію психики человъческой, все большее развитіе личности.

Оттуда и выходить, что, напр., русскій челов'якь, какъ представитель національнаго типа, будетъ весьма различно-русскимъ, смотря по тому, къ какому классу онъ принадлежить (дворянству, купечеству, крестьянству и т. д.), какою профессіей занимается (чиновникъ, литераторъ, ремесленникъ и т. д.), какія иностранныя національныя вліянія отразились на немъ, какую этнографическую и расовую смъсь онъ представляетъ, на какой ступени культурнаго и умственнаго развитія онъ стоитъ.

4) Черты, входящія въ составъ національнаго уклада и отличающія одну націю отъ другой, принадлежать преимущественно (если не исключительно) къ умственной и волевой сферамъ психики, при чемъ онъ, эти черты, характеризують собою не содержаніе мысли и не цъли волевыхъ актовъ, а типъ организаціи ума и воли. Національности-это особые, до безконечности разнообразные умственные и волевые типы, на которые дълится человъчество психологически,и это дъление не слъдуетъ смъщивать съ другимъ — а н т р опологическимъ, въ силу котораго человъчество распадается на расы. Говоря такъ, я отнюдь не отрицаю психологіи расъ. Но эта последняя въ историческомъ и культурномъ человъчествъ заслонена, какъ бы прикрыта, психологіей національностей. Для изученія расовой психологіи нужно обратиться къ тъмъ племенамъ, которыя еще не имъють національной, -- къ такъ называемымъ дикарямъ.

Національныя особенности, сказали мы выше, разнообрааятся оть человъка къ человъку. Теперь добавимъ, что эти индивидуальныя различія въ національномъ склад'в получають особенный интересь для изследователя тогда, когда они выражаются въ степеняхъ яркости проявленія національнаго типа. Присматриваясь къ этимъ степенямъ, мы легко замътимъ, что національный типъ ярче проявляется у твхъ лицъ, которыя въ умственномъ отношеніи или по своей общественной дъятельности возвышаются надъ среднимъ уровнемъ. И чъмъ выше они подымаются надъ уровнемъ, чъмъ большую энергію мысли и воли развивають они, тъмъ ярче и полнъе обнаруживается въ нихъ національный типъ. Давно извъстно, что самыми яркими, наиболъе типичными представителями данной націи являются ея великіе люди, т.-е. высшіе таланты и геніи въ сферѣ умственнаго творчества (художественнаго, научнаго, философскаго), и въ области практической дъятельности (политика, мораль, религія). Англійская національность находить свое наиболье яркое выражение въ Ньютонъ, Дарвинъ, Гладстонъ и т. д. французская — въ В. Гюго, Контв и т. д. И гораздо слабве выраженною окажется французская, англійская, нъмецкая и т. д. національность, если мы будемъ наблюдать ее въ среднемъ, заурядномъ французъ, англичанинъ, нъмцъ и т. д. Если, такимъ образомъ, яркость выраженія національнаго типа увеличивается прямо пропорціонально росту умственной и волевой энергіи лица, то это уже наводить насъ на мысль выше формулированную, именно, что національности - это особые типы умственной и волевой дъятельности. Къ тому же самому приводять насъ и другія наблюденія, какъ-то: а) люди, умственная и волевая энергія которыхъ ничтожна (дураки, идіоты и т. д.), а равно и тв, у которыхъ та и другая, не будучи ничтожною, однако заслонена или изаффектами, страстями, вращена чувствами, оказываются. весьма неяркими, невзрачными представителями національ-

ности: въ нихъ все національное выражено такъ слабо, что зачастую представляется равнымъ нулю, и эти субъекты являють любопытное врълище какъ бы атрофіи національной психики или денаціонализаціи разныхъ степеней. б) Женщины, поскольку онъ лишены участія въ умственной, общественной, политической жизни страны и поскольку, въ своей психологіи, он вляють картину преимущественнаго и односторонняго развитія души чувствующей, не обнаруживають большой яркости національнаго типа, -- онъ, если можно такъ выразиться, представляють собою психологическій половой типъ общечеловіческаго, интернаціональнаго характера... Вопросъ эмансипаціи женщинъ есть въ то же время вопросъ пріобр'втенія ими большей яркости національной "физіономіи". в) Національный отпечатокъ весьма ярко обнаруживается въ тъхъ массовыхъ (общественныхъ народныхъ) движеніяхъ, на организацію и политику которыхъ затрачивается наибольшая доля умственной и волевой энергіи, им'вющейся въ распоряженіи передовой части націи въ данное время. Ръзкій примъръ — рабочее движеніе, интернаціональное по существу дізла, общечеловізческое по идеаламъ и цълямъ и въ то же время отчетливо разнообразящееся со стороны способа дъйствія, организаціи, тактики, политики, по національностямъ (нвмецкая соціаль - демократія, французскій коллективизмь, англійская рабочая партія и т. д.). Напротивъ, тв массовыя движенія, которыя основаны на чувствахъ, аффектахъ, страстяхъ (паника, буйство толпы, патріотическое одушевленіе, бунть и т. д.), не обнаруживають національных отличій, являются почти одинаковыми у разныхъ націй. г) Національныя психологическія отличія становятся ярче, отчетливъе, закончениъе въ мъру культурнаго и умственнаго прогресса народовъ: современный французъ, нъмецъ и т. д., несомивнно, обладаеть болве яркою и законченною національною формою психики, чёмъ та, какою обладаль французъ или нъмецъ въ средніе въка.

Психологія національностей еще не раскрыта, но можно уже теперь предположить, что она сводится кь особымъвидамъ сохраненія и освобожденія умственной и волевой энергіи. Національности различаются между собою не чувствами, не страстями, не добродітелями и пороками, вообще не качествами нравственнаго порядка, а способами мыслить и дійствовать.

Національные пути мышленія и дъйствованія— это тъ различныя дороги, которыя ведуть въ одинъ и тотъ же— Римъ — общечеловъческихъ идеаловъ. Поэтому исчезновеніе какой-либо національности это всегда потеря для человъчества, это означаеть, что утрачена одна изътакихъ дорогъ,— а въдь человъчеству, въ интересахъ его прогрессивнаго развитія, его восхожденія на высшія ступени человъчности, необходимо имъть въ своемъ распоряженіи какъ можно больше различныхъ видовъ и путей творческой мысли и творческой дъятельности.

Ставя вопросъ такъ, мы вмъстъ съ тъмъ приходимъ къ ръшительному отрицанію всякаго націонализма. Всякая національная программа заключаетъ въ себъ— скрыто или явно — враждебное отношеніе къ другимъ націямъ. Національность, какъ таковая, а равно и ея данное историческое содержаніе не должны быть поставляемы цълью и возводимы въ идеалъ. Идеалъ одинъ — человъчность, и онъ не можетъ быть національнымъ. Къ нему ведуть національные пути мысли и дъйствованія, но самъ онъ слагается не изъ этихъ путей, а изъ результатовъ мысли и дъла, которые, по существу, интернаціональны и образують общее достояніе, общее благо всего человъчества.

Къ сказанному остается добавить одно: какъ все психическое, такъ и національность имѣетъ не только свою психологію, но и свою психопатологію. Есть болѣзни и ненормальности въ функціяхъ національнаго мышленія и дѣйствованія. Къ числу этихъ ненормальностей прежде всего

принадлежить націонализмъ цѣлей, политики, идеаловъ. Другая болѣзнь — это извращеніе національныхъ функцій мысли дѣйствованія подъ вліяніемъ дефектовъклассовой психологіи, въ особенности, если данный классъ находится въ состояніи разложенія, регресса или застоя.

Такой именно случай мы и имѣемъ въ обломовщинъ. Въ картинъ обломовщины мы наблюдаемъ "картину болъзни" русской національной психики. Но, изучая по этой "картинъ" психопатологію русской національной формы, мы можемъ извлечь оттуда весьма любопытныя и цънныя указанія относительно характера русской національной формы въ ея нормальномъ состояніи.

5.

Уже изъ приведенныхъ выше цитать изъ романа Гончарова видно, какъ правильно поставилъ художникъ діагнозъ и какъ хорошо выяснилъ онъ причины и весь ходъ бользни.

Передъ нами, такъ сказать, "національный паціенть". Его жизнь раскрыта передъ нами чуть ли не изо дня въ день; мы хорошо освъдомлены о его прошломъ, его дътствъ, его воспитаніи. Въ нашемъ распоряженіи всъ данныя, какихъ только можно пожелать. Остается только сдълать правильный выводъ. Этотъ выводъ гласить такъ:

Илья Ильичъ Обломовъ прежде всего — лежебокъ, лѣнтяй, но его лѣнь — специфическая, классовая, помѣщичья, дворянская, продуктъ крѣпостного права. И если она — болѣзнь, то болѣзнь классовая, а не національная. Мало того: въ самомъ классъ она ограничена хронологически: послъ отмъны крѣпостного права она должна была исчезнуть (сохранились только нъкоторыя ея послъдствія). Итакъ, передъ нами явленіе частное и временное. Спрашивается:

можно ли обобщать его, можно ли выводить его за предѣлы класса и времени и смотрѣть на него, какъ на одинъ изъ признаковъ русской національной психики вообще? Вопросъ этотъ сложнѣе, чѣмъ кажется, и не будемъ спѣшить отвѣчать на него отрицательно.

Болъзнь Обломова есть родъ болъзни воли. Подходя къ паціенту со стороны вышеизложеннаго понятія о національности, какъ объ особомъ психологическомъ укладъ мысли и воли, мы скажемъ, что въ Обломовъ боленъ или поврежденъ именно этотъ національный укладъ.

Воть именно здѣсь-то и возникаеть коренной вопросъ: какъ понимать эту болѣзнь или это поврежденіе? Можеть быть, національный укладъ мысли и воли въ Обломовѣ атрофированъ или искаженъ до неузнаваемости? Можеть быть, Илья Ильичъ—субъектъ денаціонализированный? Или же болѣзнь должна быть понимаема иначе, и никакой атрофіи тутъ нѣть, какъ нѣть и денаціонализаціи?

Случаи денаціонализаціи намъ хорошо извъстны — въ высшемъ великосвътскомъ кругу (въ XVIII въкъ и частью еще въ XIX), но они, повидимому, ничего общаго съ обломовщиною не имъютъ. Сомнънія нътъ: Илья Ильичъ человъкъ "истинно-русскій", и о всей картинъ обломовщины, какъ она изображена Гончаровымъ, можно смъло сказать: "здѣсь русскій духъ, здѣсь Русью пахнеть". И притомъ пахнеть не только крвпостной, помвщичьей Русью "добраго стараго времени", но вообще Русью: "картина" растяжима, типъ широкъ, и невольно отъ нихъ наша мысль переносится къ другимъ формамъ русской лѣни, къ другимъ проявленіямъ русской безд'ятельности и апатіи. На этомъ-то растяженіи картины и типа, на этой утилизаціи психологіи Обломова для характеристики психологіи русскаго человъка вообще и была основана критическая статья Добролюбова.

Сомнънія нътъ: обломовщина, какъ болъзнь, не есть

атрофія русской національной формы. Съ гораздо большимъ правомъ мы могли бы опредълить эту бользнь, какъ гипертрофію. Въ ней нормальные русскіе способы мыслить и дъйствовать получили крайнее, гиперболическое выраженіе. Устраняя изъ психологіи Обломова это крайнее выраженіе, возвращая ея черты къ нормъ, мы получимъ типичную картину русской національной психики, — и Обломовъ превратится въ типъ національный.

Лънь Ильи Ильича, доведенная до крайности и находящаяся въ несомнънной причинной связи съ фактомъ существованія при немъ Захара, найдется — въ иной, конечно, формъ-и въ другихъ классахъ, у русскихъ людей другихъ званій и состояній, -- она найдется, напр., въ видъ косности, отсутствія иниціативы, и почти всегда также въ явно патологическомъ выраженіи, уклоняющемся отъ нормы. Чтобы получить норму, т.-е. здоровое выраженіе русскаго національнаго уклада воли, нужно было бы изслъдовать русское безволіе, нашу косность, льнь, вялость и т. д. по всемь классамь, званіямь и состояніямъ, устранить все явно-анормальное, патологическое, мысленно "выпрямить" нашъ "волевой аппарать", и такимъ образомъ отчасти предварить то, что должна сдълать сама жизнь. Воть именно такую задачу и преслъдовала какъ наша художественная литература, такъ и наша такъ называемая "публицистическая" критика, лучшимъ представителемъ которой и быль Добролюбовъ.

Художественная литература воспроизводила яркую картину нашей дѣятельности, лѣни, апатіи. Въ ряду такихъ картинъ самою яркою и была картина обломовщины. Лежебоку Обломову художникъ противопоставилъ вѣчнодѣятельнаго, энергичнаго Штольца, полунѣмецкое происхожденіе котораго должно, по мысли Гончарова, оттѣнить и подчеркнуть національное значеніе обломовской апатіи и лѣни. Но, повидимому, Гончаровъ, въ противоположность

Добролюбову, думаль, что, вмъсть съ кръпостнымъ правомъ и старыми порядками вообще, обломовщина исчезнеть, по крайней мъръ въ томъ ея крайнемъ и патологическомъ выраженіи, въ какомъ онъ изобразиль ее. Русскій человъкъ проснется для труда, для дъятельности, для проявленія своей мысли и воли въ общественномъ самосознании и творчествъ. И очевидно Штольцъ выражаеть мысль Гончарова, когда, простившись навсегда съ окончательно опустившимся другомъ, онъ говоритъ: "Прощай, старая Обломовка, ты отжила свой въкъ!" Достойны вниманія и тъ строки, которыя передають мысли Штолца, заключившіяся приведенными словами: "Погибъ ты, Илья: нечего тебъ говорить, что твоя Обломовка не въ глуши больше, что до нея дошла очередь, что на нее пали лучи солнца! Не скажу тебъ, что года черезъ четыре она будеть станціей дороги, что мужики твои пойдуть работать насыпь, а потомъ по чугункъ покатится твой хлёбъ къ пристани... А тамъ... школы, грамота, а дальше...1) Нътъ, перепугаешься ты зари новаго счастья, больно будеть непривычнымъ глазамъ..." (ч. IV, гл. IX).

Вся послѣдующая исторія нашей внутренней жизни показала, что не такъ-то легко перейти отъ обломовщины разныхъ видовъ и степеней къ дѣятельности, къ той работѣ мысли и той энергичности воли, въ которыхъ выражается здоровый національный укладъ. Но надо принять въ соображеніе и то, что національному творчеству предстояли двѣ задачи: отрицательная ликвидація старыхъ порядковъ) и положительная (созданіе новыхъ). Штольцу не была ясна вторая задача. Онъ отчетливо сознавалъ, только первую и наивно полагалъ, что, разъ будетъ отмѣнено крѣпостное право и другіе старые порядки, останется только сбросить съ себя лѣнь и апатію, взяться за дѣло, работать. Дѣйствительность очень скоро обнаружила всю тщету этого

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

оптимизма. Теперь, по истечении сорока съ лишнимъ лѣтъ, стало, наконецъ, болѣе или менѣе ясно, что есть какой-то дефектъ въ волевой функціи нашей національной психологіи, препятствующій намъ выработать опредѣленныя, стойкія, отвѣчающія духу и потребностямъ времени формы общественнаго творчества. Но тотъ же опыть сорокалѣтняго переустройства и неустройства показалъ, что разные виды обломовщины дѣйствительно пошли на убыль, нѣкоторые изъ нихъ совсѣмъ исчезли, — и мы хотя прерывисто и неровно, но все-таки подвигаемся впередъ къ національному оздоровленію, которое уже достаточно ясно проявилось въ творчествѣ индивидуальномъ и которому предстоитъ теперь обнаружиться въ творчествѣ общественномъ и политическомъ.

Постараемся теперь нъсколко глубже вникнуть въ психологію "обломовщины", какъ "гипертрофіи" русскаго національнаго уклада мысли и воли, — сдълаемъ попытку мысленно "выпрямить" этоть укладъ, чтобы составить себъ приблизительное понятіе о томъ, какъ онъ могъ бы функціонировать въ здоровомъ, нормальномъ состояніи. Въ этомъ опытъ поможеть намъ сопоставленіе съ Обломовымъ любопытной фигуры Штольца, какъ намъ кажется, недостаточно выясненной въ нашей критической литературъ.

## ГЛАВА ХІ.

## Обломовщина и Штольцъ.

1.

Въ предыдущей главъ я старался установить возаръніе на обломовщину, какъ на родъ болъзни русскаго національнаго уклада. Изучая эту бользнь, мы имъемъ возможность судить о характеръ и свойствахъ русской національной психологін въ ея болве или менве нормальномъ состояніи. И въ то же время невольно навязывается намъ мысль, что въ самой исторіи Россіи нашъ національный укладъ проявляется, какъ сила дъйствующая, не только въ своемъ болъе или менъе нормальномъ видъ, но и въ болъзненномъ, въ формъ обломовщины. Добролюбовъ совершенно справедливо утверждаль, что слово обломовщина "служить ключомъ въ разгадкъ многихъ явленій русской жизни..." Печать обломовщины действительно лежить на некоторыхъ, по крайней мъръ, сторонахъ или процессахъ нашего общественнаго развитія. Н. И. Пироговъ (кстати сказать, человъкъ, совершенно чуждый какихъ бы то ни было обломовскихъ черть) говориль, что освобождение крестьянь запоздало по меньшей мъръ лътъ на 50. Едва ли можно сомнъваться въ томъ, что въ этомъ запозданіи значительно виновата именно обломовщина.

При всемъ томъ, однако, я думаю, что не слѣдуетъ преувеличивать значеніе и размѣры этой національной болѣзни нашей. Добролюбовъ преувеличивалъ ихъ, когда говорилъ, что "въ каждомъ изъ насъ сидитъ значительная часть Обломова" (Сочин., т. II, стр. 502). Вотъ и постараемся точнѣе опредѣлить тотъ кругъ явленій, который можетъ быть подведенъ подъ поднятіе "обломовщины", тѣ симптомы, какими характеризуется эта болѣзнь, и, наконецъ, ея отношеніе къ "нормѣ", къ русскому національному складу въ его здоровомъ состояніи.

Въ этомъ дълъ большую помощь окажеть намъ тотъ самый художникъ, который впервые такъ обстоятельно изследоваль нашу національную болезнь. Гончаровь говорить о ней не только въ "Обломовъ", но и въ своихъ воспоминаніяхъ, озаглавленныхъ, "На родинъ". Тъ данныя, которыя мы здёсь находимъ, сразу расширяютъ кругъ явленій, подводимыхъ подъ понятіе "обломовщины". Оказывается, что первыя — дътскія и юношескія — впечатльнія, впосльдствіи претворившіяся у Гончарова въ картину и идею обломовщины, были вынесены имъ не изъ деревни, а изъ города,--русскаго провинціальнаго, захолустнаго города, и въ частности изъ среды не исключительно дворянской, а, такъ сказать, смъщанной — дворянско-купеческой. Самъ Гончаровъ, какъ извъстно, быль купеческаго происхожденія, — и "Обломовка", гдв онъ родился и провель двтство, была не деревня, а городской домъ, правда, походившій на пом'встье. "Домъ у насъ, — читаемъ въ главъ II "На родинъ", — былъ, что называется, полная чаша, какъ, впрочемъ, было почти у всёхъ семейныхъ людей въ провинціи, не имъвшихъ поблизости деревни. Большой дворъ, даже два двора, со многими постройками: людскими, конюшнями, хлввами, сараями, амбарами, птичникомъ и баней. Свои лошади, коровы, даже козы и бараны, куры и утки - все это населяло оба двора. Амбары, погреба, ледники переполнены были запасами муки, разнаго

пшена и всяческой провизіи для продовольствія нашего и обширной дворни. Словомъ, цълое имъніе, деревня". Деревенская "Обломовка" вторгалась въ городъ, и самъ этотъ городъ быль своего рода большой, сложной "Обломовкой" съ губернаторомъ, чиновниками, купцами, дворянами, проживавшими тамъ или пріфажавшими на выборы. Гончаровъ живо помнилъ впечатлъніе, произведенное на него этимъ городомъ, когда онъ прівхалъ туда уже по окончаніи университетскаго курса: "Меня обдало, — пишеть онь (гл. IV), — той же "обломовщиной", какую я наблюдаль въ детстве. Самая наружность родного города не представляла ничего другого, кромъ картины сна и застоя... Такъ и хочется заснуть самому, глядя на это затишье, на сонныя окна съ опущенными шторами и жалюзи, на сонныя физіономіи сидящихъ по домамъ и попадающіяся на улиць лица. "Намъ нечего дълать!-зъвая, думаеть, кажется, всякое изъ этихъ лицъ, глядя лёниво на васъ: — мы не торопимся, живемъ — хлъбъ жуемъ да небо коптимъ!" И Гончаровъ рисуетъ картину этого провинціальнаго сна и застоя. Туть и чиновники, и купцы, и дворяне, и весь обиходъ жизни... Это были его юношескія впечатлівнія. Имъ предшествовали соотвітственныя дітскія, которыхъ описаніе Гончаровъ завершаеть такими словами (въ концъ главы III): "Мнъ кажется, у меня, очень зоркаго и впечатлительнаго мальчика, уже тогда, при видъ всъхъ этихъ фигуръ, этого беззаботнаго житья-бытья, бездълья и лежанія и зародилось неясное представленіе объ обломовщинъ".

"Фигуры", о которыхъ здѣсь идетъ рѣчь,—это крестный Гончарова, дворянинъ-помѣщикъ, отставной морякъ Николай Николаевичъ Трегубовъ (названный въ воспоминаніяхъ Якубовымъ¹), и его пріятели помѣщики-дворяне Козыревъ

 $<sup>^{1})</sup>$  О немъ см. въ книгъ Ев. Ляцкаго "Иванъ Александровичъ Гончаровъ" (1904), стр. 192 и сл.

и Гастуринъ. О Козыревъ между прочимъ читаемъ: "Онъ не выходилъ изъ халата и очень ръдко выъзжалъ изъ предъловъ своего имънія... У него была въ нъсколькихъ верстахъ другая деревня, но онъ и въ ту не всякій годъ заглядывалъ... Кромъ сада и библіотеки, онъ ничего знать не хотълъ, ни полей, ни лъсовъ, ни границъ имънія, ни доходовъ, ни расходовъ. Когда онъ ъзжалъ въ другую деревню, разсказывали мнъ его же люди, онъ спрашивалъ: "чьи это лошади?", на которыхъ ъхалъ (глава III). "Точно такъ же, продолжаетъ Гончаровъ, не зналъ и не хотълъ знать ничего этого и "крестный" мой, и третій близкій ихъ другъ и сверстникъ, А. Г. Гастуринъ..." Якубовъ на вопросы о его хозяйствъ, доходахъ и пр. отвъчалъ ("говаривалъ, зъвая"): "А не знаю, — что привезетъ денегъ мой кривой староста, то и есть..." (гл. III).

Когда Козыревъ и Гастуринъ прівзжали въ городъ на выборы, они останавливались у Якубова, жившаго во флигель у Гончаровыхъ,— и въ памяти пъвца обломовщины сохранились объ этомъ такія воспоминанія: "Съ утра, бывало, они вст трое лежать въ постеляхъ, куда имъ подавали чай или кофе. Въ полдень они завтракали. Послъ завтрака опять забирались въ постели. Такъ ихъ заставали и гости. Ръдко, только въ дни выборовъ, они натягивали на себя допотопные фраки или екатерининскихъ временъ мундиры и панталоны, спрятанные въ высокіе сапоги съ кисточками, надъвали парики, чтобъ трое! Они хохотали, оглядывая другъ друга, и мы, дъти, глядя на нихъ (гл. ПІ).

Изъ нихъ двое, Якубовъ и Козыревъ, были люди не только образованные, но и въ своемъ родъ "идейные". Это были запоздалые вольтеріанцы XVIII-го въка. У Козырева была большая библіотека—"все французскія книги" (гл. III). Онъ "былъ поклонникъ Вольтера и всей школы энциклопеди-

Digitized by Google

20

стовъ, и самъ смотрълъ маленькимъ Вольтеромъ, острымъ, саркастическимъ... Духъ скептицизма, отрицанія свътился въ его насмъшливыхъ взглядахъ, улыбкъ и сверкалъ въ ръчахъ..." (гл. III).

Передъ нами любопытные образчики Обломовыхъ первой четверти XIX-го въка. Бездълье, лежаніе, халать, лънь заняться даже своими дълами, запущенныя имънія, благодушіе и та специфическая "прозрачность" или "хрустальность" души, какою характеризуется Илья Ильичь, — всв эти внъшніе и внутренніе признаки настоящей обломовщины здъсь налицо. Не отсутствують и другія черты, столь же существенныя: подобно Иль Ильичу, эти добрые господа были кр в постники, и Гончаровь, въ глав в V-ой, подробно говорить объ этомъ (собственно о кръпостничествъ Якубова), стараясь обълить ихъ, во-первыхъ, съ исторической точки зрвнія (они были люди своего ввка) и, во-вторыхъ, указаніемъ на то, что они не злоупотребляли своими правами рабовладъльцевъ и обращались съ "подданными" мягко, гуманно. Другая черта иллюстрируется подробностями въ родъ слъдующей: Козыревъ и Гастуринъ пріъзжали въ губернскій городъ въ три года разъ на дворянскіе выборы, но совствить не заттить, чтобы ихъ выбирали, а, напротивъ, чтобы не выбирали. "Когда мы хотимъ повидаться съ ними, сказываль мнв предводитель дворянства, Бравинъ: — стоитъ только написать имъ, что ихъ намърены баллотировать: сейчасъ же оба бросять свои захолустья и прівдуть просить, чтобъ не выбирали" (гл. ІІІ).— Они пуще всего боялись того самаго, чего такъ боится Илья Ильичъ Обломовъ: чтобы (выражаясь любимой формулой этого посльдняго) жизнь ихъ не тронула. Когда Ильв Ильичу приходится перебираться на другую квартиру или когда онъ получаетъ непріятныя извъстія изъ деревни, вообще когда ему приходится что-нибудь предпринять, хлопотать,онъ жалуется, что "жизнь трогаетъ". Якубовъ, Козыревъ и

Гастуринъ, подобно Ильѣ Ильичу, удаляются отъ жизни, избѣгаютъ общества, прячутся и — совершенно счастливы въ своемъ одиночествѣ. Имъ чуждо столь свойственное всякому нормальному человѣку стремленіе участвовать въ общественной жизни, вращаться въ обществѣ, — у нихъ нѣтъ честолюбія и нѣтъ даже элементарной потребности осуществить свою "общественную стоимость". Отсутствіе этой потребности указываетъ на коренной изъянъ въ ихъ психикѣ, — тотъ самый, какой мы видимъ у Ильи Ильича. Обломова.

Обломовщина — не только лень, апатія квістизмь, но и соединенное съ боязнью жизни отсутствіе самаго чувства общественной стоимости человъка, т.-е. такое состояние психики, при которомъ человъкъ не страдаетъ отъ того, что его общественная стоимость не осуществилась. Замъною или суррогатомъ общественной стоимости служить имъ классовое и сословное самочувствіе: они проникнуты до глубины души сознаніемъ, что они — пом'вщики, влад'вльцы кр'впостныхъ душъ, дворяне, привилегированное сословіе и могутъ съ спокойною совъстью ничего не дълать. Но это классовое сознаніе и чувство у нихъ больше пассивно, чъмъ активно,они плохіе представители своего класса, не способны къ классовой борьбъ и не сумъли бы, а можетъ быть и не захотъли бы въ критическую минуту отстаивать свои права и прерогативы. Этой — помъщичьей, кръпостнической, дворянской — разновидности обломовщины отвъчаетъ соотвътственная купеческая, чиновническая и всякая иная сословная или профессіональная. Везді, гді наблюдается усыпленное состояніе мысли и бездійствіе воли, гді чувство личной общественной стоимости замъняется классовымъ самочувствіемъ и въ то же время нътъ способности къ классовой борьбъ,--мы имфемъ обломовщину. Гдф этихъ признаковъ нфтъ, тамъ нътъ и обломовщины. Поэтому, напр., бабушка въ "Обрывъ"

Digitized by Google

(вопреки мивнію г. Ляцкаго) не можеть быть отнесена къобломовщин в 1).

Наблюдая различные виды и ступени обломовщины, мы замъчаемъ, что эта болъзнь развивается въ человъкъ постепенно и обнаруживается при обстоятельствахъ, ей благопріятствующихъ, въ среднемъ возраств или въ старости. Обломовщина — не дътская и не юношеская бользнь. Чтобы забольть ею, нужно пожить, сложиться, стать эрылымь человъкомъ. Илья Ильичъ сдълался лежебокомъ уже послъ окончанія курса въ университеть и двухльтней службы въ Петербургъ Въгл. V первой части, гдъ изложено curriculum vitae Ильи Ильича, мы слъдимъ за постепеннымъ, хотя и довольно быстрымъ, развитіемъ его обломовщины. Оставивъ службу, онъ продолжалъ еще бывать въ обществъ; потомъ сталь отставать и отъ общества, "простился съ толпой друзей",--,его почти ничто не влекло изъ дома, и онъ съ каждымъ днемъ все кръпче и постояннъе водворялся въ своей квартиръ". "Сначала ему тяжело стало пробыть цълый день одътымъ, потомъ онъ лънился объдать въ гостяхъ... Вскоръ и вечера надобли ему... Наконецъ, узнаемъ, что у него "съ лътами гозвратилась какая-то ребяческая робость, ожиданіе опасности и зла отъ всего, что не встръчалось въ сферъ его ежедневнаго быта, вслъдствіе отвычки отъ разнообразныхъ внъшнихъ явленій".

Такъ и старички, изображенные въ воспоминаніяхъ, превратились въ Обломовыхъ уже въ зръломъ возрастъ, даже

<sup>1)</sup> Книга г. Ляцкаго представляють собою несомивно цвиный вкладь въ литературу о Гончаровъ. По своимъ задачамъ и характеру она относится къ тому роду изслъдованій, въ которомъ выдвигаются на первый планъ вопросы психологіи и исторіи творчества изучаемаго писателя. Недостатки и спорныя положенія труда г. Ляцкаго указаны въ рецензіи г. Гр узинскаго ("Въстникъ Восп.", сент. 1904). — Г. Ляцкій слишкомъ расширяєть с убъективную сторону въ творчествъ Гончарова. Равнымъ образомъ слишкомъ широко понятіе "обломовщины" въ истолкованіи г. Ляцкаго.

подъ старость. Якубовъ въ молодости жилъ дъятельною жизнью моряка, совершалъ кругосвътныя плаванія, участвоваль въ морскомъ сраженіи, много читалъ, основательно изучилъ географію, астрономію, математику и развилъ въ себъ незаурядные умственные интересы. Потомъ, выйдя въ отставку и вернувшись на родину, сблизился съ тогдашнимъ дворянскимъ кругомъ и ръшительно завоевалъ себъ общую симпатію и уваженіе... "Онъ былъ вездъ принятъ съ распростертыми объятіями, его ласкали, не давали быть одному. И у себя онъ даваль часто объды, ужины, на которыхъ неръдко присутствовали и дамы..." 1). Наконецъ, былъ членомъ масонской ложи. Человъкъ онъ былъ живой, общительный, умный, интересный... Но потомъ вышло слъдующее:

"Прівзжая послв, въ мои университетскія каникулы, разсказываеть Гончаровъ, - я сталь замъчать, что посътители у него становились ръдки, а самъ онъ не выъзжалъ никуда, совершая только свои ежедневныя прогулки въ экипажъ... Я видълъ, что онъ и на прогулкахъ сталъ избъгать встрвчъ, даже съ близкими его знакомыми. Отъ прочихъ онъ скрывался, сколько могъ" 1). Самъ онъ объяснялъ это твмъ, что "на старости отвыкъ отъ людей". Гончарову это объяснение казалось недостаточнымъ, и въ главъ IV онъ отмвчаетъ и другое: "вглядываясь и вдумываясь тогда въ его образъ мыслей и жизнь сознательно, я видълъ коечто въ его характеръ, къ чему прежде у меня не было ключа, что-то постороннее, кромъ старческой усталости: не то боязнь, не то осторожность". Онъ "точно остерегался общества, пятился отъ знакомыхъ, а незнакомыхъ вовсе не принималъ". — Загадка разъяснилась, когда Гончаровъ удостовърился, что послъ событія 14 декабря 1825 года Якубовымъ, какъ и многими, овладълъ несказанный страхъ

<sup>1) &</sup>quot;На родинѣ", гл. III.

и трепеть, изображенный Гончаровымь въ той же главъ съ юморомъ, напоминающимъ тотъ, съ какимъ описанъ страхъ, обуявшій Илью Ильича, когда онъ по ошибкъ направилъ казенную бумагу вмъсто Астрахани въ Архангельскъ.

Якубовъ перепугался потому, что принадлежалъ къ масонской ложъ и имълъ "образъ мыслей". Но нетрудно понять, что психологическимъ основаніемъ этого специфическаго страха послужила у Якубова все та же обломовщина, предрасполагающая къ боязни людей вообще, къ нелюдимости. Это все то же настроеніе, въ силу котораго Илья Ильичъ ожидалъ непредвидъннаго несчастья, все та же "ребяческая робость" и тоть "нервическій страхъ", о которыхъ говорится въ главъ V первой части романа: "онъ пугался окружающей его тишины и просто и самъ не зналъ чего — у него побъгутъ мурашки по тълу... "Обломовщина создаетъ вокругъ себя "атмосферу" тишины, одиночество, безлюдье и внущаеть безпричинный, нервическій страхъ, и если вдругъ въ самомъ дълъ случится что-нибудь чрезвычайное, въ родъ землетрясенія или тъхъ обысковъ, арестовъ и допросовъ, о которыхъ разсказано въ главъ IV "На родинъ", — обломовцы больше другихъ подвержены всъмъ чрезмърностямъ трепета, вообще свойственнаго русскому человъку. Исключенія, какія могли быть, только подтверждають правило. Гончаровь отмінаеть ихъ: "только старички, въ родъ Козырева и еще немногихъ, ухомъ не вели и не выползали изъ своихъ норъ. Козыревъ саркастически посмъивался и надъ крутыми мърами властей, и надъ переполохомъ. Громъ въ деревенскія затишья не доходилъ".

Изъ чертъ, здѣсь сгруппированныхъ, мы получаемъ довольно опредѣленную "картину болѣзни", именуемой обломовщиною. Самою характерною чертой нужно признать боязнъжизни и перемѣнъ. Обломовцы — это тѣ, которые, подобно-

Иль Ильичу Обломову, пуще всего боятся, какъ бы жизнь не тронула ихъ. Всъ тъ, которые этого не боятся, — не Обломовы, хотя бы они ничего не дълали, были лънивы не меньше Ильи Ильича и являлись такими же байбаками и увальнями, какъ Тентетниковъ. Конечно, въ большинствъ случаевъ такъ и выходить, что именно лежебоки и лънтяи оказываются одержимыми боязнью жизни и перемънъ, грозящихъ нарушить ихъ покой. Но принципіально и психологически это явленія разнаго порядка. Возможны случаи, когда человъкъ превращается въ лънтяя и лежебока просто потому, что ему нечего дълать и не зачъмъ трудиться, но онъ былъ бы очень радъ, если бы жизнь его тронула и побудила его стряхнуть съ себя лънь и апатію. Съ другой стороны, могуть оказаться своего рода Обломовыми и люди, ведущіе болюе или менюе подвижной и дімтельный образъ жизни: нужно только, чтобы ихъ умонастроение и весь душевный складъ были отмъчены ясно выраженнымъ психо-логическимъ консерватизмомъ, чтобы они боялись всего, что грозить нарушить строй ихъ жизни, выбить ихъ изъ привычной колеи. Я называю этотъ консерватизмъ психологическимъ въ томъ смыслъ, что онъ не связанъ съ интересами человъка и даже можетъ вредить имъ. Это — просто косность воли и мысли, соединенная съ инстинктивною, болъе или менъе патологическою боязнью какой бы то ни было перемъны въ условіяхъ жизни, въ соціальномъ положеніи человъка, который можеть при этомъ отчетливо сознавать всю выгоду перемъны. Психологическій консерватизмъ есть явленіе общечеловъческое и найдется повсюду. Но у насъ онъ, очевидно, связанъ съ нашимъ національнымъ укладомъ, который въ своемъ нормальномъ — не обломовскомъ — видъ являетъ черты, аналогичныя или психологически родственныя тому роду консерватизма, о которомъ идетъ ръчь и который въ своемъ крайнемъ выраженіи даетъ картину обломовщины съ ея халатомъ, туфлями, въчнымъ

лежаніемъ, лѣнивымъ покоемъ, апатіей, квіетизмомъ и разными "ребяческими" страхами.

Нашъ національный психическій укладъвь его нормальномъ видъ характеризуется между прочимъ нѣкоторою пассивностью волевыхъ процессовъ, замедленнымъ темпомъ дѣйствующей воли, и въ сферъмысли это отражается наклонностью къ фатализму того или другого рода. Эту послъднюю черту отмътилъ г. Ляцкій у Штольца ("И. А. Гончаровъ", стр. 183). Но я думаю, нъть основаній смотръть на нее, по примъру г. Ляцкаго, какъ на проявленіе обломовщины у Штольца: послъдній совершенно свободенъ отъ обломовщины, и если онъ не чуждъ фатализма, то это потому, что онъ по національности — русскій, несмотря на полунъмецкое происхожденіе.

Во изб'єжаніе недоразум'єній необходимо ясн'є и точн'є опред'єлить это понятіе фатализма, какъ характерной принадлежности русскаго національнаго уклада.

Прежде всего этотъ фатализмъ можетъ и не быть сознательнымъ и теоретическимъ: русскій человъкъ остается своеобразнымъ фаталистомъ и тогда, когда не въритъ въ "судьбу". Нашъ національный фатализмъ — во левого происхожденія, онъ — не теорія, не върованіе, а умонастроеніе, которое можеть прилаживаться къ какимъ угодно теоріямъ, върованіямъ, воззръніямъ. Но, разумъется, наиболье сродни ему тъ, которыя отмъчены извъстнымъ фаталистическимъ пошибомъ. Мы съ большею готовностью, чъмъ другіе народы, усвояемъ себъ возэрънія, ограничивающія роль личности и значеніе личной иниціативы въ исторіи и выдвигающія на первый планъ закономърный или фатальный "ходъ вещей". Это отлично гармонируеть съ нашимъ волевымъ укладомъ. Но, съ другой стороны, съ тъмъ же укладомъ согласуются и теоріи, приписывающія исключительное значеніе великимъ людямъ, "вождямъ" и "героямъ": нашъ волевой укладъ одинаково приспособленъ какъ къ тому, чтобы мы послушно и понуро шли за "ходомъ вещей", такъ и къ тому, чтобы мы болѣе или менѣе охотно слѣдовали за своимъ "героемъ" или "вождемъ", избавляя себя отъ труда хотѣть и дѣйствовать. Иначе говоря, строй нашей волевой психики отчасти приближается къ психологіи толпы и пока еще недостаточно приспособленъ къ организованному общественному дѣйствованію, сознательному и цѣлесообразному, предрѣшающему событія, создающему "ходъ вещей". Оттуда между прочимъ и слабость у насъ классовой организаціи.

Французское выражение "faire l'histoire" 1), столь характерное для французскаго національнаго склада, совершенно не примънимо у насъ: наша исторія какъ-то сама собою дълается... Въ сущности, разумъется, это мы ее дълаемъ, но только пассивно, а не активно, - и для насъ характерны выраженія, въ которыхъ о насъ-то и умалчивается, въ родъ: "повъяло весной", "наступила реакція", "времена измънились" и т. п. Такъ, Штольцъ говоритъ Обломову: "Ты не знаешь, что закипъло у насъ теперь..." — Это "закипъли" "въянія" конца 50-хъ годовъ, когда почуялась близость великой реформы, за которою должны были последовать и другія. Для современниковъ, какъ и для последующихъ поколъній, было не вполнъ ясно, какія именно общественныя силы и въ какой мъръ участвовали въ этихъ событіяхъ первостепенной важности. Опять приходится вспомнить психологію толпы. Впоследствіи понадобились спеціальныя изысканія, чтобы выяснить весь этоть ходъ "вещей". Равнымъ образомъ долго оставался открытымъ вопросъ о томъ, чему собственно мы обязаны побъдой надъ Наполеономъ въ 1812 году: морозу или мудрой медлительности Кутузова, столь геніально изображенной Толстымъ-именно какъ нашъ національный способъ дъйствовать?

<sup>1) &</sup>quot;Дѣлать исторію".

Воть именно Кутузовъ въ "Войнъ и миръ" и является художественнымъ воплощеніемъ нашего національнаго волевого уклада и фаталистическихъ наклонностей нашей мысли, въ ихъ нормальномъ видъ и въ историческомъ обнаруженіи <sup>2</sup>). И, можно сказать, мы ділали и ділаемъ нашу исторію "по-кутузовски". Къ сожальнію, приходится сознаться, что до сихъ поръ мы дълали ее и "пообломовски". Надо уповать, что этоть последній факторъ" пойдеть на убыль, что приближается время, когда обломовщина, какая еще есть, будеть вытёснена изъ сферы общественной жизни и дъятельности и перестанеть опредълять собою "ходъ вещей" у насъ. Симптомы этого оздоровленія нашей національной психики уже нам'вчаются. И не трудно видъть, что ближайшимъ результатомъ этого будеть также некоторое изменение въ нормальномъ функціонированіи нашихъ волевыхъ актовъ: ихъ темпъ ускорится, нашъ "волевой фатализмъ" пойдеть на убыль, яснъе обозначатся системы силь, творящія исторію, — и мы будемь знать, куда идемъ, что и какъ дълаемъ...

 $\mathbf{2}.$ 

Важнъйтие признаки обломовщины оттъняются фигурою Штольца. Задуманное и изображенное въ противоположность Обломову, это лицо, какъ художественный образъ, оставляетъ впечатлъние нъкоторой апріорности и, пожалуй, искусственности построенія. При всемъ томъ однако мы не можемъ присоединиться къ мнѣнію, будто Штольцъ не удался Гончарову примърно такъ, какъ не удался Гоголю Костанжогло. Штольцъ, во всякомъ случаъ, не выдуманъ. То, что въ немъ признается неяснымъ, было въ ту эпоху

 $<sup>^2)</sup>$  Объ этомъ я писалъ подробнее въ книге "Л. Н. Толстой какъ художникъ", глава IV и V.

неясно въ самой жизни, и какъ этою, такъ и другими сторонами Штольцъ представляется намъ фигурою, далеко не лишенною типичности для второй половины 50-хъ годовъ и начала 60-хъ.

Другь и сверстникъ Обломова, Штольцъ — отрицатель и противникъ обломовщины. Онъ отрицаеть ее во всъхъ ея видахъ. Идеалъ барской жизни въ деревнъ, который лелъетъ Обломовъ, представляется Штольцу совершенно нелъпымъ. "Это не жизнь! - говорить онъ въ отвъть на разглагольствованія замечтавшагося Ильи Ильича (ч. II, гл. IV),это какая-то... обломовщина". Когда Обломовъ хочетъ доказать ему, что всв люди стремятся къ покою, что это свойственно природъ человъческой, Штольцъ отвъчаетъ: "И утонія-то у тебя обломовская" (тамъ же). — Обломовскому культу покоя и квістизма онъ противопоставляєть культь труда и непрерывнаго стремленія впередъ. Илья Ильичъ готовъ согласиться съ тъмъ, что можно работать, трудиться, "муниться", по его опредъленію, но только съ тою цълью, чтобы "обезпечить себя навсегда и удалиться потомъ на покой, отдохнуть". — "Деревенская обломовщина!" восклицаетъ Штольцъ. "Или достигнуть службой значенія и положенія въ обществъ, продолжаетъ развивать свою мысль Обломовъ, и потомъ въ почетномъ бездвиствіи наслаждаться заслуженнымъ отдыхомъ..."-, Петербургская обломовщина!" восклицаетъ Штольцъ (ч. П, гл. IV). Вотъ именно въ противоположность этому, столь характерному для обломовщины стремленію къ "отдыху", "покою", почетному или непочетному "бездъйствію", Штольцъ настаиваеть на необходимости труда — ради труда, безъ всякихъ видовъ на "отдыхъ". На вопросъ Обломова: "для чего же мучиться весь въкъ?" онъ отвъчаеть: "для самого труда, больше ни для чего. Трудъ — образъ, содержаніе, стихія и ціль жизни, по крайней мъръ, моей" (тамъ же). - Эти слова, конечно, не означають, что для Штольца безразлично, какимъ бы дъломъ ни заниматься, что его нисколько не интересуеть вопросъ о цъли и значеніи его труда. Онъ не будеть толочь воду въ ступъ... Мы хорошо знаемъ, чъмъ онъ занять: онъ "пріобрътаеть", составляеть себъ состояніе, ведеть свои дъла, вмъсть съ тъмъ онъ учится, развивается, слъдить за всёмь, что творится на бёломъ свёте, наконецъ много путеществуеть, какъ по Россіи, такъ и за границей 1). Онъ — просвъщенный дълецъ и "грюндеръ". И совершенно очевидно, что этому "труду" онъ, какъ и самъ Гончаровъ, приписываетъ прогрессивное общественное значеніе. Мало того: его проповъдь "труда" не лищена моральнаго оттънка. Это было въ духъ времени. Отживающей обломовщинъ, какъ порожденію кръпостничества, противопоставляли, наканунъ паденія кръпостного права, необходимость предпріимчивости, діловитости, иниціативы, и эти качества представлялись въ видъ культурной и даже моральной силы, призванной обновить и возродить Россію. Сама собой устанавливалась "психологическая ассоціація" представленій этихъ качествъ съ идеями либерализма, просвъщенія, общественнаго развитія. И это было симптомомъ того поворота, который обозначился въ нашей внутренней жизни около половины 50-хъ годовъ; на смѣну крѣпостническаго строя выступаль буржуазный, выдвигавшій вмість съ культомъ наживы, духомъ предпріимчивости, грюндерствомъ новую политическую программу, правда, не вполнъ ясную, но во всякомъ случав отмъченную печатью либерализма, общихъ идей просвъщенія, прогресса, свободы. Теперь уже нельзя было сочетать д'вловитости, предпріимчивости и наживы съ обскурантизмомъ и политическою отсталостью, какъ это

<sup>1)</sup> Онъ говорить Обломову: "Я два раза быль за границей, послѣ нашей премудрости смиренно сидѣль на студенческихъ скамьяхъ въ Боннѣ, въ Іенѣ, въ Эрлангенѣ, потомъ выучилъ Европу, какъ свое имѣніе... Я видѣлъ Россію вдоль и поперекъ. Тружусь..." И увѣрялъ, что никогда не перестанетъ "трудиться", хотя бы утвердилъ свои капиталы (ч. ІІ. гл. IV).

дълалъ Гоголь. Новый Костанжогло являлся либераломъ, "просвъщеннымъ раціоналистомъ" <sup>1</sup>), прогрессистомъ.

Штольцъ при случав заводить рвчъ о фабрикахъ, о путяхъ сообщенія, о пристаняхъ, о сбыть. Но онъ заводить рвчь также о школахъ, именно — народныхъ, о просвъщении. Его "программа" — либерально-буржуазная и просвътительная: раскръпощеніе, экономическое развитіе страны, промышленный прогрессъ, просвътительная дъятельность. Онъ восторженно привътствуетъ зарю новой жизни, занимавшуюся въ концъ 50-хъ годовъ: онъ ожидаетъ близкой смъны кръпостнической и обломовской эпохи новою, либеральнобуржуазною, прогрессивною, когда, вмъсто обломовскаго сна и застоя, закипить работа на всёхъ поприщахъ и процессъ оздоровленія общественнаго организма быстро пойдеть впередъ... Вспомнимъ еще разъ тъ думы, которымъ предается Штольцъ, когда онъ навсегда разстается съ Обломовымъ, сказавшимъ при прощаніи: "Не забудь моего Андрея" (сына Ильи Ильича отъ Пшеницыной).—"Нъть, не забуду я твоего Андрея... Погибъ ты, Илья: нечего тебъ говорить, что твоя Обломовка не въ глуши больше, что до нея дошла очередь, что на нее пали лучи солнца! Не скажу тебъ, что года черезъ четыре она будетъ станціей дороги, что мужики твои пойдуть работать насыпь, а потомъ по чугункъ покатится твой хльоъ къ пристани... А тамъ... школы, грамота, а дальше... Нътъ, перепугаешься ты зари новаго счастья, больно будеть непривычнымъ глазамъ. Но поведу твоего Андрея, куда ты не могъ итти... и съ нимъ будемъ приводить въ дъло наши юношескія мечты"2) (ч. IV, глава IX).

Отсюда между прочимъ видно, что этотъ практическій дъятель, этотъ грюндеръ и дъловой человъкъ лелъетъ "юно-

<sup>1)</sup> Выраженіе г. Ляцкаго о Штольці ("Ив. Ал. Гончаровь", стр. 183).

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

шескія мечты" и надвется проводить ихъ въ жизнь. Несомнънно, на личности Штольца лежить еще свъжій отпечатокъ идеализма 40-хъ годовъ, къ которымъ относятся его юность, его воспитаніе, его университетскіе годы. Онъ учился въ московскомъ университетъ, онъ слушалъ Грановскаго, онъ, конечно, зачитывался статьями Бълинскаго. Изъ этой "школы" онъ вынесъ широкіе умственные интересы, а также и тв "юношескія мечты", которыя, какъ мы видъли, онъ хранить и въ зръломъ возрастъ. Въ чемъ онъ состояли, мы не знаемъ, но имъемъ основание думать, что онъ были довольно скромны и едва ли шли дальше тъхъ освободительныхъ идей, которыя выдвинула эпоха реформъ.— Духу 40-хъ годовъ обязанъ Штольцъ также темъ своеобразнымъ "эпикурействомъ" или "разумнымъ эгоизмомъ", которымъ отмъчена его душевная жизнь, а также и вся его дъятельность. Въдь, въ концъ концовъ, всъ усилія его направлены на то, чтобы создать себъ обезпеченную, счастливую, разумную, изящную жизнь. Нельзя сказать, чтобы это было идеаломъ людей 40-хъ годовъ, но это воспитывалось въ нихъ условіями времени: общественная дъятельность была тогда невозможна, приходилось замыкаться въ тъсномъ кругу, и нътъ ничего удивительнаго въ томъ, что лучшіе люди невольно впадали въ "эпикурейство". Личная жизнь съ ея вопросами любви, счастья, умственныхъ интересовъ и т. д. силою вещей выдвигалась на первый планъ. Вспомнимъ, какую выдающуюся роль въ жизни лучшихъ людей той эпохи играли любовь, дружба, эстетика, философскій и научный диллетантизмъ. Эти черты еще обострились въ глухое время первой половины 50-хъ годовъ. И когда, въ эти годы, явились новые, молодые дъятели, вышедшіе изъ другой, не барской среды, одушевленные широкими общественными идеями, натуры стоическаго пошиба и высокаго нравственнаго закала, тогда и возникла та рознь между "отцами" и "дътьми", которая, помимо разногласія

въ направленіи, въ идеяхъ и "программахъ", была, прежде всего, столкновеніемъ противоположныхъ натуръ, психологическимъ конфликтомъ "эпикурейцевъ" и "стоиковъ". Въ литературъ представителями новаго покольнія и вмъсть съ тъмъ новаго психологическаго типа были Черны шевскій, Добролюбовъ, Елисеевъ и др.

Къ которому изъ этихъ двухъ типовъ принадлежитъ Штольцъ? Ни къ тому, ни къ другому. Штольцъ скоръе всего — представитель третьяго, тогда нарождавшагося типа — либерала и практическаго дъятеля, сохранившаго еще отпечатокъ идеализма 40-хъ годовъ и унаслъдовавшаго отъ нихъ "эпикурейскіе" наклонности и вкусы.

Но въ другихъ отношеніяхъ онъ, какъ психологическій типъ, ръзко отличается отъ людей 40-хъ годовъ. Онъ — человъкъ положительный, натура уравновъшенная, чуждая излишествъ рефлексіи, бодрая, дъятельная, жизнерадостная. По складу ума онъ — позитивисть. "Мечть, загадочному, таинственному не было мъста въ его душъ. То, что не подвергалось анализу опыта, практической истины, было въ глазахъ его оптическій обманъ... У него не было и того дилетантизма, который любить порыскать въ области чудеснаго, или подонкихотствовать въ полъ догадокъ и открытій за тысячу літь впередъ... (ч. II, гл. II). — Это написано Гончаровымъ, очевидно, съ оглядкою на идеалистовъ и дилетантовъ метафизики 40-хъ годовъ и съ цълью оттънить въ лицъ Штольца новый психологическій типъ, выступавшій на сміну прежнему. Новый типь оказывается боліве здоровымъ, цъльнымъ, болъе жизнеспособнымъ. Въ немъ отмъчено обыкновенное развитіе задерживающей и регулирующей воли — въ противоположность ея слабости у многихъ представителей старшаго покольнія. Мотивировано это — у Штольца — наслъдственностью (со стороны отца) и спартанскимъ воспитаніемъ. Какъ бы то ни было, оказывается, что весь душевный міръ Штольца постоянно нахо-

дится подъ контролемъ его воли: "кажется, и печалями, и радостями онъ управляль какъ движеніемъ рукъ, какъ шагами ногъ..." (ч. II, гл. II).—Онъ стремится къ тому, чтобы не было "ничего лишняго" въ его душъ ("въ нравственныхъ отправленіяхъ его жизни"), , , онъ искаль равновъсія практическихъ сторонъ съ тонкими потребностями духа" (тамъ же). Его задачею было — поменьше мудрить и выработать себъ "простой, т.-е. прямой, настоящій взглядъ на жизнь"; зная всю трудность этой задачи ("мудрено и трудно жить просто!" говориль онъ), онъ "боялся воображенія и всякой мечты" и зорко слъдиль за собою, за каждымъ шагомъ своимъ. Между прочимъ, "слъдилъ онъ и за сердцемъ": вопросъ любви къ женщинъ занимаетъ свое мъсто въ его душевной экономіи: "онъ и среди увлеченія чувствоваль землю подъ ногой и довольно силы въ себъ, чтобы, въ случав крайности, рвануться и быть свободнымъ" (тамъ же). Онъ не върилъ "въ поэзію страстей, не восхищался ихъ бурными проявленіями и разрушительными слъдами, а все хотълъ видъть идеалъ бытія и стремленій человъка въ строгомъ пониманіи и отправленіи жизни" (тамъ же).

Таковъ Штольцъ... Гончаровъ, какъ видно, очень цѣнилъ такія качества ума и характера и думалъ фигурою Штольца отвѣтить на вопросъ, поставленный Гоголемъ: какіе люди нужны Россіи? Ему казалось, что великое слово "впередъ!", о которомъ мечталъ Гоголь, будетъ сказано сперва Штольцами, русскими по національности, полуиностранцами по крови, и уже вслѣдъ за ними явятся соотвѣтственные дѣятели чисто-русскаго происхожденія. Прочтемъ слѣдующее мѣсто изъ той же главы: "Чтобъ сложиться такому характеру, можетъ быть, нужны были и такіе смѣшанные элементы, изъ какихъ сложился Штольцъ. Дѣятели издавна отливались у насъ въ пять-шесть стереотипныхъ формъ, лѣниво вполглаза глядя вокругъ, прикладывали руку къ общественной машинъ и съ дре-

мотой двигали ее по обычной колев, ставя ногу въ оставленный предшественникомъ слвдъ. Но вотъ глаза очнулись отъ дремоты, послышались бойкіе, широкіе шаги, живые голоса... Сколько Штольцевъ должно явиться подърусскими именами!"

Упованія, возлагавшіяся Гончаровымъ на д'вятелей этого типа, какъ извъстно, не оправдались, Россіи, конечно, нужны были, какъ и теперь нужны, двятели съ такимъ запасомъ энергіи, какой мы видимъ у Штольца, но одной энергіи мало, — нужно еще, чтобы она была направлена на выработку общественнаго самосознанія, на общественное діло, на проложеніе новыхъ путей внутренняго развитія Россіи. У Штольца она направлена больше на личныя цёли, на грюндерство и на урегулирование его собственной душевной жизни. Онъ, пожалуй, окажется отличнымъ работникомъ и умълымъ проводникомъ новыхъ началъ въ жизни, но въдь онъ — не человъкъ творческой мысли въ вопросахъ общественнаго развитія. Это видно уже изъ того, что онъ не имъетъ ясной программы, что его идеологія исчерпывается "юношескими мечтами", вынесенными изъ 40-хъ годовъ, между твмъ какъ уже заканчивались 50-е, приближалась эпоха великихъ реформъ и подымался основной и труднъйшій вопросъ русской жизни — о народъ, объ устроеніи его экономическаго быта, - вопросъ, для правильной постановки котораго либерализмъ и просвъщенный раціонализмъ Штольца недостаточны, а его грюндерство могло служить даже препятствіемъ. Требовалась широкая демократическая программа, согласованная съ возможно широкимъ идеаломъ политическаго развитія Россіи, и для этого нужны были дъятели и мыслители совстыв иного направленія и иного строя души. Таковые и не замедлили явиться. Одинъ изъ самыхъ яркихъ представителей этого новаго общественно-психологическаго типа, великій критикъпублицисть Н. А. Добролюбовъ, отнесся къ Штольцу отрицательно. Онъ писалъ "...что онъ (Штольцъ) дѣлаетъ и какъ онъ ухитряется дѣлать что-нибудь порядочное тамъ, гдѣ другіе ничего не могутъ сдѣлать, — это для насъ остается тайной. Онъ мигомъ устроилъ Обломовку для Ильи Ильича: — какъ? этого мы не знаемъ. Онъ мигомъ уничтожилъ фальшивый вексель Ильи Ильича; — какъ? это мы знаемъ. Поѣхалъ къ начальнику Ивана Матвѣича, которому Обломовъ далъ вексель, поговорилъ съ нимъ дружески, — Ивана Матвѣича призвали въ присутствіе и не только что вексель велѣли возвратить, но даже изъ службы выходить приказали. И подѣломъ ему, разумѣется; но, судя по этому случаю, Штольцъ не доросъ еще до идеала общественнаго русскаго дѣятеля" 1) (Сочин. Н. А. Добролюбова, т. П, стр. 500—504).

Средство, къ которому Штольцъ прибъгалъ въ данномъ случав, было глубоко-антипатично Добролюбову. Онъ рвшительно выступалъ противъ такихъ пріемовъ въ борьбъ съ темными силами. Въ этомъ отношеніи онъ какъ и Чернышевскій, далеко опередиль свое время и явиль образець "общественнаго русскаго дъятеля" въ лучшемъ смыслъ этого слова. Оттого и сталъ онъ призваннымъ и признаннымъ учителемъ и воспитателемъ поколъній. — Напротивъ. Штольцъ, не брезгавшій вышеуказанными пріемами борьбы, быль, въ этомъ отношении, шаблоннымъ челавъкомъ своего времени. Но самъ Добролюбовъ смягчаеть суровость своего приговора непосредственно следующими за приведеннымъ мъстомъ словами: "Да и нельзя еще (достичь идеала общественнаго русскаго дъятеля): рано". — Окончательное заключеніе Добролюбова о Штольцъ сводится къ тому, что "онъ не тоть человъкъ, который сумъеть на языкъ, понятномъ

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

для русской души, сказать намъ это всемогущее слово: впередъ!" <sup>2</sup>) (Сочин., II, 505).

Штольцъ — не вождь, не герой. Онъ не пролагаетъ новыхъ путей. Онъ только идеть за временемъ и является представителемъ эпохи, когда отживала старая обломовщина и на смѣну крѣпостного строя возникалъ новый порядокъ вещей. Гончаровъ, конечно, идеализируетъ Штольца. Устраняя эту идеализацію, мы все-таки скажемъ, что въ предразсвѣтную эпоху конца 50-хъ годовъ, когда, по выраженію Добролюбова, нужно было "расчищать лѣсъ", чтобы выйти на большую дорогу и убѣжать отъ "обломовщины", Штольцы свою лепту вносили въ это дѣло, хотя бы уже тѣмъ, что не сидѣли на мѣстѣ, не спали, не кисли, а суетились, просвѣщались, тормошили Обломовыхъ, радовались наступленію новой эры, отрицали крѣпостное право.

Штольцъ, какъ общественный дъятель и моральная величина, не выдержить критики, если судить о немъ съ высоты Добролюбовскаго идеала. Но по сравненію съ окружавшею его тьмою и пустотою (кстати сказать, превосходно изображенной въ романъ Гончарова второстепенными и вводными фигурами), съ безнадежною спячкою обломовцевъ, съ глубокими залежами обскурантизма, тогда почти не тронутаго, — Штольцъ долженъ быть признанъ явленіемъ въ свое время прогрессивнымъ.

Отмътимъ, въ заключеніе, еще одну черту, которою Штольцъ ръзко отличается отъ новыхъ людей Добролюбовскаго типа. Это — болье чъмъ добродушное отношеніе Штольца къ той самой обломовщинъ, которую онъ такъ послъдовательно отрицаетъ. Добролюбовъ, какъ извъстно, не щадитъ ея и произноситъ надъ нею "судъ безпощадный". Для него она — почти порокъ, во всякомъ случаъ — уродство, и человъкъ, зараженный обломовщиной, не за-

Digitized by Google

<sup>2)</sup> Извъстное мъсто изъ первой главы второй части "Мертвыхъ душъ".

служиваеть, по глубокому убъжденію критика, ни сожальнія, ни снисхожденія. Въ его глазахъ обломовцы — народь никуда не годный, и обломовщина — наше національное несчастье и проклятье. Для Штольца она — только больных и онъ относится къ обломовцамъ съ состраданіемъ, онъ ихъ жальеть, какъ больныхъ, безмощныхъ, слабыхъ духомъ и волею, но, по существу, хорошихъ, чистыхъ и честныхъ людей, достойныхъ лучшей участи. Очевидно, это потому такъ, что онъ самъ выросъ подъ свнью обломовщины, знаетъ обломовцевъ съ дътства, принадлежитъ къ ихъ кругу, ихъ средв, и еще потому, что онъ выражаетъ отношеніе къ обломовщинъ самого Гончарова, — послъдовательнотрицательное, но спокойное и благодушное, какъ оно выразилось и въ знаменитомъ романъ, и въ автобіографическихъ очеркахъ "На родинъ".

Но Гончаровъ указалъ на возможность и, пожалуй, необходимость и иного — болъе радикальнаго — отрицанія нашей "національной болъзни", близкаго къ Добролюбовскому. Это отрицаніе, въ мягкой, женственной формъ, не нарушающей его послъдовательности, его принципіальности, дано въ самомъ романъ и было въ свое время отмъчено и превосходно комментировано Добролюбовымъ. Оно представлено героиней романа Ольгой Ильинской, о которой великій критикъ писалъ: "въ ней-то болъе, нежели въ Штольцъ, можно видъть намекъ на новую русскую жизнь; отъ нея можно ожидать слова, которое сожжетъ и развъеть обломовщину..." (Сочин., II, 505).

Къ тому, что сказано нашей критикой объ этомъ женскомъ образъ, занимающемъ одно изъ первыхъ мъсть въ нашей художественной литературъ, прибавлять нечего. Но я позволю себъ, прежде чъмъ разстаться съ обломовщиной и ея противовъсомъ — Штольцемъ и перейти къ эпохъ и людямъ 60-хъ годовъ, сказать нъсколько словъ объ этомъ чудномъ женскомъ образъ, сохраняющемъ до сихъ поръ

3.

## (Посвящается П. Е. Майковой).

Незаурядная сила и ясность ума, цѣльность натуры, вѣчное стремленіе впередъ — къ разумной дѣятельности, къ плодотворной общественной работѣ — вотъ тѣ черты, которыя ставять Ольгу выше другихъ, даже лучшихъ, женщинъ ея времени и вмѣстѣ съ тѣмъ являются главнымъ основаніемъ того, что въ лицѣ Ольги обломовщина встрѣтила судью и противника гораздо болѣе послѣдовательнаго и рѣшительнаго, чѣмъ Штольцъ.

Ольга изображена Гончаровымъ такъ, что читателю становятся вполнъ ясными ея дальнъйшіе пути въ жизни. Уже Добролюбовъ предсказывалъ, что она когда-нибудь броситъ Штольца, разочаровавшись въ немъ, какъ въ общественномъ дъятелъ и величинъ моральной. Личнымъ и семейнымъ счастьемъ она не удовлетворится. Натура изящноженственная, она вмъстъ съ тъмъ одарена мужскимъ умомъ и мужскимъ стремленіемъ къ дълу, работъ, борьбъ. Спокойная, тихая, счастливая жизнь пугаетъ ее, какъ призракъ обломовщины, какъ болотная тина, грозящая затянуть и поглотить человъка. Всего менъе могла бы выйти изъ нея самодовольная мать, женщина-насъдка, "нянька своихъ дътей", жена-хозяйка. Это понялъ и оцънилъ въ ней Штольцъ 1). Ничего нътъ въ ней буржуазнаго, — и, очевидно, это послужитъ когда-нибудь причиной ея разрыва съ Штольцемъ.



<sup>1)</sup> Вдали ему улыбался новый образъ, не эгоистки Ольги, не страстно любящей жены, не матери-няньки, увядающей потомъ въ безцвѣтной, никому ненужной жизни, а что-то другое, высокое, почти небывалое... Ему грезилась мать-создательница и участница нравственной и общественной жизни цѣлаго счастливаго поколѣнія... (ч. IV, гл. VIII).

"Чъмъ счастье ея полнъе, тъмъ она становилась задумчивъе и даже... боязливъе. Она стала строго замъчать за собой и уловила, что ее смущала эта тишина жизни, ея остановка на минутахъ счастья..." (ч. IV, гл. VIII). — Не трудно предвидъть, что когда-нибудь, въ одну изъ такихъ "остановокъ жизни", глаза Ольги откроются, и она вдругь пойметь, что ея мужъ, въ сущности, далеко не соотвътствуетъ ея идеалу. У такихъ, какъ Штольцъ, оборотная, пошлая сторона души маскируется ихъ "дъятельностью", подвижностью, предпріимчивостью, суетой и шумомъ; зато твиъ ярче можетъ выступить она -- на досугъ, въ тъ счастливыя минуты "тишины" и "остановокъ жизни"... И кажется, Ольга потому и боится этихъ минутъ, что смутно предчувствуетъ разочарованіе, которое онъ принесуть ей. Ольга любить не слѣпо, а сознательно. Къ ней не приложима поговорка: "не по-хорошу миль, а по-милу хорошь". -- "Признавъ разъ въ избранномъ человъкъ достоинство и права на себя, она върила въ него и потому любила, а переставала върить переставала и любить, какъ случилось съ Обломовымъ" (ч. IV, гл. VIII). Такъ и Штольца полюбила она "не слъпо, а съ сознаніемъ", и "чемъ сознательне она веровала въ него, тъмъ труднъе было ему держаться на одной высотъ, быть героемъ не ума ея и сердца только, но и воображенія" (тамъ же). И, конечно, онъ не удержится "на высотв". Онъ могъ бы, пожалуй, остаться "героемъ ея воображенія" въ глухое обломовское время, на безлюдьи; но времена перемънились, — явилась возможность нъкоторой общественной работы, борьба манила, новый идеалъ дъятеля уже складывался въ сознаніи лучшихъ людей, и эти лучшіе люди уже выступали на арену, разоблачая незначительность "дъятельности" и буржуазно-либеральной идеологіи Штольцевъ.

И Ольга "готовилась, ждала"... "Она росла все выше и выше" (тамъ же). Предугадывая ея дальнъйшую жизнь, мы

скажемъ, что она, раньше или позже, разочаруется въ Штольцъ, убъдится въ ничтожности его "дъятельности" и въ недостаточности его "программы". Она выступитъ на иной путь, трудный и тернистый, исполненный лишеній и невзгодъ. И куда бы судьба ни забросила ее, въ какомъ бы забытомъ уголкъ ни пришлось ей жить, — она повсюду сохранитъ на всю жизнь завъты своей молодости. Пройдутъ года, — она состарится тъломъ, но не духомъ: если вы ее гдъ-нибудь встрътите, вы будете поражены и очарованы ясностью ея ума, свъжестью ея чувства, ея живою отзывчивостью на всъ вопросы и злобы времени.

Въ противоположность фигуръ Штольца, въ Ольгъ нътъ ничего искусственнаго, апріорнаго. Это живое лицо прямо взято изъ жизни. Въ художественномъ отраженіи, въ поэтическомъ обобщеніи — оно явилось психологическимъ типомъ, объединяющимъ лучшія стороны русской образованной женщины, сильной умомъ, волею и внутреннею свободою, — женщины, имъющей всъ данныя, чтобы явить тотъ идеалъ общественнаго дъятеля, о которомъ нъкогда мечталъ Добролюбовъ...

## ГЛАВА ХІІ.

## Н. А. Некрасовъ.

1.

Эпоха, о которой мы вели ръчь въ двухъ предыдущихъ главахъ, вторая половина 50-хъ годовъ, была великимъ поворотнымъ пунктомъ русской исторіи, кануномъ великихъ реформъ, началомъ новой эры. Въ такія эпохи всегда появляются "новые люди", возникаютъ новые общественнопсихологическіе типы.

Новые типы, возникавшіе во вторую половину 50-хъ годовъ, окончательно выяснились и достигли наибольшей яркости выраженія въ 60-е годы, когда закладывались устои новой Россіи и наша общественная жизнь являла оживленную картину борьбы различныхъ умственныхъ теченій и идеаловъ.

Въ это время Штольцы уже становились анахронизмомъ. Они быстро сходили со сцены, уступая мѣсто либеральнымъ дѣльцамъ и бюрократамъ-карьеристамъ, въ родѣ, напр., Калиновича, героя романа Писемскаго "Тысяча душъ". Этому типу предстояла дальнѣйшая "эволюція", превосходно воспроизведенная, какъ увидимъ въ своемъ мѣстѣ, въ нѣкоторыхъ романахъ и повѣстяхъ П. Д. Боборыкина. Одновременно обозначился и типъ "разночинца",

воодушевленнаго тъми идеями, которыя вскоръ кристаллизовались въ доктрину радикальнаго народничества. Выходцы изъ духовенства, мъщанства и народа, эти "разночинцы", несомнънно, представляли собою не только извъстное направление общественной мысли, но и весьма опреобщественно-психологическій дъленный лучшими представителями котораго были въ литературъ Добролюбовъ и Чернышевскій. Уже въконцъ 50-хъ годовъ между этими "разночинцами", или "семинаристами", какъ ихъ обзывали, и представителями старшаго поколвнія, воспитавшагося въ 30-хъ и 40-хъ годахъ, обнаружился коренной разладъ, который, въ существъ своемъ, былъ не столько идейнымъ, сколько психологическимъ: это была рознь и даже взаимная антипатія натуръ противоположнаго душевнаго уклада. Объ этой розни намъ придется говорить въ дальнъйшемъ. Здъсь я хочу указать только на то, что столкновеніе людей, скажемъ для краткости, "добролюбовскаго" типа съ людьми "тургеневскаго" или "герценовскаго" типа было первымъ по времени и наиболъе знаменательнымъ появленіемъ неизбъжной распри между "дътьми" и "отцами", — распри, которая, все болъе осложняясь и обостряясь, затянулась на многіе годы. Наша общественная жизнь и наши литературныя направленія 60-хъ и 70-хъ годовъ ярко окрашены различными выраженіями этой распри. Уже въ самомъ началі 60-хъ годовъ она осложнилась появленіемъ особой разновидности "новыхъ людей", именно той, наиболье яркимъ и блестящимъ представителемъ которой былъ Д. И. Писаревъ. Что это была — психологически — особая разновидность, весьма отличная отъ "разночинцевъ" добролюбовскаго типа, это въ настоящее время не подлежить сомниню. Въ сутолоки того времени, въ горячкъ литературной полемики, когда неръдко выходило, что "своя своихъ не познаша", люди весьма различнаго душевнаго склада смъщались и искусственно объединялись подъ однимъ и тъмъ же названіемъ или кличкою въ родъ "нигилисты", "мыслящіе реалисты", "мыслящій пролетаріатъ", или просто "новые люди". Но, однако, при всей искусственности, это объединеніе оправдывалось тъмъ, что, дъйствительно, были нъкоторыя черты, общія почти всъмъ разновидностямъ "новыхъ людей" и довольно ръзко разграничивавшія ихъ отъ ихъ историческихъ предшественниковъ, отъ "отцовъ".

Въ ряду этихъ чертъ на первый планъ нужно выдвинуть ту, которая относится къ сферъ національной психологіи: это именно отсутствіе обломовщины. Люди 60-хъ годовъ въ общемъ -- не обломовцы. Конечно, между ними попадались отдёльныя лица, отмёченныя въ той или иной мъръ печатью нашей "національной бользни", но эта печать не была характернымъ признакомъ поколънія, и "обломовцы" по натурѣ или унаслѣдованнымъ привычкамъ, подчиняясь общему духу бодрости, общему стремленію къ труду и борьбъ, излъчивались отъ "національнаго недуга" или не имъли возможности обнаруживать соотвътственныхъ чертъ своего характера или настроенія. Можно сказать, 60-е годы были эпохой, когда, вмёстё съ дореформенными порядками, хоронилась и обломовщина. Статья Добролюбова "Что такое обломовщина?" — была, въ этомъ смыслъ, своего рода "манифестомъ", — и появленіе знаменитаго романа Гончарова въ 1859 году было знаменіемъ времени. Вотъ именно наступило такое время, что всякаго рода "обломовщина" приходилась "не ко двору", на нее не было спроса, нужны были иные люди, обломовцы же становились "лишними". Въ связи съ этимъ на арену общественной жизни должны были выступить представители тъхъ слоевъ, которые, по всей обстановкъ жизни, отнюдь не представляли условій, благопріятствующихъ развитію обломовщины. Первое м'всто принадлежить здівсь духовенству, которое издавна было у насъ наименъе обломовскимъ классомъ. Борьба съ обломовщиною и велась по преимуществу дъятелями, вышедшими изъ этого класса. Къ нимъ не замедлили присоединиться и выходцы изъ другихъ слоевъ, между прочимъ и тъ, которыхъ позже, въ 70-хъ годахъ, Михайловскій назвалъ "кающимися дворянами". Это была особая общественно-психологическая разновидность, сперва не замъченная, но потомъ обозначившаяся довольно ясно на фонъ нашей общественной жизни и литературы. Яркимъ ея представителемъ былъ самъ Н. К. Михайловскій, какъ нъсколько раньше — Д. И. ПисаревъЛюди этого склада, въ большинствъ, не были обломовцами

Здѣсь мы отмѣтимъ тотъ важный фактъ, что "кающіеся дворяне", и при томъ не зараженные обломовщиною, появлялись и раньше. Мы найдемъ ихъ въ 40-хъ годахъ. Но въ высокой степени знаменательно то, что они могли выступить на сцену и обнаружиться, какъ сила, только въ концѣ 50-хъ годовъ и въ 60-хъ. По позрасту и по воспитанію люди 40-хъ годовъ, они стали, по своей дѣятельности, истинными людьми 60-хъ годовъ и даже явились вождями передового движенія этой эпохи,—одни изъ нихъ—творцами или проводниками великихъ реформъ, другіе—первенствующими представителями прогрессивныхъ направленій въ литературъ.

Въ ряду этихъ передовыхъ литературныхъ дъятелей, воспитавшихся и выступившихъ еще въ 40-е годы, но проявившихъ всю силу своего дарованія въ 60-хъ и 70-хъ годахъ, особенное вниманіе привлекаютъ къ себъ, именно какъ представители эпохи и вожди движенія, Н. А. Некрасовъ и М. Е. Салтыковъ.

2.

Обращаясь къ Некрасову, мы постараемся уяснить себъ преимущественно тъ черты его натуры и ума, кото-

рыми этоть большой поэть, замёчательный журналисть и необыкновенный человъкъ былъ, можно сказать, кровно связанъ съ эпохою 60-хъ годовъ, къ которой относится расцвъть его дъятельности. По лътамъ и воспитанію онъ принадлежить 40-мъ годамъ, когда и началъ писать и печатать. Но психологически, по духу, по складу мысли, да и по самой натуръ своей онъ имъеть весьма мало общаго съ эпохою 40-хъ годовъ. Всего меньше онъ-философъ-идеалисть, метафизикъ, теоретикъ, мечтатель. Онъ — человъкъ практическаго смысла и живого дъла. Въ противоположность типичнымъ людямъ 40-хъ годовъ, въ немъ нътъ ничего барскаго, дилетантскаго, нътъ душевной утонченности и "прекраснодушія". Мы не найдемъ у него никакихъ слъдовъ унаслъдованной или благопріобрътенной обломовщины. Онъ — не бълоручка, онъ — работникъ, труженикъ, не боящійся "черной работы", а равно не уклоняющійся отъ такихъ дъль или положеній, гдъ можно "замарать руки". Извъстны тяжелыя условія, среди которыхъ протекла его молодость. Ему пришлось выбиваться изъ нищеты, — и въ трудной борьбъ за существование еще болъе закалился его характерь, оть природы сильный и упорный. Быть можеть, не совсъмъ неправы тъ, которые утверждали, что въ этой борьбъ его душа не только закалилась, но отчасти и ожесточилась, даже огрубъла. Но — въ силу сплетенія разныхъ обстоятельствъ - эта "порча" была такъ раздута, такъ чудовищно преувеличена, что, въ концъ концовъ, въ представленіи современниковъ и потомства, духовный обликъ одного изъ крупнъйшихъ нашихъ поэтовъ исказился до неузнаваемости. Только теперь этоть туманъ начинаеть разсвиваться, благодаря новымъ работамъ о Некрасовъ и опубликованію документальныхъ данныхъ, къ нему относящихся. Въ ряду этихъ работъ особливо важна книга покойнаго Пыпина "Н. А. Некрасовъ" (С.-Петерб., 1903 г.), гдъ, между прочимъ, впервые обнародованы письма поэта къ Тургеневу и гдѣ также помѣщены любопытныя замѣтки о личности Некрасова и о нѣкоторыхъ эпизодахъ его жизни и дѣятельности, сообщенныя Пыпину "современникомъ, который близко зналъ Некрасова". Этотъ современникъ—не кто иной, какъ Н. Г. Черны шевскій ¹).

Съ половины 50-хъ годовъ журналъ Некрасова "Современникъ" сталъ органомъ передового движенія въ нашей литературъ, вождями котораго были Черны шевскій и Добролюбовъ. Близкое участіе этихъ писателей въ "Современникъ и нъкоторыя ихъ литературныя отношенія и мнънія были одною изъ причинъ извъстнаго разрыва между Некрасовымъ и его старыми друзьями, между прочимъсъ Тургеневымъ. Это было первое крупное столкновеніе людей "добролюбовскаго" типа съ людьми "тургеневскаго" типа. Некрасовъ ръшительно и смъло сталъ на сторону первыхъ, за что и пришлось ему перенесть не мало нареканій и обидъ, вся несправедливость которыхъ въ настоящее время уже выясняется. Не подлежить никакому сомнънію, что Некрасовъ дорожиль сотрудничествомъ Чернышевскаго и Добролюбова не потому, что оно было выгодно ему, какъ издателю журнала, а потому, что раздъляль ихъ направление и общие взгляды и находиль ихъ дъятельность въ высокой степени плодотворною. Но этимъ дъло не ограничилось: были еще болъе тъсныя, болъе интимныя духовныя связи между Некрасовымъ и людьми того общественно-психологического типа, лучшими представителями котораго являлись Чернышевскій и Добролюбовъ. На эти-то связи я и хочу указать здёсь.

Въ то время, какъ Тургеневу (а также и Герцену) Чернышевскій и Добролюбовъ внушали родъ безсознательной,

<sup>1)</sup> Къ книгъ приложенъ обстоятельный "Библіографическій обзоръ литературы о Некрасовъ съ его смерти". Нужно дополнить списокъ указаніемъ на статью В. П. Краних фельда "Ник. Ал. Некрасовъ". (Опыть литературной характеристики). "Міръ Божій", 1902, декабрь.

инстинктивной антипатіи, Некрасовъ сразу полюбилъ ихъ и съ ръдкою прозорливостью ума и чуткостью души понялъ и оцънилъ всю душевную силу и красоту этихъ натуръ, съ которыми, казалось бы, у него было такъ мало общаго. Къ Добролюбову онъ питалъ трогательное чувство, близкое къ обожанію. Чернышевскій, опровергая со свойственною ему скромностью мивніе, что онъ и Добролюбовъ расширили умственный и нравственный горизонть Некрасова, и доказывая, что поэть вовсе не нуждался въ этомъ, говорить между прочимъ: "Любовь къ Добролюбову могла освъжать сердце Некрасова; и, я полагаю, освъжала" 1). Но это совсъмъ иное дъло, не расширеніе "умственнаго и нравственнаго горизонта", а чувство отрады<sup>2</sup>). Чувство отрады благотворно. Оно укрвпляеть дущевныя силы. За десять лътъ до знакомства съ Добролюбовымъ подобное благотворное вліяніе имъло на Некрасова знакомство съ тою женщиной, которая была предметомъ многихъ его лирическихъ пьесъ" (А. Н. Пыпинъ, "Н. А. Некрасовъ", стр. 251). Нельзя лучше опредълить характеръ "вліянія" на Некрасова "юноши-генія", какъ назвалъ онъ Добролюбова въ одномъ позднъйшемъ стихотвореніи 2) Вспомнимъ здёсь и другіе стихи — "20 ноября 1861 года" (день похоронъ Добролюбова). Ихъ задушевный тонъ отразилъ настоящія отношенія поэта къ безвременно умершему другу, любовь къ которому "освъжала" его сердце и внушала ему "чувство отрады":

> Я покинуль кладбище унылое, Но я мысль мою тамъ позабыль,— Подъ землею въ гробу пріютилася И глядить на тебя, мертвый другь! Ты схоронень въ морозы трескучіе.

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

<sup>2) &</sup>quot;Недавнее время" (1871 г.).

Жадный червь не коснулся тебя,
На лицо, черезъ щели гробовыя,
Проступить не успъла вода;
Ты лежишь, какъ сейчасъ похороненный,
Только словно длиннъй и бълъй
Пальцы рукъ, на груди твоей сложенныхъ,
Да сквозь землю проникнувшимъ инеемъ
Убълилъ твои кудри морозъ,
Да слъды наложили чуть видные
Поцълуи суровой зимы,
На уста твои плотно сомкнутыя
И на впалыя очи твои...

Въ Добролюбовъ Некрасовъ чтилъ огромную умственную величину и исключительную нравственную силу. Это хорошо иллюстрируется, между прочимъ, отзывами поэта, приводимыми Головачевой-Панаевой. Тургеневу, удивлявшемуся познаніямъ Добролюбова въ иностранныхъ литературахъ, Некрасовъ говорилъ: "...у него замъчательная голова! Можно подумать, что лучшіе профессора руководили его умственнымъ развитіемъ и образованіемъ! Это, брать, русскій самородокъ... Черезъ 10 лътъ литературной своей дъятельности Добролюбовъ будеть имъть такое же значение въ русской литературъ, какъ Бълинскій". ("Воспоминанія А.Я. Головачевой-Панаевой. Русскіе писатели и артисты". Спб., 1890 г., стр. 310). Автору воспоминаній поэть говориль: "Добролюбовъ — эта такая свътлая личность, что, несмотря на его молодость, проникаешься къ нему глубокимъ уваженіемъ. Этотъ человъкъ не то, что мы; онъ такъ строго самъ следить за собой, что мы все передъ нимъ должны краснъть за свои слабости, которыми заражены... " (тамъ же стр. 322).

Эти моральныя отношенія Некрасова къ Добролюбову (и, разум'вется, также къ Чернышевскому, а равно и вообще къ новымъ людямъ "добролюбовскаго" типа), представляя высокій психологическій интересъ, въ то же время явля-

ются фактомъ первостепенной важности въ исторіи нашей литературы и въ развитіи нашего общественнаго сознанія. Вмѣстѣ съ тѣмъ они проливають свѣтъ на тѣ стороны сложной натуры Некрасова, которыя такъ долго казались темными и загадочными. Человѣкъ большихъ душевныхъ противорѣчій и сильныхъ страстей, Некрасовъ періодически переживалъ тяжкій гнеть угрызеній совѣсти, настроеній, близкихъ къ отчаянію,—и тогда цѣлебное "чувство отрады", о которомъ говоритъ Чернышевскій, являлось для него настоятельною душевною потребностью. Здѣсь также и ключъ къ пониманію нѣкоторыхъ— значительнѣйшихъ— мотивовъ его поэзіи.

Душевная драма Некрасова заслуживаеть внимательнаго изученія.

3.

Шелъ 1857 годъ. Это было начало "новыхъ вѣяній". Русское общество вздохнуло свободнѣе. Россія пробуждалась къ новой жизни. Чуялась близость великой реформы. Настроеніе передовой части общества было приподнятое. Каково было настроеніе Некрасова?

Вернувшись изъ-заграничной повздки въ іюнв 1857 г., Некрасовъ въ письмв къ Тургеневу (отъ 30 іюня) говорить, между прочимъ: "Теперь тоже нехорошо, надо работать, а руки опускаются, точить меня червь, точитъ. Въ день двадцать разъ приходитъ мнв на умъ пистолетъ, и тотчасъ двлается при этой мысли легче. Я сообщаю тебв это потому, что это фактъ, а не потому, чтобъ я имълъ намвреніе это сдвлать,—надвюсь, никогда этого не сдвлаю. Но нехорошо, когда человвку съ отрадной точки зрвнія поминутно представляется это орудіе. Правда, оно все примирить и разрвшить, да не хочу я этого разрвшенія" (Пыпинъ, "Н. А. Некрасовъ", стр. 172). Судя по тому, что въ

непосредственно предшествующемъ письмъ (Пыпинъ, стр. 170) говорится о неудачной попыткъ уладить извъстное (или, точнъе, доселъ не вполнъ извъстное) "огаревское" дъло и оправдаться передъ Герценомъ, можно подумать, что главною причиной настроенія, близкаго къ отчаянію, было именно это обстоятельство, т.-е. эти отношенія къ Огареву и Герцену 1). Но, кажется, суть дъла была не въ этомъ. Недоразумъніе съ Герценомъ и "огаревское дъло", думается мнъ, только осложнили и безъ того мрачное и унылое настроеніе Некрасова. Это быль, такъ сказать, очередной припадокъ острой душевной боли, подъ гнетомъ которой все представлялось Некрасову въ самомъ мрачномъ видъ, все становилось постылымъ, и самъ онъ былъ противенъ себъ. О такихъ припадкахъ упоминаетъ Головачева-Панаева, разсказывая, какъ поэтъ "по-двое сутокъ лежаль у себя въ кабинетъ въ страшной хандръ, твердя въ нервномъ раздраженіи, что ему все опротивъло въ жизни, а главное - онъ самъ себъ противенъ... " ("Воспоминанія", стр. 224).

Припадки были только обостреніемъ общаго душевнаго тона: по основному укладу своей натуры, Некрасовъ былъ предрасположенъ къ хандръ, къ чернымъ мыслямъ, къ душевной угнетенности. Онъ самъ говорилъ объ этой чертъ, напр., въ письмъ отъ 3-го октября 1856 г. (изъ Рима): "Девятый валъ меня немного подшибъ, но въ этомъ, кромъ моей хандрящей натуры<sup>2</sup>), никто не виноватъ" (Пы-

<sup>1)</sup> Въ примъчании къ письму Некрасова Пыпинъ говорить, что оно "не лишено важности для объясненія "огаревскаго дѣла". "Въ чемъ именно состояло это дѣло, не знаю,—продолжаетъ Пыпинъ,—но противъ Некрасова выставлено было тяжелое обвиненіе въ присвоеніи и растрать чужихъ денегъ". Здѣсь же указано на то, что Головачева-Панаева съ негодованіемъ опровергаетъ это обвиненіе, и отмѣчена ссылка Некрасова (въ этомъ письмѣ) на самого Тургенева. Ссылка гласитъ: "Ты лучше другихъ можешь знать, что я тутъ столько же виновать и причастенъ, какъ ты, напримъръ".

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

пинъ, стр. 144 — 145); въ письмъ (оттуда же) отъ 21 окт. 1856 г.: "Совътъ твой жить со дня на день очень хорошъ, но я какъ-то лишенъ способности наладиться на такую жизнь; день, два идеть хорошо, а тамъ смотришь -тоска, хандра, недовольство, злость... Всему этому и есть причины, и, пожалуй, нътъ..." (стр. 147). — Въ этомъ же письмъ онъ говоритъ о своей "наклонности къ хандръ и къ романтизму", въ силу которой историческія впечатлівнія Рима вызывають въ немъ только раздраженіе. Его осаждають мрачныя мысли на тему о "тысячь тысячь разъ поруганной, распятой добродьтели и тысячь тысячь разь увънчанномь зль ". "Подь этимь впечатлъніемъ, -- говорить онъ, -- забрался я третьяго дня на куполъ св. Петра и плюнулъ оттуда на свътъ Божій... (стр. 148). Любопытно и дальнъйшее: "Во мнъ мало здоровой крови. Жить для себя не всякій день хочется и стоить... — и тогда приходить вопросъ: зачемъ же жить?" На этотъ вопросъ "какой-то очень самолюбивый голосъ" отвъчаеть, что нужно жить для другихъ. "Но когда онъ молчитъ, когда нътъ этой въры, тогда и плюешь на все, начиная съ самого себя..." (стр. 148).

Имъя въ своемъ распоряжени эти признанія поэта, мы легко поймемъ, какое значеніе имъли для него натуры въ родъ Чернышевскаго и Добролюбова. Ихъ расположеніе, ихъ привязанность, ихъ сотрудничество нужны были Некрасову не только какъ издателю журнала, но еще бол ве какъ человъку и вмъстъ съ тъмъ какъ поэту. Въ общеніи съ ними онъ черпалъ душевное освъженіе, онъ преодолъвалъ свою хандру, пессимизмъ и мизантропію и обръталъ ту "въру", о которой онъ говоритъ въ только что приведенной выдержкъ изъ письма къ Тургеневу.

Теперь прочтемъ и постараемся всесторонне уяснить себъ другое— въ высокой степени любопытное—признаніе Некрасова въ письмѣ къ Тургеневу отъ 27 іюня 1857 г., гдѣ указаны, такъ сказать, психологическія основы того народничества, пѣвцомъ котораго былъ Некрасовъ. Мы увидимъ, что и въ этомъ отношеніи моральное и умственное вліяніе Чернышевскаго и Добролюбова (и вообще людей "добролюбовскаго" типа) являлось для поэта настоятельною душевною потребностью. — "А надо правду сказать, — пишетъ Некрасовъ, — какое бы унылое впечатлѣніе ни производила Европа, стоитъ воротиться, чтобы начать думать о ней съ уваженіемъ и отрадой. Сѣро, сѣро! Глупо, дико, глухо — и почти безнадежно! И все-теки я долженъ сознаться, что сердце у меня билось какъ-то особенно при видѣ "родныхъ полей" и русскаго мужика. Вотъ тебѣ стихи, которые я сложилъ вскорѣ по пріѣздѣ:

Въ столицѣ шумъ — гремять витіи, Бичуя рабство, зло и ложь, А тамъ, во глубинѣ Россіи, Что тамъ? Богъ знаеть... Не поймешь! Надъ всей равниной безпредѣльной Стоить такая тишина, Какъ будто впала въ сонъ смертельный Давно дремавшая страна. Лишь вѣтеръ не даеть покою Вершинамъ придорожныхъ ивъ, И выгибаются дугою, Цѣлуясь съ матерью-землею, Колосья безконечныхъ нивъ...

Что до меня, я доволенъ своимъ возвращениемъ. Русская жизнь им ветъ счастливую особенность сводить челов вка съ идеальныхъ вершинъ, поминутно напоминая е му, какая онъ дрянь, — дрянью кажется и все прочее, и самая жизнь, — дрянью, о которой не стоитъ много думать 1) (стр. 179).

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

Эти строки, вмъстъ съ варіантомъ изпъстнаго стихотворенія, какъ нельзя лучше опредвляють тоть родъ соціальнаго самочувствія, который быль присущъ Некрасову и такъ ярко выразился въ его поэзіи. Самъ поэтъ называлъ свою "музу" -- музою мести и печали". Названіе-не точное: это была "муза" печали и смиренія, внушеннаго сознаніемъ отчужденности передовыхъ, мыслящихъ людей отъ народа, ихъ численной ничтожности, чувствомъ безсилія мысли и идеала среди "в'вковой тишины", царящей "во глубинъ Россіи" і). Оттуда — грустно-сиротливое или, порою, горько-безотрадное чувство соціальнаго и умственнаго одиночества, - чувство, которое, усиливаясь и осложняясь другими элементами, могло развиваться въ различныхъ направленіяхъ, наприміръ, въ направленіи ожесточенно - пессимистическомъ, внушившемъ Некрасову вышеприведенныя горькія слова о "счастливой особенности" русской жизни "сводить человъка съ идеальныхъ вершинъ". или же въ направленіи своеобразнаго умиленія и смиренія, вылившагося, напримъръ, въ извъстныхъ стихахъ:

> Родина-мать! Я душою смирился, Любящимъ сыномъ къ тебъ воротился... ("Саша").

Передъ нами общественно-психологическое явленіе первостепенной важности. Имъ опредълилась цълая полоса въ умственномъ, идейномъ и моральномъ развитии передового русскаго общества, полоса, тянувшаяся отъ половины 50-хъ годовъ до глухого безвременья 80-хъ включительно. На этихъ-то психологическихъ отношеніяхъ мыслящей части общества къ народу и къ "въковой тишинъ", царящей "во

Въ столицахъ шумъ, гремятъ витіи, Кипитъ словесная война, А тамъ, во глубинъ Россіи, Тамъ въковая типина...

<sup>1)</sup> Въ печатномъ текстѣ приведеннаго въ письмѣ стихотворенія читаемъ:

глубинъ Россіи", и воздвиглось зданіе русскаго народничества всъхъ его видовъ и оттънковъ.

Любопытно было бы прослѣдить постепенное развитіе указанныхъ психологическихъ отношеній. Но это требуеть обстоятельныхъ изысканій, которыя отвлекли бы насъ далеко въ сторону отъ нашей непосредственной задачи. Въ интересахъ этой послѣдней достаточно будеть намѣтить слѣдующіе пункты.

Люди 20-хъ годовъ, за немногими исключеніями, повидимому, не знали "народнической скорби", — и вопросъ объ отчужденности образованнаго общества отъ народной массы не стоялъ тогда на очереди. Онъ возникалъ — спорадически — въ сознаніи весьма немногихъ, исключительныхъ натуръ, какъ, напримъръ, у Грибовдова, о чемъ мы говорили въ первой главв этого труда. Одна изъ главныхъ психологическихъ основъ народничества — это уваженіе къ народу. Грибовдовъ, безъ сомнънія, зналъ это чувство. Но огромному большинству передовыхъ людей той эпохи оно было чуждо 1). Свойственное многимъ изъ нихъ фи-

<sup>1)</sup> Вспомнимъ хотя бы Онъгина. — У декабристовъ оно также почти не заметно. Декабристь Горбачевскій вы позднейшемы письме кы кн. Е. П. Оболенскому (1862 г.), вспоминаеть, какъ, получивь въ наследство именіе, онь, тогда молодой артиллерійскій офицерь, упорно отказывался съвздить туда и на все убъжденія родственника-чиновника отвечаль, что всякая помъщичья деревня для него отвратительна. Но наконецъ поъхалъ-во исполненіе одной просьбы отца (взявать на яблоню, на которую накогда лазиль отець). Исполнивъ это, Горбачевскій сказаль крестьянамь: "Я вась не зналь, и знать не хочу, вы меня не знали и не знайте, убирайтесь къ чорту!" -- и увхаль. Узнавь потомъ оть сестры, что крестьяне "поставили въ своей церкви образа Іоанна Богослова и Николая Чудотворца", въ благодарность за доставшуюся имъ землю (Горбачевскій поясняеть: "имя мое и брата моего", который также отказался отъ имфнія), онъ написаль сестрь: "всегда я малороссіянъ считалъ глупцами и всегда буду ихъ таковыми почитать, и объ нихъ такъ думать... ("Русская Старина", 1903, октябрь, стр. 223). — Здёсь нельзя усматривать національной антипатіи: Горбачевскій быль малороссь,--и въ другомъ письмъ ("Русская старина" 1903, сентябрь, стр. 713) онъ гово-

лантропическое отношение къ народу отнюдь не могло быть источникомъ народническаго умонастроенія. Ни жалость, ни состраданіе, ни самая мысль о необходимости освобожденія отъ крѣпостного права, ни даже прямая работа на пользу народа не могутъ сами по себъ породить народническихъ чувствъ и идей. Для таковыхъ необходимъ прежде всего живой интересъ къ народу, къ его быту, его психологіи, его міровоззрѣнію, а потомъ — у в ажені е къ нему и сознаніе, что онъ не безформенная, стадная сърая масса, а историческая сила, съ которою нужно, считаться. Воть почему настоящими предшественниками народничества приходится признать не идеологовъ 20-хъ годовъ, не декабристовъ, а съ одной стороны этнографовъ и собирателей народныхъ пъсенъ, сказокъ и другихъ произведеній народнаго творчества, съ другой — славянофиловъ. Это переносить насъвъ 30-е и 40-е годы. У однихъ это было народничество наивное и чуждое идейныхъ элементовъ, у другихъ оно было болъе сознательнымъ, болъе идейнымъ. Нородническое умонастроеніе, въ смыслъ интереса и уваженія къ народу и какъ бы тяготънія къ нему, достигало наибольшей силы и яркости у Кирфевскихъ, К. Аксакова и Герцена. У западниковъ, не исключая Бълинскаго, оно было весьма слабо или — у нъкоторыхъ — совсъмъ отсутствовало. Въ общемъ, можно сказать, что эпоха 30 — 40-хъ годовъ далеко не благопріятствовала развитію и распространенію народническихъ настроеній и идей. Намъ приходилось говорить о томъ, что въ то время на очереди стоялъ вопросъ національнаго самосознанія и что образованіе и борьба двухъ "партій", славяно фильской и западнической, знаменова-

рить: "я иногда мечтаю о своей Малороссіи и тоскую по ней". Въ исторіи съ насл'ядствомъ видно только отвращеніе къ рабовлад'яльческой роли пом'ящика и родъ презр'янія къ мужику, которому, однако, какъ это видно изъ писемъ, Горбачевскій желаеть вс'яхъ благъ.

ли собою именно этотъ процессъ пробужденія національнаго самосознанія, — объ партін одинаково являлись органами его выраженія. Не трудно видіть, что для народническихъ настроеній и идей это служило тормазомъ, ибо народничество всъхъ направленій и оттънковъ (кромъ развъ наивнаго и археологическаго) есть явленіе не національнаго, а общественнаго самосознанія. Народничество — это демократизмъ всвхъ твхъ, кто не принадлежить къ народу, но уже думаеть о немъ. Этоть демократизмъ можетъ быть различнаго характера и достоинства, - онъ можеть быть консервативнымъ и прогрессивнымъ, умфреннымъ и радикальнымъ, романтическимъ и реалистическимъ и т. д., но, во всякомъ случав, онъ — факть или симптомъ общественнаго развитія и принадлежить къ сфер'в междуклассовыхъ отношеній. И если въ 30 — 40-хъ годахъ народническія чувства и настроенія все-таки возникали и пробивались наружу, то это было не следствіемъ постановки національнаго вопроса, а только однимъ изъ симптомовъ той почти стихійной демократизаціи мыслящаго общества, которая является характернымъ признакомъ нашей внутренней исторіи, нашего умственнаго развитія.

Чередъ народничества насталъ в м в ст в съ пробуж деніе м ъ общественна го сознанія во второй половин в 50-хъ годовъ, а его разцвътъ, его, такъ сказать, героическій періодъ совпалъ съ эпохою реформъ 60-хъ годовъ. Великій актъ 19-го февраля 1861 года былъ въ значительной степени продуктомъ народническихъ идей и движеній, охватившихъ въ концъ 50-хъ годовъ передовое славянофильство и передовое радикально-демократическое западничество.

Теперь мы можемъ вернуться къ Некрасову.

Онъ былъ призваннымъ поэтомъ народническихъ чувствъ и идей. Онъ, въ противоположность, напр., Тургеневу, не только зналъ и любилъ народъ, но и тяготълъ къ нему и болълъ душою отъ сознанія своей оторванности отъ него.

Тургеневъ зналъ народъ и любилъ его — по-барски и художнически, Некрасовъ — "по человъчеству". Тургеневъ гуманный наблюдатель народной жизни и мужицкой психологіи, Некрасовъ — народный печальникъ. У него ніть и твни того скептического и полупрезрительного отношенія къ мужику, какое было свойственно Тургеневу. На больную, столь подверженную хандръ, уныню, мизантропіи и самобичеванію душу Некрасова чувство къ мужику, мысль о крестьянской Россіи, о народномъ горъ дъйствовали оздоровляющимъ образомъ и извлекали изъ нея живые поэтическіе звуки. Вспомнимъ вышеприведенное мъсто изъ его письма къ Тургеневу (27 іюня 1857 г.): "...сердце у меня билось какъ-то особенно при видъ родныхъ полей и русскаго мужика... "Этоть мотивъ разработанъ въ большомъ стихотвореніи "Тишина", относящемся къ тому же 1857 году. Поэтъ смиряется передъ народомъ, онъ готовъ раздълить его наивную въру, онъ "дътски умилился", и убогая деревенская церковь говорить его душъ гораздо больше великолъпнаго историческаго храма св. Петра въ Римъ. Поэзія великихъ историческихъ воспоминаній была чужда Некрасову, — въ Римъ онъ хандрилъ; а когда приходило вдохновеніе — онъ "пъсни родинъ слагалъ". Сопоставляя письмо и стихотвореніе, мы ясно различаемъ главнвишія психологическія основы русскаго народничества: 1) тяготъніе къ народу и живое чувство родины, взятой исключительно со стороны крестьянской; 2) смиреніе и умиленіе, 3) наконецъ — то особое, невъдомое Зап. Европъ, "восточное", азіатское и русское соціальное самочувствіе, которое выразилось энергично въ подчеркнутыхъ мною строкахъ письма, гласящихъ, что русская жизнь имветь счастливую особенность сводить человъка съ идеальныхъ вершинъ и поминутно напоминаетъ ему, какая онъ дрянь, и т. д. Это - какое-то самозакланіе личности, смѣсь отчаянія и наслажденія отреченіемъ отъ себя, отъ личной жизни, отъ личнаго счастья, жажда утонуть въ народной стихіи, полное равнодушіе къ паденію цѣнности жизни человѣческой. Въ стихахъ поэтъ выражаетъ это мягче. Онъ указываетъ на мужика-пахаря:

Его ли горе не скребеть?—
Онъ бодръ, онъ за сохой шагаеть.
Везъ наслажденья онъ живетъ,
Безъ наслажденья умираетъ,
Его примъромъ укръпись,
Сломившійся подъ игомъ горя!
За личнымъ счастьемъ не гонись
И Богу уступай — не споря...

Воть настроеніе, которое, при благопріятствующихъ ему условіяхъ времени и предполагая наличность соотвътственныхъ элементовъ въ самой натуръ Некрасова (къ счастью, ихъ не было), могло бы привести его прямою дорогою къ . одной изъ безнадежнъйшихъ формъ народничества или славянофильства. Русскій человъкъ, даже не будучи ни народникомъ, ни славянофиломъ, чрезвычайно доступенъ чувствамъ и мыслямь, которыя кратко можно выразить такъ: народъ страдаеть, следов. и я должень страдать; народъ безропотно переноситъ свою тяжкую долю — слъдов. и мнъ не подобаеть роптать; народъ имъеть такія-то и такія-то върованія и понятія — слідоват. и я должень разділять ихъ и т. д. Это смиреніе и самоотреченіе становятся еще опаснъе, когда человъкъ находить въ нихъ своеобразную радость, родъ душевнаго успокоенія. Казалось бы, онъ уже близокъ къ отчаянію, когда подъ впечатлівніями русской жизни, "сводящей съ идеальныхъ вершинъ", онъ говоритъ: "съро, свро, глупо, дико, глухо и почти безнадежно". Но въ выводъ изъ этого, гласящемъ, что самъ онъ и все прочее и самая жизнь кажется "дрянью", о которой не "стоить много думать", уже чуется близость нёкотораго успокоенія или

"примиренія съ дъйствительностью", откуда уже недалеко до "народническаго умиленія", наприм., въ такой формъ:

> Храмъ Вожій на горѣ мелькнулъ И дѣтски-чистымъ чувствомъ вѣры Внезапно на душу пахнулъ. Нѣтъ отрицанья, нѣтъ сомнѣнья, И шепчетъ голосъ неземной: Лови минуту умиленьи, Войди съ открытой головой! Какъ ни тепло чужое море, Какъ ни красна чужая даль, Не ей поправить наше горе, Размыкать русскую печаль!.. ("Тишина").

Въ глубокой искренности такихъ чувствъ и мыслей Некрасова сомнъваться нельзя, хотя бы уже потому, что онъ извлекалъ изъ нихъ истинно-поэтическіе звуки. Нужно быть очень ужъ предубъжденнымъ противъ Некрасова, чтобы не чувствовать высокой поэзіи соотвътственныхъ мъстъ въ "Тишинъ", въ отступленіи къ поэмъ "Саша", въ стихотвореніи "Въ столицъ шумъ, гремятъ витіи" и др. Безъ всякаго сомнънія, эти вещи принадлежатъ къ лучшимъ созданіямъ русской поэтической литературы.

Любопытно отмътить, что указанное — "умиленное и примиренное" — настроеніе сказывалось въ его творчествъ гораздо ярче въ 50-хъ годахъ, чъмъ въ послъдующее время. Повидимому, съ начала 60 хъ годовъ оно пошло на убыль: Некрасовъ уже не находилъ въ немъ душевнаго успокоенія, и оно не вызывало въ немъ того подъема души, изъ котораго возникаетъ поэтическое творчество. Въ этомъ отношеніи знаменательно стихотвореніе "Литература съ трескучими фразами", относящееся къ 1862 году. "Поэтъ простился съ столицами" и "мирно живетъ средь полей".

Но и крестьяне съ унылыми лицами Не услаждають очей;



## Ихъ нищета, ихъ терпѣнье безмѣрное Только досаду родитъ...

Вскоръ эта "досада" расширится, опредълится точнъе и наконецъ претворится въ ту "гражданскую скороъ", которою по преимуществу и прославился Некрасовъ въ эпоху 60—70-хъ годовъ. Прецедентами этой, съ общественной точки зрънія, важнъйшей стороны въ поэзіи Некрасова были въ 50-хъ годахъ такія вещи, какъ "Поэтъ и гражданинъ", "Размышленія у параднаго подъъзда" (1858), отрывокъ "Ночь. Успъли мы всъмъ насладиться" и нък. друг.

Поэтическое достоинство "гражданскихъ" произведеній Некрасова не одинаково. Особливо значительно оно тамъ, гдѣ поэть рисуеть картины народной жизни, крестьянскаго быта и воспроизводить черты мужицкой психологіи, какъ напр., въ "Коробейникахъ", въ "Морозъ—Красный носъ", "Кому на Руси жить хорошо". Мы не найдемъ здѣсь ясно выраженныхъ мотивовъ того "примиренія" или "смиренія", которыя мы отмѣтили выше, но родъ "умиленія" все-таки замѣтенъ. Попрежнему живое чувство родины, взятой, какъ и раньше, съ ея народной, крестьянской стороны, успокаиваетъ мятущуюся душу поэта, вызывая въ ней то умиленное настроеніе, которое было у Некрасова надежнѣйшимъ источникомъ поэтическихъ вдохновеній. Въ пьесѣ "Возвращеніе" онъ говорить:

И пѣсню я услышаль въ отдаленьи.
Знакомая, она была горька:
Звучало въ ней безсильное томленье,
Безсильная и вялая тоска.
Съ той пѣсней вновь въ душѣ зашевелилось,
О чемъ давно я позабылъ мечтать... (1865).

Въ отрывкъ "Начало поэмы", очевидно непосредственно связанномъ съ "Возвращеніемъ", онъ прямо указываетъ на то, что только родныя, русскія впечатлънія— природы и

крестьянской жизни — способны пробудить въ немъ поэтическое творчество:

Опять она, родная сторона, Съ ея зеленымъ, благодатнымъ лѣтомъ, И вновь душа поэзіей полна... Да, только здѣсь могу я быть поэтомъ!

Упомянувъ затъмъ, въ двухъ четверостишьяхъ, о томъ, что на Западъ и въ Петербургъ вдохновение не посъщаетъ его, онъ говоритъ, что "запахъ дегтя съ съномъ пополамъ" "свъжитъ и направляетъ" его мысль:

Куда бъ мечтой я ни быль увлечень, Онъ вмигь ее къ народу возвращаетъ... Чу! возъ скрипить! и т. д.

Возстановимъ въ памяти картины Некрасова изъ народной жизни, силуэты мужиковъ, бабъ, дътей, прочувствуемъ лиризмъ и любовь, которыми проникнуты эти произведенія, — и у насъ сама собою сложится мысдь (конечно, при игнорированіи другихъ данныхъ его поэзіи), что "отрицаніе" и "гражданская скорбь" Некрасова питались только зрълищемъ матеріальной нужды, бъдности народа и его умственной темноты и невъжества. Откуда возможно было бы заключить, что, при извъстныхъ улучшеніяхъ экономическаго быта и распространеніи элементарнаго образованія въ народъ, "муза" поэта перестала бы отрицать и скорбъть, и самъ поэтъ съ легкимъ сердцемъ спустился бы съ "идеальпыхъ вершинъ" и при этомъ уже не размышлялъ бы на тему, что онъ - дрянь и самая жизнь - дрянь и т. д., а, напротивъ, пришелъ бы къ душевному успокоенію и признанію цінности жизни человіческой — при отсутствій умственнаго и нравственнаго разлада между личностью и народною крестьянскою массой. Это была бы та самая идиллія и утопія крайнихъ народниковъ, яркіе образцы которой мы

встрътимъ въ нашей беллетристикъ и публицистикъ позже, въ 70-хъ и особенно въ 80-хъ годахъ.

Какъ извъстно, Некрасовъ до этихъ предъловъ не доходиль. И тв стороны его поэзіи, въ которыхъ чувствуется возможность этой народнической идилліи и утопіи, уравновъшиваются и исправляются другими сторонами, другими элементами его міросозерцанія и творчества. Въ сл'ядующей главъ мы разсмотримъ ихъ обстоятельнъе и постараемся выяснить тъ особенности ума и натуры Некрасова, на которыхъ они основывались, а равно и условія, благопріятствовавшія ихъ развитію. Здісь укажу только, что въ этомъ случав дело идеть о Некрасове - какъ индивидуальности и поэтъ общечеловъческаго идеала, -- и съ твмъ вмъств выдвигается вопросъ объ освободительныхъ стремленіяхъ эпохи реформъ, о передовыхъ направленіяхъ 60-хъ годовъ и, въ частности, о вліяніи на Некрасова людей "добролюбовскаго" типа вообще и прежде всего — самого Добролюбова.

## ГЛАВА XIII.

## Передовыя направленія 60-хъ годовъ и значеніе дъятельности Некрасова.

1.

Передовая литература 60-хъ годовъ, публицистическая и критическая, отнюдь не была проникнута тъмъ духомъ народническаго "смиренія" и "умиленія", который мы въ предидущей главъ отмътили въ поэзіи Некрасова 50-хъ годовъ. Народолюбіе людей 60-хъ годовъ, даже въ его наиболъве яркомъ выраженіи (напр. у Чернышевскаго и Елисеева), не доходило до слъпого преклоненія передъ народомъ, до культа мужика, до самозакланія и жертвоприношенія личности на алтаръ народныхъ идеаловъ. Передовые дъятели того времени защищали интересы народа, но не раздъляли его мивній, его міросозерцанія. Въ этомъ смыслв народолюбіе Чернышевскаго, Добролюбова и Елисеева и другихъ было не народничествомъ въ тъсномъ значении этого слова, а только русскою формою общеевропейскаго, общечеловъческаго демократизма, приспособленною къ потребностямъ и духу времени, къ особымъ условіямъ русской жизни и задачамъ внутренней политики.

Но это приспособление по необходимости порождало нъ-которыя разногласія—больше по второстепеннымъ пунктамъ,

чъмъ по основному принципу-между представителями различныхъ группъ и фракцій тогдашней передовой интеллигенціи, — и вскоръ довольно явственно выдълились два теченія: одно было бол'ве "народническимъ", т.-е. выдвигало впередъ интересы, преимущественно экономическіе, народной массы, какъ земледъльческаго класса, и, не доходя до "смиренія" и "умиленія", основывалось на уваженіи къ народу и на нъкоторой идеализаціи его; другое, не склонное къ такой идеализаціи, преследовало общія задачи просвътительнаго и освободительнаго характера и, будучи также демократическимъ, выдвигало однако на первый планъ интересы личности и идеалы интеллигенціи. Органомъ перваго направленія быль "Современникъ", руководимый Чернышевскимъ и хранившій завѣты Добролюбова, органами второго явились журналы Благосвътлова "Русское Слово" и "Д'вло", и во главв его стояль даровитый, блестящій Писаревъ. Раздъленіе этихъ двухъ направленій и взаимныя отношенія ихъ представляють любопытный моменть въ умственномъ и политическомъ развитіи нашего общества. Обращаясь къ ихъ посильной и бъглой характеристикъ, я оговорюсь сперва, что считаю ошибочнымъ опредълять и критиковать ихъ съ точки зрънія западно-европейскихъ партійныхъ дъленій (къ тому же установившихся и выяснившихся позже), напр., усматривать въ направленіи и программъ "Современника" признаки "экономическаго романтизма", и проповъдь Писарева подводить подъ понятіе мелко-буржуазнаго радикализма и т. п. Это не были партіи въ западно-европейскомъ смыслъ, это были только "теченія" и "развътвленія" общественной мысли, въ которыхъ отражались не интересы тъхъ или другихъ группъ, а просто точки зрѣнія на вещи отдѣльныхъ лицъ, ихъ міросозерцаніе, ихъ умственные вкусы, симпатіи и нравственные запросы, неръдко являвшіеся лишь симптомами принадлежности этихъ лицъ къ извъстному психологическому типу. Повидимому,

такъ смотритъ на дъло авторитетный въ данномъ вопросъ писатель — г. Богучарскій, когда, съ обычною отчетливостью и ясностью формулировки, характеризуеть эти два передовыя направленія 60-хъ годовъ такъ: "Современникъ" върилъ въ глубокія творческія силы народа, "Русское Слово" ръшительно въ нихъ не върило и всъ свои упованія возлагало на накопленіе въ обществъ воспитанныхъ на естествознаніи, критически мыслящихъ личностей, которыя своимъ вліяніемъ и примъромъ пересоздадуть мало-по-малу всю общественную среду". ("Изъ прошлаго русскаго общества". С.-Петерб. 1904 г.; статья "Очерки изъ исторіи русской журналистики XIX в.", стр. 353). — Далъе г. Богучарскій говорить (нісколько утрируя) о "мистической вірь" "Современника" въ народъ и (вполнъ правильно) о "чуждой всякой мистики молодой, свъжей, жизнерадостной, но односторонней проповъди Писарева (стр. 354). — Различіе двухъ направленій наглядно иллюстрируется г. Богучарскимъ указаніями на разногласія по отдёльнымъ вопросамъ между Добролюбовымъ и Чернышевскимъ съ одной стороны и Писаревымъ съ другой. Такъ, Чернышевскій протягиваль руку передовымъ славянофиламъ, находя у нихъ "элементы здоровые, върные, заслуживающіе сочувствія", между тъмъ какъ въ глазахъ Писарева "славянофилы были только сплошными донъ-кихотами" (стр. 353). Писаревъ "прямо писалъ, что если бы онъ и Добролюбовъ поговорили полчаса наединъ, то они навърно не сошлись бы ни на одномъ пунктъ" (тамъ же). Въ то время какъ "народники" или, върнъе, демократы "Современника" уважали и частью идеализировали народъ, въ особенности же върили въ его творческія силы, отстаивая народныя "начала" въ родъ общины, Писаревъ утверждалъ, что, "проанализировавъ глубину глубинъ русской жизни, читай: укладъ народнаго быта, его общину и т. д., — онъ не нашелъ тамъ ничего достойнаго уваженія... (тамъ же).-Передъ нами — картина нъкотораго раскола въ рядахъ

передовой интеллигенціи 60-хъ годовъ. Важнъйшія разногласія опреділены г. Богучарскимъ, въ существі діла, правильно, но, я думаю, необходимо нъсколько смягчить р в з к о с т ь того разграниченія, которое проводить даровитый публицисть. Во-первыхъ, едва ли возможно говорить о мистической въръ "Современника" въ народъ. Ни у Добролюбова, ни у Чернышевского, ни у Елисеева этой "мистики" не было, -- у нихъ было только несомнънное ч у вство уваженія къ народу, и зам'ятна н'якоторая его идеализація, а равно и нъсколько повышенная оцънка такихъ устоевъ народнаго быта, какъ община и артель. Можно спорить, можно не соглашаться съ ними, напр., по вопросу о творческихъ силахъ, заключенныхъ въ "устояхъ" народнаго быта, но нъть основаній усматривать здівсь тоть народническій "мистицизмъ", которымъ характеризуются заправскіе, крайніе народники славянофильской окраски, или то колънопреклонение и самоотречение передъ народомъ, какимъ отличались позднъйшіе народники — радикалы. Съ послъдними неоднократно полемизировалъ Н. К. Михайловскій, прямой преемникъ и наслъдникъ основныхъ идей "Современника", выяснявшій попутно истинное отношеніе къ народу своихъ предшественниковъ, чуждое какого бы то ни было идолопоклонства и "мистицизма" 1).

Добролюбовъ въ одной изъ тъхъ статей, которыя упрочили за нимъ репутацію "народника" ("Черты для характеристики русскаго простонародья", по поводу разсказовъ Марка Вовчка), отвергаетъ два противоноложныхъ мнѣнія о русскомъ народъ: одно, гласящее, что русскій человъкъ ни на что самъ по себъ не годится и представляетъ не болъе, какъ нуль…", другое, совпадающее съ тъмъ понятіямъ, "какое имъютъ насчетъ обезьянъ нъкоторые простолюдины,

Digitized by Google

<sup>1) &</sup>quot;Литературныя воспоминанія и современная смута", т. ІІ, стр. 140 и сл. (объ "Основахъ народничества" Юзова), также стр. 163 и сл. ("О народничествъ г. В. В.").

увъряющие, что обезьяна все понимаеть и говорить умъеть, только изъ хитрости скрываетъ свои дарованія. У насъ, видите ли, что ни мужикъ, то геній; мы не учены, да намъ и науки никакой не нужно, -- русскій мужикъ топоромъ больше сдълаетъ, чъмъ англичане со всъми ихъ машинами; все онъ умъетъ и на все способенъ, да только, - не знаю ужъ почему, — не показываеть своихъ способностей... " ("Сочиненія Н. А. Добролюбова", изданіе 5-е, С.-Петербургъ, 1906 г., т. ІІІ, стр. 348). — Высмъивая оба эти взгляда, Добролюбовъ предлагаетъ читателю отбросить лежащее въ ихъ основъ "кръпостное воззр'вніе" и взглянуть на мужика-какъ на такого же человъка, какъ всъ люди; -- представить его себъ "какъ обыкновеннаго независимаго человъка, какъ гражданина, пользующагося встыми правами и преимуществами свободнаго государства". — "Если (продолжаеть Добролюбовъ) у васъ достанетъ на это воображенія и если вы хоть немножко знаете основание характера и быта русскаго простонародья, то въ ващемъ воображении тотчасъ явится картина людей, очень хорошо и умно умъющихъ располагать своими поступками" (тамъ же, стр. 352). — Разбирая подробно разсказы Марка Вовчка (изъ великорусской народной жизни), Добролюбовъ отмъчаетъ тъ черты народнаго характера и нравовъ, которыя свидетельствують о томъ, что мужикъне звърь, не дикарь, не уродъ, а обыкновенный человъкъ съ хорошими задатками, и что онъ вполнъ способенъ къ гражданскому развитію "на началахъ живыхъ и справедливыхъ" (стр. 395). — Во всемъ этомъ еще нътъ ничего не только "мистическаго", но и спеціально-народническаго. Только въ самомъ концъ статьи находимъ, такъ сказать, выходку въ народническомъ духъ: это именно - ръзкое противопоставленіе "пошлаго общества", "грошовой образованности" правящихъ классовъ и "здоровыхъ ростковъ народной жизни". Изъ контекста однако явствуетъ, что подъ пошлымъ обществомъ съ его грошовою образованностью разумѣются здѣсь тѣ слои, которымъ чужды какіе бы то ни было идеалы и которые погрязли въ тинѣ мелкихъ интересовъ, страстишекъ и рутины, а вовсе не передовая и мыслящая часть общества, не интеллигенція въ собственномъ смыслѣ ¹). "Не пора ли уже намъ, — заключаетъ критикъ, — отъ этихъ тощихъ и чахлыхъ выводковъ не удавшейся цивилизаціи ²) обратиться къ свѣжимъ, здоровымъ росткамъ народной жизни ²), помочь ихъ правильному успѣшному росту и цвѣту, предохранить отъ порчи ихъ прекрасные и обильные плоды?.." (стр. 411).

Другая "народническая" статья Добролюбова — это "О степени участія народности въ развитіи русской литературы". написанная по поводу "Очерковъ исторіи русской поэзіи" А. Милюкова ("Сочиненія", изд. 5-е, т. І, стр. 463 и сл.). Здъсь Добролюбовъ указываеть на численную ограниченность въ Россіи образованнаго общества, читающей публики, на которую простирается просвътительное дъйствіе литературы, и напоминаеть о народной массъ, куда литература не проникаетъ (стр. 471—473). Оттуда — выводъ, что даже лучшіе наши писатели не могуть похвалиться названіемъ народныхъ: "народу, къ сожалвнію, вовсе ніть дізла до художественности Пушкина, до плънительной сладости стиховъ Жуковскаго, до высокихъ пареній Державина и т. д. Скажемъ больше, даже юморъ Гоголя и лукавая простота Крылова вовсе не дошли до народа... (стр. 472). — Пушкинъ овладълъ только формой народности, содержание же ея осталось ему недоступно (стр. 504). Одинъ только Гоголь, въ лучшихъ своихъ созданіяхъ, "очень близко подо-

<sup>1) &</sup>quot;Неужели только эта грошовая "образованность", дёлающая изъ человёка ученаго попугая и подставляющая ему, вмёсто живыхъ требованій природы, рутинныя сентенціи отжившихъ авторитетовъ всякаго рода, — неужели она только будеть всегда красоваться передъ нами въ лучшихъ произведеніяхъ нашей литературы?.." (стр. 410).

<sup>2)</sup> Курсивъ мой.

шель къ народной точкъ зрънія, но подошель безсознательно, просто художническою ощупью" (стр. 514). — Вникая въ аргументацію Добролюбова, мы убъждаемся, что подъ "народною точкою зрвнія", подъ "содержаніемъ народности" онъ понималъ не что иное, какъ демократическое направленіе, выдвигающее впередъ матеріальные, умственные и нравственные интересы народа и ратующее за то, чтобы народъ могъ выбиться изъ нужды и тьмы и подняться до уровня передовой части общества. Это яснъе всего сквозить въ словахъ, непосредственно слъдующихъ за только-что приведеннымъ мъстомъ (о Гоголъ): "Когда же ему (Гоголю) растолковали, что теперь ему надо итти дальше и уже всв вопросы жизни пересмотръть съ той же народной точки зрвнія, оставивши всякую абстракцію и всякіе предразсудки, съ дътства привитые къ нему ложнымъ образованіемъ, тогда Гоголь испугался: народность представилась ему бездною, отъ которой надобно отбъжать поскоръе, и онъ отбъжалъ отъ нея и предался отвлеченнъйшему изъ занятій — идеальному самоусовершенствованію" (стр. 514).

Не трудно видъть, что это — вовсе не "мистическое" или иное народничество, а обыкновенная форма нашего традиціоннаго демократизма, которая, въ 60-хъ годахъ и позже, была общею основой всъхъ передовыхъ направленій у насъ, въ томъ числъ и Писаревскаго,— почвою, въ которой всъ они коренились,— одни кръпче, другія слабъе. Расходились же они не корнями, а вътвями. Это было развътвленіе интеллигенціи и ея освободительнаго демократическаго движенія, отразившее на себъ не столько различія идеаловъ и программъ, сколько различія общественно-психологическихъ типовъ, натуръ, умственныхъ вкусовъ, моральныхъ запросовъ. Что же касается народничества въ собственномъ, тъсномъ смыслъ, то, конечно, оно также было движеніемъ демократическимъ, но едва ли его можно назвать освободительнымъ.

Писаревъ быль апостоломъ идеи личности, ея эмансипаціи, ея моральной автономіи и гражданскаго развитія. Но эта самая идея была одною изъ основныхъ, излюбленныхъ, завътныхъ мыслей Добролюбова, и въ его литературномъ наслъдіи ея развитіе занимаетъ первенствующее мъсто. Ее проводить онъ въ статьяхъ о "Темномъ царствъ", о "Забитыхъ людяхъ", о воспитаніи, о Станкевичъ. Она, можно сказать, составляла "паеосъ" его идеологіи и была центральною мыслью его публицистики, Мало того: тъсно связанная съ его личною жизнью, она была имъ выстрадана, а не вычитана 1). Различіе между Добролюбовымъ и Писаревымъ, въ отношении къ постановкъ идеи личности, сводилось къ тому, что первый стремился подчинять ее требованіямъ общаго блага и служенія демократическому идеалу, и вмъстъ съ тъмъ она получала у него, такъ сказать, "стоическую" окраску, между тъмъ какъ второй не обнаруживаль особыхъ заботь о такомъ подчиненіи, и "окраска" идеи личности была у него "эпикурейская". Здёсь наглядно обнаруживалось различіе между Добролюбовымъ и Писаревымъ — какъ представителями извъстныхъ общественнопсихологическихъ типовъ. Добролюбовъ былъ "разночинецъ" духовнаго происхожденія, Писаревъ — дворянинъ изъ помъщичьей среды.

Д. И. Писаревъ, по укладу своей натуры, представляетъ, рядомъ съ "добролюбовскимъ" типомъ, высокій интересъ, какъ общественный, такъ и психологическій. Я уже указалъ на то, что въ его лицъ мы встръчаемся съ особой разновид-

Я старался показать это въ этюдѣ о Добролюбовѣ, печатающемся въ "Южныхъ Запискахъ" (Одесса). См. въ особенности главу V ("Юж. Зап.", 1905 г., № 11).

ностью, которой Н. К. Михайловскій, самъ принадлежавшій къ ней, далъ названіе "кающихся дворянъ" <sup>1</sup>).

"Кающіеся дворяне" не составляли особой группы или "партіи" и не выработали своей "программы". Они входили въ составъ различныхъ группъ, примыкали къ существовавшимъ передовымъ направленіямъ общественной мысли либеральному, радикальному, народническому, только внося сюда свою душевную складку, свои умственные вкусы и предпочтенія, а также особую, свойственную имъ постановку моральнаго вопроса объ отвътственности передъ народомъ, объ "уплатъ" народу въками накопившагося "долга". Дъятели, вышедшіе изъ народной массы или изъ слоевъ, близкихъ къ ней (духовенства, мъщанства), конечно, не могли всецвло раздвлять и переживать этихъ — спеціально дворянскихъ, помъщичьихъ -- "благородныхъ чувствъ", и ихъ народолюбіе не осложнялось "покаяніемъ". Объ одномъ изъ наиболъе яркихъ представителей этого типа, Г. З. Елисеевъ, Михайловскій писаль, что "ему не было надобности такъ или иначе опредълять свои отношенія къ толпъ, къ народу,онъ былъ самъ народъ..." ("Литер. восп. и соврем. смута", т. І, стр. 504).

Смотря по индивидуальнымъ особенностямъ человѣка, это "дворянское покаяніе" у разныхъ лицъ выражалось различно: у однихъ оно принимало болѣе или менѣе "трагическую" форму, у другихъ проявлялось иначе. Писаревъ, по основному укладу своей натуры, былъ человѣкъ всего менѣе "трагическій" и, несмотря на нѣкоторую, кажется, наслѣдственную невропатію, являлъ, со стороны психологической, картину рѣдкой уравновѣшенности натуры, цѣльности и завидной жизнерадостности. Оттуда у него,— столь рѣдкая у насъ,— способность ставить и рѣшать вопросы

<sup>1)</sup> См. извъстные полубеллетристические очерки "Въ перемежку", а также "Литературныя воспоминания и современная смута", т. I, стр. 139 и сл.

личнаго моральнаго сознанія, - не мудрствуя, не растравляя душевныхъ ранъ - просто, ясно, спокойно и весело. Такъ ръшалъ онъ и вопросъ о "покаяніи" и "долгъ народу". Ни душевныхъ мукъ, ни тяжелаго раздумья, ни сомнъній, ни обольщеній, — ничего, чемъ мучились, надъ чемъ бились другіе "кающіеся дворяне", мы не видимъ у него. Зато видимъ болъе или менъе ясные слъды несознаннаго, непроизвольнаго дворянскаго отношенія къ народу, въ первые годы его литературной дъятельности проявлявщагося наивнъе, позже затушеваннаго идеологіей "мыслящаго реализма". Въ одной изъ раннихъ статей (1861 г.) онъ подымаетъ вопросъ о народъ, о народномъ образованіи, объ обязанностяхъ общества заняться воспитаніемъ массъ ("Народныя книжки". "Сочиненія Д. И. Писарева", С.-Петерб., 1894, т. І).— Въ противоположность взгляду Добролюбова, что мужикъ такой же человъкъ, какъ и мы, онъ ръзко отмъчаетъ глубокую пропасть, отдёляющую образованное общество отъ народа, говорить, что "исторія разлучила насъ съ нимъ гораздо ранве Петра" (стр. 242), что народъ не любить насъ и не върить намъ, а мы скоръе только воображаемъ, что любимъ его, и т. д. (242). Тъмъ не менъе общество "начинаетъ сознавать, что на немъ лежитъ обязанность — дълиться съ народомъ знаніями и идеями" (237), — и "великой задачей нашего времени становится умственная эмансипація массъ, черезъ которую предвидится имъ исходъ къ лучшему положенію не только ихъ самихъ, но и всего общества" (237). Слъдовательно, само общество заинтересовано въ этомъ дълъ, -- это значить, что вопросъ изъ сферы моральной переносится на почву общественную, политическую. — Отмътимъ кстати любопытное совпаденіе: ту же мысль, только нъсколько иначе, высказывалъ Салтыковъ, также представитель типа "кающихся дворянъ", -- совпаденіе, тъмъ болве знаменательное, что, какъ извъстно, Салтыковъ и Писаревъ расходились во многомъ и даже питали другь къ

другу родъ антипатіи 1). Моральная же сторона дёла сказалась въ следующихъ строкахъ Писарева: "Доселе мы искали только однихъ правъ и расширенія произвола въ отношеніи массы, но не хотъли знать, что, кромъ правъ, есть и обязанности съ нашей стороны" (стр. 243). - Дворянская, помъщичья окраска этого "покаянія" - ясна. Она же обнаруживается и въ томъ, что говоритъ Писаревъ о призваніи образованнаго меньшинства -- воспитывать народъ, который трактуется, какъ объектъ воспитанія. Туть между прочимъ читаемъ: "есть такія народныя върованія и предразсудки, которые невозможно затрогивать грубо и неосторожно; ихъ надо разрушать исподволь, надо вести народное развитіе, не касаясь ихъ прямо и представляя ихъ устраненіе времени и здравому смыслу... Стало быть, надо дъйствовать педагогически, т.-е. приноравливать свое изложеніе къ понятіямъ слушателя и не сходить съ его точки зрънія..." (243).-Въ совершенномъ согласіи съ такой постановкой вопроса находится та черта, что въ стать востались нераздъльными двъ задачи, по существу различныя: 1) обученіе крестьянскихъ дітей и 2) образованіе взрослыхъ крестьянъ. Повидимому, Писаревъ имветъ въ виду преимущественно послъднихъ и трактуетъ ихъ какъ младенцевъ и недорослей. Отмътимъ еще то предпочтеніе, которое отдаеть Писаревъ выраженію "воспитаніе", вмісто "образованіе".

<sup>1)</sup> Соответственное место у Салтыкова приведено Михайловским (въ противовесь точке зренія Елисеева) и гласить такь: "...только те политическіе и общественные акты получили действительное значеніе, которые имели въ виду толпу. Туть, въ этомъ служеніи толпе, имется даже очень ясный эгоистическій разсчеть, ибо, какъ бы мы ни были развиты и обезпечены, мы все-таки до техъ поръ не получимъ возможности быть нравственно покойными и мирно наслаждаться нашимъ развитіемъ, покуда все, что насъ окружаеть, не придетъ хоть въ некоторое равновесіе съ нами относительно матеріальнаго и духовнаго благосостоянія". — См. Михайловскаго "Литер. восп. и совремсмута", т. І, стр. 505.

Что интеллигенція должна, по м'єр'є силь и возможности, сод'єйствовать образованію народа, это не подлежить спору. Но утверждать, что она должна "воспитывать" народь, — это значить стоять не на демократической, а на барской точк'є зрівнія.

Къ тому же вопросу — о воспитательномъ воздъйствіи общества на народъ — обращается Писаревъ и въ статьъ "Схоластика XIX въка" (т. І, стр. 331 и сл.), гдъ, между прочимъ, проводится такая мысль: наша передовая литература, въ особенности журналистика, не можеть дъйствовать на народъ непосредственно, потому что последній не подготовленъ къ тому. Но очень важно и желательно было бы, чтобы народъ по крайней мъръ почувствоваль, что въ отношеніяхъ къ нему общества произощла перемвна къ лучшему и "съ ними обращаются господа 1) какъ-то не попрежнему, а какъ-то серьезнъе и мягче, любовнъе и ровнъе" (стр. 337). А для этого нужно, чтобы "наше провинціальное дворянство и мелкое чиновничество перестало быть твмъ, что оно теперь. Гуманизировать это сословіе діло литературы и преимущественно журналистики" (337).—Это "среднее сословіе" и призвано явиться проводникомъ знаній и гуманныхъ идей въ массу, — оно "можетъ сдълаться посредникомъ между передовыми дъятелями русской мысли и нашими младшими братьями — мужиками... (337). — Ничего страннаго или нераціональнаго въ этой мысли нъть, и можно, съ нъкоторыми лишь оговорками, сказать, что послъдующая исторія ее оправдала. Но насъ интересуеть здъсь, для характеристики точки зрвнія Писарева, та опять-таки "педагогическая замашка" (если можно такъ выразиться), которая проглядываеть во всемъ разсуждении и ярче обнаружилась въ следующемъ: перемена въ отношенияхъ общества къ народу и обращении съ нимъ "не укрылась бы отъ его вниманія и изм'внила бы его нечувствительно для него

<sup>1)</sup> Курсивъ Писарева.

самого. Чѣмъ болѣе вы будете обращаться съ мальчикомъ какъ съ джентльменомъ, тѣмъ скорѣе онъ дѣйствительно превратится въ джентльмена—это основное положеніе американской педагогики, и это положеніе можеть быть примѣнено къ дѣлу вездѣ, гдѣ эмансипація идетъ не снизу вверхъ, а сверху внизъ" (337).—Опять сопоставленіе мужика съ ребенкомъ, опять "педагогія"...

Е. А. Соловьевъ въ біографіи Писарева, живо и талантливо написанной, справедливо говорить, что "народомъ Писаревъ занимался сравнительно мало" ("Д. И. Писаревъ, его жизнь и литературная дъятельность", С.-Петерб., 1893 г., стр. 119). — Этотъ фактъ выступитъ въ особомъ освъщении, если сравнить его съ противоположною чертою литературной дъятельности Чернышевскаго и Елисеева. Вспомнимъ статьи Чернышевскаго по вопросамъ общиннаго землевладънія и другимъ, подымавшимся крестьянскою реформою, наконецъ, его политико-экономические труды. Что касается Елисеева, то, кром'в его статей, напомню зд'всь то, что говорить о немъ Михайловскій въ очеркъ, ему посвященномъ: "Я не знаю писателя, который имълъ бы большее право на титулъ настоящаго, кровнаго демократа, чъмъ Елисеевъ. Онъ отнюдь не былъ народникомъ въ томъ смыслъ, въ какомъ у насъ потомъ утвердилось это слово, хотя народники и многому у него научились. Онъ не питалъ народническихъ иллюзій, и демократизмъ былъ въ немъ не дъломъ только принциповъ и убъжденій, а самымъ инстинктомъ. Онъ былъ... какъ бы самъ народъ, собственными усиліями пробившійся къ св'єту и достигшій верховъ самосознанія" ("Литер. воспом. и соврем. смуты", т. І, стр. 504). Какъ характерную особенность публицистической работы Елисеева, Михайловскій отм'вчаеть то, что въ ней центральнымъ пунктомъ былъ мужикъ, -- и, разбирая то или иное явленіе жизни, Елисеевъ ставилъ прежде всего вопросъ: какъ отразится оно на мужикъ? (тамъ же).

Выше я указаль на то, что Писаревь, какъ психологическій типъ, быль, въ противоположность "стоику" Добролюбову, "эпикуреецъ". Нижеслъдующее покажеть, въ какомъ смыслъ нужно понимать этотъ терминъ: дъло идетъ отнюдь не объ эпикурействъ житейскомъ (въ этомъ отношеніи Писаревъ скоръе быль "стоикъ"), а объ эпикурействъ интеллектуальномъ, о "наслажденіи развитіемъ", о тъхъ радостяхъ мысли, которыя даются освобожденіемъ ума отъ стараго міровозарънія и пріобрътеніемъ новаго, широкаго и прогрессивнаго, наконецъ— самимъ процессомъ умственнаго труда.

Общее впечатлъніе, которое мы выносимъ, читая Писарева, осъдаетъ въ насъ въ видъ чего-то свътлаго, искрящагося, бодраго, радостнаго и счастливаго. Передъ нами человъкъ, чуждый скорбей и мрачныхъ мыслей и явно наслаждающійся своей работой, тіми праднетями мысли и воли", о которыхъ говоритъ Добролюбовъ въ одномъ изъ своихъ писемъ 1). Но у суроваго, сосредоточеннаго, сдержаннаго Добролюбова эти умственныя и моральныя радости не прорываются наружу, не выдають себя; у Писарева онъ такъ и брызжутъ, сказываясь въ самомъ стилъ, въ манеръ письма. Любая мысль у него окрашена тъмъ наслаждениемъ, съ которымъ онъ ее мыслилъ и излагалъ. Это не столько "радости творчества", сколько просто мозговое наслажденіе, испытываемое здоровою головою при нормальномъ ходъ умственной работы. По всему видно, что ему пріятно и весело думать свои думы, развивать свою мысль и излагать ее такъ, чтобы другимъ было столь же пріятно и весело читать и усвоивать его писанія. Самое "производство" мысли,



<sup>1)</sup> Къ Лаврскому (отъ 3 авг. 1856 г.). См. "Матеріалы для біографіи Н. А. Добролюбова", стр. 323).

выработка идей достается ему легко и обходится дешево. Онъ — не Бълинскій, у котораго выработка міросозерцанія была сопряжена съ цълой трагедіей умственныхъ и нравственныхъ томленій, сомнъній, душевныхъ кризисовъ. Онъ — не Добролюбовъ, который къ "радостямъ мысли и воли" шелъ тернистымъ путемъ внутренней борьбы и ломки, яркую картину которой мы находимъ въ его письмахъ. Писаревъ не выстрадалъ свое міросозерцаніе, — оно, такъ сказать, само пришло къ нему и озарило его умъ и душу, подобно тому, какъ лучъ солнца, упавъ въ широко раскрытые, наивно-любопытные глаза ребенка, озаряетъ милое личико свътомъ и радостью жизни.

Писаревъ не столько "творилъ", сколько усвоивалъ, воспринималь. Оть стараго міросозерцанія къ новому онъ перешелъ быстро и легко. Этому способствовали, съ одной стороны, качества его ума, необыкновенно воспріимчиваго, но не глубокаго, а съ другой — особенности самой натуры его. На эти особенности указываеть онъ самъ въ одномъ изъ писемъ къ матери (изъ тюрьмы), гдв онъ опредвляеть различіе между нимъ и Добролюбовымъ: "Разница между мной и Добролюбовымъ объясняется въ двухъ словахъ. Добролюбовъ быль энтузіасть и считаль нікоторую долю энтузіазма необходимой для каждаго честнаго челов'вка, а я глубоко ненавижу и презираю всякій энтузіазмъ; онъ противенъ всей моей природъ, и я его всегда вредною нелъпостью"... 1). Повидимому, здёсь подъ "энтузіазмомъ" нужно понимать если не фанатизмъ, то излишнюю страстность гражданскихъ чувствъ вообще и протеста въ частности. Не можетъ быть сомнънія въ томъ, что фанатизмъ былъ органически чуждъ натуръ Писарева и долженъ былъ казаться ему нелъпостью. Но не только фанатизмъ, а даже обыкновенныя, свойствен-

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

ныя не однимъ фанатикамъ, партійныя и идейныя страсти (напр., политическія, религіозныя) претили ему, потому что онъ суживають горизонть человъка, затемняють ясность его ума и ограничивають его внутреннюю свободу. Мало того: Писаревъ протестуеть не только противъ психологическаго гнета страстей, но и противъ власти или порывовъ чувствъ: "Добролюбовъ, -- продолжаетъ онъ, -- думалъ, что жизнь можеть обновиться порывами чувствъ, а я убъжденъ, что она обновляется только работою мысли" 1). Здёсь, во-первыхъ, нельзя не видёть столь характерной для "эпикурейцевъ ума" склонности преувеличивать значеніе работы мысли, какъ освободительной и движущей силы, въ ряду другихъ силъ, творящихъ прогрессъ, обновляющихъ жизнь. А кромъ того, въ этихъ строкахъ сквозить родъ психологической реакціи, свойственной натурамъ, которыя очень и очень доступны порывамъ чувствъ. Къ такой реакціи приводить людей несознанное, непроизвольное стремленіе къ психическому самосохраненію. Человъкъ инстинктивно обороняется (если можно такъ выразиться) отъ наплыва чувствъ вообще или опредъленнаго чувства въ частности, потому что какой-то внутренній голосъ говорить ему, что-дай онъ волю имъ-его душевный миръ нарушится, а пожалуй и весь строй души будетъ потрясенъ. Писаревъ на личномъ опытв убъдился, что для него порывы чувствъ опасны. Я имъю въ виду его трагическую любовь къ кузинъ, приведшую его къ психозу. Онъ зналъ, какъ чувства порабощають и разъбдають душу, и ополчился противъ нихъ, все равно, каковы бы они ни были, любовныя или гражданскія... Извъстно, что Спиноза отрицаль чувство жалости — какъ разслабляющее душу, подкашивающее ея энергію. Я думаю, что главнымъ, въроятно, безсознательнымъ, основаніемъ этого отрицанія была у него

<sup>1)</sup> Курсивъ мой.

именно психическая реакція противъ чувства, власти котораго онъ былъ слишкомъ доступенъ. Можно наблюдать, какъ люди, у которыхъ очень чутко и болваненно-живо чувство негодованія, инстинктивно избъгають лишнихъ поводовъ - негодовать. Писаревъ, несомнънно, былъ тонко и сложно организованная натура, съ богато развитою чувствующею сферою, — и онъ инстинктивно избъгалъ порывовъ чувства, боялся ихъ капризной власти и отдавалъ ръшительное предпочтение власти мысли: онь зналь по опыту, какъ оздоровляеть, какъ "собираетъ" дущу работа ума и какъ привольно и свободно душъ подъ властью мысли... Приведемъ и еще одну цитату изъ того же письма: "Добролюбовъ почти не имълъ понятія объ естественныхъ наукахъ. а я считаю ихъ краеугольнымъ камнемъ здороваго умственнаго развитія и всякаго человъческаго прогресса" 1). Помимо увлеченія естествознаніемъ, въ эту эпоху широко распространеннаго и въ Западной Европъ, и у насъ, я вижу здѣсь прямое логическое слѣдствіе того культа мысли, которому былъ преданъ Писаревъ: если придавать работъ мысли первенствующее значение въ прогрессъ человъчества, то, конечно, нужно отдать ръшительное предпочтение научной, а эта послъдняя достигла своего совершеннъйшаго выраженія и дала свои наилучшіе плоды въ естествознаніи.

Не лишнимъ будетъ отмътить здъсь мимоходомъ, что характеристика Добролюбова, сдъланная Писаревымъ, не можетъ считаться правильною. Она скоръе подходила бы къ Бълинскому, который дъйствительно былъ энтузіастомъ какъ въ обычномъ значеніи этого слова, такъ и въ томъ спеціальномъ смыслъ, въ какомъ, повидимому, разумъетъ его Писаревъ. Бълинскій былъ далеко не чуждъ политическихъ страстей, страстнаго негодованія и, частью,

Письмо это приведено Е. А. Соловьевымъ на стр. 111 біограф. очерка "Д. И. Писаревъ", откуда я и взялъ свои цитаты.

фанатизма. Нельзя также утверждать, что Добролюбовъ приписывалъ "порывамъ чувства" то значеніе, на которое указываеть Писаревъ. Добролюбовъ только шире смотръль на жизнь и хорошо понималь, что она обновляется не одною лишь работою мысли, но и другими силами, въ ряду которыхъ имъють свое мъсто и "порывы чувства". Самъ же Добролюбовъ, какъ умъ и натура; былъ именно человъкъ мысли по преимуществу. Такимъ онъ былъ и въ личной жизни, и въ литературной дъятельности, являя въ этомъ отношеніи прямую противоположность энтузіасту Б'єлинскому, "неистовому Виссаріону", и отчасти сходясь съ Писаревымъ. Но Добролюбовъ былъ натура гораздо болъ глубокая, чёмъ Писаревъ, и, кроме того, принадлежалъ къ другому общественно-психологическому укладу. Радости мысли были доступны ему не меньше, чемъ Писареву, и онъ ценилъ ихъ столь же высоко, но переживалъ онъ ихъ не какъ "эпикуреецъ", а какъ "стоикъ".

4.

Умственное "эпикурейство" Писарева, безъ сомивнія, имівло свои устои въ его классовой психологіи. Онъ родился, вырось и воспитался въ одномъ изъ культурныхъ дворянскихъ гнівздъ, гдів издавна прививались умственные вкусы и интересы. Его дітство протекло въ 40-хъ годахъ (онъ родился въ 1840-мъ), въ дворянской усадьбів, въ старинномъ барскомъ домів, въ тінистыхъ аллеяхъ стараго сада, — въ той обстановків, которую такъ умівль поэтизировать Тургеневъ. — Не будетъ парадоксомъ сказать, что Писаревь, этотъ типичный человівкъ 60-хъ годовъ, "разрушитель" эстетики, развівнувшій Пушкина и Білинскаго, позитивисть и матеріалисть, быль, въ сущности, истымъ воспитанникомъ и эпигономъ людей 40-хъ годовъ, наслівдни-

комъ ихъ философскаго и научнаго дилетантизма, эстетическихъ наклонностей, ихъ "эпикурейства". Замъна Гегеля Огюстомъ Контомъ большого значенія въ данномъ случав не имветь: книги мвнялись, направленія чередовались, а психологическій типъ, въ его основныхъ чертахъ, сохранялся, видоизм'вняясь въ подробностяхъ, сообразно духу времени, новымъ условіямъ и задачамъ жизни, перемънъ въ соціальномъ положеніи класса. Писаревъ, конечно, не человъкъ 40-хъ годовъ, но онъ-прямой наслъдникъ той умственной и вообще психической складки, которая выработалась въ культурныхъ дворянскихъ гнездахъ 40-хъ годовъ, - и поэтому, при всвмъ его антагонизмв въ отношеніи къ "отцамъ", у него нътъ и слъда той почти органической антипатіи къ нимъ, какая зам'тна у Добролюбова. Разладъ Писарева съ людьми 40-хъ годовъ-это ссора между своими, между дътьми и отцами, и онъ въ этомъ смыслъ скоръе напоминанть Аркадія Кирсанова, чімь Базарова. Къ посліднему гораздо ближе стоить Добролюбовь, котораго, какъ можно думать, отчасти и имълъ въ виду Тургеневъ, когда писалъ грандіозную фигуру героя "Отцовъ и дътей". — На примъръ Писарева и другихъ представителей того же общественно-психологического типа, выступившихъ въ 60-хъ годахъ, можно прослъдить ту нить, которая "кающихся дворянъ" 50-хъ и 60-хъ годовъ соединяла съ людьми 40-хъ. Различія въ міросозерцаціи, противоръчія лозунговъ, формулъ и словъ не нарушаютъ единства типа въ его основныхъ чертахъ.

Это единство типа или стойкость его основныхъ черть обнаруживается въ извъстныхъ предрасположенияхъ, вкусахъ, умственныхъ наклонностяхъ. Сюда, между прочимъ, нужно отнести прирожденный эстетизмъ Писарева. "Разрушитель" эстетики самъ былъ натурою эстетическою. Протестъ противъ эстетики (кстати сказать, за вычетомъ крайностей и явныхъ недоразумъній, весьма раціональный) и

пресловутое "развънчаніе" Пушкина были, такъ сказать, возстаніемъ противъ себя самого, родомъ самоотреченія. Въ началъ своей литературной дъятельности Писаревъ, мало интересуясь общественными вопросами, выступаль скорве, какъ поборникъ "чистаго искусства" и "красоты". Да и всею своею личностью, между прочимъ и съ внъшней стороны, онъ являлъ видъ "джентльмена", барича и эстета, и ничего общаго у него не было съ твми "нигилистами", которые потомъ зачитывались его статьями. Изящную внъшность и соотвътственныя манеры и привычки онъ сохранялъ до конца жизни. Внъшность отвъчала внутреннему строю его души: Писаревъ былъ, несомнънно, человъкъ душевно-изящный. Въ немъ привлекають и очаровывають насъ не столько высокія качества души, которыя могуть сочетаться съ извъстною ръзкостью и суровостью, даже своего рода грубоватостью (вспомнимъ Салтыкова), сколько именно изящество ума, блестящаго, но не глубокаго, и красота души, чистой и ясной, чуждой какой бы то ни было грубости и жесткости, -- души открытой, правдивой и, можно сказать, дътски-наивной. Такимъ отражается онъ, словно въ зеркалъ, въ своихъ сочиненіяхъ и письмахъ. Е. А. Соловьевъ мътко и върно характеризуеть его такъ: "Въ дътствъ Писарева звали "хрустальной коробочкой". Онъ не умълъ скрывать ничего, что было у него на душъ, не умълъ утаивать ни мысли, ни чувства. Такимъ остался онъ на всю жизнь, такимъ является онъ намъ въ своихъ статьяхъ. Это правдивый, въ высшемъ смыслъ этого слова, писатель, который даже ради благородныхъ цълей не согласился бы покривить душой" ("Д. И. Писаревъ", стр. 57).—Его ошибки, въ ряду которыхъ важнъйшая—"критика" Пушкина, были заблужденія правдиваго ума, ищущаго истины, были увлеченіемъ, вызваннымъ духомъ времени, и имъли въ нашей литературъ свои прецеденты. Есть указаніе, что позже онъ понялъ и созналъ свою ошибку. И можно утверждать съ полною увъренностью, что, проживи онъ дольше,

онъ взялъ бы назадъ свои сужденія о Пущкинъ и открыто призналъ бы всю ихъ несостоятельность.

Если спросить, въ чемъ состояла главная, излюбленная мысль Писарева, отъ которой онъ не могь бы отказаться никогда (кромъ, разумъется, крайностей, утрировокъ), то придется отвътить такъ: это была мысль объ интеллектуальномъ прогрессъ человъчества и, въ тъсной связи съ нею, о необходимости популяризаціи знанія, демократизаціи науки. Е. А. Соловьевъ совершенно правильно называетъ эту идею "задушевною мыслью" Писарева ("Д. И. Писаревъ", стр. 82) и говорить, что "если есть умственный аристократизмъ, то міросозерцаніе Писарева... можеть быть названо умственнымъ демократизмомъ" (стр. 83).—Писаревъ быль прирожденный популяризаторь, и въ своихъ научнопопулярныхъ статьяхъ далъ блестящіе образцы этого рода литературы. Если о чемъ-либо писалъ онъ съ "энтузіазмомъ", то это именно на тему о необходимости популяризаціи науки, о томъ, что наука- не монополія ученой касты и дилетантовъ мысли, что она, въ хорошемъ изложеніи, можеть быть доступна всвмъ, - и сюда-то и должны быть направлены усилія друзей прогресса и человъчества. — Развивая эту мысль, онъ, какъ извъстно, доходилъ до крайностей, когда, напр., предлагалъ Салтыкову бросить "цвъты невиннаго юмора" и заняться составленіемъ популярныхъ книжекъ по естествознанію. Оставляя въ сторонъ такія преувеличенія, противъ самой идеи, разумвется, ничего возразить нельзя. Но для насъ важно отмътить другое: какъ проповъдникъ "умственнаго демократизма" и необходимости популяризаціи знанія, Писаревъ быль не только типичнымъ представителемъ своей эпохи, но и законнымъ наслъдникомъ умственнаго движенія 40—50-хъ годовъ.

Вспомнимъ, что передовые писатели 40-хъ годовъ были также популяризаторами: они умудрились сдълать доступною читающей публикъ даже такую головоломную вещь,

какъ философія Гегеля. Лучшіе журналы того времени изобиловали популярными статьями по различнымъ отдёламъ знанія. Правда, люди 40-хъ годовъ всего болье интересовались и увлекались вопросами философіи, религіи, эстетики. Но эти увлеченія (въ особенности системою Гегеля) были, хотя и въ высокой степени характернымъ для нихъ, но вивств съ твиъ и преходящимъ моментомъ. Уже въ концв 40-хъ годовъ философскія увлеченія начинають ослабъвать, и въ послъдствіи Герценъ, Тургеневъ и др. съ ироническою улыбкою вспоминали въ своихъ былыхъ "прегръщеніяхъ" по части гегеліанской гимнастики ума. Переходъ отъ идеалистической метафизики къ матеріализму и позитивизму быль неизбъжень и — вовсе не такъ труденъ. Мы должны были сдёлать этоть шагь, какъ сдёлала его, въ свое время, мыслящая Европа. Лѣвое гегеліанство и Фейербахъ, потомъ Фохть и Молешоть, нъсколько позже Ог. Конть, -- какъ "властителя думъ" мыслящихъ поколеній у насъ, — овладевали нами съ историческою и, пожалуй, даже съ логическою необходимостью. Въ этомъ смыслъ отнюдь не было пропасти между людьми 40-хъ годовъ и людьми 60-хъ, а было преемство философскихъ увлеченій и научныхъ интересовъ, наглядно проявлявшееся въ такихъ фактахъ, какъ, напр., гегеліанство Чернышевскаго, еще ярче въ зам'вчательной философской работъ П. Л. Лаврова, начавшаго идеалистическою метафизикою и затъмъ послъдовательно перешедшаго къ матеріализму и позитивизму.

Движеніе философской мысли въ этомъ направленіи было, разумѣется, тѣсно связано съ растущимъ интересомъ къ положительной наукѣ вообще, къ естествознанію въ частности. И вмѣстѣ съ тѣмъ это былъ въ свое время, несомнѣнно, шагъ впередъ въ дѣлѣ демократизаціи научной и философской мысли. Проповѣдь Писарева явилась только однимъ изъ яркихъ выраженій этого процесса.

Въ природъ высшей познавательной мысли, философской

Digitized by Google

и научной, заключено нъкоторое противоръчіе, впрочемъ, больше кажущееся, чъмъ дъйствительное. Съ одной стороны, сложный и трудный процессъ познанія, требующій спеціальной подготовки и особыхъ дарованій, представляется чімъто недоступнымъ большинству, какою-то монополіей "избранниковъ", людей особенныхъ, которые твмъ успвшиве исполняють свою миссію, чъмъ болье они "не отъ міра сего". Съ другой стороны, исторія мысли ясно показываеть намъ, что съ ея развитіемъ и общимъ прогрессомъ человъчества, пропасть, отдёлявшая нёкогда "жрецовъ" науки и философіи оть прочихъ смертныхъ, отъ "профановъ", все суживалась и наконецъ совсемъ исчезла. Наука и философія перестали быть кастовою монополіей и сділались общимъ достояніемъ, по крайней мъръ въ томъ смыслъ, что ихъ результаты доступны всякому, кто только получиль извъстное общее образование и способенъ заинтересоваться твиъ, что дълается въ міръ высшей мысли. Школа, популярная литература, публичныя чтенія, журналы, энциклопедическія изданія демократизировали науку и философію или, говоря точне, явились только органами, деятельностью которыхъ обнаружился и сталъ осуществляться присущій самой природъ науки и философіи демократизмъ высшаго порядка. И оказалось что "аристократизмъ" или кастовый характеръ высшей мысли вовсе не быль ея прирожденнымъ свойствомъ, а явился только временнымъ порожденіемъ общаго аристократическаго строя жизни. Демократизація этого строя обнаружила и прирожденный демократизмъ мысли. Величайшій демократь—это разумъ человъческій, какъ онъ же величайшій "революціонеръ", только "мирный". Внутреннее психологическое родство между демократизмомъ и познавательною дъятельностью мысли, часто не сознаваемое, сказывается въ различныхъ проявленіяхъ и фактахъ, разсматривать которые было бы здъсь затруднительно и отвлекло бы насъ въ сторону отъ

нашей темы. Ограничусь поэтому указаніемъ только на слъдующее: 1) Прирожденные враги разума и его прогресса тъ же, что препятствуютъ и прогрессу демократіи: разумъ и демократія одинаково нуждаются прежде всего въ свободъ мысли, совъсти, слова; привилегіи и особое покровительство сильныхъ міра сего, конечно, нер'вдко сод'виствовали успъхамъ науки, но всегда-въ концъ-концовъ-убивали въ ней "духъ живъ", и она вырождалась въ схоластику; 2) высшая научная и философская мысль, какъ и искусство, обнаруживаеть несомивнную тенденцію пробуждать въ людяхъ любовь человъческую, альтруизмъ, который служить важнъйшимъ моральнымъ основаниемъ демократизма. Это можно было бы подтвердить многими фактами изъ исторіи науки и философіи, изъ біографій ученыхъ и мыслителей; это явствуеть также изъ того, что мы знаемъ о просвъщающемъ и гуманномъ воздъйствии высшей мысли на тъхъ, кто воспринимаеть ее, кто подчиняется ея власти.

Въ отношении къ этому последнему пункту примеръ Писарева представляется типичнымъ. Какъ видно изъ его біографіи, онъ пришелъ къ альтруизму и демократизму именно черезъ любовь къ знанію. Въ его письмахъ (извлеченія приведены Е. А. Соловьевымъ на стр. 91-92 біографическаго очерка) мы находимъ прямыя указанія въ этомъ смыслъ. Такъ, въ одномъ письмъ къ матери онъ говоритъ, что для него все болъе выясняется "планъ", по которому онъ хочетъ "построитъ" свою "жизнь и дъятельность". Этотъ планъ сводится къ тому, чтобы, постоянно учась, популяризировать пріобрътенныя знанія и такимъ образомъ быть полезнымъ возможно широкому кругу читателей, вообще ближнему, котораго онъ полюбилъ теперь, послъ того, какъ въ немъ самомъ пробудилась любовь къ знанію. "Нашему обществу, говорить онъ, не достаеть самыхъ простыхъ и элементарныхъ знаній". "Поэтому обществу надо давать эти необходимыя знанія, т.-е. знакомить публику съ лучщими

представителями европейской науки. Мнъ эта задача во всвхъ отношеніяхъ по душв и по силамъ. Во-первыхъ, я пишу, какъ тебъ извъстно, чрезвычайно быстро; во-вторыхъ, я пишу весело и занимательно; въ третьихъ, я усвоиваю себъ очень легко чужія мысли, такъ что могу передовать ихъ совершенно понятнымъ образомъ; и, наконецъ, въ четвертыхъ, я одержимъ страстною охотою читать... (стр. 91).— И воть, вследь за этою жаждою читать, учиться, пріобретать знанія и столь же сильнымъ стремленіемъ передавать ихъ другимъ, учить (черта, по существу, альтруистическая), развилась въ немъ и другая черта, о которой онъ говоритъ въ письмъ отъ 17 января 1865 года: "Теперь къ моему характеру присоединилась еще одна черта, которой въ немъ прежде не существовало. Я началъ любить людей вообще, а прежде, и даже очень недавно, мнъ до нихъ не было никакого дъла... (Е. А. Соловьевъ, стр. 97).— Вотъ именно эта любовь къ людямъ вообще, развившаяся на почвъ любви къ знанію, и подсказывала ему тъ мысли о демократичности истинной науки, которыя въ свое время "ударяли по сердцамъ съ невъдомою силой", напр., слъдующія: "Отгонять непросвъщенную чернь (ргоfanum vulgus) отъ храма науки — не въ духв нашей эпохи..." "Умственный аристократизмъ, - явленіе опасное... Монополія знаній и гуманнаго развитія представляеть, конечно, одну изъ самыхъ вредныхъ монополій. Что за наука, которая по самой сущности своей недоступна массъ?.. " (изъ статьи "Схоластика XIX-го въка", относящейся еще къ 1861-му году. "Сочин. Д. И. Писарева", 1894, стр. 365, 366).— Какъ и въ нъкоторыхъ другихъ случаяхъ, такъ и здъсь Писаревъ увлекался и доходиль до крайностей. Такъ, онъ возстаеть (въ той же стать в) противъ "отвлеченностей въ наук в, къ которымъ относить и психологическій вопросъ о томъ, что такое "я" человъческое, и зло "критикуетъ" Лаврова, вдававшагося въ эти "отвлеченности" въ своихъ изв'естныхъ "Трехъ бесъдахъ о современномъ значеніи философіи", напечатанныхъ въ "Отечеств. Запискахъ" (Краевскаго, 1861 г.).— "Критика" Писарева очень ужъ поверхностна и свидътельствуеть о его неосвъдомленности въ психологіи и въ философскихъ вопросахъ. Его утвержденія, что всъ эти "отвлеченности"— одна схоластика и пора бросить ихъ, что истины науки должны быть "осязательны" и, въ качествъ таковыхъ, доступны и 10-лътнему ребенку, и простому мужику и т. д.,— совершенно несостоятельны и даже наивны. Но такія опибки и наивности не ослабляють значенія основной мысли, по существу върной,— о демократизмъ науки, о необходимости распространять и популяризировать ее, о томъ, что она является лучшимъ другомъ и надежнъйшимъ союзникомъ освобождающагося человъчества въ его стремленіяхъ къ свъту и счастію, къ созданію лучшаго будущаго.

5.

Въ ряду писателей, воспитавшихся и выступившихъ на литературное поприще еще въ 40-хъ годахъ, Некрасовъ и Салтыковъ, по особенностямъ ума и дарованія, явились призванными дѣятелями 60-хъ годовъ. Движеніе умовъ, которое я старался охарактеризовать на предыдущихъ страницахъ, всецѣло захватило ихъ,— они шли впередъ вмѣстѣ съ новымъ поколѣніемъ и даже впереди его. Въ ихъ дѣятельности мы не найдемъ и слѣда того разлада между двумя поколѣніями, который, въ той или иной формѣ, обнаружился у другихъ "отцовъ", напр. у Достоевскаго, Гончарова, Тургенева, Герцена. У этихъ послѣднихъ, помимо разногласій съ новыми дѣятелями въ общемъ міросозерцаніи, въ нѣкоторыхъ понятіяхъ, замѣтна извѣстная антипатія къ той общественно-психологической складкѣ, которою характеризовались представители молодого поколѣнія, пришедшаго имъ

на смъну. Объ этой антипатіи и ея послъдствіяхъ, о ея проявленіяхь въ литератур'в у насъ еще будеть рівчь въ дальнъйшемъ. Здъсь укажу только на то, что она ръзко выразилась уже въ концъ 50-хъ годовъ, когда въ "Современникъ возобладало направленіе, представлявшееся Чернышевскимъ и Добролюбовымъ. Противъ этого направленія. равно какъ и лично противъ Чернышевскаго и Добродюбова, стали раздаваться протесты со стороны "стараго кружка", къ которому принадлежали Тургеневъ, В. Боткинъ, Григоровичъ и др. Къ этому же "старому кружку", нъкогда группировавшемуся вокругь Бълинскаго, принадлежаль и Некрасовъ, но онъ ръшительно и смъло сталъ на сторону новыхъ дъятелей и предоставилъ руководящую роль въ своемъ журналъ Чернышевскому и Добролюбову. Это и было главною причиною его разрыва съ старыми друзьями.--"Новое литературное поколъніе, - говорить Пыпинъ, - съ своей стороны платило Некрасову своими симпатіями... потому что въ его поэзіи находило сродные ему мотивы общественнаго чувства... Такимъ образомъ, здъсь естественнымъ образомъ возникало взаимное пониманіе, когда у старыхъ друзей "Современника" относительно новаго поколънія была только нетерпимость, несколько высокомерная, потомъ крайне враждебная" ("Н. А. Некрасовъ", С.-Петерб., 1905, стр. 29 — 30). — Изъ данныхъ, сообщаемыхъ Пыпинымъ, и изъ самыхъ писемъ Некрасова (къ Тургеневу) видно, что поэтъ прилагалъ всв старанія къ тому, чтобы діло не дошло до разрыва со старыми друзьями; но всй усилія его остались тщетными, -- разорвать же, въ угоду имъ, съ Чернышевскимъ и Добролюбовымъ онъ не могъ; онъ понималъ, что правда на ихъ сторонъ и что направленіе, ими представляемое, призвано сыграть въ литературъ и общественной жизни крупную и въ высокой степени плодотворную роль. Не раздъляя всъхъ мнъній и, можетъ быть, не одобряя нъкоторыхъ полемическихъ пріемовъ своихъ молодыхъ сотрудниковъ, онъ однако предоставлялъ имъ полную свободу дѣйствія. Нельзя не отдать должнаго — въ этомъ отношеніи — необыкновенному уму и рѣдкому такту Некрасова. Въ одномъ письмѣ онъ говоритъ (Тургеневу): "...поставь себя на мое мѣсто, ты увидишь, что съ такими людьми, какъ Черн. (ышевскій) и Добр. (олюбовъ) (людьми честными и самостоятельными, что бы ты ни думалъ и какъ бы сами они иногда ни промахивались), — самъ бы ты такъ же дѣйствовалъ, т.-е. давалъ бы имъ свободу высказываться на ихъ собственный страхъ..." (А. Н. Пыпинъ, "Н. А. Некрасовъ", стр. 198).

Пыпинъ (свидътель безпристрастный и въ данномъ случав особливо авторитетный) опредвленно утверждаеть, что Некрасовъ прежде всего цънилъ общественное направленіе Чернышевскаго и Добролюбова, видя въ немъ прямое и послъдовательное продолжение идей Бълинскаго, какъ сложились онъ въ послъдніе годы жизни великаго критика,между тъмъ какъ "друзья стараго кружка... этого не понимали" (Пыпинъ, стр. 37). Тутъ же Пыпинъ указываеть на то, что этимъ "старымъ друзьямъ" "новая критика была непріятна", политика "неинтересна", а экономическіе вопросы, поднятые въ виду освобожденія крестьянъ, просто невразумительны".--"Но то, что было чуждо или нелюбопытно старымъ друзьямъ, -- продолжаетъ Пыпинъ, -- было Некрасову вполнъ понятно... "1) (стр. 37). "Некрасовъ сумълъ понять идеалистическое настроеніе, представителями котораго были два новые сотрудника журнала... Онъ видълъ, что въ общественномъ настроеніи начинается переломъ... и что литература, чтобы сохранить свой давній историческій смысль,



<sup>1)</sup> Само собой разумѣется, что, напр., на Тургенева и Анненкова эта характеристика "старыхъ друзей" не распространяется. Тургеневу Чернышевскій казался сухимъ, черствымъ, лишеннымъ художественнаго чутья, но онъ признавалъ его литературную работу (именно по общественнымъ и экономическимъ вопросамъ) дѣльною и плодотворною.

должна удовлетворить нравственнымъ требованіямъ общества" (тамъ же, стр. 37 — 38).

Важно отмътить здъсь то, что Некрасовъ не только понялъ смыслъ и значеніе новаго литературнаго направленія и, на этомъ основаніи, предоставилъ его вождямъ первенствующую роль въ журналъ, но и самъ принималъ участіе въ ихъ работъ. Пыпинъ свидътельствуетъ, что Некрасовъ витсть съ Чернышевскимъ велъ (хотя и не долго) отдълъ "Замътокъ о журналахъ" ("есть страницы, начатыя однимъ и продолженныя другимъ"). Извъстно также участіе поэта въ "Свисткъ" Добролюбова. — Сотрудничество и общение съ Чернышевскимъ и Добролюбовымъ не могло не оказать извъстнаго вліянія на образъ мыслей Некрасова, не могло такъ или иначе не отразиться на характеръ и направленіи его поэзіи. Но разм'тры этого вліянія переувеличивались біографами поэта. Противъ такихъ преувеличеній возстаетъ Чернышевскій въ "замъткахъ", приведенныхъ въ книгъ Пыпина (стр. 243 — 258); онъ утверждаеть, что Некрасову нечего было заимствовать у "новыхъ людей": у этихъ послъднихъ (т.-е. у самого автора "замътокъ", у Добролюбова, у Елисеева и др.) "по нъкоторымъ отдъламъ знанія было больше свъдъній; по многимъ вопросамъ были мысли болъе опредъленныя, чъмъ у него; но это были свъдънія и мысли болье спеціальныя, чьмъ какія нужны для поэта, а то, что нужно было ему знать какъ поэту, онъ зналъ отчасти хуже, отчасти не хуже новыхъ людей... (стр. 251). И основной характеръ его поэзіи опред'влился, по мн'внію Чернышевскаго, независимо отъ направленія этихъ людей и вообще оть въяній времени. Какъ поэть-народникъ, какъ печальникъ народнаго горя, Некрасовъ былъ вполнъ самостоятеленъ и оригиналенъ. Наконецъ, указывается и на то, что понятія Некрасова сложились еще въ 40-хъ годахъ, и его общественные взгляды установились раньше его знакомства съ новыми людьми (стр. 249). — Все это такъ, но тъмъ не

мен'ве изв'встное вліяніе на поэта общаго движенія умовъ въ 60-е годы и, въ частности, идей Чернышевскаго и Добролюбова не подлежить сомн'внію. Нужно только точн'ве опредівлить, въ чемъ и какъ оно выразилось.

Некрасовъ стоялъ въ самомъ центръ передового движенія 60-хъ годовъ. Въ его лицъ человъкъ 40-хъ годовъ сталъ истымъ человъкомъ 60-хъ. Онъ дъйствовалъ въ духъ времени и какъ поэтъ-лирикъ, и какъ сатирикъ, и какъ журналистъ. Совершенно немыслимо, чтобы широкое освободительное движеніе эпохи и его передовыя направленія не отразились на общемъ міросозерцаніи Некрасова и на его поэтическомъ творчествъ.

Въ предыдущей главъ я отмътилъ въ поэзіи Некрасова 50-хъ годовъ ту сторону, которая отзывалась "смиреніемъ" и "умиленіемъ" сантиментальнаго народничества. Вотъ именно эта сторона плохо ладила съ передовымъ движеніемъ умовъ въ 60-е годы, въ особенности съ направленіемъ, представителями котораго были Чернышевскій и Добролюбовъ, а еще болъе, конечно, съ тъмъ, крайнимъ выразителемъ котораго былъ Писаревъ. Не "смиреніе" передъ мужикомъ, а за щита интересовъ народа — таковъ былъ лозунгъ эпохи. Не "умиленіе", а протестъ противъ экспло атаціи и безправія одушевлялъ истинныхъ друзей народа. Ихъ программа сводилась къ двумъ — важнъйшимъ пунктамъ: 1) упроченіе экономическаго благосостоянія земледъльческаго класса и 2) просвъщеніе народа.

Съ конца 50-хъ годовъ поэзія Некрасова проникается этими идеями и даеть имъ своеобразное выраженіе въ лирикъ и въ сатиръ. Однимъ изъ самыхъ яркихъ произведеній въ этомъ родъ была знаменитая "Пъсня Еремушкъ", которая привела въ восторгъ Добролюбова. Въ 1859 году (20 сент.) критикъ въ письмъ къ своему пріятелю И. И. Бордюгову говоритъ: "выучи наизусть и вели всъмъ, кого знаешь, выучить пъсню Еремушкъ Некрасова, напечатанную

въ сентябрьскомъ "Современникъ"... Помни и люби эти стихи: они дидактичны, если хочешь, но идутъ прямо къ молодому сердцу, не совсъмъ еще погрязшему въ тинъ пошлости. Боже мой, сколько великолъпныхъ вещей могъ бы написать Некрасовъ, если бы его не давила цензура!" ("Матеріалы для біографіи Н. А. Добролюбова", М., 1890, т. І, стр. 534). — Здъсь же Добролюбовъ исправилъ "опечатки": въ куплетъ 14-мъ слово "истиной" надо замънить словомъ "равенствомъ", а въ куплетъ 17-мъ вмъсто "лютой подлости" нужно читать "угнетателямъ". Сдълавъ эти поправки, прочтемъ сильнъйшія мъста "Пъсни":

...Жизни вольнымъ впечатлѣньямъ
Душу вольную отдай,
Человѣческимъ стремленьямъ
Въ ней проснуться не мѣшай.
Съ ними ты рожденъ природою —
Возлелѣй ихъ, сохрани!
Братствомъ, Равенствомъ, Свободою
Называются они.
Возлюби ихъ! На служеніе
Имъ отдайся до конца!
Нѣтъ прекраснѣй назначенія,
Лучезарнѣй нѣтъ вѣнца.

Будешь рёдкое явленіе, Чудо родины своей; Не холопское терпёніе Принесешь ты въ жертву ей: Необузданную, дикую Къ угнетателямъ вражду И довёренность великую Къ безкорыстному труду. Съ этой ненавистью правою, Съ этой вёрою святой, Надъ неправдою лукавою Грянешь божьею грозой...

Безъ сомнѣнія, основы этихъ идей и идеаловъ Некрасовъ вынесъ изъ 40-хъ годовъ, — его учителемъ былъ Бѣлинскій, память о которомъ онъ свято чтилъ 1). Но подобно тому какъ направленіе, завѣщанное великимъ критикомъ, впервые получило точное и ясное выраженіе въ трудахъ Чернышевскаго и Добролюбова, такъ и міросозерцаніе и настроеніе Накрасова — завѣтъ того же Бѣлинскаго — опредѣлились и получили ясное и поэтическое выраженіе благодаря нравственному и умственному вліянію Чернышевскаго и Добролюбова. Вліяніе ихъ чувствуется между прочимъ вътомъ, какъ изображалъ Некрасовъ либераловъ-идеалистовъ 40-хъ годовъ, напр., въ "Медвѣжьей охотѣ":

Діалектикъ обаятельный, Честенъ мыслью, сердцемъ чисть! Созерцающій, читающій, Съ неотступною хандрой По Европъ разъвзжающій, Здъсь и тамъ — всему чужой... и т. д.

Вся характеристика вышла гораздо мягче, чъмъ какою вышла бы она, напр., у Добролюбова. Но въ ней чувствуется, что поэтъ какъ бы считается съ мнъніемъ этого послъдняго, и въ дальнъйшемъ возражаетъ ему, говоря:

теперь клеймить ихъ <sup>2</sup>) иногда Предателями племя молодое;



<sup>1)</sup> Ему, какъ извъстно, поэть посвятиль прекрасные и трогательные стихи "Наивная и страстная душа...". Вспомнимъ еще строфы, посвященныя великому критику въ "Медвъжьей охотъ":

Молясь твоей многострадальной твни, Учитель! передъ именемъ твоимъ Позволь смиренно преклонить колъни... и т. д.

Головачева-Панаева передаеть задушевныя воспоминанія Некрасова о Вълинскомъ въ разговорахъ поэта съ Добролюбовымъ ("Русскіе писатели и артисты", стр. 339).

Либераловъ, пережившихъ свое время и успоконвшихся на старости лѣть.

"Молодому племени" Некрасовъ возражаетъ здѣсь — какъ другъ, какъ старшій собрать, защищающій своихъ сверстниковъ и въ то же время вполнѣ понимающій точку зрѣнія, на которой стояли представители молодого поколѣнія. Не такъ отвѣтилъ Герценъ на критику Добролюбова, направленную противъ "либераловъ-идеалистовъ" Рудинскаго типа, — и здѣсь-то и разыгрался одинъ изъ наиболѣе яркихъ эпизодовъ розни двухъ поколѣній 1).

Некрасовъ этой розни избъжалъ, чему всего болѣе способствовали извъстныя стороны его ума, дарованія и характера, а также и обстоятельства его личной жизни. По единогласному свидътельству всѣхъ, знавшихъ его, Некрасовъ былъ необыкновенно уменъ. Но это былъ умъ дѣловой, практическій, — умъ общественнаго и политическаго дѣятеля. Реализмъ и трезвость мысли — вотъ тѣ черты, благодаря которымъ Некрасовъ такъ хорошо понималъ ходъ вещей, духъ времени и умѣлъ такъ легко и скоро разбираться среди сутолоки текущей жизни и борющихся направленій. Отъ своихъ сверстниковъ, которымъ (какъ, наприм.,

> Но я ему сказаль бы: не забудь, Кто выдержаль то время роковое, Есть оть чего тому и отдохнуть. Богь на-помочь! бросайся прямо въ пламя И погибай! Но, кто твое держаль когда-то знамя, Тъхъ не пятнай!..

Герцену, Тургеневу и друг.) онъ уступаль въ глубинъ мысли и въ культуръ ума, онъ выгодно отличался тъмъ, что не былъ "бълоручкою", дилетантомъ, "созерцателемъ": онъ

<sup>1)</sup> Этотъ эпизодъ изложенъ и освъщенъ г. Богучарскимъ въ статъв "Столкновение двухъ течений общественной мысли" (памяти Н. А. Добролюбова). См. книгу "Изъ прошлаго русскаго общества", стр. 228 и слъдующ.

быль работникъ, боецъ, практическій дізтель. Говорю: "выгодно", потому что именно такой человекъ и былъ нуженъ въ данное время. Мало того: онъ былъ полезенъ даже нъкоторыми отрицательными сторонами своего характера. Это разъяснение въ блестящей характеристикъ его, сдъланной Михайловскимъ ("Литер. восп. и соврем. смута", т. I, стр. 59 и сл.). Изъ этой характеристики отмътимъ слъдующее. "Для меня, -- писалъ Михайловскій, -- нътъ никакого сомнънія въ томъ, что на любомъ поприщъ, которое онъ избралъ бы для себя, онъ быль бы однимь изъ первыхъ людей, уже въ силу своего ума. Онъ быль бы, если бы захотвль, блестящимъ генераломъ, выдающимся ученымъ, богатъйшимъ купцомъ. Это мое личное мнъніе, которое, я думаю, однако не удивить никого изъ знавшихъ Некрасова... (стр. 66.) Это опредъляеть, я думаю, и самый характерь или типъ ума Некрасова: въ его умъ не было той односторонности, которою опредъляется исключительное призваніе человъка къ извъстной творческой дъятельности. Человъкъ необыкновенно умный и богато одаренный, Некрасовъ ни на какомъ поприще не могъ быть творцомъ: онъ не былъ геній. Обладая выдающимся поэтическимъ даромъ, преимущественно какъ лирикъ и сатирикъ, онъ создалъ произведенія замівчательныя, имівшія огромное общественное значеніе, но въ нихъ, какъ самъ онъ сознавалъ, не было "творящаго искусства". Обладая несомивннымъ художественнымъ чутьемъ и критическимъ смысломъ (въ искусствъ и вопросахъ литературныхъ онъ, какъ критикъ, высказывалъ сужденія върныя и мъткія, но ничего значительнаго и оригинальнаго въ этой области не произвелъ 1). Какъ редакторъ-издатель, онъ обнаружилъ боль-



<sup>1)</sup> Его критическія статьи, относящіяся преимущественно къ 50-мъ годамъ, разсмотрѣны Пыпинымъ въ книгѣ "Н. А. Некрасовъ" (въ главѣ "Обзоръ литературной дѣятельности"). Одна изъ критическихъ заслугъ Некрасова — оцѣнка Тютчева.

шой здравый смысль, такть и ръдкое чутье дъйствительности, но творческой мысли мы и здъсь не видимъ. Его заслуга сводилась туть главнымъ образомъ къ тому, что онъ умъль воздерживаться отъ излишняго вмъшательства и предоставлялъ другимъ свободу "высказываться" и вести журналъ. Творческая мысль въ этомъ дълъ принадлежала не ему, а Чернышевскому, Добролюбову, Елисееву, Салтыкову, Михайловскому.

Вотъ именно этими чертами и объясняется исключительная роль Некрасова въ журналистикъ 50-хъ и 60-хъ годовъ. Но ими нельзя объяснить того огромнаго вліянія, которое принадлежало ему, какъ "поэту-гражданину", какъ пъвцу народнаго горя и проповъднику извъстныхъ идей. Здъсь на первый планъ выдвигается другая сторона его натуры — моральная.

Что Некрасовъ былъ, по своему психическому укладу, натура моральная, въ этомъ не можетъ быть сомнвнія послв всего, что мы знаемъ о немъ, въ особенности послв блестящаго и глубокаго діагноза, поставленнаго Михайловскимъ. Изъ этого діагноза мы ясно видимъ, что Некрасовъ принадлежалъ къ типу твхъ "кающихся грвшниковъ", которые "творятъ мораль". И если какое-либо "творчество было ему присуще, то только въ области морали.

Не слъдуеть преувеличивать "гръховъ" Некрасова, какъ это дълала въ теченіе многихъ лътъ клевета и сплетня. Чернышевскій отзывается о немъ такъ: "онъ былъ хорошій человъкъ съ нъкоторыми слабостями, очень обыкновенными..." (Пыпинъ, стр. 244.) Михайловскій изображаетъ эти "слабости" въ иномъ, болъе яркомъ свътъ; онъ говорить о страстяхъ, о проявленіяхъ жестокости, о паденіяхъ, о компромиссахъ, о "грязи", "прилипавшей" къ душъ Некрасова, о покаяніяхъ и нравственныхъ мукахъ. Будь Некрасовъ человъкъ въ моральномъ отношеніи обыкновенный, онъ не испытывалъ бы тъхъ ужасныхъ терзаній совъсти, о которыхъ

свидътельствуетъ Михайловскій. Мало того, въ его поэтическомъ наслъдіи недоставало бы тогда какъ разъ самаго главнаго — его "покаянной поэзіи", т.-е. его лучшихъ созданій ("Рыцарь на часъ" и друг.), которыя навсегда останутся въ нашей литературъ. Но и это еще не все: не будь Некрасовъ натурою моральною и человъкомъ великихъ мученій совъсти и великаго покаянія, — онъ не былъ бы поэтомъ народничества, народнаго горя, и онъ, этотъ "моральный гръшникъ", не посвятилъ бы своихъ силъ и дарованій служенію высокимъ идеаламъ, которымъ беззавътно отдали жизнь свою Бълинскій, Чернышевскій, Добролюбовъ, эти праведники, творившіе мораль, донынъ насъживотворящую.



# Книгоиздательство В. М. САБЛИНА.

#### МОСКВА.

Петровка, д. Обидиной (ходъ съ Крапивенскаго пер.). Телефонъ 131-34.

## I отдѣлъ.

#### Политическая библіотека.

В. Вильсонъ. Государство. Прошлое и настоящее конституціонныхъ учрежденій. М. 1906 г. Цъна 3 р. 75 к.

Предисловіе проф. М. Ковалевскаго. Переводъ подъ редакціей А. С. Ященко, съ приложеніемъ текста конституціонныхъ актовъ.

Ольстонъ. Краткій очеркъ современныхъ конституцій, съ прило-

женіемъ очерка конституцій Англій. М. 1905 г. Ц. 15 к.

Георгъ Мейеръ. Избирательное право, въ 2-хъ част. Историческая и общая части. Съ предисловіемъ Георга Іеллинека. М. 1905 г. Цъна 3 руб. Собраніе конституцій. 19 конституціонныхъ актовъ. М. 1906 г.

Цъна 1 р. 25 к.

Собраніе конституцій. Выпускъ І. Конституціи: Франціи, Германіи,

Пруссін, Швейцарін. Декларація правъ. М. 1905 г. Цівна 30 к.

Собраніе конституцій. Выпускъ ІІ. Конституціи: Австро - Венгерской имперіи, Австріи, Венгріи и Соединенныхъ Штатовъ. М. 1905 г. Цъна 30 коп.

Собраніе конституцій. Выпускъ III. Конституціи: Швеціи, Норвегіи.

Актъ Уніи. М. 1905 г. Цівна 30 к.

Собраніе конституцій. Выпускъ IV. Конституціи: Болгаріи, Греціи, Румыніи и Сербіи. М. 1905 г. Цъна 30 к.

Собраніе конституцій. Выпускъ V. Конституціи: Австраліи, Японіи

и Бельгіи. М. 1906 г. Цівна 30 к.

Г. Брандесъ. Великій человъкъ. (Начало и цъль цивилизаціи). Лекція, читанная въ Высшей Русской школъ въ Парижъ. Переводъ Н. Эфроса. М. 1905 г. Цъна 40 к.

Тардъ. Отрывки изъ исторіи будущаго. Переводъ Н. Н. Полян-

скаго. М. 1906 г. Ц. 40 к.

Г. Іеллинекъ. Право меньшинства. Докладъ, читанный въ юридическомъ Обществъ, въ Вънъ. М. 1906 г. Изданіе 2-е. Цъна 20 к.

А. А. Титовъ. Изъ воспоминаній о студенческомъ движеніи. Москва въ 1901 г. М. 1906 г. Цъна 30 к.

Декабристы и тайныя общества въ Россіи въ началѣ XIX въка. Слъдствіе. Судъ. Приговоръ. Амнистія. Офиціальные документы. М. 1906 г. Цъна 1 р.

М. Ковалевскій. Ученіе о личныхъ правахъ. М. 1906 г. Изданіе 2-е. Цъна 40 к.

**Н. Полянскій.** Свобода стачекъ. Исторія завоеванія коалиціонной свободы во Франціи. М. 1906 г. Цѣна 40 к.

Мильо. Тактика соціализма въ ръшеніяхъ международныхъ конгрессовъ. М. 1906 г. Цъна 75 к.

Ръчь Робеспьера о свободъ печати, произнесенная въ якобинскомъ клубъ 11 мая 1807 г. и повторенная въ Національномъ Собраніи 2 августа того же года. М. 1906 г. Цъна 10 к.

А. И. Герценъ. Къ развитію революціонныхъ идей въ Россіи. М. 1906 г. Цъна 50 к.

**Бебель.** Женщина и соціализмъ. Полный переводъ съ послъдняго нъмецкаго изданія. М. 1906 г. Цъна 1 р.

Процессъ 193-хъ. М. 1906 г. Цъна 1 р.

Процессъ 50-ти. М. 1906 г. Цена 1 р.

Симагинъ. Отвътственность министровъ. М. 1906 г. Цъна 10 коп. Хроника соціалистическаго движенія. М. 1907 г. Цъна 1 р. 50 к.

Тунъ. Исторія революціонныхъ движеній въ Россіи. М. 1906 г. Цъна 35 к.

Ольшевскій. Бюрократія. М. 1906 г. Цена 1 р. 50 к.

**Науманъ.** Демократія и императорская власть. М. 1907 г. Цѣна 1 р. 50 к.

К. Диль. Соціализмъ, коммунизмъ и анархизмъ. Полный переводъ съ нъм. изд. М. 1907 г. Цъна 75 к.

Ръчи и біографіи участниковъ процесса 193-хъ и 50-ти. М. 1907 г. Цъна 1 руб.

Дамашке. Земельная реформа. М. 1907 г. Цъна 75 к.

П. Луи. Рабочій и государство. М. 1907 г. Цена 1 р. 75 к.

Орландо. Принципы конституціоннаго права. М. 1907 г. Цъна 1 р. 50 к.

И. И. Поповъ. Дума народныхъ надеждъ. М. 1907 г. Ц. 85 к. Петрашевцы. Процессы Николаевской эпохи. М. 1907 г. Ц. 1 р. Декабристы. Процессы Колесникова и др. М. 1907. Ц. 1 р.

М. Штирнеръ. Единственный и его достояніе. М. 1907 г. Цівна 75 к.

А. А. Лопухинъ (бывш. директоръ департамента полиціи). Изъ итоговъ служебнаго опыта. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 50 к.

Проф. Оршанскій. Первый шагъ. (Мысли о еврейскомъ вопросъ). М. 1907 г. Цъна 25 коп.

М. Мальтусъ. Опыть закона о народонаселеніи. Сокращ. перев. П. А. Венгерова. Изд. М. М. Прокоповича. М. 1908 г. Цъна 80 коп.

## II отдълъ.

#### Научная библіотека.

**Бельше.** Происхожденіе человъка. Пер. подъ ред. Синицкаго. М. 1908 г. Цъна 50 к.

Д-ръ Котикъ. Эманація психо-физической энергіи. М. 1907 г.

Цъна 60 к. (Распродано).

А. Риги. Современная теорія физических в явленій (радіоактивность,

іоны, электроны). М. 1906 г. Цівна 80 к.

 Жаваль. Среди слѣпыхъ. Практическіе совъты для лицъ, потерявшихъ зрѣніе. Переводъ Г. Г. Оршанскаго. М. 1905 г. Цъна 60 к.

В. Оствальдъ. Школа химіи. Первая часть, переводъ Евг. Раков-

скаго. М. 1904 г. Цъна 1 р.

В. Оствальдъ. Школа химіи. Вторая часть. М. 1905 г. Ц. 1 р. Сельско-хозяйственный анализъ. Составили: проф. Сельско-Хо-

сельско-хозяиственный анализъ. Составили: проф. Сельско-хозяйственнаго Института Демьяновъ, ассистенты Виноградовъ и Егоровъ. Часть 1-я. Почва. М. 1907 г. Цъна 2 руб.

Сельско-хозяйственный анализъ. Составили: проф. Демьяновъ, ассистенты Виноградовъ и Егоровъ. Часть 2-я. Удобреніе и кормовыя вещества. М. 1907 г. Цѣна 1 р. 75 коп.

Штарке. Опытное ученіе объ электричествъ. М. 1907 г. Ц. 2 руб.

Ферри. Уголовная соціологія. Редакція проф. Познышева. Ц. З р. Проф. П. И. Новгородцевъ. Философія права. Конспектъ лекцій.
 М. 1908 г. Цѣна 1 р. 25 к.

lost. Физіологія растеній. (Печатается).

Ежегодникъ Императорской Екатер. больницы. Выпускъ I. М. 1907 г. Изданіе врачей Импер. Екатер. больницы. Цъна 1 р. 60 к.

#### III отдълъ.

#### Библіотека художественной литературы.

П. Д. Боборыкинъ. Европейскій романъ въ XIX столътіи. "Романъ на Западъ за двъ трети въка". С.-Пб. 1900. Ц. 3 р.

П. Д. Боборыкинъ. Великая разруха—романъ. М. 1908 г. Ц. 1 р. 25 к. Танъ. Собраніе сочиненій, т. І. Чукотскіе разсказы. М. 1909. Ц. 1 р. Князь С. Д. Урусовъ. Записки губернатора. М. 1907 г. 1 р. 50 к.

Н. А. Морозовъ. Въ началъ жизни. (Какъ изъ меня вышелъ революціонеръ вмъсто ученаго). М. 1908 г. Цъна 80 коп.

Н. А. Морозовъ. Откровеніе въ грозъ и буръ. 2-е изданіе, значительно дополненное. М. 1907 г. Цъна 1 р. 50 к.

А. Н. Радищевъ. Полное собраніе сочиненій, т. 1-й. М. 1907 г. Цена 2 р.

А. Н. Радищевъ. Полное собраніе сочиненій, т. 2-й. М. 1907 г.

Цъна 2 р. 50 к.

п. С. Коганъ. Очерки по исторіи западной литературы, т. III. Современники. (Печатается).

Digitized by Google

Проф. Д. Овсянико-Куликовскій. Исторія русской интеллигенціи (Итоги художественной литературы въ XIX въкъ.) Часть первая. 2-е изданіе. М. 1907 г. Цъна 1 р. 50 к.

Проф. Д. Овсянико-Куликовскій. Исторія русской интеллигенціи. Часть вторая. М. 1907 г. Цівна 1 р. 50 к.

Проф. Люблинскій. Итоги современнаго искусства и литературы. М. 1906 г. Цѣна 1 р. 50 к.

В. Стражевъ. Путь голубиный. М. 1908. Ц. 50 коп.

Корона. Сборникъ. М. 1908 г. Ц. 1 р.

Содержаніе: Ник. Русовъ. Мистикъ. — Андрей Бълый. Усталость. — Ник. Поярковъ. Красный цвътокъ. — Александръ Блокъ. Подруга свътлая и др.

Ф. Ведекиндъ. Собраніе сочиненій. Т. І. Лулу. Духъ земли. Ящикъ Пандоры. Пляска мертвыхъ. Изданіе к-ва "Панъ". М. 1907. Ц. 1 руб.

Артуръ Шницлеръ. Полное собраніе сочиненій, томъ І. 3-е изд. съ портретомъ автора и критической статьей Г. Брандеса. М. 1908 г. Ц. 1 р. Содержаніе: Сказка, драма. — Смерть, новелла. — Мгновенія жизни, драма. —Литература, комедія.

Артуръ Шницлеръ. Полное собраніе сочиненій, томъ ІІ. 2-е изд.

М. 1906 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Зав'вщаніе, драма.—Поручикъ Густель, новелла.— Анатоль, діалоги.— Роковой вопросъ. Рождественскій подарокъ. Эпизодъ. Сувениръ. Прощальный ужинъ. Агонія. Утро Анатоля передъ свадьбой. Жена философа. Посл'вднее свиданіе. Бенефисъ. Цв'вты. Мертвые молчатъ.

Артуръ Шницлеръ. Полное собраніе сочиненій, т. III. 2-е изданіе.

М. 1907 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Трилогія: Парацельсъ. Подруга. Зеленый попугай.—Покрывало Беатриче.—Одинокой тропой.

**Артуръ Шницлеръ.** Полное собраніе сочиненій, т. IV. 2-е изданіе. М. 1907 г. Цѣна 1 р.

Содержаніе: Берта Гарланъ. Храбрый Касьянъ. Канунъ Но-

ваго года. Общая добыча.

**Артуръ Шницлеръ.** Полное собраніе сочиненій, т. V. 2-е изд. М. 1909 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Забава, драма.—Интермеццо, драма.—Разсказы.

**Артуръ Шницлеръ.** Полное собраніе сочиненій, т. VI. М. 1908 г. Цена 1 руб.

Содержаніе: Хороводъ. Новеллы. Крикъ жизни. Маріонетки.

**Артуръ Шницлеръ.** Полное собраніе сочиненій, т. VII. М. 1908 г. Цѣна 1 руб.

Содержаніе: Дорога къ волъ. (Романъ).

**Артуръ Шницлеръ.** Забава, драма въ 3-хъ дъйствіяхъ, переводъ В. М. Саблина. М. 1899 г. Цъна 50 к.

**Артуръ Шницлеръ.** Общая добыча (Пощечина), драма въ 3-хъ дъйствіяхъ, переводъ Н. Е. Эфроса. М. 1904 г. Цъна 50 к.

Морисъ Метерлинкъ. Полное собраніе сочиненій, т. І. Драмы, съ портретомъ и предисловіемъ автора. 2-е изданіе. М. 1908 г. Ц. 1 р.

Содержаніе: Принцесса Маленъ. Вторженіе смерти. Аглавена

и Селизета. Слѣпые. Аріана и Синяя Борода. Intérieur.

Морисъ Метерлинкъ. Полное собраніе сочиненій, томъ II. 2-е

изданіе. М. 1907 г. Цана 1 р. 50 к.

Содержаніе: Драмы: Пеллеасъ и Мелизанда. Смерть Тентажиля. Алладина и Паломидъ. Семь принцессъ. Сестра Беатриса. Монна Ванна. Жуазель.

Морисъ Метерлинкъ. Полное собраніе сочиненій, томъ III. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Сокровище смиренныхъ. Мудрость и Судьба.

Морисъ Метерлинкъ. Полное собраніе сочиненій, томъ IV. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Сокровенный храмъ. Правосудіе. Эволюція тайны.

Царство матеріи. Прошлое. Счастье. Будущее. Жизнь пчелъ. Морисъ Метерлинкъ. Полное собраніе сочиненій, т. V. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Разумъ цвътовъ. Двойной садъ.

Морисъ Метерлинкъ. Слъпые, драма. Переводъ В. М. Саблина. Рисунки и заставки В. Я. Суреньянцъ. М. 1905 г. Цъна 75 к.

Морисъ Метерлинкъ. Вторженіе, драма. Переводъ В. М. Саблина. М. 1905 г. Рисунки и заставки В. Я. Суреньянцъ. Цъна 75 к.

Морисъ Метерлинкъ. Внутри, драма. Переводъ В. М. Саблина. М. 1905 г. Рисунки и заставки В. Я. Суреньянцъ. Цъна 50 к.

Морисъ Метерлинкъ. Двънадиать пъсенъ. Переводъ Георгія Чулкова. Обложка, рисунки, заставки работы Дудлэ. Нумерованные экзем-

кова. Обложка, рисунки, заставки работы Дудлэ. Нумерованные экзем пляры 5 р., ненумерованные — 3 р.

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, томъ І. Съ предисловіемъ автора и его портретомъ. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р. 75 к.

Содержаніе: Поэмы (Аметисты. Въ долинъ слезъ. Въ часъ чуда. Городъ смерти. Introibo. Pancoдія 1. Epipsychidion. Pancoдія 2. Свътлыя ночи. Рапсодія 3. У моря). Cupio Dissolvi.

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, томъ ІІ. 2-е изд. Съ предисловіємъ автора. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Сыны земли (Малярія. Сумерки. Ultima Thule).

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, т. ІІІ. 2-е изд. Съ портретомъ автора. М. 1908 г. Цъна 2 р.

Содержаніе: Homo Sapiens.

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, т. IV. Съ критической статьей автора "О драмъ и сценъ". 2-е изд. М. 1909 г. Цъна 2 р. Содержаніе: Драмы (Пляска любви и смерти. Золотое руно. Счастье. Мать. Гости. Снъгъ).

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, т. V. Съ портре-

томъ автора. М. 1905 г. Цена 1 р. 75 к.

Содержаніе: Критика (Къ психологіи индивидуума: Шопенъ и Ницше. Ола Ганссонъ. Путями души. Вступленіе. Афоризмы и Прелюдіи. Эдвардъ Мунхъ. Густавъ Вигеландъ. Шопенъ. Пламенный. Памяти Юлія Словацкаго. Съ Куявскихъ полей).

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, т. VI. 2-е изд. М. 1909 г. Цъна 2 р.

Содержание: Дъти сатаны. De profundis.

Ст. Пшибышевскій. Полное собраніе сочиненій, т. VII. М. 1907 г. Цена 1 р. 50 к.

Содержаніе: Заупокойная месса. Стихотворенія въ прозъ.

Въчная сказка.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ І. Повъсти и

разсказы. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Рабы любви. Сынъ солнца. Закхей. По ту сторону океана. Отъявленный плутъ. Отецъ и сынъ. Царица Савская. Дама изъ Тиволи. Тайное горе. Кольцо. На улицъ. Енъ Тру. Почтовая лошадь. Рождественская пирушка. Сочельникъ въ горной хижинъ. Шкиперъ Рейерсенъ. На отмели близъ Нью-Фаундленда. Парижскіе этюды.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ II. 2-е изд.

М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Редакторъ Линге, романъ.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ III. Пов'єсти и

разсказы. 2-е изд. М. 1907 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Голосъ жизни. Маленькія приключенія: (Страхъ смерти. Уличная революція. Въ преріи. Привидъніе. Гастроль. Завоеватель. Викторія).

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ IV. 2-е изд. Повъсти и разсказы. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Голодъ. У царскихъ врать, драма въ 4-хъ д.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ V. 2-е изд. Повъсти и разсказы. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Панъ, романъ. Вечерняя заря, драма въ 4-хъ д.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ VI. М. 1907 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Въ сказочной странъ, романъ.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, т. VII. 2-е изд. М. 1909 г. Цъна 1 р.

Содержаніе. Новь, романъ.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій. Томъ VIII. М. 1907 г. Цъна 1 руб.

Содержаніе: Фантазеръ. Въ странъ полумъсяца.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій. Томъ ІХ. 2-е изд. М. 1909 г. Цена 1 руб.

Содержаніе: Загадки и тайны. (Мистеріи).

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, т. Х. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Драма жизни. Царица Тамара.

Кнутъ Гамсунъ. Полное собраніе сочиненій, томъ XI. М. 1908 г. Цъна 1 р.

Содержаніе: Борьба страстей. Подъ осенней звъздой.

**Кнутъ Гамсунъ.** Полное собраніе сочиненій, томъ XII. М. 1908 г. Цівна 1 руб.

Содержаніе: Бродячая жизнь. Духовная жизнь Америки.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, томъ І. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Сказки и разсказы.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, томъ ІІ. 3-е исправленное изданіе подъ редакціей М. Ликіардопуло. М. 1909 г. Цъна 1 р. 50 к

Содержаніе: Портреть Доріана Грея. Романъ.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, томъ III. 2-е изд. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Сказки. Стихотворенія въ прозъ. Саломея. De

profundis (Тюрьма).

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, т. IV. М. 2-е изд. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: О соціализмъ. Герцогиня Падуанская. Въеръ

лэди Уайндермеръ.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, т. V. М. 1909 г. Цвна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Исканія.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, томъ VI. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к.

Содержаніе: Идеальный мужъ. Женщина безъ всякаго зна-

ченія.

Оскаръ Уайльдъ. Полное собраніе сочиненій, т. VII. Переводъ подъ редакціей М. Ликіардопуло. М. 1909. Цъна 1 р. 50 к. Содержаніе: Преступленіе Лорда. Артура Севиля. Двъ сказки.

Портретъ мистера W.

Казимиръ Тетмайеръ. Сочиненія, переводъ съ польскаго В. Ту-

чапской. 2-е изданіе. М. 1907 г. Цівна 1 р.

Содержаніе: Отрывки. Гимнъ Аполлону. Тріумфъ. Двойная смерть. Заколдованная княжна. Карьера попугая. Гробы. Дождь. Недоразумъніе. Гордость. Изъ афоризмовъ. Ледяная вершина. Монархъ. Кукла. Изъ воспоминаній художника. Къ небу. Стихотворенія въ прозъ. Воспоминаніе. Судъ. Тънь. Любовь. Роза. На Везувіъ. Черный мотылекъ. Надъ потокомъ. Счастье. Журавли. Ель. Къ женщинъ. Тяжелое будущее. Къ смерти. За стеклянной стъной. Одна изъ сказокъ. Бездна.

**Казимиръ Тетмайеръ.** Сочиненія, т. III. М. 1908 г. Цівна 1 р. 25 к.

Содержаніе: На горныхъ уступахъ.

Казимиръ Тетмайеръ. Сочиненія, томъ IV. М. 1908 г. Цѣна 1 р. 50 к. Содержаніе: Ангелъ смерти.

Казимиръ Тетмайеръ. Сочиненія, т. V. М. 1908 г. Цъна 1 р. 50 к. Содержание: Гибель (продолженіе "Ангела смерти").

**Казимиръ Тетмайеръ.** Сочиненія, т. VI. М. 1908 г. Цѣна 1 р. *Содержаніе*: Меланхолія.

О. Мирбо. Полное собраніе сочиненій, т. І. М. 1908 г. Ц'вна 1 р. Содержаніе: Дневникъ горничной.

- О. Мирбо. Полное собраніе соч., т. ІІ. М. 1908 г. 2-е изд. Ц'вна 1 руб. Содержаніе: Садъ пытокъ, романъ.
- О. Мирбо. Полное собраніе сочиненій, т. III. М. 1908 г. Ц'вна 1 р. Содержаніе: Себастьянъ Рокъ.
- О. Мирбо. Полное собраніе сочиненій, т. IV. М. 1908 г. Цъна 1 р. Содержаніе: Автомобиль 628-Е8.
- О. Мирбо. Полное собраніе сочиненій, т. V. М. 1908 г. Цъна 1 р. Содержаніе: Голгова.
- О. Мирбо. Полное собраніе сочиненій, т. VI. М. 1908 г. Цена 1 р. Содержаніе: Фарсы и аллегоріи.
- Анатоль Франсъ. Полное собраніе соч. т. І. М. 1908 г. Ц. 1 р. Содержаніе: Критическій очеркъ Г. Брандеса. Садъ Эпикура.
- Анатоль Франсъ. Полное собраніе соч., т. ІІ. М. 1907 г. Цъна 1 р. Содержаніе: Таисъ. Кліо.
- Анатоль Франсъ. Полное собраніе соч., т. III. М. 1908 г. Ц. 1 р.
- Содержаніе: Валтасаръ. Анатоль Франсъ. Полное собраніе сочиненій, т. IV. М. 1908 г. Цена 1 руб.

Содержаніе: Харчевня "Королева Педокъ".

- Анатоль Франсъ. Полное собраніе соч., т. V. М. 1907 г. Цъна 1 р. Содержаніе: Господинъ Бержере въ Парижъ.
- Анатоль Франсъ. Полное собраніе соч., т. VII. М. 1908 г. Цъна 1 р. Содержаніе: Красная лилія.
- А. Стриндбергъ. Сочиненія, т. І. М. 1908 г. Цівна 1 р.
- А. Стриндбергъ. Сочиненія, т. II. М. 1908 г. Ц. 1 р.
- А. Стриндбергъ. Кредиторы. М. 1905 г. Цена 50 к.

Германъ Зудерманъ. Да здравствуеть жизнь! — Драма въ 5-ти дъйствіяхъ. Переводъ, съ разръшенія автора, В. М. Саблина. 2-е изд. М. 1902 г. Цъна 75 к.

Гергартъ Гауптманъ. Эльга, переводъ В. М. Саблина. Ц. 75 к. Гергартъ Гауптманъ. Красный пътухъ. Переводъ В. М. Саблина. М. 1901 г. Цъна 60 к.

Максъ Гальбе. Потокъ, драма въ 3-хъ дъйствіяхъ, литографированное изданіе для театровъ. Переводъ В. М. Саблина. М. 1904 г. Цъна 50 к.

Э. Лабишъ и Делакуръ. Копилка, комедія - шутка въ 5-ти дъйствіяхъ, переводъ В. М. Саблина. М. 1902 г. Цъна 40 к.

Роде. Гауптманъ и Ницше. Критическій очеркъ. М. 1903 г. Ц. 40 к. Поль Эрвье. Пессимизмъ и современный театръ. Критическій очеркъ. М. 1902 г. Цъна 30 к.

Треплевъ. Фактъ и возможность. Этюдъ о М. Горькомъ, съ портретомъ М. Горькаго. М. 1904 г. Цъна 30 к.

Треплевъ. Молодое сознаніе. Этюдъ о Вл. Г. Короленко, съ портретомъ В. Г. Короленко. М. 1904 г. Цъна 40 к.

Треплевъ. Три этюда. М. 1904 г. Цъна 50 к. Содержаніе: Радость земли, Механизмъ. Бъгство отъ земли. Георгій Чулковъ. Кремнистый путь, стихотворенія и поэмы. М. 1904 г. Цъна 1 р.

- С. Выспянскій. Варшавянка, драма. Переводъ В. А. Высоцкаго. М. 1906 г. Цъна 40 к.
- Э. Кей. Въкъ ребенка. Первый полный переводъ Е. К.—М. 1906 г. Цъна 1 р. 50 к.
  - Э. Кей. Очерки. М. 1907 г. Цена 1 р.
  - Э. Кей. Любовь и бракъ. М. 1907 г. Цена 1 р. 50 к.

Берентъ. Гнилушки, романъ. М. 1907 г. Цена 2 р.

Ригеръ-Налковская. Женщины, романъ. М. 1907 г. Цъна 1 р.

Рербергъ. Лекціи объ искусствъ. М. 1908 г. Цъна 2 р.

Сизеранъ. Англійская живопись. Роскошное изд. М. 1908. Ц'вна 2 р. 75 к.

У. Патеръ. Воображаемые портреты. М. 1908 г. Ц. 75 к.

## Современная библіотека.

- № 1. Ола Ганссонъ. Sensitiva amorosa. М. 1908 г. Цъна 50 к.
- № 2. Ола Ганссонъ. Видънія молодого Офега. Цъна 50 к.
- № 3. Ю. Аго. Одинокій. М. 1908 г. Цівна 50 к.
- № 4. Арнэ Гарборгъ. Горный воздухъ. М. 1908 г. Ц. 50 коп.
- № 5. А. Гаукландъ. Море. М. 1908 г. Цъна 50 к.
- № 6. А. Гаукландъ. Дремучіе лъса. М. 1908 г. Цъна 50 к.
- № 7. Г. Бангъ. Бълый домъ. М. 1908 г. Цъна 50 к.
- № 8. Ж. Роденбахъ. Искусство въ изгнаніи. М. 1908 г. Цъна 50 к.
- № 9. Сельма Лагерлефъ. Ингридъ. М. 1908 г. Цѣна 50 к.
- № 10. Г. Бангъ. Странные разсказы. М. 1909. Ц. 50 к.
- № 11. Г. П. Якобсенъ. Новеллы. М. 1909. Ц. 50 к.
- № 12. Вилье де-Лиль Аданъ. Жестокіе разсказы. М. 1909. Ц. 50 к.
- № 13. Ж. Роденбахъ. Мистическія лиліи. М. 1909. Цівна 50 к.

## Печатаются и на дняхъ поступять въ продажу.

Августъ Стриндбергъ. Полное собраніе сочиненій, т. III и т. IV. Камиллъ Моклеръ. Импрессіонизмъ, его исторія, эстетика и представители.

Пьеръ Лоти. Полное собраніе сочиненій.

Габріэль д'Аннунціо. Полное собраніе сочиненій.

Ө. И. Рербергъ. Исторія русскаго искусства.

# ДЪТСКІЯ КНИГИ.

Волховской. Дюжина сказокъ. Цена 1 р. 25 к.

- Н. Готторнъ. Первая Книга чудесъ. Цена въ папке 1 руб.
- **Н. Готторнъ.** Вторая Книга чудесъ. (Сказки Тэнльюда). Ц**ъна въ** папкъ 1 руб.
- Ц. Коллоди. Приключенія паяца. Иллюстрир. изданіе. Ц'вна въ папк'в 1 руб.

Эвелина Шэрпъ. Исторія Вътрянаго Пътушка. Роскошное иллюстрированное изданіе, въ перепл. М. 1909. Цъна 2 р. 50 к.

Дж. Лондонъ. До Адама. Иллюстрированное изданіе. М. 1909. Цъна въ папкъ 1 р. 50 к., въ переплетъ 2 руб.

Грегсонъ Гоу. Маленькій искатель приключеній. М. 1909. Цѣна въ папкѣ 1 руб.

- **В. Гомулицкій.** Воспоминанія синяго мундирчика. Съ иллюстраціями. М. 1909. Ц. въ папкъ 1 р. 25 к., въ роскошн. коленк. перепл. 1 р. 50 к.
- В. Лондонъ. На крайнемъ съверъ. Иллюстрированное изданіе, въ переплетъ. М. 1909. Цъна 2 руб.

Оскаръ Уайльдъ. Молодой король. Роскошное изданіе съ премированными Академіей Художествъ рисунками В. Я. Суреньянца. М. 1909 Въ роскошномъ переплетъ. Ц. 3 руб.

Оскаръ Уайльдъ. День рожденія инфанты. Роскошное изданіе съ премированными Академіей Художествъ рисунками В. Я. Суреньянца М. 1909. Въ роскошномъ переплетъ. Цъна 3 руб.

- Л. Толстой Мужикъ и огурцы. Книжка-картинки М. М. Неручева. Въ папкъ. М. 1909. Цъна 1 руб.
- А. Өеоровъ Давыдовъ. Веселые мореплаватели. Иллюстрированное изданіе въ папкъ. М. 1909. Ц. 1 р. 75 к.
- А. А. Өедоровъ Давыдовъ. Зимній сонъ. Иллюстрированное изданіе, въ папкъ. М. 1909. Ц. 1 р. 75 к.
- **Бр. Гриммъ.** Сказки и легенды, въ переводъ А. Өедорова-Давыдова. 2-е изд. *Одобрено* Уч. К. Мин. Нар. Пр. для средн. и низш. уч. зав. Томы I и II. Цъна за два тома 3 руб., въ коленкор. перепл. 4 р.

Японскія сказки. Перев. В. Ф. Коршъ. М. 1906. Цена 40 коп.

С. Лагерлефъ. Легенды о Христъ. Допущена въ ротныя библіотеки военно-учебныхъ заведеній. Цъна въ папкъ 2 руб.

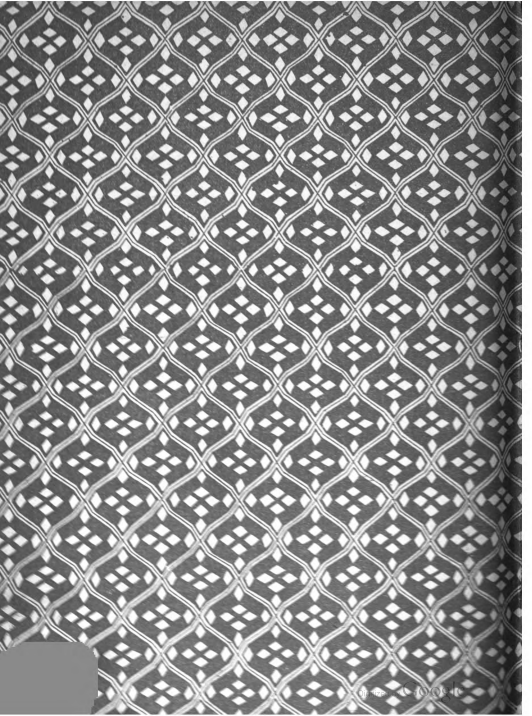
- С. Лагерлефъ. Сказки и легенды. Цена въ папке 1 руб. 50 коп.
- С. Лагерлефъ. Свъча отъ гроба Господня. Цъна въ папкъ 25 к.
  - С. Лагерлефъ. Красношейка. Цена въ папкъ 20 коп.
  - С. Лагерлефъ. Господь и св. Петръ. Цена въ папке 20 к.
- Э. Сэтонъ-Томсонъ. Мои дикіе знакомые. Цъна въ папкъ 2 р., въ коленкор. перепл. 2 руб. 25 коп.
  - Э. Сэтонъ-Томсонъ. Животныя герои. Цена въ папке 2 руб.
- Э. Сэтонъ-Томпсонъ. По слъдамъ оленя. Идлюстр. изд. Ц. 75 к. Допущена Уч. К. Мин. Нар. Пр. въ ученическія бубліотеки низш. учебныхъ заведеній.
- В. Лонгъ. Младшій братецъ медвъдя. Иллюстр. изданія Цъна въ папкъ 1 р. 75 к., въ роскошн. коленкор. переплетъ 2 р.

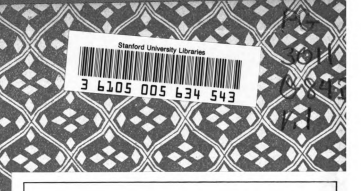
Перри Робинзонъ. Черный медвъдь. Цъна въ папкъ 1 р. 75 к.

- Р. Киплингъ. Вотъ такъ сказки! Цъна 2 руб.
- Р. Киплингъ. Джунгли. Книга I и II. Цена за книгу 1 р. 50 к.
- Г. Кеннеди. Индъйскія сказки. Цъна въ папкъ 2 р., въ роскошн. коленкор. перепл. 2 р. 25 к.

Макманусъ. Ирландскія сказки. Ц'ьна въ папк'ь 1 р. 25 к., въ роскош коленкор перепл. 1 р. 50 к.

10 картинъ для дътей, въ краскахъ, по рисункамъ В. Я. Суреньянца. Цъна всей серіи 3 руб. Отдъльныя картины по 35 коп.





STANFORD UNIVERSITY LIBRARIES CECIL H. GREEN LIBRARY STANFORD, CALIFORNIA 94305-6004 (415) 723-1493

All books may be recalled after 7 days

DATE DUE

DOC FEB 0 8 1995

JUN 3 0 2005

