

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

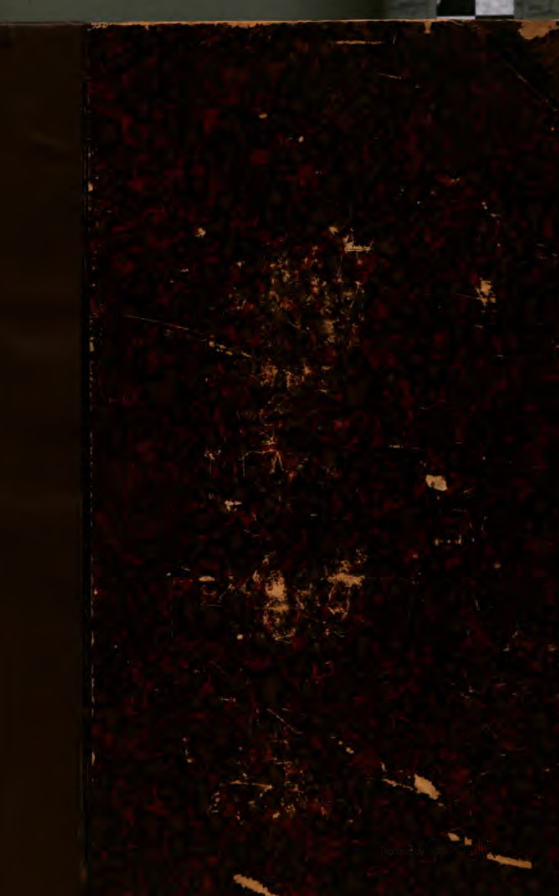
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

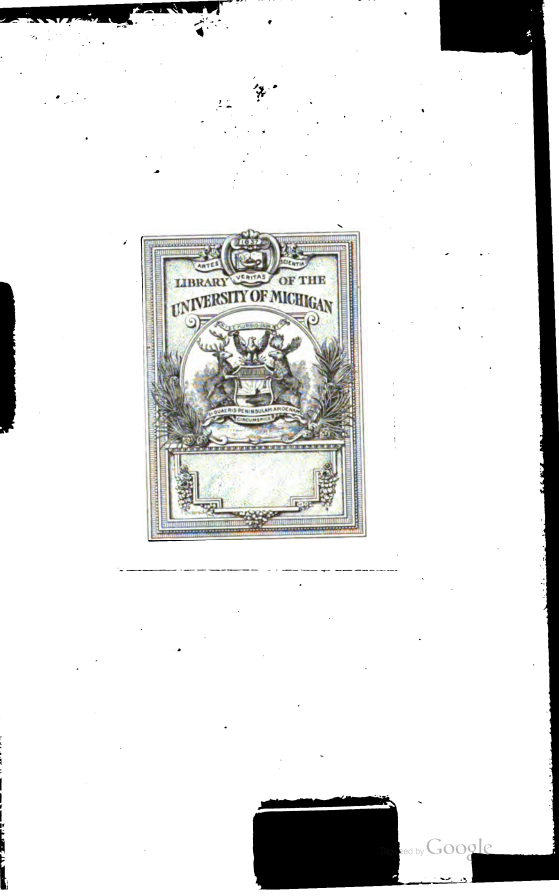
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



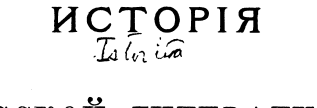




**891:79** 7997 1907 V. 1-2

Digitized by Google

ł



# РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ Киsskor Lileratury

TOMB I.

- древняя письменность.

**A. H. ПЫПИНА.** A N Pypin

ИЗДАНІЕ З-Е, БЕЗЪ ПЕРЕМВИЪ.

С.-ПЕТ ЕРБУРГЪ. Тинографія М. М. Стасюлевича, Вас. остр., 5 лин., 28. 1907.



9652

## [Предисловіе перваго изданія].

Исторія литературы, въ ся нынѣшвемъ шировомъ развитіи, есть наука новвишаго времени. Накогда, какъ отрасль полигисторическихъ изученій, она представляла только собраніе свадений о писателяхъ и ихъ произведенияхъ. Въ эпоху псевдоклассицизма еще не было мысли о цёльной исторіи литературы, и списки писателей сопровождались только стилистическими замъчаніями (какъ въ нашемъ "Опытъ" Новикова). Съ конца ХУШ вѣка изученіе подлиннаго античнаго искусства, въ противоположность ложному влассицизму, создало впервые эстетическую критику, и когда эстетика разработана была въ широкомъ стиль нымецкой метафизической философіей и при извъстномъ содъйствія романтической шволы, исторія литературы становилась исторіей поэзін, какъ искусства, съ отраженіями національной действительности. Но въ вонце того же XVIII века Гердеръ выставнаъ историческое право и художественное достоинство поэзін народной, и затімъ, съ ученіемъ Гримма и романтизмомъ. исторія литературы вдругь раздвинула свой горизонть на веливую область ранбе забытаго народнаго творчества и на средніе въка. Визстъ съ тъмъ дълала небывалые прежде успъхи общая историческая критика; и самый рость новъйшей литературы, все болье проникавшей въ соціальныя явленія, создавалъ представление объ истории литературы, какъ отражении историческихъ процессовъ жизни общества. Въ концъ концовъ, тъсная связь литературы съ національной жизнью, которая такъ или иначе въ ней отражалась, расширила объемъ исторіи литературы до столь общирныхъ размёровъ, какихъ она никогда раньше не нитла. Никогда не былъ въ такой степени развить интересъ къ

192048

этой области внутренней жизни и никогда прежде не былъ такъ ревностно собираемъ матеріалъ для ея исторін, и именно съ самыхъ разнообразныхъ точекъ зрѣнія, --- такъ что самый объемъ науки становится, наконецъ, вопросомъ: гдъ же, наконецъ, ся действительные пределы; вакъ обособнть исторію литературы отъ прлаго ряда состанихъ изучений, съ которыми она иногда совершенно сливалась, какъ, напримъръ, первобытная мисологія и этнографія, исторія культуры, просв'ященія, нравовъ, художественнаго развитія, наконецъ, исторія политическая? Въ то же время, когда сами упомянутыя отрасли науки достигають чрезвычайно обширной разработки, ученые спеціалисты, ставя во главѣ развитіе языка, который составляеть не только форму, но и содержание духовной жизни народовъ, приходили въ заключенію, что есть одна многообъемлющая наука, которая должна изобразить дёятельность и произведенія языка: это-филологія и въ ся объемъ исторія литературы, какъ одна изъ ся составныхъ частей, получаетъ уже болѣе опредѣленное мѣсто, отграниченное отъ сосъднихъ дисциплинъ. Но и здъсь вопросъ все еще не ръшенъ, и ученый изслъдователь, - слова котораго мы приводимъ во введения, - представитель литературы, наиболёе авторитетной въ этомъ вопросъ, положившей наиболъе труда на историко-литературныя изученія, заключаль въ конць войцовъ, что содержание и методъ науки еще составляють искомое, что исторія литературы должна разработываться съ разныхъ точекъ зрѣнія раньше, чѣмъ можетъ быть достигнуто ся правильное построевіе.

Въ настоящемъ трудѣ, первые наброски котораго сдѣланы были много лёть назадь, я приходиль въ тому же завлючению. Изложение истории русской литературы имжеть еще свои особенности. Въ ея древнемъ періодѣ историкъ встрѣчается съ однимъ постояннымъ явленіемъ, котораго не можеть не принять во вниманіе. Вслёдствіе условій, въ какихъ образовалась наша древняя письменность, она почти не знаетъ хронологіи: большая масса памятниковъ оставалась въ обращении въ течение цёлыхъ въковъ, иногда съ XI-XII-го до XVII-го и даже XIX-го столетія; старые памятники не засловялись новыми, какъ новою ступенью литературнаго развитія, -- напротивъ, новые примыкали къ старымъ, вакъ ихъ непосредственное продолжение, и они не разъединялись въ представленіяхъ самихъ книжниковъ. Исторія дълала свое; совершались событія, которыя бывали цълыми переворотами въ политической жизни народа, - но письменность сохраняла тё же традиціонныя формы. Такова была лётопись; тавовы были памятниви паломничества; таковы были памятники древней повёсти; такова была литература церковнаго поученія, житія, навонець, отреченныхъ внигь и т. д. Въ связи съ этимъ ны наблюдаемъ другое явление. Московская Русь, когда установилась въ общирное царство, оказалась на перепутьѣ: какъ бы въ предчувствія новыхъ теченій національной жизня, она думала заврёпнть все старое содержаніе письменности, какъ національное достояние, на которомъ воспитался русский народъ и сталъ великниъ народомъ, и достояніе, изъ предѣловъ котораго онъ не должевъ выходить и впредь, потому что въ немъ предполагалась вся истина. Эта имсль выразилась цёлымъ рядомъ сборныхъ трудовъ: такова была Степенная книга, которая въ обычной вомпилятивной форм' котыла объеднинть изложение руссвой исторін отъ древнайшихъ и до новайшихъ временъ; таковъ былъ Хронографъ, который по старымъ и застарблымъ свёдёніямъ излагаль русскому читателю всеобщую исторію; таковь быль Азбувовникъ, который собиралъ изъ рукописей старыхъ и новыхъ самыя разнообразныя свъдения, составлявшия своего рода научную энциклопедію; таково было, наконецъ, громадное предпріятіе митрополита Макарія, который въ своихъ Четіихъ-Минеяхъ хотвлъ объединить всю старую русскую письменность въ порядкъ святцевъ... Такимъ образомъ, при постановкъ историко-литературнаго вопроса сама собою является мысль о необходимости соединить однородное, хотя разновременное по происхожденію, — потому что по существу оно имѣло внутреннюю связь и равную цённость для читателя. Простое хронологическое распредёленіе памятниковъ "по вёкамъ" въ этомъ сиыслё не достигаеть цёли, такъ какъ вынуждало бы къ постояннымъ возвращениямъ назадъ. Вопросъ не безразличенъ, потому что съ извёстной постановкой изложения соединяется представление о внутреннемъ значения самыхъ явлений.

Нъть сомнънія, что самая задача исторіи требуеть вниманія къ хронологическому теченію фактовь; но эта цъль можеть быть достигаема общими указаніями историческихъ періодовъ. Замътимъ, что самые факты древней письменности до сихъ поръ еще не сполна приведены въ извъстность, и въ тъхъ, которые извъстны, не всегда опредълено время ихъ происхожденія и, въ древнемъ періодъ, иногда не опредълено даже, былъ ли памятникъ русскаго или южно-славянскаго происхожденія.

Другое явленіе, которое, по нашему мийнію, могло требовать отступленія отъ обычныхъ пріемовъ, есть судьба народной поэзіи. Въ своемъ мисти мы объясняемъ, почему считали не-

Digitized by Google

¥

удобнымъ, почти невозможнымъ, ставить ея изложеніе въ началѣ цѣлой исторіи, какъ это дѣлалось, — невозможнымъ потому, что обыкновенно мы знаемъ нашу народную поэзію почти только въ ея новѣйшей формѣ, когда она испытала на себѣ вліяніе всѣхъ послѣдовательныхъ вѣковъ исторіи, о которыхъ еще не было рѣчи; въ ней предстоитъ еще выдѣлять древнее отъ новѣйшаго, и этотъ предварительный трудъ до настоящаго времени далеко не законченъ, можно сказать, только начать.

Исторія нов'йшей литературы со временъ Петра, или еще раньше, съ XVII въка, представляетъ совсъмъ иную картину. Историкъ можетъ послёдовательно наблюдать два исторически развивающіяся движенія: во-первыхъ, постоянное расширеніе европейскихъ вліяній, приносившихъ новый матеріалъ знанія и новыя литературныя формы, воторыя были и формами всей европейской литературы; и во-вторыхъ, столь же постоянное расширеніе содержанія русской жизни въ этихъ литературныхъ формахъ, сначала чуждыхъ и искусственныхъ, потомъ все болбе привычныхъ. Хронологическая последовательность исторіи не подлежить здёсь нивакому сомнёнію. Каждое поколёніе имёло своего великаго представителя и даже иногда не одного, въ области поэзін, въ усовершенствованіи литературнаго языка, въ вопросахъ общественнаго просв'ещения, и каждое поколъние представляло собою новый шагъ въ развити литературы. Имена Ломоносова, Державина, Фонъ-Визина, Карамзина, Жуковскаго, Пушкина, Гоголя, давно стали историческими показателями знаменательныхъ моментовъ въ развитія нашей новъйшей литературы.

Наконецъ, внёшній способъ изложенія находится въ зависимости отъ состоянія научной литературы. Въ литературё богатой, обладающей большими средствами детальной разработки, частичныхъ обобщеній и цёльныхъ обзоровъ, можно было руководиться положеніемъ, что исторія литературы есть исторія идей, а не исторія книгъ, — потому что послёднюю читатель найдетъ сполна въ другихъ спеціальныхъ книгахъ. Мы также имѣли въ виду не исторію книгъ, — но для насъ былъ особый интересъ въ довольно значительныхъ библіографическихъ указаніяхъ: они доставляютъ любознательному читателю и начинающему ученому возможность войти въ подробности предмета и познакомиться съ настоящимъ положеніемъ его разработки, а вмѣстѣ съ тѣмъ даютъ, хронологическимъ сопоставленіемъ изслѣдованій, исторію развитія отдѣльныхъ историко-литературныхъ вопросовъ; это послёднее вводить читателя и въ исторію науки, въ которой отражались и самыя судьбы нашей общественности.

Отдёльные очерки настоящей книги появлялись въ "Вёстникё Европы" съ конца 1893 г., частію и раньше: здёсь они переработаны и значительно дополнены, а кромё того снабжены упомянутыми библіографическими примёчавіями.

Октябрь, 1897.

А. П.

## СОДЕРЖАНІЕ.

Предисловіе, стр. Ш—VII.

Введеніе. — Объемъ предмета. — Разработка исторіи русской литературы. Стр. 1—45.

Вопросы литературной исторіи.—Изученіе литературы "всеобщей" и литературь національныхь. — Различныя точки зрѣнія и объемъ изученія. — Литература какъ художество; какъ "психологія народа"; исторія литературн какъ часть "филологіи". Матеріаль исторіи литературн.

Начало изученій русской литературы съ конца XVII віка. — Художественно-критическая исторія литературы, Білинскаго. — Новыя возбужденія: изученіе древней письменности; интересы этнографическіе; изученіе славянства; сравнительная филологія и собираніе памятниковъ народной поэзін; изученіе литературы какъ отраженія исторической живни общества и народа. — Историко-сравнительное изученіе: международныя отношенія литератури.

Глава I.—Историческія условія русскаго національнаго развитія. Стр. 46—65.

Культурныя условія русскаго народнаго развитія. — Отличія отъ жизни романо-германскаго Запада. — Принятіе христіанства; значеніе двятельности славянскихъ апостоловъ, и новая противоположность къ Западу съ раздъленіемъ церквей. — Между-славянскія отношенія. — Татарское иго. — Московское объединеніе. — Стремленіе къ установленію культурнаго общенія съ Западомъ. — Органическій смыслъ нашего историко-литературнаго развитія. — Дъленіе исторіи русской литературы на періоды.

46

1

Глава II.—Начатки древне-русской письменности. Стр. 66—123.

Состояніе народной среды.—Племенныя отношенія. — Языческій быть.— Перевороть, произведенный водвореніемь христіанства, въ быть и международныхь отношеніяхь.— "Двоевъріе". — Вліяніе Византіи и враждебное отноOTP.

шеніе въ "латвић". — Заботы кн. Владимира в Ярослава о христіанскомъ просвѣщенів и школѣ.—Причины неусиѣха. — Обширная церковная литература, въ переводахъ южно-славянскихъ и русскихъ.—Собственные памятники: церковные и не-церковные.—Но въ цѣломъ слабое состояніе просвѣщенія.

## Глава III. — Особенности древняго періода. Стр. 124— 162.

Древній періодъ – время преобладающаго значенія южной Руси. — Отраженіе историческаго вопроса о кіевской Руси въ современныхъ взглядахъ на положеніе малорусской литературы. — Древнія отношенія русскихъ племенъ и нарічій. — Отличія народно-бытовыя: большая свобода и непосредственность. — Удільно-вічевой порядокъ. — Разнообразіе литературныхъ опытовъ. - Кіевское преданіе въ народной поэзіи. — Международное общеніе. — Вопросъ о кіевскихъ великорусскахъ.

| Библіографическія пр | амбчанія |  | • |  | • | • |  |  | • |  |  | • | • | • |  | 155 |
|----------------------|----------|--|---|--|---|---|--|--|---|--|--|---|---|---|--|-----|
|----------------------|----------|--|---|--|---|---|--|--|---|--|--|---|---|---|--|-----|

Глава IV. — Древнія свид'ятельства о народной поэзіи. Стр. 163—184.

| онолюграфически | примъчания. | • | • | • | • | • | · | • | • | • | • | • | • | • | • | • | 10 |
|-----------------|-------------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|---|----|
|                 |             |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |   |    |

#### Глава V. — Татарское нашестве. Стр. 185—217.

| Историческое значеніе татарскаго ига.—Литературные памятники. – Пер- |     |
|----------------------------------------------------------------------|-----|
| вые разсказы о татарахъ въ лътописи: миеъ о Гогѣ и Marort. — Легенды |     |
| Задонщина "Слово о погибели русскія земли" Серапіонъ Владимирскій    |     |
| Вассіань РостовскійОтраженіе татарскихь времень въ народной поэзів . | 185 |
| Библіографическія примѣчанія                                         | 213 |

#### Глава VI.—Древнее просв'ящение. Стр. 218—270.

IX

OTP.

124

Историко-литературная цённость лётописи. — Научное изслёдованіе ся съ XVIII вёка. — Начало древней лётописи: среда, въ которой она могла произойти. — Начальная лётопись, и лётописи мёстныя. — Лётопись московская.

## Глава VIII. — Мѣстныя черты историческихъ сказаній и легенды. Стр. 316—359.

## Глава IX.—Паломничество до половины XV вѣка. Стр. 360—409.

| Первые паломники. — Эпическое представленіе паломника-калики. — XII       |             |
|---------------------------------------------------------------------------|-------------|
| въкъ: Данінлъ вгуменъ;-Новгородскіе "сорокъ каликъ"Архіепископъ Анто-     |             |
| пій (Добрыня Ядрейковичъ) XIV въкъ: архіенископъ Василій; - Стефанъ       |             |
| Повгородець; архимандрить Агрефеній: Пгнатій Сиольнянинь; дьякь Але-      |             |
| ксандръ. – XV вѣкъ: Зосима; "Бесъда о святывихъ Царяграда"; – Елифаній; – |             |
| гость Василій;-священноинокъ Варсонофій                                   | <b>36</b> 0 |
| Rugiornadauockia ununtuauia                                               | 402         |

#### Библюграфическия примъчания.

#### Глава Х.—Отреченныя книги. Стр. 410—484.

Обильное распространеніе легенды въ средневѣковомъ міровоззрѣнія на Востокѣ и на Западѣ. — Византійскій и южно-славанскій источникъ нашей легенды и "отреченныхъ книгъ". — Исторія и составъ статьи "о книгахъ истинныхъ и ложныхъ". — Апокрифы въ русскихъ памятникахъ древняго и средняго періода.

| Дуалистическія сказанія о міро    | TB  | ope | енів | i. – | - A | 1101 | кр <mark>и</mark> | фы   | B    | етх | (038 | 1BB | тнь | IG. | H |     |
|-----------------------------------|-----|-----|------|------|-----|------|-------------------|------|------|-----|------|-----|-----|-----|---|-----|
| новозавѣтные.—Апокрифы церковно-  | ист | гор | ыле  | еск  | ie  | -C   | Ras               | 8.11 | in ( | 0 8 | OH   | ղե  | mip | )a  |   |     |
| Богомильскіе апокрифы. — Бесбда т | pex | сњ. | Свя  | тят  | re. | ей.  | -0                | lye  | вѣг  | лія | И    | rag | ані | м   |   |     |
| Апокрифы западнаго происхожденія  |     |     |      |      |     |      |                   | •    |      |     |      |     |     |     |   | 410 |
| Библіографическія примѣчанія.     |     |     |      |      |     |      |                   |      |      |     |      |     |     |     |   | 471 |

### Глава XI.-Древняя повъсть. Стр. 485-537.

Источники древней русской повъсти. — Отсутствіе точной хронологіи.— Историческій питересь повъсти.—Странствующія сказанія: мъсто занимаемое въ ихъ средѣ русскими памятниками. CTP.

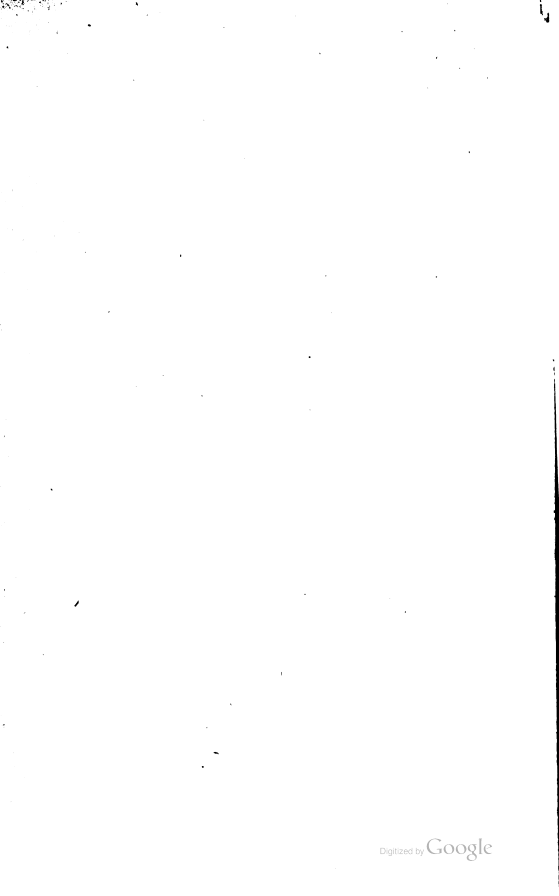
Повъсти византійскія и латино-романскія, приходившія черезъ южно-славянское посредство. — Александрія, въ редакціяхъ болгарской, сербской ц иоздићешних. — Троянскія сказанія: "Притча о кралехъ"; Троянская исторія Гвидона де-Колумны. -- Сказание о царъ Синагринъ или премудровъ Акиръ; чудо Николая Чудотворца. въ сказании о патріархѣ Осостириктѣ; связь съ баснословной біографіей Езопа. -- Девгеніево Далніе. -- Сказаніе объ Индайскомъ царствъ и пресвитеръ Іоаниъ. - Сказаніе о Варлаамъ и Іоасафъ. -Стефанить и Ихинлать. — Сказанія о царѣ Соломонѣ. — Слово о бупцѣ Баcapris.......... Библіографическія примівчанія. 526-537

CTP.

485

X1





## ВВЕДЕНИЕ.

#### ОБЪЕМЪ ПРЕДМЕТА. — РАЗРАБОТВА ИСТОРІИ РУССВОЙ ЛИТЕРАТУРЫ.

Вопросы литературной исторія.—Изученіе литературы "всеобщей" и литературь національныхъ.—Различныя точки зрінія и объемъ изученія.—Литература какъ художество; какъ "психологія народа"; исторія литературы какъ часть "филологіи". Матеріалъ исторія литературы.

Начало нзученій русской литературы съ конца XVII вѣка. — Художественнокритическая исторія литературы, Бълинскаго. — Новыя возбужденія: изученіе древней письменности; интересы этнографическіе; изученіе славянства; сравнительная филологія и собираніе памятивковъ народной поэзіи; изученіе литературы какъ отраженія исторической жизни общества и народа. — Историко-сравнительное изученіе: междувародныя отношенія литературы.

Ни одинъ въвъ литературы не былъ такъ богатъ, какъ девятнадцатый, изслёдованіями о содержаніи и развитіи литературы — и въ ся цёломъ, литературё всеобщей, и въ частяхъ, литературахъ національныхъ. Мысль о всеобщей литературѣ, стремленіе создать общее представленіе о литературахъ всёхъ народовъ, --- откуда, подъ вліяніемъ философско-историческихъ теорій, возникало даже стремленіе построить развитіе единаго притисто поэтнческаго движения во всемъ человъчествъ, -- нивогда прежде не возбуждала научной пытливости въ такой мёрё: этой мысли ранве даже вовсе не было, потому что до девятнадцатаго вбва не было сволько-нибудь точныхъ свёдёній о фавтнуескомъ матеріалѣ того громаднаго количества разноплеменныхъ литературъ, какое является теперь передъ научнымъ изслёдованіемъ. Подъ вліяніемъ разнообразныхъ условій, действовавшихъ въ этомъ въкъ и частію совстмъ неизвъстныхъ прежнимъ въкамъ, напримъръ, даже сильно возбужденному XVIII въку,--какъ цёлый рядъ новейшихъ національныхъ "возрожденій"; какъ поэтическій романтизмъ, искавшій расширить обычные мотивы в

MCT. PFOCK, ANT, T. I.

нормы поэзія; какъ широкое развитіе филологія, открывшей невѣдомые раньше предметы и методы литературно-культурнаго изслѣдованія; какъ чрезвычайное расширеніе путешествій, дававшихъ возможность изученія почти недоступныхъ прежде народовъ, и вообще расширеніе международныхъ сношеній, — изслѣдованіе обняло громадную массу новыхъ данныхъ, и вслѣдствіе того возникла цѣлая новая безграничная наука, или рядъ наукъ, поставившихъ своей цѣлью изысканія въ различныхъ областяхъ бытовой и психологической жизни народовъ, и наконецъ литературы, понятой въ самомъ широкомъ смыслѣ слова.

Въ настоящее время составляють уже общирную литературу частныя и общія изслёдованія по этимъ новымъ наукамъ, какъ "антропологія", "этнографія", "исторія культуры", "психологія народовъ", какъ исторія "эволюція" разныхъ сторонъ быта и психологической дёятельности, какъ эволюція рода и семьи, собственности, права, искусства, какъ антропологическія изслѣдованія о началѣ языка, психологіи поэтическаго творчества, миеологіи и т. д. По тѣсной связи литературы съ жизнью общества, вліяніе новыхъ наукъ отразилось и на постановкѣ вопросовъ исторіи литературы, особенно на первыхъ ступеняхъ литературы — въ народной поэзіи, представляющей непосредственное проявленіе психологіи творчества и созданіи идеала...

Множество новыхъ точекъ зрѣнія или новыхъ предметовъ, которые найдено было нужнымъ привлечь къ "историко-литературному" изученію, было таково, что старыя рамки изученія уже вскорѣ оказались слишкомъ тѣсными и непригодными. Когда новое изученіе направилось на поэвію народную и, вмѣстѣ, связанное съ нею разнообразіе народнаго обычая и преданія, далекой народной старины и языка, уже съ этимъ однимъ прежнее понятіе о литературѣ должно было радикально измѣниться. Ставши на этотъ путь, историческое изслѣдованіе стремилось все больше углубляться въ процессы и отношенія народной жизни, въ ту "психологію народовъ", которая въ свою очередь тѣсно соединилась съ изученіями чисто натуралистическими, какъ антропологія <sup>1</sup>); изученія языка, въ которомъ признано было гораздо болѣе важное, чѣмъ прежде понималось, орудіе народной поэзіи

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Замѣтимъ, напр., что у насъ въ сороковнът годахъ этнографія (заключавшая, кромѣ изученія внѣшняго народнаго быта, въ особенности изслѣдованія народной поззія) внесена была, какъ особый отдѣлъ, въ труды (петербургскаго) Географическаго Общества; въ концѣ шестидесятыхъ годовъ та же наука нвляется въ составѣ (московскаго) Общества Естествознанія, Антропологія и Этнографіи; въ третьемъ (казанскомъ) Обществѣ она поставлена въ ряду Исторіи, Археологія в Этнографіи, и т. д.

#### введенте.

и литературы, создали опять неизвёстную прежде науку исторіи языка, которая въ свою очередь, въ области изслёдованія звука, сближалась опять съ натуралистическими изысканіями въ физiологіи рёчи и въ изслёдованіи природы ритма, въ народной поэзіи и литературномъ стихё, обращается уже къ теоріи музыки; изученія самаго содержанія литературныхъ произведеній, гдё прежде довольствовались одними неопредёленными указаніями на его отношеніе къ дёйствительной жизни (будучи убёждены, что "итература есть отраженіе общества"), потребовали гораздо болёе обстоятельнаго опредёленія общественныхъ условій, дёйствовавшихъ на писателя и на весь складъ литературы, такъ что въ область историко-литературнаго изученія самыя условія народной и общественной жизни стали входить въ гораздо болёе широкой степени, чёмъ прежде.

Въ общей сложности вопросовъ выступала наконецъ существенная сторона всякаго литературнаго развитія, — особенность племенная, и опять въ связи съ широко поставленными историческими интересами, наука, съ новыми точками зрѣнія обратилась болѣе настойчиво, чѣмъ когда-либо прежде, къ изслѣдованю литературъ національных».

Когда такимъ образомъ необычайно расширялся объемъ предметовъ, потребовавшихъ себѣ мѣста въ изученіи литературы, необходимо измѣнилась самая постановка ея исторіи. На ея мъсто становилось теперь что-то новое, далеко превышавшее ея прежніе разм'вры; но это новое было такъ широко и разнообразно, что ученая практика и до сихъ поръ не выработала точнаго разграниченія отраслей новаго знанія и его цёльнаго опредъленія. Повидимому, установляется то представленіе, которое обнимаеть все разнообразіе изученій языка, во всёхъ его связяхъ съ первобытной стариной, народной поозіей и обычаемъ, и памятниковъ литературы со всёми ихъ отношеніями къ исторической жизни, къ собственно литературнымъ преданіямъ и направленіямъ, въ личной судьбѣ и творчеству писателя, и съ отношеніями международными, наконець всей, выразившейся въ словь, нравственно-поэтической деятельностью народа, -- подъ названіемъ филологіи, которая такимъ образомъ обнимаеть, вроив всестороннихъ изучений собственно языва и литературы, многія области археологін, исторіи культуры, психологіи, искусства и т. д. Въ такомъ широкомъ смыслъ, какъ цълая исторія духовной жизни народовъ, филологія представлялась уже Вильгельму Гумбольдту, и въ такомъ объемѣ хочеть понимать ее со-

1\*

3

временная нёмецкая наука съ ея обычнымъ стремленіемъ къ всестороннему обслѣдованію и опредѣленію <sup>1</sup>).

Исторія литературы является одною отраслью этой обширной науки и, какъ часть ся, предполагается не чуждой тёмъ разнообразнымъ условіямъ изслёдованія, какія "филологія" привлекаеть въ свой объемъ. Исторія литературы является съ своей стороны также исторією бытовой и духовной жизни народа, только въ болфе тесномъ круге произведений слова.

Вопросъ объ объемъ исторіи литературы давно представлялся ея изслѣдователямъ. Впервые это изслѣдованіе возникало еще въ средніе вбка на почвѣ литературы классической (частью также — литературы церковной). Особенное развитие этихъ изученій открывается съ эпохи Возрожденія: — когда шла рѣчь о реставраціи влассической литературы, важно было собирать всѣ остатки славныхъ литературъ, которыя казались богатымъ источникомъ поученія для нов'йшихъ народовъ; для классическаго филолога важны были всякіе остатки памятниковъ древности и гез litteraria (будущій матеріаль исторіи литературы) обнимала всѣ ть памятники, воторые впослъдстви стали обозначаться названіемъ памятняковъ "письменности". Это были произведенія поэтическія и историческія, памятники права, и наконець всё остатки

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ такомъ видѣ всиолнено, напр., громадное предпріятіе Цауля при содѣй-ствіи цѣлаго ряда ученыхъ сотрудниковъ (26), начатое въ 1889 году (Grundriss der germanischen Philologie, herausgegeben von Hermann Paul. Strassburg 1889—1893). Вибсть съ исторіей науки здёсь указаны и основные результаты, до сихъ поръ ею достигнутые. Вотъ, напр., главные отдёлы, какіе заключаеть въ себё этоть очеркъ германской филологіи (замѣтимъ, что здѣсь обозрѣваются всё германскія племена, германской филологіи (замѣтимъ, что здѣсь обозрѣваются всё германскія племена, напр., кромѣ собственныхъ нѣмцевъ, народы скандинавскіе, англичане, голландцы, фризы): І. Понятіе и объемъ германской филологіи; ІІ, исторія германской фило-логіи; ІІІ, ученіе о методѣ; ІV, письмо; V, исторія языка и обработка живыхъ на-рѣчій; VI, мнеологія; VII, героическая сага; VIII, исторія литературы и обзоръ сборынковъ народной иоззіи, почерпнутыхъ изъ устнаго преданія; ІХ, метрика; Х, хозяйство; ХІ. право; ХІІ, военное дѣло; ХІІІ, обычай и обработка народныхъ обычаевъ настоящаго времени; ХІV, искусство. Въ подобномъ широкомъ размѣрѣ исполненъ также "Grundriss der romanischen Philologie" Густава Грёбера, проф. романской филологіи въ Страсбургѣ, при содѣй-ствія 27 сотрудниковъ. Въ двухъ большихъ томахъ проводятся слѣдующій планъ: І, пропедевтическая часть (исторія романской филологіи; разработка и раздѣленіс); ІІ, методическая часть (исторія романской филологіи; разработка и сточныковъ); ІІ, реальная часть, гдѣ изложены: изслѣдованіе романскыхъ языковъ (начиная съ языковъ тувемныхъ, кельтскаго, нберійскаго, италійскаго; латинскаго языка въ ро-

<sup>111,</sup> реальная часть, гдв наюжени: изслядованое романских языковь (начиная съ языковъ тувемныхъ, кельтскаго, нберійскаго, италійскаго; латинскаго языка въ ро-манскихъ странахъ, и цереходя къ современнымъ языкамъ романской семьи, какъ рето-романскія нарвчія, итальянскій языкъ съ его нарвчіями, французскій съ его нарвчіями, провансальскій, каталанскій, испанскій, португальскій, и латинскій зле-ментъ въ языкѣ албанскомъ); далѣе, метрика и стилистика романскихъ языковъ, и наконецъ исторія литературы отъ латинской до румынской и рето-романской; IV, пограничныя науки (Grenzwissenschaften): исторія романскихъ народовъ; культурная исторія исторія усисства: науки вся разменскахъ странауъ. исторія; исторія искусства; науки въ романскихъ странахъ.

Въ послёднее время явился "Grundriss" индо-арійской литератури; задуманъ В. Ягичемъ, по такой же программѣ, обзоръ славянской филологін.

древней письменности, всё "фрагменты", которые могли дать возможность реставрировать утраченное или представить хотя бы интересъ языка. Первыя исторів литературы бывали безразличнымъ перечисленіемъ письменности, простыми ваталогами писателей и ихъ произведений. "Исторія литературы" названа въ первый разъ Ламбекомъ въ 1659 (Prodromus historiae litterariae). Только позднёе изъ общей массы памятниковъ письменности выдёлены были тё, которые представляли дёйствительное литературное вначение, памятники поэтическаго творчества и той прозы, за воторою признано было извёстное художественное достоинство. Въ концъ концовъ въ исторіи литературы дано было мёсто только литературё исключительно художественной: это была только исторія художественнаго творчества въ самомъ тёсномъ смыслё, историко-художественная вритика, цёлью воторой было указание прогресса художественнаго творчества, причемъ не только исключалось все, не входившее прямо въ его область, но почти исключались произведения второстепеннаго достоннства, не представлявшія упомянутаго прогресса. Такова была въ нашей литературъ историко-художественная вритика Бѣлянсваго. Можно было предугадывать, что внѣ этихъ строго очерченныхъ рамовъ останется многое, что при болёе широкихъ рамкахъ и обстоятельномъ изслёдования представитъ несомнённый и существенный историво-литературный интересь.

Въ историво-художественной вритикъ уже являлся вопросъ о пріемахъ самой критики. Съ какими требованіями относительно писателя и произведения долженъ приступить инслъдователь къ намятнику литературы; какими условіями опредёлится особенность писателя, вначение его произведения и ихъ историческая цвиность въ общемъ ходъ литературы? Исторіографія литературы за послёднія десятнаётія, съ тридцатыхъ и сорововыхъ годовъ XIX вёка, представила уже много замёчательныхъ трудовъ, воторые все умвожались въ нов'вйшему времени; являлись между прочных цёльные обзоры отдёльных литературъ или болёе или иенъе общирныхъ періодовъ, и многіе изъ этихъ трудовъ пріобрътали славу первостепенныхъ произведеній исторической критики (таковы были, напр., Гервинуса-исторія німецкой поэзіи, Геттнера — исторія литературы XVIII въка, Тикнора—исторія испанской литературы, Тэна и Тенъ-Бринва — литературы англійской и др.); являлось множество важныхъ монографій объ отстальныхъ писателяхъ, --и несмотря на то, въ трудахъ наиболъе компетентныхъ спеціалистовъ встричаемъ признаніе, что вопросъ

объ истинныхъ задачахъ исторіи литературы все еще остается теменъ <sup>1</sup>), и другіе спеціалисты не отвергаютъ этого.

Въ вопросѣ историко - литературной критики въ послѣднее время произвели особенное впечатлёніе труды Тэна, изъ которыхъ главнымъ была его исторія англійской литературы. Тэнъ былъ вритическимъ преемникомъ Сентъ-Бёва, который въ массъ своихъ критическихъ этюдовъ, неръдко очень тонкихъ и остроумныхъ, изучалъ произведение рядомъ съ писателемъ; біографія становилась необходимымъ комментаріемъ произведенія и была тавъ необходима для Сенть-Бёва, что онъ отвазывался разсматривать произведенія писателя, біографія котораго была ему неизвѣстна. Тэнъ думалъ, наоборотъ, что произведенія писателя, внимательно изслёдованныя, доставляють всё основныя данныя его характера. Вибстб съ тбиз, Тэнъ въ цбломъ пониманіи развитія литературы пошель несравненно дальше своего предшественника, и вообще предшественниковъ во французской литературѣ, и независимо отъ общирныхъ изслѣдованій, какія совершались въ этой области по преимуществу въ нёмецкой литератур'я <sup>2</sup>), онъ пришелъ въ широкой точве врения, которая до значительной степени совпадала съ нѣмецкими представленіями о задачахъ "филологіи". Исторія литературы должна была стать психологіей варода. Приводниз нісколько положеній, которыя собственными словами Тэна дають понятіе объ его постановкъ задачь исторіи литературы: "Историческіе документы суть только указанія, при посредств' которыхъ можно возсоздать видимую личность; человъвъ телесный и видимый есть только указаніе, при посредствѣ котораго должно изучать человѣка невидимаго и внутренняго; состоянія и действія человека внутренняго и невидимаго имѣютъ причинами извѣстные общіе способы мышленія и чувствованія; три первоначальныя силы: раса, среда, моженть;



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извёстный интературный историкъ Тенъ-Бринкъ, ставя вопросъ о задачахъ исторіи интературы, замёчаеть, что "попытка освётить его является теперь тёмъ болёе нужной, что ми не можемъ скрыть, что настоящее время вообще очень недостаточно оріентировано объ этомъ вопросъ и кромъ того даеть ему очень небольшую долю участія". Ueber die Aufgabe der Litteraturgeschichte. Rede gehalten... von dem Rector Dr. Bernhard Ten Brink, o. Professor der englischen Philologie. Strassburg, 1891, стр. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Хотя въ первыхъ же строкахъ исторін англійской литературы онъ вспоминаеть о нѣмецкой наукѣ.

<sup>&</sup>quot;L'histoire s'est transformée depuis cent ans en Allemagne, depuis soixante ans en France, et cela par l'étude des littératures.

<sup>&</sup>quot;On a découvert qu'une oeuvre littéraire n'est pas un simple jeu d'imagination, le caprice isolé d'une tête chaude, mais une copie des moeurs environnantes et le signe d'un état d'esprit. On en a conclu qu'on pouvait, d'après les monuments littéraires, retrouver la façon dont les hommes avaient senti et pensé il y a plusieurs siècles. On l'a essayé et on a réussi"...

#### BBEACHIE.

исторія есть проблема психологической механики, и въ извёствыхъ предблахъ возможно предвидввіе" и т. д.; - первоначальеня силы распредёляются извёстнымъ образомъ, между ними совершается взаимодъйствіе. Историческій вопросъ ставится такимъ образомъ: "Когда есть данная литература, философія, общество, искусство, извёстный разрядь искусствь, въ чемъ заключается вравственное состояніе, которое ихъ производить? И какія условія расы, момента и среды наиболіве способны производить это вравственное состояние? Есть особое нравственное состояние для важдой изъ этихъ формацій и для каждой изъ ихъ отраслей; есть извъстное состояние для исвусства вообще и для каждаго рода искусства, для архитектуры, для живописи, для скульптуры, для музыки, для поэзін; каждая изъ этихъ формацій имъетъ свой спеціальный зародышь въ обширномъ пол'я челов'яческой психологін: важдая имбеть свой законь и въ силу этого закона она возникаеть, какъ будто случайно и одна, рядомъ съ неудачами ея состадовъ... Правилъ этой человъческой растительности должна искать теперь исторія; надо составить эту спеціальную психологію важдой спеціальной формація; надо постараться теперь составить полную вартных этихъ благопріятствующихъ условій. Нѣть ничего деликативе и трудиве: Монтескье предприняль это, но въ его время исторія была еще слишкомъ нова, чтобы онъ успѣлъ это сдёлать; тогда не подозръвали даже того пути, который надо было выбрать, и только въ настоящее время мы едва начныемъ его разглядывать. Точно тавъ же, вавъ астрономія есть въ сущеости задача механики и физіологіи-задача химін, исторія есть въ сущности задача психологів"<sup>1</sup>).

Постановка вопроса, сдъланная Тэномъ, была большимъ шагомъ впередъ по широтъ историческаго взгляда, потому что въ исторін литературы въ вонцё вонцовъ дёйствительно должно нскать отражевія ценхологической жизни народа. Естественно было, однаво, ждать, что эта постановка вызоветь не мало возраженій по самой массь техъ отношеній, которыя требовали историчесваго объясненія и могли находить объясненія весьма различныя и далекія. Однимъ изъ такихъ возраженій была книга Эннекена<sup>8</sup>); другія выставиль современный французскій притивъ Фаго, въ посмертной оцънкъ дъятельности Тэна<sup>3</sup>), и

.7

Taine, Histoire de la littérature anglaise, I, предисловie.
 Hennequin, La critique scientifique, - переведенная между прочимъ на русскій камкъ: Эмиль Геннекенъ, "Опытъ построенія научной притики (эсто-психологія)".

Переводъ съ франц. Д. Струнина. Сиб., 1892. <sup>9</sup>) Это последнее указано между прочимъ въ статът К. К. Арсеньева о Тэнть, "Въстн. Европи", 1898.

другіе. Въ самомъ дѣлѣ, наученіе такихъ сложныхъ явленій, какъ факты литературы, можетъ быть совершаемо и другими пріемами, и дъйствіе первоначальныхъ силъ (forces primordiales), какъ раса, среда и моментъ, такъ широво и вибств съ твиъ такъ неуловимо, что опредбление его легко можетъ становиться спорнымъ. Когда Тэнъ говорилъ, что въ исторіи литературы хочеть искать психологія народа, Энневенъ предлагалъ замёнить этоть пріемъ другимъ и опредблить психологію народа или извёстныхъ слоевъ его по тёмъ книгамъ, какія составляли любимое чтеніе, или указываль, что среда вовсе не опредёляеть великихъ писателей или художниковъ, потому что многіе изъ нихъ именно становились въ противоръчіе и раздоръ со своей средой... Повидимому, мысли Тэна имели мало успеха или были мало замѣчены въ Германія, но въ послѣднее время онѣ нашли и здёсь горячее признаніе. "Харавтеристиви Тэна могуть дать поводъ въ вовраженіямъ, -- говоритъ одинъ изъ нѣмецкихъ литературныхъ историковъ, --- но остается справедливо то, что это--единственные характеристики, исполненныя по истинно научному принципу. И нивто, занимавшійся позднёе подробными предметами, не можеть не признать необывновенной проницательности и точности изслёдованій Тэна. Мы находимь у него множество фактическихъ указаній, доступныхъ для провърки, тогда какъ у другихъ историвовъ литературы ны встръчаенъ большею частью только счастливую отгадку, которая инстинктивно попадаеть на правду. При этомъ нивогда не слёдовало бы забывать, что мы стоймъ именно въ самомъ началъ подобнаго изслъдования литературы, — хотя первыя работы Тэна появились лёть тридцать или больше тому назадъ, онъ остался однако до сихъ поръ почти безъ послёдователей; и что мы должны ожнаеть отъ этого рода изслёдованія тёмъ болёе прочныхъ и значительныхъ результатовъ, чъмъ дальше подвинемся въ познания человъческаго духа н его различныхъ операцій... Именно у насъ (нѣмцевъ) Тэнъ оцъненъ былъ очень мало, и по нашему мнёнію, -- какъ ни покажется это смёшно, --- виною тому главнымъ образомъ его необычайно волоритное и ослбантельное изложение. Вибшияя сторона у него большею частью такъ богата и такъ подвупаетъ, что она легко вполнѣ овладѣваетъ вниманіемъ и заставляетъ забывать значение содержания. Поэтому Тэнъ и слыветъ вообще за самаго блестящаго стилиста и одного изъ первыхъ писателей новъйшей Франціи; но немногіе знають его какъ глубокаго и оригинальнаго мыслителя, который въ своихъ сочиненияхъ разсбяль множество чрезвычайно плодотворныхъ возбужденій; по-

8

введение.

этому было бы полезно, если бы его взгляды были когда-нибудь изложены сухимъ и трезвымъ языкомъ школы", — и нъмецкій ученый излагаеть ихъ вкратцѣ языкомъ школы <sup>1</sup>).

Историко-литературная вритика различнымъ образомъ встуцала на новые пути, что указываеть несомитьно на будущее глубовое измёненіе цёлаго метода. Таковы, напримёръ, во французской литератур' интересные опыты Гюйо<sup>2</sup>), гд<sup>\*</sup> опять придается веливое значение психологическому моменту; упомянутый трудъ Энневена, книга Брюнетьера <sup>8</sup>), гдъ онъ хотълъ примънить въ развитію литературы всеобщій завонъ эволюціи и объяснялъ имъ смѣну и естественное перерожденіе литературныхъ родовъ въ разные исторические періоды, на что до сихъ поръ мало обращали вниманія, и т. д. Съ другой стороны, во всёхъ большихъ европейскихъ литературахъ, а также и въ мелкихъ, необычайно развилось, въ особенности, кажется, подъ вліяніемъ нъмецьой науви, изученіе народно-поэтичесьнах элементовъ литературы, связанныхъ въ одномъ направление съ поэзией средних выковъ, а въ другомъ - съ современнымъ народнымъ преданіемъ, за которымъ утвердилось англійское названіе фольклора. Впервые передъ научнымъ изслѣдованіемъ открывалась во всемъ объемѣ масса средневѣкового преданія, составлявшаго цѣлые выка поэтическую пищу европейскихъ народовъ и вмёстё съ тёмъ обличавшаго едва подозръваемое прежде общеніе преданія ве только въ кругу европейскихъ народовъ, но и отъ отдаленнаго востова. Это было новое движение историко-литературнаго изученія въ малонзвъстную область поэтнческаго творчества, а также народнаго быта и психологіи. Какъ только отврылась впервые эта почти невѣдомая прежде область, въ нее направилась повсюду цёлая масса изслёдователей, и спеціальныя ученыя общества, труды которыхъ---между прочимъ со множествомъ изданій старыхъ памятниковъ — уже теперь представляютъ едва обозримое богатство матеріала. Если и независимо отъ этого нсторяко-литературное изслёдованіе приходило въ завлюченію, что исторія литературы должна представлять собой психологію народа, --- здъсь прямо наводило на эту мысль то, что изслёдо-

9

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ueber Litteraturgeschichte. Eine Kritik von Ten Brink's Rede "Ueber die Aufgabe der Litteraturgeschichte", von Dr. W. Wets, Privat-docent an der Universităt Strassburg. Worms, 1891, стр. 60-62. <sup>2</sup>) M. Guyot, L'art au point de vue sociologique; существуеть въ русскомъ не-

реводя. Спб., 1891.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Brunctière, L'évolution des genres dans l'histoire de la littérature. T. I. Introduction. L'évolution de la critique depuis la Renaissance jusqu'à nos jours. Paris, 1890.

ваніе поэтическаго преданія постоянно имѣло дѣло съ безъименнымъ творчествомъ, съ представленіями, жившими въ массахъ.

Понятно, что вогда въ изслёдованіи стали на первомъ планё интересы національной психологіи, факты творчества пёлаго народа, отношения культурной истории, то для общаго историческаго изложенія необходимо ограничивалась или отпадала та исключительно эстетическая точка зрънія, какая господствовала прежде. Эта точка зрёнія останавливалась какъ бы только на избранныхъ произведеніяхъ, на литературѣ сформированной и обывновенно составлявшей принадлежность тольво избраннаго вруга пёнителей или высшаго власса, гдё, не заботясь о прошедшихъ ступеняхъ этой литературы, вли поэтическихъ инстинктахъ массъ, оставалось только прилагать въ этимъ отборнымъ произведеніямъ мёрку данной эстетики. Нёкогда подобная исторія литературы почти не хотъла знать среднихъ въковъ, и не знала ихъ (какъ у насъ не хотбла знать и не знала литературы до-Петровской и народной)---съ позднёйшей точки зрёнія это былъ вопіющій пробълъ. Нельзя свазать, однако, чтобы новая точка зрѣнія установила до сихъ поръ свой методъ и предѣлы науки. Выше приведены слова одного изъ нанболѣе компетентныхъ историковъ литературы, который находилъ, что задачи исторіи литературы, въ ея нынъшнихъ требованіяхъ, еще недостаточно выяснены. Съ этимъ же признаніемъ мы встрёчаемся въ спеціальномъ трактать о методь исторіи литературы въ упомянутомъ монументальномъ сборномъ трудѣ Пауля. Въ главѣ о методикъ филологіи, естественно, важное мъсто занялъ вопросъ о методикъ исторіи литературы, и мы приведемъ отсюда нъсколько выдержевъ 1).

Авторъ травтата, Пауль, находитъ прежде всего, что "точно опредѣлить задачи исторіи литературы едва-ли возможно". Понятіе "литературы" есть понятіе колеблющееся, и каждое опредѣленіе можетъ вызвать возраженія. Въ прежнее время, когда только возникала мысль объ исторіи литературы, она просто понималась какъ обозрѣніе всего писаннаго, предназначавшагося для публичности, какъ исторія книгъ: очевидно, что въ широкомъ смыслѣ она обнимала бы множество вещей, лишенныхъ и литературнаго, и историческаго интереса, или слишкомъ мелкихъ и сиеціальныхъ. Новѣйшія обработки литературной исторіи сильно ограничиваютъ этотъ книжный матеріалъ, даже въ тѣхъ случаяхъ, когда понимаютъ литературу самымъ широкимъ образомъ.

<sup>1)</sup> Grundriss der germanischen Philologie, III отдёлъ, методика, 6, исторія литературы (стр. 215 и слёд.).

Нѣкоторые думали (какъ Гервинусъ) ограничить ее исторіей поэзін. "Легко, однако, показать, какъ трудно провести подобное ограничение. Тогда слёдовало бы ввести въ вругъ изложения тольво тв произведенія, цёль которыхъ — чтобы сказать всего проще-состоить въ томъ, чтобы возбуждать чувство (Gemüt) и фантазію. Но поэзія, исключающая всякую другую цёль, кром'я эстетическаго дёйствія, поэзія, которая представлялась, какъ идевлъ, Гёте и Шиллеру въ періодъ ихъ совийстной дбятельности, вовсе не есть явление нормальное, и едва-ли можно желать, чтобы оно сдёлалось нормальнымъ. Они оба не могли въ своей собственной практивь остаться върными теоріи. Тенденців религіозныя, нравственныя, политическія и соціальныя, личныя желанія, любовь в невависть издавна искали въ поэзів своего выраженія, и вовсе не всегда въ ен вреду. Историкъ литературы, какъ бы онъ ни желалъ ограничиться однимъ эстетичесвимъ, не можетъ оставлять безъ вниманія этихъ побочныхъ цвлей, даже въ томъ случай, еслибы онй, какъ это часто бываетъ, были такого рода, что ихъ вмёшательство вредитъ цёлямъ поэзін". Съ другой стороны, "стремденіе въ эстетическому дъйствію можеть являться не только какъ основное намбреніе, къ которому присоединяются другія цёли; оно можеть также подчиняться настоящей цёли произведенія, какъ намёреніе побочное, что опять различнымъ образомъ возможно, не вредя этимъ цвлямъ. Тавъ, напр., произведение, авторъ котораго поставилъ себъ цёлью поучительную картину, въ то же время можеть быть художественнымъ, и притомъ значительнымъ художественнымъ произведеніень, и въ этомъ симслё требуеть себе места въ такъ называемой изящной литературь. Въ старыя времена быль также обычай, что сюжеты, по существу мало пригодные для поэтическаго изложенія, обработывались, однако, въ метрической формѣ, н потому обработывались до известной степени даже при помощи стилистическихъ средствъ позвін... Поэтому совершенное выдъленіе и изолированное изложеніе поэтическаго содержанія въ интератур' невозможно. Здёсь нельзя идти дальше того, чтобы развѣ поставить это поэтическое въ центрѣ изслѣдованія. Быть можеть, всего лучше предти къ ограничению матеріала, долженствующаго завять мёсто въ исторіи литературы, другимъ путемъ, а именно, если установить разделение его по той публике, въ какой обращаются произведения литературы, и такимъ образомъ принять въ ся исторію все, что обращается въ пелому народу нля по крайней мёрё въ слоямъ его съ навестнымъ общимъ среднимъ образованіемъ, и исключить только литературу спе-

ціальную и профессіональную". Но и эта граница не будеть прочной и будеть колебаться.

Если, однаво, необходимо стёснять объемъ литературы въ одномъ отношения, то его необходимо расширить въ другомъ. "Название "литература" выбрано по нъсколько второстепенному признаку, который не принадлежить необходимо произведениямъ духа, созданнымъ въ матеріалѣ языва. Письмо есть только средство удержать такое произведение въ томъ видъ, въ какомъ оно въ первый разъ создано. Прежде чёмъ можно было пользоваться этимъ средствомъ, ту же услугу исполняло устное преданіе. Это предание сохранялось в посл'я того, какъ сдёлалось возможно примѣненіе письма; для народной поэзіи оно сначала считалось даже нормальнымъ, затъмъ все болъе ограничивалось, но никогда не было вытёснено вполей. Несмотря на буквальный смыслъ "литературы"<sup>1</sup>), мы должны включить въ нее все то, что получнио опредбленную форму въ язывб и въ этой формб сохранялось и распространялось, слёдовательно прежде всего народныя пъсни, а также привътственныя и волшебныя изреченія, юридическія формулы и простайтія изъ произведеній этого рода, какъ пословицы, ходячія шутви и т. п. Но мы не можемъ также исключить и такихъ произведений, гдъ въ цъломъ сохраняется только композиція, между твиз какъ выраженіе ся въ словахъ болѣе или менѣе варьируется: саги, сказки, анекдоты и другіе разсказы, передаваемые въ свободной ричи. Стихотворенія на случай, назначенныя только для даннаго момента и исчезающія витств съ нимъ, и особенно импровизацію, следовало бы исключить наз литературы по только-что указанному объяснению этого понятія; но ихъ нельзя, однако, оставить безъ вниманія, на сволько они могуть быть извёстны, потому что они пользуются тёми же средствами, какъ всякая другая повзія".

"Литература въ отношенін въ другимъ областямъ культуры имъетъ свою извъстную самостоятельность. Для ея развитія на первомъ планѣ бываютъ важны событія, которыя совершаются внутри ея самой, вліяніе, какое производится однимъ произведеніемъ на другое. Но съ другой стороны она обусловлена пѣлою жизнью народа и въ свою очередь дъйствуетъ на нее. Поэтому ея развитіе не можетъ быть достаточно понято, если она разсматривается изолированно; есть извъстныя области, которыя находятся съ нею въ тъснъйшей связи. Исторія поэзіи немыслима безъ исторія того способа, какимъ она сообщается и распростра-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По-русски это будеть именно "письменность".

#### введение.

няется. Исторія драмы должна включать исторію сцены и драматическаго вскусства. Въ началъ поэзія постоянно предназначалась для музыкальнаго исполненія, а впослёдствіи — по крайней мъръ до извъстной степени; и тамъ, гдъ это бываеть, музыка имъетъ вліяніе на ея форму, и это вліяніе должно быть изслѣдовано, насколько есть въ тому возможность. Подобныя отношенія нибла поэзія въ плясвъ, хотя онъ были ограничены еще раньше и сильние. Для литературы въ собственномъ смысли чрезвычайно важно развитіе письма и печати, а также внижной торговли. Создание или исполнение поэзии различнымъ образомъ привязано въ извъстному случаю, въ религіозному культу, въ вароднымъ праздникамъ и играмъ; краснорфчіе происходитъ изъ общественной жизни религіозной, политической, судебной. Затёмъ условія литературной производительности естественно должны быть отысвиваемы прежде всего, насколько возможно, въ жизни и развити поэтовъ и писателей. Насколько должны быть введены въ изслёдованіе другія культурныя отношенія, это много зависить отъ свойства литературы. Дёло бываеть въ томъ, насколько тёсно ся отношеніе въ жизни, какъ общиренъ тотъ вругъ предметовъ, вакіе она обнимаетъ. Во всякомъ случаѣ поэзія есть главный источникъ для повнанія своеобразнаго характера чувства каждаго народа и каждаго въка. Исторія поэвін немыслима бевъ исторіи жизни чувства, и потому должны быть привлечены въ сравнению другия его выражения. Въ этомъ отношенін, кром'в произведеній прочихъ искусствъ, въ нов'йшее время оказывають хорошую услугу въ особенности письма и дневники, независимо даже отъ всякаго прямого отношения въ литературь".

Въ дальнѣйшемъ изложенін Пауль разсматриваетъ равличные вопросы, какіе представляются при самой разработкѣ литературной исторін: объ ея "источникахъ", какими являются самыя произведенія литературы; объ изученіи самихъ памятниковъ въ различныхъ отношеніяхъ, по ихъ внѣшней судьбѣ, содержанію и формѣ; о необходимости точной характеристики писателя и произведенія, о композиціи, языкѣ, эстетическомъ достоинствѣ произведенія; объ авторствѣ, гдѣ оно представляется вопросомъ, какъ, напр., особенно въ тѣ эпохи, когда еще господствовала въ большей или меньшей мѣрѣ безъименность произведеній литературы; о требованіяхъ литературной біографіи и т. д. Онъ переходитъ, наконецъ, къ вопросу о самомъ планѣ историко-литературнаго труда. "Нити, соединяющія между собою отдѣльныя литературныя явленія, перецлетаются въ такомъ разнообразіи, что историку

#### BBEAEHIE.

литературы очень трудно составить себѣ о нихъ ясное представление и еще трудибе сообщить его другимъ въ связной картинъ. Всякій планъ (Disposition), какія бы ни представляль онъ большія выгоды, связанъ съ неизбъжными неудобствами. Вполнъ овладъть матеріаломъ можно только тогда, вогда, при неодновратной обработкъ, для распредъления его будутъ примънены къ нему одна за другой различныя возможныя точки зрънія". Такимъ образомъ можно установить планъ изложенія по отдёльнымъ лицамъ писателей. Это давало бы ту выгоду, что при этомъ возможно было бы изобразить своеобразную особенность писателя и постепенное развитие его характера: его произведения будуть поставлены въ связь съ его судьбой и съ общимъ развитіемъ его духа; изложение будеть біографическое, съ указаниемъ всёхъ тёхъ историческихъ условій, какихъ требуетъ обстоятельная біографія. Если бы историкъ хотълъ дать для каждаго писателя подробное изображеніе всёхъ условій его развитія, то при большомъ числѣ писателей пришлось бы дёлать много повтореній, а потому этоть способъ не пригоденъ для цъльнаго изложенія литературы. Или можно было бы распредёлить изложение по родамъ литературныхъ произведеній, при чемъ возможно было бы съ особенною ясностью указать особенности каждаго изъ нихъ, но при этомъ неизбѣжно было бы разорвано многое, что стоитъ въ тѣсной связи, но не имъетъ отношения къ литературному роду. Очень большія удобства можеть представить иногда распредвленіе литературных явленій по м'встностямъ, воторыя ихъ произвели; но это возможно только въ отдёльныхъ случаяхъ и не можетъ быть принято для цёльнаго изображенія литературъ, какъ не всегда можеть достигать цёли расположение матеріала по литературнымъ школамъ. "Во всякомъ случаѣ, — заключаеть Пауль, -- наилучшій возможный цёльный обзоръ не будетъ достигнуть, если механически держаться одной опредбленной схемы. Планъ должень быть приноровлень въ особеннымъ отношениямъ въ историческомъ развитіи. При этомъ въ центрѣ должны быть поставлены не самыя произведенія, но то, что лежить въ ихъ основѣ, проявленіе чего онѣ составляють. Въ этомъ собственно н состонть то, чего развитие должно быть изслёдовано"...

Въ отдѣлахъ сборныка, посвященныхъ исторіи науки, читатель найдетъ, кавими ступенями изслѣдованіе литературы пришло, наконецъ, къ той постановкѣ вопроса, какая должна выполнить современныя требованія. Исторія нѣмецкой литературы имѣла едва-ли не самую богатую обработку изъ всѣхъ европейскихъ и съ чисто фактической стороны, начиная съ "исторіи

#### BBEAEHIE.

еннгъ", и съ другихъ точекъ зрънія — эстетической, культурноисторической; въ отдёльныхъ спеціальныхъ трактатахъ затронуты были самыя разнообразныя отношенія литературной исторіи, какъ, напр., тѣ мѣстныя отношенія, которыя могли имѣть особенное значеніе при раздъльной исторіи нѣмецкихъ земель, только въ новѣйшее время достигающей національнаго объединенія; за послѣднее время масса изученій, опять едва-ли гдѣ столь богатыхъ, какъ въ Германіи, посвящена была изученію средневѣковой литературы во всѣхъ ея отть́нкахъ и подробностяхъ.

Чрезвычайное распространеніе историко-литературныхъ изслёдованій за послёднее время привлекло особенное вниманіе теоретиковъ и историковъ литературы къ этому вопросу о методё изслёдованія. Важно въ особенности изслёдованіе Эльстера:

- Ernst Elster, Principien der Litteraturwissenschaft. Erster Band. Wien, 1897. Далбе:

- Lacombe, Introduction à l'histoire littéraire. Paris, 1899.

— Georges Renard, La méthode scientifique de l'histoire littéraire. (Bibliothèque de Philosophie contemporaine). Paris, 1900. — Но Ренајуљ знаетъ только французскую литературу, и нѣмецкая критика (напр., отзывъ въ D. Liter.-Zeitung) очень имъ не удовлетворена.

См. также Erich Schmidt, Charakteristiken (въ вонцѣ вниги, встуинтельная лекція въ Вѣнѣ) и др.

У насъ этотъ предметъ затронутъ былъ мало. Укажемъ Н. Карѣева, "Литературная. эволюція на Западѣ (изъ теоріи и исторіи литературы)". Воронежъ, 1886; В. Плотникова (въ монашествѣ Борисъ): "Основные принципы научной теоріи литературы". Воронежъ, 1888; "Объ изученіи исторіи просвѣщенія вообще и исторіи литературы въ особенности", тамъ же, 1889. Опытъ объясненія эволюціи романа въ книгѣ П. Боборыкина, "Европейскій романъ въ XIX столѣтіи". Спб., 1900 (и разборъ, А. Веселовскаго, въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад., т. V, 1900, кн. 3). См. еще статья въ Энцикл. Словарѣ: "Еритика литературная" Н. И. Стороженка и Ив. Иванова (послѣднюю съ осторожностію), и "Словесность", А. Горнфельда (здѣсь не мало нолезныхъ библіографическихъ указаній).

Въ западной ученой литературъ, кромъ общихъ изслъдованій о методъ литературной исторіи, сдълано также много изслъдованій о самомъ развитіи этой науки и о частныхъ ся вопросахъ. Укажемъ опять энциклопедіи Шауля и Грёбера; труды по исторіи просвъщенія, литературныхъ школъ и направленій, по исторіи общественныхъ нравовъ въ связи съ литературой; біографіи писателей и ученыхъ съ широкимъ историческимъ значеніемъ, и пр. Наконецъ поставленъ вопросъ сравнительно-историческаго изученія литературъ въ цѣломъ и въ частностяхъ. Давнія "всеобщія исторіи" литературъ въ цѣломъ и въ частностяхъ. Давнія "всеобщія исторіи" литературы касались уже этого вопроса; замъчательнымъ, особливо по времени, трудомъ въ этомъ сравнительномъ направленіи была книга Джона Донлопа (J. Dunlop, History of Fiction. Edinburgh, 1814; въ нѣмецкомъ переводъ, съ обширными библіографическими дополненіями Феликса Либрехта: Geschichte der Prosadichtungen etc. Berlin, 1851); позднѣе, подобное сравнительное изслѣдованіе далъ Іог. Г. Т. Грессе, въ "Die grossen Sagenkreise des Mittelalters", 1842 (въ его громадномъ Lehrbuch einer allg. Litterärgeschichte aller bekanntén Völker der Welt von der ältesten bis auf die neueste Zeit. Dresden und Leipz., 1837—1859, но пѣлое есть не столько сравнительное, сколько синхронистическое изложеніе, съ обширной библіографіей); Іог. К. Фр. Розенкранцъ, съ гегеліанской точки зрѣнія далъ "Handbuch einer allg. Geschichte der Poesie" (три тома, Галле, 1832—33) и въ новой обработкѣ "Die Poesie und ihre Geschichte" (Кенигсбергъ, 1855). Обильная литература подобныхъ общихъ изслѣдованій и частныхъ параллелей указана въ книгѣ Бетца (Louis-P. Betz): "La littérature comparée. Essai bibliographique... Introduction par Joseph Texte. Strasbourg, Trübner, 1900).

Громадная масса изслёдованій сравнительныхъ вызвана въ послёднее время изученіемъ древней и средневёковой повёсти и легенды, — и современнаго фольклора, — въ нашей наукё особенно въ трудахъ Александра Н. Веселовскаго. Моя статья — "о сравнительно-историческомъ изученіи русской литературы", въ Вёстн. Евр. 1875, октябрь.

Изученіе исторіи русской литературы, при ея частныхъ особенностяхъ, проходило тѣ же главныя ступени, какія можно видѣть и въ литературѣ европейской: отъ чисто внѣшняго перечета внигъ оно постепенно расширялось и въ застоящее время приближается въ "филологическому" пониманію предмета.

Старбйшій элементарный опыть осмотръться въ наличномъ составѣ письменности сдѣланъ былъ въ очень извѣстной у старыхъ внижнивовъ статьё "о внигахъ истинныхъ и ложныхъ", воторая должна была увазывать благочестивому читателю, кавія вниги онъ можеть читать для душевнаго спасенія и вавія долженъ отвергать, чтобы не повредять ему. Основа статьи взята была изъ греческаго церковнаго запрещенія апокрифичесвихъ внигъ Ветхаго и Новаго завѣта, въ которымъ прибавлены были и вкоторыя сочинения, носившия слёдь древней языческой науки и отвергнутыя, какъ суевъріе, противное христіанской въръ. Древняя славянская письменность воспроизвела этоть списовъ запрещенныхъ внигъ и, въ особенности руссвая, дополнила его съ одной стороны указаніемъ русскихъ суевфрій, которыя не были вовсе и "книгами", а съ другой стороны въ противоположность въ ложнымъ прибавила списовъ внигъ "истинныхъ". Эти послёднія заключали почти исключительно книги церковныя, пользовавшіяся авторитетомъ, писанія отцовъ церкви, и отчасти историческія (какъ "Гранографъ"), составленныя опять въ обычномъ церковномъ духѣ. Списовъ ложныхъ кингъ, въ основѣ

введение.

взятый готовымъ съ греческаго, при обиліи переводовъ апокрифическихъ книгъ въ славяно-русской письменности, почти въ нолной мёрё отвётнлъ и наличному ихъ составу; списовъ внигъ истинныхъ сдёланъ по книгамъ, дъйствительно имввшимся въ литературь, и такимъ образомъ въ объихъ своихъ частяхъ этотъ списовъ представлялъ нѣкотораго рода каталогъ старой русской письменности, --- хотя слишкомъ краткій и неполный, такъ какъ составленъ былъ не съ библіографической, а съ назидательной цилью и, конечно, не считаль даже нужнымь упоминать о "книгахъ", не имъвшихъ прямого церковнаго характера. Другимъ опытомъ, имъвшимъ цълью пересмотръть наличную литературу, опять для спасительнаго назидания и безъ всяваго библіографическаго намъренія, было въ XVI въкъ составленіе Четінхъ-Миней, которыя расположнии житія святыхъ и творенія писателей церкви по мёсяцамъ и числамъ, когда празднуется ихъ память: въ сложности это составило обширную энциклопедію старой церковно славянской и славяно-русской письменности, переводной и оригинальной. Собственно библіографическій трудъ предпринять быль впервые въ конца XVII въка въ "Оглавленін,,Оглавленін книгъ, вто ихъ сложилъ": это былъ уже плодъ настоящей библіографической любознательности, хотя указанія были скудны, какъ враткій каталогь. Оть старыхь времень остались еще только описи. описи библіотекъ, опять безъ библіографической цёли и служившія только реестромъ или инвентаремъ (названія автора или книги, съ отмъткой - русская или иностранная, рукописная или печатная, и указаніемъ формата-въ десть, въ полъ-десть и т. п.). Настоящій научный пріемъ приложенъ быль въ изученію старой руссвой литературы уже только съ начала XVIII-го въка, въ трудахъ нъмецкихъ ученыхъ --- Коля, Бакмейстера, позднъе Шторха и Аделунга; первымъ русскимъ трудомъ явился знаменитый "Опытъ нсторическаго словаря о россійскихъ писателяхъ" Новикова (1772), съ котораго и ведетъ начало разработка русской литературной исторія. Въ Словаръ Новикова дано мъсто свъдъніямъ біографическимъ, указываются сочиненія писателя и приводится краткая оцѣнка его литературныхъ достоинствъ.

Исторія руссвой литературы долго оставалась на этой ступени внѣшняго перечета внигъ и писателей. Важнымъ подспорьемъ для изученія книжной литературы послужила работа, Соптико Зъ предпринятая внигопродавцемъ и библіографомъ Сопиковымъ (1813—1821). Другимъ значительнымъ ваталогомъ старой литературы была изданная въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ "Роспись россійскимъ внигамъ" Смирдина. Продолженіемъ труда Смирои изъ

NCT. PFCCE, ANT. T. I.

Евгений Новикова были два "Словаря" митр. Евгенія—писателей духовнаго чина и писателей свётскихъ.

Первымъ связнымъ опытомъ явился "Опытъ краткой исторіи русской литературы" Греча (1822); но это было, какъ потомъ TDey 2 говорили, только собрание послужныхъ списковъ и никакъ не исторія. Между тёмь въ литературныхъ понятіяхъ передовыхъ вружковъ мало-по-малу, въсколькими ступенями, произошелъ глубовій перевороть. Старинное пониманіе литературы, вычитанное нат псевдо-классическихъ ученій, становилось все больше достояніемъ устарѣлыхъ внижниковъ. Въ первый разъ со временъ Карамзина, потомъ Жуковскаго и ихъ современниковъ, начинается новый періодъ вліяній западно-европейской литературы. "Чувствительность" Карамзина, въ которой присоединялось въ томъ кругѣ болѣе или менѣе близкое знакомство съ новѣйшими явленіями европейской литературы, была уже ударомъ старой школѣ, а окончательнымъ пораженіемъ ся были стремленія нашего романтизма, развившіяся подъ явнымъ вліяніемъ романтизма нёмецкаго, французскаго и англійскаго, очень неясныя, но сильныя тёмъ, что заключали въ себъ два новые элемента, требовавшіе своего законнаго права въ развитіи литературы: это были, во-первыхъ, требованіе большей свободы для поэтическаго творчества въ содержанін и формѣ, и, во-вторыхъ, впервые установлявшійся интересъ въ народности. Вліяніе новыхъ направленій отразилось и на постановкѣ литературной исторіи: въ ней хотъли уже видъть развитіе внутренняго содержанія. Ни одной цёльной работы, --- вромё кое-какихъ слабыхъ опытовъ, --- то время не оставило; но въ вругѣ Пушкина и особливо въ его собственныхъ отрывочныхъ замъткахъ высказывалось не мало яркихъ и върныхъ мыслей о различныхъ явленіяхъ въ прошломъ нашей литературы. Эти новые запросы исторической и эстетической критики нашли свое завершение въ томъ кругу молодыхъ философовъ и писателей тридцатыхъ годовъ, который послѣ Шеллинга перешель въ увлечению гегеліанствомъ и изъ котораго вышелъ Бълинскій.

Въ своихъ критическихъ трудахъ Бълинскій не однажды касался историческаго развитія нашей литературы въ періодъ послѣ Петра, — напр., въ началѣ своей дѣятельности, въ "Литературныхъ Мечтаніяхъ" и къ концу ея особливо въ статьяхъ о Пушкинѣ, гдѣ поэзія Пушкина является историческимъ завершеніемъ и вѣнцомъ предшествующей литературной исторія. Изъ трудовъ Бѣлинскаго могла быть извлечена цѣлая исторія нашей новѣйшей литературы, начиная Кантемиромъ и кончая Гоголемъ,

(какъ и было сдёлано въ книжке А. П. Милюкова, 1847). Впо-Милюка слёдствін Бёлинскаго много разъ упрекали за исключительность его взгляда, за полное отсутствіе вниманія въ русской литературной древности, — но задача Бѣлинскаго была совершенно нвая, и по условіямъ времени естественная и законвая. Дёло въ томъ, что состояніе литературныхъ понятій до Бълинскаго было вполнъ хаотическое. Съ тъхъ поръ, какъ началось, съ цервыхъ шаговъ литературы XVIII-го въка, подражательное псевдо-классическое движение, послёдний конець котораго едва ли не доходить до смерти Дмитріева и до самаго расцвѣта Пуш-{ кинской эпохи, нашей литератур' недоставало одного существеннаго элемента - строго проведенной теоріи и критическаго анализа. Настоящая борьба литературныхъ направлений, паденіе стараго и торжество новаго, совершались внё нашей литературы. Къ намъ доходили отголосви борьбы, но источниви ся были намъ чужды, и при быстрой смёнё подражаній у насъ не могла утвердиться прочно ни одна изъ литературныхъ теорій, и новыя направленія или просто литературные вкусы одерживали верхъ всего больше потому, что ихъ представителями являлись писатели высоваго, наконецъ геніальнаго таланта, которыми инстинктивно увлекалась наиболёе образованная доля общества: Карамзинъ, Жуковскій, Пушкинъ, Грибофдовъ, Гоголь — таковы были силы, отм'вчавшія историческое движеніе своими созданіями; но русскій читатель всего чаще оставался въ невъдънія о томъ, какимъ процессомъ совершился переворотъ на пространствѣ времени отъ Державина до Гоголя. Извѣстно, что не только при Пушкинъ, но и позднъе въ обществъ бывали старовъры, отвергавшіе Пушкина и восторгавшіеся Херасковымъ; даже на / каеедръ московскаго университета былъ противникъ Пушкинской поэзія, какъ Мерзляковъ. Въ XVIII въкъ у насъ простодушно върнли, что русская литература имъетъ своего Горація и Ювенала, Расина и Корнеля, а потомъ не умѣли понять Пушкина и приходили въ негодование отъ Гоголя... Литературъ, очевидно, недоставало вритическаго опредбленія, недоставало ни сознанія своихъ дъйствительныхъ силъ, ни самаго пониманія сущности поэзін, отношеній литературы въ жизня, условій художественнаго достоянства. Понятно отсюда, что въ своемъ первомъ вритнческомъ опыть Белинскій "съ восторгомъ" приходилъ въ выводу изъ свовхъ изслёдованій, что у насъ "вёть литературы"; но именно это отрицание убъждало его, что у насъ начинается литература, достойная своего имени. Эту литературу представиль для него Пушвинъ, потомъ Гоголь — съ высовниъ художествен-

Digitized by Google

2\*

нымъ совершенствомъ ихъ произведеній и върнымъ изображеніемъ русской дёйствительности. Бёлинскому нужно было удалить старый хламъ запутанныхъ толковъ о литературѣ или полнаго непониманія, установить наконецъ значеніе поэзіи, указать ея истинные образцы, объяснить необходимую связь поэзіи съ жизнью: борьба съ фальшивыми теоріями, устраненіе ложныхъ литературныхъ репутацій, защита жизненныхъ явленій литературы, какъ, напр., защита произведеній Гоголя, и рядомъ разъясненіе истинныхъ интересовъ общества въ просвъщении и самосознании, наполняли его дёятельность, которая впервые ввела въ нашей литературѣ раціональную вритику и которой глубокое нравственное вліяніе было, уже годы спустя, признано самими его противниками. Точка зръвня Бълинскаго на развитие нашей литературы была историво-эстетическою и вругь его изученій ограничивался новъйшимъ ея періодомъ, когда, по его мивнію, у насъ впервые вознивла и укрѣпилась истинно художественная литературя.

Критическая дѣятельность Бѣлинскаго завершала старый періодъ неопредѣленности теоретическихъ понятій цѣльною системою критическихъ положеній, какъ этого требовало, наконецъ, само фактическое развитіе литературы. Но завершеніе обыкновенно бываетъ въ историческомъ процессѣ концомъ одного направленія и возникновеніемъ новаго. Уже вскорѣ были почувствованы нробѣлы его системы и еще при его жизни высказаны были — въ первомъ трудѣ знаменитаго впослѣдствіи ученаго — иныя мысли, развитіе которыхъ составило потомъ особую школу. Бѣлинскій еще на многіе годы сохранилъ свое значеніе, какъ эстетическій истолкователь Пушкина и Гоголя, какъ обществецный писатель; но въ спеціальной исторіи литературы скоро была почувствована неполнота его взгляда.

Эта неполнота обнаруживалась съ разныхъ сторонъ. Вопервыхъ, Бѣлинскій оставилъ безъ вниманія всю старую до-Петровскую письменность и народную поэзію, о которой ему случалось упоминать только изрѣдка и случайно: въ его глазахъ до-Петровская народная старина была только первобытной безсознательной эпохой, потерявшей для насъ интересъ съ тѣхъ поръ, какъ началась эпоха дѣйствительнаго просвѣщенія и возникла правильная литература; народная поэзія была дѣтскимъ лепетомъ въ сравненіи съ художественнымъ сознаніемъ правильной искусственной литературы. Во-вторыхъ, изъ-за художественнаго интереса литературы Бѣлинскій не усматривалъ ея величайшаго интереса историко-культурнаго. Совершенное имъ дѣло, при всемъ вначеніи, какое мы указывали, оставалось неполнымъ

20



нли въ иныхъ отношеніяхъ ложно поставленнымъ. Тѣ изученія, которымъ предстояло дать новый поворотъ литературной исторіи, возникали уже давно: въ томъ порядкѣ идей, который господствовалъ въ кругѣ Бѣлинскаго, это считалось археолоігей и не возбуждало вниманія, — въ тѣхъ формахъ, въ какихъ возникали эти ученія и когда не легко было предвидѣть ихъ результаты, онѣ и могли казаться археологіей, — но къ сороковымъ годамъ изслѣдованія старины и народности начинали уже становиться наукой, которой предстояло уже вскорѣ произвести сильный поворотъ въ исторіографіи литературы.

Новыя возбужденія шли изъ различныхъ источниковъ, сливаясь въ концовъ въ одно движеніе.

Во-первыхъ, это были изученія древней письменности, все болье и болье разроставшіяся. Научная реставрація этой письменвости вачивается съ первыхъ опытовъ вашей исторіографіи въ XVIII въкъ, и уже тогда понято было ея великое значение для исторіи русскаго народа. Одинъ, изъ высшихъ представителей тогдашней нёмецвой науки, счастливымъ случаемъ приведенный въ Россію, быль пораженъ драгоцёнными памятниками древней исторіи русскаго народа: Шлёцеръ изумлялся подвигу изобрѣтателей славянскаго письма, отъ которыхъ шло и начало русской письменности; онъ приходилъ въ восторгъ отъ лътописи Нестора. Еще ранве первые русскіе ученые люди, въ сущности самоучки, какъ Татищевъ, съ великимъ трудолюбіемъ старались возсоздать русскую древность, знаніе воторой московская Россія оставила на первобытной ступени лётописныхъ компиляцій, и на первыхъ порахъ должны были открывать старыя замвчательныя произведения письменности, уже забытыя самими внижнивами московской Россіи. Открыты были такіе памятники, какъ Русская Правда, "Духовная" Владимира Мономаха, Слово о полку Игоревѣ. Чѣмъ дальше, тѣмъ глубже шло изслѣдованіе письменной старины, которая съ одной стороны доставляла массу историческихъ данныхъ, съ другой давала образцы "древней словесности", и уже теперь появлялась мысль, что эта словесвость требуеть обстоятельнаго изученія, какъ свидѣтельство о цількъ вівахъ прошедшей судьбы русскаго народа. Въ тридцатыхъ годахъ изслёдованіе этой старины получило, наконецъ, правильную организацію съ цёлью собиранія и изданія собственно историчсевихъ памятниковъ (Археографическая Экспедиція и Коминссія, и дальнъйтія мъстныя развътвленія). Еще при жизни Быннскаго результать изучения этихъ памятниковъ оказался въ опытахъ новыхъ теоретическихъ построевій русской исторіи, ---

 $\mathbf{21}$ 

## введение.

какъ, напр., въ трудѣ, обратившемъ тогда на себя большое вниманіе, его молодого друга и частью ученика, Кавелина ("Юридическій бытъ древней Россіи", 1847), въ историческихъ теорія Соловьева, а съ другой стороны въ историческихъ теоріяхъ славянофиловъ. Не только у славянофиловъ, но и у ихъ противниковъ по историческимъ взглядамъ, вопросъ объ изученіи старины получалъ великую важность для объясненія особенностей цѣлой русской исторіи, цѣлаго характера русскаго народа, создавшаго и саму новую Россію, и понятно, что при этомъ изученіе "древней словесности" переставало быть предметомъ, любопытнымъ только для антикваріевъ, — напротивъ, становилось необходимымъ, какъ новый путь для уразумѣнія духовной жизни старины.

Во-вторыхъ. Когда общій историческій интересъ обратился, для построенія исторической системы, къ вопросу о духовныхъ особенностяхъ народа и отличительныхъ чертахъ его міровоззрѣнія и быта (напр., около этого времени быль уже затронуть вопросъ объ общинѣ), въ изученію историческому само собою примывало изучение бытовое, этнографическое. Этотъ интересъ былъ опять очень давній. Еще во второй половинѣ XVIII столѣтія явились первые печатные сборники народныхъ пъсенъ. Здъсь, между прочимъ, находились прекрасные образчики народнаго поэтическаго творчества, и въ концъ столътія появились также образчики народной пъсенной музыки. Въ началъ XIX въка изъ стараго рукописнаго источника извлечены были "древнія русскія стихотворенія" — цѣлый богатый эпизодъ народнаго эпоса. Въ тридцатыхъ годахъ появляются сборники Сахарова, которые при всёхъ странностяхъ понятій собирателя и недостаткахъ самихъ изданій, произвели сильное впечатлёніе, раздёленное самимъ Бълинскимъ. Въ тъ же годы дъло собиранія пъсенъ началъ съ гораздо болфе широкимъ пониманіемъ Петръ Кирфевскій, предпріятію котораго сочувствоваль и частію содбиствоваль Пушкинъ. Вслёдъ за Сахаровымъ и одновременно съ нимъ работали на томъ же поприщѣ Снегиревъ, Терещенво, начиналъ свои этнографические труды Даль. Историки новой школы стали посвящать свое внимание народному обычаю и преданию, въ которыхъ хотъли раскрыть бытовую подкладку историческихъ событій.

Въ-третьихъ. Въ дополнение къ этимъ новымъ исканиямъ науки присоединялось въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ еще новое движение изучение славянства. Начатки его восходятъ опять къ первой эпохъ нашей историографии. Восемнадцатый въкъ обладалъ въ этомъ отношении еще крайне скудными данными; съ

начала деватнадцатаго, къ намъ достигають первые отголоски южнаго и западнаго славянскаго Возрожденія, и рядомъ съ этимъ собственное движение русской науви стало вызывать изъ забвенія драгоцівные древніе памятники, бросавшіе світь и на нашу собственную старину, и на древность славянскаго языка, церкви и письменности. Таковы были изслёдованія Востокова и Калайдовича, занявшія почетное мёсто рядомъ съ трудами ворифеевъ славянской науки-Добровскаго, Шафарика, Копитара. Племенное родство и историческія связи вызывали представленіе о славянскомъ цёломъ, въ которомъ русскій народъ былъ одною частью. Учрежденіе, въ тридцатыхъ годахъ, славянскихъ казедръ въ нашихъ университетахъ и вследъ затемъ посылка нескольвихъ молодыхъ ученыхъ въ славянсвія земли, стали началомъ нашей правильной славянской науки и отразились великими успѣхами въ славянской наукѣ вообще. Первые наши слависты были всв энтузіастами своего дела; отчасти они были уже готовы къ этому впередъ, но долгое пребывание въ славянской средѣ, тогда въ особенности исполненной юношескимъ одушевленіемъ, если не сообщило имъ, то усилило тавое же одушевленіе за славянское братство и народность. Новыя или возродиешіяся славянскія литературы естественно должны были стремиться въ сближению съ народомъ: на его пробуждении основывали надежду найти силы для національнаго возрожденія, и въ немъ же надо было искать источниковъ той народности, уже угасавшей въ высшихъ слояхъ племенъ. Изучение народа не однажды богатымъ образомъ вознаграждало патріотовъ, отврывая въ его средъ совровища старины, обращавшія на себя вниманіе просвъщеннаго міра, вакъ обращали это вниманіе сербскія пъсни, собранныя Вукомъ; это внимание отражалось и на интересъ къ самымъ народамъ. Притомъ, большинство самихъ дёятелей вышло изъ народа. Понятно, что въ этой средъ складывался особый патріотнамъ, который становизся настоящей народной романтикой со встыи ся увлечениями. Съ этимъ настроениемъ налии слависты вернулись домой — съ увлечениемъ славянскою идеси, съ предпочтеніемъ патріархальной и первобытной народности, съ усиленнымъ интересомъ въ старинѣ, напоминавшей предполагаемое старое единство, и въ изученіямъ этнографическимъ, долженствовавшимъ возсоздавать первобытно-народное.

Въ-четвертыхъ. Относительно старины и народности, въ связи съ построеніемъ литературной исторіи, едва-ли не сильнѣе упомянутыхъ выше воздѣйствій имѣло вліяніе новое научное движеніе, возбужденное у насъ сравнительно-филологической наукой (во главѣ стоялъ Гриммъ), и главнѣйшимъ представителемъ котораго быль Буслаевь, съ сороковыхъ и особливо съ пятидесятыхъ годовъ. До тъхъ поръ сравнительная филологія была у насъ едва извёстна --- тёмъ, кто соприкасался съ ней въ нёмецвихъ университетахъ. Буслаевъ тотчасъ примвнилъ ея методы сначала къ изслёдованію древнёйшей поры церковно-славянскаго языка, затёмъ къ народнымъ преданіямъ и мисамъ, которые находилъ не только въ современныхъ записяхъ народнаго творчества, но особенно въ старой письменности, гдъ дотолъ нивто не подозрѣвалъ ихъ въ такомъ изобилін. Въ этомъ отношеніи Буслаевъ впервые раскрылъ народно-поэтический элементъ въ старой письменности, гдъ ранъе находили почти только церковныя произведенія и лётопись. Въ его рукахъ изъ старыхъ рукописей воскресала цёлая поэтическая жизнь, продолженіемъ и отголоскомъ воторой было преданіе современное. Въ его живомъ, неръдко поэтическомъ изложения рисовалась непосредственная патріархальная среда, весь быть которой обставлень быль живописными образами фантазія: эта фантазія обнимала одинавово и эпическую старину, и лирическую область чувства и наполняла даже мелкія подробности быта поэтическими представленіями. Старая письменность первыхъ вёковъ не давала мёста народной поэзін; первые учители нашего христіанства, какъ и вообще, не признавали, даже предавали суровому осуждению народную поэзию, въ которой имъ видёлось одно язычество, - и до насъ дёйствительно не дошли ни старыя эпопеи, неполная и отрывочная память воторыхъ осталась для насъ въ позднёйшей былинё, и ни одной строки лирической и обрядовой пъсни, ни одной сказки; но поэзія, изгнанная въ своихъ основныхъ произведеніяхъ, не могла не сказаться, - и она дъйствительно сказалась въ живомъ преданіи, которое сохранило былину и пёсню, и сказку, хотя не въ полной, видоизмёненной формё, и даже въ самыхъ произведевіяхъ признанной внижности, воторыя не могли не поддаться общему складу фантазіи, или въ отрывочныхъ обмолвкахъ стариннаго грамотвя. Эта старинная поэзія, отрывочно извёстная, неръдко занесенная нескладно въ рукопись, имъла, однако, для Буслаева особенную прелесть: изъ отрывковъ возсоздавалось своеобразно изящное творчество, великую цёну котораго составляло то, что это было творчество народное. Если Бълинский категорически заявлялъ, что гораздо выше всякихъ народныхъ пъсенъ одно изящное создание высшей искусственной литературы <sup>1</sup>), то <sup>1</sup>) Сочиненія, т. У, 2-е изд., стр. 36—37: "Народная поэзія — только младен-

-) Сочинения, т. v, 2-е изд., стр. 50-51: "пароднан поззия — только иладенческий лепеть народа, мірь темныхъ предоцущеній, смутныхъ предчувствій... Мы

#### введение.

Буслаевъ столь же категорически высказывалъ противоположную мысль и съ рёзкой антипатіей относился въ той аристовратической эстетикѣ, которая не хочетъ знать народнаго творчества. <sup>1</sup>).

Мы увазывали въ "Исторіи р. этнографіи" (т. II), какая ревностная работа началась съ пятидесятыхъ годовъ въ этомъ направлении трудами учениковъ и современниковъ Буслаева, а затёмъ и ученыхъ новаго поколёнія и школы. Отмётимъ лишь главныя направленія, въ какихъ шла эта работа. Это было, напр., описание и издание памятниковъ старой письменности, ямѣвшихъ отношеніе въ области народнаго преданія и поэзіи. памятниковъ, которые до тъхъ поръ почти совстять не останавливали на себѣ вниманія прежнихъ археографовъ. Таковы были изданія и истольованія древнихъ житій <sup>2</sup>), апокрифичесьнаъ внигь <sup>3</sup>), старинныхъ повѣстей и свазаній <sup>4</sup>); сравнительныя изсл'ёдованія старой мисологіи, преданій и поэзін <sup>5</sup>); таковы

воинных, какъ, въ разгарѣ романтическаго броженія, многіе утверждали у насъ, что народная песня выше всякаго художественнаго произведенія, и что будто бы какойнибудь Пушкинъ за честь себѣ ставилъ поддълаться подъ простой и наивный складъ народной пъсни: смъшное заблуждение, понятное въ эпоху односторонняго увлечения! Нать, одно небольшое стихотвореніе истиннаго художника-поэта неизмаримо выше всъхъ произведеній народной поэзін, вмѣств взятыхъ!" и т. д.

<sup>1</sup>) "Не только съ точки зрѣнія эстетической, но и исторической, изслѣдователь обращался только къ свътиламъ литературы и искусства, и именно къ свътиламъ первой величины; выставлялъ великія достоинства Данта и Шекспира, Ломоносова или Державина, и съ высоты своего эстетическаго трибунала, - вооруженносоми инимобезпристрастного критикого, — величаво раздавалъ мелкія награды прочимъ инсателямъ, которыхъ удостонвалъ своей эстетической оцёнкы. Что за дѣло было такому выспреннему критику до нашихъ народныхъ пѣсенъ, оскорблявшихъ его утоиченный вкусъ, воспитанный въ аристократической обстановкѣ такъ-называемыхъ образцовыхъ академическихъ произведеній? Что за дѣло было ему до нашихъ старинныхъ сборниковъ, наполненныхъ поученіями и повъствованіями на ломаномъ болгаро-русскомъ и польско-русскомъ языкъ, наполненныхъ сочиненіями, которыя, ножеть быть, вполнъ удовлетворяли нашихъ грубыхъ предковъ, но къ которымъ нельзя было приложить формулы объ отношения художественной идеи къ формѣ, опредъляемой законами его эстетики? И такіе теоретики-критики не только опредъщеном законами его эстетики и такие теоретики-критики не голько не котали знать нашей письменной старины и народности, но и на самомъ дълъ не знали ни той, ни другой и, своими выспрепними взглядами ста-новясь будто бы выше нашей старины и народности, только возбуждали въ той и другой презрѣніе, приведшее къ вредному предразсудку, довольно распространен-ному еще и теперь, будто можно составить себѣ вѣрное понятіе объ исторіи лите-ратуры на изученіи поздивйшихъ писателей, начиная отъ Кантемира или Ломоносова, безъ основательнаго знанія нашей древней литературы и безъ живъйшаго сочувствія къ народной словесности" (Историческіе очерки русской народной словесности и искусства, I, стр. 402).

<sup>\*</sup>) Труды Буслаева, Ключевскаго, И. Некрасова, Н. Барсукова, Кадлубовскаго.
 <sup>\*</sup>) Тихонравова, Срезневскаго, Порфирьева, мон работи.

 1 ихонравова, Сремевскаго, породржева, мограюти.
 \*) Труды Буслаева, Тихонравова, Костомарова, А. Веселовскаго, Л. Майкова, мон работы; по старой иконографим—Н. В. Покровскаго, Кирпичникова.
 \*) Опять работы Буслаева, Аванасьева, Тихонравова, Котляревскаго, Кирпичникова, во ставой иконография.
 \*) Опять работы Буслаева, Аванасьева, Тихонравова, Котляревскаго, Кирпичникова, со кивотному эпосу — Л. Колмачевскаго ("Животный эпосъ на Западъ и у Славанъ". Казань, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Жанова, въ особенности А. Веселовскаго, Всев. Миллера, далъе Халанскаго, Малера, До. Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Казанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Алаве Хазанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Алаве Хазанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Алаве Хазанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Буслаева, Стасова, О. Милера, Алаве Хазанъ, 1882); спеціально по народному эпосу — Мочульскаго и др.

изслѣдованія по древне русскому искусству, которое въ трудахъ Буслаева въ первый разъ поставлено было въ связь съ поэтическими элементами древней литературы, и эти истолкованія продолжаются потомъ, въ той же связи стараго художества и литературы. Такимъ образомъ, если еще многое въ нашей старой письменности остается недослѣдованымъ, то, во всякомъ случаѣ, въ общихъ чертахъ новыя изслѣдованымъ, то, во всякомъ случаѣ, въ общихъ чертахъ новыя изслѣдованыя обняли уже ея разнообразный составъ, какъ никогда прежде, и въ особенности намѣчено то ея содержаніе, съ которымъ совершенно измѣняется прежнее представленіе объ ея предполагаемой безплодности для народно-поэтическихъ мотивовъ старыхъ вѣковъ.

Рядомъ съ этимъ происходило усиленное собираніе современныхъ памятниковъ народной поэзіи. Ревностное исканіе увѣнчалось множествомъ сборниковъ пѣсенъ, сказокъ, пословицъ, заговоровъ, причитаній, описаній быта и обычаевъ и т. д., между которыми выдаются въ особенности дополненное издавіе стараго сборника Петра Кирѣевскаго и грандіозныя открытія олонецкаго быливнаго эпоса — Рыбникова и Гильфердинга, и еще недавно эпоса бѣломорскаго — Маркова и Григорьева, а также въ высокой степени замѣчательное изданіе "Русскихъ народныхъ картинокъ" Д. А. Ровинскаго. Во всемъ этомъ открывался, съ одной стороны, богатый матеріалъ для изученія современной народной поэзіи, съ другой множество разнообразныхъ указаній на старину.

Это изученіе древней народной жизни и ся наслѣдства, народной поэзіи современной, получало первостепенное значеніе въ построеніи цѣлаго историческаго явленія русской національности. Если исторія литературы есть историческое отраженіе внутренней жизни народа, очевидна важность наблюденія самаго образованія нравственныхъ особенностей народа, — онъ въ концѣ концовъ выдѣлилъ изъ себя образованный классъ съ его дѣятелями въ области науки и новаго художественнаго творчества. — Изъ этого сознанія, или инстинктивнаго чувства, поддержаннаго наукой, развивалось въ наше время стремленіе къ народности, усиленное изученіе народной старины, обычая и поэзіи.

Въ-пятыхъ. Уже вскорѣ послѣ Бѣлянскаго, отчастя по обстоятельствамъ печати, для которой въ концѣ сороковыхъ и началѣ пятидесятыхъ годовъ пришло тяжелое время, исключавшее всякую возможность теоретическихъ изыскавій, отчасти по существу дѣла, --- историко-литературное изученіе стало обращаться по преимуществу къ тѣмъ деталямъ исторія, которыя терялись изъ виду прежней художественно-исторической точкой зрѣнія. Рядомъ съ

### введение.

этимъ сталъ все сильнѣе сказываться совершенно новый интересъ, который мало-по-малу сдёлался господствующимъ въ историко-литературныхъ изысканіяхъ, а именно интересъ общественноисторический. Критика Бѣлинскаго не могла не встръчаться съ этимъ элементомъ исторіи, но для нея онъ обывновенно заслонялся интересами эстетики; притомъ, остававливаясь лишь на выдающихся писателяхъ, эта критика отмѣчала только крупные моменты въ отношеніяхъ литературы и общества, и отъ нея усвользаль тоть процессь развитія, который совершается обыкновенно массою не только крупныхъ, но мелкихъ фактовъ, идущихъ изо дня въ день въ массъ общества. Изучение фактовъ послъднаго рода представляетъ для историческаго изслъдованія множество любопытныхъ и важныхъ наблюденій. Прежде всего историческій процессь является въ иномъ видѣ, когда обставленъ этимъ разнообразіемъ подробностей: то, что считалось рёзкой перемѣной и переломомъ, при болѣе точномъ наблюденіи оказывается болѣе или менѣе подготовленнымѣ переходомъ общества отъ одного состоянія къ другому, какъ, напр., въ прежнее время не подозръвалось присутствіе тэхъ разнообразныхъ подготовлевій, какія предшествовали Петровской реформѣ, и того обилія отголосковъ старины, какниъ исполнена послѣ-Петровская эпоха. Очевидно, процессъ реформы получалъ при этихъ подробностяхъ новый видъ, и какъ, напр., указывалъ это Соловьевъ въ общихъ историческихъ отношенияхъ, такъ литературная история подтверждала это на фактахъ литературы. Далбе, при новой точкв зрвнія важнымъ фактомъ въ литературномъ развитіи явилась дёя-. тельность писателей, о которыхъ могла совсёмъ не упомянуть, и дъйствительно почти не упоминала исторія эстетическая. Назовемъ Новивова. Писатели этого рода, воторые бывали публицистами, дидавтивами, наконецъ учеными, не находили мъста въ исторіи эстетической, потому что не бывали поэтами, или бывали плохими поэтами; имъ, однако, по всёмъ правамъ принадлежитъ мъсто въ исторіи литературы, потому что и въ вругу своего труда они действовали на общество, создавали направлевія мысли, настроенія чувства, которыя отражались потомъ и въ литературѣ художественной, -- гдѣ, забывъ о нихъ, историкъ литературы не нашелъ бы источниковъ того или другого явленія. Мало-по-малу подъ вліяніемъ все болѣе расширяющихся изученій, установилось положеніе, что исторія литературы имбеть ито не только съ чистымъ художествомъ, но также и съ массою нныхъ литературныхъ явленій, которыя, имбя даже лишь отдаленное отношение къ художеству, имъли значение въ ходъ обра-

27

зованія и правственныхъ движеній общества. Однимъ словомъ, исторія литературы расширяла на дѣлѣ свою программу, доводя ее до тѣхъ размѣровъ, какіе установляетъ современная "филологія".

Далбе, когда назръвали эти новыя историко-литературныя исканія, благопріятно въ сравненіи съ прежнимъ измѣнились съ шестидесятыхъ годовъ витинія условія литературы. Въ Ниволаевскія времена цензурный гнеть быль такъ великъ, что въ литературу не проникало множество даже мемуаровъ изъ XVIII въка, которые оставались подъ спудомъ, а теперь цълою массою вышли въ свётъ, какъ новость изъ старыхъ временъ. Кромъ фактовъ внъшней исторін, они давали въ особенности множество матеріала для исторіи правовъ, общественнаго образованія, и становились не только сами предметомъ литературной исторіи, во вообще являлись для нея важнымъ вомментаріемъ: можно свазать, что съ этимъ новымъ матеріаломъ исторіографіи у насъ впервые стало свладываться болёе или менёе отчетливое представленіе не только о XVIII, но и о XIX въкъ. Вивсть съ тъмъ историко-литературное изучение опять расширялось: въ тёхъ или другихъ фактахъ литературы готовы были впередъ признать недостатовъ художественнаго достоянства, грубость формы, арханческую тяжеловатость языка, но твиъ съ большимъ интересомъ слёдили за отраженіями историческихъ эпохъ, за постепеннымъ вознивновениемъ направлений мысли и общественнаго совнания, которымъ предстояло потомъ развиться до новъйшихъ явлений литературы и общественности.

Дальше мы будемъ указывать ту общирную массу трудовъ, накопившуюся особливо съ сороковыхъ годовъ для изученія нашей старой письменности и новъйшей литературы, начиная съ описанія старыхъ рукописныхъ собраній и кончая нъсколькими спеціальными изданіями, какъ "Русскій Архивъ", "Русская Старина", гдъ за послъдніе десятки лътъ собралось множество по истинъ драгоцъннаго историко-литературнаго матеріала. Въ этомъ послъднемъ отношеніи имъ въ концъ пятидесятыхъ годовъ предшествовало извъстное изданіе Тихонравова: "Лътописи русской литературы и древности", гдъ являлся уже этотъ руководящій принципъ народно-историческаго изученія литературы. Монументальную массу изданій по разнымъ эпохамъ русской старины представили "Чтенія" московскаго Общества исторіи и древностей, "Сборникъ" II отдъленія Академіи Наукъ, "Сборникъ" Имп. Р. Историческаго Общества, изданія Общества любителей древ-

ней письменностя, ученыхъ обществъ при университетахъ, наконецъ духовныхъ академій и пр.

Господствующей чертой новъйшихъ историко-литературныхъ изысканій является вообще это стремленіе привести въ извъстность тотъ матеріалъ, съ которымъ предстоитъ имъть дѣло историку: множество "описаній", изданій рукописей, первоначальной критики памятниковъ, и сравнительно, гораздо меньше цѣльныхъ изслѣдованій. Но самыя изслѣдованія носять обыкновенно такой характеръ, что въ нихъ большое мъсто занимаетъ, кромъ собственно литературнаго интереса, интересъ общественный и культурный. Назовемъ, напр., новъйшія изслѣдованія о Өеофанѣ Прокоповичѣ, Дмитріи Ростовскомъ, Новиковѣ, Державинѣ, Карамзинѣ, Жуковскомъ, Батюшковѣ, Пушкинѣ, Гоголѣ, Лермонтовѣ и иныхъ старыхъ и новыхъ писателяхъ.

Спеціально художественная критика, какую некогда вель Бълнскій въ историческомъ обозр'вній литературы, исполнила свою задачу; являлось новое историческое требование. Бѣлинсвому приходнлось уже встрёчаться на своемъ эстетическомъ пути съ ръзвими вибшательствами дъйствительной жизни, увлевавшей художника своими совсёмъ чуждыми искусству силами; Бълвнскій встрътился съ ними, когда изучалъ Пушкина или вогда негодовалъ на послъднюю внигу Гоголя. Позднъе, вритива все больше убъждалась, что въ лицъ писателя является передъ. обществомъ не только художникъ, но и человъкъ своего временн, круга, тенденцій, что на немъ такъ или иначе, но неизбъжно кладетъ свою печать то или другое теченіе жизни, что онъ самъ создаетъ содіальное вліяніе. Нов'вйшая критика уже излала опыты изучать писателей именно со стороны ихъ спеціальнаго отношенія въ твиъ или другимъ общественнымъ явленіямъ и вопросамъ <sup>1</sup>); за художникомъ искали еще публициста нля соціолога, и это есть несомивнно законный элементь литературной исторіи, который всегда останется именно ея привадлежностью и особенностью. Сама исторія общества — его полнтическаго развитія, правственнаго состоянія, правовъ и обычаевъ --- становится теперь самостоятельною отраслью вультурной исторіи; но движеніе литературы оствется тёмъ не менбе отдёльнымъ процессомъ народной и общественной жизни, воторый не укладывается ни въ политическую, ни въ культурную исторію общества, потому что въ немъ действують интимныя силы имсли. чувства и поэтическаго творчества, которыя имбють свое

<sup>1</sup>) Такъ изучали, напр., Тургенева, Гончарова, Салтикова, гр. Л. Н. Толстого.

особенное развитіе, свою спеціальную традицію и способъ воз-

Есть, навонецъ, еще одна сторона литературной исторіи, установление воторой составляеть принадлежность новбишей научной эпохи. Это — сравнительное изучение. Мысль о сравнении характера и жизни народовъ, путей ихъ развитія должна была представляться, и давно представлялась, историкамъ и философамъ, но ближайшимъ образомъ она была примънена въ наукъ лишь въ недавнее время, и однимъ изъ блистательныхъ примъровъ ея примънения было сравнительное языкознание, которое впервые указало тёсную родственную связь народовъ индо-европейскаго племени въ основныхъ началахъ ихъ историческаго развитія. Д'бло не остановилось на сравненія язывовъ, и за язывознаніемъ послёдовали сравнительная мноологія, сравнительная религія, наконецъ право и т. д. Въ концъ концовъ вознивло сравнительное изучение народной поэзи: единство языка указывало само собой на единство представлений, и дъйствительно, въ древнъйшихъ понятіяхъ народовъ оказывалось сходство и въ мнов.и въ понятіяхъ бытовыхъ; мноъ приводилъ въ завлюченіямъ о сходствѣ народнаго творчества въ самыхъ мотивахъ, и та удивительная близость народныхъ преданій, какая отражается, напр., въ сказкахъ и самыхъ героическихъ сказаніяхъ, была отнесена въ первобытному единству племенъ. Такъ это принималось въ шволъ Гримма. Но явилась вскоръ и другая точка зрѣнія, представителемъ которой считается Бенфей, находившая, что сходство преданій и поэтическихъ мотивовъ бывало обязано и совстив ннымъ условіямъ, не имтющимъ никакого отношенія въ племенному родству, а именно, что оно часто проистекало изъ внёшнихъ историческихъ встрёчъ народовъ: торговыя сношенія, дружественные союзы и самыя военныя столвновенія бывали путемъ распространения поэтическихъ сказаний въ ту пору, вогда умственные и художественные интересы бывали несложны и поэтическое (тогда устное) сказание было тымъ привлевательнѣе, что имѣло для себя больше наивной вѣры. Съ той поры, какъ поставленъ былъ этотъ вопросъ, произведена была масса сравненій, и историко-литературное изученіе обогатилось множествомъ любопытныхъ сближеній, иногда столь оригинальныхъ и веожиданныхъ, что ови представляются даже загадочными, и во всякомъ случаѣ эти сближенія заставляли совсѣмъ иначе понимать факты, чёмъ они понимались разсматриваемые единично.

Такія сравненія прим'янены были и къ древнему русскому содержанію. Нашансь разнообразныя параллели. Начиная съ

#### введение.

одного изъ древи в тихъ преданий русской истории --- о призывъ изъ-за моря трехъ братьевъ, для котораго нашлись близкія средневъвовыя параллели, и продолжая другими лётописными сказаніями, отврыта была масса аналогическихъ или тождественныхъ представленій во всемъ томъ отдёлё старой письменностя, гдё быль отголосовь народно-поэтическаго творчества или интереса. При этомъ, въ замънъ прежняго представленія о томъ, что сходство эпическихъ мотивовъ русскихъ съ мотивами западными происходило изъ племенного до-историческаго родства, являлось нерёдко уб'ёжденіе, что это сходство, напротивъ, было явленіемъ болбе позднимъ и истекало изъ прямого заимствованія, между прочимъ даже внижнымъ путемъ. Таковы были многія объясневія, собранныя въ послёднее время для исторій нашего эпоса. Болбе внимательное изучение старой письменности, гдб между прочных найденъ былъ цёлый запасъ старой повёсти, подтвердило фавтъ книжныхъ заимствованій — въ древнемъ періодъ изъ всточника византійскаго и южно-славянскаго, въ среднемъ особанво изъ польскаго; между прочимъ заимствования изъ литературы византійской бывали тёмъ болбе любопытны, что самые памятники еще не были отврыты, а можетъ быть я совсѣмъ не сохранились, въ своемъ византійскомъ оригиналь. Остается еще не мало загадочнаго, какъ, напр., загадочны, за неимѣніемъ прочныхъ опоръ для изслъдованія, многія указавія на сходство нашихъ эпическихъ мотивовъ съ восточными, тюркскими и монгольскими; но вообще передъ изслёдователемъ отврывается просвъть въ древнюю жизнь русской народной поэзія, ранъе неизвъстный.

Сравненіе должно идти и далѣе. Какъ мы ни привыкли представлять себѣ бытъ московской Россіи заключеннымъ въ своего рода китайскую стѣну, — это и было въ большой мѣрѣ, --но, въ концѣ концовъ, отчужденіе не могло остаться абсолютнымъ. Въ сямой Москвѣ съ XV вѣка очевидно тяготѣніе къ западному знанію, художеству и техническимъ искусствамъ. Въ южной Руси съ XVI-го вѣка возникаетъ сильное вліяніе латино-польской школы, церешедшее постепенно и въ Москву: это было начало того сближенія съ западной литературой, которое возростало все сильнѣе параллельно съ реформой Петра и послужило преобразованію всего характера русской литературы. Здѣсь опять должно быть примѣнено сравненіе. Отношеніе русской литературы въ западнымъ въ теченіе цѣлаго XVIII-го вѣка и значительной доли XIX-го было только заимствованіемъ, но заимствованіе совершалось лишь въ извѣстной мѣрѣ, указанной внѣш-

ними условіями литературы, и въ извъстныхъ направленіяхъ: принималось то, что отвѣчало запросамъ собственнаго развитія и потому принимаемое своеобразно перерабатывалось и давало самостоятельные ростви въ жизни и литературѣ. Былъ взглядъ (напр., у русскихъ приверженцевъ Гримма), относившійся съ пренебрежениемъ въ этой подражательной литературѣ, столь далекой отъ корней подлиннаго народнаго творчества; былъ также взглядъ славянофильский, который распространялъ на литературу XVIII-го въка, и болъе позднюю, ту вражду, какую питалъ вообще въ реформъ, какъ "измънъ"; но понятно, что, какъ ни бывали неумѣлы первые опыты литературы прошлаго вѣка и грубы ея ошибки, она была неизбъжной ступенью историческаго развитія: новыя идеи и литературныя формы были необходимы для исполненія самой національной задачи просвъщенія, которая выростала изъ старыхъ рамокъ еще задолго до реформы. Малодушная мысль, что заимствование бедостойно великаго народа, просто не подтверждается исторіей. Вся исторія человѣческаго просвѣщенія, и съ нимъ литературы, есть исторія постоянныхъ заимствованій и взаимодбиствій, --- съ тбхъ древнбищихъ эпохъ, до воторыхъ достигаетъ изслѣдованіе, и до повѣйшаго времени: передавался отъ одного народа къ другому собранный запасъ знаній, направленій мысли, литературныхъ формъ и идей, и затёмъ развитіе шло новыми путями, съ новыми примѣненіями, старый запасъ умножался новыми пріобрѣтеніями и новыми оттвиками національныхъ дарованій. Тотъ самый французскій псевдоклассическій стиль, который господствоваль у нась, оказываль свое вліяніе и въ большинствѣ европейскихъ литературъ, гораздо болёе самостоятельныхъ, чёмъ скромная русская литература XVIII стол'втія. Что наши заимствованія того в'яка им'яли свое здоровое зерно, это очевидно изъ всего внутренняго хода тогдашней литературы: самый требовательный судья не можеть не признать, что различныя ступени, пройденныя ею въ короткіе періоды времени, бывали успѣхами въ содержаніи, формѣ и языкѣ. Очевидно также другое-что чёмъ далёе, тёмъ болёе заимствованіе утрачиваеть харавтерь простого подражанія и становится болѣе самостоятельнымъ усвоеніемъ содержанія чужихъ литературъ, наконецъ просто изученіемъ, изъ котораго не проистекаеть уже никакого подражанія. Такъ, если Карамзинъ видимо одушевлялся иностранными образцами, если поэзія Жуковскаго была въ обширной степени передачею чужихъ мотивовъ, то и у Пушкина только въ первыхъ опытахъ можно находить отголоски чужой поэзін, а въ зрёлую пору царить вполнѣ самобытное



#### введение.

творчество; когда идетъ рѣчь о Гоголѣ, никто не думаетъ искать для него иноземныхъ мотивовъ. Къ нашему времени старое заимствованіе переходитъ уже въ то равноправное взаимодѣйствіе, въ какомъ стоятъ между собою главныя европейскія литературы. Новѣйшее распространеніе русской литературы на западѣ есть довершеніе ся стараго отношенія къ европейскимъ литературамъ, и въ этомъ послѣднемъ результатѣ сказывается смыслъ первыхъ заимствованій — стремленіе къ самостоятельному національному творчеству. Старое отношеніе остается, однако, въ области науки: несмотря на отдѣльныя замѣчательныя явленія въ этой области, русская наука не можетъ стать рядомъ съ западной, не имѣя ни столь обильныхъ средствъ развитія, ни той опоры въ широкомъ распространеніи общаго образованія и, наконецъ, въ свободѣ научнаго изслѣдованія.

Такимъ образомъ новѣйшая литературная исторія, во-первыхъ, ставитъ себѣ задачей изложить судьбы національнаго литературнаго труда въ области художественнаго творчества, начиная съ его первыхъ проявленій въ древней народной поэзіи; во-вторыхъ, не ограничиваясь произведеніями чистаго художества, привлекаетъ къ изслѣдованію сопредѣльныя проявленія народной и общественной мысли и чувства, разсматривая эти произведенія литературы, какъ матеріалъ для психологіи народа и общества; наконецъ, изучаетъ явленія литературы сравнительно въ международномъ взаимодѣйствіи.

Понятіе исторіи литературы есть понятіе нов'єйшее. Какъ внёшняя исторія писателей, она возникаеть уже у древнихъ и черезъ ихъ изученіе этотъ интересъ появляется вновь въ Византіи и въ литературь западной, гдж съ эпохи Возрожденія, съ быстро возростающимъ изучениемъ классической древности, подготовляется наконецъ и представленіе объ исторіи литературы, какъ цёльной исторіи поэзіи и науби и вообще умственной жизни народа. Въ старой нашей письменности, за отсутствіємъ всякой ученой школы не могло быть понятія о такой исторіи. Была память объ отдёльныхъ писателяхъ: составитель Патерика вспоминаеть о Несторь, "иже льтописець написа"; въ льтописи поминается, что на озерѣ Лачѣ жилъ Данило Заточеникъ, извъстный конечно по своему "Слову";--но мысль собирать подобныя свёдёнія не приходила уже потому, что письменность слишкомъ часто была безъименная и мало было развито самое представление объ единичномъ авторствѣ; письменность представляла одну массу "книжнаго почитанія", гдѣ искали только поученія; она казалась общею собственностью, которую каждый, делавшій синсокъ и составлявшій сборникъ, считаль себя въ правѣ дополнять и исправлять, отчего и получалось безконечное множество варіантовъ.

Первымъ опытомъ сопоставленія книжныхъ фактовъ была упомяист. русск. лит. т. і. 8 нутая статья о "книгахъ истинныхъ и ложныхъ" — руководство для благочестиваго читателя. Эта статья повторена была въ послъдний разъ еще въ половинъ XVII-го въка, въ такъ называемой Кирилловой книгъ 1644 (и потомъ 1786).

Размноженіе письменности вызывало потребность осмотрёться въ ея наличномъ составё. Для позднёйшихъ изслёдователей получаютъ историческое значеніе старыя описи книгъ, инвентари библіотекъ монастырскихъ, патріаршей, царской и т. д.; сами книжники опредѣляли составъ литературы простымъ механическимъ сопоставленіемъ памятниковъ въ формѣ Четіихъ-Миней, каковъ былъ, напр., громадный трудъ митрополита Макарія, гдѣ старая письменность была собрана по внѣшнему порядку церковнаго календаря. Въ концѣ XVII вѣка появилась первая попытка обзора письменности въ "Оглавленіи книгъ, кто ихъ сложилъ".

Первые приступы къ настоящей литературной исторіи делаются уже только въ XVIII столётіи. Таковы были:

— Iohannis Petri Kohlii, Introductio in historiam et rem litterariam Slavorum imprimis sacram, sive historia critica versionum slavonicarum maxime insignium nimirum Codicis sacri et Ephremi Syri, duobus libris absoluta. Альтона, 1729. (Подробиње въ Ист. р. Этнографія, I, стр. 192—193).

— Труды Шлёцера, Штелина, Бакмейстера (Russische Bibliothek zur Kenntniss des gegenwärtigen Zustandes der Litteratur in Russland. 2 т., 1772—1787), и друг.

— Тредьяковскаго, Річь при открытіи Россійскаго собранія, 1735; Разговорь объ ортографіи, 1747; О древнемъ, среднемъ и новомъ стихотвореніи россійскомъ, 1755, касаются историческихъ вопросовъ русской литературы.

— Nachricht von einigen russischen Schriftstellern и пр., въ Neue Bibliothek den schönen Wissenschaften und der freien Künste. Leipz. 1768. Bd VII, — и на французскомъ языкъ: Essai sur la littérature russe, contenant une liste des Gens de lettres russes qui se sont distingués depuis le règne de Pierre-le-Grand. Par un Voyageur russe. A Livourne, 1771 и 1774. По новъйшимъ изслъдованіямъ, это извъстіе о русскихъ писателяхъ принадлежитъ знаменитому актеру Дмитревскому; это быль первый нёсколько цёльный обзорь новой русской литературы, появление его вызвало между прочимъ подобный, болђе обширный, трудъ Новикова. Книжку Дмитревскаго, указанную Кенпеномъ въ 1819, разыскалъ извъстный библіофилъ и библіографъ, С. Д. Полторацкій, который перепечаталь ее въ петербургскомъ журналь Revue Etrangère, 1851, октябрь. Русскій переводъ въ Библіограф. Запискахъ, 1861, т. Ш. Новое изданіе въ "Матеріалахъ для исторін русской литературы" П. А. Ефремова. Спб. 1867, гдв помвщены н нъвоторыя другія извъстія подобнаго рода.

— Опыть историческаго словаря о россійскихъ писателяхъ. Изъ разныхъ печатныхъ и рукописныхъ книгъ, сообщенныхъ извёстій и словесныхъ преданій собралъ Николай Новиковъ. Въ Санктпетербургѣ 1772 года. Издано вновь въ "Матеріалахъ" Ефремова. Подробнѣе объ Опытѣ см. Незеленова, "Н. И. Новиковъ". Спб. 1875, стр. 170—178; Сухомлинова, "Н. И. Новиковъ, авторъ историч. словаря

TX -

о русскихъ писателяхъ", въ "Изслёдованіяхъ и статьяхъ по р. лит. и просвёщенію". Ш. Спб. 1889, стр. 1—34.

— Въ свое время остались не изданными: "Краткое описаніе россійской ученой исторіи", —и: "Библіотека Россійская, или свёдѣніе о всёхъ внигахъ, въ Россіи съ начала типографіи на свётъ вышедшихъ", епископа Дамаскина Семенова-Руднева (1737-1795). Первое издано въ біографіи Дамаскина въ исторіи Росс. Академіи, Сухомлинова, т. І, стр. 170—181. Изданіе обоихъ сочиненій Дамаскина предиринято было Ундольскимъ въ 1848 и 1851, но отпечатанные листы вышли въ свётъ только въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн. 1891. Біографія: "Дамаскинъ Семеновъ-Рудневъ, епископъ нижегородскій (1737—1795), его жизнь и труды". Якова Горожанскаго. Кіевъ, 1894.

— Далбе, историко-литературный интересъ выражался опять описями книгъ, какъ: Систематическое обозрѣніе литературы въ Россіи въ теченіе пятилѣтія, съ 1801 по 1806 г. Соч. Шторха и Ф. Аделунга. Спб. 1810, въ двухъ частяхъ, посвященныхъ литературѣ русской и иностранной.

— Въ особенности былъ и остается важенъ для библіографическихъ изслёдованій трудъ В. С. Сопикова (1765 — 1818): "Опытъ россійской библіографіи или полный словарь сочиненій и переводовъ, напечатанныхъ на словенскомъ и россійскомъ языкахъ отъ начала заведенія типографій до 1813 года". Спб. 1813—1821, пять частей. Послёдняя часть была допечатана В. Г. Анастасевичемъ (1775—1845). Указатель къ "Опыту", составленный П. О. Морозовымъ въ "Сборникъ" П Отд. Акад., т. ХV. 1877. В. И. Сантовъ далъ "Замѣтки и разъясненія въ "Опыту росс. библіографіи" Сопикова", въ Журн мин. просв. 1878 (указаніе авторовъ анонимныхъ сочиненій, псевдонимовъ, поправки и пр.). В. Н. Рогожинъ, "Указатель къ "Опыту росс. библіографіи" В. С. Сопикова" (къ книгамъ гражданской печати). М. 1900 (изъ "Чтеній" 1899).

— Не исчисляя другихъ каталоговъ, укажемъ еще только составленную В. Г. Анастасевичемъ: "Роспись россійскимъ книгамъ для чтенія, изъ библіотеки Александра Смирдина, систематическимъ порядкомъ расположенная. Въ четырехъ частяхъ, съ приложеніемъ Азбучной Росписи именъ Сочинителей и переводчиковъ, и Краткой Росписи книгамъ по азбучному порядку". Спб. 1828, съ четырьмя прибавленіями, 1829—1856. Послёднія дополненія слабы. Самая библіотека по смерти Смирдина переходила въ разныя руки и, наконецъ, разрушилась.

— Митр. Евгеній (Болховитиновъ, 1767 — 1837): Словарь историческій о бывшихъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чина грекороссійской церкви, 1818. Изд. второе, исправленное и умноженное. Спб. 1827. два тома; Словарь русскихъ свътскихъ писателей, соотечественниковъ и чужестранцевъ, писавшихъ въ Россіи. 1838; 2-е изд. М., 1845, два тома.

— Далѣе, опыты общихъ обозрѣній, какъ: "Пантеонъ россійскихъ авторовъ", Карамзина и П. Бекетова, 1801—1803, четыре тетради портретовъ съ текстомъ; Иванъ Горнъ, "Краткое руководство къ россійской словесности". Спб. 1808; Н. Гречъ, Избранныя мѣста изъ русскикъ сочиненій и переводовъ въ прозѣ, съ прибавленіемъ

#### введение.

извѣстій о жизни и твореніяхъ писателей, которыхъ труды помѣщены въ семъ собраніи. Спб. 1812; его же, Опытъ краткой исторіи русской литературы. Спб. 1822, и въ передѣланномъ видѣ подъ заглавіемъ: Учебная книга русской словесности. Спб. 1830. (Книга 1822 года была переведена на польскій языкъ Линде и послужила матеріаломъ для Шафарика въ Geschichte der slavischen Litteratur nach allen Mundarten. Ofen, 1826).

— Первые, посл'ь Греча, опыты школьнаго изложенія русской литературы — Плаксина (1833, 1848), Глаголева (1834), Ив. Давыдова (Уч. Зап. Моск. Ун. 1834), Георгіевскаго (1836, 1842), и др.

— М. А. Максимовичъ, Исторія древней русской словесности. Книга первая. Кіевъ, 1839.

— Н. А. Полевой, Очерки русской литературы. Спб. 1839, два тома.

— А. В. Никитенко, Опыть исторіи русской литературы. Кн. І. Введеніе. Спб. 1845.

-- Дѣятельность В. Г. Бѣлинскаго, съ "Литературныхъ мечтаній", 1834, до 1848, года его смерти. Въ особенности въ рядѣ статей о Пушкинѣ, 1846, установлена была исторія новой русской литературы съ художественной точки зрѣнія. Множество библіографическихъ и иныхъ объяснительныхъ примѣчаній дѣлается въ "Полномъ собраніи сочиненій Бѣлинскаго", подъ ред. С. А. Венгерова. Спб. 1900—1901 (до сихъ поръ пять томовъ).

— А. II. Милюковъ, Очеркъ исторіи русской поэзіи. Спб. 1847; 3 изд. 1864. (Разборы: въ Атенеѣ, 1858, № 25, ч. 3; Отеч. Зап. 1858, т. CXVII, А. Котляревскаго, въ его "Сочиненіяхъ". Спб. 1889, т. I).

- Н. Мизко, Столѣтіе русской словесности. Одесса, 1849.

— С. П. Шевыревъ, Исторія русской словесности, преимущественно древней. М. 1858—1860, четыре части; Storia della letteratura russa per Stefano Sceviref e Giuseppe Rubini. Firenze, 1862.

— Арх. Филаретъ, Обзоръ русской духовной литературы. I, 862—1720. II, 1720—1858 (умершихъ писателей). Харьковъ, 1859: 3-е изд. Спб. 1884.

— Дъятельность О. И. Буслаева, съ его первой кпиги "О преподавании отечественнаго языка", 1844. Изслъдования о старой русской литературъ и народной поэзии собраны были въ "Историческихъ очеркахъ русской народной словесности и искусства". Спб. 1861, два тома; "Народная поэзия. Исторические очерки". Спб. 1887.

— Дъятельность Н. С. Тихонравова, съ 1850 до 1893, года его смерти. Большое значеніе имъли издававшіяся имъ "Лътописи русской литературы и древности", семь томовъ; его изданія отреченныхъ книгъ. старыхъ драматическихъ произведеній конца XVII и начала XVIII въка, и пр. "Сочиненія Н. С. Тихонравова". М. 1898. Томъ I: Древняя р. литература; II: р. литература XVII и XVIII вв.; III: р. литература XVIII и XIX вв.; при первомъ томъ мною составлевная біографія. См. Еще подробнѣе обозрѣніе его дѣятельности и воспоминанія о немъ въ книгѣ: "Памяти Н. С. Тихонравова. Импер. моск. Археологическое Общество и Общество любителей Росс. Словесности". М. 1894. 4°. Учебники:

— А. Д. Галаховъ, "Исторія русской словесности древней и новой". Спб. 1863—1868 и 1875, два тома (разборъ Тихонравова въ отчетъ объ Уваровскихъ преміяхъ; Спб. 1878); 2-е изданіе, 1880, гдъ древняя литература изложена нъсколькими другими лицами.

— Г. Карауловъ, Очерки исторіи литературы. Θеодосія, 1865;
 2-е изд. Одесса, 1870.

— В. Стоюнинъ, О преподаваніи рус. литературы. Спб. 1864, 5-е изд. 1898; Руководство для истор. изученія замѣчательнѣйшихъ произведеній рус. литературы (до новѣйшаго періода). Спб. 1869.

— И. Порфирьевъ, Исторія русской словесности, ч. І. Древній періодъ. Изд. 4-е. Казань, 1886; ч. П. Новый періодъ. Отдѣлъ І. Изд. 2-е. Казань, 1886, Отдѣлъ П. 1884. Отдѣлъ П. 1891.

— А. И. Незеленовъ, Исторія русской словесности для среднихъ учебныхъ заведеній. Спб. 1893. Новые учебники—К. Петрова, Смирновскаго.

— О. Ө. Миллеръ, Опытъ историческаго обозрѣнія русской словесности, съ христоматіею, расположенною по эпохамъ. Второе изданіе. Спб. 1865—1866, двѣ книги.

— А. А. Котляревскій, Сочиненія. Четыре тома. Спб. 1889—95. Зам'ячанія Н. Петровскаго о статьяхъ К., пропущенныхъ въ этомъ изданіи—Archiv f. slav. Philologie. 1900. XXII, 287—288.

— Труды Л. Н. Майкова, по различнымъ періодамъ литературы, собраны отчасти въ "Очеркахъ изъ исторіи русской литературы XVII и XVIII столѣтій". Спб. 1889 и въ "Историко-литературныхъ Очеркахъ". Спб. 1895.

— "Труды Я. К. Грота". Четыре тома: І. Изъ скандинавскаго и финскаго міра; П. Филологическія разысканія; Ш. Изъ исторіи р. литературы; IV. Изъ р. исторіи. Спб. 1898—1901.

— A. von Reinholdt, Geschichte der russischen Litteratur von ihren Anfängen bis auf die neueste Zeit. Leipz. 1886.

— П. В. Владиміровъ, Введеніе въ исторію русской словесности. Изъ лекцій и изслѣдованій. Кіевъ, 1896; — Древняя русская литература Кіевскаго періода Х—ХІІІ вѣковъ. Кіевъ, 1901 (разборъ М. Н. Сперанскаго, въ "Архивъ" Ягича).

— П. Н. Полевой, Исторія р. литературы въ очеркахъ и біографіяхъ. 862—1852. Спб. 1872; 4-е изд. 1881—1883 (съ иллюстраціями); – Исторія р. словесности съ древнѣйшихъ временъ до нашихъ дней. Въ трехъ томахъ (Съ иллюстраціями). Спб. 1900.

- Кн. Сергъй Волконскій. Очерки русской исторіи и русской литературы. Публичныя лекціи, читанныя въ Америкъ. Спб. 1896; Russian literature въ "Progress, issued monthly by the University Association in the interests of University and Worlds extension, № 6, Chicago, February 1897, стр. 355—384, съ рисунками, очень краткій обзоръ, соотвътственно съ характеромъ изданія, въ ряду обзоровъ всеобщей литературы, — кажется, первый трудъ подобнаго рода въ американской книгъ.

- С. Венгеровъ, Основныя черты исторіи новѣйшей русской интературы. Вступительная лекція, читанная въ Спб. университетѣ 24 сентября 1897 года. Спб. 1899. --- Большая масса монографій по отдёльнымъ эпохамъ, отдёльнымъ вопросамъ и писателямъ будутъ упомянуты въ своемъ мёстё.

Критические обзоры новъйшей и современной литературы:

— П. В. Анненковъ, Воспоминанія и критическіе очерки. Спб. 1877—81, три тома.

— Собраніе сочиненій А. В. Дружинина (изд. Н. В. Гербелемъ). Спб. 1865—1867, 8 томовъ, особливо т. 7-й.

- Сочиненія Аполлона Григорьева. Спб. 1876, т. І.

— Н. Н. Страховъ, Борьба съ Западомъ въ нашей литературѣ. Книжка первая. Спб. 1882; 3-е изд. Кіевъ, 1897; вторая, 2-е изд. 1890; третья, 1896; Критическія статьи объ И. С. Тургеневѣ и Л. Н. Толстомъ (1862—1885), изд. 3-е. Спб. 1895.

— Сочиненія и переписка П. А. Плетнева. Три тома. Спб. 1885; — Переписка Я. К. Грота съ П. А. Плетневымъ. Три тома. Спб. 1896.

— Валеріанъ Майковъ, Критическіе опыты (1845—1847). Спб. 1891.

— Н. Г. Чернышевскій, Очерки Гоголевскаго періода русской литературы. Спб. 1892; Критическія статьи, 1893; Замѣтки о современной литературѣ 1856—1862 гг. 1894; Эстетика и поэзія. 1893.

— Н. А. Добролюбовъ, Сочиненія. Спб. 1862, четыре тожа; седьмое изданіе, 1901.

— К. К. Арсеньевъ, Критические этюды по русской литературв. Спб. 1888, два тома.

- В. Буренинъ, Критические этюды. Спб. 1888.

— В. И. Водовозовъ, Новая русская литература (отъ Жуковскаго <sup>+</sup> до Гоголя велючительно). 2 е изд. Спб. 1870.

— А. И. Кирпичниковъ, Очерки по исторіи новой русской литературы. Спб. 1896.

— О. Ө. Миллеръ, Русскіе писатели послѣ Гоголя. 2 тома, изд. 4-е. Спб. 1890; т. 3-й, 1888.

- Н. К. Михайловскій, Критическіе опыты. Спб. 1888—1895.

— М. А. Протопоповъ, Литературно-критическія характеристики. Спб. 1896.

— А. М. Скабичевскій, Сочиненія. Спб. 1890, два тома.

— А. М. Скабичевскій, Исторія нов'я тературы 1848—1892. Второе изданіе. Спб. 1893; 3-е, 1897; его же, Очерки исторіи русской цензуры (1700—1863). Спб. 1892.

— Ник. Энгельгардтъ, Исторія р. литературы XIX столётія. Томъ первый, 1800—1850 (критика, романъ, поэзія и драма). Съ приложеніемъ: синхронистической таблицы, хронологическаго указатела писателей и полной библіографія. Спб. 1902.

- Евг. Соловьевъ (Андреевичъ), Очерки по исторіи русской литературы XIX въка. Спб. 1902.

- Н. Н. Буличъ, Очерки по исторіи р. литературы и просвѣщевія съ начала XIX вѣка. Томъ І. Спб. 1902.

Особыхъ работъ по исторіи теоретическихъ понятій и критики было немного. Первое появленіе теоріи словесности относится къ кіевской школѣ XVII—XVIII вѣка и славяно-греко-латинской академіи въ Москвѣ: это—старая латинская схоластика, къ которой потомъ довольно близво примываеть псевдо классицизмъ XVIII—XIX столётія; затёмъ новыя вліянія романтическія, нёмецкая философія и эстетика; вритика Бёлинскаго и т. д.

- С. Смирновъ, Исторія Московской славяно-греко-латинской академін. М. 1855.

— Н. И. Петровъ, нѣсколько изслѣдованій о схоластической реторикѣ и пінтикѣ въ "Трудахъ" кіевской дух. академіи, 1865, 1879—80.

— П. Морозовъ, Өеофанъ Прокоповичъ какъ писатель. Сиб. 1880. Впослѣдствіи предпринялъ рядъ статей "Ивъ исторіи русской литературной критики" (въ журн. "Образованіе" 1897), которыя остались пока незаконченными.

--- И. Бѣлорусовъ, "Зачатки р. литературной критики". Вып. І. (отъ Сумарокова до Каченовскаго и Жуковскаго). Воронежъ, 1890. Вып. П: "А. Ө. Мерэляковъ, какъ теоретикъ и критикъ". Вор. 1888 (изъ "Филологич. Записокъ";--при первомъ выпускъ авторъ объясняетъ хронологическую непослъдовательность своего изданія).

— А. Круглый, О теоріи поэзіи въ русской литературѣ XVIII столѣтія. Спб. 1893 (изъ отчета училища св. Анны).

— Отдёльныя объясненія о старой теоріи и критикѣ, а затѣмъ о критикѣ новѣйшей разсѣяны въ сочиненіяхъ Бѣлинскаго, Ап. Григорьева, Вал. Майкова, Чернышевскаго ("Очерки Гоголевскаго періода русской литературы"), Добролюбова, Анненкова, Дружинина, А. Скабичевскаго (въ его Исторіи новѣйшей русской литературы и въ Сочиненіяхъ).

- Ив. Ивановъ, Исторія русской критики. Части первая и вторая. Спб. 1898; части третья и четвертая. Спб. 1900.

— Журнальныя статьи А. Горнфельдъ, "Критика и лирика", въ Р. Богатствѣ, 1897, № 3; Н. Каменскій, "Судьбы русской критики", Новое слово 1897, № 7, и др.

— Изъ новъйшихъ библіографическихъ работъ укажемъ въ особенности многочисленные труды В. И. Межова въ видъ каталоговъ книжной торговли Базунова и Глазунова съ 1825 до 1887 года (Спб. 1869 — 1889), и многихъ спеціальныхъ каталоговъ, въ особенности: Русская историческая библіографія за 1865 — 1876 включительно. Спб. 1882 и далъе; обзоры этнографической литературы, въ изданіяхъ Географическаго Общества.

- Остался не конченнымъ "Справочный Словарь о русскихъ писателяхъ и ученыхъ, умершихъ въ XVIII и XIX столѣтіяхъ, и Списокъ русскихъ внигъ съ 1725 по 1825", Григорія Геннади, т. І. А.-Е. Берлинъ, 1876, т. II, Ж.-М, съ дополненіями Николая Собко. Берлинъ, 1880; того же Геннади: Русскія книжныя ръдкости. Библіографическій списокъ русскихъ ръдкихъ книгъ. Спб. 1872.

— А. В. Мезіеръ. Русская словесность съ XI по XIX столѣтіе включительно. Часть І. Русская словесность съ XI по XVIII в. Спб. 1899 (разборъ, Д. Абрамовича, въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад., т. V. 1900, кн. 4). Часть II. Спб. 1902.

— Очень полезны историку литературы: "Матеріалы для русской библіографін. Хронологическое обозрѣніе рѣдкихъ и замѣчательныхъ русскихъ книгъ XVIII столѣтія, напечатанныхъ въ Россіи гражданскимъ шрифтомъ (1725—1800)", Н.В. Губерти, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. и отдѣльно, М. 1878—1881, два тома (разборъ Л. Майкова въ 31 отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ); томъ III. М. 1891.

— А. Н. Неустроевъ, Историческое розысваніе о русскихъ повременныхъ изданіяхъ и сборникахъ за 1703—1802 гг., библіографически и въ хронологическомъ порядкѣ описанныхъ. Спб. 1875 (дополненія Л. Майкова, въ Журн. мин. просв. 1876, іюль); и его же "Указатель къ русскимъ повременнымъ изданіямъ и сборникамъ за 1703—1802 гг. и къ Историческому розысванію о нихъ". Спб. 1898; разборъ Л. Майкова въ "Извѣстіякъ" Р. Отд. Акад. Н., III, стр. 924—929. Изъ журналовъ, посвященныхъ спеціально библіографіи и исторія литературы, вспомнимъ старые замѣчательные "Библіографическіе Листы" П. Кёппена, 1825—1826, "Библіографическія Записки", А. Н. Аванасьева, 1859—1861; издававшійся въ послѣдніе годы "Библіографъ"; изъ новыхъ изданій отмѣтимъ "Книговѣдѣніе"; "Извѣстія по литературѣ, наукамъ и библіографіи", товарищества Вольфа; съ 1900 "Литературный Вѣстникъ", издаваемый Р. Библіологическимъ Обществомъ, и др.

- С. А. Венгеровымъ задуманъ рядъ широкихъ предпріятій по изученію исторіи русской литературы, которыя отличаются ръдвимъ богатствомъ свъдъній, но всъ находятся еще въ началъ: "Критикобіографическій Словарь русскихъ писателей и ученыхъ (отъ начала русской образованности до нашихъ дней)". Пять томовъ: А. Б. В. Спб. 1889 — 1897, но въ послёднихъ томахъ алфавить нарушенъ и книга даетъ также "матеріалы" независимо отъ алфавить нарушенъ и книга даетъ также "матеріалы" независимо отъ алфавить нарушенъ и книга съ біографическими данными объ авторахъ и переводчикахъ". Спб. 1897 — 1898, два тома: А. Б.; ", Русская поэзія. Собраніе произведеній русскихъ поэтовъ, частью въ полномъ составѣ, частью въ извлеченіяхъ, съ важнѣйшими критико-біографическими статьями, библіографическими примѣчаніями и портретами". Спб. 1897: законченъ первый томъ, обнимающій поэзію XVIII вѣка; "Источники Словаря русскихъ писателей". Т. І. Ааронъ-Гоголь. Спб. 1900—словарь писателей, съ библіографическимъ указаніемъ ихъ біографіи и критическихъ статей объ ихъ сочиненіяхъ.

Въ объясненіе того, какимъ образомъ изученіе литературы, сосредоточенное прежде, съ художественно-исторической точки зрѣнія, почти исключительно на литературѣ новѣйшей, стремилось выработать взглядъ чисто-историческій и расширить изслѣдованіе до цѣльнаго представленія о судьбахъ русской литературы, припомнимъ еще, какъ одинъ изъ важныхъ и давнихъ факторовъ этого историко-литературнаго поворота, чрезвычайное распространеніе изученій старой письменности, которыя наконецъ раскрыли (хотя до сихъ поръ не вполнѣ) составъ древней письменности, подлежавшій историко-литературному опредѣленію. Въ Исторіи Этнографіи (т. І) мы объясняли, какимъ образомъ собственно только новая наука, возбуждаемая западно-европейскими вліяніями, въ первый разъ достигала настоящей реставраціи исторической старины, о которой московская Россія уже забывала. Восемнадцатый вѣкъ открывалъ такіе памятники, какъ

Русская Правда, "Духовная" Владимира Мономаха, Слово о полку Игоревь; онъ впервые начиналъ собираніе и изданіе старыхъ льтописей; Новиковъ предпринялъ уже сложное изданіе "Древней Россійской Вивліоенки". Оъ тёхъ поръ развилось до замёчательно-общирныхъ размъровъ сначала собираніе и внѣшнее описаніе, затъмъ изслѣдованіе памятниковъ. Такими собирателями въ концѣ XVIII и въ началъ XIX въва были кн. М. М. Щербатовъ, кн. Д. М. Голицынъ, гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ, гр. О. А. Толстой, проф. московскаго университета Баузе, канцлеръ гр. Н. П. Румянцовъ, позднѣе купецъ Царскій и др. Первыя описанія рукописей этихъ собраній послужили началомъ шировой реставраціи древней письменности. Таковы были: описание собрания гр. Ө. А. Толстого (оно послужило основаниемъ рукопысныхъ собраний Имп. Публ. Библіотеки), составленное К. Ө. Калайдовичемъ и П. М. Строевымъ, собранія Царскаго и библіотеки моск. Общества исторіи и древностей-оба составленныя Строевымъ. Эти описанія были еще только инвентарными; но въ 1841 году явилось монументальное описаніе рукописей Румянцовскаго Музея, А. Х. Востокова, гдъ къ каталогу присоединялось уже историческое изслызование. Другимъ монументальнымъ трудомъ подобнаго рода было нъсколько позднъе описание рукописей Синодальной Библіотеки А. В. Горскаго и К. И. Невоструева (съ 1855). Собирание рукописей сопровождалось и изданіемъ древнихъ памятниковъ. Новиковъ нанель продолжателя въ гр. Румянцовъ, который предпринялъ изданіе "Собранія государственныхъ грамотъ и договоровъ", и сталъ меценатомъ для цълаго кружка молодыхъ ученыхъ, которые пріобръли потомъ высокое имя въ исторіи нашей науки. Таковы были въ особенности Востоковъ и Калайдовичъ. Рядомъ съ тъмъ какъ совершались изслёдованія въ области русской исторіи, гдё исходнымъ пунктомъ сталъ грудъ Карамзина, шли изслёдованія въ письменной древности, на первый разь опять въ смыслъ собиранія в описанія: такимъ усеранымъ собирателемъ былъ известный митрополить Евгеній Болховитиновъ. Въ тридцатыхъ годахъ учреждение Археографической Конмиссіи отврыло цёлую массу памятниковъ, до тёхъ поръ недостаточно известныхъ или совсемъ неизвестныхъ, въ виде летописей, актовъ и пр. Въ сороковыхъ годахъ начинаются въ этой области ревностные труды цёлаго ряда изслёдователей, которые еще расширили горизонтъ науки: таковы были труды О. М. Бодянскаго, И. И. Срезневскаго. Макарія Булгакова (впослъдствін митрополита московскаго), Филарета (епископа рижскаго, потомъ архіепискона харьковскаго), В. М. Ундольскаго, И. Д. Бѣляева, архим. (потомъ епископа) Амфилохія и др. Общій подъемъ литературы съ конца пятидесятыхъ годовъ отразился большимъ оживленіемъ и въ археографической деятельности. Возобновилось издание "Чтений" московскаго Общества исторіи и древностей, подъ редакціей Бодянскаго, остановленное въ 1848; возникаютъ новыя изданія, посвященныя изученію старой письменности; составляются новыя общирныя собранія рукописей въ ученыхъ учрежденіяхъ и въ частныхъ рукахъ, и эти рукописы описываются въ подробныхъ каталогахъ, которые бываютъ иногда и важными археографическими изслёлованіями. Таковы изъ ученыхъ изданій, кроит названныхъ "Чтеній", "Сборники" русскаго отдѣленія

Академіи; "Православный Собесёдникъ" въ Казани, "Труды" Духовной Академіи въ Кіевѣ, изданія университетскія. Общество любителей древней письменности начало съ 1878 года длинный рядъ, между прочимъ, въ высокой степени замѣчательныхъ изданій памятниковъ. причемъ многіе изъ нихъ были переданы въ полномъ факсимиле текста и лицевыхъ изображеній. Палестинское Общество, основанное въ 1882, предприняло и почти довершило рядъ изданій древнихъ русскихъ хожденій въ Святую землю. Археологическія Общества въ свою очередь принимали участие и въ изданіяхъ памятниковъ письменности. Изъ описаній рукописей назовемъ: "Свѣдѣнія и замѣтки о малоизвѣстныхъ и неиввъстныхъ памятникахъ", Срезневскаго; описание старыхъ сборниковъ Публичной Библіотеки, А. Ө. Бычкова; описание рукописей Соловецкой библіотеки (перенесенной во время крымской войны въ Казань); собранія Хлудова (трудъ Андрея Попова), богатаго собранія Ундольскаго въ Румянцовскомъ музеб въ Москвѣ, обширнаго собранія гр. А.С. Уварова, трудъ архимандрита Леонида (Кавелина); собранія церковно-археологическаго музея въ Кіевѣ (Н. И. Петрова); собранія Общества любит. др. письменности (трудъ Х. М. Лопарева),собранія В. И. Григоровича въ Румянцовскомъ музет и въ одесскомъ университеть, --- собранія А. А. Титова, --- собранія Археографической Коммиссін (трудъ Н. П. Барсукова), собранія Спб. духовной авадемін (г. Родоссваго), - собранія Виленской библіотеки (Добрянскаго), -собраній Вахрамвева, А. Титова, П. И. Щукина и т. д. Давно предприняты были и описанія старопечатныхъ книгъ, гдъ трудились П. М. Строевъ, Сахаровъ, Ундольский, Каратаевъ, А. Е. Викторовъ и др.

Параллельно съ собираніемъ и описаніемъ рукописей шло изученіе ихъ содержанія, такъ что въ конці концовъ то знаніе книжной старины, какое существовало не только въ началѣ столѣтія, но даже въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, расширилось въ совершенно новую картину. Дальше встрётнися со множествомъ новыхъ спеціальныхъ изслёдованій, сдёланныхъ въ этой области, и уважемъ здёсь дишь нъкоторые характеристические факты. Въ первый разъ становятся общедоступными или по врайней мёрё болёе доступными, чёмъ прежде. памятники, знакомство съ которыми возможно было только въ библіотекахъ. Послѣ Остромирова Евангелія, изданнаго Востоковымъ, цёлый рядъ древнихъ церковныхъ внигъ, сборниковъ, житій и т. п. явился теперь въ изданіяхъ русскаго отдёленія Академіи, московскаго Общества исторіи и древностей, Общества любителей древней письменности, Археографической коммиссіи, какъ, напр., знаменитый Святославовъ Сборнивъ, древнія евангелія, лицевой Аповалипсисъ, фотографическія изданія літописей Лаврентьевской и Ипатьевской, Козьма Индикопловъ, Космографія, Александрія, Палея и мн. др. Изслёдованіе памятниковъ совершается съ гораздо болѣе общирнымъ изученіемъ списковъ и редавцій, съ опредёленіемъ историческихъ условій, наблюденіемъ особенностей языка и письма, и выясняетъ самое происхожденіе произведеній древней письменности съ точностію, какая еще въ недавнее время была немыслима. Таковы были, напр., изслъдованія лётописи въ трудахъ Срезневскаго, Сухомлинова, Бестужева-Рюмина, П. Лавровскаго, Шахматова, Преснякова и др.; изслёдованія литературы отреченныхъ книгъ въ трудахъ Н. С. Тихонравова, А. Веселовскаго, И. П. Порфирьева, А. Васильева, М. И. Соколова, М. Н. Сперанскаго, Н. В. Покровскаго, А. И. Киринчникова, В. Н. Перетца, П. А. Лаврова и др. Многіе памятники, изв'єстные только по названію или неизв'єстные совс'ять, явились открытіемъ, которое вносило новыя черты въ цёлый характеръ древней письменности, какъ, напр., н'ёкоторые памятники поэтической литературы, заимствованной и самостоятельной: Девгеніево Д'ялніе, Слово о погибели русскія земли, старые рукописные тексты былинъ, пов'єсть о Гор'в-Злочастіи, цёлая литература древней пов'єстя, китій и т. д. Многіе въ высокой степени характерные памятники старой письменности были изданы въ первый разъ, какъ Стоглавъ, Домострой, "Просв'єтитель" Іосифа Волоцкаго, творевія Максима Грека, Зиновія Отенскаго и т. д.

Подробное изложение археографическихъ изслѣдований см. въ книгѣ В. С. Иконникова: Опытъ русской исторіографіи. Т. І, кн. 1—2. Кіевъ, 1891—92.

Оъ изученіями старой письменности расширялась постановка историческихъ изслёдованій. Исторія церкви въ трудахъ митрополита Макарія, архіепископа Филарета, въ внигъ Е. Е. Голубинскаго обогатилась множествомъ новыхъ данныхъ; въ монографическихъ изысканіяхъ общирная масса данныхъ извлечена была изъ малодоступныхъ прежде старыхъ архивовъ. Въ первый разъ затронуты были внутренніе вопросы церковно-народной жизни, какъ, напримъръ, исторія древнихъ ересей и болѣе поздняго раскола. Съ помощью новыхъ матеріаловь въ первый разъ могла быть затронута исторія того государственнаго и общественнаго броженія, какое наполняеть русскую жизнь XVII-го въва и было приготовленіемъ реформы. Государственная и общественная исторія XVIII-го и XIX-го в'яка точно также впервые входить въ область историческаго наблюдения съ разнообразными противоположностями высшей политики, общественныхъ стремленій и народнаго быта: припомнимъ, что въ сороковыхъ годахъ цёлыя области нашей исторіи, доходя даже до XVII-го вівка, бывали совсвиь изъяты изъ научнаго изслёдованія.

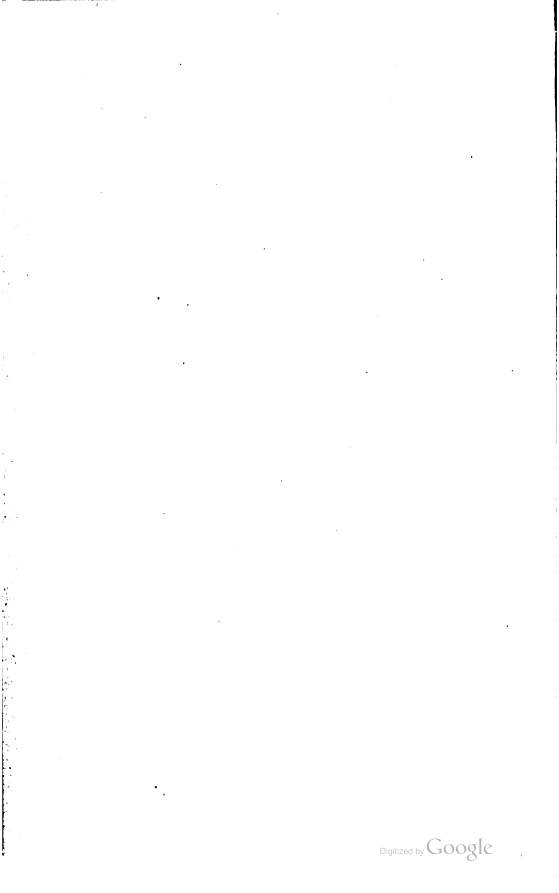
Это изученіе письменной старины было въ такихъ размѣрахъ невѣдомо еще недавнему времени: Слово о полку Игоревѣ предполагалось единственнымъ поэтическимъ памятникомъ нашей древности и вся старина считалась періодомъ первобытнаго состоянія, въ теченіе вѣковъ безсознательнаго и неподвижнаго. Понятно, что по мѣрѣ этого раскрытія древней жизни могла наступить та историко-литературная реакція, начало которой относится къ послѣднимъ сороковымъ годамъ. Вслѣдствіе этихъ новыхъ изученій старины и народности возникала новая точка зрѣнія: прежній взглядъ не только считался одностороннимъ, но казался настоящей ересью; истинную народную оригинальиость видѣли именно и только въ древней Руси, свободной отъ подавляющаго вліянія литературъ западныхъ.

Этому повороту мнёній содёйствовали, далёе, новыя изученія этнографическія. Подробное изложеніе ихъ развитія сдёлано мною въ "Исторіи русской этнографіи". Отмётимъ здёсь главные факты. Первое возникновеніе народныхъ изученій восходить къ начаткамъ русской науки XVIII-го вёка, къ описаніямъ Россіи со временъ Петра, къ путешествіямъ нѣмецкихъ и русскихъ академиковъ прошлаго вѣка, среди которыхъ особливо знамениты имена Палласа и Лепехина; къ концу столътія интересъ къ народной поэзіи вызваль знаменитые пъсенники Чулкова и Новикова, сборникъ пъсенныхъ мелодій Прача. Въ тридцатыхъ годахъ нынъшняго столътія, отчасти подъ вліяніемъ оффиціальныхъ заявленій народности, совершались труды И. П. Сахарова и В. И. Даля; являлось стремленіе установить народныя изученія съ философско-исторической точки зрѣнія, какъ у Н. И. Надеждина; въ связи съ этимъ начинавшееся славянофильство исвало непосредственнаго сближенія и сліянія съ народомъ, и кром'в построенія извѣстной теоріи, призывавшей къ созданію чисто національной цивилизации въ противоположность къ западной, это движение сопровождалось требованіями изученія народной жизни, и результатомъ было, напримъръ, то общирное собрание пъсенъ П. В. Киръевскаго, которому, впрочемъ, суждено было явиться въ свътъ (кромъ одного отрывка) лишь нёсколько десятковъ лётъ спустя. Съ эпохой освобожденія крестьянъ и вообще съ оживленіемъ общества и литературы въ началѣ царствованія Александра II, этнографическія изученія принимають небывалые прежде размізры и вмісті сопровождаются принципіальнымъ движеніемъ частью въ прежнемъ славянофильскомъ, частью въ новомъ народническомъ направленіи, которое не только не совпадало съ прежнимъ славянофильствомъ, но иногда вызывало въ послёднемъ явное недружелюбіе. Новыя этнографическія стремленія вознаграждены были богатыми результатами въ отврытіи замѣчательныхъ произведеній народной поэзіи (Аванасьевъ, Рыбниковъ, Гильфердингъ, Е. Барсовъ, Марковъ, Григорьевъ и др.),-и затёмъ новые пріемы изслёдованія, воспринятые изъ западной науки, въ трудахъ Буслаева и его учениковъ и преемниковъ, создали неизвъстное прежде понимание нашей народной старины.

Нътъ сомнънія, что общирное внъшнее распространеніе этнографическихъ интересовъ находилось въ связи съ практическимъ общественнымъ народолюбіемъ, и это послѣднее отразилось также сознательно и безсознательно на изученіяхъ историческихъ и историколитературныхъ. Каково бы ни было значение литературы, развившейся изъ Петровской реформы подъ глубокимъ вліяніемъ литературъ западныхъ, полагалось, что истинная основа историческаго развитія лежить въ народѣ, и потому къ изученію его быта, воззрѣній, судьбы, идеаловъ, должны тяготъть и гражданскія стремленія общества и историческое изучение. Такія воззр'внія слагались уже въ спорахъ сороковыхъ годовъ, и Бълинскій въ послёдніе годы начиналъ относиться въ славянофильству съ большимъ признаніемъ его теоретическихъ положеній, хотя не уступалъ своего критическаго взгляда. Во всякомъ случав историко-литературный интересъ былъ расширенъ,--хотя отношеніе историческихъ факторовъ русской жизни до сихъ поръ не установлено.

Новое расширеніе историко-литературныхъ интересовъ явилось съ изученіями славянства. Кромъ "Исторіи славанскихъ литературъ" мы останавливались на этомъ предметъ въ "Обзоръ русскихъ изученій славянства" (Въстн. Европы, 1889, апръль—сентябрь); въ статьяхъ: "Панславизмъ" (Въстн. Европы, 1878—1879), "Новыя данныя о славянскихъ дѣлахъ" (В. Е., 1893, іюнь — августь). "Изъ исторін панславизма" (тамъ же, сентябрь). Интересъ былъ двоякій. Съ одной стороны, изученіе славянства было историко-филологическое, и здѣсь оно доставляло важныя указанія для объясненія древняго русскаго быта, языка, а тякже историческихъ связей съ южнымъ славянствомъ. Въ исторіи новѣйшей это изученіе указывало на великій національнокультурный и политическій интересъ славянскаго вопроса: здѣсь отмѣтимъ только, какъ національный славянскай принципъ ставился во главу цѣлыхъ отношеній восточной цивилизаціи къ западной, и какъ славянскія увлеченія воздѣйствовали на практическую политику. Извѣстно, что взглядъ на нравственныя и реальныя отношенія русскаго народа къ южному и западному славянству сильно колебался въ средѣ самаго Славянскаго благотворительнаго Общества: примѣръ извѣстная рѣчь В. И. Ламанскаго въ этомъ Обществѣ, нѣсколько лѣть тому назадъ.

1. N. C. S.



# ГЛАВА І.

## ИСТОРИЧЕСКІЯ УСЛОВІЯ РУССКАГО НАЦІОНАЛЬНАГО РАЗВИТІЯ.

Культурныя условія русскаго народнаго развитія. — Отличія отъ жизни романогерманскаго Запада — Принятіе христіанства; значеніе дъятельности славянскихъ апостоловъ и новая противоположность къ Западу съ раздъленіемъ церквей. — Междуславянскія отношенія. — Татарское иго. — Московское объединеніе. — Стремленіе къ уставовленію культурнаго общенія съ Западомъ — Органическій смыслъ нашего историко-литературнаго развитія. – Дёленіе исторіи русской литературы на періоды.

Въ историческомъ изслёдованія русской литературы сами собою представляются различные общіе вопросы, которые, однако, обыкновенно мало привлекали къ себё вниманіе, и если вызывали отвёты, то всего чаще лишь отрывочно и по другимъ поводамъ.

Если говорится о національномъ развитіи русскаго народа, литература, очевидно, должна имъть особенное значение въ его опредвлении: она была твмъ живымъ словомъ, вавое осталось отъ въковъ народной жизни, и ся судьба должна бы получить свой высь, когда опредыляется особенность русской національвости и ея отношеніе къ другимъ племенамъ и другимъ формамъ развитія. Подобные вопросы поднимались давно, сначала въ постановкъ элементарной, потомъ все болье сложной, и литература рёдко привлекалась въ ихъ рёшенію. Но если говорилось, что русскій міръ, вийсті съ греческимъ и славянскимъ, представляеть духовныя отличія и преимущества, вензвёстныя міру западному, романскому и германскому; если въ послёднее время, видовзмёняя эту собственно вёроисповёдную точку зрёнія, говорять объ особенности нашего "культурнаго тина", исключающаго даже преемственность цивилизаціи, очевидно, что были бы важны факты изъ исторической судьбы литературы... Не бу-

Digitized by Google

t

- 1

демъ вдаваться въ разсмотрѣніе этого послѣдняго взгляда, наиболѣе распространеннаго теперь между тѣми, кто настаиваетъ на исключительности русскаго народнаго характера и исторіи, противъ этого взгляда уже были приведены достаточные аргументы и отрицаніе преемственности опровергается каждый день самыми событіями, — и остановимся прямо на основныхъ фактахъ литературной исторіи, которые были отраженіемъ основныхъ явленій дѣйствительности.

Въ сущности очень трудно опредълять, гдъ начиналась бы особенность "культурнаго типа", отличающаго русскій народъ или славянское племя. Племенная принадлежность русскаго народа къ аріо-европейскому племени указываетъ на родовое единство руссваго народа съ другими отраслями этого племени, и въ частности съ народами западно-европейскими. После этой древныйшей связи, болье поздняя ступень аріо-европейскаго рода представляеть славянское племя въ зернъ германо литовско-славянскомъ или другомъ подобномъ; наконепъ, ступень обще-славянская, изъ которой развилось современное разнообразие славянскихъ племенъ. Извъстно, что отъ всъхъ этихъ эпохъ сохранялись слёды въ языкё, означающіе ту или другую общую ступень культуры, и переходили въ наслёдство для эпохъ послёдующихъ. На которой изъ этихъ ступеней образовался тотъ исключительный "культурный типъ", который, какъ предполагается, отдёляетъ насъ теперь отъ всего остального человечества? Данныя языка указывають, что основы культуры въ славянской отрасли были едины не только въ семьъ Германо литовско-славянской, но въ цёлой семьё аріо-европейской. Послёдующая исторія всёхъ племенъ была безконечнымъ дифференцированіемъ первоначальнаго типа и первовачальнаго содержавія подъ вліяніемъ всёхъ тёхъ условій географической мёствости. климата, сосъдства, племенного смъшения, бытовыхъ воздъйствий, --- условій, которыя воспринимаются физической и правственной природой человъка, отвываются на ней болье или менье быстрыми и прочными видоизмёненіями и передаются по наслёдству. Эти условія были чрезвычайно разнообразны для различныхъ народовъ европейской территоріи, произвели весьма разнообразныя послёдствія, но, конечно, не уничтожили ни общихъ родовыхъ свойствъ въ народной массъ, ни той деятельной природы, какая отличала издавна цёлое племя; - замётимъ при этомъ, что новъйшая наука склонна признать способность къ культуръ (конечно, на пространствъ многихъ поколъній) даже за самыми низшими, теперь умственно подавлевными племенами. Такимъ обра-

interable

зомъ въ племенномъ отношении славянское, а затёмъ и русское племя раздёляло тё же общія внутреннія основы развитія; но громадная разница явилась въ тёхъ историческихъ обстоятельствахъ, т.-е. внёшнихъ и дальнёйшихъ условіяхъ, какія русское племя встрётило при своемъ вступленія въ историческую дёятельность.

Эта первая историческая пора извъстна до сихъ поръ очень мало. Прямыхъ свядътельствъ о русскомъ народъ до ІХ-го въва почти не существуетъ; славянскія массы, очевнано, присутствовали, но упоминания о нихъ врайне неясны, и начало "руссваго" народа до сихъ поръ вызываеть упорныя разногласія. Но остается одинъ фактъ: когда въ IX въкъ возникали первые зачатви русскаго государства, на западъ шла уже дъятельная культурная жизнь, такъ или иначе примывавшая къ наслёдію римской и частію византійской образованности. Римъ и отчасти Византія передавали западнымъ народамъ непосредственно, въ прямонъ пресмстве, свои учреждевія, культуру, латинскій языкъ (ставний на западъ языкомъ церкви и школы), намятники античной литературы. Германцы, извъстные Риму еще до Рождества Христова, въ первоиъ вѣвѣ являются уже предметомъ цѣлаго сочиненія у величайшаго изъ римскихъ историковъ, и въ его вниги остается драгоцённое писанное свидётельство германской исторіи; римляне владычествовали на окраинахъ германскаго племени и римскіе памятники уцёлёли тамъ донынё. Еще ранёе была извъства римлянамъ Галлія и Испанія, и римская колонизація воложила здёсь, вакъ въ Италія, основы поздивищихъ романскихъ языковъ. Христіанство, приходившее въ эти страны изъ римскаго источника, встрёчало здёсь болёе или менёе подготовленную культурную почву. Въ то время, когда на востокъ едва полагаются основы государства и возниваетъ первая письменность, на западъ уже развивалась оживленная литературная двятельность на латинскомъ языкв, за воторымъ уже вскорв послёдовала народная рёчь, именно съ произведениями народнаго творчества, или творчества личнаго, литературнаго, но слёдовавшаго народному преданію в вдохновенію. Первые сохранившіеся паматники германскаго языка являются уже въ IV въкъ въ трудѣ готскаго епископа Ульфилы; съ церковной литературой на латинскомъ языкъ, съ произведениями поэтическими въ народномъ духъ соединяется тогда же стремленіе въ научной двательноств, потомъ все возраставшее; ранніе средніе ввка нивли свою философію (будущую схоластическую школу) и готовынсь въ автичному Возрождению, --- настоящее начало во-HOT. PYCCE, JET. T. I.

тораго все болёе ускользаеть оть ученыхъ изслёдователей, такъ что вмёсто "Возрожденія" возникаеть мысль о непрерывавшейся, хотя временно упадавшей и неясной, классической традиціи. Къ тому времени, когда на славянскомъ востокѣ впервые складывается письменность, у народовъ западныхъ заложены были прочные задатки широкаго литературнаго движенія, которое свидѣтельствовало о сильно возбужденной умственной работѣ и поэтическихъ интересахъ; церковный и ученый латинскій языкъ давалъ общую литературную почву для всѣхъ народовъ католическаго запада, объединяя ихъ умственную дѣятельность и мало-по-малу распространяя литературное наслѣдіе классической древности, и изъ этого наслѣдія развился наконецъ противовѣсъ средневѣковой церковной исключительности, который сталъ началомъ новѣйшаго научнаго движенія.

Это основное различіе во внътнихъ судьбахъ просвъщенія, --витсть съ другими условіями, наступившими повдите, - не могло не отразиться на объемѣ и харавтерѣ славяно-руссваго литературнаго развитія. Почти на тысячу лёть позднёе, чёмъ народы романо-германскаго запада, русский народъ является на опредъленной исторической сцень; на своемъ далевомъ востовъ онъ остался чуждъ непосредственнаго вліянія влассическихъ вультурныхъ преданій, которыя на западъ дъйствовали непрерывно и, какъ это указываетъ дальнъйшан исторія запада и востока, были зародышемъ развитія новъйшей цивилизаціи. Здъсь не было тъхъ возбужденій и опоры, которыя являлись на западъ на помощь народнымъ силамъ племенъ и дъйствительно, въ самын грубыя эпохи народныхъ переселеній или средневѣкового варварства, не давали заглохнуть работь мысли и поэтическаго творчества. Напротивъ, народныя массы востока надолго остались въ условіяхъ первобытной патріархальности, - такъ что иногда разсказъ нашего начальнаго лътописца рисуетъ первобытныя ступени народной жизни, какія за тысячу лёть рисоваль Тацить для германскаго племени: нужно было одолъвать еще первыя трудности племенного объединенія, впервые пріобр'втать письменность, полягать первыя основы просвёщенія въ видё элементарной шволы, - воторой потомъ въ теченіе многихъ въвовъ такъ и не пришлось развиться до настоящей ученой школы, какая уже очень рано возникла и широко распространилась на европейскомъ западъ. Каковы бы ни были всъ наши отличія отъ этого запада, которыя, какъ утверждаетъ упомянутая выше теорія, дълали бы для насъ излишними (если не зловредными) западные примъры, не подлежитъ сомнънію одно, что, при вакой бы то

ни было народной особенности, для разумнаго развитія національныхъ силъ необходимъ запасъ знанія и самостоятельной работы мысли на его почвѣ: скудость такого знанія надолго сопровождала старую русскую жизнь.

Рѣшающими событіями исторической жизни русскаго народа были основаніе русскаго государства и затёмъ принятіе христіанства. Первое соединяло разрозненныя до тѣхъ поръ племена въ одно цѣлое и дало первую основу для созданія нація; второе дало, или въ первое время по крайней мѣрѣ указало, путь нравственнаго сознанія и въ то же время объединило, хотя и при различім исповѣданій, русскій народъ съ народами Европы на общей почвѣ христіанства. Цивилизація Европы, западной и восточной, могла быть только христіанской: этимъ Европа была рѣшительно отграничена отъ восточнаго азіатскаго міра (который становился магометанскимъ), и общія начала цивилизація, созданныя теперь на христіанской основѣ, должны были стать привадлежностью христіанскихъ народовъ.

Но въ это самое время ходъ исторія положилъ опять рѣзвую грань между востокомъ и западомъ. Первое славянское христіанство, установленное дѣятельностью Кирилла и Мееодія, введено было къ славянскимъ племенамъ еще до раздѣленія церквей. Когда прочно установилась русская церковь, раздѣленіе церквей произошло, и послѣдствія церковной вражды Рима и Византіи съ самаго начала отразились и на церкви русской. Каковы бы ни были основанія спора, дѣленіе греческаго востока и латинскаго запада, безъ сомнѣнія, повлекло за собой для русскаго народа и отчужденіе отъ той умственной жизни, какая тѣмъ временемъ уже широко развивалась на западѣ.

Недавно совершившаяся и почти во всёхъ славянскихъ земляхъ торжествуемая тысячелётвяя память подвига св. Кирилла и Меоодія привлекла новыя научныя изслёдованія о дёятельности славянскихъ апостоловъ. Она была дёломъ въ высокой степени замёчательнымъ. Въ то время, когда господствовало и на западё, и на востокё представленіе о вовможности только трехъ (или собственно двухъ) языковъ церкви, св. писанія и богослуженія, Кириллъ и Меоодій начали свою проповёдническую дёятельность между славянами именно съ перевода писанія и литургіи на славянскій языкъ; народная рёчь получила то право, какого въ католической церкви она не имёетъ до сихъ поръ; вмёстё съ тёмъ обращенное славянство вступало въ духовную связь съ Византіей, которая въ тё вёка была могущественнымъ авторитетомъ церковной жизни для всего христіанскаго востока и вибств съ твиъ хранияа преданія древняго образованія. Эти отношенія къ Византін въ нов'ящихъ историческихъ ученіяхъ были возведены въ національный принципъ, въ цёлую программу національной дёятельности, единственно законной и нормальной для русскаго народа, составляющей источникъ его самобытности и не только оправдывающей отдаленіе отъ запада, но требующей этого отдаленія. Эти ученія извёстны. Нёвогда, въ полусознательной формё, поддерживали его старые русские мыслители, для которыхъ единственнымъ христіанствомъ было христіанство гречесвое или въ концъ концовъ только христіанство русское, московское. Въ нов'йшихъ теоріяхъ этому различію восточнаго православія и римскаго католичества приданы были новые оттёнки: если прежде дёло завлючалось только въ вброисповбдной нетерпимости, теперь найдены были для нея утонченныя богословско-философскія толкованія, а съ другой стороны присоединено истолвование національное. Различіе востока и запада церковное было отождествлено съ различіемъ міра "романо-германскаго" и "грево-славянскаго", хотя значительная часть германскаго міра свергла потомъ латинскую церковность, а въ мірѣ славянскомъ почти весь западъ принадлежить католицизму или унін, нівоторая доля состоить въ протестантствъ, а одна доля стала даже магометанской.

Отношенія въ Византій были много разъ предметомъ не столько точныхъ изслёдованій, сколько общихъ разсужденій, въ которыхъ отвергалось прежнее отрицательное мивніе относительно благотворности ея вліянія на древнюю Русь, и напротивъ указывалось великое значение ся для славяно-русскаго міра, ся госнодствующее церковно-нравственное значение для целаго православнаго востока и ся высовое положение въ тогдашней образованности, гдъ ова бывала источникомъ научныхъ и художественныхъ знаній для самаго запада<sup>1</sup>). Мы встр'ятимся далёе съ ея церковными вліяніями на славяно-русской почей, но относительно византійской образованности было уже замбчено, что ея вліяніе нало коснулось древней Руси въ смыслѣ возбужденія ся собственной самодъятельности. Тъ философскія и классическія воздъйствія, которыя играли такую важную роль вт развити западнаго Возрожденія, какъ теперь несомнѣнно извѣстно, возможны были только потому, что встрётили тамъ подготовленную почву, и западное движение раздвинулось гораздо шире этихъ византийскихъ источнивовъ, воторые доставили для этого движенія только мате-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. за послѣднее время, между прочнмъ, рѣчь извѣстнаго византиниста, О. И. Успенскаго: "Русь и Византія въ Х вѣкѣ". Одесса. 1888.

ріалъ. Въ самой Византін Возрожденіе далеко не развилось въ смыслё такого широваго и смёлаго научнаго движенія и литературнаго переворота, какими оно сопровождалось на западё; что касается древней Россіи, то здёсь не было и малёйшей тёни подобныхъ вліяній византійской учености: это движеніе осталось древней Россіи совершенно чуждымъ, — русская литература испытала вліянія Возрожденія лишь долго спустя, въ той позднёйшей формаціи, какую представлялъ западно-европейскій, преимущественно фравцузскій, псевдо-классицизмъ, который привился у насъ уже въ XVIII вёкѣ. Наконецъ, при всемъ значеніи церковныхъ вліяній, приходившихъ изъ Византів, національная жизнь предъявляетъ еще другія требованія, и въ области знанія воздёйствія Византіи остались крайне недостаточными.

Проповёдь христіанства, приходившая въ славянству изъ Византіи и, какъ предполагаютъ, коснувшаяся почти всёхъ славянсвихъ племенъ въ ІХ в Х въкъ, заставляла видъть въ дъятельности Кирилла и Меводія подвигъ общеславянскаго значенія, воторый если не осуществился исторически въ единомъ православно славянскомъ союзъ, то представлялся идеаломъ славинскаго единенія. Къ этому идеалу приходило славниофильство, и тъмъ же идеаломъ бывали увлечены многіе изъ нашихъ славистовъ, для которыхъ эта древняя пора славянской исторіи представлялась единственной нормальной формой славянскаго народнаго бытія. Отсюда, вивств съ племеннымъ родствомъ славянсянать народовъ, вызывающимъ довынъ взаниния сочувствія, выводилась задача славанскаго единения, которое распространялось также и на историческое прошедшее: въ этомъ прошедшемъ, и даже въ литературномъ развити славянскихъ племенъ, усматривалась известная внутренняя связь и параллельность, тавъ что самая исторія литературы славянскихъ племенъ могла быть разсматриваема при этомъ взгляде не иначе, какъ съ предположеніемъ этой внутренней связи: славянскія литературы представляли единое цёльное явленіе по своему внутреннему значевію и овончательному идеалу 1). -

Въ дъйствительности, этотъ взглядъ находитъ весъма ограниченное историческое оправдание. Онъ состоитъ изъ двухъ основныхъ положений: изъ установления исторической связи и параллели прошедшей судьбы славянскихъ литературъ (т.-е. внутренней жизни славянства), и установления идеала будущаго единства. Что касается послъдняго, трудно говорить, исполнится онъ или

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковъ былъ трудъ знаменитаго слависта В. И. Григоровича (1843), книги Первольфа ("Славлиская взаимность", 1874; "Славлие", 1886—1898) и др.

нётъ въ будущемъ, — судьбы его будутъ совершаться съ участіемъ фавторовъ, которыхъ невозможно предвидъть. Но, независимо отъ этого, трудно также ув'вриться въ параздельности явленій прошедшей исторіи. Древняя связь, положенная нівсогда цервовнымъ единствомъ (совпадавшимъ съ бливостью самыхъ нарѣчій), оставила историческое дъйствіе только въ предѣлахъ трехъ племенъ: русскихъ, болгаръ и сербовъ. Древнъйшее православное христіанство, введенное самими Кирилломъ и Меводіемъ въ Моравін, уже вскорѣ было тамъ смѣнено католичествомъ и исчезло почти безъ слъда. По раздъления церквей упорная борьба Рима и Византіи отъ вопросовъ догмата переходила тотчасъ на споръ о территоріи той или другой церкви. Западное славянство, слишкомъ близкое въ сильнымъ массамъ католицизма и въ самому Риму, притомъ въ самыя времена Кирилла. и Меводія (до раздѣленія церквей) принадлежавшее къ области римскаго епископа, теперь окончательно подпало его власти, приняло римскій догмать и церковную латынь, и съ твхъ поръ донынѣ остается въ условіяхъ римсваго католицивма, только изръдка и платонически помышляя о своей старой славанской церкви. Славянство южное и восточное неодновратно видели притяванія римской церкви вовлечь ихъ въ свою область; но мёстныя условія, отдаленность отъ Рима и близость Византів сдёлали эти попытви почти безплодными <sup>1</sup>); въ результать вражды двухъ церквей произопло то, что, напр., въ средъ русскаго народа врайняя нетерпимость къ латинству подавляла чувство племенного родства: славяне католические были "латины". Такимъ образомъ, со времени раздъленія церквей, поголовнаго присоединенія западваго славянства въ ватолицизму и затёмъ уничтоженія (за немногими исключеніями) славянсваго богослуженія, славянство раскололось на два лагеря, между воторыми установились или прямая вражда или отчуждение: для славянъ православныхъ, особенно для русскихъ, католическіе братья вошли въ ту же категорію внушавшей религіозное отвращеніе латины; для славянь западныхь православная славанская церковь, несмотря на "братство" народовъ, стала предметомъ ревностнаго отвращенія, какое пропов'ядовалъ Римъ къ восточной схизмѣ; обѣ стороны не уступали другъ другу въ силѣ этой автипатии и, быть можеть, единоплеменность еще усиливала вражду. Разнородность политической жизни, а также въ большой

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Почти — потому что въ западныхъ сербснихъ земляхъ католицизмъ все-таки броснлъ корень, а поздиће, въ формъ унін, успълъ распространиться на извъстную доло русскаго племени.

ибръ разновъріе породили между двумя всего ближе сосъдними и самыми многочисленными славянсьний племенами непримиримую вражду, факты которой мы видимъ и въ наши дни: нигдъ ве принималась съ такой вёрой и съ такой готовностью извёствая теорія о туранскомъ происхожденій русскаго народа, какъ именно въ польской литературѣ. Но дѣло не ограничивалось вѣроиспов'яднымъ различіемъ. Съ католицизмомъ, въ утверждения котораго играло роль близвое сосъдство, а съ нимъ и давно возникавшая культурная связь съ германскимъ западомъ 1), водворялся цёлый новый складь быта, понятій, культурныхъ знаній и, навонець, литературы: католицизмъ не зналъ національностей, — на первомъ.планъ было универсальное господство Рима; латинская школа, необходимая въ церковныхъ видахъ, становизась проводникомъ латинской литературы, имбишей громадное распространение въ средние въка; въ болье образованныхъ славянско-католическихъ странахъ эта латинская литература имбла многочисленныхъ дъятелей, и, напр., въ Польшъ своихъ изящныхъ стилистовъ. Понятно, что литературная образованность, существовавшая въ этой формв, не вмвла ничего общаго съ той письменностью, какая велась на югь и востокъ православнаго славянства; онъ даже не знали другь о другв. Тъ проблески общаго славянскаго чувства, какіе находять тёмь не менёе въ этихъ литературахъ, раздёленныхъ по существу, въ концё концовъ были слишкомъ одиноки и слабы, чтобы создать прочное движевіе хотя бы въ тёсныхъ наиболёе образованныхъ кругахъ славянскихъ племенъ: эти проблески открываются теперь лишь отдёльными врупицами 2)...

Было одно шировое, могущественное движение, которое взволновало не только славянскій, но цёлый европейскій ватолицизмъ и въ которомъ видятъ глубокое проявление самостоятельнаго славянскаго духа. Это было гуситство. Историки славянофильские указывали, что оно должно было быть объясняемо твиъ предавіемъ православія, которое сохранялось въ чешской землё съ эпохи перваго введенія христіанства, когда было здёсь славянское богослужение, вогда чешская земля выбла свонхъ святыхъ, память которыхъ хранится и въ православной церкви; послёдователи Гуса чувствовали свою связь съ восточнымъ православіемъ. Но, какъ ни знаменательны мноріе факты этой исторіи,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр., давнія в'ямецкія колонія въ Польш'в в Чехін, притомъ призываення

самою "славянскою" власты». ") См. въ упомянутой книгъ Первольфа: "Славяне, ихъ взавмныя отношенія и саязи". Три тома, Варшава, 1886—1893.

цёлое движеніе осталось очень далеко отъ православнаго міра. Движение, поднятое Гусомъ, было двоякаго характера: съ одной стороны это было двяжение въ интересъ подъема чешской народности; съ другой это былъ протесть противъ папства, примыкавшій въ другимъ протестамъ, которые уже задолго возникали въ западной Европъ, и гдъ ближайшимъ предшествениякомъ Гуса былъ Виклефъ, а позднёйшимъ продолжателемъ Лютеръ. Дальнъйшее развитие самаго гуситства на чешской почвъ было опять далеко отъ православія, и фактически не получило никакого въ нему отношения. Подобнымъ образомъ послѣдующія явленія чешской жизни и литературы, гдѣ видять глубоконародное и выёстё обще славянское явленіе, какъ, напр., вспомянутый недавно Коменскій, были спеціальными продуктами частной племенной жизни и, какъ Коменский, также продуктами общей европейской образованности, которые въ свое время остались чужды остальному славянству. Подобнымъ образомъ развитие другихъ западно-славянскихъ литературъ не стояло ни въ какой связи не съ другими литературами славянскаго запада, ни темъ менве съ литературами православнаго славянскаго востока. Такъ было, напр., съ своеобразно-богатой далматинской литературой XVI — XVIII въка, которая осталась неизвъстна внъ ближайшихъ предъловъ племени; по существу осталась чужда также литература польская, и впервые понятіе о славянской взаимности составляеть принадлежность ближайшей въ намъ исторической эпохи — гди "возрождение" возникало, во-первыхъ, изъ общихъ условій политической жизни Европы, во-вторыхъ, изъ частныхъ движеній въ средѣ самихъ славянскихъ племенъ, и всего менѣе изъ спеціальнаго взаниодъйствія славянскихъ литературъ, которое явилось только поздние и только въ извистной мири. Донынв славянскія литературы ведуть разъединенную жизнь, встрвчаясь только въ извёстныхъ пунктахъ (напр., въ вопросахъ славянсвой древности и этнографіи) и оставансь чуждыми другъ другу въ проявленіяхъ наиболёе харавтерныхъ, -- такъ славянскимъ литературамъ оставались чужды новейтія художественныя созданія русской литературы, раньше в глубже понятыя на западѣ.

Болѣе тѣсная связь существовала для старой русской письменности только съ литературами южно-славянскими. Русское христіанство было позднѣе западно-славянскаго и южно-славянскаго на цѣлое столѣтіе. Къ намъ пришла уже сформировавшаяся церковная жизнь я богослуженіе на старо-славянскомъ языкѣ; вмѣстѣ съ христіанствомъ явилась готовая довольно вначительная литература, собравшаяся въ теченіе этого столѣтія ча-

стію въ Моравін и особливо въ Болгаріи: переводы священнаго писанія, богослужебныхъ книгъ, твореній отцовъ церкви, вивантійскаго хронографа, а также и нъкоторыя сочинения славянсвяхъ писателей. Этотъ южно-славянский вкладъ былъ бережно сохраненъ въ русской письменности, увеличивался новыми писаніями, приходившими отъ болгаръ и сербовъ, а визстё съ тёмъ послужилъ основой для собственной дёятельности старыхъ руссвихъ писателей, для основанія русской литературы. Эта связь была естественна по всёмъ обстоятельствамъ дёла. Необходимо предположить, что для установления христіанства (при Владимір'в, а въ частныхъ случаяхъ и ранве) первыми исполнителями богослуженія были призваны ближайшіе сосёди, священники ила монахи болгарские съ ихъ готовыми книгами, которыя въ основъ явыка были близки къ русской рёчи, во многомъ тождественны съ нею. Старо-славянский языкъ, пришедший съ авторитетомъ церкви, получилъ и вообще авторитетъ для внижнаго писанія: его старались усвоить, старались ему подражать, — и хотя въ концѣ концовъ полное подражание было невозможно, живая рѣчь заявляла свою силу тамъ, гдѣ письменность затрогивала примо русскую жизнь, --- но цервовный оттёнокъ языка въ большей или невышей нарв сталь обычною принадлежностью старой письменности и дожилъ даже до новъйшаго времени, когда живая ричь могла завоевать свое литературное право только посли упорной борьбы, — и этоть оттёнокь сохранился до сихъ поръ у церковныхъ писателей и пропов'ядниковъ. Этотъ церковный язывъ и былъ той общей почвой, на которой постровлось частное литературное единство руссвиха, болгаръ и сербовъ. Оно динлось до паденія болгарскаго и сербскаго народа подъ турецкихъ завоеваніемъ: это паденіе было страшное; съ уничтоженісиъ политической независимости погибло и множество старыхъ панатнивовъ историческаго быта в письменности, была утрачена самая память прежняго образованія, и въ конців концовъ потребности цервовной жизни удовлетворялись при помощи стараго церковно-славянскаго достоянія, какое нікогда поділено было съ вародомъ руссяниъ и теперь получалось обратно. Таковы были старыя литературныя отношевія. Послѣ двухъ

Таковы были старыя литературный отношения. Послё двухъ съ небольшимъ вёковъ литературной жизни на основё старославянской княжности, сама древняя Русь испытала жестокое бъдствіе подъ татарскимъ владычествомъ, которое вмёстё съ внёшнимъ разгромомъ не могло не повліять и на ходъ образовательнаго движения. Забота о сохранения національнаго существованія подъ игомъ азіатскихъ варваровъ поглощала дёятель-

ныя силы, и въ соединении съ другими политическими условіями (литовскія завоеванія и отділеніе западных враєвь Руси ві особое целое въ великомъ вняжестве Литовскомъ; паденіе южнославянскихъ царствъ, а затёмъ и самой Византін; соединеніе "Литвы" съ Польшей) на руссвоиъ востовъ образовалась новая форма политической жизни, на спеціально великорусской основі, въ великомъ вняжествъ, потомъ царствъ Московскомъ. Когда въ то же время русскій западь и югъ подпаль вліянію и потомъ господству Польши, московская Русь осталась одна представительницей независямаго русскаго народа и вслёдъ за сверженіемъ ига стала быстро расширяться на востовъ, захвативъ уже въ концтв XVI въка не только все Поволжье, но и западную Сибирь; въ XVII въвъ уже вся Сибирь была въ рукахъ московскаго царства, а въ Россін европейской совершилось присоединение Малороссии и уже дёлались попытки сломить врымсвихъ татаръ. Этому государственному росту не отвѣчало внутреннее развитие. Въ тяжелую эпоху ига и среди усили въ централизаців и освобожденію, вогда притомъ Россія была еще дальше отодвинута отъ Европы промежуточнымъ княжествомъ Летовскимъ и Польшей, она оказалась въ уединенномъ положенін, гдё съ одной стороны она являлась побёдоносвой относительно магометанскаго востова, а съ другой на нее быле уже обращены надежды угнетеннаго востока православнаго, греческаго и славянскаго, и, наконецъ, кавказскаго. При исвлючительномъ господстве средневёковыхъ церковныхъ представленій слагался ндеаль могущественнаго царства въ арханческомъ восточновизантійскомъ стилѣ: въ Москвѣ видѣлся третій Римъ, долженствовавшій зам'йнить павшую греческую имперію. Но въ этомъ царствв недоставало одного-правильно поставленной школы, широваго умственнаго кругозора, наконецъ даже правильнаго развитія матеріальныхъ силъ страны и средствъ защиты. Внутреннее содержавие не отвъчало громадному внъшнему объему государства и отсюда выросла органическая жизненная потребность реформы, послё которой слёдовало постоянное, хотя неровное, отрывочное, но тёмъ не менёе обнаьное результатами воздействие западно-европейской образованности. Новая русская исторія вся исходить изъ факта реформы, не столько въ томъ смыслё, что съ этимъ явился притовъ европейскаго знанія, сволько въ томъ, что были возбуждены собственныя русскія силы, которыя действительно, послё извёстнаго періода подражательныхъ заниствованій, стали стремиться въ самобытной двятельности и творчеству. Какая бы ни была принята точка зрё-

нія на прошедшія судьбы русскаго народа, нѣть сомнѣнія, что широкое примѣненіе національныхъ силъ ведетъ начало только съ послѣднихъ двухъ столѣтій—какъ въ постоянномъ возрастаніи государства, такъ и въ созданіи самобытной литературы. Едва ли сомнительно, что горизонтъ національной мысли, развивавшейся въ этомъ направленіи, становится шире стараго преданія.

Изученіе событій, свободное отъ предвзятыхъ понятій, ука-жетъ, что въ намъченномъ здъсь преемствъ историческихъ явленій не было ничего ненориальнаго, что отступленія и волебанія бывали только слёдствіемъ тяжело сложившихся внёшнихъ условій, но не самой національной природы, что посл'єдній переломъ, какимъ считаютъ Петровскую реформу, былъ органическимъ тре-бованіемъ самой этой природы. Народъ, по происхожденію принадле жащій въ вультурнымъ народамъ Европы, обладающій хри-стіан скниъ направленіемъ, несомнѣнно способный въ воспринятію науки, создавшій-при всёхъ трудныхъ условіяхъ- замёчательную поэтическую литературу, обнаруживаеть всё основныя данныя европейскаго характера, и его будущее должно совершаться въ средѣ высшихъ умственныхъ и нравственныхъ пріобрѣтеній европейскаго просвѣщенія. И если мы оглянемся назадъ на про-текшіе вѣка нашей исторіи, мы увидимъ, что эта исторія была яменно исторія народа европейскаго, но поставленнаго вибшними условіями территоріи и событій въ неблагопріятныя условія, задержавшія его развитіе. Въ до-историческихъ переселеніяхъ аріо-европейскихъ народовъ онъ остался на границъ, дълнышей европейскій міръ отъ азіатскаго, на границі вультуры и вар-варства; ему предстояло вынести на себ'я борьбу съ этвиъ варварствомъ, потомъ визложить его, и тогда только, потративъ на это ввка своихъ усилій, выступить на тотъ просторъ европейскаго развитія, гдѣ давно работали его западные соплеменняки н въ условіяхь болёе благопріятныхъ могли уже совершить веи од условных осале окакопринных когак уме совершино не зикія пріобрѣтенія. Та сравнительная быстрота, съ вавою со-вершалось усвоепіе этихъ пріобрѣтеній въ новѣйшемъ періодѣ нашей исторіи, свидѣтельствуетъ, что воспринималось именно нѣчто сродное, отвѣчавшее собственному складу мысли, чувства и фантазін; усвоенное изъ чужого источника быстро прививалось, ассимилировалось и, повидимому, ученическое подражашіе завершалось произведениями глубово національнаго характера. Ово и дъйствительно было сродно. При всей скудости извъстий, какія сохранились для насъ о древнемъ періодѣ нашей исторіи, именно объ его внутренней жизни, мы съ первыхъ шаговъ встрѣ-чаемся съ явленіями чисто европейскаго вультурнаго харавтера. Первые князья, кто бы они ни были, принадлежали къ типу предприничныхъ завоевателей и искателей приключений выёстё, вавіе на западѣ основывали государства или полу-независимыя владънія (въ Германія, Англія, Франція, Италія); воянственная энергія соединяется съ мыслями о государственномъ устройствѣ и культурѣ; князь Владиміръ сознательно вводить христіанство; эти внязья видимо находятся въ близвихъ связяхъ съ государями европейскими и между ихъ домами происходятъ брачные союзы (отъ Швеція до Франція). Первыхъ внязей окружаютъ полу-мноическія сказанія геронческаго харавтера, которыя иногда совпадають съ западными сказаніями до буквальности. Съ христіанствомъ входила литература изъ греческаго источника, того самаго типа, какой въ латинской формѣ распространялся на западъ, переходя своимъ содержаніемъ и въ литературу языковъ народныхъ-творенія святыхъ отцовъ, легенды о святыхъ, сказанія апокрифическія, которыя какъ на славяно-русскомъ востокѣ, тавъ и на германо-романскомъ западъ сливались съ народнымъ міровоззрівніемъ и давали пищу народной поэзіи. Эта послідняя нивла различную судьбу. На латинскомъ западъ она пробивалась въ внигу при естественномъ стремлении народныхъ язывовъ въ самобытной діятельности; у насъ, при гораздо болёе слабомъ развити внижности и школы, при чемъ внижность овазалась по превмуществу въ рукахъ духовнаго сословія, поэзія была исключена изъ вниги нетерпимостью цервовныхъ пастырей, какъ дело языческое и греховное, --- по насколько изследование можеть возстановить эту поэтическую старину, она исполнена была тесныхъ связей съ мотивами западно-европейскаго эпоса и легенды; несомивно доказано также, что, напр., въ германскомъ эпосъ были извёстны черты руссвихъ героичеснихъ свазаній (Илья Муромецъ), и въ свою очередь, въ древнюю руссвую письменность проникали сказанія объ эпическихъ герояхъ германскихъ. Древнее русское художество почерпало изъ того же византійскаго источника, который некогда даваль образцы западному искусству, но также почерпало изъ искусства германскаго (въ Новгородъ) и итальнискаго (во Владиміръ). Церковная легенда, исходя изъ одного общаго древне-христівнскаго начала, имъла опять многочисленныя точки сопривосновенія и доходила до тождества съ западною. Древне-русское законодательство (въ Русской Правдѣ) представляетъ опять такія близкія совпаденія съ "варварскими законами" средневъкового запада, которыя указывають если не на прямыя связи, то на общность арханческаго быта. Словомъ, во всёхъ основахъ умственной и правственной куль-

туры, въ бытъ н. поэзін, мы встръчаемъ однородныя явленія, которыя указывають на сродныя стремленія и сродные типы самихъ народовъ.

Мало извѣство о томъ, какъ шла внутренняя жизнь древней Руси въ въва азіатскаго господства. Несомитено одно, что побъда надъ татарскими ордами и царствами одержана была въ сыу превосходства екропейской культуры надъ восточною косностью. Мы упомянули выше, какъ въ эти въка національный горизонтъ съузился — именно потому, что національныя силы поглощались одной задачей-централизаціи и освобожденія. Подъ нгомъ и въ борьбѣ умственные и нравственные интересы загрубіля; народъ былъ изолированъ, — но торжество побіды исполняло его самомивніемъ, которое распространялось противъ всего, что не было русскимъ и православнымъ. Извъстно, однаво, что уже съ XV въка у московскихъ великихъ князей и царей сказывается желаніе познакомиться съ пріобр'йтеніями европейскаго просвёщенія и усвоить изъ нихъ то, что могло служить для государственной защиты и для украшенія быта. Въ XVI столётів эти стремления усиливаются. Славянское внигопечатание, которое вачалось на западъ въ концъ XV-го въка, въ началъ XVI-го находить западно-русскаго двятеля въ лицѣ довтора Сворины, а въ половинѣ этого столѣтія начинается въ Москвѣ. Годуновъ думалъ уже объ основания русскаго университета, конечно, по европейскому образцу, и посылаль, хотя неудачно, русскихъ людей для ученья за границу. Въ теченіе XVII-го въка все возростаетъ волна европейскихъ вліяній; съ одной стороны ихъ боятся по въровсповъдной нетерпимости, а съ другой все больше нщуть, чувствуя ихъ практическую необходимость, а также и находя удовлетвореніе для любознательности. Въ XVII въкъ, въ полномъ развитіи московскаго царства, въ самой Москви процвётаеть обширная "нёмецкая слобода", наполне́янця всевоз-можными спеціалистами техники, художества, а также и научваго знанія; нёмецкій театрь устроень быль въ палатахъ самого царя. Дочь царя Алексёя, какъ говорять, пыталась переводить Мольера.

Другая сильная полоса западнаго вліянія шла въ то же время черезъ Польшу при посредствѣ Малороссін. Послѣдняя, по своему историческому положенію, раньше освоилась съ западной наукой, которая понадобилась для борьбы въ защиту самаго православія оть католичества и уніи; борьба требовала равнаго оружія и поведена была людьми, усвоившими себѣ латинское образованіе, какимъ дѣйствовали католическіе полемисты. Кіевская академія устроена была по образцу западныхъ латинскихъ школъ; преподаваніе велось на латинскомъ языкѣ, и вліяніе академіи скоро оказалось въ самой Москвъ, хотя опять встръчало вдъсь и враждебное недовъріе, потому что въ кіевскихъ ученыхъ предполагалась недостаточная чистота православія. Кончилось, однако, тёмъ, что когда была сознана необходимость школы, передъ тёмъ почти абсолютно отсутствовавшей, эта швола (первая академія и семинарія) устроилась по тому же схоластическому образцу, съ латинскимъ языкомъ въ преподавания. Въ правление царевны Софьи была несомнённая наклонность воспользоваться латино-польскимъ путемъ для поднятія русскаго образованія... Русская литература, которая виз церковныхъ предметовъ все еще оставалась "письменностью", въ теченіе XVII го вѣва представляеть множество примёровь этого латино-польскаго вліянія, шедшаго черезъ западную Русь и Малороссію; между прочимъ, въ томъ отдѣлѣ, который бывалъ въ прежніе вѣка почти неизвъстенъ - въ отдёлё простой бытовой повёсти, шуточваго разсказа и наконецъ романа различныхъ родовъ. Эта письменная литература романа, начавшись, повидимому, съ конца XVII го въка, примыкала къ старинной повъсти прежнихъ въковъ, продолжалась въ первой половинѣ XVIII-го, усердно почерпая изъ нъмецкой и французской литературы и была (мало замѣченнымъ до сихъ поръ образомъ) переходной ступенью въ печатной дитературѣ романа, которая начинается у насъ, собственно говоря, только со второй половины XVIII въка; незамътно она подготовляла тотъ новый періодъ нашей литературы, который со временъ Кантемира, Ломоносова и Сумарокова доходить непрерывнымъ и постоявно возростающимъ развитіемъ до нашихъ дней.

Все это двяженіе шло параллельно съ заботами самого государства объ усиленіи средствъ русской культуры, заботами, которыя столь же непрерывно можно слёдить съ XV-го вёка, и для безпристрастнаго взгляда давно не подлежить сомнёнію, что преобразованія Петра В. были только продолженіемъ гораздо ранёе начавшагося дёла. Въ различныхъ своихъ формахъ нововведенія Петра, продолженныя XVIII и XIX вёкомъ, органически привились къ русской жизни, участвовали могущественнымъ факторомъ въ развитіи національныхъ силъ и наконецъ сообщали литературё—единственному выраженію общественнаго сознанія – характеръ національный и вмёстё съ тёмъ несомнёвно европейскій, по основамъ ея умственнаго, правственнаго, поэтическаго и соціальнаго содержанія.

Противъ этого взгляда могутъ возражать извъстнымъ уваза-

ніемъ, что это образовательное движеніе и литература были діломъ только высшихъ классовъ общества и остались чужды народу не только везшнимъ образомъ, но и по духу, что въ концв концовъ истинно національное развитіе должно отвергнуть этотъ чужой періодъ и возвратить просв'ященіе и литературу въ подленнымъ народнымъ началамъ. Но въ этой точкъ зрънія завлючается большая историческая ошибка. Неучастіе народной массы въ движения XVIII-XIX въка не имъетъ ничего принципіальнаго и свидётельствуеть только о печальномъ фактё политической и общественной подавленности народа, вовсе не созданной теперь, а унаслёдованной оть старыхъ тяжелыхъ эпохъ нашей исторій. На первыхъ шагахъ новой литературы личность Ломоносова была яркимъ свидётельствомъ того, что новая наука и литература были именно національною потребностью: зам'ячательний диятель начальной поры нашей новой литературы быль самый подлинный человёкь изъ народа. Одна изъ важвташихъ задачъ новой литералуры въ области общественныхъ вопросовъ, насколько они были ей доступны, было стремленіе разъяснить общественную ненормальность и безнравственность угнетенія, лежавшаго на народныхъ массахъ, и объяснить необходимость той новой реформы, совершение воторой въ наши дни было и великимъ національно-государственнымъ дёломъ, и фавтомъ торжества просвётительныхъ идей, воторымъ служила литература. Между этими двумя эпохами лежить развитие литературы, исполненное, — какъ всегда бываетъ въ историческомъ развития, — весьма сложными явленіями, гдё отражались разнорачные отголоски общественныхъ и литературныхъ направлений; но общій смысль цёлаго движенія наглядно изображается тёмь началомъ новой литературы, когда Ломоносовъ ставилъ вопросъ о "разиножении и сохранении российскаго народа", и твиъ вонцомъ. — современнымъ періодомъ русской литературы, — когда стольво лучшихъ силъ науви и литературы посвящается именно изучению народа и заботажъ объ его "размножении и сохраненін". Если принять въ соображеніе особенности историческихъ условій, въ которыхъ совершалась исторія русской литературы и которыя придавали ей, какъ и всёмъ судьбамъ русскаго народа, черты несходныя съ литературными явленіями другихъ народовъ, то въ цъломъ ся развитіи и содержанів несомивно сказывается харавтеръ явленія европейскаго, съ теми отличительными чертами, какія всегда сообщаеть сильная національвость.

63

Одною изъ первыхъ задачъ, вакія являются у историковъ литературы, бываеть вопросъ о раздёлении ся истории на періоды, которое облегчало бы имъ установить ся основные пункты, главныя движущія силы и характеръ въ различныя эпохи. Давно зам'ячено, что въ д'яствительной исторіи такіе "періоды" р'ядво бывають отдёлены однев оть другого такь ярко, чтобы ножно было обозначить ихъ точными событівми и датами; въ ходё событій рёдко бывають передомы, быстро измёняющіе народную жизнь; перемёна бываеть отчетливо замётна лишь на извёствоих значительномъ пространствѣ времени, и при сложности явлевій народной жизни опредбление "періодовъ" можетъ быть сдблано лишь на основании приой сововупности признаковъ; обычное теченіе жизни имфеть свою непрерывность и традицію; новое врупное явление обыкновенно подготовляется задолго, мало замётными признавами, воторые только послё извёстнаго промежутка созрёванія являются дбятельной исторической силой; въ вонцё одного періода уже готовятся фавты періода дальнійтаго и въ этомъ послёднемъ съ другой стороны продолжають отживать факты предъндущаго. Тавимъ образомъ "періоды" должны быть поннмаемы только приблизительно; но съ этой оговорной, установленіе вхъ важно для изслёдователя, какъ опредёленіе точекъ опоры, и для читателя.

Основными періодами исторіи русской литературы, вакъ вообще руссвой исторіи, могуть быть приняты три. Гранвцами ихъ служать эпоха татарскаго нашествія, а затвиъ вторая половина XVII въка, какъ преддверіе Петровской реформы, открывающей новую пору русской литературы. Это-границы не різзкія и которыхъ невозможно опредёлить точными датами. Такъ, задатьи свееро-восточной, веливорусской, централизаціи, составляющей одну изъ главибищихъ особенностей средняго періода, появляются еще до татаръ въ вняжествахъ суздальскомъ и владимирскомъ; среди того же средняго періода совершаются событія, вмѣвшія опять роковое значеніе, какъ усиленіе Литвы, обособление Южной Русн; рядомъ съ возвышающейся Москвой еще долго держатся въчевые Новгородъ и Псковъ, и особенно первый съ особымъ свладомъ быта и внижности. На переходъ отъ средняго періода въ новому первые достаточно опредъленные признаки движенія въ сторону европейскаго образованія обовначаются во второй половинѣ XVII вѣка, даже еще съ половины XVI-го, но сильнёйшій толчовь въ этомъ направленія данъ былъ Петровскою реформой, а первыя произведенія настоящей литературы въ новомъ смыслё являются уже только послё

Петра — у Кантемира, Ломоносова, Тредьяковскаго, Сумарокова, около половины XVIII столётія. Въ теченіе новаго періода опять было нёсколько рёзкихъ граней, отдёлявшихъ характерныя ступени литературнаго движенія, когда направленія быстро смёняли другъ друга и прежнія становились устарёлыми на пространствё немногихъ поколёній.

5

Digitized by Google

ACT. PYCCK, JHT. I. I.

## ГЛАВА II.

## начатви древне-руссвой письменности.

Состояніе народной среди. — Племенныя отношенія. Языческій быть. — Перевороть, произведенный водвореніемъ христіанства, въ бытё и международныхъ отношеніяхъ. — "Двоевѣріе". — Вліяніе Византів и враждебное отношеніе къ "латинъ". — Заботы кв. Владимира и Ярослава о христіанскомъ просвёщеніи и школё. — Причини неуслёха. — Общирная церковная литература, въ переводахъ южно-славянскихъ и русскихъ. — Собственные памятники: церковные и не-церковные. — Но въ цёломъ слабое состояніе просвёщенія.

Міровоззрівніе, образовавшееся на почві двоевірія. — Отношеніе писателей къ народному биту: аскетизиъ в отрицаніе народнаго преданія. — "Книжное почитаніе".

Изученіе стар'я паго періода нашей литературы, вакъ н всей исторіи, до сихъ поръ представляетъ много пробиловъ, воторыхъ не могло наполнить изслёдованіе, за отсутствіемъ точныхъ данныхъ. До сихъ поръ это-область легенды и предположеній. Самое начало русской исторіи остается спорнымъ между историвами, которые уже давно раздёлились въ особенности на два лагеря: по мивнію однихъ, руссвое государство устроено въ первый разъ варяжскими, т.-е. норманскими князьями, призванными, по сказанію лётописи, "изъ-за моря"; другимъ стало вазаться, что признать чужихъ людей начинателями руссваго государства не позволяетъ патріотическое чувство, и было потрачено не мало усилій, а иногда остроумія, чтобы довазать, что призывались не чужеземцы норманны, а родственные "варяги-Русь" изъ славянъ балтійскаго Поморья. Лишь немногіе думали, что вопросъ о томъ, откуда пришли варяги, въ сущности довольно безразличенъ; несомнѣнно одно, что съ ІХ-го вѣка Русь, о которой раньше почти ничего не знаеть исторія, обнаруживаеть энергическую дѣятельность, которой не могла уже не замѣтить исторія; въ дальнёйшихъ событіяхъ присутствіе пришлыхъ воин-

ственныхъ элементовъ не подлежитъ сомнѣнію... Эта неясность перваго фавта русской исторіи происходила оттого, что самая запись его въ древнѣйшей лѣтописи лѣтъ черезъ двѣсти носитъ слѣды народно-поэтическаго творчества; начало исторіи есть поэтическое преданіе; къ извѣстнымъ словамъ призванія: "земля наша велика и обильна" и пр., нашлась буквальная параллель и средневѣковой латинской лѣтописи <sup>1</sup>). Поэтическое преданіе и дальше сопровождаетъ разсказы лѣтописцевъ: исторія Олега, Игоря, Ольги, Святослава, самого Владимира Святого, и другія событія первыхъ вѣковъ, очевидно, переплетены съ поэтическими сказаніями, которыя лѣтописецъ бралъ изъ устъ народа или княжеской дружины и соедниялъ съ древними лѣтописными замѣтками, которыя находилъ въ своихъ письменныхъ источникахъ.

Такниъ образомъ на первыхъ шагахъ исторіи и на первыхъ страницахъ лѣтописи мы встрѣчаемся съ поэзіей. Къ сожалѣнію, состояніе древней русской письменности не позволяло до сихъ поръ ближе опредѣли́ть характеръ этой поэзіи: насколько это была исконная или чужая, усвоенная народомъ, поэзія, былъ это дружинный эпосъ, или только преданіе, не сложившееся въ поэтическую форму?

Какая же была почва, народная среда, въ которой возникало развитіе поэзіи и будущей литературы?

Самый этоть вопросъ, какъ и другіе, болѣе частные, вопросы нашей древности, составляеть до сихъ поръ предметъ недоумъній и споровъ. Предшествующая исторія русскаго племени до IX въва поврыта значительнымъ "мракомъ неизвъстности". Очевидно одно, что руссвое племя населяло нёсколькими вёками раньше ту территорію (западную часть нынъшней Россіи), на которой застаеть его писанная исторія; но до сихъ поръ трудно было связать въ историческую послёдовательность тв отрывочныя данныя, какія сообщаются объ этихъ краяхъ древними нсторивами отъ Геродота и Птолемея до Провонія и Іорнанда, и до нашего Начальнаго лётопясца. Для нёкоторыхъ смёлыхъ асторньовъ не было сомнѣнія, что Геродотъ въ древней Скиоіи описываетъ между прочимъ славниъ, даже прямо русскія племена, названныя (черезъ полторы тысячи лётъ!) въ нашей лётописи; для другихъ было очевидно, что царство Аттилы было царство славянское; болёе осторожные думають, что Геродотова Скнојя населялась частью авіатскими вочевниками, частью плеのないので、「「「「」」のないで、「」」「「」」の「」」」

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе Видубинда о древнихь бриттахь. Ср. Бестужева-Рюмина, Р. Ист. Свб. 1872, сгр. 88 (вторая пагин.), и съ другой стороны — Иловайскаго, Разысканія о началь Руси. М. 1875, стр. 286; Гедеонова, Варяги и Русь. Спб. 1876, стр. 88.

менемъ иранскимъ, и элементъ славянскій допусвается въ извѣстной мёрё только по чистому предположенію. Остаются неясными присутствіе и роль славяно-русскихъ племенъ во время готскаго царства и почти столь же неяснымъ то двойное заселение древнихъ русскихъ земель, гдё древній лётописецъ указываеть въ Кіевѣ "Русь", а въ Новгородѣ "славянъ". Остается довольствоваться тёми данными, какія сообщаеть начальный лётописець, хотя и здёсь присутствіе легенды побуждало слишкомъ недовёрчивыхъ изслѣдователей начинать вполнѣ достовѣрную исторію только съ Владимира Святого <sup>1</sup>), — хотя это было черевъ-чуръ: отецъ Владнинра былъ лицомъ несометие историческимъ, дъявія вотораго засвидѣтельствованы и лѣтописью греческою; Ольга хотя отчасти окруженная легендой, также извъстна; существование Игоря свидетельствуется документомъ (договоръ съ греками), а Игорь называется сыномъ Рюрика, такъ что для мнимо произвольной легенды остается въ сущности очень мало мёста: рёчь идеть не далёе, какъ о прадёдё Владимира Святого и отца совершенно историческаго Игоря. Начальный лётописецъ разсказывалъ по преданію о нравахъ и обычаяхъ славяно-русскихъ племенъ до врещенія; но и до его времени были цѣлы остатки старины, которые дёлали для него вёроятными приводимые имъ разсказы: онъ отмѣчаетъ, что нѣкоторыя изъ названныхъ имъ племенъ "творятъ и нынъ" свои старые обычая-, нынъ", т.-е. въ концѣ XI-го и въ началѣ XII-го вѣка.

Быть, ивображаемый начальнымъ лѣтописцемъ, отличался большой первобытностью. Изъ общей картины грубыхъ нравовъ лѣтописецъ выдѣляетъ своихъ полянъ, но о нѣвоторыхъ другихъ племенахъ упоминаетъ, что ихъ обычай былъ "звѣринскій". Дѣйствительно, надо полагать, что была значительная разница между племенными оттѣнками древняго славяно-русскаго народа: именно, тѣ поляне, которые примыкали къ великому торговому (и военному) пути — Днѣпру, гдѣ, вѣроятно давно, основался Кіевъ, какъ центръ, должны были стоять выше своихъ единоплеменниковъ, жившихъ въ "лѣсахъ", т.-е. въ дикихъ захолустьяхъ. Подъ впечатлѣніемъ лѣтописи у одного изъ нашихъ извѣстнѣйшихъ историковъ слагалось представленіе о древнемъ бытѣ, какъ варварскомъ:

"Славяно-русскія племена жили небольшими общинами, которыя имёли свое средоточіе въ городахъ—укрёпленныхъ пунктахъ защиты, народныхъ собраній и управленія. Никакихъ установ-

<sup>1</sup>) Такъ у Костомарова: "Русская исторія въ жизнеописаніяхъ".



леній, связующихъ между собою племена, не было. Признавовъ государственной жизни мы не замѣчаемъ. Славяно-русскія племена управлялись своими князьками, вели между собою мелкія войны и не въ состояни были охранять себя взанино и общими силами противъ иноплеменниковъ, а потому часто были покоряемы. Религія ихъ состояла въ обожаніи природы, въ признаніи мыслящей челов'яческой силы за предметами и явленіями витиней природы, въ поклонении солнцу, небу, водъ, землъ, вътру, деревьямъ, птицамъ, камнямъ и т. п. и въ разныхъ басняхъ, върованіяхъ, празднествахъ и обрядахъ, создаваемыхъ и учреждаемыхъ на основания этого обожания природы. Ихъ религіозныя представленія отчасти выражались въ формъ идоловъ, но у нихъ не было ни храмовъ, ни жрецовъ, а потому ихъ религія не могла имъть признавовъ повсемъстности и неизмъняемости. У нихъ были неясныя представленія о существованіи человѣка послё смерти; замогнаьный міръ представлялся ихъ воображению продолжениемъ настоящей жизни, такъ что въ томъ мірѣ, какъ и въ здѣшнемъ, предполагались одни рабами, другіе господами. Они чествовали умершихъ прародителей, считали ихъ повровителями и приноснии имъ жертвы. Върнии они также въ волшебство, т.-е. въ знаніе тайной силы вещей, и питали большое уважение въ волхвамъ и волхвицамъ, которыхъ считали обладателями тавого знанія; съ этимъ связывалось множество суевърныхъ пріемовъ, какъ-то: гаданій, шептаній, завязыванія узловъ н тому подобнаго. Въ особенности была велика въра въ тайное могущество слова, и такая въра выражалась во множествъ заговоровъ, уцелевшихъ до сихъ поръ у народа. Сообразно такому духовному развитію было состояніе ихъ житейской умвлости. Они умъли строить себъ деревянныя жилища, укръплять ихъ деревянными стёнами, рвами и земляными насыпями, дёлать ладын и рыболовныя снасти, воздёлывать землю, водить домашняхъ животныхъ, прясть, твать, шить, приготовлять кушанья и напитки — пиво, медъ, брагу, — вовать металлы, обжигать глину на домашнюю посуду; знали употребление въса, мъры, монеты, нивли свои музыкальные инструменты; на войну выходили съ истательными вопьями, стрёлами и отчасти мечами. Всё познанія нхъ переходили отъ поколёнія въ поколёнію, подвигаясь впередъ очень медленно.

"При внязьяхъ тавъ называемаго Рюривова дома господствовало полное варварство. Они облагали русскіе народы данью и до нъвоторой степени, подчиняя ихъ себъ, объединяли; но ихъ власть имъла не государственныя, а наъздническія или разбой-

ничьи черты. Они окружали себя дружиною, шайкою удальцовъ, жадныхъ въ грабежу и убійствамъ, составляли изъ охотниковъ разныхъ племенъ рать и дёлали набъги на сосёдей. -- на области византійской имперіи, на восточныя страны при-каспійскія и закавказскія. Цёль яхъ была-пріобрътеніе добычн. Съ тёмъ же взглядомъ они относились и въ подчиненнымъ народамъ: послъдніе присуждались платить дань; и чёмъ болёе можно было съ нихъ брать, тёмъ болёе брали; за эту лань бравшіе се не принимали на себя никакихъ обязательствъ оказывать какуюнибудь выгоду съ своей стороны подданнымъ. Съ другой стороны князья и нуъ дружинники, имбя въ виду только дань и добычу, не старались вводить чего-нибудь въ жизнь платившихъ дань, ломать ихъ обычаевъ, и оставляли съ ихъ внутреннимъ строемъ, лишь бы только они давали дани и поборы.

"Такой варварскій складь общественной жизни измѣняется съ принятіемъ христіанской религін"<sup>1</sup>)...

Совсёмъ нною картина представляется другимъ историкамъ: для нихъ послёдующіе факты древней русской жизни и отголосви старины въ народной поэзіи важутся ручательствомъ, что культурное состояние древняго русскаго народа. вовсе не было грубо первобытное, что, напротивъ, самое язычество русскихъ племенъ было такого рода, что переходъ въ христіанству и могъ совершиться такъ спокойно и безъ борьбы (кромъ исключительныхъ случаевъ), какъ разсказываетъ лѣтописецъ<sup>2</sup>)...

Во всякомъ случай это язычество не было организовано: не было жрецовъ; не было, повидимому, и храмовъ. При скудости извъстій трудно составить понятіе о древней религіи племенъ: знаемъ лишь нёсколько названій божествъ, какъ Перунъ, Дажьбогъ, Волосъ и др.; старыя записи не сохранили ниванихъ слёдовъ древней космогонія; остаются данныя народной поэзія, которая сохраняетъ вногда слёды самой отдаленной древности; но, доступная изученію только въ современной ся формѣ, она, очевидно, заключаетъ въ себъ мотивы весьма сложнаго рода, накопньшіеся въ ней въ теченіе цілой тысячелітней исторіи, между прочимъ, заключаетъ несомнѣнно и представленія христіанской эпохи, — такъ что извлекать изъ нея выводы о давней древности можно только съ особой осторожностью. Она дала бы богатый матеріаль, еслибы можно было пользоваться ею непосредственно для этихъ пѣлей: тавъ отчасти и пользовались ею

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Костомаровъ, "Русская Исторія въ жизнеописаніяхъ", первыя страницы. <sup>2</sup>) Вагляды К. Аксакова, частыр И. Е. Забълина.

при первомъ примѣненіи ученія Гримма<sup>1</sup>). Если самое слово есть уже мноъ, и поэтическая картина есть мисологическое иносказание, если то и другое можеть быть объясняемо параллелями нзъ болте развитыхъ мисологій другихъ народовъ, мы соберемъ цёлую массу мнонческихъ представлений, изъ которыхъ можетъ быть построена пёлая система языческой религін, быта и обряда. Но въ действительности давно прошла та пора, когда слово было мноомъ; весьма въроятно, а иногда несомитино, что въ своей тысячелётней судьбё, переходя десятки поволёній, народная поэзія даже тамъ, гдъ сохранила основной мотивъ, измънила свою лексическую одежду, многое забыла, многое перетолковала и многое прибавила. Съ распирениемъ изучений оказалась возможность услёдить нёкоторыя изъ этихъ позднихъ наслоеній, и вслёдствіе того очень видоизмёнить или совсёмъ отвергнуть прежніе выводы о древнемъ преданіи. Напримѣръ, то, что еще недавно говорилось о существовавшемъ у русскихъ славянъ дуалистическомъ представлении творения міра, при ближайшемъ изслёдовани оказалось позднёйшимъ христіанско-еретическных преданіемъ <sup>2</sup>); то, что полагалось исконнымъ и славянорусскимъ, оказывалось чужимъ и новъйшимъ. Когда народная поэвія потеряла непосредственную связь съ бытомъ, - а во многихъ случанхъ это совершилось уже давно, --- ея миеические элементы должны были потерять свой смысль, сохранивь развъ смыслъ аллегорін или поэтической картины; на мѣсто миеолоческихъ фактовъ, закрѣпленныхъ въ старой пѣснѣ, выступало чисто поэтическое творчество. Опорой для мненческаго истолкованія народной песни оставался обрядъ, который въ свою очередь долженъ быль подвергаться измёненіямь, заимствованіямь и утратамь.

Изъ этихъ источнивовъ можетъ быть извлечено понятіе о древнемъ до-христіансвомъ бытѣ лишь въ извѣстномъ приблизительномъ соотвётствія съ увазаніями древнихъ источнивовъ. Ня одно почти имя старыхъ божествъ, извъстныхъ по лътописи, не сохранилось въ нынёшнемъ народномъ преданін; не сохравилось свазаній восмогоническихъ; остались лишь отчасти только поэтическія представленія о природъ, и въ обрядовыхъ пъсняхъ остатви бытового міровоззрѣнія изъ старыхъ языческихъ празднествъ -- опять съ позднъйшими примъсями. Вообще до-христіанское, какъ увидимъ, сильно смѣшалось съ христіанскимъ <sup>3</sup>).

1.04

Труды Буслаева и особливо Асанасьева; въ крайнемъ преувеличения у Ор. Милера; въ совершенно фантастическомъ видъ у Безсонова.
 Сравни изслъдования о колядскихъ пъсняхъ Потебни и Веселовскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Послѣ книги Асанасьева: "Поэтическія воззрѣнія славянъ на природу", болѣе или менѣе цѣльные обзоры славянской, въ томъ числѣ и русской, мисологіи сдѣлали

Введеніе христіанства было величайшимъ переворотомъ въ этомъ бытв во всвхъ отношеніяхъ. Христіанство принято было, вром'в отдельныхъ случаевъ, безъ сопротивленія, отчасти вследствіе силы вняжескаго авторитета, отчасти потому, что въ Кіевъ оно было уже подготовлено прежними частными обращениями, отчасти, наконецъ, вслёдствіе того, что въ народныхъ массахъ не было прочно установленнаго языческаго въроучения и жречества. Уже вскор' христіанство стало важною и культурною, и политическою силою. Какъ ни слабо было въ началѣ пониманіе христіансваго в'вроученія, оно являлось первымъ цівльнымъ водевсомъ космогонии и правственности, обставлено было правильной и въ главныхъ пунктахъ населенія торжественной обрядностью, въ храмахъ невиданной дотоля врасоты, съ нравственнымъ витиательствомъ въ личную жизнь, съ примърами асветическаго энтузіазма, несомнѣнно производившими сильное дѣйствіе, съ богатымъ запасомъ религіозно-чудеснаго, навонецъ, съ готовыми церковными внигами, которыя послужили началомъ просв'ящения и письменности. Старина была конечно дорога массѣ, какъ привычное повѣрье, любезна своими веселыми празднествами, --- масса и удержала надолго многое изъ этихъ преданій, --- но, какъ скудное въроучение, старина не могла соперничать съ христіанствомъ, особливо, вогда становилась понятна въ христіанствъ сторона милосердія и братолюбія, когда ореолъ святости и чуда окружилъ самихъ русскихъ подвижниковъ и мучениковъ, вакими уже вскоръ явились Антоній и Өеодосій Печерскіе, два варяга, Борисъ и Глёбъ, Ольга, позднёе Владимиръ, причисленные въ лику святыхъ, и пр. Частью еще въ древнемъ періодѣ, но въ особенномъ изобиліи потомъ послѣдовало за ними множество святыхъ по всёмъ концамъ русской земли <sup>1</sup>), и къ ихъ почитанію присоединились особенно знаменитые храмы, обители, чудотворныя иконы, мощи: все это стало мъстными святынями и вибств символами мъстнаго патріотнама въ эпоху

Крекъ въ "Einleitung in die slavische Literaturgeschichte" (2-е изданіе 1887) и, въ видѣ сжатаго сопоставленія фактовъ, Ганушъ Махаль, "Nákres slovanckého bájeslovi" (1895). Послёдній, начиная книгу сказаніями о сотворенія міра и человѣка, прямо открываеть ее позднёйшими дуалистическими мнеами христіанско-еретическаго представленія; и дальше, говоря о "высшихъ богахъ", ставитъ рядомъ сначала Перуна, а потомъ Илью Пророка, и т. д. Louis Léger, La Mythologie slave. Paris, 1902.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Н. Барсукова, "Источники русской агіографін". Спб., 1882 (изд. Общества люб. др. письменности, LXXXI); архимандрита Леонида, "Святая Русь или свѣдѣнія о всѣхъ святыхъ и подвижникахъ благочестія на Руси (до XVII вѣка) обще и мѣстно чтимыхъ" и пр. Спб. 1891 (тамъ же, XCVII); Ключевскаго, "Древнерусскія Житія Святыхъ какъ историческій источникъ". Москва, 1871; Филарета черниговскаго, Русскіе Святые. 1861—66, и др.

вняжескихъ междоусобій и споровъ земель между собою. Размноженіе святыни сопровождалось развитіемъ легендарныхъ сказаній, которыя уже вскоръ переходили въ письменность, впослёдствін въ народную духовную поэзію; и вообще христіансколегендарный матеріалъ занилъ общирное мъсто въ народной фантазіи...

Составивъ громадный переворотъ во внутренней жизни народа, христіанство возъимѣло господствующее значеніе и въ неждународныхъ отношеніяхъ Руси. Съ христіанствомъ древняя Русь вступала разъ навсегда въ міръ европейскихъ народовъ, въ движение европейской цивилизации, основою котораго, выдълившей Европу отъ всёхъ остальныхъ народовъ, было христіанство. Русскій народъ вступаль въ наслёдіе христіанскаго преданія и литературы, которыя — въ тёхъ предёлахъ, какіе были ему доступны — стали надолго единственнымъ источникомъ его просв'ящения. Тёсная связь соединила древнюю Русь съ Византіей, отъ которой въ первое время она вполнъ зависъла, какъ интрополія воистантинопольской патріархін; вийсті съ тімъ церковная связь соединила древнюю Русь со всёмъ православ-нымъ востокомъ и въ частности съ православными южно-славянскими царствами, съ которыми завязалась тёсная литературная взаниность. Съ другой стороны древняя Русь съ принятиемъ христіанства отдёлилась рёзвок гранью оть того азіатскаго міра языческаго и позднъе магометанскаго, который съ самаго начала и во все продолжение русской истории былъ сосёдомъ русской земли, всегда враждебнымъ, угрожающимъ и послъ татарскаго нашествія цёлые вёка господствовавшимъ надъ древнею Русью. Русскіе люди уже съ тёхъ поръ чувствовали свое превосходство надъ этимъ восточно-азіатскимъ міромъ, кавъ люди съ единой истинной вёрой надъ "погаными". Это чувство превосходства, соединившееся съ извёстнымъ отвращениемъ, не исчезало даже во время въкового ига, держало побъжденныхъ вдалеве отъ победителей и въ конце вонцовъ въ сильной меръ было залогомъ самаго освобождения.

Цонятно, однако, что новый періодъ народной жизни настуиилъ не вдругъ. Кромѣ того, что самое внѣшнее водвореніе сристіанства въ обширной странѣ съ разъединеннымъ населеніемъ, съ трудными и медленными сообщеніями, при маломъ числѣ церковныхъ служителей, требовало значительнаго времени, — не могли скоро измѣниться ни настроеніе умовъ, ни обычай, созданные вѣками до-христіанской жизни. Изъ встрѣчи двухъ міровоззрѣній создалось то среднее состояніе, которое еще древніе учители русской церкви назвали "двоевбріемъ". Какъ донынъ въ массъ върующихъ людей учения церкви о любви въ ближнему, о презрвнія земныхъ благъ, двоятся съ самымъ отвровеннымъ себялюбіемъ, алчностью, жестовостью и вибств съ массою не-христіанскаго суевърія, такъ еще болье въ ть древнія времена христіанское ученіе, съ его кроткою пропов'ядью, а также мало вразумительной догмативой, двоилось съ твии первобытными понятіями, воторыя еще наканунь ничьмъ не были поколеблены и были глубочайшимъ убъжденіемъ. Если въ самой государственной жизни, въ законодательствъ, въ судъ, христіанство ни тогда, ни послё не могло преодолёть жестовой дёйствительности и, напр., Русская Правда, изданная христіанскими князьями, спокойно узаконяеть вровомщение, то понятно, что въ народной массъ долго существовали рядомъ новая въра, воторой требовали князь и духовенство, и старое языческое преданіе, внушаемое отцами и дъдами. Процессъ двоевърія длился очень долго, не вончившись въ сущности и до сихъ поръ. Цервовь, вавъ сважемъ далѣе, усиленно стремилась въ истребленію двоевърія, обличала его въ поученіяхъ, въ лътописи, церковномъ законодательствъ, предавала его проклятіямъ, но оно продолжало жить, отчасти потому, что невозможно было бы измёнить міровозврѣніе народа при тѣхъ скудныхъ средствахъ обученія, вавія тогда (да и послѣ) были, отчасти потому, что требованія учителей были чрезмёрны: поднято было гоненіе не только прямо противъ идолослуженія, но противъ всякаго увеселевія, противъ игры и пъсни, которыя объявлены были дъломъ бъсовскимъ (по старому византійскому представленію язычество было именно служеніемъ бъсамъ). Замъчательно, что съ неменьшимъ ожесточеніемъ аскетическое гоненіе народнаго обычая и народной поэзін отозвалось еще во второй половинѣ XVII вѣка при Алексѣѣ Михайловичь... Цёлый народъ, вонечно, нельзя было сдёлать асветомъ, — и народъ продолжалъ свои увеселенія и пъсни. Только благодаря этому до насъ дошла та народная поэзія, въ которой мы можемъ услёдить отголоски древности.

Такимъ образомъ въ древнемъ бытѣ оказалось два міровоззрѣнія— церковное и народно-двоевѣрное: первое настойчиво повторяло христіанскія наставленія; второе видоизмѣнялось съ теченіемъ времени, воспринимало все большую долю христіанскихъ мотивовъ, все больше забывало старину, естественно вымиравшую, но все еще сохранило ее настолько, что она въ устномъ преданіи, хотя и отрывочно, дожила и до нашего времени.

Новое условіе этого перваго просв'єщенія явилось въ тогдаш-

нихъ отношеніяхъ восточной и западной церкви. Ояѣ еще не были раздёлены въ то время, когда совершалась проповёдь Кирилла и Мееодія, но раздоръ уже начался, и въ тому времени, когда происходило крещение Руси, отношения церквей были уже врайне натянуты и, наконецъ, въ XI столётіи дёло кончилось полнымъ разрывомъ и взаимными анаеемами. Для едва возникавпей церкви, какъ русская въ концѣ Х вѣка, были, конечно, совершенно непонятны догматические мотивы и столкновение церковныхъ властолюбій, которые послужили причиной разрыва; но греви были учителями и јерархическою властью новой церкви, и ихъ авторитетъ былъ признанъ безпрекословно. По разсказу **изтописи** объ испытавіи въръ Владимиромъ, недружелюбное отнопеніе въ латинской въръ приписано этому внязю еще до принятія врещенія; въ XI въкъ, въ ряду древнъйшихъ памятниковъ нашей церковной литературы находимъ обличения противъ латинянъ, которыя потомъ еще размножились <sup>1</sup>), --- хотя въ практическомъ быту князей пока не видно вражды къ людямъ западной церкви (были, напр., возможны брачные союзы съ иноземными католическими королями и князьями). Но чѣмъ дальше, тёмъ все больше разросталась эта вражда въ западной церкви, превратившаяся, наконецъ, въ ожесточенную ненависть, такъ что латинство приравнивалось въ "поганому" язычеству. Эта нетерпимость сдёлала невозможнымъ вліяніе западной образованности въ древней Руси, и это не было пользою для послѣдней.

Въ новъйшее время извъстная школа, напротивъ, считала это правильнымъ и желательнымъ, исходя изъ упомянутаго выше представленія о противоположности міровъ восточнаго и западнаго <sup>2</sup>); но вавовы бы ни были догматическія различія и вакъ бы ни были враждебны съ обънхъ сторонъ взгляды представителей разныхъ исповѣданій, дѣло не исчерпывалось одними вѣроисповъдными отношеніями: западъ уже съ среднихъ въковъ самъ возбуждаль все сильнье возроставшие протесты противь исключительности и злоупотребленій католической церкви; независимо отъ нея онъ создавалъ научное знаніе, которое все болѣе становилось самостоятельной силой. Средневъковая схоластика уступала мёсто той новой наукё, которая въ столкновении съ католи-

 <sup>&</sup>quot;Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ". Андрея Попова. Москва, 1875; къ этому см. разборъ А. С. Паклова въ 19-мъ присужденіи Уваровскихъ премій и отдільно: "Критическіе опыти по исторіи древнійшей греко-русской полемики противъ латинянъ". Спб. 1878.
 Это положеніе всего різче было высказано Хомяковымъ (Сочиненія, т. П); догматическая точка зрінія устраняетъ всі другіе аргументы, но остается неубъ-цительна для тіхъ, кому но существу представляется черезъ міру исключительной.

чизможъ, установила право свободнаго изслъдования. Все это движеніе, результатомъ котораго было Возрожденіе, великія открытія XV въка, научные подвиги Коперника и Галилея, наконецъ, самая церковная реформа въ рукахъ Виклефа, Гуса, Лютера,все это движение съ его великими переворотами въ области человъческаго знанія осталось чуждо древней Руси; но эти пріобрътенія знанія стали приходить впослёдствіи и должны были придти, если русскій народъ не долженъ быль остаться на ступени первобытнаго невъжества. Русскій народь и не хотвль оставаться на этой ступени и, какъ выше упомянуто, въ лицъ своей власти стремился уже съ XV въва усвоить извъстную необходимъйшую долю европейскаго знанія: не принимая самой евронейской науки, которая казалась подозрительной по своему "латинству", — да была бы и недоступна безъ предварительной правильной шволы, - онъ очень желалъ воспользоваться правтическими примѣненіями науки, которая, какъ бы не въ случайномъ совпадения съ элементарнымъ пониманиемъ науви, называлась въ старомъ языкъ не знаніемъ, а "хитростью". Съ тъхъ поръ, все еще относясь съ врайнимъ недовъріемъ въ латинству какъ въръ, русскій народъ разными путями и въ разной мъръ воспринималъ вліянія западнаго знанія, даже в въ прямой латинской формъ: мы видимъ это въ кіевскихъ школахъ и дальнъйшемъ развитін этого движенія со временъ Петра. Малопо-малу, отчасти подъ давленіемъ практической необходимости и отчасти, наконецъ, подъ неодолимой властью развивавшейся пытливости и любви въ знанію, эта западная наува получила, по крайней мёрё въ умахъ наиболёе просвёщенныхъ людей, все свое право, какъ наука всеобщая, какъ трудъ и пріобр'втеніе всей человѣческой мысли, независимой отъ національности и вѣроисповѣланія.

Такимъ образомъ въ послѣдующей исторія русскому просвѣщенію пришлось восполнять пробѣлы стараго, заимствовать позднѣе то, что не было усвоено раньше, и этимъ опять навлекать на себя отъ тѣхъ же приверженцевъ исключительной національности упреки въ подражательности; — но иначе не могло быть, если приходилось наверстывать потерянное и усвоивать то, что раньше было сдѣлано другими.

Но не только это враждебное отношеніе къ иновърному западу было причиною слабости успъховъ просвъщенія древней Руси. Не принимаемое съ запада, просвъщеніе могло бы приходить изъ Византіи, которая въ тъ въка бывала авторитетомъ для самаго запада, обладала и наукой, и высокимъ искусствомъ,

## начатки древней письменности.

в могла бы служить богатымъ источникомъ образованія для весьма. первобытной тогда Руси. Это случилось однаво только въ крайне ограниченной степени: къ намъ перешло все необходимое въ цервовномъ обиходъ, но не перешла наука. Гдъ была причина этого? Въ этомъ деле были дее стороны. Говорятъ о высовомъ состояния просвѣщенія въ Византія и о несправедливомъ, даже легвомысленномъ непризнании ся благотворныхъ вліяній на русское просвѣщеніе въ древнемъ періодѣ; но болѣе безпристрастные исторнки ставять вопросъ: было ли со стороны Византіи желаніе придти на помощь въ новообращенному народу съ тъми средствами просв'ещенія, какими она владівла, или она довольствовалась только въ своихъ интересахъ установленіемъ своего авторитета въ дълахъ церковныхъ и политическихъ. Полагалось, что величайшимъ деломъ Византіи относительно славянства, а потоиъ восвенно и Русп, была дёятельность Кирилла и Мееодія, гревовъ по рожденію, лицъ, воторымъ по ихъ положенію и просвѣщенію предстояло высовое поприще дома и которыхъ Византія отдала на служевіе славянскимъ народамъ, чтобы дать имъ христіансьюе ученіе на ихъ собственномъ явыкѣ. Болѣе осторожные историви думають, однаво, что это послёднее случилось только потому, что дёло шло о народё отдаленномъ (моравахъ), который надо было привлечь въ область греческой іерархіи, что нначе въ своихъ собственныхъ предълахъ греки не дали бы славянамъ этого преимущества <sup>1</sup>). Позднѣе, греви, безъ сомнѣнія въ силу традиціоннаго отношенія къ славянскимъ народамъ, вакіе могли овазаться въ ихъ зависимости, дёйствовали относительно болгаръ такъ, что вызвали съ ихъ стороны iepapхическую схизму, въ которой они теперь и пребывають... Древная русская церковь была сначала въ полной зависимости отъ константинопольской патріархін, многіе русскіе митрополиты были назначаемы изъ грековъ и только поздибе русская церковь стала заявлять нёкоторую независимость. Интересь грековъ къ древней Руся ограничивался этими церковно-административными отноше-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Еслиби Константинъ вознамърнися дать богослуженіе на своемъ собственномъ язикъ тъмъ изъ принявшихъ христіанство славянамъ, которые жили въ предълахъ самой имперія, то болъе чъмъ въроятно, что онъ не въ состоянія былъ бы, т.-е., что онъ не получилъ би дозволенія, привесть свое реформаторское намъреніе въ исполненіе. Но въ данномъ случав дъю пло о церковной власти надъ славянскимъ народомъ очень отдаленнымъ; дарованіе народу богослуженія на его собственномъ языкъ представлялось прекраснымъ средствомъ привязать его къ этой власти или закръпить ее надъ нимъ: и греческое правительство согласилось допустить--надежитъ подразумъвать---въ видъ случая не въ примъръ, чтоби Константинъ ввелъ у моравовъ богослуженіе на славянскомъ языкъ, какъ нослѣ, руководясь подобными же побужденіями, призналъ славянское богослуженіе и пала". Е. Голубинскій, "Святые Константинъ и Меводій, первоучители славянские". Москва, 1885, стр. 18.

ніями, при чемъ первая забота была о томъ, чтобы предохранить новую область церкви отъ римскаго захвата. Какъ предполагаютъ, при первыхъ митрополитахъ была своя греческая свита церковныхъ служителей, отъ которыхъ могло быть заимствовано знакомство съ церковной литературой и греческимъ языкомъ, и знаніе этого языка было распространено въ извъстной степени между русскими внижниками, такъ какъ многіе переводы изъ греческой церковной литературы, существовавшіе въ нашей древней письменности, сдъланы были несомнённо русскими. Этимъ, кажется, и ограничилось все участіе грековъ въ русскомъ просвъщеніи.

Кавъ стояло просвёщение съ другой стороны, со стороны самихъ руссвихъ? Донынъ существуютъ два весьма несходныя представления о степени и распространении образования въ древней Руси. Однимъ казалось, что какъ прочныя основы государственности были уже заложены первыми внязьями, такъ со временъ Владимира существовали и правильныя шволы. Другіе думали, напротивъ, что изъ показаній исторіи и письменности трудно извлечь доказательства въ пользу существованія правильной шволы. Историвъ церкви, котораго мы выше цитировали, не сомнѣвается, что по введеніи христіанства князь Владимирь стремился перенести на Русь греческое образование въ самомъ шировомъ объемѣ, что между прочимъ съ этою именно цѣлью онъ добивался родственнаго союза съ византійскимъ императоромъ. "Гражданская культура грековъ, какъ и всякая культура, состояла изъ просвъщенія и ремеслъ; желая и добивансь ея перенесенія на Русь во всемъ ен объемъ, Владимиръ долженъ былъ желать и добиваться, чтобы перенесены были одно и другія. Само собою предполагается, что Владимиръ, какъ человъвъ не только не просвъщенный, но и совствиъ безграмотный, не могъ указывать грекамъ, чего именно онъ желалъ относительно просвъщения. Онъ могъ только вообще требовать, чтобы Руси дано было все то, что имбли греви; а затбиъ поставить дбло такъ или иначе, дать твхъ или иныхъ людей уже зависвло отъ доброжелательства грековъ, заручиться которымъ посредствомъ родственнаго союза поэтому онъ такъ и добивался". Не иначе, по мнёнію этого историка, надо понимать свидётельство лётописи, что Владимиръ тотчасъ по возвращени изъ похода въ Корсунь съ женой и тёми греками, которые были для него нужны — "пославъ, нача поимати у нарочитое чади дъти и даяти нача на ученье внижное". Нарочитая чадь была именно аристовратія, боярство, и слъдовательно научившіеся люди были нужны для его соб-

78

ственной службы. Рёчь шла не о простой грамотности, потому что она была и прежде при первыхъ русскихъ христіанахъ; "внижное ученіе" должно было означать настоящее просвёщеніе, руководителями котораго предполагались призванные греки. "Владнииръ торопится ввести въ Россію просвёщеніе, котораго въ ней дотолё не было и которое должно было положить начало новому періоду ся жизни. Сословіе бояръ предназначалось быть образованнымъ или просвёщеннымъ сословіемъ Руси, и вотъ Владимиръ и спёшитъ набрать дётей боярскихъ" <sup>1</sup>).

Историвъ не сомнѣвается, что попытки князя Владимира дъйствительно водворили у насъ нѣкоторое просвѣщеніе, но водворили не надолго. Почему же просвѣщеніе не могло бросить у насъ прочныхъ корней, и вмѣсто того въ теченіе всего до-Петровскаго періода, за рѣдкими исключеніями, существовала одна грамотность, т.-е. именно только элементарная ступень просвѣщенія? Вопросъ серьезный, потому что касается самаго основного факта въ процессѣ литературнаго развитія. Названный историкъ посвятилъ этому вопросу особевное вниманіе и приходилъ къ заключенію, что причина неуспѣшности нашего просвѣщенія заключалась въ самомъ существѣ историческаго положенія древней Руси.

Владимиръ, желавшій ввести просвѣщеніе, и Ярославъ, поддерживавшій его попытку, прежде всего заботились, конечно, о просвъщении собственныхъ дътей. "Отъ позднайшихъ писателей, представителей только грамотности, а не просв'ещения, и разумѣющихъ послёднее только подъ видомъ первой, мы ничего не можемъ ожидать, вромъ того, чтобы они сказали, что-де быша дъти того и другого и грамотъ научены, ибо свазать это было въ данномъ случав все, что они могли сказать". Но сохданилось свидътельство другого рода, именно разсвазъ Владимира Мономаха о своемъ отцё, внязё Всеволодё, сынё Ярослава: "отецъ мой, дома съдя, изумъяше пять языкъ". Два изъ нихъ, -думаеть г. Голубинскій, - могли быть варяжскій я половецкій, внакомые практически и для практическихъ цълей. "Но остаются еще три языка. Человъкъ, безъ практическихъ цълей изучающій нностранные языки, или будеть совершенная безсмыслица, или, чтобы сдёлать его со смысломъ, необходимо предполагать какіянибудь иныя цёли. Но вромё цёлей практическихъ, вакія еще нныя цёли, какъ не цёли научной любознательности? Слёдовательно, человёка, изучающаго иностранные языви не для цёлей

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубинскій, "Исторія русской церкви", т. І, первая половина. М. 1880, стр. 580-583.

практическихъ, необходимо представлять себѣ какъ человѣка образованнаго, и слёдовательно—таковъ предъ нами Всеволодъ, сынъ Ярослава. Заключая отъ него, мы получаемъ право думать, что образованіе и всѣхъ другихъ сыновей Ярослава, равно какъ и сыновей Владимира, состояло не въ томъ только, что они "бяху и грамотѣ научени".

Причины неуспёха были частныя и общія. Первой частной причиной, по митию г. Голубинскаго, было то, что у насъ примёненъ былъ тотъ способъ частнаго обученія, какой существоваль въ самой Греціи и какой не могь привиться у насъ. У гревовъ это была форма извъстная еще съ влассической древности. "Частные люди, имъвшіе охоту научать другихъ и преподавать другимъ то, что сами знали, по собственной иниціативъ открывали или у себя на домахъ, или въ извъстныхъ общественныхъ мъстахъ, такъ скавать публичныя чтенія; другіе частные люди, имъвшіе собственную охоту учиться, собирались къ тъмъ или другимъ изъ первыхъ, въ кому хотёли, слушать ихъ курсы -въ такомъ видѣ существовало дѣло ученія во всей классической древности, въ такомъ видё оно сохранялось у грековъ и до позднивитаго времени. Къ намъ перенесена была отъ грековъ, естественно, та форма поддержанія просв'ященія, какая существовала у нихъ, т.-е. сейчасъ нами указанная, и эта-то форма и оказалась намъ не по силамъ". У насъ не основалось правильной школы, а въ частномъ преподавании, если на первый разъ могли подействовать приказы князя, то затёмъ, когда дёло предоставлено было доброй вол' родителей, этой доброй воли оказывалось очень мало<sup>1</sup>). Училищъ основано не было, потому что не было образца подобныхъ училищъ, а "выдумать подобныя училища-вначило изобръсти совершенно новый способъ поддержанія образованія, значило совершить въ этомъ отношеніи чрезвычайно важную реформу". Когда такимъ образомъ, при способъ частнаго обучения, для власти не было возможности вонтроля за обучениемъ, когда у старшаго поколѣнія не было никакой доброй воли въ поддержве шволы, необходемо думать, что этоть періодъ просв'єщевія быль крайне непродолжителень, что, собственно говоря, не было и одного поколёнія правильно обученнаго. Съ вакою быстротой происходило дальнёйшее убавленіе охотняковъ просв'єщаться настоящимъ просв'єщеніемъ, а вм'ястё съ тёмъ вавъ быстро исчезало и сіе послёднее, видно изъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Извёстна подробность, какую приводить лётописець послё извёстія о приказё учиться дётямъ "нарочитой чади": "матере же чадь сихъ плакахуся по нихъ, еще бо не бяху ся утвердили вёрою, но акы по мертвеци плакахуся".

того, что около конца XI въка, при внукахъ Ярослава, не было никакого и помину и никакой памяти о существовании у насъ просвъщения: преп. Несторъ, говоря о просвъщении Бориса, можетъ сказать только: "бяше бо и грамотъ наученъ"<sup>1</sup>).

Историкъ ставитъ, наконецъ, общій вопросъ: почему мы вообще остались безъ просв'ященія?

Послѣ попытки Владимира, которая можетъ считаться неудачной, не было сдѣлано другой. Между тѣмъ мы представляли собою народъ, который долженъ былъ бы имѣть просвѣщеніе.

"По своей территорін мы принадлежали въ народамъ европейскимъ; принявъ одно и то же съ ними христіанство, мы стали живымъ членомъ въ семействё этихъ народовъ. Но отличительною чертой и общею принадлежностью народовъ европейскихъ было то, что они имѣли просвѣщеніе. Почему же только мы одни въ ихъ семействѣ остались бевъ сего просвѣщенія?

"Вопросъ этотъ, какъ понимаетъ читатель, есть ни болёе, ни менёе какъ вопросъ о насъ самихъ, ибо тутъ спрашивается: лежитъ ли наше невёжество на нашей отвётственности, или нётъ?

"Пріятно и желательно было бы отвѣчать съ сповойной совѣстью рѣшительнымъ: нѣтъ; въ сожалѣнію, не вривя душой, отвѣчать тавъ мы не найдемъ возможнымъ".

Историкъ обращается въ тому представленію дёла, вакое даль Караменнь и затёмь повторяли многіе впослёдствіи. "Оправдать насъ отъ упревовъ за наше невѣжество лежало на сердцѣ нашего почтеннаго исторіографа. Полагая, что просв'ященіе не только было вводимо, но и действительно введено въ намъ, онъ объясняль его исчезновение междоусобіями нашихъ внязей, бывшими слёдствіемъ удёльной системы, и потомъ нашествіемъ монгодовъ. Въ настоящее время составляеть предметь, требующій довазательствъ, то, что просвъщение было вводимо въ намъ, и уже нисколько не составляеть предмета спорнаго то, что оно не было введено прочнымъ образомъ, что оно не было водворено такъ, чтобы имъть болъе или менъе продолжительный періодъ настоящаго у насъ существования". Историкъ обстоятельно объясняеть, что междоусобныя войны удбльнаго періода нисвольво не пожитали бы просвищению, еслибы оно было разъ прочно установлено, и еслибы потребность въ немъ была укрѣплена: .Отцы были заняты войнами или страдали отъ нихъ, но какъ

HCT. PYCCE. JET. T. I.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Г. Голубинскій прибавляеть къ этому: "Иначе выражается Несторь объ ученія вреп. Эсодосія Печерскаго; онъ говорить, что послѣдній, будучи отданъ единому оть учитель, вскорѐ извиче вся граматикія". Эта "граматикія" какъ будто даеть знать, что еще сохранядась нѣкоторая память объ ученіи, состоявшемъ не изъ одной грамоти".

это могло препятствовать учиться дътямъ? Представлять ли дъло такъ, что дёти были заняты глазениемъ на войны?... Какъ исторія довазываеть намъ, что войны ни малёйше не мёшають государямъ заботиться о просвёщении, если они того хотять, такъ та же исторія довазываеть намъ, что междоусобныя войны ни малбите не препятствують и водворяться въ странахъ просвъщенію". Междоусобія могуть даже сод'виствовать просв'єщенію, возбуждая умы общественными бедствіями... Историкъ отвергаеть также предположение, что введению просвъщения воспрепятствовало монгольское иго: "Монголы, одинъ разъ опустошительнымъ образомъ прошедъ по Россіи, съли потомъ въ сторонѣ и нисколько не вибшивались въ наши внутреннія дбла... Если въ продолжение двухъ съ половиной вёковъ, этому предшествовавшихъ, мы оставались безъ просвёщенія, то для насъ станетъ понятно и безъ всякой внёшней причины, почему мы остались безъ просв'ящения потомъ. Въ продолжение двухъ съ половиной въковъ непросвъщение или невъжество уже успъло пріобръсти у насъ право гражданства и давности, уже успѣло пріобрѣсти видъ нормальнаго положенія".

Историкъ ваключаетъ: "попытка Карамзина спасти нашу національную честь должна быть признана совершенно неудовлетворительною". Собственное объясненіе историка состоить въ слѣдующемъ. Мы не могли заимствовать просвѣщенія отъ запада, потому что насъ дѣлила съ нимъ религіозная вражда; мы не заимствовали просвѣщенія у грековъ по собственной винѣ, которая нѣсколько уменьшается историческимъ положеніемъ древней Руси. Мы не могли въ параллель къ образованной Европѣ западной представить образованную Европу восточную потому, что относительно грековъ мы были народъ совершенно новый, которому приходилось впервые вводить просвѣщеніе, тогда какъ народы западные были, такъ сказать, живымъ и непрерывнымъ продолженіемъ римлинъ.

"На вападѣ, — говорить г. Голубинскій, — просвѣщеніе и его духъ, строго говоря, никогда не умирали, а только значительно падали; живая традиція просвѣщенія тамъ совершенно никогда не прерывалась, но какъ ни близко доходила до опасности совершенно прерваться и угаснуть, все-таки продолжала сохраняться. Такимъ образомъ на западѣ явиться просвѣщенію значило, такъ сказать, возродиться огню изъ-подъ пепла; у насъ же, вапротивъ, явиться ему значило быть добыту огню посредствомъ совершенно новаго тренія. Имѣя задачею не совсѣмъ вновь вводить просвѣщеніе, а только возродить его, народы западной

Европы представляли изъ себя одно цёлое. Такимъ образомъ свой сравнительно гораздо болёе легкій трудъ они совершили общнин силами многихъ, мы же, напротивъ, были совершенно одни. Тамъ были общія усилія, взаимное содъйствіе и соревнованіе, у насъ же ничего подобнаго. На двиствія людей могущественно вліяеть сознаніе ими своихъ обязанностей, и западъ дъйствительно быль поставлень въ такое положение, чтобы сознать свою миссію, возродить у себя просв'ященіе. Онъ остался преемникомъ западной римской имперіи... Исвра просв'ященія, не угасшая тамъ совершенно, а только тлъвшая подъ пепломъ, оть притока этого нравственнаго воздуха снова пробилась наружу и разгорблась... Мы въ своей исторіи не имбли никакого подобнаго нравственнаго стимула. Еслибы восточная имперія аала ранбе, то весьма ввроятно, что мы не были бы продолжателями ся просвъщенія въ параллель къ западу, нбо было или не было это намъ по силамъ, во всякомъ случат мы не быле въ этому приготовлены, какъ приготовленъ былъ къ своей ролн западъ; притомъ же и относительно этого послъдняго мы вовсе не хотимъ свазать того, чтобы все дело было въ падени западной римской имперія. Но въ живой и существующей восточной имперіи мы не были такимъ живымъ ея членомъ, чтобы сознавать лежащею на себъ часть ся историчесьихъ обязанностей. Восточная имперія была сама по себ'ь, нисколько не обнимая насъ подъ собой; мы же были дополненіемъ въ ней совершенно внѣшнемъ и, такъ сказать, случайнымъ, были нѣчто только добавочное и не имѣющее въ ней историческаго смысла и значенія. Не совнавая себя причастными въ исторической обязанности быть просвъщенными, сполна возлагая эту обязанность на твяъ, которые безъ насъ представляли собою просвъщенный востокъ, т.-е. на грековъ, мы и не позаботились о просвѣщенін н нашли возможнымъ прожить и безъ него"<sup>1</sup>).

Вопрось о состоянии просв'ящения въ древней Руси поднимался не однажды <sup>2</sup>), при чемъ карамзинская точка зрънія была поллерживаема даже и до послёдняго времени; но приведенныя мивнія историка церкви едва ли могуть быть опровергнуты, и въ особенности потому, что высказанная имъ точка зрвнія подтверждается самымъ характеромъ нашей древней литературы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубинскій, тамъ же, стр. 585-595. Съ другой сторовы, широкую кар-тиву непрерывности датинской школы и письменности на западв (чвить и была приготовлена возможность Возрожденія), дають вниги Ад. Эберта о литературѣ средне-въковой, 1874—80, и "Geschichte der christlich-lateinischen Litteratur", 1889. \*) Начиная съ диссертаціи Н. А. Лавровскаго: "О древне-русскихъ училищахъ",

Харьковъ, 1854.

Нигде не видимъ въ ней слёдовъ какого-либо серьезнаго изученія тогдашней науки. Упоминанія лётописи действительно относятся только въ грамотности и начитанности; если говорится о чемъ-либо большемъ, то высшимъ признакомъ учености счи-тается знаніе "грамматикіи", при чемъ она видимо полагается вершнной науви; правда, упоминаются также "философы", но далбе увидимъ, каковы были размёры этой философіи. Самыя произведенія литературы указывають обывновенно лишь то знаніе церковныхъ книгъ, какое пріобр'втается прилежнымъ чтеніемъ, какъ, напр., потомъ у начетчиковъ въ расколѣ, то знаніе, которое потомъ и распространило приверженность въ буквѣ... Но если не было настоящей науки, то съ другой стороны бывали люди, склонные въ "книжному ученію", какое было доступно; бывали внязья, любившіе собирать вниги (что было тогда не легко); греви, жившіе въ Россіи, находили усердныхъ учениковъ, которые усвоивали отъ нихъ знаніе греческаго языка, иной разъ даже тонкости реторической науки, — хотя трудно предпо-лагать, чтобы это ученіе было пріобрѣтаемо въ какой-либо правильной школь.

Въ періодъ до-татарскій мы прежде всего встрвчаемъ въ руссвихъ рукописяхъ значительную массу памятниковъ, которые не принадлежали собственно русской литератури, но, заимствованные отъ южнаго славянства, послужили къ ней первымъ введеніемъ. Славянскій югь раньше принялъ христіанство и раньше получилъ церковную внигу. Съ утверждениемъ русского христіанства появляется книжная дбятельность, прежде всего на той же старо-славянской основѣ. Вслѣдствіе единства церкви и близости языка, могли прямо придти старо-славянскія церковныя книги виёстё съ первыми іерархами и церковными служителями. Въ силу этого общенія, въ теченіе древняго періода образовалась какъ бы общая литература-болгаро-сербо-русская. Трудъ южнославянскаго писателя и переводчика могъ стать прямо достояніемъ русскаго читателя, приносимый церковными людьми или паломниками. Относительно своего происхожденія эта литература еще недостаточно опредблена. До XI-го въка, или до начала русской письменности, это быль трудь исключительно болгарскій, когда Болгарія имбла свой періодъ расцибта; гораздо меньше работали сербы; но затёмъ, повидимому, значительную дъятельность обнаружили русскіе переводчики и внижники. Многія произведенія были несомивно переведены или составлены внижниками русскими...

Характерь этой литературы быль почти исключительно назндательный и легендарный. Источникъ ся былъ византійскій, черезъ южно-славянское посредство и прямо. Теперь, когда болбе или менте (хотя все не сполна) изслёдованы памятники, упёлёвшіе отъ этого древняго періода, можно до нівкоторой степени прослёдить тё пути, которыми складывался характеръ собственно русской письменности и съ нею вийсти харавтеръ понятій у нанболбе внижныхъ людей, а отъ нихъ мало-по-малу и въ массъ. Въ первомъ въкъ нашей письменности, повидимому, господствовала особенно литература болгарская, гдъ блестящій въкъ царя Симеона собраль значительный запась христіанскаго назидательнаго чтенія. Потребности и стремленія только-что получившаго врещение болгарсваго народа были ть же, вавия могли явиться у врестившагося затёмъ народа русскаго; разница была въ томъ, что у болгаръ греческие образцы и греческие книжники были ближе: самъ царь Симеонъ владелъ греческимъ образованіемъ и легче было черпать изъ богатой византійской литературы. Болгарскіе переводы приходили къ намъ тотчасъ, и прежде чёмъ могли образоваться русскіе внижниви, болгарскія вниги давали готовое содержание и готовыя формы старо-славянскаго языка, который сталь и у насъ языкомъ церковнымъ, — темъ более, что въ ту древнюю пору оба языка представляли большую близость, ---и даль тонъ цервовнаго стиля, сохранившагося потомъ цёлые въка. Эти первые старо-славянские памятники, перешедшие на русскую почву, заключали въ себъ и вниги священнаго писанія, и вниги богослужебныя, и изложенія христіанскаго вёроученія, и цервовный законъ, и греческія хроники и, наконецъ, вообще запась поучительныхъ внигь для любителей "внижнаго почитанія". Обширное мёсто заняли здёсь толвованія священнаго инсанія и поученіе-особливо тёхъ церковныхъ писателей, которые пользовались славою въ греческой церкви. Въ древнемъ періодѣ, и въ началѣ послѣдующаго, въ нашей письменности собралось, въ переводахъ южно-славянскихъ, а затёмъ и руссвяхъ, большое количество подобныхъ толкований писания и поученій, отчасти въ цёлыхъ книгахъ, но особенно въ сборникахъ. Эта послёдняя форма стала распространяться еще съ XI въка и объясняется прежде всего высокою цъною книгъ, на изготовление которыхъ требовался и дорогой матеріалъ, и долгій трудъ хорошаго писца; а во-вторыхъ, въ самой византійской литературъ были уже готовые сборники, которые были переводимы на церковно-славянскій языкъ въ Болгаріи, и оттуда приходили въ намъ. Таковъ былъ, напр., знаменитый "Святославовъ

85

Сборныкъ" 1073 года, греческій подлинникъ котораго былъ (приблизительно) указанъ Востоковымъ. Въ дъйствительности Сборникъ принадлежалъ, однако, вовсе не русскому князю Святославу, а болгарскому царю Симеону, имя котораго писецъ, въ послёсловін, замёнилъ именемъ русскаго князя, поощрявшаго писаніе книгъ. Сборникъ Симеона-Святослава отличается энциклопедическимъ содержаніемъ. Съ именемъ того же царя болгарскаго Симеона связанъ другой сборникъ, посвященный твореніямъ Іоанна Златоуста такъ называемый "Златоструй", который также переведенъ былъ по готовому греческому сборнику изъ сочиненій Златоуста. Съ тёхъ поръ идетъ цёлый рядъ подобныхъ сборнивовъ, назначенныхъ или для церковнаго употребленія, или особенно для домашняго назидательнаго чтенія, и которые составили типическую библіотеку стариннаго читателя. Лишь относительно нёкоторыхъ сборниковъ, какъ, напр., Златоструй, извёстны время и поводъ ихъ составленія; другіе остаются не только безъименными, во и не имъють опредбленнаго состава; первоначальная редавція сборника, попадая въ руки другого начитаннаго внижника, подвергается измѣненіямъ, дополняется новыми статьями; затёмъ попадаетъ въ третьему, четвертому начетчику и испытываетъ новыя перемѣны: всѣ эти формы сборника повторяются въ копіяхъ и такимъ образомъ происходятъ различные виды одной вниги, воторые свидётельствують о степени ея успёха. Основная цёль всёхъ этихъ сборниковъ — доставить душеспасительное чтеніе. Въ прологъ или предисловін Златоструя царя Симеона объясняется, что этотъ "Слаговърный цезарь, изучивъ божественное писаніе и уразумѣвъ правы, обычан и мудрость всѣхъ учителей, особенно дивился словесной мудрости и духовной благодати блаженнаго Іоанна Златоуста, привыкъ читать всв его книги и собралъ изъ нихъ слова его въ одну книгу, которую назвалъ Златоструемъ (собственно златоструйной: "внигы златоструяя")-потому что учевія святого духа, сладвими рѣчами и спасительнымъ поваяніемъ, кавъ бы золотыми струями, омывая отъ всяваго гръха, приводятъ въ Богу... но, чтобы люди не ослабъли и не разлёнились при долгомъ чтеніи, избравши малое изъ многаго здёсь положено, и всё, прилежно и съ разумомъ читающіе эти книги, если только не будутъ лёниться, найдутъ многую пользу для души и для твла".

Въ дъйствительности трудъ цезаря Симеона или того лица, которому онъ это поручилъ, не былъ такъ сложенъ: передъ нимъ были готовые греческие сборники, заключавшие въ сокращенной передълкъ писания Златоуста. Съ тъхъ поръ на многие въка име Златоуста стало въ нашей письменности однимъ изъ навболбе авторитетныхъ изъ учителей церкви, въ числё знаменетыхъ трехъ святителей. "Златоусту принадлежитъ исключительное мъсто въ греческой проповъднической письменности, - говорить изслёдователь этого памятника, Малининъ. — Его учительное слово, приводившее въ восторгъ и отчаяніе его слушателей, далево пережило его самого, и послъ его смерти было уважаемо едва ли не болёе, чёмъ при его жизни. Нравственное ученіе, обстоятельно и сердечно раскрытое въ его толкованияхъ на свящ. писаніе и поученіяхъ на случай, одинаково пришлось по вкусу и представителямъ проповъднаго слова, и частнымъ лицамъ всъхъ влассовъ. Отсюда громадное число рукописей, содержащихъ въ себѣ труды этого знаменитаго учителя цервви. Распространенію его трудовъ много содъйствовалъ языкъ, которымъ онъ выражалъ истины въры и правственности. Красноръчивый и доступный, языкъ Златоуста находилъ безчисленныхъ подражателей не только въ самой Византіи, но и вит ея. Въ періодъ, когда самостоятельная производительность Византіи замбнилась эклектизмомъ, сочиненія Златоуста преимущественно предъ другими служили источнивомъ для составления поучительныхъ и назидательныхъ сборниковъ. Слова Златоуста приводились вдёсь цёликомъ или только въ извлечении; иногда разомъ изъ ибсколькихъ словъ, сродныхъ по своей матеріи, составлялось одно слово... Составленные разъ, сборники потомъ имѣли свою исторію, пополнялись въ своемъ составъ, при чемъ къ подливнымъ трудамъ Златоуста привносились подъ его же именемъ и сочинения, ему не принадлежащія. Вслёдствіе этого видоизмёнялся вакъ составъ отдёльныхъ сборнивовъ, тавъ и порядовъ составныхъ частей. Такихъ сборниковъ извъстно нъсколько, и между ними нъкоторые стали потомъ извёстны и въ славянскихъ переводахъ". Этимъ разнообразіемъ состава греческихъ сборниковъ объясняли и самую разность состава сборниковъ славанскихъ.

По этой славѣ Златоуста въ греческой литературѣ, "его твореніниъ съ самаго начала и среди славянъ принадлежало такое же исключительное мѣсто, какъ и въ Греція: его бесѣдъ не встрѣтишь въ рѣдкомъ изъ древнихъ сборниковъ". Такъ, пресвитеръ болгарскій Константинъ составилъ свои бесѣды на воскресные дни на основаніи толкованій Златоуста на евангелія. Далѣе, очень распространенъ былъ другой сборникъ поученій прямо подъ названіемъ "Златоуста", или "учительнаго Златоуста", потому что поученія изъ него читались и въ церквахъ виѣсто проповѣдей; кромѣ сочиненій самого Златоуста здѣсь помѣщались также поученія другихъ церковныхъ писателей, между прочимъ Кирилла Туровскаго. Третій сборникъ особаго состава назывался "Маргаритъ", четвертый— "Андріатисъ". Еще сборникъ, гдѣ соединены опять слова Златоуста, Василія Великаго, Григорія Двоеслова, Кирилла Іерусалимскаго и др., а также слова съ ихъ именами, но имъ не принадлежавшія и между прочимъ приписываемыя русскимъ авторамъ, называется "Измарагдомъ"; затѣмъ "Златая Цѣпь", куда вошло между прочимъ упомянутое "Слово Христолюбца"; "Златая Матица" и проч. Подобные сборники были въ особенности проводниками христіанскаго поученія; авторитетные писатели становились образцомъ и ихъ именемъ, по простодушному недоразумѣнію, не однажды прикрывались, для большей убѣдительности, поученія несомнѣнно русскаго происхожденія.

Но если важно было нравственное назидание, то не менбе важна была для стариннаго читателя и другая сторона "божественныхъ писаній", которая, между прочимъ, своеобразно указана въ одной редакціи "Измарагда" въ заглавін: "Книга глаголемая Измарагдъ, въ нен же всяка ухищренія божественныхъ писаній истолкована святыми отцы": исторія и ученіе христіанства должны были представлять много "недоумённаго" для малоопытнаго читателя, особливо когда извёстныя событія библейской и евангельской исторіи и подробности вибшивго христіанскаго быта и обряда уже въ первыхъ христіанскихъ писаніяхъ изображались въ иносказательномъ и символическомъ смыслё. Для простыхъ людей это и были "ухищренія", разр'яшать которыя могли только люди, искушенные въ писанін; неясно было, наконецъ, значение многихъ словъ, еврейскихъ, греческихъ, встрѣчавшихся въ священныхъ книгахъ. Понятно, что толкованія писанія составили одинъ изъ общирныхъ отдёловъ нашей старо-славянской и русской литературы; и въ связи съ ними опять уже въ древнъйшихъ памятникахъ нашей письменности эти толкованія являются прямо въ формѣ вопросовъ и отвѣтовъ, служившихъ для объясненія "ухищреній" (первоначально въ прямыхъ переводахъ съ греческаго); наконецъ, въ древнемъ періодѣ возникаеть "Азбуковникъ", толкование мало понятныхъ словъ, разросшееся впослёдствін въ цёлую своего рода энциклопедію стариннаго книжника. Упомянутые вопросо-отвѣты послужили первымъ основаніемъ той чрезвычайно популярной впосл'ядствія "Бесёды трехъ святителей", воторая, между прочных, отразвлась и въ народной поэзін духовныхъ стиховъ.

Особую группу въ старой русской письменности, опять по

слёдамъ письменности южно-славянской, составили разнообразныя редакціи библейско-исторической книги, обозначаемой названіемъ "Пален," отъ греческаго названія ветхаго завѣта, при чемъ въ славяно-русскомъ употребления заглавиемъ стало одно первое слово (palaia). Это — изложение ветхозавътной истории, дополненное аповрифическими свазаніями. Въ различныхъ редакціяхъ, простая и "толковая" Палея была очень распространена въ нашей старой письменности, что доказывается обилемъ ся списковъ, а также обиліемъ цитатъ изъ нея у старыхъ писателей, начиная съ самыхъ первыхъ въковъ нашей письменности. По замѣчанію Тихонравова, "до самаго конца XV вѣка, т.-е. до составленія Геннадіенъ полнаго списка славянскаго перевода библейскихъ книгъ (1499), Толковая Пален замѣняла для обравованныхъ русскихъ людей библію, такъ-что послёдняя даже навывалась Палеею. Свой въковой авторитеть Толковая Пален сохранила до самаго начала XVIII въва: протопопъ Аввакумъ, воспитанный древней Русью и ея завѣтной литературою, въ инсьмѣ въ царю Алексѣю Михайловичу еще ссылался на Па-лею, какъ на священное писаніе"<sup>1</sup>).

Еще одинъ памятникъ получилъ издавна большое значеніе и имѣлъ свою долгую литературную исторію: это былъ Прологъ или Синавсарь. За нимъ утвердилось названіе "Пролога"-по первому слову этой книги, которое значить только "предисловіе". Прологъ былъ опять происхожденія византійскаго, переведенъ, бевъ сомнѣнія, очень рано, былъ не только въ частномъ, но и въ церковномъ употреблении; поэтому много переписывался. принималь большія дополненія русскимь матеріаломь, достигь въ концѣ концовъ обширнаго объема и составлялъ вообще одну нзъ необходимъйшихъ внигъ въ обиходъ благочестиваго внижника, какъ своего рода энциклопедія. Первоначально Прологъ представляль указание памятей святыхь, по порядку церковнаго года отъ сентября по августъ, и эти памяти сопровождаются краткими или общирными житіями. Въ своей русской формѣ Прологъ завлючалъ житія святыхъ греческой цервви, житія святыхъ русскихъ и разнаго рода назидательныя повъсти и поученія, между прочимъ съ апокрифическимъ элементомъ. Въ исторической пресиственности Прологовъ указывають четыре вида: одни, самые древніе, только съ житіями святыхъ; другіе, кромъ житій, содержать поученія и враткіе стихи; въ третьихъ - житія н поученія; въ четвертыхъ прибавлены житія руссвихъ святыхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разборъ книги Галахова (въ отчетв объ Уваровскихъ преміяхъ и въ "Сочиневіяхъ", т. І).

сперва немногнать, потомъ въ XVI в. уже многія <sup>1</sup>). "Что касается житійныхъ сказаній въ славяно-русскихъ Прологахъ, --говоритъ одниъ изъ ихъ изслёдователей, — то несомиённо всё онъ представляютъ собою не что нное, какъ сжатыя или краткія версін Четьн-Минійныхъ житій святыхъ, но при этомъ характерно, что по началу Прологи или Синаксари действительно были какъ бы просто сокращенныя Четьн-Минен (понимая послёднія только какъ собранія житій святыхъ), подъ вліяніемъ которыхъ они возникли и развивались; между тъмъ, когда въ XVI в. митрополить Макарій составиль свои Великія Четьн-Минен эту общирную энциклопедію древне-русскаго церковнаго знанія и просвъщенія, -- то цълнкомъ внесъ въ нихъ и Прологъ, какъ особое произведение церковной литературы, признавая за нимъ, тавниъ образомъ, особое и самостоятельное значение. Кромъ того, въ славяно-русскихъ прологахъ житія нёкоторыхъ навболёе почитаемыхъ въ русскомъ народъ святителей и угодниковъ, напр., св. Іоанна Златоуста, Николая Угодника, Алексвя человъка Божія и др., а затъкъ и почти всъ житія святыхъ русскихъ-полнбе житій другихъ православно-восточныхъ святыхъ, особенно же мучениковъ, и отличаются наибольшей подробностью содержанія, живостью и картинностью изложенія. Статьи церковно-учительныя, каковы: назидательныя повъсти, поученія и богословскія разсужденія — чрезвычайно разнообразны по формѣ и по содержанию. Это большею частью небольшія цёльныя произведенія или извлеченія изъ твореній отцовъ и учителей церкви, прениущественно же изъ твореній христіанскихъ подвижниковъ, встрвчаемыя часто и въ другихъ древне русскихъ церковно-учительныхъ сборникахъ — въ Патерикахъ, Измарагдахъ, Соборникахъ и пр., но не мало между ними статей и самостоятельнорусскихъ". Историвъ древней русской литературы отмётитъ въ ея памятникахъ многоразличныя отраженія Пролога: такъ указырають любопытныя параллели съ Прологомъ въ поучения Владимира Мономаха и въ Домострой; для народныхъ духовныхъ стиховъ Прологъ во многихъ случаяхъ послужилъ источникомъ.

Прологъ впервые переведенъ, въроятно, еще въ Болгарія; сохранившіяся рукописи идутъ отъ XII—XIII въка. Къ той же древности относятся другіе сродные памятники, представлявшіе житія святыхъ — Патерики: синайскій, скитскій, іерусалимскій, восходящіе къ очень давнему времени и къ которымъ присоединяются послё другіе памятники подобнаго рода, сборники поуче-

<sup>1</sup>) Филареть, "Обзорь русской духовной литературы". Спб. 1884, стр. 55.

## начатви древней письменности.

ній объ иноческой жизни, язвлеченные изъ самыхъ житій святыхъ или изъ внигъ объ иночествё, напр., изъ Ефрема Сирина, Исаака Сирина, Анастасія Синанта и др. По образцу греческихъ Патериковъ и житій подобныя произведенія возникаютъ очень рано и въ нашей письменности, какъ житія Θеодосія Печерскаго, Бориса и Глёба, въ особенности Печерскій Патерикъ, — и въ среднемъ неріодъ отдѣлъ русскихъ житій составилъ общирную литературу...

Повидимому, во всей юго славяно-русской группё эта учительная литература нигдё не имёла такого сильнаго дёйствін, какъ именно въ письменности русской, или не нашла такой воспріимчивости: по крайней мёрё нигдё не встрёчаемъ такого оживленнаго книжнаго интереса и движенія, какъ именно въ древней Руси. Въ самомъ дёлё, это движенія, по условіямъ мёста и времени, замёчательнымъ обравомъ свидётельствуетъ объ образовательныхъ инстинктахъ и дарованіяхъ.

Лётопись не разъ упоминаеть о любви къ внигамъ между князьями и ісрархами, упоминаеть о большихъ собраніяхъ внигъ. и эта любовь въ внижному чтенію и собиранію позволяеть предполагать в книжную производительность; в дъйствительно, собственные памятники русской литературы до-татарскаго періода своею многочисленностью прямо указывають на большое распространение книжнаго труда. Область этого труда была довольно разнообразна: церковное поученіе, лѣтопись, житія святыхъ, легенда, наконецъ поэма (какъ Слово о полку Игоревѣ), тутанво-дидавтичесвое произведение (какъ "Слово" Даниила Заточ-ника), путешествие по Святымъ мъстамъ (какъ "Хождение" Данівла, Антонія) и пр., и всё эти писанія обнаруживають большую вачитанность въ произведенияхъ церковно-славянской литературы, какая была въ наличности изъ источниковъ южно-славянскихъ и собственно русскихъ. Среди трудовъ древнихъ русскихъ внижниковъ мы встрёчаемъ нъсколько такихъ, которые выдъляются не только знаніемъ "грамматикіи", но настоящимъ риторствомъ. Правда, обычный стиль писателей представляетъ манеру, перенятую изъ греческихъ образцовъ --- книжный тонъ, обяліе цитать изъ Писанія и отцовъ церкви, извъстную условность, даже нежелание (а можеть быть, еще неумёнье) говорить о непосредственной жизни (когда, напр., въ обличения русскаго язычества цвликомъ повторяются византійскія обличенія противъ язычества гречесваго) и т. п., и затёмъ вообще мало искусства въ композиція. Но есть въ древнемъ періодъ два-три церковныхъ

инсателя, воторые, напротивъ, поражаютъ насъ литературными достониствами своихъ произведения -- приностью плана, выработаннымъ исполнениемъ, свидътельствующимъ не о простомъ подражани вычитанному образцу, но о знани самыхъ правялъ реторическаго художества, такъ что надо предположить именно изучение византийской реторики, или, если этого не было, большое литературное дарованіе. Таковы, напр., писанія митрополита віевскаго Иларіона въ половинѣ XI вѣка. Тотъ историвъ церкви, мивнія котораго о размбрахъ древняго русскаго просвёщенія мы выше приводили, такъ говорить о достоинствахъ одного знаменитаго сочинения Иларіона: "Слово Иларіона ("о завонъ и благодати"), знаменитое дъйствительно вполнъ заслуженнымъ образомъ и изъ всёхъ памятниковъ письменности домонгольскаго періода сравнимое по качествамъ и по достоинствамъ только съ "Словомъ о полку Игоря", хотя по сущности не имфетъ съ нимъ ничего общаго, представляетъ собою именно такого рода явленіе, которое мы, не предполагая въ древней Владимиро-Ярославовской Руси существованія настоящато просвѣщенія, рѣшительно не въ состоянія будемъ объяснить. "Слово Иларіона" есть самое блестящее ораторское произведеніе, самая знаменитая и безуворизненная академическая рёчь, съ воторою изъ новыхъ рѣчей идутъ въ сравненіе только рѣчи Карамзина. Всякое ораторское произведение слагается изъ двухъ элементовъизъ внутренней силы краснорёчія... я изъ внёшняго воплощенія или внёшней отдёлки, которая есть слёдствіе большаго или меньшаго знакомства съ наукой ораторства, умёнье которой пріобрётается посредствомъ ученія. Мы не говоримъ о внутреннихъ ораторскихъ достониствахъ "Слова", которыя, показывая въ Иларіонѣ первокласснаго урожденнаго оратора, насъ не касаются, но о достоинствахъ внёшнихъ, воторыя не даются природою, а пріобрѣтаются наукою и которыя предполагають большую или иснышую степень знакомства съ сей послъдней. По этимъ внёшнимъ достоинствамъ "Слово Иларіона" совершенно безукоризненно: съ совершеннымъ ораторскимъ умѣніемъ и искусствомъ сдълано общее расположение слова; о совершенномъ знанія ораторства, какъ школьной науки, свидётельствуеть отдёлка всёхъ частностей, гдё все отдёлано отлично, гдё нёть ничего лишняго и гдъ съ совершеннымъ ученымъ умъніемъ употреблены въ абло всв вибшине ораторские рессурсы. Еслибы перевести "Слово" на русский языкъ и сказать вамъ, что оно есть новооткрытая лучшая ричь Карамзина, то вы, сколько по внутреннимъ, столько и по внёшнимъ его качествамъ, ничего бы не нашли въ этомъ

невъроятнаго и для васъ осталось бы несовсвиъ понятнымъ только то, съ какой стати Карамзинъ взялъ на себя написать ръчь духовнаго содержавія".

Подобнымъ образомъ совсёмъ особенное явленіе представляють въ письменности XII вѣка произведенія Кирилла, еписвопа Туровскаго. Тотъ же историкъ церкви, сравнивая ихъ съ другный подобными поученіями того періода, находить между ния громадную разницу. "Немного внимательние присматриваясь въ нимъ, -- говорить онъ, -- не трудно съ полною отчетливостью увидёть, въ чемъ именно состоить эта разница. Слова и поученія другихъ писателей представляють собою работу самоучевъ, не знающихъ науки ораторства и поэтому пищущихъ съ первобытной простотой, безъ всякаго приложения визшнихъ пріемовь ораторства; напротивъ, слова Кирилла Туровскаго яснымъ образомъ даютъ видёть въ себё работу ученаго мастера; авторъ совершенно очевидно является въ нихъ какъ ученый проповёдникъ, изучавшій и знающій науку пропов'йдничества и пишущій свои проповъди именно по этой наувъ со всъмъ ся знаніемъ и со всёмъ ея приложеніемъ. Слова Кирилла Туровскаго, не имён ничего общаго съ другими современными ему словами и поученіями, представляють собою совершенно такія же ораторскія произведенія, какъ слова современныхъ намъ ученыхъ проповѣдниковъ. Если перевести ихъ на русский языкъ и сказать, что они принадлежать такому-то современному пропов'єднику, то развё самый тонкій знатокъ дёла не будеть введень въ обманъ" (стр. 658).

Если, однако, митр. Иларіонъ и Кириллъ являются писателями исключительными, то въ теченіе древняго періода мы встрѣтимъ и другихъ писателей, которые при меньшихъ достоинствахъ литературнаго исполненія обнаруживаютъ замѣчательныя для своего времени достоинства литературнаго замысла и національнаго чувства. Таковъ въ особенности трудъ начальнаго лѣтописца; продолжатели его среди однообразной погодной записи событій также возвышались иногда до живого картиннаго изложенія (напр., въ Волынской лѣтописи). Таково въ другомъ родъ "Поученіе" Владимира Мономаха, сохранившее характерныя черты стараго русскаго князя, подробности древняго быта и оригинальный складъ языка. Таково "Хожденіе" Даніила Паломника, отврывавшаго дальнѣйшій рядъ путешествій ко святымъ мѣстамъ. Таково, наконецъ, донынѣ загадочное "Слово о полку Игоревь", сохранившее истинные перлы старой поэзіи. Всѣ эти памятники, — которые надо считать только счастливо уцѣлѣвшимъ остаткомъ, а не всёмъ наличнымъ содержаніемъ старой письменности, — свидётельствуютъ о живомъ возбужденіи просвётительныхъ интересовъ, о стремленіи внести въ жизнь сознательныя начала, о высокомъ настроеніи чувства, — но для всёхъ этихъ задатковъ не нашлось къ сожалёнію, достаточной опоры въ правильной постановкѣ пресвѣщенія, а затёмъ и въ благопріятныхъ внѣшнихъ условіяхъ...

Уровень даже наиболёе просвёщенныхъ людей былъ невысовъ, народная масса оставалась въ первобытномъ состояния; изъ нея выдёлялись лишь немногіе, искавшіе вняжнаго ученія, но и ученія было мало. Уже въ древнемъ періодъ сказалось то свойство нашей внижности, которое проходить черезъ всю ея исторію. до тёхъ поръ, пока, наконецъ, возникъ вопросъ о правильности книгъ, между прочимъ простой грамматической правильности, и когда въ виду застарблой привычки и преданія "исправленіе внигъ" показалось покушеніемъ противъ православія. Главная масса внигъ состояла въ назидательномъ чтеніи почти исвлючительно церковнаго характера. Тоть же историкъ церкви говорить: "Человъкъ только грамотный, только умъющій читать, сидящій надъ книгами, всегда возбуждаетъ вопросъ: "разумвени ли, яже чтеши?"... Греческія вниги, существовавшія въ славянскомъ переводѣ, не были написаны съ спеціальною цѣлію для людей, уябющихъ только грамоте, подобно нынешнимъ книжвамъ для простого народа, но были писаны для людей образованныхъ, писаны темъ искусственнымъ книжнымъ языкомъ, который, и на самой послёдней степени своей простоты, для человёва, ограниченнаго въ своемъ образованіи только умѣньемъ читать, есть мудрость полузапечатлённая. Эта мудрость должна была запечатлъваться для нашихъ до-монгольскихъ предвовъ еще болве отъ того, что строй греческаго языка весьма отличенъ отъ строя языка славянскаго и что вслёдствіе этого въ переводахъ, сдёланныхъ большею частію съ буквальною точностью, весьма не малое выходило такъ, что было совствиъ невразумительнымъ безъ подлинника и для человёка образованнаго. Слёдовательно, усердно или неусердно читали до-монгольские предки наши весьма достаточное воличество внигъ, находившихся въ ихъ распоряжении, во всякомъ случай они могли оснливать эти книги своимъ разумвніемъ далево не въ надлежащей степени"<sup>1</sup>).

. Въ этомъ послёднемъ убёждаютъ многіе памятники древней письменности, которые безъ сличенія съ подлинникомъ или дру-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубинскій, т. І, первая пол., стр. 603-609.

## НАЧАТВИ ДРЕВНЕЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

гими близвими памятнивами бывають нередко весьма невразуинтельны. Въ чтенін, — замъчаетъ г. Голубинскій, — нанболье предпочиталось то, что было проще и болёе удовлетворяло вкусу -книги правоучительныя и особенно житія святыхъ, гдъ правоученіе преподавалось въ живыхъ прим'врахъ и въ разсказѣ и, прибавнить, съ большимъ или меньшимъ участіемъ чудеснаго. Въ заключение историкъ церкви приходитъ къ слёдующему выводу. "Итакъ, вотъ вратвій экстрактъ изъ всего нами сказаннаго о вашемъ просвъщения въ періодъ до-монгольскій: просвъщеніе наше состояло въ одной грамотности или одномъ умёніи читать, за которымъ-самопросвъщение посредствомъ чтения книгъ; количество людей, воторые самопросвёщались посредствоиз этого чтенія, сравнительно было далеко не многочисленно; выборъ внигь, воторый служиль для него, по своему составу быль весьма ограняченъ; однямъ словомъ — просвъщение у насъ въ періодъ домонгольскій находилось на самой послёдней степени невысоты, вакая только возможна" (стр. 612).

Трудно оспаривать эти положенія; но, хотя въ тѣсномъ вругѣ, было литературное движеніе, иногда яркое и характерное, которое свидѣтельствовало о даровитости, ревности къ дѣлу и нравственно-общественныхъ стремленіяхъ писателей. Виѣшнія условія сложились очень неблагопріятно и не дали этимъ начаткамъ прочной опоры; но ихъ хотя бы стѣсненное проявленіе указывало, что для нихъ, при болѣе благопріятномъ поворотѣ событій, есть будущее.

Культурное вліяніе, какое было оказано христіанствомъ на общій складъ жизни древней Руси, было громадное: оно провзвело цёлый переворотъ въ судьбѣ народа, — не высоко стоявшаго въ цивилизація и разъединеннаго въ политическомъ отношеніи, — впервые открывши путь къ европейскому христіанскому образованію и давши разрозненнымъ племенамъ первое нравственное объединеніе, въ отпоръ азіатскому востоку (хотя, впрочемъ, вскорѣ также и европейскому западу).

Обстоятельства, въ какихъ введено было христіанство, оказали существенное вліяніе и на складъ первой литературы, продержавшійся затёмъ въ теченіе нёсколькихъ вёвовъ, до XVIII столётія. Зачатки образованія, возникшаго при введеніи христіанства, были невелики и религіозная жизнь русскаго народа представляла, долго потомъ державшееся, зрёлище "двоевёрія". Народная масса раздёлилась на двё группы. Въ одной, меньшей,

Digitized by Google

「「「「「「「「」」」」

до извъстной степени бросило корень церковное просвъщеніе, о водворенін котораго такъ заботнася Владнинръ Святой, и здъсь на основъ первыхъ церковно-славянскихъ произведеній, принесенныхъ изъ Болгарін, вскоръ стала развиваться собственная литературная производительность --- съ церковнымъ характеромъ. Другую группу, несравненно болбе многочисленную, составила народная масса. Христіанское ученіе было воспринято здёсь въ различной степени: въ одномъ слов, который сталъ владёть книгой, эта степень была выше; до второго учение доходило отрывочно, и эта масса, хотя съ теченіемъ времени привыкла къ внѣшности обряда, узнала нѣкоторыя ученія, воспринимала легенды, но въ цёломъ порядвё быта долго оставалась на своей первобытной ступени. Съ первыхъ памятниковъ письменности, встрёчаемъ суровыя осужденія противъ остатковъ язычества. Благочестивые внижники негодують, что эти старые обычая сохраняють не только "невѣжн", но и "вѣжн". Историки-оптимисты полагають, что грубое явычество въ XII столѣтін уже исчезаеть; но на дёлё христіанство и долго послё носило въ народныхъ массахъ двойственный характеръ, а въ первые въка "двоевъріе" было въ полномъ ходу. Въ эту пору совершалось то смѣшеніе предметомъ повлоненія, старыхъ боговъ, съ христіанскими святыми (Перунъ и Илья-Пророкъ, Волосъ и св. Власій и т. п.), которое было давно замъчено нашими историками; въ это время произошла и та замвна старыхъ языческихъ праздниковъ хрнстіансквым, начало которой положено было въроятно еще на славянскомъ югѣ; наченалось распространеніе христіанскихъ святынь, почитание особыхъ храмовъ, иконъ, въра въ христіанское чудесное, христіанскія прим'яты, распред'яленіе святыхъ по той спеціальной помощи, какую они могуть оказывать людямъ въ разныхъ бъдахъ и т. п. Однимъ словомъ, какъ съ одной стороны подъ видимой христіанской вибшностью держались остатки язычества, такъ и новое върование перенначивалось и усвоивалось подъ вліяніемъ старой мнеологіи. Всего сильнѣе это сившение было, вонечно, въ той массв, которая, будучи далека отъ внижности, не въ силахъ была отвазаться отъ привычной старины и принимала изъ христіанскаго сказанія то, что въ понатіяхъ ся сближалось съ этой стариной; но въ извёстной мёрё это смѣшеніе держалось и среди самихъ внижнивовъ, -- между прочимъ, внижники вскоръ овазались большими любителями той "отреченной", баснословно-христіанской литературы, которая была своего рода среднимъ терминомъ между христіанствомъ и первобытнымъ суевъріемъ.

Такимъ образомъ весьма естественно предположить постепенную градацію понятій отъ религіозныхъ представленій опытнаго книжника до наивно-суевърнаго человъка народной массы; крайніе пункты этой градація во всякомъ случав были весьма протнвоположны, и эта противоположность, въ новыхъ варіаціяхъ, не изгладилась до настоящаго времени. Упомянутое негодованіе внижнивовъ имѣло полныя основанія. Въ первые вѣва старые боги еще не были забыты; тёмъ больше была памятна вся та мельая мноологія, которая переплетала народный быть во всёхъ направленіяхъ; обличители неизмённо вооружаются противъ "поганскихъ" обычаевъ, "обсовскихъ" песенъ и увеселений, прямо упоминають о поклонении старымъ языческимъ божествамъ и огню "сварожичу", о "жертвахъ роду и рожаницъ", жертвахъ "обсамъ, болотамъ и колодезямъ", и подобныхъ обрядахъ изъ язычесвой старины; въ народъ повидимому долго не могъ утвердиться христіанскій бракъ, вийсто котораго продолжаль дийствовать старый обычай - "умычка", или покупка невъсты, или бракъ по уговору, съ приданымъ; гдъ по христіанскому ученію требовалась молитва, эти мнимые христіане приб'яли къ "чаро-дѣянію", увламъ (наузы), наговорамъ и т. п.

Все это, начиная отъ памяти о старыхъ богахъ до пъсни и обряда, даже самыхъ невинныхъ, казалось старымъ книжникамъ прямымъ идольскимъ служеніемъ. Отъ этого, между прочимъ, остались такъ скудны наши свёдёнія о древнёйшей порё нашей народной поэзіи. Старая лётопись не могла обойтись безъ народнаго преданія, когда шло дёло о древнёйшей судьбё племени, о діяніяхъ первыхъ внязей; но дала місто этому преданію только въ качествъ историческаго сказанія, которому всъ тогда върили и которое въ религіозномъ отношеніи было безразлично, --- что же касается цёлаго содержанія народныхъ вёрованій, лётописецъ счелъ бы для себя унивительнымъ и гръховнымъ вдаваться въ подробности объ этомъ предметѣ: люди, которые, несмотря на то, что были просвёщены истинною вёрою, могли предаваться "поганскимъ" обычаямъ, были люди невёжественные, "невёгласы", безумства которыхъ было бы недостойно повторять въ книгъ. Такимъ образомъ для насъ остается неизвъстно, какія ивсни пелись въ тъ века, какіе обряды совершались; если обличитель писаль, что эти невъгласы "жруть бъсамь", мы не знаемь, въ чемъ состояли эти жертвы, какъ назывались эти "бъсы", вакая была въ нихъ сила, какія сказанія о нихъ передавались. Новъйшій изслёдователь, желая выяснить себё древнюю мноологію, долженъ обращаться въ сохранившемуся теперь народному пре-HCT. PYCCK. JHT. T. I.

данію и обычаю и дёлать, во всякомъ случаё нёсколько рискованное, заключеніе отъ XIX-го вёка къ IX-му.

Это отношение старъйшихъ писателей въ народному быту было еще запутано съ другой стороны. Съ самаго начала ихъ образцомъ стала книга византійская: это была вообще первая книга, первое систематическое ученіе, на которомъ образовались ихъ новыя понятія. Здъсь находили они догматы новой въры, здъсь была исторія міротворенія и судьбы человъчества въ Ветхомъ и Новомъ Завътъ; здъсь было церковное нравственное ученіе; начальный лётописець нашель и для исторіи своего собственнаго народа первую опору въ "лётописань в греческомъ" (въ Георгін Амартолъ, раньше переведенномъ на югъ), и отсюда онъ нашелъ возможнымъ "положить числа", т.-е. начать лётоинсную хронологію. Естественно, что здъсь же нашлось и определение язычества. У первыхъ христіанскихъ писателей, имфвшихъ передъ собой выработанную античную мисологію, сложилось представленіе, что древніе греческіе "боги" были б'есы, что "идолы" и "кумиры" (статуи Фидіаса и Праксителя) были изображеніемъ бъсовъ: именно бъсы совращали людей, и имъ повлонялись язычники. Наши внижники отождествили домашнее язычество съ твиъ древнимъ греческимъ, египетскимъ и т. д., вавое обличали древніе христіанскіе и византійскіе учители. Какъ послъдніе обличали "еллинское" (древне-греческое) язычество, тавъ и наши простодушные ревнители осуждали у руссвихъ двоевърцевъ обычан "треклятыхъ еллинъ", и отсюда происходили довольно странныя недоразумьтаія. Латописець, приводя изъ греческаго хронографа извѣстіе о египетскихъ божествахъ, иереименовываеть одно изъ этихъ божествъ славянскимъ именемъ, которое упоминалось въ другихъ случаяхъ кавъ название славянскаго божества: однимъ это казалось новымъ свидетельствомъ о славянскомъ язычествѣ, другимъ приходила мысль, что предполагаемое славянское божество было только попыткой перевода на славянскій языкъ имени, встрёченнаго въ греческомъ хронографѣ 1). Въ другомъ случаѣ, въ славянскомъ переводѣ византійскаго обличенія античнаго язычества, рядомъ съ греческими именами прибавляются упоминанія о славянскомъ и русскомъ язычествъ, -- какъ будто это было одно и то же, или руссвое язычество было только продолжениемъ еллинскаго; оказывалось, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Толкованія имени "Сварога" въ зпизодѣ изъ византійскаго хрониста Малали въ Волинской лѣтописи (подъ 1114 годомъ), у Ягича (Archiv für slav. Philologie VI, стр. 412-427) и Крека (Einleitung in die slav. Literaturgesch., 2 изд. Градъ, 1887, стр. 977-382).

русское язычество обличали Григорій Богословъ и Іоаннъ Златоусть. Сохранившіяся въ нашей письменности обличенія язычества, чужого и своего, —отчасти, вакъ сейчасъ упомянуто, бывали только вставкой, дополненіемъ въ переводныхъ византійсвихъ статьяхъ и только отчасти были самостоятельныя (какъ извъстное, очень любопытное, но до сихъ поръ не вполнъ изслъдованное "Слово нъвоего Христолюбца, ревнителя по правой въръ"). Эти обличения восходять, въроятно, къ очень далекой древности, но, достигая въ спискахъ до более позднихъ вековъ. остались въ томъ же первоначальномъ видъ, не вызвавши болъе точныхъ объясненій <sup>1</sup>). Или, наконець, старинный книжникъ, иовтория изъ греческаго источника списокъ "отреченныхъ", апокрифическихъ книгъ, которыя запрещалось читать истинновърующимъ людямъ, и находя въ ряду ихъ вниги, относящіяся въ суевърію (вакъ астрологія и т. п.), прибавлялъ сюда же и перечисленіе различныхъ суевбрій, какія видблъ вокругъ себя, но которыя вовсе не были "книгами", какъ, напр., въра въ сонъ, птичій грай, заговоры и т. п. Этого книжника видимо также не повидала мысль объ удаление изъ благочестивой жизни всякаго слёда народнаго повёрья, которое неизмённо относимо было въ язычеству.

Такимъ образомъ, когда у новообращенныхъ утвердилось понятіе о превосходствѣ новой вѣры передъ языческимъ заблужденіемъ, они усвоивали и то враждебное чувство къ языческимъ предавіямъ, которое у церковныхъ писателей первыхъ въковъ развилось въ виду язычества античнаго, представлявшаго цълый могущественный Олимпъ и господствовавшаго въ греко-римскомъ мірѣ, наполняя его бытовую жизнь, искусство и литературу. Боги этого Олимпа имъли великолъпные храмы, въ ихъ честь совершались народныя празднества; ихъ почитатели были сильными противнивами новаго ученія и изъ этой среды шли тъ въковыя гоненія, жертвы которыхъ наполнили христіанскій мартирологъ. Всё эти язычники были врагами Христа, и предметъ ихъ повлоненія былъ понять христіанами какъ врагь Христа; боги Олимпа были бъсы, которые вселялись въ кумиры и внушали беззаконныя празднества язычниковъ. Понятно, что съ этимъ греко-римскимъ язычествомъ не могло идти ни въ какое сравнение билое явычество славяно-русское, въ которомъ отсутствовала, повидимому, даже сколько-нибудь связная космогонія и остатки котораго только съ большимъ трудомъ разысвиваются теперь въ раз-

<sup>1</sup>) См. "Слова и поученія, направленныя противъ языческихъ върованій и обрядовъ", въ "Литописяхъ" Тихонравова, IV, М. 1862, стр. 83—112.

Joogle

Digitized by

бросанныхъ намекахъ древности и въ современномъ преданіи. Подъ вліяніемъ византійскаго образца наши книжники рядомъ съ идолослуженіемъ отвергли и прокляли народную поэзію.

Это гоненіе было еще усилено тѣмъ аскетическимъ направленіемъ, которое перенесено было къ намъ въ первое же время нашего христіанства.

Одинъ изъ авторитетныхъ историковъ нашего стараго быта, говоря объ этой поръ нашей исторія, указываеть, что вмъсть съ благовъстіемъ евангельскаго ученія переходилъ къ намъ и особый складъ понятій, господствовавшій въ умахъ византійскаго духовенства вслёдствіе особыхъ условій византійской жизни. "Существенною стихіею этого (новаго христіанскаго) склада понятій, -- говорилъ Забѣлинъ, -- было всестороннее и безпощадное отрицаніе тлённаго или собственно растлённаго византійскаго міра, со всёми его жизненными формами и обольщеніями, во многомъ напоминавшими еще языческую жизнь античной цивилизации, а еще болье жизнь растленнаго востока. То, что было такъ необходимо всёми силами поднять противъ этого, действительно, въ полномъ составъ растлъннаго міра, это самое было поднято и противъ нашей, хотя тоже языческой, но ничбиъ не цивилизованной, совсёмъ дёвственной, простодушной и непосредственной природы. Суровая, грубая, но чистая и прямая, эта природа вовсе неспособна была даже и понять тёхъ нравственныхъ утонченностей византійскаго развитія, какими по необходимости исполнены были литературные памятники Византіи, послужившіе для насъ и литературными образцами, и источниками образованія, источниками и умственной, и нравственной культуры. Д'вйствіе такого отношенія этой учительной литературы въ нашему обществу не замеданаю обнаружиться... Былъ ли въ самомъ авлъ древній русскій житейскій міръ, выросшій въ чистой непосредственности и дётской наивности, настолько погибеленъ, объ этомъ учительное слово, конечно, не могло разсуждать; ибо оно отрицало вообще существо житейскаго міра, а слёдовательно и всякую его форму, хотя бы и чисто дётскую, виновную только въ томъ, что она невинна. По его воззрѣнію все мірское, житейское было поганымъ, было ли то дъйствительное язычество, .т.-е. проявленіе самаго языческаго в'брованія, или это былъ простой нравь и обычай жизни, простыя явленія и действія вообще челов'яческой нравственной природы.

"Отрицаніе житейскаго міра выразило свои идеалы главнымъ образомъ въ аскетизмѣ. Въ томъ (византійскомъ) обществѣ на самомъ дѣлѣ иного пути для спасенія и не было... Только мо-

нашескій идеаль и могь стать исключительнымъ идеаломъ высово-нравственной жизни. Но аскетизмъ, идя послёдовательно, приводилъ къ отрицанію и такихъ силъ жизни, безъ которыхъ невозможно самое существованіе человёческаго общества".

Точние было бы сказать, что аскетическое движение не было совдано самою Византіей, — оно вознивло ранбе, — что подобнымъ образомъ оно распространялось и на западъ; но во всякомъ случай оно было сильно въ византійской литератури и церковномъ быту, и вогда въ намъ перешло лишь очень немногое изъ образовательныхъ и научныхъ сторонъ византійской жизни, аскетическое направление возъимъло, напротивъ, сильное дъйствие въ руссвомъ христіанствъ путемъ литературы и церковнаго быта, --впослёдствія все болёе расширялось и стало, навонець, важнымъ историческимъ элементомъ національной жизни. Но если византійская борьба противъ античнаго язычества мало подходила къ патріархальному русскому быту, то преувеличенія аскетизма мало отвъчали и потребностямъ просвъщенія. "Отвергая и отрицая наши младенческія формы жизни, аскетизиь вибсть сь твиь и ватсь отвергь целую область эстетическихъ сыль народа, народную поэзію въ полномъ ся составъ, не принеся взамънъ того никакихъ общечеловъческихъ началъ для эстетическаго воспитанія народныхъ правовъ, безъ котораго всегда черствёютъ, грубыоть в развращаются эти вравы, что осязательные всего доказала между прочных и наша исторія"<sup>1</sup>).

Дёйствительно, къ русской жизни, первобытно грубой и простодушной, примёнялся съ перваго раза складъ понятій, выросшихъ въ средъ совсъмъ иной культуры, гдъ новое учение осложнено было результатами фанатической борьбы двухъ цивилизацій-въ въроучение утонченная догматика, въ нравственной жизни асветнямъ, доведенный до послёдняго предъла отрицанія обычныхъ условій жизни. Выраженія, въ какихъ впервые писатели (летописцы, авторы поученій) говорять о новомъ христіанствѣ, свидѣтельствують о глубовомъ убѣжденія, что началась новая жизнь, въ сравнении съ которой все прежнее было только пребываніемъ во тымъ, гибельнымъ заблужденіемъ, быть можеть, невольнымъ, но все-таки смертнымъ гръхомъ, какъ идолослуженіе. Средняго термина между строгостью новаго ученія и привычнымъ бытомъ не допускалось, но онъ являлся на правтикъ, потому что на делё невозможно было внезапное перерождение цвлой массы: среднимъ терминомъ стало двоевбріе, которое для

<sup>1</sup>) Забѣлинъ, "Домашній бытъ русскихъ царицъ". М., 1869, стр. 83-85.

строгихъ ревнителей не огличалось отъ язычества. Между двумя сторонами началась борьба. Проповѣдники новой вѣры, которая стала государственной религіей, преслѣдовали старину, хотя не въ силахъ были совсѣмъ истребить ее, — эта борьба противъ нея шла еще и въ XVII-мъ вѣкѣ; но мало-по-малу новая вѣра вступала въ жизнь и овладѣвала умами народа. Въ этомъ процессѣ недоставало только одного, что еще сохранялось въ самой Византіи и еще шире развилось на западѣ— научнаго знанія; и не оставлено мѣста для поэтическаго художества.

На первое время въ средъ болъе внижныхъ людей, потомъ и въ народной массъ, поверхъ стараго преданія на христіанской основѣ, своеобразно понятой, стало складываться то новое міровозврѣніе, которое установилось особенно въ среднемъ періодъ и наложило особый отпечатокъ на русскую народность временъ Московскаго царства... Національное сознаніе уже вскорѣ отдѣлило русскаго человёка отъ всего не-русскаго сосёдства на востокъ, съверъ и западъ. Представление объ язычествъ, какъ "поганомъ", отъ книжниковъ проникло и въ народъ, который съ чувствомъ великаго превосходства смотрълъ на чужихъ, формальныхъ язычниковъ, на "поганыхъ" печенъговъ и половцевъ, на провлятыхъ" торвовъ, на съверную чудь, а затънъ и на западную "латину", вогда византійскіе учители передали и руссвимъ ученикамъ свою ненависть въ Риму. Новая въра становилась все больше народнымъ достояніемъ; она впервые доставляла всенародную святыню, которая вскоръ пріобръла свон мъстные центры. Византійскій примъръ послужилъ къ основанію св. Софін въ Кіевѣ и св. Софін въ Новгородѣ; святыни становились предметомъ гордости и символомъ мъстнаго патріотизма; храмъ Успенія въ кіевскомъ Печерскомъ монастырѣ былъ построенъ зодчими, которыхъ привела чудомъ сама Богородица изъ Цареграда, и по плану, который видёли они на небъ; новгородцы въ своихъ войнахъ сражались за "святую Софію". Первый въвъ русскаго христіанства быль уже ознаменованъ примърами святости, и митрополить Иларіонъ находилъ краснорізчивыя слова для прославленія равноапостольнаго князя. Этоть въкъ ознаменованъ былъ и основаніемъ первыхъ монастырей: Антоній, основатель Печерскаго монастыря, быль аскетическимь питомцемь Асона, и его обитель стала разсадникомъ монашества, а также и политической силой. Храмы размножались въ такой степени, что въ XI-XII въкахъ, по сказаніямъ своихъ и иноземныхъ лѣтописцевъ, въ Кіевѣ считалось уже до нѣсколькихъ сотъ церквей <sup>1</sup>) — цифра даже мало вѣроятная. Храмы были иногда великолѣины; они украшались золотомъ, серебромъ, "мусіей" (мозанкой), драгоцѣнными иконами и сосудами. Таковы были, напримѣръ, кромѣ кіевскихъ и новгородскихъ, церкви въ Ростовѣ и Владимирѣ; въ Ростовѣ была (сгорѣвшая потомъ) церковь св. Богородицы, "какой не была и никогда не будетъ"; для построенія церкви во Владимирѣ Андреемъ Боголюбскимъ "Богъ привелъ ему мастеровъ изо всѣхъ земель", и лѣтописецъ сравнивалъ ее съ Соломоновымъ храмомъ<sup>2</sup>), и пр.

По внижному чтенію или по слуху пріобрёталось представленіе о міротворенін, объ исторіи Ветхаго и Новаго Завѣта. Богослужение ознакомило съ церковнымъ обрядомъ, который внушалъ религіозное почтеніе, доходившее до суевѣрія. Возникаетъ паломничество и уже вскоръ являются описанія путешествій во Святымъ мѣстамъ; паломничество стало потомъ весьма распространеннымъ благочестивымъ обычаемъ и безъ сомнѣнія послужело однимъ изъ важныхъ разсадниковъ той легендарной поэзіи, воторая въ послёдующіе вёка составила богатую отрасль народнопоэтическаго творчества. Въ самомъ дѣлѣ, надо представить себѣ благочестиваго, болве или менве начитаниаго, но и довврчиваго странника, который изъ своей сверной родины приходилъ Константинополь, гдъ видълъ великолъпные храмы и дворцы византійской столяцы со множествомъ святынь и съ веслыхавными богатствами; приходилъ на Абонъ и видълъ множество обителей, которыя были уже тогда славны своимъ иночествомъ; или, наконецъ, въ Палестину, гдъ на каждомъ шагу сохранялись слёды земной жизни Спасителя: на всемъ этомъ пути страннива сопровождала богатая библейская и церковная легенда; на всемъ пути онъ во-очію видёль рёдкія святыни, о которыхь слышаль нин читаль въ книгахъ. Его сопровождала память о русской землё, какъ знаменитаго игумена Даніила, который былъ въ Іерусалнив во время господства крестоносцевъ, - въ завръ св. Савы онъ записываетъ для поминовенія имена руссвихъ внязей; у гроба Господня ставить лампаду оть "всей русской земли", н съ полной върой передаетъ слышаеныя или читанныя легенды. Другой путешественникъ, новгородскій архіепископъ Антоній (Добрыня Ядрейковичъ), былъ около 1200 года въ Царьградъ; онь насмотрёлся тамъ святыни самой удивительной, ветхозавёт-

103

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лаврентьевская л'втопись по поводу пожара въ Кіевѣ въ 1124 году: "Бисть ножаръ великъ Киевѣ городѣ, яко ногорѣвшю ему мало не всему по два дин, по Подолью и по Горѣ, яко церквей единѣхъ изгорѣ близь 6 сотъ". Ср. свидѣтельство Титиара мерзебургскаго.

<sup>\*)</sup> Инат. литопись, подъ 1161-1175 г.

ной и новозавѣтной — отъ масличнаго сучка, принесеннаго голубемъ въ Ноевъ ковчегъ, отъ Моисеева жезла и трубы Іисуса Навина, разрушавшей Іерихонскія стѣны, до одеждъ Богородицы и Іисуса Христа: эти святыни такъ поразили новгородскаго паломника, что его разсказъ состоитъ почти только изъ ихъ каталога. Его поразило величіе богослуженія въ св. Софіи, съ сладкогласнымъ пѣніемъ и благоуханіемъ ксилолоя (алоэ) и темьяна: "и тогда будетъ стояти въ церкви той аки на небеси или аки въ рая; духъ же святый наполняетъ душу и сердце радости и веселія правовѣрнымъ человѣкомъ", — восклицаетъ онъ, напоминая этими словами описаніе цареградскаго богослуженія въ разсказѣ объ испытаніи вѣръ Владимиромъ.

Вліяніе литературное получало особенную складку. При упомянутой недостаточности шволы, получалось обывновенно тольво "научение грамотв", и большая степень книжности, знание "грамматики", видимо какъ ръдкость, отмъчалась съ похвалами, и книга вообще окружена была великимъ уваженіемъ. Въ старъйшихъ памятникахъ находились уже восхваленія "книжваго почитанія". Въ знаменитомъ "Изборникъ Святослава" (1073), который былъ повтореніемъ сборника болгарскаго царя Симеона, была уже статья о внижномъ почитании (т.-е. чтении), которая даеть образчикь отношения въ внигъ, господствовавшаго до самой Петровской эпохи. Книга разумвется исключительно только какъ книга церковная, душеспасительная. Книга необходима для праведнаго житія. "Какъ для коня правитель и воздержаніе есть узда, такъ для праведника книга; какъ не составится кодабль безъ гвоздей, такъ праведникъ безъ почитанья книжнаго; какъ плѣвникъ думаетъ о своихъ родителяхъ, такъ и праведникъ о почитань в книжномъ; красота воину — оружіе, а кораблю — в'т-рила, такъ и праведнику почитанье книжное" — и въ примъръ указываются святой Василій, и Іоаннъ Златоусть, и Кириллъ философъ: почитание святыхъ внигъ есть начатовъ добрыхъ дълъ. Кириллъ Туровскій въ притчѣ о человѣческой душь и о тьль въ особенности поучаетъ "прилежно почитати святыя книги": "добро убо, братіе, и звло полезно еже разумвти паче божественныхъ писаній ученіе. Се и душу цѣломудрену сътворяеть, и къ смѣренію прелагаеть, умъ и сердце на добродѣтели възостряеть... божінхъ насытивше словесь, и будущаго въка неизреченныхъ благъ желаніе стяжете"... Начальный лётописецъ, разсказывая о томъ, какъ князь Ярославъ любилъ церковные уставы, любилъ поповъ и особенно, "излиха", любилъ черноризцевъ, какъ онъ прилежалъ къ книгамъ и часто читалъ ихъ ночью и

## начатки древней письменности.

днемъ, собралъ многихъ писцовъ и перелагалъ "отъ грекъ" на славянское письмо, и вакъ при немъ написано было много внигъ. поучаясь воторыми вёрные люди наслаждаются божественнымъ ученіемъ, — вспоминаетъ о внязѣ Владямирѣ и дѣлаетъ сравненіе между ними: "потому что вавъ вто-либо вспашетъ землю, а другой посветь, а нные пожинають и вдать безскудную пищу, такъ н этотъ внязь, потому что отецъ его Владимиръ вспахалъ и умягчилъ, т.-е. просвётилъ крещеніемъ, а этотъ насёялъ книжными словесами сердца върныхъ людей, а мы пожинаемъ, принимая внижное ученіе". И затёмъ лётописецъ восхваляеть это послёднее: "Потому что великая польза бываеть оть ученія книжнаго, тавъ вакъ внигами мы бываемъ наставляемы и научаемы путамъ покаянія, отъ словесъ книжныхъ обрѣтаемъ мудрость и воздержавіе, потому что это рёки, напояющія вселенную, --- это исходища мудрости; въ внигахъ завлючается неисчислимая глубина, потому что ими мы бываемъ утёшены въ печали, онё- узда въ воздержанію... Потому что, если будешь прилежно искать въ внигахъ мудрости, то найдешь великую пользу въ своей душѣ; нбо вто часто читаеть вниги, тотъ бесвдуетъ съ Богомъ или святыми мужами; читая пророческія бесёды и евангельскія и апостольскія, житія святыхъ отецъ, душа принимаетъ великую пользу". Ярославъ любилъ вниги, строилъ церкви, ставилъ поповъ и умножилось число пресвитеровъ и христіанскихъ людей: Ярославъ радовался, "врагъ (т.-е. дьяволъ) сътовалъ, побъждаемый новыми христіанскими людьми"<sup>1</sup>).

Не разъ потомъ лётописецъ могъ съ удовольствіемъ говорить о князьяхъ ревностныхъ въ книжному почитанію, о высшихъ лицахъ духовныхъ, радёвшихъ объ этомъ дёлё; позднёе, цёлый рядъ статей о почитаніи внижномъ, съ именами Іоанна Златоуста, св. Ефрема, Геннадія Іерусалимскаго, повторяется въ старинныхъ сборникахъ; но внижное почитаніе было только чтеніе книгъ церковныхъ; если жизнь "христіанскихъ людей" должна была быть только борьбою съ "крагомъ", который и сётовалъ, видя ихъ успёхи, то естественно, что книжное почитаніе могло имётъ лишь одну цёль. И здёсь однако совѣтовали осторожность. Въ кіевскомъ Патерикъ уже разсказывается о Никитъ Затворникъ, котораго именно бѣсъ соблазнилъ чтеніемъ книгъ и который потерялъ все свое знаніе, когда отъ него отогнали бѣса; <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лаврентьевская лътопись, подъ 1037 годомъ. Ср. Порфирьева: "О чтеніи книгъ въ древнія времена Россін", въ Правосл. Собестаникъ 1858, и тамъ же: "Синсываніе книгъ въ древнія времена Россін", 1862; Н. Никольскаго, О литер. трудахъ Климента Смолатича. Спб. 1892, стр. 27.

и впослёдствіи пугали излишнимъ чтеніемъ внигъ, отъ чего "умъ зайдется", и поучали, что "всёмъ страстямъ мати — мнёніе", т.-е. собственная мысль, а не механическое повтореніе вычитаннаго "отъ писаній" и хотя бы не понятаго.

Громадный проценть старой письменности, --- какъ нѣкогда собиралась она въ монастырскихъ внигохранилищахъ, а теперь въ рукописныхъ собраніяхъ, --- состоитъ въ внигахъ аскетическихъ, вообще въ внигахъ церковныхъ, и лишь наименьшій процентъ принадлежить внигамъ историческаго и иного содержания. Въ разсужденіяхъ о пользѣ книжнаго почитанія нигдѣ не говорится о пользё научной, о самой возможности науки: ученымъ, "вельми книжнымъ", даже "философомъ", готовы были называть того, кто въ сущности только читалъ и списывалъ книги. Дальше мы соберемъ указанія о томъ, что замѣняло въ нашей древней письменности науку, -- какъ "Шестодневъ" Іоанна, экзарха болгарскаго, "Палея", дававшие историю миротворения и историю ветхозавётную, по библейскимъ источникамъ съ дополненіями изъ аповрифической легенды; какъ переводы изсколькихъ византійскихъ лётописей; какъ отрывочныя свёдёнія по естествознавію, -съ примъсью средневъкового баснословія, — неясныя свъдънія географическія, какія обращались даже въ болёе позднее время, и т. д. Все это оставалось только отрывочнымъ безсвязнымъ матеріаломъ, неръдво чисто фантастическимъ, нимало\ не побуждавшимъ къ изслёдованію или къ самостоятельной работь мысли...

Такъ мысль древняго русскаго человъка была сполна занята вопросами душевнаго спасенія и не была развлечена никакимъ содержаніемъ, которое разнообразило бы его интересы и возбуждало умственную діятельность. Литература получала видъ непрерывнаго поученія, болѣе или менѣе проповѣдуя суровыя правила монашескаго благочестія. Понятно, что съ церковной точки зрѣнія въ литературѣ не нашлось мѣста всему тому, что было или казалось прикосновенно къ языческой старинѣ. Это была, однако, цълая сторона народной жизни: въ старой, еще привычной пъснъ, обрядъ, обычаъ, праздникъ сказывалась самая сущность народной внутренней жизни; здёсь жила народная поэзія, которая-какъ бы ни были грубы иногда внёшнія формы быта-должна была заключать въ себе то, что было въ народъ идеальнаго и человъчнаго, чему могло предстоящь изящное и правственно-цённое развитіе. Къ сожалёнію, этому стародавнему поэтическому преданію не суждено было уцфлфть для нась, хотн бы въ память тъхъ въковъ; недостатокъ какого-либо просвъщенія,

106

# НАЧАТКИ ДРЕВНЕЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

внѣ тѣсной церковной книжности, не далъ развиться поэтическимъ мотивамъ древности въ какое-либо цѣльное произведеніе, какія остаются для послѣдующихъ вѣковъ источникомъ національной литературы и кладутъ на нее печать самобытнаго народнаго генія. Отъ всего этого у насъ сбереглись только обломки, закрытые и затуманенные позднѣйшею работой народной фантазіи.

Такова была литература древняго періода. Мы говорили объ отсутстви собственно научныхъ интересовъ; они не вознивали и потомъ, при отсутстви школы: такимъ образомъ остался просторъ исключительно для мотивовъ христіанскаго назиданія и легенды, и въ концъ концовъ они оказали свое вліяніе какъ на нравственныя понятія, такъ и на поэтическую фантазію. Къ твиъ вліяніямъ, какія приносила книга и церковная практика, присоединались и непосредственныя воздействія греческой первовной жизни; къ старымъ отношеніямъ, военнымъ и торговымъ, какія уже давно сближали древнюю Русь съ Византіей, присоединились отношения религіозныя; давно началось паломничество въ Святую землю, въ Константинополь и на Афонъ, и здёсь, безъ сомнѣнія, являлся новый путь для народно-церковнаго развитія. Отраженія всёхъ этихъ вліяній находимъ уже въ самыхъ первыхъ въкахъ нашей письменности. Поэтическая воспримчивость все больше и больше направлялась въ область новаго міровоззрънія и новаго чуда, смънявшаго чудесное старой мисологіи. Древній періодъ представляеть уже значительную массу цервовно-легендарныхъ свазаний: являются первые русские святые и сопровождающие святость чудеса; создаются ть изящныя легенды, воторыя вошли въ Печерскій Патерикъ и другія произведенія легендарнаго творчества, какъ легенды о Николат Чудотворцъ, объ архіепископѣ новгородскомъ Іоанпѣ, объ иконѣ Спаса въ Новгородѣ и т. д. Вѣроятно уже въ этомъ періодѣ проникали на Русь легендарныя сказанія богомиловъ, секта которыхъ въ эти въка сильно распространялась среди балканскаго славянства, въ съверной Италін и южной Францін: "басни" Іеремін попа болгарскаго, строго осуждаемыя древними опытными книжниками, были источнивомъ донынъ извъстной въ народъ легенды, гдъ міротвореніе совершается совм'ястно Богомъ и дьяволомъ.

Словомъ, въ памятникахъ древняго періода собирались уже элементы, на которыхъ основалось развитіе народнаго міровоззрѣнія и народной поэзіи, какъ мы можемъ наблюдать ихъ въ послѣдующемъ періодѣ и какъ они дошли въ значительной мѣрѣ до нашего времени.

Къ сожалѣнію, отсутствіе памятниковъ чрезвычайно затруд-

107

няеть ближайшее наблюдение процесса, совершавшагося въ тъ вѣка въ этой области. Это отсутствіе таково, что, напр., старѣйшій списовъ Начальной лётописи мы имфемъ только отъ XIV въка, лътъ на двъсти послъ составленія перваго свода и лътъ на четыреста послё первыхъ лётописныхъ записей; такъ и многіе другіе памятники; нёкоторыя, несомнённо древнія, произведенія мы находниъ только въ спискахъ XV и XVI въка, гдъ многое первоначальное затерялось и сгладилось до того, что является возможность сомниния въ дийствительной принадлежности произведенія болѣе отдаленному времени. Мы упоминали, какія недоумънія возбуждаеть памятникъ, какъ "Слово о полку Игоревъ", самымъ своимъ одиночествомъ. Когда изръдка является документальная запись, имёющая отношеніе къ народному эпосу, насъ иногда поражаетъ неожиданность известія, которое только съ трудомъ прилаживается въ обычному представлению: таковы, напр., показанія Эриха Ласоты объ Ильв Муромців изъ XVI столѣтія. Во всякомъ случаѣ, едва ли можетъ быть сомиѣніе въ томъ, что тѣ явленія народной поэзіи и внижно-народной повёсти, развитіе воторыхъ мы уже отчетливо наблюдаемъ въ среднемъ церіодѣ, при большемъ количествѣ сохранившихся рукописей, имбютъ свой ворень еще въ древнемъ періодѣ; но несомнѣнно и то, что новыя явленія средняго періода, историческія, бытовыя и литературныя, видоизмёняли и заслоняли первоначальную старину, создавали новыя, раньше неизвѣстныя черты. Такъ было и въ церковной легендъ, и въ книжно-народной повёсти, и въ народномъ эпосё, -- какъ и въ самомъ національномъ харавтерѣ.

Первыми памятниками письменности въ древней Руси были книги священнаго писанія, богослужебныя и церковно-учительныя, которыя пришли отъ южнаго славянства и, можетъ быть, также изъ Моравіи при первомъ введеніи христіанства. Языкъ этихъ первыхъ книгъ былъ старо-славянскій, который и сталъ естественнымъ образцомъ книжнаго языка особенно въ предметахъ церковнаго характера; но, безъ сомнѣнія, съ перваго начала письменной дѣятельности на русской почвѣ русская стихія начала различнымъ образомъ проникать не только въ тѣ памятники, которые списывались съ подлинниковъ старо-славянскихъ, но еще тѣмъ болѣе въ собственныя писанія и переводы.

Древняя наша письменность началась съ усвоенія старо-славянскихъ памятниковъ изъ Моравіи и особливо изъ Болгаріи, которая еще до установленія русскаго христіанства имѣла въ Х вѣкѣ богатый періодъ литературной дѣятельности. Составъ этой литературы до сихъ поръ сполна не выясневъ.

- По преданію, славянскіе первоучители совершили полный переводъ Библін; но въ извёстныхъ доселё памятникахъ сохранилась только часть библейскихъ книгъ въ старо-славянскомъ переводъ. Не касаясь здёсь самаго вопроса о деятельности св. Кирилла и Мееодія и ихъ перевода писаній, укажемъ новъйшія изслёдованія Бильбасова, Воронова, Голубинскаго, Будиловича, и обзоры вопроса: Токмаковъ, Библіограф. указатель литературы о св. Кирилль и Мееодія. М. 1885; Андрей Петровъ, Пятидесятильтіе научной разработки славянскихъ источниковъ для біографіи Кирилла и Мееодія (1843-1893). М. 1894. и: Спорные вопросы миссіонерской діятельности св. Кирилла философа на Востокъ. Одесса, 1894; И. Ягичъ, Вновь найденное свидъ-тельство о дъятельности Константина философа, первоучителя славянъ св. Кирилла. Спб. 1893. Новъйшій трудъ Ягича: Zur Entstehungsgeschichte der kirchenslavischen Sprache, BE Denkschriften BEBской академии Bd. XLVII, 1900 (къ этому, замѣчания П. А. Лаврова въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад., т. VI, 1901, и В. И. Ламанскаго, "Появленіе и развитіе литературныхъ языковъ у народовъ славянскихъ", тамъ же). — Теперь приходять въ завлючению, что, когда говорится о переводъ всёхъ книгъ Писанія, должно понимать не цалый переводъ Библін, а только избранныя мъста, употреблявшіяся въ богослужения. Это подтверждается и наличнымъ составомъ сохранившихся древнихъ рукописей. Въ такъ называемомъ паннонскомъ житін Кирилла говорится, что первыми словами переведеннаго Евангелія было: Искони бѣ слово, —а это начало принадлежить не цѣльному Евангелію, а именно служебному (апракосъ).

Извъстно, что полный списокъ Библіи не могъ быть найденъ въ рукописяхъ въ концѣ XV вѣка, когда хотѣлъ собрать его новгородский архіепископъ Геннадій: недостававшее было частію собрано изъ такъ называемыхъ "толковыхъ" книгъ, т.-е. толкованій на разныя книги свящ. писанія, частію должно было быть вновь переведено, и было переведено уже однако съ латинскаго по Вульгатв, и даже съ еврейскаго.-Вопросъ объ этой исторіи славянскаго текста Библін отъ древняго перевода и до современной Библіи долго оставался не тронутымъ, частію по отсутствію филологическихъ знаній, а частію и отъ препятствій, какія ставились новійшею цензурою. Такъ, съ большими трудностями соединенъ былъ первый приступъ къ древнимъ текстамъ, сделанный въ издании "Остромирова Евангелія" 1056-57 года А.Х. Востововымъ, въ 1843 (ср. въ "Перепискъ Востовова", въ акад. Сборникъ, т. V, 1873, стр. 467-473). Первые изслъдователи древнихъ текстовъ, — Калайдовичъ, Востоковъ, Григоровичъ, Срезневскій, Бодянскій и др., изучали ихъ въ особенности, или исключительно, съ точки зр'внія языка и палеографіи, на отдільныхъ памятникахъ, -но понятно, что необходимое основание для истории Библии на ся тысячелѣтнемъ пространствѣ должно было состоять въ послѣдовательноить сравнительномъ изучении библейскихъ текстовъ.

Послѣдовалъ рядъ изданій знаменитыхъ памятниковъ древне-славянской письменности: — Ассеманово Евангеліе, глаголическое, издано Фр. Рачкимъ (со введеніемъ Ягича), Загребъ 1865, и исправиве Ив. Чернчичемъ, Римъ 1878; — Савина книга, евангеліе XI вѣка (Срезневскій, Др. слав. памятники юсоваго письма. Спб. 1868); — Зографское евангеліе, глаголическое, XI вѣка (изд. Ягичемъ. Берлинъ, 1879); — Маріинское евангеліе, глаголическое, XI вѣка, вывезенное В. И. Григоровичемъ съ Аеона (изд. Ягичемъ. Спб. 1883); — Архангельское евангеліе, изъ двухъ рукописей XI — XIII вѣка (описаніе, архим. Амфилохія. М. 1877; объ его значеніи, А. Дювернуа, въ Журн. мин. просв. 1878, окт.), и др. Цѣлый рядъ изданій архим. потомъ епископа, Амфилохія, важныхъ по матеріалу, но не по критикѣ: Древнеславянская псалтирь XIII—XIV вѣка (два изданія, 1874—79, 1880— 81); "Новый завѣтъ" или "Четверо-Евангеліе Галичское 1144 года", 1882—83; Древне-славянскій Карпинскій апостолъ XIII вѣка; Апокалипсисъ XIV вѣка; 1885—87, и др.—обыкновенно въ сравненіяхъ съ другими славянскими текстами и съ греческимъ нодлинникомъ.

Особенное возбуждение вопросъ объ истории библейскаго текста получиль въ замѣчательномъ "Описаніи славянскихъ рукописей Московской Синодальной библіотеки", А. В. Горскаго и К. И. Невоструева, М. 1855—69. Сравненія, сділанныя по обширному количеству рукописей, доставляли множество важныхъ указаній и вызывали къ постановкъ цълаго вопроса. До сихъ поръ, однако, изслъдований по этому вопросу еще не много. Таковы: Вяч. Срезневскій, Древній славянскій переводъ Псалтыри. Спб. 1877. Чрезвычайно важно было открытіе древней глаголической псалтири на Синав, Л. Гейтлера (изд. . въ Загребѣ, 1883), филологическое изученіе котораго сдѣлано было Ягичемъ: Четыре критико-палеографическія статьи. Спб. 1884 (въ "Сборнивѣ" рус. отд. Акад., т. ХХХШІ). Гр. Восвресенскій: Древній славянскій переводъ Апостола и его судьбы до XV вѣка. М. 1879; Характеристическія черты главныхъ редакцій славянскаго перевода Евангелія (въ трудахъ VI Археол. събзда. Одесса, 1886); Древне-славянское евангеліе. Евангеліе отъ Марка по основнымъ спискамъ четырехъ редакцій рукописнаго славянскаго евангельскаго текста съ разночтеніями изъ ста восьми рукописей Евангелія XI-XVI вв. Сергіевъ посадъ 1894; систематическая разработка матеріала, собраннаго въ книгѣ о Евангеліи св. Марка, составила задачу новаго труда г. Воскресенскаго: "Характеристическія черты четырехъ редакцій славянскаго перевода Евангелія оть Марка по сто двѣнадцати рукописямъ Евангелія XI-XVI вѣка", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. исторіи и древн. 1896, І. стр. VШ и 304:—Ив. Рождественскій, Книга Эсеирь въ текстахъ еврейскомъ-масоретскомъ, греческомъ, древне-латинскомъ н славянскомъ. Спб. 1885—Василій Лебедевъ, Славянскій переводъ книги Іисуса Навина по сохранившимся рукописямъ и Острожской Библін. Изслѣдованіе текста и языка. Спб. 1890 (во введеніи краткій обзоръ предыдущихъ работь по исторія библейскаго тевста и указаніе критическихъ основаній изслёдованія; филологической стороной труда спеціалисты не удовлетворены);-о книгѣ Есеирь, докладъ А. И. Соболевскаго въ Общ. люб. др. письм. 7 марта 1897, гдъ авторъ оспариваль мизніе, что эта книга была позднимь переводомь съ еврейскаго, и думалъ напротивъ, что она была древнимъ переводомъ съ греческаго, сдёланнымъ на Руси; – Ив. Евстевъ, Книга пророка Исаін въ древне-славянскомъ переводъ. Спб. 1897: въ первой части книги разсматривается славянский переволь Исани по рукописные XII-XVI в., во второй -- греческій оригиналь, послужившій для сла-

вянскаго перевода. Авторъ указываеть два разныхъ древнихъ перевода: одинъ— въ такъ называемыхъ Паримійникахъ (паремейникахъ, сборникахъ церковныхъ чтеній, особливо изъ Ветхаго Завѣта, съ соотвѣтственными пѣснями и стихирами); другой — въ Толковыхъ пророчествахъ. Чрезвычайно внимательное изслѣдованіе, касающееся также нѣкоторыхъ основныхъ вопросовъ о дальнѣйшемъ переводѣ писаній, но послѣднее, къ сожалѣнію, только отрывочно; —его же, Замѣтки по древне-славянскому переводу св. писанія, въ "Извѣстіяхъ Акад. Н." 1898—99, и въ "Извѣстіяхъ" II Отдѣленія, 1900, т. V.

— Изданіе паримійнаго типа перевода пророковъ начато Р. Брандтомъ въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1894.

— Отмѣтимъ еще труды А. В. Горскаго, о славянскомъ переводѣ Пятикнижія Моисеева, исправленномъ въ XV въкъ по еврейскому тексту (въ Прибавл. къ твореніямъ св. отцевъ, 1860);—статьи Ягича о славянскомъ переводѣ Евангелія, въ сборникѣ Кукульевича въ память тысячелѣтія славянскихъ апостоловъ, 1863, и при изданіи евангелія Ассемани, 1865; – М. Вальявецъ, о переводѣ псалтири, въ загребскомъ "Радѣ" 1889—90; –В. Облакъ, о переводѣ Апокалипсиса, въ "Архивѣ" Ягича, т. XIII, и др.

Относительно Евангелія г. Воскресенскій приходиль въ такому заключенію: "Ближайшее изученіе списковъ Евангелія XI—XV вв. и въ отдѣльности и въ сравненіи ихъ между собою и съ греческимъ текстомъ показало, что всё они по особенностямъ текста раздёляются на четыре разряда или фамиліи, и соотвётственно съ симъ должны быть признаны четыре редакціи свангельскаго текста въ славянскомъ переводъ (разумъя подъ редакціей не отдъльныя разночтенія, а послъдовательное, проходящее черезъ все Евангеліе исправленіе или новый переводъ), а именно: 1) древнѣйшая юго-славянская, болѣе или менње первоначальная, 2) древняя русская—не позже конца XI или начала XII в., 3) русская XIV в., содержащаяся въ Чудовскомъ синскъ Новаго Завета, усвояемомъ, по преданию, святителю Алексию, и въ двухъ другихъ, сходныхъ съ симъ, спискахъ (Никоновскомъ ризничномъ и Толстовскомъ) и 4) русско-болгарская, содержащаяся въ четвероевангелін 1383 г., написанномъ въ Константинополѣ, въ Нибоновскомъ академическомъ XIV – XV в., въ полномъ спискъ Библін 1499 года и во множествѣ бумажныхъ рукописей XV-XVI в.". (Ср. замѣчанія Облака о соотвѣтствіяхъ съ евангеліями древняго Апокалипсиса). На этомъ вопросъ останавливаются и историки церкви: Макарій І, стр. 80, 258; Голубинскій І, 1, стр. 602; 2, стр. 282-и д.

Самостоятельнымъ явленіемъ въ этой исторіи текстовъ св. писанія были уже долго спустя замѣчательные труды по переводу библейскихъ книгь доктора Франциска Скорины въ западной Руси въ первой четверти XVI вѣка (1517 — 25). Ревностный приверженецъ своего русскаго народа, онъ хотѣлъ, среди тогдашнихъ религіозныхъ сомнѣній западной Руси, дать Библію на "посполитомъ", т.-е. народномъ языкѣ. Объ его жизни и дѣятельности и объ отношеніи его перевода къ старымъ церковно-славянскимъ текстамъ и къ Библіи Острожской см. изслѣдованіе П. В. Владимірова: Докторъ Францискъ Скорина. Его переводы, печатныя изданія и языкъ. Спб. 1888.

По исторіи новѣйтаго перевода Библіи во времена Библейскаго

Общества и позднѣе (съ краткимъ упоминаніемъ о древнихъ судьбахъ русской Библіи) см. сочиненіе И. Чистовича: Исторія перевода Библіи на русскій языкъ, въ "Христ. Чтеніи", 1872—1873 (новое изданіе, Спб. 1899). См. еще М. Муретова, О предположенной справѣ славяно-русскаго текста Новаго Завѣта, въ "Богословскомъ Вѣстникѣ", 1892, № 10 (о необходимости новаго пересмотра новозавѣтнаго текста, съ указаніемъ примѣровъ).

Популярное обозрѣніе этой исторіи сдѣлано Н. Астафьевымъ: Опыть исторіи Библіи въ Россіи въ связи съ просвѣщеніемъ и нравами, въ Журн. мин. пр. 1888—89, и отдѣльно.

— Относительно книгъ богослужебныхъ много отдѣльныхъ указаній также сдёлано было уже первыми изслёдователями церковно-славянской древности, начиная съ Добровскаго и Востокова. Ср. въ церковныхъ исторіяхъ Макарія II, стр. 198, общирный трактать у Голубинскаго I, 2, 282 и д.; стр. 445-451 приведенъ списовъ богослужебныхъ книгъ, сохранившихся отъ до-монгольскаго періода. Въ послъднее время и здъсь предприняты спеціальныя изслъдованія объ исторіи тевстовъ. См. отдёльныя изслёдованія и памятники въ трудахъ Срезневскаго, въ Описаніи рукописей Синодальной библіотеки и др.; изданія Амфилохія: "О самодревнѣйшемъ октоихѣ XI вѣка" и пр. М. 1874; "Кондакарій въ греческомъ подлинникъ XII-XIII в." съ древнъйшими извъстными славянскими переводами. М. 1879: -древній глагольской молитвословъ найденъ быль Л. Гейтлеромъ въ Синайскомъ монастырѣ: Euchologium. Glagolski spomenik manastira Sinai brda. Загребь, 1882; изученіе языка сділано Яросевичемъ и Лангомъ (объ этомъ въ Архивѣ Ягича, т. XI); — о древнихъ греческихъ и славянскихъ молитвословахъ у А. Динтріевскаго: Путешествіе по Востоку и его научные результаты. Кіевъ, 1890; — изданіе и трактать о древнихъ переводахъ служебныхъ миней въ трудъ г. Ягича: Служебныя минеи за сентябрь, октябрь и ноябрь, въ церковнославанскомъ переводъ по русскимъ рукописамъ 1095 — 1097 г. Спб. 1886, и т. д.

— О составѣ переводной литературы учительныхъ, историческихъ и иныхъ твореній см. вообще въ "Памятникахъ" Срезневскаго; у Голубинскаго I, 1, стр. 715—757: "Вибліографическій обзоръ существовавшей у насъ въ періодъ до-монгольскій переводной и вообще заимствованной письменности", въ азбучномъ порядкѣ; — А. С. Архангельскій, "Къ изученію древне-русской литературы. Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности". Спб. 1888 (обозрѣніе рукописнаго матеріала); Казань, 1889—90 (І — ІV, извлеченія изъ рукописсей и опыты историко-литературныхъ изученій); разборъ, П. Владимірова, въ кіевскихъ Унив. Извѣстіяхъ, 1891;—П. Владиміровъ: Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII столѣтія, въ "Чтеніяхъ" Историч. Общества Нестора лѣтописца. Кіевъ, 1890, кн. IV, стр. 101 — 142, и отдѣльно. — Объ учительныхъ и житейныхъ сборникахъ скажемъ еще далѣе.

Литература поученій и толкованій сполна еще не изслѣдована; но многое уже сдѣлано. Кромѣ свѣдѣній объ этихъ памятникахъ въ описаніяхъ рукописныхъ собраній, см. археографическіе труды Срезневскаго, упомянутую книгу г. Архангельскаго и спеціальныя работы:

— В. Малининъ, Изслёдованіе Златоструя по рукописи XII вёка Имп. Публичной Библіотеки. Кіевъ, 1878.

— В. Яковлевъ, Кълитературной исторіи древне-русскихъ сборниковъ. Опытъ изслѣдованія "Измарагда". Одесса, 1893.

— Ник. Никольскій, О литературныхъ трудахъ митр. Климента Смолятича, писателя XII въка. Спб. 1892.

— "Изъ исторіи христіанской проповѣди. Очерки и изслѣдованія Антонія епископа выборгскаго, ректора спб. духовной академіи" (нынѣ интрополита с.-петербургскаго). Спб. 1892. Собранные здѣсь труды относятся ко времени профессуры пр. Антонія (въ мірѣ А. В. Вадковскаго) въ казанской духовной академіи. Къ излагаемой здѣсь эпохѣ имѣютъ отношеніе статьи: объ учительномъ евангеліи епископа болгарскаго Константина, о "такъ называемыхъ поученіяхъ Өеодосія Печерскаго къ народу русскому", о "древне-русской проповѣди и проповѣдникахъ въ періодъ до-монгольскій".

— Тихонравовъ, разборъ книги Галахова, въ отчетв объ Уваровскихъ преміяхъ, 1878 (Сочиненія, т. І): замвчанія о сборникахъ учительнаго характера, и др.

Вопросъ о происхожденій и дальнъйшей роли Палеи въ нашей старой письменности до сихъ поръ достаточно не выясненъ. Обычная безъименность старыхъ памятниковъ скрыла не только составителя или переводчика, но и самое время происхожденія Палеи. Нъкоторые изъ изслъдователей утверждали, что составителемъ Палеи былъ по всей въроятности тотъ же пресвитеръ-мнихъ Григорій, которому приписывается переводъ четырехъ библейскихъ книгъ Царствъ, который былъ переводчикомъ Георгія Амартола и составителемъ перваго славянскаго хронографа по Іоанну Малалъ и Іосифу Флавію, и что такимъ образомъ Палея составлена въ Болгаріи въ Х въкъ или даже именно въ первой четверти этого въка (арх. Леонидъ, въ "Систематическомъ описаніи рукописей гр. А. С. Уварова". М. 1894. III, стр. 8).

Первыя историко-литературныя замёчанія о Палеё сдёланы были Востоковымъ въ описаніи рукописей Румянцовскаго Музея и Горскимъ въ описаніи рукописей Синодальной библіотеки; затёмъ многочисленные списки Палеи указаны были въ описаніяхъ другихъ собраній; ссылки на Палею найдены были въ древнёйшихъ памятникахъ русской письменности, какъ въ Словё, приписываемомъ митрополнту Иларіону, въ Начальной лётописи.

--- Сухомлиновъ, О древней русской лётописи, какъ памятникё литературномъ. Спб. 1856 (отношеніе Палеи къ Начальной лётописи, стр. 54-64).

— Андрей Поповъ, Обзоръ хронографовъ русской редавціи. Москва, 1866—1869 (отношеніе Палеи къ хронографу); Книга бытія небеси и земли (Палея историческая), съ приложеніемъ сокращенной Палеи русской редакціи. Трудъ Андрея Попова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1881, кн. І.

- В. Успенскій, Толковая Шалея, въ приложеніи къ "Православному Собес вднику". Казань, 1876 (по рукописямъ Соловецкой библіотеки).

— Ив. Ждановъ, Палея (разборъ двухъ предъидущихъ внигъ), въ кіевскихъ "Унив. Извъстіяхъ", 1881.

HCT. PYCCE. JHT. T. I.

1

- Ф. Веревскій, Русская историческая Палея, въ Филолог. Запискахъ. 1888, вып. 2.

Обстоятельное изслѣдованіе становится удобоисполнимымъ съ приведеніемъ въ извѣстность основныхъ рукописей. Начало положено въ двухъ новыхъ изданіяхъ.

— Палея Толковая по списку, сдѣланному въ г. Коломнѣ въ 1406 г. Трудъ учениковъ Н. С. Тихонравова. Москва, два выпуска, 1892—1896. Великолѣпное изданіе іп 4°, строка въ строку съ подлинной пергаментной рукописью, съ варіантами изъ другихъ рукописей той же редакціи. Къ изданію текста обѣщано было изслѣдованіе.

— Толковая Палея 1477 года. Воспроизведение Синодальной рукописи № 210. Выпускъ первый. Спб. 1892, въ изданияхъ Общ. люб. древн. письменности ХСШ; факсимиле лицевой рукописи, листы 1 —302.

- В. Истринъ, Замъчанія о составъ Толковой Цалеи, въ Извъстіяхъ второго отдѣленія Академіи. 1897. І, стр. 175-209. Выпускъ второй. (Книга Каафъ; Златая Матица; византійскіе прототицы Толковой Пален). Спб. 1898 (изъ "Извѣстій" II Отд. Акад. т. II-III). Это изслёдованіе является какъ будто исполненіемъ об'єщаннаго при изданіи Палеи учениками Тихонравова (авторъ раньше останавливался на этомъ вопросѣ въ моск. Археолог. Обществѣ; см. Древности. Труды слав. коммиссіи, вып. І, протоколы 8-го и 13-го засѣданій). Здѣсь, какъ и во многихъ другихъ памятникахъ старой письменности, разс. вдование очень трудно: памятники, переходившие изъ рукъ въ руки, изъ въка въ въкъ, сохранились обыкновенно только въ позднихъ спискахъ, принявъ множество наслоеній и перекрестныхъ заимствованій, такъ что разобрать эту мозаику поддается только упорному труду детальнаго сличенія, что и делаеть авторь. Палея предполагается извёстною уже въ самой древности (ею пользовался начальный лётописець); ея стройность и обширная начитанность автора въ церковноисторической и богословско-полемической литературь считались несовитстимыми съ понятіемъ о древне-славянскомъ и особливо русскомъ книжникъ (почему полагался греческій подлинникъ), — между тъмъ новый изслѣдователь на основаніи разобранныхъ имъ частей Палеи приходилъ въ завлючению, что "Толковая Палея есть трудъ славянскаго редактора и что Несторъ не пользовался Палеей". Судя по косвенно высказаннымъ предположеніямъ, авторъ относитъ составленіе Толковой Палеи къ XIII въку. Такимъ образомъ начальный лътописець должень быль пользоваться какимъ-либо однороднымъ съ Палеею источникомъ.

— А. Михайловъ, въ варшавскихъ Университетскихъ Извѣстіяхъ, 1895—96.

— А. Карнѣевъ, "Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ Толковой Пален и Златой Матицы", въ Журналѣ мин. просв. 1900, № 2.

--- II. Заболотскій, Къ вопросу объ иноземныхъ письменныхъ источникахъ "Начальной лётописи", въ Р. Филол. Въстникъ и отдъльно. Варшава, 1901.

Объ имъющихъ сюда отношеніе книгахъ апокрифическихъ см. далье.

Цервая іерархія была греческая, и въ ряду первыхъ писателей были греческіе митрополиты, сочиненія которыхъ являлись и на сяавяно-русскомъ языкѣ. Эти писатели-греки были характернымъ выраженіемъ первоначальнаго состоянія русской церкви и письменности. Это были:

— Леонтій или Левъ, грекъ, второй русскій митрополить (992 — 1008), авторъ полемическаго сочиненія противъ латинянъ, извѣстнаго до сихъ поръ только на греческомъ языкѣ; есть впрочемъ указаніе на существованіе стараго славянскаго перевода.

--- Георгій (около 1065-1079), авторъ другого полемическаго сочиненія, переведеннаго и на русскій: "Стязанье съ латиною", за которою зд'ёсь насчитано двадцать семь винъ.

— Іоаннъ II (1080—1089), съ именемъ котораго извъстны: служба св. Борису и Глъбу: "Іоанна митрополита Русскаго, нареченнаго пророкомъ Христа, написавшаго правило церковное отъ святыхъ книгъ вкратцъ Ілкову черноризьцю" и посланіе къ архіепископу римскому объ опръснокахъ. Этотъ Іоаннъ, получившій столь необычное прозваніе пророка Христа, повидимому, пользовался у русскихъ современниковъ великимъ уваженіемъ, Лътописецъ, упомянувъ о его кончинъ, говоритъ: "бысть же Іоаннъ мужь хытръ книгамъ и ученью, милостивъ убогымъ и вдовицямъ, ласковъ же ко всякому, богату и убогу, смъренъ же и кратовъ, молчаливъ, ръчистъ же, книгами святыми утѣшая печальныя и сякого не бысть преже въ Руси, ни по немъ не будетъ сякъ".

— Никифоръ (1104—1121) быль авторомъ трехъ посланій противъ латинянъ: одно къ великому князю Владимиру Мономаху, другое къ неизвъстному князю, и третье къ муромскому князю Ярославу Святославичу (два послѣднія почти буквально сходны), и двухъ сочиненій о постѣ: одно, опять въ видѣ посланій къ Мономаху, другое, въ видѣ поученія къ духовенству и народу. Изъ первыхъ словъ послѣдняго поученія видно, что Никифоръ, не зная русскаго языка, вѣроятно въ переводѣ поручалъ произносить свои поученія другимъ: "много поученій мнѣ надлежало бы предлагать вамъ языкомъ моимъ... Но не данъ мнѣ даръ языковъ... Оттого я, стоя посреди всѣхъ безгласенъ и совершенно безмолвенъ... и разсудилъ предложить вамъ поученіе чрезъ писаніе".

"Полемическія статьи и сочиненія противъ Латинянъ,—говорить Андрей Поповъ,—появляются въ нашей письменности при самомъ ея возникновеніи. Раннее явленіе это вполнѣ объясняется стремленіемъ греческаго духовенства оградить новообращенную Русь отъ притязаній папства, которыя особенно были часты и настойчивы въ эпоху принятія св. Владимиромъ христіанства". Вопросъ о латинской върва является уже на первыхъ страницахъ лѣтописи въ извѣстномъ разсказѣ о выборѣ въры Владимиромъ и въ томъ поученіи, какое было кназю тотчасъ послѣ крещенія: "не преимай же ученья отъ Латынъ, ихъ же ученье развращено", и затѣмъ краткій полемическій трактатъ противъ латины, вѣроятно, взятый лѣтописцемъ изъ болѣе раннаго иисьменнаго источника... Такъ давно внушалось враждебное отношеніе къ латинскому западу, хотя древняя Русь въ первые вѣка относилась къ этимъ внушеніямъ гораздо хладнокровнѣе, чѣмъ впослѣдствіи. По

۵\*

примъру грековъ, русскіе писатели въ это время вооружались впрочемъ противъ латинства.

Памятники этой полемики были разысканы и обслёдованы только въ новёйшее время трудами Калайдовича, а въ особенности митр. Макарія, который впервые издалъ нёкоторые изъ нихъ въ своей церковной исторіи. Спеціальное изслёдованіе сдёлано въ книгѣ Андрея Попова: "Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ (XI—XV в.)". М. 1875. Необходимымъ дополненіемъ въ этой книгѣ служитъ разборъ этого сочиненія А. С. Павлова въ 19-мъ отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ и отдёльно: "Критические опыты по исторіи древнѣйшей греко-русской полемики противъ латинянъ". Спб. 1878.

Отъ XI въка сохранилось нъсколько именъ русскихъ писателей и ихъ произведеній.

-- Первымъ по времени является новгородскій архіепискомъ Лука Жидята (1035—1059), первый іерархъ, поставленный изъ русскихъ по волѣ великаго князя Ярослава. Оъ его именемъ извѣстно кратьое церковное поученіе, писанное безъ ораторскихъ пріемовъ, какіе уже скоро переняты были древними книжниками изъ византійскихъ образцовъ, но оттого вѣроятно больше отвѣчавшее нуждамъ и пониманію слушателей. Издано много разъ: "Русскія достопамятности", ч. І. М. 1815; Исторія церкви, Макарія, т. І, по болѣе древнему списку и подъ заглавіемъ "Слово поученіе ерусалимское"; въ "Исторической Христоматіи", Буслаева. М. 1861.

-- Иларіонъ, изъ священниковъ села Берестова, поставленный по волѣ Ярослава первымъ русскимъ митрополитомъ (около 1051-1054), былъ авторомъ нѣсколькихъ сочиненій: Слово о законѣ и благодати съ похвалой князю Владимиру и молитвой отъ новопросвѣщеннаго русскаго народа; исповъдание въры и поучение о пользъ душевной (они изданы въ Прибавленіяхъ къ твореніямъ святыхъ отецъ въ русскомъ переводъ. М. 1844; въ Чтеніяхъ московскаго Общества исторіи и древностей, 1848, кн. 7, и въ "Извѣстіяхъ" II отд. Академіи, т. V. О немъ у Макарія, т. II, и Голубинскаго I, первая половина, стр. 584-585, 690-694). Голубинскій говорить, что для опредћленія литературныхъ достоинствъ Иларіона надо "воображать себѣ его творенія какъ лучшую академическую рѣчь Карамзина", и замѣчаеть: "Иларіонъ учился искусству ораторства по греческой реторикѣ XI вѣка: ему слѣдовало бы поэтому быть ораторомъ со всѣми недостатками греческаго ораторства этого позднѣйшаго времени. Но силою своего природнаго ораторскаго таланта, силою своего внутренняго ораторскаго инстинкта и чувства, онъ возвысился надъ этими недостатками и представляетъ изъ себя не ритора худшихъ временъ греческаго ораторства, а настоящаго оратора временъ его процвѣтанія". Замѣчено было, что въ такихъ же выраженіяхъ, какъ Иларіонъ князя Владимира, сербскій писатель XIII вѣка Доментіанъ восхваляетъ сербскаго Неманю (Порфирьевъ I, 4-е изд., стр. 368).

— Өеодосій Печерскій, преп., кіево-печерскій игуменъ (1062— 1074), быль авторомъ нѣсколькихъ поученій къ народу и къ кіево-

## виблюгр. примъчания.

цечерскимъ инокамъ, двухъ посланій къ великому князю Изяславу и двухъ молитвъ. Сочиненія Өеодосія были изданы пр. Макаріемъ въ Ученыхъ Запискахъ Академіи Наукъ, 1856, кн. І, и въ Исторіи церкви, т. П. Источникъ извѣстнаго поученія о казняхъ божіихъ, внесеннаго въ лѣтопись, указанъ былъ Срезневскимъ въ древнемъ Златоструѣ, "Свѣдѣнія и Замѣтки", XXIV. 1866—1867. "Такъ называемыя поученія Өеодосія печерскаго къ народу русскому", А. В. Вадковскаго, въ "Православномъ Собесѣдникѣ", 1876; повторено въ книгѣ: "Изъ исторіи христіанской проповѣди. Очерки и изслѣдованія. Антонія епискова выборгскаго". Спб. 1892, стр. 313—336: авторъ сдѣлалъ еще новыя сличенія съ греческими источниками и приходилъ къ выводу, что "ни поученіе о казняхъ Божіихъ, ни иоученіе о тропарныхъ чашахъ Өеодосію Печерскому принадлежать не могутъ". Ср. Голубинскаго І, 1, стр. 672—677.

- Іаковъ Мнихъ (кіево-печерскаго монастыря), которому принадлежать: Сказаніе о страстотерпцахъ святыхъ мученикахъ Борисв и Глъбъ; Память и похвала князю русскому Володимеру и житіе блаженнаго Володимера, и послание къ великому князю Изяславу-Димитрию. Дъятельность этого писателя была выяснена только въ недавнее время (см. "Извѣстія" русск. отд. Акад., т. І—ІІ, и "Исторію церкви" Макарія, т. II). Сказаніе о Борись и Гльбь издано было нъсколько разъ: по недревнему списку въ "Христіан. Чтеніи", 1849; по Сильвестровской рукописи XIV въка Срезневскимъ въ "Сказаніяхъ о святыхъ Борисѣ и Глѣбѣ". Сиб. 1860, гдѣ рукопись передана въ литографическомъ снимкъ и въ чтеніи, стр. 41—90 и 58—147; по списку XII въка Бодянскимъ, въ "Чтеніяхъ" 1870, кн. І, и тамъ же переданъ другой списокъ XIV въка; далъс: "Сборникъ XII въка московскаго Успенскаго собора". Выпускъ первый. Изданъ подъ наблюденіемъ А. А. Шахматова и П. А. Лаврова. М. 1899 (изъ "Чтеній" моск. Общ.), стр. 12-40. Память и житіе Владиміра издано въ "Христіанскомъ Чтени" 1849. Посланіе въ Исторіи церкви Макарія, т. II. См. о немъ Голубинскаго I, 1, стр. 615-619.

- Несторъ лѣтописецъ (род. 1056; умеръ, какъ полагають, около 1114). Ему принадлежить другое сказание о Борись и Гльбы: Чтеніе о житіи и погубленіи блаженую страстотерпца Бориса и Глѣба", изданное въ той же книгѣ Срезневскаго, Спб. 1860, стр. 1 -40 и 1-56; здёсь онъ самъ говорить о себь: "Се же азъ Нестеръ гръшныи... опаснъ въдущихъ исписавы, а другая самъ свъды, отъ многихъ мала въписахъ, да почитающе славять Бога"; Житіе Өеодосія Печерскаго, по рукописи XII въка изданное Бодянскимъ въ "Чтеніяхъ" 1858, кн. 3, съ варіантами по многимъ другимъ рукописямъ; и въ томъ же "Сборникъ XII въка моск. Успенскаго собора", изд. Шахматовымъ и Лавровымъ. М. 1899, стр. 40-96,-здъсь также есть упоминание автора о себъ; наконець Лътопись. О Несторъ какъ лътописцъ дважды упоминается въ Печерскомъ Патерикъ, въ повъстяхъ инова Поливарпа: "Несторъ иже написа лѣтописецъ" и пр. Сказанія Нестора о печерскихъ подвижникахъ вошли въ Патерикъ и въ Повъсть временныхъ лътъ, гдъ находится также его сказание о перенесении мощей св. Өеодосія. Такимъ образомъ Несторъ кромъ упомянутыхъ житій написаль літописецъ, гді были сказанія о печерскихъ подвижникахъ. Этотъ лѣтописецъ вошель въ Повѣсть временныхъ лѣтъ, но эта послѣдняя повѣсть, въ ея извѣстномъ теперь объемѣ, составлена не имъ. Такой выводъ дѣлается вообще изъ обширныхъ изслѣдованій о начальной лѣтописи, отъ Шлёцера и до новѣйшихъ изысканій: нѣкоторые впрочемъ и донынѣ считаютъ Нестора составителемъ повѣсти временныхъ лѣтъ.

— Князь Владимиръ Святой, основатель русскаго христіанства, былъ уже современниками и ближайшимъ потомствомъ понятъ какъ великое историческое лицо и потому уже въ древности онъ послужилъ предметомъ цѣлаго ряда агіографическихъ сочиненій. Таковы были: древнее житіе св. Владимира;— "Память и похвала" упомянутаго Іакова мниха;—обычное житіе;—проложное житіе; — распространенное проложное;— южно-русское;— похвальное слово, митр. Иларіона. Сюда относятся наконецъ церковный уставъ Владимира и проложное житіе св. Ольги. Всѣ эти памятники собраны въ память исполнившагося 900-лѣтія со времени крещенія Руси, подъ редакціей А. Соболевскаго ("Чтенія въ историч. Обществѣ Нестора лѣтописца". Кн. II. Кіевъ, 1888,—отд. II, стр. 1—68). Для потомства князь Владимиръ сталъ святымъ и равноапостольнымъ, для народной поэзіи—ласковымъ княземъ, средоточіемъ кіевской богатырской былины.

- Владимиръ Мономахъ (1053-1125, веливій князь кіевскій съ 1113 года), какъ писатель, стоитъ на рубежѣ XI и XII вѣка. Отъ него остались собственно три сочинения: Поучение дътямъ, Послание въ князю Олегу Святославичу и Молитвенное обращение. Въ слитомъ видѣ все это вставлено въ Лаврентьевскую лѣтопись (въ другихъ спискахъ лѣтописи не было до сихъ поръ встрѣчено) въ середину разсказа о людяхъ, заключенныхъ въ горѣ Александромъ Македонсвимъ, подъ 1096 годомъ (Полное собраніе лѣт. І, ст. 107). Пославіе написано было въ этомъ 1096 году, но Поученье относится всего вѣроятнѣе къ 1099. Оно издано было въ первый разъ въ прошломъ стольти гр. Мусинымъ-Пушкинымъ съ помощью И. Н. Болтина: "Духовная великаго князя Владимира Всеволодовича Мономаха дътямъ своимъ, названная въ лѣтописи Суздальской: Поученье". Спб. 1793. Поученье Мономаха, зам'ячательное какъ произведение князя, который быль особенно виднымь деятелемь своего времени, любопытно какъ свидетельство о быть и нравахъ эпохи. Ему посвященъ былъ целый рядъ изслёдованій:—С. Протоповъ, Поученіе Владимира Мономаха, какъ памятникъ религіозно-правственныхъ воззрѣній и жизни на Руси въ до-татарскуюэпоху, въ Журн. мин. просв. 1874, кн. 2; -В. А. Воскресенскій, Поученіе дітямъ Владимира Мономаха (Учебная библіотека). Спб. 1893. О характер'в Владимира Мономаха, отразившемся и на содержание его Поученія см. у Соловьев'я, Исторія Россіи, 1894, кн. 1, стр. 315 и далье.-И. Н. Ждановъ, въ разборъ книги Архангельскаго "Творенія отцовъ церкви въ др. рус. письменности", въ 34-мъ Отчеть объ Уваровскихъ преміяхъ. Спб. 1893;-Евг. Будде, въ Р. Филолог. Вѣстникъ. 1898, кн. 1-2;-М. Сперанскій, "Изъ исторіи отреченныхъ книгь. Гаданія по псалтири". Спб. 1899 (стр. 5, 55-59); Н. Шляковъ, О поучени Владимира Мономаха. Спб. 1900;-И. Ивакинъ, "Князь Владимиръ Мономахъ и его поучение. Часть первая. Поучение дѣтямъ. Письмо къ Олегу и отрывки". М. 1901 (общирный

историческій комментарій; изслёдованіе языка; сличеніе переводовъ Поученія,—какъ новый русскій переводъ Клеванова, польскій Бёлевскаго, чешскій Эрбена, и проч.).

— Климентъ Смолятичъ, выбранный изъ схимниковъ въ кіевсвіе митрополиты при великомъ князъ Изяславъ второмъ безъ сношенія съ константинопольскимъ патріархомъ и потому не признанный оть нъкоторыхъ епископовъ и князей (1147-1154, а можетъ быть, занимавшій временами казедру и позднѣе). Древняя лѣтопись (Ипатьевская, Воскресенская, Тверская и т. д.) говорить о немъ какъ о великомъ книжникъ: "бысть книжникъ и философъ такъ, якоже въ русской земли не бящетъ". Несмотря на эту славу у современниковъ, въ дальнѣйшей письменности имя Климента было извъстно мало, и лишь въ послёднее время сдёланы попытки возстановить его литературную дентельность: Посланіе митрополита Климента къ смоленскому пресвитеру Оомъ. Сообщение Хр. Лопарева. Спб. 1892 (въ изданияхъ Общ. люб. древ. письменности); и особенно Н. Никольскаго: "О литературныхъ трудахъ митрополита Климента Смолятича, писателя XII въка". Спб. 1892. Поставление Климента было открытою попыткой установить независимость русской церкви оть константинопольской патріархіи. Въ литературномъ отношеніи Клименть, посланіе котораго къ Оомъ посвящено было толкованіямъ писанія, по своей наклонности къ прообразамъ и притчамъ считается предшественникомъ Кирилла Туровскаго, и по форм' вопросовъ и отв'товъ его сочинениямъ принисывается историческое участие въ развитии тахъ вопросо-отватныхъ произведений, самымъ распространеннымъ образчикомъ которыхъ стала потомъ извёстная "Весёда трехъ святителей".

— Кирилль, епископъ Туровскій, жиль въ 1130 — около 1182 годахъ. Уроженецъ Турова и сынъ богатыхъ родителей, Кириллъ, принявши пострижение, пріобрёлъ строгостью жизни большое уваженіе среди братіи и жителей города, заключился даже въ "столиъ", куда перенесъ и свои книги. По просьбѣ туровскаго князя и жителей города онъ былъ поставленъ кіевскимъ митрополитомъ въ епископы Турова. Сочиненія Кирилла пользовались въ старой письменности великою славою, въ особенности его поученія. Въ рукописяхъ, въ составѣ его сочиненій помѣщается до тринадцати его словъ; изъ нихъ впрочемъ съ достовѣрностію усвояются Кириллу восемь или девять. Кромѣ поученій ему принадлежить нѣсколько сочиненій объ нноческой жизни и наконецъ собрание молитвъ, которыя повторялись во множествѣ списковъ и печатныхъ изданій... Изъ новѣйшихъ изслѣдователей, первый изучалъ и собралъ сочиненія Кирилла Туровскаго Калайдовичь: "Памятники россійской словесности XII вѣка". М. 1821; далѣе, Срезневскій въ "Историческихъ чтеніяхъ о языкѣ и словесвости". Спб. 1855; пр. Макарій въ "Извъстіяхъ" Акад. т. V и въ Исторіи церкви, т. III; М. И. Сухомлинову принадлежить новое изданіе сочиненій Кирилла и обширное изслъдованіе: "Рукописи графа Уварова", т. Ш. Спб. 1858; "Памятники древне-русской церковноучительской литературы" (изд. журнала "Странникъ"). Спб. 1894, т. I. О Кирилль, какъ писатель, у Голубинскаго I, 1, стр. 656-670, 689-690. Мы указывали выше, что замѣчательныя достоинства произведений Кирилла представляются новъйшему изслёдователю загадкой

или чрезвычайнымъ исключеніемъ: это былъ очевидно ученикъ греческихъ церковныхъ ораторовъ; у него находятъ въ отдѣльныхъ случаяхъ сходство съ греческими поученіями, но вообще онъ своихъ образцовъ не повторялъ, какъ это было въ нашей древности въ большомъ обычаѣ. Это былъ восторженный аскетъ и мастеръ ораторскаго слова. О заимствованіяхъ Кирилла изъ греческихъ образцовъ см. у Сухомлинова, и замѣчаніе Никольскаго. Клим. Смол. 87.

— Өеодосій, монахъ, родомъ грекъ, жившій въ Кіевѣ въ половинѣ XII вѣка, вѣроятно при митрополичьей каоедрѣ, и знавшій славянскій языкъ. Ему принадлежить переводъ съ греческаго на славянскій посланія папы Льва I или Великаго къ константинопольскому патріарху Флавіану о четвертомь вселенскомъ, халкидонскомъ соборѣ, сдъланный для князя-инока Николая Святоши (издано въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1848, № 7). По мивнію Голубинскаго (Ист. ц. I, 1, стр. 699-700), именно этому Өеодосію принадлежить присвояемое Өеодосію Печерскому "Слово о въръ крестьянской и латыньской", и направлено было въроятно въ тому же Николаю Святошъ; Өеодосію Печерскому это Слово было приписано послѣ по недоразумѣнію. "Наконецъ,--говорить г. Голубинскій, — мы съ своей стороны имвемъ весьма большую наклонность подозрѣвать, что именно этоть нашъ иновъ Өеодосій былъ авторомъ того житія св. Владимира, по которому послёдній посылаль пословь по землямь для смотрения верь и изъ котораго возникла повъсть объ его крещении, помъщенная въ лътописи".

— Двѣнадцатому вѣку, въ началѣ и концѣ, принадлежатъ древнѣйшіе русскіе паломники:— Даніилъ игуменъ, странствовавшій въ Палестину въ 1106—1108 г.;— Антоній, архіепископъ новгородскій (въ мірѣ Добрыня Ядрѣйковичъ или Андрейковичъ), путешествовавшій въ Царьградъ. О нихъ подробнѣе далѣе.

— Въ XIII въкъ переходить, по новымъ изысканіямъ, памятникъ, который относили прежде въ предъидущее столѣтіе. Это-"Слово" или "Моленіе", Даніила Заточника. Обращенное къ князю Ярославу Всеволодовичу вѣроятно около первой четверти XIII вѣка, оно считалось обыкновенно прошеніемъ провинившагося дружинника, который желалъ возвратить себѣ расположеніе князя; но Давіилъ былъ и книжный человѣкъ: свое Моленіе онъ обставилъ и нравоучительными текстами изъ разныхъ писаній и народною мудростью и замысловатымъ остроуміемъ, и его твореніе, разсчитанное на личную цёль, стало весьма распространеннымъ чтеніемъ. Изданное въ первый разъ Калайдовичемъ въ "Памятникахъ россійской словесности XII вѣка", М. 1821, оно было потомъ напечатано еще нѣсколько разъ по различнымъ редакціямъ и вызвало не мало изслѣдованій о личности писателя, о времени написанія и о томъ, къ какому изъ удѣльныхъ князей оно было обращено, потому что въ разныхъ редакціяхъ Слова имя князю передается различно. Этоть послѣдній вопросъ, кажется, выясненъ сполна въ изслъдовании г. Лященко: О моленіи Даніила Заточника (изъ "Jahresbericht der Reformierten Kirchenschule für 1895—1896"). Спб. 1896, гдъ указана и литература предмета. Но оставались еще вопросы о самой личности писателя, о цѣли

#### БИБЛІОГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

его писанія, объ отношеніи содержанія "Слова" къ древнимъ нравоучительнымъ сборникамъ. Изъ новъйшихъ трудовъ укажемъ: И. Шля пкина, Слово Даніила Заточника. Спб. 1889; — Гуссова. "Къ вопросу о редакціяхъ Моленія Даніила Заточника", въ Лѣтописи историкофилол. Общ. при Новоросс. университетѣ, т. VIII, Одесса 1899. Гуссовъ поставилъ и въ новомъ смыслѣ рѣшалъ вопросъ о томъ, какая изъ новѣйшихъ редакцій памятника должна считаться древнѣйшею, а также ставилъ вопросъ, былъ ли Даніилъ дѣйствительно заточенъ (давно уже Модестовъ, въ Журн. мин. просв. 1880, октябрь, приходилъ къ заключенію, что Даніилъ Заточникъ былъ лицо вымышленное); — Евг. Будде, О "словѣ Даніила Заточника въ его отношеніи къ древней русской Пчелѣ", въ юбилейномъ сборникѣ въ честь Н. И. Стороженка "Подъ знаменемъ науки". М. 1902; — В. М. Истрина, "Былъ ли Даніилъ Заточникъ дѣйствительно заточенъ". Одесса, 1902 (строгое сужденіе о предыдущей статьѣ и указаніе современнаго положенія вопроса).

— О древнемъ лѣтописаніи скажемъ подробнѣе въ своемъ мѣстѣ. Указанные памятники не представляють однако всего состава старой письменности. Когда съ конца прошлаго въка, и особливо съ трудовъ Калайдовича, Востокова, Строева и до ихъ новъйшихъ продолжателей, началось усиленное изучение письменной старины, изслыдователи очень часто встрёчали упоминанія или слёды памятниковъ. которыхъ не сохранилось въ наличныхъ рукописяхъ, находили отрывки, указывавшіе на затерянное цёлое, находили русскія сочиненія, именно церковныя и назидательныя поученія, надписанныя именами какихълибо извъстныхъ отцовъ церкви; скромность старыхъ книжниковъ любила скрывать имя автора и прибъгала къ наивнымъ псевдонимамъ, чтобы привлечь читателей къ назидательному изучению; или же псевдонимы бывали результатомъ случайностей, какимъ подвергалось сочиненіе, переходя изъ одной рукописи въ другую (см. изслѣдованіе Сухомлинова: "О псевдонимахъ въ древней русской словесности", въ Историческихъ Чтеніяхъ. Спб. 1855, стр. 159-220).

Собрать всё наличныя данныя о памятникахъ древней русской письменности предпринялъ Срезневскій въ общирномъ трудѣ: "Древніе памятники русскаго письма и языка XI—XIV в. Общее повременное обозрѣніе и дополненія съ палеографическими указаніями, выписками и указателемъ", въ Извѣстіяхъ, т. Х, 1861—1863, и отдѣльнымъ томомъ; 2-е изданіе, Спб. 1882, къ сожалѣнію однако, безъ выписокъ. Давняя работа П. М. Строева: Библіологическій Словарь, издана только позднѣе, въ академ. "Сборникъ" т. XXIX, 1882.

Указанія о писателяхъ неизвѣстныхъ по имени; о сочиненіяхъ, извѣстныхъ только по упоминаніямъ или сохранившихся только въ поздвѣйшихъ спискахъ, см. у Макарія, Исторія церкви, II, стр. 138, 164, 169; III, 142, 168; Голубинскій, I, 1-я пол., стр. 677—680. Есть частныя изслѣдованія, напр. Е. Шѣтухова, Къ вопросу о Кириллахъавторахъ въ древн. рус. литературѣ, въ академ. "Сборникѣ", т. XLII, 1887.

— Н. Петровъ, О происхождении и составѣ славяно-русскаго печатнаго Пролога (Иноземные источники). Кіевъ, 1875.

÷.,

Contraction of the second

— А. И. Пономаревъ, Славяно-русскій Прологъ въ его церковно-просвѣтительномъ и народно-литературномъ значеніи. Спб. 1890.

– Къ началу XIII вѣка относится одинъ изъ замѣчательнѣйшихъ памятниковъ нашей древней письменности, церковно-легендарный Патерикъ-Печерскій, собраніе сказаній о подвижникахъ кіево-Печерской обители. Патерикъ представляетъ собою сборникъ изъ нъсколькихъ сочиненій, и началомъ его были упомянутый трудъ Нестора лѣтописца о Печерской обители, а продолженіемъ, уже въ первой половинѣ XIII вѣка, были два собранія сказаній о подвижникахъ и чудотворцахъ печерскихъ, принадлежавшія епископу Симону и монаху Поликарпу. Симонъ, монахъ печерскій, впослёдствіи первый епископъ во Владимирѣ, когда Владимирская епархія была отдѣлена отъ Ростовской (ум. 1226), составилъ цълый рядъ сказаній о подвижникахъ обители частію какъ очевидецъ, частію по преданіямъ, въ формъ посланія къ Поликарпу; послёдній продолжиль эти сказанія опять въ формѣ посланія къ тогдашнему архимандриту печерскому Акиндину. Все это вмёстё составило собственный Патерикъ Печерскій, который сохранился во множествъ рукописей и весьма различныхъ редакціяхъ, потому что съ теченіемъ времени подвергался измѣненіямъ и дополненіямъ. Содержаніе Патерика и опредѣленіе его редакцій вызвали уже съ давняго времени не мало изслѣдованій: Кубаревъ, въ Журн. мин. просв. 1838, № 10, и въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества, 1847, кн. 9 (13) и 1858, кн. 3; пр. Макарій въ Извёстіяхъ Академіи т. V, и въ Исторіи церкви, т. III; В. Яковлевъ, Древне-кіевскія религіозныя сказанія. Варшава, 1875; Н. П. Петровъ, О происхожденіи и составѣ славяно-русскаго печатнаго пролога. Кіевъ, 1875; Марія Викторова, Кіево-печерскій Патерикъ по древнимъ рукописямъ. Въ переложени на современный русский языкъ, Кіевъ, 1870, и ся же: Составители Кіево-печерскаго Патерика и позднѣйшая его судьба. Историко-лит. очеркъ. Воронежъ, 1871; Голубинскій, Исторія церкви, I, 1, стр. 628—640. Д. Абрамовичъ, "Изслѣдованіе о Кіево-печерскомъ Патерикѣ, какъ историко-литературномъ памятникѣ", въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад. Наукъ, т. VI - VII, 1901-1902.

По общему изученію древней письменности очень любопытная работа исполнена Н. В. Волковымъ: "Статистическія свѣдѣнія о сохранившихся древнерусскихъ книгахъ XI—XIV вѣковъ и ихъ указатель". Спб. 1898, въ изданіяхъ Общ. люб. др. письменности. Выключивъ грамоты и другіе документы, писанные на отдѣльныхъ листахъ пергамена и бумаги, и надписи, авторъ собираетъ свѣдѣнія по слѣдующимъ вопросамъ: 1) о числѣ сохранившихся книгъ отъ начала русской письменности до XV вѣка; 2) о степени сохранности древнихъ книгъ; 3) распредѣленіе рукописей по вѣкамъ; 4) распредѣленіе рукописей по мѣсту ихъ написанія; 5) распредѣленіе рукописей по содержанію; 6) о мѣстахъ храненія рукописей. Вторую часть работы составляетъ Указатель сохранившихся древнерусскихъ книгъ XI—XIV вѣковъ. Общая цифра выведена въ 691 (за исключеніемъ ошибочно внесенныхъ, 689) и 17 рукописей.

### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

О новъйшихъ поддълкахъ древнихъ рукописей въ моей книжкъ: "Поддълки рукописей и народныхъ пъсенъ". Спб., 1898, въ издании Общ. люб. др. письменности. Добавления въ этому въ статъъ Д. Я.: "Оригинальный русский антикваръ", въ Р. Въстникъ, 1898, июль, стр. 237—242.

Новыя соображенія о степени грамотности и распространеніи книгь въ древней Руси см. въ книжкъ А. И. Соболевскаго: "Славяно-Русская палеографія". Курсь второй, Спб. 1902.



# ГЛАВА III.

#### особенности древняго періода.

Древній періодъ—время преобладающаго значенія южной Русн.—Отраженіе историческаго вопроса о кіевской Руси въ современныхъ взглядахъ на положеніе малорусской литературы.—Древнія отношенія русскихъ племенъ и нарбчій.—Отличія народно-бытовыя: большая свобода и непосредственность.—Удёльно-вёчевой порядокъ.— Разнообразіе литературныхъ опытовъ.—Кіевское преданіе въ народной позвіи.— Международное общеніе.—Вопросъ о кіевскихъ великоруссахъ.

Древній періодъ русской литературы, какъ и исторіи, почти всёми считается одинаково: это — періодъ до-монгольскій. Такое дѣленіе, принятое сначала просто по ходу внёшнихъ событій, оправдывается и особымъ характеромъ этого періода, отразившимся и на его литературныхъ явленіяхъ. Границы его опредѣляются не только тѣмъ, что монгольское нашествіе потрясло въ основаніи южную Русь, что цѣлость земли была нарушена и центръ тяжести русскаго племени и государства окончательно перешелъ на сѣверъ, но и тѣмъ, что съ концомъ этого періода совершились въ самой внутренней жизни народа многозначительныя перемѣны.

Прежде всего, древній періодъ есть время преобладающаго значенія южной Руси; но въ послѣднее время поставленъ былъ и еще вызываетъ споры вопросъ: какое именно племя представлила эта южная Русь?

Первые вѣка государственной жизни успѣли связать отдѣльныя племена въ національное цѣлое. Объединеніе политическое, путемъ удѣльныхъ княженій въ одномъ княжескомъ родѣ, и религіозное, путемъ единой митрополіи, шло изъ Кіева. Этнографическія отличія старыхъ племенъ, какъ полагаютъ, были незначительны; но въ концѣ концовъ онѣ сложились въ три основныя вѣтви, на которыя до сихъ поръ распадается русская

-----

народность: это — вътви южно-русская, бълорусская и великорусская.

Исторія поставила потомъ эти доли руссваго племени въ весьма различныя условія. Въ то время, какъ свверная вътвь послѣ монгольскаго нашествія успѣла, подъ чужимъ владичествомъ, сосредоточить свои силы такъ, что тотчасъ по свержения ига могла явиться могущественнымъ государствомъ, южная и западная вътви подпали сначала литовскому завоеванію, которое на первое время не стёсняло русской народности, а затёмъ господству Польши и притязаніямъ католицизма, такъ что не только уграчивали возможность самобытнаго развития, но должны были бороться за самое существование своей народности. Одно веливоруссвое племя, вслёдствіе особыхъ условій своей обстановки, осталось независимымъ представителемъ русской народности, объединило свою область, закрёпило ее своими государственными формами, и наконецъ, съ XVII въка и до начала XIX, раздвинуло свою власть и на тѣ отрасли русскаго племени, которыя нѣкогда отброшены были событіями съ пути самостоятельной жизни. Впрочемъ, Русь древняго періода не возстановлена вполнѣ и до сихъ поръ.

Въ какомъ же видъ, съ какимъ характеромъ разстались и потомъ встрътились эти отрасли русскаго племени?

Историческая дёятельность древняго періода была особенно сильною и яркою на югъ. Какъ бы ни были незначительны тогдашнія этнографическія отличія племенъ, южное населеніе не даромъ называлось по преимуществу Русью, отличая себя, напр., отъ новгородскихъ "славянъ". Кіевъ былъ главный "столъ"; отсюда шло повореніе русскихъ племенъ и соединеніе ихъ полъ властію одного вняжескаго рода, христіанство, образованность. Но эта древняя роль южнаго племени въ послъднія десятильтія стала предметомъ историческаго и филологическаго спора, воторый отразился и на понимании современнаго общественнаго положенія малорусской народности. Когда одни считають современную южную Русь продолженіемъ и потомствомъ древней, другіе объявляли ее новымъ пришлымъ племенемъ, и историческую традицію Кіева отдавали исключительно великорусскому илемени, полагая (вакъ Погодинъ и его преемники), что въ южной Руси жили и действовали "кіевскіе великороссіяне". Отнимая у южнаго племени преданія древней исторіи, эта точка зрънія давала опору и тому взгляду, который находилъ вреднымъ современное развитие малорусской литературы, какъ опасный или ненужный "сепаратизиъ". Такимъ образомъ, исторический вопросъ

125

о древней южной Руси пріобріталь и важность современнаго общественнаго вопроса.

Какъ понимать эти отношения.

Прежде всего должно выдёлить современный вопросъ о литературномъ правъ малорусской народности. Для ръшения его безразличенъ фавтъ, ведутъ ли нынёшніе малоруссы свой родъ непрерывно отъ кіевлянъ IX-X в. или отъ галицко-волынской Руси XIII—XIV столётія. Такъ или иначе, за малоруссами есть много въковъ историческаго существованія, въ теченіе котораго эта народность опредблилась: выносила на своихъ плечахъ тяжелую защиту русскаго и православнаго элемента отъ иноплеменнаго и иновърнаго гнета; въ теченіе въковъ выработала особыя бытовыя черты; произвела богатую народную поэзію, воторая принадлежить въ лучшимъ созданіямъ цёлаго русскаго національнаго генія; въ трудныя времена борьбы основала первую правильную русскую школу, которая послужила образовательному обновленію самой Мосввы; поставила ревностныхъ помощнивовъ Петровской реформъ; рядомъ замъчательныхъ писателей участвовала въ развити русской литературы; -- еще въ XVII въкъ обнаружила опыты самостоятельной литературной деятельности, воторая стала особенно развиваться съ конца XVIII-го, и въ эпоху Пушвина и рядомъ съ нимъ, эта малорусская среда воспитала веливаго писателя въ лицъ Гоголя и внесла въ русскую литературу, хотя бы стихійнымъ, но тѣмъ болѣе могущественнымъ образомъ, свъжіе живительные элементы поэвіи и общественнаго чувства. Этотъ исторический результатъ самъ по себе указываеть, какие богатые задатки умственнаго, нравственнаго и поэтическаго творчества заключаются въ свободномъ развити народныхъ силъ и какъ, при всемъ видимомъ различіи исторически сложившихся особенностей, ихъ окончательное действе идетъ на пользу національнаго цёлаго. Если такъ было на пространстве прошедшей исторіи, естественно думать, что и въ дальнъйшемъ развитіи окажется — въ тёхъ или другихъ намъ невёдомыхъ формахъ - то же благотворное дъйствіе глубокой національной цъльности. Стёсненіе жизненныхъ проявленій отдёльныхъ вётвей племени является поэтому противнымъ историческому опыту и вреднымъ для національнаго организма. Истинное могущество національнаго организма заключается не въ насильственномъ объединении особенностей, а въ широкомъ развити общественныхъ силъ, воторое, при громадности народа и территоріи, необходимо принимаеть местные оттёнки, но затёмъ объединяется все на болье широкихъ началахъ цълой національной жизни.

126

Тревога, поднятая нѣсколько десятилѣтій тому назадъ особаго рода публицистами по поводу такъ называемаго малороссійскаго сепаратизма, исходила далеко не всегда изъ лучшихъ побужденій: это было превратно понятая идея о національномъ единствѣ, совпадающая съ бюрократическимъ представленіемъ сбъ одноформенности. Административное примѣненіе этихъ взглядовъ могло приводить только къ неблагопріятнымъ результатамъ для цѣлаго состава самой русской общественной жизни и литературы; а кромѣ того эта точка зрѣнія предполагала странное представленіе о самомъ единствѣ, какъ будто само по себѣ оно было столь слабо, что для его поддержанія требовалась бюрократическая охрана...

Ко временамъ присоединенія Малороссіи къ Москвѣ двѣ вѣтви племени, какъ мы сказали, прошли весьма различную исторі о и знакомились вновь. Вслѣдствіе этихъ историческо-бытовыхъ различій и политическихъ обстоятельствъ того времени взаимныя отношенія бывали неровны: московское правительство вовсе не было привычно къ тѣмъ "вольностямъ", за которыя держался малорусскій народъ, только-что отвоевавши ихъ отъ Польши; московскіе благочестивые люди и духовенство стали относиться не весьма пріязненно къ малорусской учености, невѣдомой въ Москвѣ и внушавшей опасенія своею школьною латынью, за которой видѣлась возможность латинской ереси. Но въ концѣ концовъ съ государственной точки зрѣнія малоруссы были все-таки свои православные люди, и ихъ латинская схоластическая ученость вскорѣ стала въ самой Москвѣ господствующимъ орудіемъ начинавшагося просвѣщенія.

Во времена присоединенія Малороссій не думали считать малороссовъ чужимъ племенемъ, ни превращать ихъ въ великороссовъ; въ нихъ видѣли народъ близкій, особливо единовѣрный, и, — положимъ, изъ политическаго разсчета, — признавали на первое время ихъ общественную особность. Слѣдъ подобнаго взгляда остался до сихъ поръ въ исключительномъ положеніи цѣлыхъ областей — Донского и Черноморскаго Войска. По славѣ кіевской учености, къ которой обращалась уже старая Москва, стали уважать и особенности малорусской образованности.

Съ теченіемъ времени господствующая государственность не могла не вовлечь Малороссію въ общій порядокъ вещей. Малопо-малу общественныя отличія малорусской жизни стирались подъ вліяніемъ общихъ учрежденій: старое крипостное право было подновлено русскимъ— раздачею иминій при Екатерини II; мъстное управленіе введено русское; высшій классъ малорусскаго общества больше и больше сливался съ русскимъ; наконецъ, образованность, съ половины XVIII въка развивавшаяся уже на русскомъ языкѣ, изъ русскихъ источниковъ, все болѣе устраняла мъстные элементы. Сама Малороссія не играла, впрочемъ, одной пассивной роли: мы указали выше ся участие въ развити русскаго образованія, литературы и общественности. М'встная малорусская жизнь сохраняла до послёдняго времени своеобразныя бытовыя черты, народная поэзія представляла богатую орнгинальность... Эта живая особенность народной жизни искала, навонецъ, литературнаго выраженія, и съ конца прошлаго столётія возникаеть новая малорусская литература на народномъ языкъ, подъ руками людей великорусскаго образования, но сохранившихъ интересъ къ своей народности, и начавщись съ забавы и шутки, она уже вскоръ перешла къ мотивамъ народнымъ, къ народному романтизму (въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ) и къ бытовому реализму (въ новъйшее время). Внъшній успъхъ этой литературы въ своей области указываль, что она удовлетворяла жизненной потребности.

Какъ со стороны Великой Руси не было нетерпимости къ южнорусской народности, такъ и для самой Малороссіи, при всѣхъ тягостяхъ "возсоединенія", при всей неохотѣ мѣнять независимость (хотя не очень надежную) на подчиненіе новой власти, при различіи народныхъ характеровъ, присоединеніе къ Россіи имѣло, безъ сомнѣнія, свою сочувственную сторону, какъ возстановленіе національнаго цѣлаго. Малороссія сживалась съ Россіей, переносила тягости новаго порядка, но и участвовала въ лучшихъ интересахъ образованности; стремленія ся лучшихъ людей могли быть и бывали параллельны съ стремленіями лучшихъ людей русскаго общества, наконецъ, отождествлялись съ ними.

Подобное историческое недоразумѣніе въ вопросѣ о народности бѣлорусской. Западная Русь была присоединена къ русскому государству позднѣе южной. Ея дѣятельная роль кончилась давно: значеніе русскаго элемента, сильное при литовскихъ князьяхъ, было подавлено съ польскимъ господствомъ и введеніемъ унія; оно забылось ко времени раздѣловъ Польши, когда къ русской имперіи присоединились русскія нѣкогда области. При Екатеринѣ II на западный край взглянули съ польской точки зрѣнія: русское населеніе было крѣпостное, оно и осталось такимъ; за польской аристократіей оставлены ея помѣщичьи права; іезуиты нашли покровительство; русскій элементъ не былъ замѣченъ. Имп. Александръ думалъ даже возвратить Польшѣ эту область, которую считалъ за польскую; Карамзинъ возсталъ про-

## ОСОБЕННОСТИ ДРЕВНЯГО ПЕРІОДА.

тивъ этого плана, ссылаясь на древнюю исторію, на государственную цѣлость, —и не вспоминая о живой, существующей русской народности. Въ послѣдующее царствованіе, въ смыслѣ тогдашней "народности", произведено было возсоединеніе уніатовъ; но переворотъ, обдуманный въ тайнѣ канцелярій, произведенный административнымъ способомъ, не достигъ еще національнаго возрожденія края: положеніе русскаго населенія осталось безъ перемѣны; возсоединенный изъ уніи бѣлоруссъ оставался крѣпостнымъ польскаго помѣщика. Въ русскомъ обществѣ переворотъ не произвелъ большого впечатлѣнія: оно оставалось равнодушно къ факту, въ совершеніи котораго ничѣмъ не участвовало, — не торопилось знакомиться съ народностью, продолжало считать край почти или совсѣмъ польскимъ.

Русское общество мало заботнлось и о бѣлорусской, и о малоруссвой народности. Но въ послъднія десятильтія, особенно съ польскаго возстанія, онв привлевли на себя съ разныхъ сторонъ внимание, не весьма благопріятное. Съ одной стороны поднялись упомянутые толки о сепаратизмъ; съ другой, когда, по усмиренін польскаго возстанія, русскіе двятели стали работать для возстановленія въ западномъ врай русской народности, явилось новое мнивніе, нашедшее много сторонниковь, что народность западнаго врая есть "испорченная", что ея особенности, непохожія на великорусскія — происходять оть забвенія настоящей старины и особенно отъ польскихъ вліяній, и что поэтому ее сябдуетъ поправлять по образцу народности великорусской. Мазорусская народность подверглась не менье недружелюбнымъ подозрёніямъ: привязанность къ ней, забота о малорусской книге н малорусской школѣ приписаны неблагонамѣренности; малорусская литература даже людямъ болёе умёреннымъ вазалась только прихотью, дёломъ небольшой группы людей и т. д. Вообще полагали, что нужно стремиться въ объединению, или единообразию языка, образованія, литературы, — и что развитіе и поощреніе ивстныхъ особенностей и провинціализма должно вредить не только ваціональному, но и государственному интересу; мы говорнии, насколько правильны исторически эти взгляды.

Каково бы ни было происхожденіе малорусской народности, древнее кіевское или болёе позднее, отъ галицкаго переселенія (какъ нёкоторые думаютъ), какова бы ни была ея исторія, она все таки не есть для насъ привзошедшій чужой элементъ, а подлинное потомство древней Руси, которой принадлежали и Львовъ и Галичъ, и намъ, другой вётви этого потомства, органически близкое по тому уже, что было пережито об'емии вётвст. русск. лит. 1. 9

129

вями вмёстё. Присутствіе ся въ современномъ составѣ русской ваціональности не ограничиваетъ подлинной русской основы (полагаемой великорусскою), но, напротивъ, обогащаетъ ее разнообразіемъ національной натуры, характеровъ и дарованій. Тѣмъ, кому важется слишкомъ большою разница двухъ народностей и кого пугаютъ опасенія за національную цѣлость, — слѣдуетъ вспомнить, что не меньше такая областная разница между различными, особевно сѣверными и южными типами, въ Германіи, Франціи, Италіи — между пруссакомъ и швабомъ, сѣвернымъ французомъ и провансаломъ, пьемовтцемъ и неаполитанцемъ, что не помѣшало богатому развитію цѣлыхъ національностей и перво степенной литературы, которую всѣ эти вѣтви вмѣстѣ создавали. Такое разнообразіе вовсе не есть ущербъ господствующей народности; это, напротивъ, ея богатство.

Мы остановились на современныхъ спорахъ потому, что въ основаніи ихъ лежатъ, между прочимъ, неправильное пониманіе старыхъ этнографическихъ отношеній русской народности и ихъ исторіи. Вслёдствіе того, что господствующимъ племенемъ, начиная отъ средняго періода нашей исторіи, было племя великорусское, стали думать, что именно оно и всегда было единствениюмъ представителемъ русской исторической напіональности такъ что всё другіе народные оттёнки считались какъ бы только отклоненіемъ, даже порчей, особенно подъ чужими, враждебными вліяніями.

Со временъ Карамзина въ особенности у насъ привыкли думать, что въ нашей исторіи была одна непрерывная нить отъ Рюрика и донынѣ: "государство" началось отъ Рюрика и продолжается до нашего времени; также продолжается и народъ. О древнемъ русскомъ языкѣ думали, что онъ также представлялъ однородное цѣлое, непосредственно близкое къ старо-славянскому, въ старину былъ почти тождественъ съ нимъ, и что выдѣленіе нарѣчій принадлежитъ только позднѣйшимъ временамъ. Гречъ и современные ему грамотѣи считали, напримѣръ, что малорусское нарѣчіе есть просто русскій языкъ, "испорченный" полонизмами во время польскаго господства. Такимъ образомъ, для древняго періода не принималось никакихъ этнографическихъ отличій между югомъ, сѣверомъ и сѣверо-востокомъ; прямымъ преемникомъ языка обитателей кіевской Руси предполагался языкъ великорусской Москвы XV—XVI в. и т. д.

Подобное представление о народности древняго періода удерживалось и тогда, когда явились первыя мысли объ исторіи руссваго языка, понятой въ научномъ смыслё. На первый взглядъ

#### особенности древняго періода.

изслёдователи находили, что древне-русскій языкъ, очень близкій, въ старославянскому, былъ въ томъ первоначальномъ періодѣ, воторый отличается богатствомъ и твердостью формъ; что другой періодъ его, — періодъ "превращеній", т.-е. упадка формъ, забвенія старины, распаденія на нар'ячія, — начинается только въ XIV стол'ятін, такъ что древній періодъ еще не зналь ихъ и отличался первобытнымъ единствомъ.

Но когда вопросъ о древнемъ языкъ привлевъ болъе подробныя изысканія, мифнія раздфлились. Одни приняли безусловно увазанную точку зрвнія, старались поддержать историческими соображеніями выводъ, сдёланный на основаніи языка. Трудно объяснимымъ обстоятельствомъ оставалось то, вакимъ образомъ малоруссвое нарёчіе, начало котораго относили не далёе вавъ въ XIV въку, могло быстро развиться въ столь особенный видъ, что великій знатовъ славянства, Шафарикъ, какъ потомъ Мивлошичь, считали возможнымь принять его за отдёльный языкь. На это находили другое объяснение, которое должно было снова подтверждать однородность древней віевской Руси съ московскою: ниенно, что населеніе позднійтей Малороссіи-новое: въ татарское нашествіе старое населеніе кіевскаго края было истреблено, и на его мёсто явились новые поселенцы изъ-за Карпатъ, воторые принесли съ собой другое племя, бытъ, и свое нариче столь далекое отъ великорусскаго; это население уже не могло помнить віевскихъ преданій, перешедшихъ на съверъ, и не можетъ имъть притязаній на древнюю историческую традицію <sup>1</sup>). Съ этимъ взглядомъ выступилъ въ 1856 Погодивъ.

Противъ этого сдѣланы были возраженія, если не вполнѣ убъдительныя, то во всявомъ случав требовавшія вниманія. Въ бытовыхъ фавтахъ древности, въ поэзіи Слова о полку Игоревѣ указывали черты, объясняемыя именно малорусскимъ характеромъ; въ языкъ древнихъ памятниковъ, гдъ въ церковную книжность проникалъ народный говоръ, находили свойства малоруссваго наръчія. Таковы были толкованія Максимовича. Въ указаніяхъ историческихъ было много справедливаго; филологическия доказательства были слаббе: вопросъ о древнемъ языкъ, съ этно-

131

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впрочемъ, высказывались по этому предмету и другія митенія, какъ, напри-итръ, въ статьта Кавелина: "Мысли и замтатки о русской исторія". Онъ спрани-наеть: "Что же такое великоруссы? Откуда взялись они, когда до XI или XII въка они не существовали? Откуда взялся у нихъ этотъ удивительный смыслъ къ госу-дарству, — удивительный тамъ болъе, что его, въ этой степени, не оказалось ни у одного изъ прочихъ славнискихъ народовъ? Эти вопросы — основние, первие, не только въ русской исторіи, но и въ исторіи всего славнискаго племени. Къ сожазвлю, они-то именно и разработаны всего слабе. Пока им должны довольствоваться однёми догадками". ("Вести. Евр." 1866, понь, и "Собраніе соч.". Сиб. 1897, т. І).

графической стороны, и теперь еще мало разработанъ, а сорокъ лътъ назадъ, когда велся этотъ споръ, онъ былъ едва намъченъ.

Изслѣдованіе языка можетъ служить однимъ изъ важнѣйшихъ указаній о характерѣ народности. Но въ этомъ случаѣ представляются затрудненія, при которыхъ не легко было придти къ точнымъ выводамъ: литература кіевской Руси неизвѣстна намъ въ своихъ первоначальныхъ памятникахъ; мы знаемъ ея произведенія только въ позднихъ спискахъ, сдѣланныхъ на сѣверѣ, гдѣ естественно должны были теряться первоначальныя черты, въ которыхъ можно было услѣдить мѣстное нарѣчіе. Тѣмъ не менѣе, новыя изысканія старались наёти точки опоры, при которыхъ исторія языка становилась бы возможной, а именно ввели въ изслѣдованіе, во-первыхъ, пересмотръ звуковъ и формъ въ ихъ исторической свяви и послѣдовательности; во-вторыхъ, изученіе мѣстныхъ говоровъ, гдѣ среди новыхъ образованій сохраняются иногда отдѣльныя черты большой древности. Таковы были изслѣдованія г. Житецкаго и Потебни.

Здъсь не мъсто входить въ подробности и довольно привести нъвоторые общіе выводы. Первый изъ этихъ изслъдователей выходить язъ положенія, что русскій древній языкъ, или пра-языкъ, воторый долженъ считаться источникомъ всёхъ позднёйшихъ вътвей или наръчій, вовсе не быль единообразнымъ цълымъ во всемъ племени, но, напротивъ, уже заключалъ въ себъ извъстное разнообразіе, отражавшее непосредственный быть разрозненныхъ племенъ, но поврываемое общими основными свойствами языка. Это разнообразие и послужило исходнымъ пунктомъ въ дальнѣйшемъ развитія нарѣчій, которыя, пріобрѣвши впослѣдствін свои особыя звувовыя системы и формы, соединяются однаво многими общими свойствами; эти свойства — именно тв, которыя принадлежали древнему языку и которыя отличають всю сумму русскихъ наръчій отъ другихъ наръчій славянскихъ. Но древніе зародыши нарвчій, заключавшіеся стихійно въ русскомъ праязыкъ, не всъ имъли одинаковую судьбу: въ то время, какъ одни развивались и шли впередъ, другіе вымерли, или оставили свой слёдъ лишь въ немногихъ арханческихъ обломкахъ. "Вся эта подвижная звуковая дъйствительность русскаго пра-языка не нивла одной позднайшей черты --- разкой расчлененности элементовъ. Какъ только появилась эта послъдняя, моменть пра-языка окончился и вибств съ твиъ началась исторія отдельныхъ нарвчій. Когда же началась она"?

Можно было бы искать отвъта на этотъ вопросъ въ извъстіяхъ Начальной лътописи о разселении племенъ древней Руси.

# особенности древняго періода.

Но эти извёстія такъ сбивчивы, что историки понимали ихъ весьма различно: напр., одни выводятъ племя кривичей изъ Новгорода, а потомъ отъ нихъ ведутъ племя сверянъ (какъ Соловьевъ), другіе новгородскихъ славянъ считаютъ вѣтвью кривичей; третьи ведутъ новгородскихъ славянъ отъ южноруссовъ (Костомаровъ). Авторъ думаетъ, что темному лѣтописному преданію придавали слишкомъ много значенія, и что для рѣшенія вопроса о дѣленіи племенъ должны быть приняты въ соображеніе данныя изъ исторіи языка, особенно мѣстныхъ нарѣчій.

Земли между Карпатами и верховьями Дибира съ незапамятныхъ временъ были заняты славянскимъ племенемъ. Здёсь было ядро восточнаго славянства: сюда изъ-за Карпатъ приходнаи новые выходцы, и отсюда уходили выселенцы на съверовостокъ; здѣсь вадо искать и древиѣйшихъ племенныхъ группъ, отъ которыхъ отдёлялись позднёйшія. Оставляя лётописныхъ полянъ и древлянъ, авторъ находить болёе цёлесообразнымъ слёдить за врупными современными единицами племени, опредѣляя ихъ отношенія степенью близости современныхъ нарвчій въ арханческой нормѣ русскаго пра-языка. Степень творческой силы въ языкѣ зависить отъ исторической и географической обстановки; племя, заброшенное вдаль или въ сторону отъ историческаго движенія, всегда способнѣе сохранить неприкосновенно старину языка, нравовъ и быта, тогда вакъ другое, вовлеченное въ разгаръ исторической жизни, скорће покидаетъ старину, идетъ на новые пути и развиваеть новое содержание и новыя формы языка. Пова длился племенной быть среди восточныхъ славянъ, ограниченный мёстнымъ кругомъ патріархальныхъ преданій и интересовъ земледбльческаго культа, до тбхъ поръ и въ говорахъ племенъ, при всемъ діалектическомъ разнообразія, не могло быть яркихъ проблесковъ жизни, вызванныхъ творческими потребностями народнаго духа. Но, по мъръ разложения племенного быта, по мъръ того, какъ одни племена начали выдвигаться надъ другими и, вмъстъ съ тъмъ, началъ слагаться и връпнуть древнъйшій историческій строй жизни, древніе говоры полянъ, древлянъ и другихъ племенъ должны были потерпъть существенныя изм'вненія. Въ XII в'вк' окончательно исчезли старинныя племенныя названія, а вмёсто нихъ явились земли віевская, новгородская, полоцкая и пр.; вивств съ твиъ говоры народные, сближенные между собою обмёномъ взаимныхъ вліяній, поддерживаемыхъ общими интересами земли, должны были отвлониться оть первобытнаго племенного строя. По всей въроятности, въ основанін вемельныхъ говоровъ лежалъ одинъ какой-нибудь

племенной говоръ, въ которому примыкали другіе. "Судя по всёмъ признакамъ, можно полагать, что въ этнхъ только-что отдёлнышихся отъ русскаго пра-языка, не окрепшихъ типахъ выступные элементы, главнымъ образомъ, южнорусские и новгородскіе. Такъ дёло шло въ теченіе не менёе трехъ вёковъ, съ половины IX до половины XII въка, пока племенной быть окончательно не разложился. Тогда, на смёну земельныхъ говоровъ. начали мало-по-малу обозначаться группы еще болёе крупныя, въ видъ двухъ главныхъ русскихъ наръчій --- южнаго и сввернаго. Земельные говоры, въ цёлой совокупности отдёльныхъ группъ, принимали общіе оттънки, дававшіе имъ характеръ отдёльныхъ нарёчій. Въ концѣ XII вѣка Русь южная, кіевская, и Русь съверная, владимиро-суздальская, встрътились между собою въ борьбѣ за преобладание въ русской землѣ, и этотъ политический моменть, безъ сомнѣнія, былъ плодомъ бытовыхъ различій между двумя главными половинами руссвой земли, различій, постепенно нароставшихъ въ предшествующее время. Намъ важется, нельзя игнорировать этого факта для исторіи русскаго языка, если только вполнъ убъждены мы, что въ жизни языка отражаются бытовыя настроенія народнаго духа, народныхъ понятій, върованій и ндеаловъ. А. что идеалы южной и съверной Руси въ то время, о которомъ мы говоримъ, были не одинавовы, объ этомъ свидътельствуетъ не только политическая исторія, но и такія крупныя литературныя произведенія, какъ Слово о полку Игоревѣ и всѣ вообще южныя лѣтописи, отличающіяся южнорусскимъ складомъ міросозерцанія. Мы можемъ пожалѣть только о томъ, что произведения эти дошли до насъ въ не-южныхъ и притомъ позднихъ редакціяхъ, и оттого собственно звуковая сторона южно-русскаго наръчія XII — XIII въка намъ неизвъстна во всёхъ подробностяхъ. Главныя черты малорусскаго вокализма въ XII-XIII в., по нашему мивнію, вполив обнаружились".

Вопросъ поднятъ былъ снова въ восьмидесятыхъ годахъ рефератомъ А. И. Соболевскаго: "Какъ говорили въ Кіевѣ въ XIV и XV вѣкахъ?" въ кіевскомъ Обществѣ Нестора лѣтописца (ноябрь, 1883): въ Кіевѣ тѣхъ вѣковъ, а слѣдовательно и раньше, было великорусское нарѣчіе, и нынѣшнее малорусское населеніе мѣстъ ближайшихъ къ Кіеву, какъ и всей страны къ востоку отъ Днѣпра, — населеніе новое, пришедшее приблизительно въ XV в. сюда съ запада, изъ Подоліи, Волыни и Галиціи, и ассимилировавшее собою остатки стараго кіевскаго населенія. Это мнѣніе, послѣ повторенное авторомъ въ "Очеркахъ изъ исторіи русскаго языка", 1884, вызвало прежде всего въ кругу кіевскихъ ученыхъ,

въ томъ же Обществъ Нестора лътописца, а потомъ въ литературъ, возражения, основанныя на данныхъ языка и данныхъ исторіи. Относительно перваго, величайшимъ препятствіемъ для разъясненія вопроса остается упомянутая гибель древнихъ кіевсвихъ памятниковъ, отъ которыхъ теперь уцъльло лишь нъсколько рукописей. Относительно второго, подобнымъ препятствіемъ остается малочисленность историческихъ извъстій о Кіевъ съ XIII и почти до XVI столътія. Тъмъ не менъе историви и филологи большею частью не находили возможнымъ принять упомянутаго вывода о томъ, что въ древнемъ Кіевъ жили великоруссы и что на ихъ наръчіи написаны были древнія кіевскія вниги; вмёстё съ тёмъ историки не находили возможнымъ признать гипотезу о полномъ запустени Кіева после монгольскаго вашествія и о позднёйшемъ заселеніи кіевской земли пришельцами другого племени, среди которыхъ совершенно затерялись немногие остатки туземцевь. Изъ этого историческаго спора отизтимъ выводы одного изъ норбйшихъ изслёдователей, который подробнымъ разборомъ сохранившихся свидътельствъ приходилъ къ заключению о непрерывности населения Киевской земли.

Если Кіевская земля во время монгольскаго нашествія и въ послёдующее господство татаръ запустёла, то какимъ бы образоиъ она могла быть заселена, -- спрашиваетъ г. Грушевскій: --какъ предположить переселеніе сюда народныхъ массъ изъ сосёднихъ земель, когда мы признаемъ, что до водворенія литовской власти условія жизни здёсь были невыносимы, заставляя туземцевъ выселяться чуть не поголовно? Между твиъ въ XV в., предъ страшнымъ нашествіемъ Менгли-Гирея (1482 г.) Кіевская земля была достаточно населена. "Предположить, что это населеніе составилось изъ прихожихъ людей за время литовскаго управленія, трудно: татарская гроза продолжалась и послё водворенія литовской власти; Погодинъ, Соболевскій приводять сюда колонистовъ съ запада, но если при этомъ имѣють въ виду позднёйшее движеніе малорусскаго населенія на востовъ, то упускають изъ виду, что это передвижение было вынуждено утвержденіемъ пом'ящичьей власти и повинностей, чего мы не имъемъ никакого права предполагать на Волыни ни въ XIV, ни въ XV в. До вонца XVI в. мы не имбемъ никакихъ указаній на движение народныхъ массъ въ Украину; волынские помѣщики середныы XVI в. жалуются, напротивъ, что врестьяне ихъ бъгають въ Польшу; изслёдованія прозвищъ кіевскаго населенія... по даннымъ половины XVI в., обнаружили весьма небольшое количество колонистовъ изъ западно-русскихъ земель, больше было

ихъ изъ Съверщины и Бълорусси, а что бълорусская стихія не нивла преобладанія надъ туземнымъ элементомъ, за это можетъ поручиться украинское наръчіе, чуждое бълорусскаго вліянія. И такъ, необходимо предположить въ Кіевщинъ, въ частности въ землѣ полянъ, существованіе вначительнаго туземнаго ядра, пережившаго и нашествіе Батыя, и послёдующія передряги, отодвигавшагося въ съверную полосу въ тяжелыя годины и возвращавшагося на югъ по минованіи ихъ, ядра, въ которое постепенно подмѣшивались пришаме элементы, но которое никогда не мѣняло радикально своего состава; не замѣщалось пришлою стихіею "... "Остается сказать... объ отсутствія свёдёній о Кіевской землё за вторую половину XIII в. и почти весь XIV в. Въ сущности это обстоятельство послужило тою, болёе психологическою, причиною, которая повела въ созданию вышеприведенныхъ гипотезъ о запуствнія Кіевщины: нътъ извъстій, значить и не было ничего; страна была совершенно разорена, запустъла и т. д. Но это обстоятельство обусловлено совсёмъ иными причинами. Во-первыхъ, для Кіевской земли за это время мы не чижемъ мёстной лётописи (вёкоторые намеки на существованіе ея появляются только со 2-й половных XIV в. въ южно-русскомъ, тавъ называемомъ Густинскомъ сводѣ); обстоятельство это очень важно: много ли мы знаемъ, напримъръ, о Полоцкой землъ за XIII в., хотя она, конечно, не запуствла и не пришла въ конечный упадовъ? Другая причина — это упадовъ политической Кіевщины. По мфрѣ того, какъ политическій центръ Южной Руси передвигается въ государство Галицко-Волынское, а политическимъ центромъ съверо-востока становится Владимиръ, значеніе Кіевской земли, потерявшей свой престижь, раздробленной на удёлы, слабой вслёдствіе отсутствія солидарности между вняземъ и земствомъ, все падаетъ, и извъстій о ней въ чужихъ лётописяхъ дёлается все меньше и меньше. Уже для первой половины XIII в. мы имфемъ такъ мало извёстій, что едва можемъ составить каталогь кіевскихъ князей за это время. Захуданіе Кіева, продолжавшееся и впередъ crescendo camo-no-ceбѣ служило бы достаточнымъ объясненіемъ молчанія о Кіевѣ лѣтописей югозападныхъ и свверо-восточныхъ, твиъ болве, что монгольское нашествіе разорвало и ту небольшую связь между свверо-востокомъ и юго-западомъ, какая существовала до него, и съузило политику вавъ галицкихъ, такъ и владимирскихъ князей, толкнувъ первыхъ на западъ, а вторыхъ на съверъ и востокъ. Но этого мало: если принять, что послѣ монгольскаго нашествія прекратилась и династическая связь Кіевщины съ Галичемъ и

136

## ОСОБЕННОСТИ ДРЕВНЯГО ПЕРІОДА.

Владнинромъ, что здёсь вовсе превратилась вняжеская власть, прекратился тотъ государственный строй, который сближалъ ее и съ сѣверо-восточными и съ юго-западными княжествами жизнь раздробленныхъ автономныхъ общинъ, не имѣвшихъ княжескихъ усобицъ, не производившихъ походовъ на сосѣднія земли, не вступавшихъ въ брачныя связи съ сосѣдними государями, жизнь чуждая и враждебная современнымъ княжеско-государственнымъ понятіямъ, какой матеріалъ могла доставить сосѣднимъ лѣтописцамъ? И они, дѣйствительно, только случайно мелькомъ, обронили о ней нѣсколько словъ".

"Этою же причиною обусловливается переселеніе митропоинтовъ изъ Кіева — обстоятельство, которое поставляется въ связь съ теоріями о запуствніи Кіевщины и, въ свою очередь, служитъ для нихъ доказательствомъ. Іерархи привыкли къ союзу и общенію съ носителями центральной государственной власти и потому естественно тяготвли къ государственнымъ центрамъ, къ Владимиру, Москвё, къ Вильнё, а Кіевщина, хотя бы и благоденствовала, сначала лишена была вовсе этой власти, а позже, хотя и была объединена и снабжена княжескою властью, — въ политическомъ отношеніи все же оставалась однимъ изъ второстепенныхъ княжествъ".

Едва ли подлежить сомнѣнію, что этнографическія разности между сверной и южной Русью стали образовываться съ первыми движеніями племенъ на съверо-востокъ. Какъ бы ни были овъ сродны по происхожденію, между ними должны были явиться отличія уже вслёдствіе мёстнаго разъединенія, которое ставило ихъ въ различныя условія м'встности, климата и труда. Южное племя раньше нашло свои областныя границы въ земляхъ віевской, волынской, галицкой и пр., и временами подвигалось дальше на югъ; свверная отрасль продолжала двигаться на свверъ и востовъ многіе вёка послё начала исторіи. Переходъ въ болёе в болёе суровый климать долженъ былъ оказывать свое вліяніе н на физическую, и на моральную сторону быта; трудъ долженъ быль становиться тяжелёе и упорнёе; въ новыхъ земляхъ поселенцы встръчали туземныя племена, ассимиляція воторыхъ не могла не отразиться на народномъ складъ; земельныя отношенія въ новыхъ враяхъ получали иной характеръ; князь становился владёльцемъ вмёсто правителя; внутренняя самостоятельность общинъ терялась; наконецъ, чъмъ дальше на свверо-востокъ, твиъ больше удалялось съверное племя отъ прежняго близкаго сосвяства съ цивилизованными странами.

На югв условія были значительно иныя. Въ мягкомъ кли-

137

матѣ южной Руси, требовавшемъ вообще меньше борьбы съ природою, могъ образоваться болѣе воспріимчивый характеръ, съ болѣе подвижной фантазіей и поэтическимъ чувствомъ. Съ утвержденіемъ княжеской столицы на югѣ, Кіевъ, бевъ сомнѣнія еще до Рюриковичей значительный городъ, сталъ центромъ торговыхъ сношеній съ югомъ и западомъ, и исходнымъ пунктомъ воинственныхъ подвиговъ, разсказъ о которыхъ бывалъ въ самой южной лѣтописи народно-поэтическимъ сказаніемъ. Народная жизнь еще не была стѣснена княжескою властью, и сохраняла общинную свободу и вѣче. Близость Византіи, вѣроятно, издавна оказывала цивилизующее вліяніе; первое прочное христіанство утвердилось на югѣ; первыя книги и письменность явились въ Кіевъ.

Такимъ образомъ еще въ древнемъ періодѣ надо предположить не одинъ этнографическій типъ. Собственно говоря, ихъ было нѣсколько: кромѣ южнаго кіевскаго, сѣверный—новгородскій, западный—бѣлорусскій, и сѣверо-восточный—великорусскій. І'лавнымъ дѣйствователемъ и во внѣшней исторіи и въ обравованности былъ юный Кіевъ.

Но, каковы бы ни были отношенія древнихъ земельныхъ народностей и степень ихъ участія въ развитіи древне-русской культуры, на какомъ бы языкѣ ни говорили въ старомъ Кіевѣ, до-монгольскій періодъ вообще носить иной характеръ, чѣмъ послѣдующіе вѣка — характеръ свободной непосредственности и свѣжаго проявленія силъ: въ исторической жизни народа это была пора смѣлыхъ подвиговъ, широкаго распространенія народной области; въ дѣлѣ образованія пора инстинктовъ просвѣщенія, оригинальныхъ начатковъ литературы и поэтическаго творчества.

Одно изъ существенныхъ отличій древняго періода заключается въ свободѣ народныхъ отношеній. Мы не видимъ здъсь упорной и боязливой замкнутости, отличавшей московскія времена, той нетерпимости ко всему иноземному, которая дѣлала Москву своего рода Китаемъ, закрывала ее отъ всякихъ выгодъ умственнаго обмѣна. Древняя Русь кіевскихъ временъ не знала этой исключительности, какъ не знала и одного изъ главныхъ ея источниковъ въ московскомъ періодѣ—исключительности религіозной. Церкви были уже давно раздѣлены, когда Русь приняла христіанство; греческое духовенство, приходившее въ русскую землю, на первыхъ же порахъ разъясняло грѣховность латинской ереси; лѣтописецъ заставляетъ Владимира, еще язычника, отвергнуть папскихъ (вѣмецкихъ) пословъ, предлагавшихъ

## особенности древняго періода.

латинскую въру -- отвергнуть еще тогда, когда онъ не имълъ понятія о разницѣ двухъ церквей, — на томъ основанія, что этого не принимали отцы ихъ; обличения латины, переведенныя съ греческаго и самостоятельныя русскія, идуть въ древней письменности съ XI въка. Впослёдствіи эта церковная полемика, внушенія духовенства возъимбли большое вліяніе на развитіе крайней религіозной и вибств національной нетерпимости въ московскія времена; но въ первые въка она не успъла пріобръсть такого вліянія: внязья были благочестивы, свътская власть была въ союзѣ съ духовною, но западные католические иноземцы, повидимому, не казались такими еретиками, съ которыми нельзя нить общения. Нравы внязей въ тв времена, безъ сомниния, даютъ понятіе и о нравахъ народа. Владимиръ Мономахъ въ своемъ поучения именно рекомендуетъ внимание и гостепримство къ иноземцамъ- на томъ основания, что они разнесуть о человъкъ добрую славу; неравнодушіе въ доброй славъ у чужихъ людей показываеть, что ими не пренебрегали и ихъ не пугались. Князья такъ знали чужихъ людей, что Всеволодъ, отецъ Мономаха, "съдя дома", не бывавши въ чужихъ странахъ, зналъ не меньше пяти язывовъ- въ томъ числѣ вѣроятно были и языки западнаго сосъдства. Мономахъ ставитъ это въ примъръ своимъ дѣтямъ: "въ томъ бо честь есть отъ инѣхъ земль". Настаивая на благочести, онъ не говорить о вражде въ латыне. Летопись занъчаетъ объ одной побъдъ Мономаха, что его слава прошла ко всёмъ дальнимъ странамъ, къ грекамъ и уграмъ, чехамъ и ляхамъ, дошла и до Рима. "Слово о полку Игоревѣ" замѣчаетъ, что славу Святослава, отца Игоря, поютъ не только близкіе вароды, греки и морава, но и нёмцы и венеціанцы. Въ паралзель въ этому былина о Соловь Будимірович в разсказываеть, что Соловей, явившійся въ Кіевъ съ своими играми цареградсвими и јерусалимскими, припъвками изъ-за снияго моря, приходить изъ Венеціи покловиться внязю Владимиру и жениться на его племянницѣ-и этотъ мотивъ не противорѣчилъ бы характеру віевскаго періода. Кіевъ дъйствительно имълъ веливую славу, нъмецкие лътописцы съ удивлениемъ говорятъ объ его великолъпи и богатствѣ, называють его лучшимъ городомъ "Греціи", т.-е. страны греческой вёры.

Надобно думать, что религіозная нетерпимость, уже заявленная въ полемическихъ статьяхъ противъ латины, ограничивались пока духовенствомъ, и въ самыхъ церковныхъ предметахъ не казалась обязательной для князей и для мірянъ. Первыми строителями церквей были, безъ сомитнія, греки, или руководствомъ были греческіе образцы; но еще въ половинѣ XII-го вѣка въ Суздальскомъ княженіи, въ то время только-что выдѣлявшемся въ особую великорусскую область, князь не усумнился вызвать западныхъ (католическихъ) мастеровъ, которые и построили въ Суздальской области рядъ церквей, въ несомнѣнномъ романскомъ стилѣ.

Наконецъ, князья роднились съ иноземными владёльцами. Съ одной стороны, они брали себё въ жены дочерей степныхъ владёльцевъ, половецкихъ хановъ; съ другой — роднились съ западными князьями и государями. Лётопись упоминаетъ нёсколько подобныхъ браковъ дётей Ярослава, какъ Гаральда Норвежскаго и дочери Ярослава, Елизаветы: Андрея, короля венгерскаго, и Анастасіи; Генриха, короля французскаго, и Анны; двухъ неизвёстныхъ по имени сыновей Ярослава съ нёмецкими княжнами, и т. д.

Древній періодъ, потому ли, что въ немъ еще дийствоваль предпріямчивый элементь пришлаго норманства, или потому, что основание государства, вызванное собственной иниціативой племени. потребовало особенныхъ усилій народа, обнаруживаетъ воинственную энергію, которая ділаеть его героическимь вівомъ. Народная поэзія недаромъ всю діятельность русскихъ богатырей привязываеть къ Кіеву и внязю Владимиру, на которомъ сосредоточила весь періодъ основанія государства. Нужны были безпрестанные походы черезъ мало населенныя земли, по непроходнымы путямы, чтобы собрать русскія племена поды власть одного княжескаго рода; нужно было быть на сторожъ отъ враждебныхъ племенъ, которыя, особенно на югъ, до самаго татарскаго нашествія не давали внязьямъ оставаться мирными правителями и дёлади ихъ военными людьми: въ былинё богатыри обязаны держать свои богатырскія заставы и отражать нашествія злыхъ иноплеменниковъ. Поэтическія преданія, записанныя въ лётописи и подтверждаемыя иногда иноземными историками, -- какъ изображенія Святослава подтверждаются византійскими лётописцами, — говорять о той же воинственной исторіи южнаго племени, боевыхъ подвигахъ, военныхъ хитростяхъ, которые такъ цънились въ древнія времена, и т. п. Въ "Словѣ о полку Игоревѣ" народно-героическіе сюжеты еще въ полномъ цвѣту въ концѣ XII вѣка.

Какъ бы мы ни объясняли судьбу былинной поэзіи (забытой на юги и сохранившейся только на съвери), нельзя не замитить, что въ дальнийшей исторіи народной и письменной поэзіи мы уже не находимъ примира такого живого поэтическаго возсоз-

данія напіональныхъ событій. Единственное, что послё напоинваеть намъ древнія поэтическія преданія, это — опять южнорусская дума.

Кромѣ віевскихъ преданій, народная поэзія сберегла еще только преданія новгородскія; собственно велико-русскій съверовостокъ той эпохи не оставилъ подобнаго поэтическаго наслъдія, кромѣ немногихъ отрывочныхъ преданій и монастырской легенды.

Въ народной жизни еще многіе въка сохранилась въчевая жизнь: не въ одномъ Новгородъ въча имъли сильное вліяніе на дёла, на выборъ князей, на войну и миръ; удёльныя распри князей не всегда были ихъ личнымъ дёломъ, но и соперничествомъ земель. Было много безпорядочнаго въ раздорахъ удёльнаго періода, но народъ пріобрѣталъ сознаніе единства, самъ думалъ о своихъ дёлахъ, и странствованія дружниъ напоминали о единствъ земли; отдаленные врая, какъ Волынь и Суздаль, Ростовъ и Кіевъ, знали другъ о другѣ. Мысль о единствѣ земли и народа была реальна и памятна, и составляла убъдительный доводъ, которому искренно или неискренно должны бывали подчиняться и наиболёе себялюбивые изъ внязей. Лучшіе внязья, любимцы народа, извёстные всей землё, какъ Владимиръ Мономахъ, Мстиславъ Удатный, были преданы благу цёлой земли, стремнянсь водворить согласие между правителями, господство справедливости.

Удѣльный и вѣчевой порядовъ вещей подвергается суровымъ осужденіямъ, какъ неразвитость государственнаго начала, какъ причина слабости и, наконецъ, пораженія при нашествіи монголовъ. Справедливо; но мысль о строгомъ государственномъ единствъ едва ли вообще могла возникнуть въ тъ въка; вездъ она созрѣвала медленно и бывала только плодомъ борьбы. Древняя Русь упорно держалась за федеративное начало, и это не удивительно: трудно представить себѣ организацію, которая бы въ тв времена могла охватить громадныя пространства, занятыя руссвимъ племенемъ. Поздибе Московское княжество начало свои опыты объединенія на небольшихъ сосвдствахъ, и само царство далеко не успёло обнять всёхъ вняжествъ удёльной Руси. Но древній періодъ уже ясно сознавалъ единство земли, и дорожилъ имъ. Первымъ внязьямъ, которые еще только подчиняли разстанныя племена организованной (такъ или иначе) власти, казалось, что цёль объединенія достигнута будеть раздачей удёловъ: предполагалось - не только дать "волость", какъ средство вормленія для сыновей, но и поставить земли подъ ближайшій надзорь членовь княжескаго рода. Объединеніе такими

средствами, какія были употреблены въ Москвѣ, было еще трудно въ эти вѣка: во-первыхъ, не было мотива, который заставилъ потомъ думать о сосредоточеніи силъ противъ татарскаго господства; во-вторыхъ, княжескій домъ все еще былъ соединенъ чувствомъ родовой связи, и лучшіе люди, искавшіе объединенія, не такъ легко рѣшались поднимать руку на братьевъ, какъ это дѣлали московскіе князья, которымъ помогало и татарское покровительство. Государственное состояніе русской земли въ удѣльномъ періодѣ было, конечно, младенческое, но государство, выроставшее въ Москвѣ, вводя объединенія, вмѣстѣ съ тѣмъ подавляло многія стороны внутренней жизни, паденіе которыхъ едва ли не было нравственнымъ ущербомъ. Въ народѣ исчезало чувство общественной самобытности; онъ болѣе и болѣе превращался въ пассивную податную массу, судьба которой могла окончиться только полнымъ закрѣпощевіемъ.

Это сознаніе единства земли ясно высказывается уже древними памятниками. Первый лётописецъ вачинаетъ разсказъ обзоромъ цёлой русской земли, и постоянно имёетъ ее въ виду; богомолецъ XII вёка молится въ Іерусалимё о своей русской землё; пёвецъ Игорева похода проникнутъ мыслью о русской землё, подвигахъ и славё ея князей.

Старый вѣчевой порядокъ оставилъ свой слѣдъ на дальнѣйшей исторіи южной Руси. Какъ на сѣверѣ онъ уцѣлѣлъ въ сельской общинѣ, такъ на югѣ сохранился при татарахъ, и подъ литовскимъ господствомъ. Литовско-русскіе князья нуждались въ военныхъ силахъ, и раздавали право землевладѣнія не только свободнымъ землевладѣльцамъ, но и городскимъ, и сельскимъ общинамъ, съ обязанностью военной службы, и такимъ образомъ удерживался старый обычай вѣчевого самоуправленія. Когда началось козацкое движеніе, оно организовалось по тому же старому вѣчевому обычаю.

При всей слабости государственныхъ формъ въ древнемъ періодѣ, народная жизнь носила въ себѣ зародыши сильнаго и свободнаго развитія. Этой свѣжести народной жизни слѣдуетъ приписать и оригинальную самобытность старой литературы. Въ самомъ дѣлѣ, если сравнить литературу древняго періода съ послѣдующими вѣками московской письменности, то едва ли не должно будетъ признать за ней гораздо больше дѣятельности и живого разнообразія.

Но, говоря объ этой литературъ, необходимо опять замътить, что по сохранившимся теперь памятникамъ не должно заключать о цъломъ ея объемъ, который, въроятно, былъ значи-

тельнѣе. Подлинные кieвскiе памятники первыхъ вѣковъ намъ нензвѣстны. Они были истреблены въ постоянныхъ войнахъ и нашествіяхъ, которымъ подвергался этотъ край въ удѣльныя усобицы, въ татарское время, и въ позднѣйшую борьбу съ Польшей и Крымомъ, — мы знаемъ ихъ только потому, что еще въ древнюю пору они распространились, въ спискахъ, въ сѣверной Руси. До сихъ поръ ученые продолжаютъ находить произведенія, самостоятельныя и переводныя, которыя должны быть отнесены къ этому старому періоду. Но, несмотря на исчезновеніе памятниковъ, то, что уцѣлѣло, свидѣтельствуетъ о разнообразной дѣятельности.

Древнёйшія преданія объ основанія Кіева, полузабытыя во времена перваго летописца, уже связывають его съ дунайскими странами (переходъ Кія на Дунай и основаніе Кіевца). Кіевъ быль главнымь проводникомь христіанства-и славянской письменности. Здъсь было ближайшее сосъдство съ Греціей и особенно съ православнымъ южнымъ славянствомъ, отъ вотораго пришла общирная литература цервовная и историческая: книги церковныя, сочиненія отцовъ церкви, житія святыхъ, "греческое льтописанье", переведенныя съ греческаго, и произведенія писателей старо-славянскихъ. До какой степени эти переводныя гречесвія в старо-славянскія книги были распространены на Руси уже въ древности, о томъ свидътельствуютъ, во-первыхъ, цитаты въ лѣтописяхъ и другихъ памятникахъ; во вторыхъ, собственныя произведенія русскихъ писателей въ томъ же стилѣ, исповѣданія вёры, поучительныя слова, житія, которыя кажутся произведеніями правильной школы. Правда, многія изъ этихъ руссвихъ произведений отличаются внижнымъ, искусственнымъ свладомъ, в, быть можетъ, не всегда были доступны большинству грамотнаго люда; но онъ любопытны какъ фактъ литературной воспріимчивости: едва возникаетъ христіанство въ послѣдніе годы X въва, вакъ уже въ половинъ XI столътія видимъ писателей, воспринявшихъ и новое содержание идей и искусство изложенія; въ XII-мъ является настоящій риторъ, владъющій пріемами церковнаго краснорічія, какъ очень немногіе владіли ниъ и въ последующіе вёка -- Кириллъ Туровскій.

Литература духовенства не остановилась на общихъ предметахъ въроучения и морали, и уже вскоръ примъняетъ ихъ къ фактамъ русской жизни—являются послания духовныхъ лицъ къ князьямъ, съ личными и народолюбивыми поучениями, и первыя жития русскихъ святыхъ: первыя распространялись въ спискахъ и по-своему вводили читателей въ общественныя дъла; вторыя со-

здавали изъ фавтовъ русской жизни идеалы добродътели и святости, высказывали суровое осужденіе преступленіямъ князей (въ житіяхъ Бориса и Глёба), и снова указывали въ христіанской нравственности высшее требованіе и высшій судъ. Кіевское монашество произвело цёлое обширное собраніе аскетическихъ житій — "Патерикъ", съ первыми увлеченіями христіанскимъ подвижничествомъ: какъ литературный памятникъ, онъ выгодно отдѣляется отъ массы поздвёйшихъ житій, которыя писались потомъ (въ XV — XVI ст.) на заказъ, цёлыми десятками, по одному шаблону. "Поученіе" Владимира Мономаха, любопытное для историка изображеніемъ княжескаго быта, не менѣе любопытно какъ литературный фактъ. Занесенное въ лѣтопись, оно, быть можетъ, и съ самаго начала предназначалось не для одного княжескаго семейства; по языку оно представляетъ живую народную рѣчь, — какъ и "Слово" Давіила Заточника.

Однимъ изъ замѣчательнѣйшихъ явленій древней южной письменности была лётопись. Мы не знаемъ ся первоначальной формы; до насъ достигъ сборникъ, составленный въ первые годы XII столётія, въ который, кром'я древн'яйшей лётописи и ея погодныхъ продолжений, вошли дополнения изъ другихъ источниковъ, и между прочимъ цёлыя отдёльныя сказанія. Какъ самый сборникъ сдъланъ былъ впервые въ Кіевъ, такъ и первоначальныя составныя части его принадлежать Кіеву: "Повъсть временныхъ лёть", сказанія о печерскомъ монастырё, о Борисё и Глёбе и т. д. Мысль о составлении "Повъсти", разсказывавшей о томъ, какъ "стала русская земля", чрезвычайно замѣчательна для своего времени. Авторъ "Повъсти" ставилъ задачу національнаго интереса: онъ хочетъ собрать всё доступныя ему свёдёнія о началь народа и княжеской власти. Онъ связываеть русский народъ съ цёлымъ славянскимъ племенемъ, пріурочиваеть это племя въ библейскому распредёленію потомства Ноева, какъ часть племени Іафета, дополняеть библейскія сказанія извѣстіями греческаго хронографа, сообщаетъ свои свёдёнія объ евроцейскомъ варяжскомъ свверъ и о разселении славянскаго племени, и наконець, преданія о племенахь самого русскаго славянства, ихъ жилищахъ, правахъ, инородцахъ-сосъдяхъ и проч. Въ исторіи князей онъ собираетъ старыя хронологическія записи, существовавшіе разсказы и преданія, отчасти окрашенные народной фантазіей; онъ прибавилъ сюда исторические документы, какъ договоры внязей съ гревами, и т. д., вообще является писателемъ съ обдуманнымъ планомъ. Всёмъ этимъ харавтеромъ своего труда первый лётописець (Несторь, какъ думали прежде) возбуждаль,

еще со временъ суроваго и требовательнаго Шлёцера, справедливое удивленіе новыхъ историковъ, сличавшихъ его съ средневѣковыми современниками.

Лѣтописи велись и въ другихъ городахъ древней Руси. Издавна была начата лѣтопись въ Новгородѣ; упоминается старая лѣтопись въ Ростовѣ; позднѣе число лѣтописей размножается по мѣрѣ того, какъ "земли" пріобрѣтаютъ политическое значеніе. Но когда мѣстный лѣтописецъ или новый собиратель свода хотѣлъ говорить о древнѣйшей Руси, постояннымъ источникомъ для всѣхъ оставалась "Повѣсть временныхъ лѣтъ", и даже всѣ послѣдующіе вѣка ничего не прибавили къ ней, кромѣ баснословій о Росѣ и Мосохѣ, о происхожденіи московскихъ князей отъ Августа кесаря и т. п. Представленіе объ исторіи не превысило того, какимъ руководился авторъ "Повѣсти временныхъ лѣтъ": позднѣйшіе историки не шли дальше механическаго свода, какъ въ хронографахъ, Никоновской лѣтописи, Степенной книгѣ.

Южныя лётописи имёють еще черту, которая выгодно отличаеть ихъ какъ отъ современныхъ имъ свверныхъ, такъ и отъ позднъйшихъ. Это — живое изложеніе, въ которомъ находитъ мъсто не только перечень фактовъ по годамъ, но и бытовыя подробности, разсказъ событій съ ихъ драматическимъ движеніемъ, поэтическая окраска, которой мы напрасно искали бы въ другихъ лётописяхъ, или по крайней мёрё встрёчаемъ ее очень редко. Такова южно-русская лётопись ХП вёка, и ея продолженіе — такъ-называемая волынско-галицкая лѣтопись. Давно заизчено, что разсказъ южно-русской лётописи напоминаетъ "Слово о полку Игоревъ", какъ будто образовалась уже извъстная литературная швола, отличиемъ воторой была большая близость въ народной рѣчи, живописность, проблески поэтическаго одушевленія притомъ свойственнаго не монаху, но скорбе светскому лицу, можеть быть, участнику событій. Этоть особый стиль южной лятописи сказывается на пространствѣ многихъ десятковъ лѣтъ, слѣдовательно составляетъ явленіе типическое.

Высшимъ образцомъ этого стиля является "Слово о полку Игоревѣ". Хотя оно осталось для насъ единственнымъ памятникомъ своего рода во всей древней литературѣ, оно свидѣтельствуетъ опять о большой живненности южной литературы и заставляетъ предполагать извѣстнаго рода школу. Сѣверная письмеяность сохранилась вообще несравненно полнѣе, — но въ ней не находимъ ничего подобнаго. Тѣнь поэтическаго настроенія пробуждалась иногда въ сѣверныхъ книжникахъ, но и ихъ "повѣсти" и "сказаніг" всего чаще скудны непосредственнымъ

HCT. PYCCK, JHT. T. I.

поэтическимъ содержаніемъ и живымъ языкомъ. Такова, напр., "Задонщина": въ ней повторяются иногда цёликомъ фразы изъ "Слова о полку Игоревъ", — очевидный признакъ, что у самого книжника не было ни своего одушевленія, ни поэтическихъ средствъ.

Наконець, въ южной письменности появляется впервые и тоть отдёль переводныхъ сказаній, героическихъ и апокрифическихъ, которыя теперь извёстны намъ почти только въ позднихъ спискахъ. Въ томъ сборникъ, гдъ сохранялся единственный списокъ "Слова о полку Игоревѣ", заключались и другія повѣствовательныя произведенія, какъ "Девгеніево Діяніе", византійскій романъ, греческій подлинникъ котораго отысканъ только недавно; "Сказаніе о богатой Индін" или о знаменитомъ въ средніе въка "пресвитерѣ Іоаннѣ"; "Сказаніе о Синагрипь", сказка изъ "Тысячи и одной ночи". Сборвикъ, заключавшій эти произведенія, былъ въроятно только повтореніемъ болѣе древняго сборника, такъ что мы имъли бы въ немъ именно памятникъ древняго періода. Отсутствіе другихъ списвовъ, "Слова о полку Игоревѣ" показываеть, что сохранение памятниковъ (даже въ съверныхъ вопіяхъ) было дёломъ большой случайности: она была особенно велика для паматниковъ поэтическихъ-они были чужды монастырскимъ, церковнымъ грамотникамъ, могли даже преслёдоваться ими какъ не-христіанскіе; имъ не было мѣста ни въ лѣтописномъ сборникѣ, ни въ собрании душеспасительнаго чтения; они могли сберегаться только въ рувахъ грамотнявовъ свётскихъ, --а свётскіе сборники и за болбе позднее время очень рёдки. Одннъ изъ позднихъ списковъ повъсти о Синагрипъ (очень распространенной въ рукописяхъ, въроятно благодаря своему скавочно-поучительному характеру) отличается старыми формами языка.

Такимъ же образомъ этому періоду принадлежить значительная доля разнообразныхъ апокрифическихъ статей, — баснословныхъ сказаній о лицахъ и событіяхъ библейской и церковной исторія, космогоническихъ миновъ и преданій, которыя потомъ были очень распространены въ старинномъ чтеніи и доставили обильный матеріалъ для народной поэзіи въ такъ-называемыхъ духовныхъ стихахъ, легендахъ и самыхъ былинахъ. Нѣкоторыя изъ этихъ "отреченныхъ книгъ", т.-е. запрещенныхъ по несогласію ихъ съ писаніемъ и принятыми преданіями, — извѣстны въ рукописяхъ ХП— ХІП столѣтій; другія, сохранившіяся въ болѣе позднихъ спискахъ, идутъ, вѣроятно, также отъ очень старыхъ временъ...

Словомъ, древній періодъ нашей литературы, при всей утрать

#### особенности древняго періода.

памятниковъ, представляетъ замъчательное разнообразіе произведеній и св'яжую оригинальность, которыя тамъ более любопытны, что это были первыя начала литературы у народа, ничёмъ не подготовленнаго въ подобному успёху. До сихъ поръ, вавъ мы видёли, историви не согласились въ понимании первыхъ въковъ нашей древности: по однимъ, это было время очень грубаго патріархальнаго быта племенъ и полуразбойничьяго характера внязей; другіе не безъ основанія предполагають значительную цивилизацію, воторая выростала постепенно изъ болёе раннихъ начатвовь. Но возможно было въ разныхъ мистностяхъ, какъ н теперь, то и другое. Начальный летописець еще за свое время разсвазываеть о примърахъ дивости, грубыхъ обычаевъ у невоторыхъ племенъ: въ захолустьяхъ древлянскихъ или съверныхъ лесовъ еще долго послё могли быть цёлы остатки самой первобытной языческой дикости, - но тотъ же лътописецъ выдъляетъ свонхъ полянъ, какъ народъ гораздо болве цивилизованный; н онъ дѣлаетъ это въроятно не изъ мъстнаго самолюбія, но и по факту, потому что городъ полянъ, Кіевъ, какъ на свверѣ Новгородъ, являются дъйствительно главными пунктами культуры.

Исторія церкви и письменности указываеть на тёсную связь русской земли, и всего больше Кіева, съ южнымъ славянствомъ. Изъ состава древней письменности, цълая масса памятнивовъ иришла къ намъ именно изъ южно-славянскихъ земель, --- начиная отъ книгъ библейскихъ и богослужебныхъ до писаний св. отцовъ, церковныхъ постановленій, житій святыхъ, греческихъ хроникъ, аповрифическихъ сказаній и повъствовательныхъ, сказочныхъ произведеній. Старо-славянскій языкъ этихъ произведеній не былъ тождественъ съ древне-русскимъ, во очень къ нему близовъ; церковные памятники получили извёстный священный характеръ, русскіе писцы старались сохранять особенность старо-славянскихъ подлиненковъ; духовенство, привыкши къ языку богослужебныхъ и отеческихъ книгъ, принямало его и для своихъ писаній, -такъ что для грамотныхъ людей онъ становится обычнымъ письменнымъ явыкомъ, что еще больше помогало распространенію книгъ, приходившихъ отъ южныхъ славянъ, какъ и распространенію руссвихъ внигъ у южныхъ славянъ. Царьградъ и Асонъ были источнивами церковныхъ и монашескихъ уставовъ, и школою монастырской практики; путешествія къ святымъ мъстамъ, сношенія съ южно-славянскимъ духовенствомъ указываютъ пути связей съ грево-славянскимъ югомъ. О прямыхъ литературныхъ связяхъ съ Византіей въ древнемъ періодъ мы знаемъ мало; но Царьградъ, давно извёстсый по торговлё, военнымъ походамъ 10\*

князей съ варяжскихъ временъ и до конца удѣльнаго періода, пріобрѣлъ также великую славу по своимъ святынямъ, поражавшимъ сѣверныхъ странниковъ. Въ былинахъ сохранилось туманное представленіе о греческомъ царствѣ, его богатствѣ и искусствахъ.

Кром'в переводныхъ съ греческаго церковныхъ памятниковъ, въ русской письменности появлялись и собственныя произведенія южнаго славянства, какъ труды Климента, Іоанна экзарха Болгарскаго, и др.; житія болгарскихъ и сербскихъ святыхъ нашли чествованіе въ русской церкви, и наоборотъ — русскіе святые изв'ястны были у южныхъ славянъ. Остались сл'яды и бол'е далекихъ литературныхъ связей. Это — житія чешскихъ святыхъ, Вячеслава и Людмилы; о первомъ изъ нихъ упоминается уже въ древнемъ житіи Бориса и Глъба: Борисъ читалъ житіе чешскаго святого.

Наконецъ, международныя культурныя связи не ограничивались славянствомъ. Новгородская легенда выводила своего мъстнаго святого изъ Рима, откуда онъ приплылъ въ Новгородъ на камнъ. "Илья русский" упоминается въ германской сагъ XII— XIII въка; лътопись упоминаетъ, хотя однимъ только словомъ, "поганаго влого Дедрика", подъ которымъ надо разумъть Дитриха Бернскаго, героя нъмецкихъ средневъковыхъ поэмъ, и т. д.

Сличая подобные литературные факты древняго періода съ фактами послёдующихъ вёковъ, нельзя не замётить между ними большого различія: хотя древній періодъ представляетъ еще тодько начатки книжной образованности, мы находимъ въ немъ значительную воспріимчивость, самостоятельный трудъ, тогда какъ позднёйшее время все больше уходитъ въ неподвижной формализмъ, отличается почти только церковной книжностью, отсутствіемъ или односторонностью поэтическаго творчества. Рядомъ съ этимъ, въ національныхъ представленіяхъ стараго періода мы не находимъ той исключительности, которая во второмъ доходитъ до крайняго предёла.

Вопросъ о томъ, чему приписать это различіе, отчего задатки, положенные древностью, не развились впослёдствіи, а смёнились упрамымъ застоемъ, сводится, конечно, къ той исторической судьбё, какую испытали южная и сёверная Русь. Новый порядокъ народной жизни въ сёверныхъ княжествахъ, на новыхъ вемляхъ, подчиненіе монгольскому игу, усиленіе княжеской власти и вліянія духовенства, и подобныя общія историческія условія

148

## особенности древняго періода.

не могли не отражаться на ходё умственной жизни. Остановимся здёсь на одномъ изъ этихъ условій, упомянутомъ нами прежде, именно на вопросё объ этнографическомъ отличіи двухъ періодовъ, хотя окончательный отвётъ на него и не считаемъ теперь возможнымъ, такъ какъ для его рёшенія далеко не собрано всего необходимаго матеріала.

Какъ мы видѣли, одна сторона утверждаетъ, что народъ древней южной Руси былъ то же племя, которое дѣйствовало на сѣверѣ, "кіевскіе великоруссы"; послѣ монгольскаго погрома запустѣвшая страна была вновь населена выходцами изъ-за Карпатъ, и позднѣйшіе южноруссы были новое племя, не имѣвшее старыхъ преданій, которыя цѣликомъ остались принадлежностью сѣвера.

Мы приводили выше заключенія историковъ относительно мнимаго запустёнія южной Руси послё татарскаго нашествія; но и о болѣе раннихъ временахъ должно замѣтить, что въ западныхъ вътвяхъ руссваго племени (откуда должны были явиться иредполагаемые новые жители віевской земли) велась та же древняя традиція: Волынь и Галичъ были такія же русскія земли, какъ Кіевъ и Черниговъ, подвластныя тому же вняжескому роду, связанныя съ остальнымъ русскимъ міромъ; князья удёльнаго періода постоянно двигались, вмёстё съ дружинами, по всёмъ концамъ Руси, отъ Кіева и Новгорода до Суздаля и Галича, а твиъ болѣе на югѣ мѣстныя населенія были издавна и особенно близки; новъйшіе изслёдователи южнорусской исторіи находять, въроятно справедливо, что такія сравнительно позднія событія, какъ появление козачества, борьба съ Польшей за народную свободу и народную церковь имбють свой основной корень именно въ предания древней Руси, - которое другие хотятъ изображать чужимъ для этихъ поздевйшихъ въковъ южной Руси. Въ различи послё-татарской южной Руси в Руси московской мы имбемъ дьло съ явленіемъ очень сложнымъ, и при недостатвѣ историвоэтнологическихъ изслёдованій не легво объяснимымъ. А затёмъ, были слишвомъ исвлючительны тъ новыя условія, воторыя наступали съ XIII въка для обънхъ частей племени: различіе племенъ въ эпоху "возсоединенія", быть можеть, показываеть только, какъ далево могутъ разойтись вътви одного и того же племени подъ вліяніемъ различныхъ топографическихъ и историческихъ условій, особенно когда совсёмъ разрывается непосредственная связь племенъ, и въ каждой вътви всъ народныя силы поглощены на достижение различно-поставленныхъ историею цёлей. Связь юга и съвера была разорвана ихъ принадлежностью разнымъ государствамъ; ихъ силы поглощены были на сѣверѣ образованіемъ самостоятельнаго государства, на югѣ и югозападѣ — охраненіемъ національнаго преданія отъ подавляющаго напора съ одной стороны — ордынскихъ нашествій, съ другой польско-литовскаго общественнаго и церковнаго гнета. Исторія сѣверной Руси, образовавшей московское царство, обывновенно заслоняетъ отъ насъ истинное положеніе Руси до-монгольской и до-московской. Когда Русь московская стала могущественнымъ государствомъ, когда на ея почвѣ сдѣланы были /великія національныя пріобрѣтенія, намъ кажется, что ея развитіе велось искони съ однимъ характеромъ, — за позднѣйшимъ мы забываемъ предыдущее, и за пріобрѣтеніями забываемъ потери.

Одно доказательство въ пользу упомянутой теоріи о "кіевскихъ великоруссахъ" находятъ въ исторіи народной поэзіи. Древнее преданіе, представляемое народной эпической поэзіей, принадлежитъ Великороссіи и, напротивъ, неизвъстно на югъ, именно тамъ, гдъ происходитъ дъйствіе героическихъ сказаній; въ примъръ былины видятъ образчикъ отсутствія и другихъ преданій на югъ. Но сама былина представляетъ еще рядъ недоумъній, не поддающихся рътенію.

Съ одной стороны древняя былина "сохранена" на сѣверѣ; но если во многихъ чертахъ она несомнѣнно и въ нынѣшней ея формѣ привязана къ Кіеву, то рядомъ съ этимъ внесла множество подновленій историческихъ, бытовыхъ, легендарныхъ, главному герою дала мѣстное пріуроченіе, перенесши его въ Муромъ и т. д. Изслѣдованія приходятъ къ выводу, что современная былина "кіевскаго цикла" не есть только произведеніе XI—XII вѣка, а вмѣстѣ и цѣлаго ряда послѣдующихъ вѣковъ. То, что называютъ "сохраненіемъ преданія", было не только сохраненіемъ, но и позднѣйшимъ развитіемъ и смѣшеніемъ его, а также потерей. Это—не только произведенія древнія южно-русскія, но и новыя великорусскія, не только съ содержаніемъ народнымъ, но и внижнымъ.

Во-вторыхъ, исчезновеніе былинъ на югѣ находитъ естественное объясненіе въ народной исторіи юга со временъ татарскаго нашествія, или даже раньше. Это была эпоха постоявныхъ волненій, гдѣ настоящая минута слишкомъ поглощала людей; потомъ бѣдствій татарскаго нашествія, затѣмъ отчаянной борьбы за національное бытіе. Еще по разсказамъ старой лѣтописи можно видѣть, что южнорусское племя было болѣе, чѣмъ сѣверное, чутко къ явленіямъ своей общественной жизни; въ самой лѣтописи, обыкновенно книжномъ, келейномъ произведеніи,

150

### особенности древняго періода.

разсказъ неръдко получаетъ поэтическое оживленіе. Въ тогдашней Руси уже сильно было сознание единства племени, и старыя пёсни прививались даже въ далекихъ концахъ племени, заносиныя дружинами, поселенцами или перехожные валивами; и понятно, что старыя пѣсни легче могли удерживаться именно тамъ, гдь не было бурныхъ событій, гдъ старину не оттъснялъ новый потовъ поэтическихъ интересовъ, —а въ южной Руси была именно такая бурная дёятельность, и новые интересы имёли, чёмъ дальше, темъ больше мёстный харавтеръ. Изслёдователи южнорусской исторін уже указывали въ историческихъ условіяхъ южной Руси объяснение того, почему тамъ развилась новая поэзія и почему віевскій эпось не сохранился именно на югв. "Саиыя древнія украинскія думы, ---говорить Житецкій, --- разсказывають намъ о татарскихъ набёгахъ, татарской неволѣ, о борьбѣ козаковъ съ татарами. Эта тема связываетъ думы съ преданіями литовской эпохи, когда на смёну печенёговъ и половцевъ въ кіевской земл'я явились татары. Судя по содержанію "Слова о полку Игоревѣ", можно съ увѣренностью сказать, что украннскія думы составляють продолженіе песнопеній кіевской эпохи, только въ думахъ князья-герон уступили свое мъсто козакамъгероямъ, половцы — татарамъ. Дружинная поэзія стараго времени, подъ вліяніемъ увазанныхъ нами переворотовъ въ народной жизни, переродилась въ поэзію всенародную, которая въ центръ дъйствія поставила тоже дружину, но уже свою, народно-козацкую, а не княжескую. Какъ только сознанъ былъ въ козакъ идеалъ народной жизни, тотчасъ предания о герояхъ прежней эпохи оказались ненужными. Объ нихъ еще можно было бы вспомнить, если бы ничто не тревожило народнаго усыпленія. Но мы видъли, какъ были напряжены народныя силы въ борьбъ за существование, вакъ шибко бился пульсъ народной жизни, и потому ничего нътъ удивительнаго, что на берегахъ Дибира забыты тъ событія, воторыя происходили тамъ раньше возацвой эпохи. Народная память немного сохранила преданій даже о литовской эпохё, и только воспёта въ думахъ козацкая эпоха, когда на первомъ планъ стоялъ уже самъ народъ въ идеальной обстановкъ лицаря-козака, протестующаго противъ всякаго насилія. Воть почену думы, какъ эпосъ собственно козацкий, слагались въ то же время, какъ слагалось и самое козачество. Это-поэзія новой эпохи, хотя ворни са лежать въ отдаленныхъ преданіяхъ кіевской старины. Это въ полномъ смыслё слова историческій эпосъ, поэтическая лътопись народной жизни, чуждая сказочныхъ, фантастическихъ преувеличеній, простая и реальная во всёхъ своихъ подробностяхъ" (стр. 288–289).

Не было досуга вспоминать старую поэзію, когда народъ быль поглощень заботой о самосохранении, когда его удивление къ героическимъ подвигамъ должны были возбуждать не фантастические богатыри забытыхъ временъ, а настоящие борцы за его въру и свободу. Нужно сличить "невольницкие плачи", разсказы о козацкихъ подвигахъ, съ эпически спокойной былиной, чтобъ видѣть, куда естественно должны были направиться чувство и захватывающій интересь — у людей, жившихъ среди той обстановки упорной борьбы, испытаннаго бъдствія, одержанной побѣды. Древняя пѣсня была индифферентна, новая близка душѣ каждаго; въ древней была не всегда уже понятная фантастика, новая была исполнена глубокой современной реальности картинъ и чувства. Древняя поэзія забывалась на югь, какъ вездь, гдь совершалась дёятельная, тревожная исторія, — вакъ напримёръ забылась древняя поэзія почти во всей Европѣ; она была забыта въ козацкую эпоху, какъ теперь, въ разростающихся новыхъ обстоятельствахъ, забывается и самая козацкая думаиввцы ся становятся редкостью.

Возвратимся еще къ съверной былинъ. До недавняго времени Кирша Даниловъ былъ единственнымъ свидътелемъ присутствія богатырской былины въ народномъ обращенія. И теперь, послё новёйшихъ отврытій, кажется, нельзя ждать, чтобы нашелся другой край, кромъ олонецкаго и бъломорскаго, гдъ бы сбереглось это богатство былинной поэзіи. Что же это за врай? Край, котораго внутренняя жизнь раскрывается для нашего свёдёнія только во второй половине XIX столетія, --- край отдаленный и глухой, куда бъгала масса раскольниковъ, надъясь на недоступное убъжище. Факть сохранения здъсь древней поэзін очевидно связанъ съ этой недоступностью захолустья, куда не достигаль. шумъ исторіи, гдъ народный быть шель изстари неизмённымъ путемъ; въ этой-то среде, отбившейся отъ историческаго движенія, и сохранялись поэтическіе запасы старины. Этотъ народъ, живущій въ постоянной борьбе со скудной природой, не былъ ею подавленъ; напротивъ, въ немъ выработывалась энергія, сильные характеры, — умственные и поэтическіе интересы его находили себъ пищу въ старомъ предании, и народъ усвоилъ и развилъ его. Напротивъ, остальная Великая Россія забыла былину - какъ забыла ее Малая Россія; быть можетъ, забыла нёсколько позже послёдней, потому что не стояла въ тёхъ условіяхъ, — но во всякомъ случат уже не сберегла ся. Въ самомъ

#### особенности древняго періода.

свверномъ крав былина начинаетъ разлагаться, стихъ ломается, былина превращается въ прозаическій пересказъ, потомъ въ сказку, т.-е. наконецъ, теряетъ свои отличительныя черты, блёднёетъ и забывается. Едвали можно сомнёваться, что, кромё сёвера, забвеніе старины началось давно, и особенно сильно было именно въ центральныхъ мёстахъ исторіи. Паденіе богатырской былины указывается и тёмъ фактомъ, что, сколько извёстно теперь по рукописямъ, она еще въ концѣ XVII вѣка (можетъ быть, и ранѣе) появляется въ сборникахъ въ видѣ сказки, слёдовательно, потеряла свое истинное значеніе, а съ другой стороны, смѣшивылась съ историческою пѣсней, и сближеніе Ильи Муромца съ Ермакомъ или Разинымъ показываетъ, какъ потерялся смыслъ древняго кіевскаго богатыря.

Итакъ, пребываніе древне-кіевскаго эпоса на сверв можетъ найти себв достаточное объясненіе внв предположеній о перерывь древней кіевской народности и замъщеніи ся новымъ племенемъ. Дальнвйшая разработка южно-русской исторіи и общей русской этнологіи, быть можетъ, разъяснитъ этотъ мнимый перерывъ и покажетъ, что въ южно-русской народности мы имвемъ дѣло не съ чужимъ племенемъ, а съ отраслью того же ворня, отъ котораго идетъ и отрасль великорусская.

Въ концѣ концовъ, вопросъ о народности древняго ласеленія южной Руси долженъ ръшиться не только на основании языка, твиъ болво, что подливные памытники его слишкомъ скудны; не только на основании историческихъ предположений о повой коловизаціи, для которыхъ слишкомъ мало прочныхъ данныхъ; не только на основании гипотезъ о судьбахъ древняго эпоса, вотория еще требують разысванія; но также на основаніи цёлаго характера южнаго племени, насколько онъ можетъ быть опре-АБленъ существующими данными, по его этнологическому свладу, бытовому обычаю, поэтическому творчеству. Такое изслёдовапіе едва намвчено 1), и хотя оно во многихъ случаяхъ должно опираться на гипотезу, но твиз не менве должно стать задачей историка. Съ этой общей точки зрънія не можетъ не бросаться въ глаза разница юга и съвера, и какъ древній Святославъ съ его чубомъ и его нравомъ степного навздника напомнитъ въ потоиствѣ не московскаго великорусса, а скорѣе южно-русскаго козака, такъ лирическій эпосъ Слова о полку Игоревѣ отзовется не въ свверной пъснъ, а скоръе въ южнорусской думъ, и самый

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наир. Костомаровъ, "Двѣ русскія народности", 1861; Забѣлинъ, "Домашній бытъ русскихъ царей", т. I, 1862; его же, "Исторія русской жизни", 1876—79; Ир Житецкій, "Смъна народностей въ южной Руси", 1883--84.

факть созданія Слова могь быть вторичной ступенью эпическаго развитія, котораго первичная ступень была исходнымъ пунктомъ развившейся потомъ въ народной средѣ былины. Историки отмѣчаютъ невоинственность сѣверной Руси <sup>1</sup>); въ южной, напротивъ, это была яркая черта, которая отъ временъ Олега и Святослава перешла преемственно къ тому запорожскому войску, которое стремилось даже усвоить себѣ "лицарство", и т. д.

Въ тѣхъ условіяхъ историческихъ и племенныхъ, въ какихъ, вѣроятно, уже съ очень отдаленнаго времени, а затѣмъ и въ древнюю историческую пору, жила южная Русь, невозможно представить племенную однородность ея съ сѣверомъ: эти условія были слишкомъ различны, чтобы при разобщенности бытовой, которая была все-таки значительна, не выработались, даже изъ одного ворня, мѣстныя отличія,--съ теченіемъ времени племенные оттѣнки выросли въ "двѣ народности".

Древній періодъ нашей исторія вообще начинаетъ представляться новѣйшимъ изслѣдователямъ съ большимъ запасомъ культуры, чѣмъ полагалось до сихъ поръ; авторитетный писатель въ области археологіи дѣлаетъ слѣдующія любопытныя замѣчанія по этому вопросу:

"Въ русскихъ древностяхъ періода великовняжескаго господствуетъ историческое заблуждение: періодъ этотъ считается темнымъ не по одному лишь отсутствію историческихъ свидфтельствъ, но и господствовавшему будто бы въ немъ примитивному варварству; историки зарание отказываются изучать быть этой темной, безличной, однообразной среды землед вльческаго быта и первобытнаго состоянія звёролововь и кочевниковь. Между тёмъ, нельзя принямать безъ критики и даже ръшительнаго отпора тёхъ заключеній о примитивности древней Руси, которыя сдёланы нашими историками, только на основании буквально понятой морали начальнаго лётописца. Нельзя отождествлять добрые нравы, чистые христіансвіе обычаи съ культурою племени, которая, напр., могла стоять въ явыческомъ періодѣ для извѣстной мѣстности выше, чёмъ въ періодъ христіанскій, по разнымъ причинамъ. Еще менње можно характеристику промысловъ древней Руси начинать съ звёрвныхъ лововъ, рыболовства, бортничества, слотоводства и иныхъ формъ хищническаго пользованія природными богатствами, тогда какъ, очевидно, основнымъ занятіемъ славянскихъ племенъ было земледъліе, а рядомъ съ нимъ издревле и уживались и развивались по мъстностямъ, подъ условіемъ тор-

<sup>1</sup>) Соловьевъ, Ист. Россін, нов. нзд. I, 507.

говли, всевозможные промыслы и ремесла. Не было заводовъ, фабрикъ, но тѣмъ больше было мастерскихъ, и такъ какъ кромѣ Кіева, Новгорода, Чернигова и Смоленска, торговыхъ городовъ было мало, то тѣмъ шире распространялась кустарная промышленность, стоявшая въ до-монгольскій періодъ даже выше, чѣмъ въ московское время, въ періодъ стѣсненія торговыхъ сношеній, съуженія страны, обособленія ряда областей на западѣ, югѣ и востокѣ, подъ гнетомъ страшныхъ нашествій.

"Русь до-монгольскаго періода была въ народной жизни выше ближайшаго послёдующаго періода, потому что эта жизнь развивалась шире, во всё стороны, и была разнообразна, благодаря небывалому въ исторіи иныхъ народовъ соединенію разнообразныхъ племенъ въ одной странё, какъ бы подъ однимъ гостепріимнымъ кровомъ. Въ этомъ соединеніи, взаимномъ ознакомленіи, а затёмъ и сліяніи былъ неизсякаемый источникъ и вёрный залогъ всякаго преуспёянія жизненныхъ силъ и дарованій націй " <sup>1</sup>).

Едва ли сомнительно, что въ этой возбужденной жизни особенная дѣятельность совершалась на югѣ, и тѣ особенности, которыя мы указывали въ древнемъ періодѣ, принадлежали зарождавшейся южно-русской народности, которая въ тѣ времена преимущественно дѣйствовала. Съ XIII—XIV вѣка югъ и сѣверъ повели различную исторію. Въ новомъ періодѣ центръ дѣятельности переходитъ на сѣверъ, и въ немъ начинаетъ дѣйствовать опредѣлявшаяся народность великорусская.

Исторія русскаго языка еще не написана, и только нѣсколько десятилѣтій назадъ начаты правильныя изслѣдованія. Ей предстоить объяснить внѣшнюю судьбу и внутреннее развитіе языка съ тѣхъ поръ, какъ исторія можетъ услѣдить первыя проявленія русской національной особенности, до современного состоянія рѣчи народной и литературной. Кромѣ чисто-филологическаго интереса, съ точки зрѣнія историко-литературной два вопроса въ особенности стали предметомъ изысканій, а также и споровъ: отношенія языка церковно-славянскаго и русскаго, и отношенія двухъ вѣтвей самого русскаго языка —южной и сѣверной.

Съ первыхъ шаговъ русской письменности въ нее приняты были памятники церковно-славянские— на языкѣ того славянскаго племени, для котораго сдѣланъ былъ первоначальный переводъ Писанія или отъ котораго пришли къ намъ первыя книги. Путемъ письменности и богослужебнаго употребленія эти церковно-славянские элементы стали

<sup>1</sup>) Кондаковъ, Русскіе клады. Спб. 1896, стр. 6-7.

тотчасъ сливаться съ элементами русскаго народнаго языка, съ одной стороны подчиняясь въ рукописяхъ вліянію русской фонстики и формъ. сь другой, передавая свои черты и русскому языку, не только книжному, но черезъ него и народному. Въ древнъйшихъ памлтникахъ собственно русской письменности, въ лѣтописи, поученіи, легендѣ, оба элемента уже смъщиваются; въ памятникахъ церковно-славянскихъ, явившихся готовыми и списанныхъ на Руси, русскія черты точно также сказываются тотчась; впослёдствіи смёшеніе усиливается въ различныхъ направленіяхъ и степеняхъ. Рядомъ съ этимъ, въ памятникахъ, отражавшихъ непосредственную дъйствительность: въ драматическихъ и дёловыхъ эпизодахъ лётописи, въ грамотахъ и уставахъ и т. п., является чисто русская народная рѣчь. Такимъ образомъ возникаетъ прежде всего вопросъ о взаимныхъ отношенияхъ двухъ элементовъ языка, которые были связаны уже въ памятникахъ старой письменности, въ этомъ связанномъ видѣ перешли изъ нея въ новѣйшую литературу,-гдѣ Ломоносовъ старался опредѣлить ихъ отношенія, гдѣ долго шла борьба двухъ элементовъ въ литературномъ языкѣ, который органически воспринялъ это наслѣдіе стараго книжнаго языка и въ то же время стремился овладъть всёмъ жизненнымъ богатствомъ рѣчи народной.

Старые книжники принимали этотъ вопросъ полусознательно. Для автора Начальной лътописи "славянскій языкъ и русскій-одинъ": подразумѣвалось родство Руси съ племенами славянскими, о которыхъ льтописецъ зналъ, а также и близость языковъ, потому что понятны были книги, исходившія отъ Кирилла и Меводія, изъ Моравіи и изъ Болгаріи. Въ теченіе всего стараго періода этотъ вопросъ оставался неясень: русскій языкь часто отожествлялся съ церковно-славянскимь, внижники старались употреблять его вездё, гдё шла важная поучительная рёчь, когда въ другихъ случаяхъ все больше врывался въ письменность чиствйшій народный языкь; въ конць концовь съ одной стороны принималась легенда, что св. Кирилломъ изобрѣтена была именно русская азбука для русскаго языка; съ другой, въ книгу начинала проникать даже народная поэзія, гдѣ не было уже нивакихъ церковно-славянскихъ элементовъ. Съ конца XVI вѣка являются первые опыты правильной грамматики, первыя смутныя представленія о необходимости выдѣлить два элемента; въ неясномъ видѣ вопросъ перешелъ и въ восемнадцатый въкъ, пока наконецъ возникаетъ научная филологія. Объ этомъ древнемъ періодѣ вопроса см. любонытное собраніе памятниковъ, сдъланное г. Ягичемъ: "Разсужденія южно-славянской и русской старины о цервовно-славянскомъ языкъ", въ книгъ: "Изслѣдованія по русскому языку". Спб. 1895, стр. 289—1023.

Въ научномъ изслѣдованіи церковно-славянскаго языка первымъ авторитетомъ былъ аббатъ Іосифъ Добровскій (съ конца XVIII вѣка); но раньше, чѣмъ появился главнѣйшій его трудъ: Institutiones linguae Slavicae dialecti veteris (Vindob. 1822), явилось знаменитое "Разсужденіе о славянскомъ языкѣ" Востокова (1820), гдѣ въ первый разъ были правильно установлены отношенія церковно-славянскаго языка и другихъ славянскихъ нарѣчій. Отсюда (вмѣстѣ съ дальнѣйшими трудами Востокова) идутъ многочисленныя изслѣдованія русскихъ и славянскихъ ученыхъ, а также ученыхъ нѣмецкихъ: назовемъ Б. Копи-

тара, Шафарика, Фр. Миклошича, Авг. Шлейхера, Срезневскаго, Григоровича, Бодянскаго, А. Лескина, Гейтлера, Ягича и др. Изслёдованіе этого языка по древнимъ памятникамъ установило полную отдёльность "старо-славянскаго" языка, отъ котораго, отличають болёе поздною ступень "церковно-славянскаго", видоизмёнявшагося подъ мёстными вліяніями. Опредёленіе русской формы этого церковно-славянскаго языка предпринято въ книгё С. К. Булича: "Церковно-славянскіе элементы въ современномъ литературномъ и народномъ русскомъ языкѣ". Ч. І. Спб. 1893 (стр. 57—129, литература вопроса).

Начало спеціальныхъ изслёдованій объ исторіи русскаго языка и затёмъ его современныхъ особенностей полагають:

— "Мысли объ исторіи русскаго языка" (1849) Срезневскаго, которому принадлежить затьмъ много изданій памятниковъ старой письменности и также упомянутый обзоръ "Древнихъ памятниковъ русскаго письма и языка, Х — XIV въковъ" (1-е изд. Спб. 1863; 2-е изд. 1882), и "Славяно-русская Палеографія XI — XIV въковъ". Спб. 1885. См. въ этому: П. В. Владимірова, "Пятидесятилътіе "Мыслей объ исторіи русскаго языка". Обзоръ трудовъ за 50 лътъ и новые матеріалы". Кіевъ, 1899 (изъ "Университ. извъстій").

— Буслаевъ, Историческая христоматія церковно-славянскаго и древне-русскаго языковъ. М. 1861; 1881; Историческая грамматика русскаго языка, 4-е изд. М. 1875. Важенъ былъ и первый трудъ его въ этой области: "О преподаваніи отечественнаго языка". М. 1844; 1867.

- П. Лавровскій, О язывѣ сѣверныхъ русскихъ лѣтописей. Спб. 1852; О русскомъ полногласіи, въ Извѣстіяхъ, т. VII. Спб. 1859.

— М. А. Колосовъ, Очеркъ исторіи звуковъ и формъ русскаго языка съ XI по XVI ст. Варшава, 1872; Обзоръ звуковыхъ и формальныхъ особенностей народнаго русскаго языка. Варш. 1878, и др.

— А. А. Потебня, Два изслёдованія о звукахъ русскаго языка. Воронежъ, 1866; Изъ записокъ по русской грамматикѣ, I—II. Воронежъ, 1874; Къ исторіи звуковъ русскаго языка. І. Воронежъ, 1876. II—IV. Варшава, 1880—1883; Изъ записокъ по русской грамматикѣ, 2-ое изд. Харьковъ, 1889; Изъ записокъ по русской грамматикѣ. III. Харьковъ, 1899; Отзывъ о сочинения А. Соболевскаго: Очерки изъ исторіи русскаго языка. Спб. 1896, и др. См. къ этому: Э. А. Вольтера, "Библіографическіе матеріалы для біографіи А. А. Потебни". Спб. 1892.

— А. А. Кочубинскій, Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ славянскихъ наръчій. Одесса, 1877—1878.

— А. И. Соболевскій, Изслёдованія въ области русской грамматики. Варшава, 1881; Статьи по славяно-русскому языку. В. 1883: Очерки муъ исторіи русскаго языка. Кіевъ, 1884; Лекціи по исторіи русскаго языка. Кіевъ, 1888; отдёльныя зам'ятки въ варшавскихъ "Фил. Запискахъ", въ кіевскихъ Чтеніяхъ въ Обществѣ Нестора Лѣтописца, Живой Старинѣ и пр.; Палеографическіе снимки съ русскихъ рукописей XII — XVII вѣковъ. Изданы Спб. Археолог. Институтомъ подъ ред. А. И. Соб. Спб. 1901; Славяно-русская палеографія. Курсъ первый и второй. Спб. 1901—1902.

— И. А. Бодуэнъ-де-Куртенэ, Подробная программа левцій въ 1876 — 1877 учебномъ году. Казань, 1878; Отрывки изъ левцій по фонетикѣ и морфологіи русскаго языка. Выпускь І. Воронежъ, 1882 и др.

— А. А. Шахматовъ, О языкѣ новгородскихъ грамотъ XIII—XIV вѣка. Спб. 1886; Изслѣдованія вь области русской фонетики. Варшава, 1893; Beiträge zur russischen Grammatik, въ Archiv für slavische Philologie Ягича, т. VII; Къ вопросу объ образованіи русскихъ нарѣчій и русскихъ народностей. Спб. 1899, изъ Журн. мин. просв. 1899, апрѣль; "Къ исторіи звуковъ русскаго языка", въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад. Н., т. VI—VII, 1901—1902; "Русскій языкъ", въ Энцикл. Словарѣ, Брокгауза и Ефрона, s. v.

- В. А. Богородицкій, Гласныя безъ ударенія въ общемъ русскомъ языкѣ. Казань, 1884; Курсъ грамматики русскаго языка. Фонетика. Варшава, 1887, и др.

--- И. В. Ягичъ, вромъ изданій памятниковъ древне-русскаго языка, изслёдованія по различнымъ частнымъ вопросамъ въ исторіи русскаго языка (особливо въ "Архивъ"): Четыре критико - палеографическія статьи. Спб. 1884; Критическія замътки по исторіи русскаго языка. Спб. 1889 и др.

— Общій обзоръ этихъ изслёдованій за прежнее время сдёланъ былъ въ книгѣ А. А. Котляревскаго: "Древняя русская письменность. Опытъ библіологическаго изложенія исторіи ся изученія" и пр. Воронежъ 1881 (изъ Филол. Записокъ) и въ Сочиценіяхъ, т. IV. Спб. 1895; и упомянутая книжка П. Владимірова.

Изслѣдованія по исторіи малорусскаго языка не многочисленны. Отмѣтимъ въ особенности: П. И. Житецкаго, Очеркъ звуковой исторін малорусскаго нарѣчія. Кіевъ, 1876 (разборъ этой книги въ отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1878, и въ Archiv für slav. Phil. т. I); Е. Огоновскаго, Studien auf dem Gebiete der ruthenischen Sprache. Lemberg, 1880; его же, О wazniéjszych właściwosciach języka ruskiego, 1883, въ запискахъ краковской Академіи; А. А. Потебни, упомянутые труды и также: Замѣтки о малорусскомъ нарѣчіи, въ воронежскихъ Филол. Запискахъ, 1870, и отдѣльно 1871; его же, "Малорусская народная пѣсня. по списку XVI вѣка. Текстъ и примѣчанія". Воронежъ, 1877, и "Слово о полку Игоревѣ". Воронежъ, 1878. Другія подробности въ "Исторіи русской этнографіи", т. III.

Только въ недавнее время начинаются вмёстё съ собраніями произведеній бёлорусской народной поэзіи и изслёдованія о языкё: К. Аппель, О бёлорусской нарёчіи, въ варшавскомъ "Филологическойъ Въстникѣ", 1880;—И. Недешевъ, Историческій обзоръ важнѣйшихъ звуковыхъ и морфологическихъ особенностей бёлорусскихъ говоровъ. Варшава, 1884;—Е. Ө. Карскій, Обзоръ звуковъ и фориъ бёлорусской рёчи. М. 1886; — Карпинскій, о говорѣ пинчуковъ (Филолог. Въстникъ, 1888), "Западно-русская Четья—1489 года" (тамъ же, 1889); замѣтки о языкѣ въ "Сборникѣ" Добровольскаго и пр. По разнымъ отраслямъ русскаго языка см., наконецъ, соотвѣтственные отдёлы въ Сравнительной грамматикѣ Миклошича.

Опять только въ послъднее время начинаются изслъдованія по мъстнымъ нарвчіямъ русскаго языка; много отдъльныхъ работь въ новъйшихъ изданіяхъ II Отд. Академіи Наукъ.

Словарные труды по древнему русскому языку:

— И. И. Срезневскій, "Матеріалы для словаря древне-русскаго языка по письменнымъ памятникамъ". Томъ І. А.-К. Спб. 1893; т. П, Л.-П. Спб. 1895.

— А. Дювернуа, Матеріалы для словаря древне-русскаго языка. М. 1894.

Въ первомъ изъ этихъ трудовъ имѣлись въ виду главнымъ образомъ данныя языка XI—XIV в., но онъ захватилъ и XV-е столѣтіе, частію XVI-е; во второмъ всего болѣе матеріала взято изъ документовъ московской Руси XV—XVII столѣтія. (Разборъ книги Дювернуа, А. Соболевскаго, въ отчетѣ о премінхъ проф. Котляревскаго. Спб. 1896).

По славяно-русской налеографіи, кром'я упомянутыхъ трудовъ Срезневскаго и Соболевскаго:

— Е. Ө. Карскій, Очеркъ славянской кирилловской палеографіи. Изъ лекцій, читанныхъ въ Имп. Варшавскомъ университетѣ. Варшава, 1901 (литература предмета и большое количество снимковъ).

— Н. П. Лихачевъ, Палеографическое значевіе бумажныхъ водяныхъ знаковъ. III части, 4°, и приложеніе, f<sup>0</sup>. Спб. 1899. (Разборъ, Шахматова, въ "Извъстіяхъ" II Отд. Акад т. IV, 1899).

Чрезвычайно важный и любопытный для исторіи языка и для исторіи литературы вопросъ составляють, какъ упомянуто, отношения двухъ основныхъ отраслей русскаго племени и языка, южной и съверной, по обозначению современному, малорусской и великорусской. Отличительныя особенности большихъ племенныхъ группъ коренятся обыкновенно въ очень давнихъ временахъ, находясь въ связи съ условіями природными, отношеніями съ иноплеменнымъ сосѣдствомъ, положеніемъ культуры. Можно предполагать поэтому, что отличія Руси южной и свверной уже возникали при началь писанной исторіи и руссваго государства. Кавому же отделу племени принадлежала та ранняя кіевская исторія, которая представляеть такое живое движеніе напіональныхъ силъ, героическіе подвиги и героическія сказанія, основание русскаго христіанства, оригинальные памятники письменности, которой принадлежало, между прочимъ, единственное высовороэтическое произведение всей до-Петровской литературы? Въ прежния времена этотъ вопросъ не существовалъ. Древняя лѣтопись не говорила о томъ, какія племенныя отношенія лежали въ основ' событій; въ исторія искали только внѣшнюю судьбу князей и княженій, и объединяли ее счетомъ "степеней". Но въ повѣйшіе вѣка, послѣ долгой раздёльной исторіи, племенныя отрасли юга и сёвера представились съ такими ръзкими особенностями, что онъ не могли не бросаться въ глаза, а затъмъ не остановить вниманія научнаго ивследования. Еще съ двадцатыхъ годовъ является начало того "спора исклу южанами и съверянами", который обострился въ послъднее время. Главнъйшая возможность спора проистекала изъ того присворбнаго и неустранимаго факта, который являлся результатомъ древней исторіи южной Руси: это — гибель памятниковъ. Въ новъйшей исторической наукъ возникло недоумъніе о самой непрерывности жившаго здѣсь русскаго племени: нечего говорить о томъ, была ли

artistan in a manuar da mamanan ka a da

возможна непрерывность памятниковъ. Правда, сохранилось въ счастію значительное число памятниковъ письменности изъ древняго періода, но почти всегда только въ новъйшихъ спискахъ съверно-русскихъ; извъстны счетомъ рукописи южныя, но почти только памятниковъ церковныхъ, переводныхъ, гдъ особенности народнаго языка ръдки и случайны; немного осталось памятниковъ исторической археологии, и тъ, какіе остались, еще не дослъдованы съ этой стороны; изученіе книжнаго стиля древней южной письменности, которое могло бы дать нъкоторыя указанія, едва намъчено; изученіе содержанія и склада народной поэзіи соединено съ великими трудностями, о которыхъ мы упоминали.

Мы укажемъ здѣсь исторію этого спора только въ краткихъ библіографическихъ указаніяхъ:

— М. Максимовичъ въ своемъ первомъ сборникѣ "Малорусскихъ пѣсенъ", 1827, и далѣе, въ Критико-историческомъ изслѣдованіи о русскомъ языкѣ, 1838; въ Исторіи древне-русской словесности, 1839, въ Начаткахъ русской филологіи, 1845 (Собраніе сочин., т. III), высказывалъ мнѣніе, что южно-русскій языкъ представляетъ отдѣльный языкъ въ ряду славянскихъ нарѣчій независимо отъ другого русскаго языка, сѣвернаго. Раньше на самостоятельность малорусскаго языка указывалъ каноникъ Могильницкій въ польской статьѣ 1820, переведенной въ Журналѣ мин. просв. 1837. Къ началу тридцатыхъ годовъ принадлежитъ статья Венелина: "О спорѣ между южанами и сѣверянами насчетъ ихъ россизма", изданная въ 1847.

— Срезневскій, въ "Мысляхъ объ исторіи русскаго языка", 1849, считалъ, что малорусское нарѣчіе возникло впервые въ XIII — XIV столѣтіи.

— П. Лавровскій, "О языкѣ сѣверно-русскихъ лѣтописей", 1852, принималъ ту же хронологію, ставя образованіе нарѣчій въ связь съ политическимъ раздѣленіемъ сѣверной и южной Руси, что совершилось въ XIII—XIV вѣкѣ.

— Погодинъ въ "Запискѣ о древнемъ русскомъ языкѣ" (въ "Извѣстіяхъ" 1856), примыкая къ мвѣніямъ двухъ послѣднихъ ученыхъ, утверждалъ, что до XIV вѣка въ Кіевѣ жили великоруссы, удалившіеся послѣ татарскаго нашествія на сѣверъ, а малоруссы явились на ихъ мѣсто изъ-за Карпатъ.

Отсюда возгорѣлась жаркая полемика, гдѣ противъ Погодина и Лавровскаго возсталъ Максимовичъ и другіе. См. "Филологическія письма къ Погодину", съ 1856; "Отвѣтныя письма", 1857 (Р. Бесѣда и Собр. соч., т. ШІ); отвѣтъ Погодина на первыя письма въ Р. Бесѣдѣ, 1856. Лавровскій вмѣшался въ споръ статьями: "Обзоръ замѣчательнѣйшихъ особенностей нарѣчія малорусскаго сравнительно съ великорусскимъ и съ другими славянскими нарѣчіями" (Журн. мин. просв., 1859) и "По вопросу о южно-русскомъ языкѣ" (въ журналѣ "Основа", 1861); относительно современнаго малорусскаго нарѣчія Лавровскій приближался къ мнѣнію Максимовича объ его особности, но продолжалъ объяснять появленіе малоруссовъ въ Кіевѣ переселеніемъ изъза Карпатъ. Максимовичъ отвѣчалъ "Новыми письмами къ Погодину о старобытности малороссійскаго нарѣчія" (День, 1863), а раньше А. Котляревскій поставилъ вопросъ: "Были ли малоруссы исконвыми обитателями полянской земли, или пришли изъ-за Карпатъ въ XIV въкъ?" въ "Основъ", 1862.

Споръ поднялся вновь въ восьмидесятыхъ годахъ, и опять, главнымъ образомъ, на основаніи языка. Правда, съ пятидесятыхъ годовъ, филологическія изученія сильно подвинулись впередъ, и приведено было въ извъстность не мало памятниковъ, раньше почти или совсвиъ не тронутыхъ, но споръ доселѣ остается не рвшеннымъ. Началомъ его былъ докладъ А. И. Соболевскаго: Какъ говорили въ Кіевѣ въ XIV-XV вѣкѣ? въ обществѣ Нестора-лѣтописца, изложенный въ "Чтеніяхъ" этого Общества, вмѣстѣ съ возникшими по этому вопросу преніями и подтвержденный потомъ въ "Очеркахъ изъ исторін русскаго языка" разборомъ нѣсколькихъ рукописей; выводъ заключался въ томъ, что "древній кіевскій говоръ (какъ предполагалось обыкновенно: малорусский) быль совершенно отличень оть древняго галинко-волынскаго нарвчія и принадлежаль къ числу великорусскихъ говоровъ", — такимъ образомъ малорусскій языкъ въ Кіевѣ есть явление позднее, и это должно быть объясняемо "наплывомъ западнаго ожно-русскаго, собственно галицко-волынскаго элемента". Это была слѣловательно прежняя точка зрънія Поголина, нъсколько вилоизмъневная и обставленная филологическими аргументами. Въ тъхъ же .Чтеніяхъ" приведены были возраженія противь этого взгляда со стороны II. Житецкаго, Н. Дашкевича, В. Антоновича; послъдній возвратился къ тому же предмету въ статъв о судьбв и значении Кіева съ XIV по XVI столятіе (въ "Монографіяхъ". Кіевъ, 1885), на что опять сдѣлано было возраженіе Соболевскимъ (кіевскія Университетскія Известія, 1885). Затёмъ противъ этого взгляда сдёланы были возраженія въ упомянутыхъ "Критико-палеографическихъ статьяхъ" г. Ягича, на которыя Соболевский отвѣчалъ въ "Журналѣ мин. просв.", 1885. По поводу "Лекцій" Соболевскаго вопрось быль снова поднять Ягичемъ въ "Критическихъ Замъткахъ", 1889, но во второмъ изданіи Лекцій авторь остался при своемъ мибніи.

Обзоръ прежняго состоянія вопроса сдёланъ былъ мною въ "В. Е." 1886. апръль: "Споръ между южанами и съверянами"; а въ послъднее время съ филологической стороны вопросъ подробно разсматри-Baerca BE crares: Dialectologische Merkmale des südrussischen Denkmales "Zitije sv. Savy", А. Колесы, въ "Архивъ" Ягича, т. XVIII, 1896, стр. 203-228, 473-523. Новый критикъ высказывается противъ положеній г. Соболевскаго, также какъ и противъ взглядовъ г. Шахматова, принимавшаго эти положенія (Изслёдованія въ области русской фонетики, стр. 114, 132; Къ вопросу объ образовании руссвихъ нарвчій, въ "Р. Фил. Вестн." 1894, вып. III, стр. 1-12). "Въ первой фазъ исторической жизни русскаго народа, -- говоритъ Волеса. — Шахматовъ находить двё группы русскихъ нарёчій, югозападную и сверо-восточную, которыя должны были отвечать политической группировкъ русскихъ княжевій (Ростиславичи, Изяславъ Владимировичъ, Ярославичи). Эта группировка постоянно измѣняется въ теченіе XI—XV вѣковъ, смотря по политическимъ событіямъ, такъ что мы "post tot discrimina rerum" въ XVI столѣтіи видимъ оцать ту же группировку, какую видёли уже въ XI вёкё... Всё эти комбинаціи Шахматовъ выставляеть какъ тезисы, которыхъ онъ не

RCT. PYCCE, JET. T. I.

доказываетъ. Но если понятно, что политическое господство какогонибудь племени можетъ оказывать вліяніе на письменный языкъ, то никакъ нельзя ставить ходъ развитія народнаго языка и группировку нарѣчій и говоровъ въ зависимость отъ такихъ измѣнчивыхъ политическихъ отношеній при тѣхъ средствахъ, какія были въ распоряженіи тогдашнихъ государствъ".

— Начатый библіографическій трудъ: П. К. Симони, Русскій языкъ въ его нарѣчіяхъ и говорахъ. Опытъ библіографическаго указателя трудовъ, касающихся русской діалектологіи и исторіи языка, съ присоединеніемъ указаній на изслѣдованія, изданія и сборники памятниковъ народнаго творчества. Вып. І, ч. 1. Спб. 1899.

Что касается вопроса объ историческихъ судьбахъ Кіева и кіевской земли, то новыя изслѣдованія не подтверждаютъ съ исторической стороны тѣхъ заключеній, къ которымъ приходилъ г. Соболевскій. См. труды М. Ф. Владимірсваго-Буданова: Населеніе югозападной Россіи отъ половины XIII до половины XV вѣка, въ "Архивѣ юго-западной Россіи", т. VII; М. Грушевскаго, "Очеркъ исторіи кіевской земли отъ смерти Ярослава до конца XIV столѣтіа". Кіевъ, 1891; Р. Зотова, "О черниговскихъ князьяхъ по Любецкому синодику, и о черниговскомъ княжествѣ въ татарское время". Спб. 1892.

По вопросу о двухъ русскихъ народностяхъ:

— А. М. Лобода, Русскій языкъ и его южная вѣтвь, въ кіевскихъ университ. Извѣстіяхъ, 1898, мартъ.

— А. Крымскій, "Филологія и Погодинская гипотеза. Даеть ли филологія малъйшія основанія поддерживать гипотезу г. Погодина и г. Соболевскаго о галицко-волынскомъ происхожденіи малоруссовъ", въ Кіевской Старинъ, 1898, іюнь и д. Авторъ отвъчаетъ отрицательно.

Въ разборѣ I-го тома настоящей книги, въ первомъ изданіи (Archiv für slav. Philologie, 1898, XX, стр. 469-473) г. Ягичъ замъчаеть, что изложенный здѣсь взглядъ на спорный вопросъ объ отношеніяхъ русскихъ племенъ и наръчій въ древнемъ періодъ не удовлетворить ни одной изъ спорящихъ сторонъ, но тѣмъ не менѣе имѣетъ свои основанія. "Отличительныя черты русскаго юга сравнительно съ свверомъ, замѣтныя въ позднѣйшіе вѣка, ближе стоящіе къ нашему изслѣдованію (- тамъ больше сентиментальности, здѣсь больше холоднаго разсчета; тамъ больше поэзіи и юмора, здѣсь больше грубаго, прозаическаго реализма), авторъ старается прослѣдить до временъ древней Руси. По крайней мъ́ръ́я нахожу это различіе замъ́тнымъ въ самомъ національномъ произведеніи древней русской письменности, въ руссвихъ лѣтописяхъ. Если сравнить, напримѣръ, древнюю новгородскую льтопись съ древней кіевской, то въ первой живо представляется нашъ древній великоруссь, во второй — древній малоруссь... Я нахожу, что характеристической чертой древныйшаго періода русской письменности и целаго культурнаго движения справедливо указана извъстная свобода, жизнерадостный духъ терпимости-свойства, которыя изчезли потомъ въ среднемъ (московскомъ) періодъ".

# ГЛАВА ІУ.

## дРЕВНІЯ СВИДЪТЕЛЬСТВА О НАРОДНОЙ ПОЭЗІИ.

Свидътельства лѣтописи, церковныхъ уставовъ и обличеній и другихъ намятниковъ. — "Слово Христолюбца".—Преданія о князъ Владимиръ Святомъ.—Первые вопросы объ эпосъ былинъ.—Поздиѣйшая лѣтопись о богатыряхъ былинъ.—Алеша Поновичъ. — Преданіе старой лѣтописи.—Слово о полку Игоревъ.—Стремленія народной поззіи на новой, христіанской почвъ.

Что существовала въ далевой древности поэзія съ миническимъ, героическимъ и обрядовымъ характеромъ, и рядомъ съ нею масса мелкихъ народно-поэтическихъ произведеній, какъ пословица, загадка, заклинаніе и т. д., это не подлежить сомпанію: нъть народа, который на первыхъ ступеняхъ исторіи не владълъ бы подобными памятниками поэтической производительности. На существование этой древней поэзи указывають многочисленныя черты позднийшаго народнаго преданія, --- оно могло выходить только изъ древняго мноическаго и героическаго мотива, который не могъ бы быть созданъ нивакой послёдующей эпохой; и сравненіе съ однородными памятниками другихъ народовь только убъждаетъ въ этомъ. Множество произведений нашего героическаго эпоса, сохранившагося донынь, неизмынно повторяеть рядь имень. которыя относятся именно въ кіевскую древность, какъ князь Владимиръ, Илья, Добрыня, Алеша Поповичъ, имена которыхъ сохранены отчасти старою лётописью. Существованіе народной поэзіи подтверждается, наконецъ, свидътельствами самой древней литературы. Всего чаще это-свидътельства отрицательныя: церковная письменность не давала мъста произведеніямъ народной поэзіи, но, обличая и проклиная ихъ, ей случалось указывать на то. о чемъ пълись пъсни или ходили народныя сказанія. Историки поэтической старины собрали уже не мало этихъ указаній, старансь

11\*

извлечь изъ нихъ представленіе о томъ, чёмъ могла быть эта. старая поэзія.

Не останавливаясь на тёхъ данныхъ, которыя указываютъ на до-историческую судьбу народной поэзіи, обратимся къ положительнымъ указаніямъ или намекамъ памятниковъ историческихъ.

Стар'йшее свид'йтельство можно вид'йть въ разсказ'й Начальной л'йтописи о до-христіанскомъ быт'й русскихъ славянъ. Выд'йляя своихъ родичей, бол'йе цивилизованныхъ полянъ, вачальный л'йтописецъ описываетъ полудикій бытъ остальныхъ племевъ: радимичи, вятичи, "с'йверъ", им'йли одинъ обычай — брака у нихъ не было, но они сходились на "игрища между селами", и на плясанье, и на этихъ "б'йсовскихъ" игрищахъ "умыкали себт женъ, кто съ какою сговаривался, и им'йли по дв'й и по три жены"... Потомъ эти игрища не однажды обличаются въ старыхъ памятникахъ, до самаго "Стоглава", который въ XVI-мъ в'къ какъ будто даетъ подробный комментарій къ словамъ стараго л'йтописца <sup>1</sup>).

Изъ второй половины XI въка осталось церковное правило митрополита Іоанна, родомъ грека (ум. 1088), въ русскому черноризцу Іакову, на вопросы послёдняго. Среди различныхъ наставленій о соблюденіи "греческаго благовърнаго житіа" и "благообразной въры", митрополитъ велитъ отвращать отъ зла тъхъ, кто творитъ волхвованія и чародъянія, "кто безъ стыда и безъ разума" имъютъ по двъ жены, кто "жрутъ" (приносятъ жертвы) бъсамъ, и болотамъ, и колодезямъ, предостерегаетъ іереевъ отъ пировъ, на которыхъ происходитъ "играніе, и плясаніе, и гудъніе" (т.-е. музыка): все это было, конечно, связано съ народной поэзіей—въ волхвованіяхъ были языческіе наговоры, "играніе" не обходилось безъ пъсенъ. Далъе и прямо говорится,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ главѣ 24-й описаніе празднованія Ивана Купалы: "...Сходятся мужіе и жемы и дѣвицы на нощное плещеваніе, и на безчинный говоръ, и на бѣсовскія пѣсни, и на плясаніе, и на скаканіе, и на богомерзкія дѣла... И егда нощь мимоходить, тогда отходять къ рѣцѣ съ великимъ кричаніемъ, аки бѣсни, и умиваются водов". "Теперь еще, — замѣчаеть по этому поводу Ягичъ, — существуеть этоть праздникъ въ особенной силѣ у бѣлоруссовъ; тамъ удержалось множество пѣсенъ, среди ковъъ нѣкоторыя съ загадочнымъ содержаніемъ; если съ ними сопоставить тѣ, которыя при такихъ же обстоятельствахъ поются въ южной Россія, можеть составиться довольно богатый матеріалъ для разъясненія этого старинанаго обычая" ("Слав. Ежег." стр. 166—167, съ указаніемъ на сборники Безсонова, Шейна, и "Народный Дневникъ" въ "Трудахъ" экспедиція Чубвискаго.

Ждановъ полагалъ, что "древнъйшее извъстіе о русской пъснъ идетъ изъ X-го въка", и именно отъ Ибнъ-Фадлана, видъвшаго похоровы русса въ странъ волжскихъ болгаръ. Намъ кажетса болъе въроятнимъ мизние г. Стасова, что это извъстие не относится къ славяно-руссамъ ("Замътки о русахъ Ибнъ-Фадлана и другихъ арабскихъ писателей", въ Собр. сочин. В. В. Стасова, т. Ш. Сиб. 1894, стр. 1450– 1479).

### древния свидътельства о народной поэзи.

что іереямъ и мнихамъ не возбранено благообразно бывать на пирахъ съ богобоязненными людьми, но лишь тамъ, гдѣ не бываетъ "игранія, бѣсовскаго пѣнія и блуднаго глумленія"<sup>1</sup>). Митрополитъ осуждаетъ пиры въ самыхъ монастыряхъ и пьянство, и между прочимъ, — со словъ черноризда Іакова, что "у простыхъ людей не бываетъ (при бракѣ) благословенія и вѣнчанія", такъ какъ они думаютъ, что "вѣнчаніе нужно только боярамъ и князьямъ", а простые люди берутъ женъ "съ плясаніемъ, гудѣніемъ и плесканіемъ", — митрополитъ велитъ налагать на нихъ эпитимію.

Въ поученіи Владимира Мономаха вставлено письмо его къ Олегу Святославичу послѣ муромской битвы, 1096, гдѣ былъ убитъ сынъ Владимира Изяславъ: "...тебѣ бы надо покаяться, а ко мнѣ написать утѣшительную грамоту, а сноху мою послать ко мнѣ, потому что нѣтъ въ ней ни зла, ни добра, чтобы, обнявъ, я оплакалъ мужа ея и ту ихъ свадьбу, вмѣсто пѣсней: потому что, за грѣхи мои, раньше я не видѣлъ ихъ радости, ни ихъ вѣнчанія". Понятно, что говорится о пѣсняхъ свадебныхъ.

Въ словѣ о казняхъ божихъ, приписываемомъ Өеодосію Печерскому (отрывовъ въ лътописи подъ 1067 г.), объясняется, что эти казни-голодъ, нашествіе иноплеменныхъ, моръ-посылаются Богомъ на согрѣшившія страны, и затѣмъ поученіе призываеть къ покаянію, добрымъ дёламъ: надо не называться только христіанами, живя "погански", т.-е. по-язычески. И авторъ приводитъ примъры. "И развъ не погански мы живемъ, если въримъ во встръчу? Ибо если вто встрътитъ черноризца, монахиню, лысаго коня или свинью, то возвращается, - развъ это не по-язычески? Это суевѣріе ("кобь") держатъ по діавольскому наущенію; а другіе върують чиханью, но это бываеть на здравіе головѣ. Но дьяволъ прельщаетъ этимъ и другими обычаями, всявимъ обманомъ отманивая насъ отъ Бога, трубами и своморохами, гуслями и русальями. Потому что на игрищахъ мы видниъ людей многое множество, какъ начнутъ толкать другъ друга, исполния бъсомъ замышленное дъло, а церкви стоятъ; вогда же бываеть время молитвы, мало ихъ обрътается въ церкви. А за это мы и принимаемъ отъ Бога всяческія казни, и натествія ратныхъ; по божьему повелёнію принимаемъ вазнь по нашимъ грёхамъ"...

Въ церковныхъ уставахъ князей первыхъ въковъ, въ церковный судъ отнесены вообще преступленія противъ христіанской States and the states of the

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О музникѣ при княжескомъ дворѣ (у вел. князя Святослава Ярославича)-на гусляхъ, органахъ в "замарахъ", говоритъ Несторово житіе Феодосія Печерскаго.

нравственности (которыя бывали часто только обычаемъ языческихъ временъ), а въ томъ числъ "потворы, чародъяніе, волхвованіе, въдство, зелейничество" или "кто молится подъ овиномъ, или въ рощеньи, или у воды" 1).

Обличенія язычества заключають такимь образомь и намеки на древнюю поэзію, которая должна была восходить въ языческому міровозврѣнію и преданію. Самое подробное изъ этихъ обличеній, "Слово Христолюбца", сохранилось въ рукописи XIV въка, но видимо относится въ гораздо болте старому времени и заключаеть въ себѣ-хотя все-таки неясныя, но многочисленныя указанія на старый языческій обычай, державшійся въ народів. Христолюбецъ съ жестокими укорами и угрозами обличаетъ тѣхъ, вто продолжаетъ сохранять языческое преданіе; по словамъ его, это "творять не только невѣжи, но и вѣжи, попы и книжники, и если не творятъ того вѣжи, то пьютъ и ѣдятъ молевое 2) то брашно, и если не пьють и не фдять, то видять злыя дёянія ихъ (т.-е. совершающихъ языческое суевѣріе), и если не видятъ, то слышать и не хотять научить ихъ". И Христолюбецъ напоминаеть изъ писанія о гнѣвѣ Божьемъ на такое безчестье и грозить огнемъ негасимымъ: "того ради не подобаетъ христіанамъ играть бъсовскія игры, и именно плясанье, гудънье, пъсни мірскія<sup>3</sup>) и жертвы идольскія"...

Знаменитый Паисіевскій сборникъ, писанный около 1400 г., гдѣ нашло мѣсто и указанное Слово Христолюбца, заключаетъ еще нъсколько словъ съ подобными обличениями бъсовскихъ игръ, идольскихъ сборищъ, на которыя "всѣ идутъ радуясь", русальныхъ игръ, скомороховъ 4) и т. д.

"Все это, — замѣчаетъ г. Ягичъ, — драгоцѣнныя свидѣтельства, но слишкомъ общія, и мы не могли бы составить себѣ изъ нихъ конкретнаго образа, еслибы донынъ не сохранилось много такого, что, вфроятно, уже въ XIV въкъ составляло главное содержание этихъ строго порицаемыхъ сборищъ и игрищъ".

Новёйшіе изслёдователи пытаются найти въ памятникахъ указанія, что поэтическія сказанія о князѣ Владимирѣ существовали уже въ тв отдалевные въка. Такова попытка Жданова

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ грамотѣ вел. князя Всеволода-Гавріяла (у Мазарія, Истор. церкви, II) есть между прочимъ такая подробность о несоблюдении церковныхъ браковъ: "И азъ самъ видъхъ тяжу промежду первой женою и дътей съ третьею женою и съ дътьми и четвертою женою и дътьми".

 <sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Съ языческими обрядами приготовленное
 <sup>3</sup>) Въ варіантахъ "мірскія" пѣсни становятся "бѣсовскими".
 <sup>4</sup>) Выписки въ "Исторической Христоматіи", Буслаева, 1861, стр. 519 и д., и у Срезневскаго, "Древніе памятники русскаго письма и языка", 1-е изданіе (во осославни становати становати становати и становати станова 2-мъ нѣтъ).

#### древния свидътельства о народной поэзи.

объяснить нъкоторыя мъста въ древнемъ житіи Владимира, внесенномъ въ лѣтопись. Въ одномъ мѣстѣ этого житія читаемъ: "Дивно, сколько онъ сотворилъ добра русской землѣ, крестивши ее. Мы же, будучи христіанами, не воздаемъ ему почести, равной тому, что онъ воздалъ намъ... И еслибы мы имъли старание и приносили Богу мольбу въ день его преставления, то Богъ, видя наше тщание въ нему, прославилъ бы его 1). Потому что намъ достоитъ молить за него Бога, потому что черезъ него мы познали Бога". Такимъ образомъ, русскимъ людямъ дѣлается упревъ, что они не поминаютъ Владимира, какъ слёдуеть. Но черезъ нёсколько строкъ читается другое:--, потому что его въ памяти держатъ русскіе люди, поминая святое крещеніе, и прославляють Бога въ молитвахъ, и въ песняхъ, и въ псалмахъ"... Получается какое-то противорѣчіе: русскіе люди въ одно и то же время помнять и не помнять Владимира. По мибнію Жданова, противорбчіе разрбшается тбмъ, что авторъ житія имбетъ въ виду два разряда свойхъ современниковъ: люди благочестивые, просвъщенные новой върой, помнять и хотять, чтобы всв помнили Владимира такимь, какъ онъ изображенъ въ житін, т.-е. подвижникомъ этой вѣры, создателемъ русскаго христіанства. Но вромѣ этихъ новыхъ людей было много прежнихъ, не просвъщенныхъ, ихъ было даже больше, и они не поминали Владимира за врещение... Далъе, въ другомъ житін Владимира, принадлежащемъ монаху Іакову, сказано прямо: "не будемъ дивиться, возлюбленные, если онъ не творить чудесь по смерти"; въ словѣ Иларіона замѣчено, что онъ "не воскрешаль мертвыхъ, но воскресилъ насъ, душою мертвыхъ, умершихъ болѣзнью идолослуженія". Для святости нужны чудеса, и для Владимира ихъ еще не создала легенда. Отчего же усилія новыхъ людей возвеличить христіанско-чудесную память Владимира оставались безуспѣшны, и народное воображеніе было такъ неподатливо на усвоеніе этого, такъ настойчиво предлагаемаго образа? Имена Бориса и Глёба уже вскорё создали легенду, и авторъ дёлаетъ предположение, что для Владнинра этому могло мёшать то, что въ народномъ воображении хранился другой образъ этого внязя. Подтверждение своей гипотезы авторъ находить въ нёсколькихъ словахъ извёстной "Похвалы кагану вашему Владимиру" въ словѣ митр. Иларіона; здесь мы читаемъ: "твои щедроты и милостыня и нынъ поминаются въ людяхъ". Это народное поминанье хранидо образъ

<sup>1</sup>) Т.-е. отврыль бы его святость, --которая обывновенно познавалась чудесами.

щедраго, роскошнаго, "ласковаго" князя, и такимъ образомъ объясняется указанное выше противорѣчіе: немногіе благочестивые люди поминаютъ крещеніе Владимира въ пѣсняхъ и псалмахъ, а большинство, народная масса, помнила только щедраго князя и "тоже, быть можетъ, въ пѣсняхъ, но не такихъ, о которыхъ говоритъ авторъ житія"... Дѣйствительно, первые комментаторы кіевской былины именно приводили, по поводу "ласковаго князя", извѣстный разсказъ лѣтописи о пирахъ князя Владимира, буквально на весь міръ<sup>1</sup>), и въ частности для "своихъ людей", для бояръ и для дружины, которую онъ "любилъ", по особенному замѣчанію лѣтописца. Этихъ разсказовъ лѣтописи вполнѣ достаточно, чтобы установить преемственную связь отъ далекой древности до ласковаго князя Владимира позднѣйшей былины, такъ что можно даже удивляться этой почти тысячелѣтней народной памяти.

Если въ данномъ случаѣ, быть можетъ, въ самомъ древнемъ намятникѣ остался слѣдъ народной памяти о князѣ Владимирѣ, то и въ другихъ случаяхъ сохранились болѣе или менѣе осязательные намеки на существованіе эпическаго преданія еще въ ту древнюю пору. Нашъ народный эпосъ упорно говоритъ о старомъ Кіевѣ. Повидимому, эпосъ богатырскій, какимъ онъ безъ сомнѣнія и тогда былъ, могъ бы найти извиненіе у книжниковъ, которые, въ лѣтописи, такъ близко принимали къ сердцу боевые подвиги и особливо борьбу съ "погаными", и могъ бы поэтому найти мѣсто хотя бы въ краткомъ упоминаніи лѣтописи; но, быть можетъ, та богатырская пѣсня сохраняла какіе-нибудь традиціонные мотивы, которые казались язычествомъ, а книжники,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лавр. подъ 996 г. Счастливо избавившись оть печенѣговъ, въ Василевѣ,---"Владимиръ поставилъ церковь и сотворилъ великій праздникъ, сваривши 300 проваровъ меду, и созывалъ своихъ бояръ и посадниковъ, старѣйшинъ по всѣмъ городамъ, и много народа, и роздалъ убогимъ 300 гривенъ. Праздновалъ князь 8 лней и, возвратившись въ Кіевъ на Успенье святой Богородашъ, и здѣсь опять сотворилъ великій праздникъ, сзывая безчисленное множество народа... и такъ дѣлалъ каждий годъ". Поучалсь отъ сънтихъ писаній, Владимиръ "велѣлъ всякому нищему и убогому приходить на княжій дворъ, и брать всякую потребу, питье и ѣду, и изъ казни кунами"; и такъ какъ больные п слабые не могли дойти до его двора, то овъ велѣлъ устроить телѣги (кола) в, положивши туда хлѣбовъ, мяса, рыбы, различнаго овоща, меду, квасу, велѣлъ возить по городу и раздавать больнымъ и нищить. "Тоже опять онъ устроивалъ для свихъ людей каждое воскресенье, велѣлъ у себя на дворѣ въ гридницѣ устроивать пиры и приходить боярамъ, и гридямъ, и сотжество мяса, скота и звѣрины, и было изобнліе во всемъ. Когда же они поднивали, то начинали роптать на князя, говоря: бѣда нашимъ головамъ! приходится намъ ѣсть деревянними дожками, а не серебраными. Усимпавши объ этомъ, Владимиръ велѣлъ исковать серебряныя ложки, чтобы ѣсть дружинѣ, и сказалъ такъ: серебромъ и золотомъ я не найду дружины, а дружиною найду серебро и золото, какъ обнъ дружину"...

убъжденные въ гръховности "бъсовскихъ" пъсенъ, не сочли достойнымъ занести такую пъсню въ книгу. Въ какомъ же отношени стоитъ сохранившаяся теперь былина къ кіевской старинъ?

Когда вцервые явились "древнія россійскія стихотворенія" Кирши Данилова, не было сомивній о томъ, что это было прямое поэтическое преданіе древней Руси, ндущее изъ Кіева и Новгорода. Поздн'вйшія изысканія объяснили, что составь этого преданія гораздо сложние, и вопросъ о происхождении былины вызваль больпое разнообразіе мибній: когда одни хотвли возводить былины въ глубочайшимъ вёкамъ почти арійской древности, у другихъ возникала мысль-доходить ли ихъ древность и до віевскаго періода нашей исторіи? Съ другой стороны поэтическое содержаніе былинъ, когда было къ нему примѣнено богато развившееся теперь сравнительное изслёдованіе, представило такое обиліе параллелей съ поэзіей другихъ народовъ, а также параллелей книжныхъ, что являлась необходимость выяснить причины сходства, и ихъ стали находить въ усвоеніи чужихъ эпическихъ мотивовъ и переработкъ ихъ въ собственномъ эпосъ, или прямо въ "заимствования". Митина расходились до радикальной противоположности; таковъ было споръ г. Стасова съ его противниками: взамёнъ объясненія былины глубинами русскаго духа (у славянофиловъ), нли первобытными преданіями (у мисологической школы), говорилось, что источникъ былины есть только отрывочное и испорченное повторение восточныхъ сказаний, монгольскихъ и татарсвихъ, --- дальше идти было нельзя. Восточная теорія была высказана ръзко, съ крайностями, терявшими всякое въроятіе--потому между прочимъ, что не былъ достаточно объясненъ возчожный процессь такого чудовищно-рабскаго копирования восточныхъ образцовъ. Совсёмъ въ другую сторону направилось сравнительно-историческое изслёдованіе нашего эпоса въ связи со старыми памятниками письменности, съ историческими отношеніями древней русской жизни и развивавшимся живымъ творчествоиъ----изслъдованіе, которое привлекло въ сравненію преданія и поэтическіе мотивы византійскіе, южно-славянскіе, западно-европейскіе, а наконецъ опять восточные. Полученные результаты, для пріобрѣтенія которыхъ употреблено было множество данныхъ средневѣковой литературы, бывали нерѣдко поразительны по своей яркости и неожиданности. Вибств съ твиъ чисто историческія сопоставленія должны были казаться голыми и совствить не объяснявшими, даже не подозртвавшими, того процесса, какимъ произошло поэтическое объединение столь разнообразныхъ элементовъ, которые были открыты въ былинѣ сравненіемъ. Спеціалисты-историви не находили въ былинахъ достаточно осязательнаго реальнаго содержанія, чтобы признать за ними историческое значеніе, и вмѣстѣ увлонялись отъ упомянутой идеализаціи; съ другой стороны, новыя изысканія предполагали въ образованіи былинъ столь сложный процессъ, что въ немъ, казалось, была возможна даже утрата первоначальной старины и совсѣмъ новая формація. Срезневскій довелъ недовѣріе до такого мнѣнія: "не нахожу силы настаивать ни на древности былинъ, прославляющихъ богатырей русскихъ, ни на древности этихъ богатырей".

Но ни древность былинъ, ни древность богатырей не подлежить сометнію. Другой вопросъ, въ какомъ видъ эта древность дошла до нашего времени. Она, безъ сомнѣнія, въ теченіе вѣковъ сильно подновлена по формъ и содержанию эпоса, по самымъ характерамъ и исторіямъ богатырей, — но въ томъ и другомъ должна была уцёлёть на днё древняя основа, послужившая для дальнъйшихъ наслоеній и видоязмъненій, -- эти послъднія неръдко до сихъ поръ очевидны для наблюденія. Новые изслёдователи исходять изъ положенія, между прочимь высказаннаго Миклошичемъ, что "всякая героическая пъсня, въ своихъ главныхъ чертахъ, современна воспъваемому событію", и исторія народнаго эпоса у другихъ народовъ указала уже нъкоторыя свойства его развитія: его происхожденіе всегда изъ извъстныхъ дъйствительныхъ отношеній, преобразованіе фактовъ въ народной фантазія, осложнение другими эпическими мотивами, пріурочение фактовъ и лицъ въ другимъ эпохамъ и мъстностямъ, наконецъ, забвеніе и превращение эпической пъсни въ богатырскую сказку или балладную пёсню.

Былины кіевскаго или Владимирова цикла такъ опредѣленно выдѣляются изъ всѣхъ остальныхъ своимъ содержаніемъ, характеромъ героевъ и ихъ приключеній, постояннымъ повтореніемъ тѣхъ же именъ, отдѣльными подробностями, намекающими на далекую старину, что ихъ связь съ кіевскимъ вѣкомъ и кіевской мѣстностью бросается въ глаза. Эти повторяющіяся имена — Владимиръ, Илья, Добрыня, Алеша Поповичъ — не могли быть случайны, и дѣйствительно, эти имена знаетъ писанная исторія или старая легенда, или, наконецъ, иноземное сказаніе. Были подобраны лѣтописныя извѣстія и въ нихъ нашлись имена былинныхъ героевъ; объяснены (хотя не всегда доказательно) мѣстныя названія, испорченныя въ былинѣ; опредѣлены историческія обстоятельства тѣхъ вѣковъ, которые былина вспоминаетъ, и напр. согласно принято, что "богатырская застава", борьба богатырей

### древния свидътельства о народной поэзии.

съ баснословными чудовищами, залегавшими пути, грозившими Кіеву и т. д., означаютъ (кромъ, быть можетъ, какихъ-нибудь миоическихъ отголосковъ) именно борьбу съ восточными кочевниками, какъ печенъги, половцы, потомъ татары; что упоминанія царей съ греческими именами относятся, хотя часто извращенно, къ древнимъ отношеніямъ съ Византіей, и т. д.

Но этихъ общихъ указаній было недостаточно, чтобы объяснить составъ эпоса, въ какомъ мы его узнаёмъ. Многое въ складѣ его сюжетовъ очевидно должно быть отнесено къ вліянію позднѣйшихъ вѣковъ, къ забвенію первоначальнаго, къ позднѣйшему осмысленію полузабытаго, къ осложненію новыми мотивами; но и въ самое время созиданія былины непосредственное событіе, давшее ей начало, вошло въ эпосъ уже преломленнымъ въ призмѣ народнаго творчества: реальный фактъ уже тогда могъ получить фантастическую окраску, могъ быть обобщенъ, заключить въ себѣ отраженія не только данныхъ событій, но цѣлаго ряда событій той эпохи. Такъ создался циклъ Владимировыхъ богатырей, охраняющихъ русскую землю.

Князь Владимиръ есть несомнённо тотъ князь, о которомъ сочла нужнымъ такъ подробно разсказать лётопись, рисуя его щедрость, заботу о бёдныхъ, любовь къ дружинё: такому "ласковому", хотя въ былинё слишкомъ пассивному, князю и подобало стать центромъ, около котораго собирались богатыри. Новёйшіе комментаторы представили болёе или менёе вёроятныя объясневія того, какъ сложился въ былинё этотъ пассивный характеръ князя, странный характеръ княгини Апраксёевны и т. д.

Всего больше вниманіе комментаторовъ было направлено на главнаго изъ богатырей, которому привадлежатъ старъйшинство и важнъйшіе подвиги, которому посвящено наибольшее количество былинъ, который съ одной стороны причтенъ былъ нъкогда къ лику святыхъ<sup>1</sup>), а съ другой, эпическое сказаніе о немъ, затерявъ стародавнюю эпическую форму, стало въ народной массъ любимой богатырской сказкой. Миеологическая школа не усомнилась увидъть въ Ильъ-Муромцъ не что иное, какъ миеическое воплощеніе "пеба"<sup>2</sup>), но въ то же время онъ есть "миеическій

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мощи св. Ильи-Муромца почивають въ Кіево-Печерской лавръ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) По поводу былины о бой Ильн Муромца съ сыномъ Ор. Миллеръ говорилъ: "Илл Муромецъ долженъ тутъ приниматься еще въ древнъйшемъ, широкомъ значени неба. Молиненосецъ-громовникъ, порожденный имъ отъ сощза съ тучей" (т.-е. смвъ Ильв), "посягаетъ на своего отца – застилая его цёлымъ множествомъ сопряженныхъ съ грозою тучъ. Но небо-отепъ" (т.-е. Илья) "оказывается могучё: противъ молній своего сына высылаетъ онъ свои молніи (??); душныя тучи, нагроможденныя синовъ, онъ ими разсъкаетъ, разбиваетъ на-полы или въ крохи, и снова является во всемъ блескъ яркимъ безоблачнымъ небомъ" (1). "Илья Муромецъ". Спб., 1869, стр. 544.

представитель молній на подобіе германскаго Тора <sup>1</sup>)... Это слишвомъ легкое обращение съ мноами отдаленнъйшихъ временъ и съ самыми явленіями природы<sup>2</sup>) не могло казаться уб'ядительнымъ; дальнъйшее сравнительно-историческое изслъдованіе отврыло другія аналогіи-въ менте отдаленныхъ временахъ, чтыъ доисторическая древность, и въ болѣе доступныхъ исторіи народныхъ отношеніяхъ, и въ концѣ концовъ обращалось непосредственно въ той эпохѣ, въ которой относитъ событія эпоса народная память-къ кіевскимъ до-татарскимъ временамъ. Отсюда повелъ свои изслѣдованія Всев. Миллеръ и, основываясь на обильныхъ сравненіяхъ, подкрѣпленныхъ положеніемъ, что "народный эпосъ всякаго историческаго народа есть по необходимости международный <sup>3</sup>), пришель къ заключенію, что въ нашемъ кіевскомъ эпосѣ именно слышится соцрикосновеніе эпохи осѣдлаго поселенія съ эпикой кочевниковъ, вполнѣ отвѣчавшее историческимъ и географическимъ условіямъ, среди воторыхъ развивалась древняя былина. Если, по народному понятію, пъсня есть быль, то "это былое прожилъ русскій народъ въ теченіе многихъ вѣковъ бовъ-о-бовъ съ тюркскими племенами, въ тесневищихъ сношеніяхь военныхь и мирныхь; цёлыя страницы нашихь лётописей наполнены извёстіями о восточныхъ кочевникахъ и множество былинъ разсказывають о борьбѣ съ татарами; богатырскій эпосъ возникъ и развился именно въ томъ населении России, которое много вѣковъ отстаивало себя отъ набъговъ кочевниковъ, и поэтому изслёдователь, ищущій отраженія исторіи въ нашемъ былевомъ творчествѣ, именно въ силу ея увазаній долженъ искать немъ и слъдовъ тъсной связи Руси съ Востокомъ" 4). ВЪ Изучая эту связь, изысватель приходиль въ гипотезв, ЧТО связь историческая отразилась и усвоеніемь эпическихъ скатёсную параллель между первымъ завій. и указывалъ DVCскимъ богатыремъ Ильей и первымъ богатыремъ иранскаго эпоса Рустемомъ, -- проникшимъ въ русскій народный эпосъ черезъ тюркское посредство, --- указывалъ, какъ въ этихъ историческихъ сношеніяхъ и стольновеніяхъ создался типъ воннанавздника, принятый Ильей, несмотря на приписанное ему крестьянское происхожденіе, типъ, неизвѣстный внѣ этого періода, напр. въ былинъ новгородской, и перешедшій потомъ только въ родственную возацкую среду. Самъ Илья представляется Всев.

Тамъ же, стр. 181, 761.
 Борьба "неба" съ "молніеносцемъ" однѣми и тѣми же молніями!
 А. Веселовскій, Южно-русскія былини, 1881—1884. XI, стр. 401.
 Экскурсы въ область русскаго нар. эпоса. М., 1892, стр. 231.

#### **ДРЕВНИЯ** СВИДЪТЕЛЬСТВА О НАРОДНОЙ ПОЭЗІИ.

Миллеру лицомъ не-историческимъ; имя Ильи кажется ему заимствованнымъ отъ библейскаго пророка, или даже взятымъ прямо съ Востова, витесте съ типомъ богатыря 1)-и вообще изследователь не сомнъвался, что въ віевскомъ эпось "отразились слъды борьбы и взаимодъйствія съ восточными кочевниками, при чемъ возможенъ былъ и обмёнъ эпическихъ сказаній"<sup>2</sup>).

Любопытнымъ указаніемъ на это эпическое общеніе могъ бы служить извёстный эпизодъ Волынской лётописи, подъ 1201 годомъ, -- эпизодъ, воторый еще "отзывается ароматомъ степи", по выражению А. Веселовскаго. Лётопись говорить о князё Романѣ галецвомъ: этотъ пряснопамятный "самодержецъ всея Руси" одолът всъ поганские народы и мудростью ума ходилъ по заповъдянъ божіныъ, -- потому что онъ "устремился на поганыхъ какъ зевъ, сердитъ же былъ какъ рысь, губилъ ихъ какъ крокодилъ, и проходиль ихъ землю какъ орель, а храбръ быль какъ туръ". "Онъ соревновалъ своему дёду Мономаху, который погубилъ по-Ганыхъ измаильтянъ, называемыхъ половцами, изгналъ (половецваго хана) Отрова въ землю обезовъ за Желѣзныя Ворота, а Сырчанъ (брать Отрока) остался у Дона; тогда Владимиръ Мовонахъ пилъ Довъ золотымъ шеломомъ, захвативши всю землю ихъ и загнавши окаянныхъ агарянъ. По смерти же Владимира остался у Сырчана одниъ гудецъ (пъвецъ и музыкантъ), и онъ послаль его въ Обезы, говоря: "Владимиръ умеръ, потому воротись, брать, приди въ свою землю", и велълъ пъвцу: "сважи ему мон слова, пой ему пъсни половецкія, а ежели не захочеть (воротнться), дай ему понюхать зелья (очевидно, какой-то степной травы), вменемъ евшанъ". Когда же ханъ не хотёлъ воротиться, ни послушать (пёсенъ) и тотъ далъ ему зелье; и вогда Отровъ повюхаль, то заплакаль, говоря: "Лучше лечь костями на своей земль, чемъ быть славну на чужой". И онъ пришелъ въ свою земыю и отъ него родился тотъ Кончавъ, который снесъ Сулу, ходя пѣшъ, нося котелъ на плечахъ"...

Какъ бы то ни было, но съ тёхъ поръ древній кіевскій эпосъ прошелъ сввозь историческую среду иного характера, дугнать народно-государственныхъ отношеній и быта; осталась связь преданія въ общемъ національномъ чувствѣ героическаго свазанія, въ продолжавшейся борьбъ противъ "агарянъ" и "изманлытянъ", но богатыри Владимирова цикла воюють уже не съ

173

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Танъ же, стр. 191.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Историческіе факты этихъ отношеній кіевской Руси весьма обстоятельно со-браны въ книгѣ П. Голубовскаго: "Печенѣги, торки и половны до нашествія татаръ. Исторія выкно-русскихъ степей IX—XIII в.". Кіевъ, 1884; къ этому см. у Всев. Миллера, стр. 210 и слёд.

печенѣгами и половцами, а съ татарами; непосредственная дѣйствительность старыхъ подвиговъ была утрачена и потому эпичесвая тема была открыта для новыхъ, болёе или менёе произвольныхъ видоизмёненій и развитій, -- какъ различныя мёстныя пріуроченія, какъ превращеніе древняго богатыря въ матерого возака, какъ введение въ былину книжныхъ мотивовъ и т. д.

Позднъйшіе памятники, - какъ ни бъдны вообще ихъ соприкосновенія съ народной поэзіей, --- дають, однако, нѣкоторую возможность заключать объ этой переходной эпохѣ стараго эпоса. Въ позднихъ лётописяхъ являются изрёдка упоминанія о богатыряхъ Владимирова цикла иногда съ намеками, неизвъстными ные вшней былинь; по нимъ можно предполагать, что при старой темѣ вознивали новые мотивы, которые были переработаны былиной въ ся среднемъ періодѣ. Позднія лѣтописи старались вообще дополнить и округлить извёстія старой лётописи, при чемъ видимо пользовались иногда мёстными лётописями или иными отдёльными записями, или давали мёсто народному эпическому преданію. Въ старой повѣсти XVI вѣка о началѣ русской земли половцы отнесены во временамъ внязя Владимира и говорится уже объ его "богатыряхъ", хотя этотъ терминъ возникъ только позднѣе; храбрые воины внязя Владимира избивали подъ Кіевомъ великія силы половецкія, и у князя Владимира "было много храбрыхъ богатырей, которыхъ онъ посылалъ по всёмъ городамъ и странамъ"<sup>1</sup>). Никоновская лѣтопись, повторяя сказаніе о щедрости внязя Владимира и его пирахъ, прибавляетъ, что онъ "созывалъ людей отъ многихъ странъ" (старая лътопись говоритъ только о старбишинахъ городовъ), упоминаетъ о богатырв Алевсандрѣ Поповичѣ (подъ 1000 годомъ и дальше), котораго другія лѣтописи называють уже только въ началѣ XIII вѣка, и не въ кіевской, а въ ростовской области и т. д.

Сказавія извёстной нынё былины объ этомъ Александре (въ былинахъ Алешъ) Поповичъ подобнымъ образомъ были возведены въ ихъ историческому значенію <sup>2</sup>). Если трудно было возстановить историческую личность Ильи Муромца, то объ этомъ геров были по крайней мъръ на лицо хотя противоръчныя, но положительныя упоминанія лётописи. По мнёнію комментатора, Алеша Поповичъ былъ отнесенъ въ эпоху Владимира изъ болѣе поздняго



<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Соболевскій, "Къ исторіи русскихъ былинъ", въ Журн. мин. пр. 1880, іпль, стр. 15—19; сказанія однородны съ Никоновской лѣтописью. <sup>2)</sup> Въ изслѣдованія г. Дашкевича: "Былины объ Алешѣ Поповичѣ и о томъ, какъ перевелись богатыри на святой Руси", въ кіевскихъ "Университ. Извѣстіяхъ", 1883, и въ "Чтеніяхъ" въ Обществѣ Нестора лѣтописца, Ш. Кіевъ, 1889. Ранѣе, указанія объ этомъ предметѣ были уже сдѣланы Ягичемъ.

## **ДРЕВНІЯ СВИДЪТЕЛЬСТВА О НАРОДНОЙ ПОЭЗІИ.**

времени; ему приписаны подвиги, имъ не совершенные, --- но онъ когда-то поразилъ народное воображение и занялъ мъсто въ былинь: "такъ бываетъ неръдко въ народной поэзіи — народъ прииется иной разъ за пъсенное прославление лица, имя котораго не пользуется громвою извёстностью въ документальной исторіи"<sup>1</sup>). Съ извъстною приблизительностью, необходимой, вогда идетъ рёчь о народномъ эпосъ, примиряются тъ данныя, которыя сообщаются объ Алевсандръ Поповичъ въ лътописи, мъстныхъ свазаніяхъ и былинѣ. Знаменитую былину о томъ, какъ перевелись богатыри на святой Руси, — былину, которая вызывала и миео-логическія, и назидательно-мистическія толкованія, — г. Дашкевичъ съ большимъ въроятіемъ относитъ въ Калескому побоищу. Татарское нашествіе поразило ужасомъ современниковъ: на Русь напаль народь страшный и незнаемый, — говорили, изъ тёхъ племенъ, которыя были заклепаны въ горахъ Александромъ Македонскимъ и должны были выйти оттуда передъ концомъ міра. Суздальская лётопись отмётила, что въ Калкскомъ побонщё "убитъ былъ и Александръ Поповичъ съ иными 70 храбрыхъ". Богатыри не могли спасти русской земли. Вибшательство небесныхъ силъ въ битвы было распространеннымъ христіанскимъ представленіемъ: небесной силь могло быть приписано воскрешеніе побиваемыхъ враговъ, — какъ и похвальба должна была повлечь за собой наказание; къ мотивамъ христіанской мисологии присоединился еще одинъ, принадлежавший возвръніямъ до-христіанскимъ — окаменѣніе богатырей, которые не могли справиться съ чудесно возроставшей невѣрной силой. Комментаторъ замѣчаетъ, что заключительныя слова нёкоторыхъ варіантовъ былины, толкующія окаменьніе въ смысль удаленія въ пещеры, явились, въроятно, подъ вліяніемъ былинъ, говорившихъ о томъ, что Илья овончниъ жизнь въ кіевскихъ пещерахъ. Такимъ образомъ даны были всё основные мотивы для былины о погибели русскихъ богатырей.

"Народная поэзія, — говоритъ г. Дашкевичъ, — не знаетъ точной хронологіи и оставляетъ безъ вниманія теченіе лѣтъ. Во времена злой татарщины княженіе Владимира I представлялось въ народной памяти самымъ свѣтлымъ моменто́мъ прошлаго и продолжало быть притягательнымъ центромъ другихъ эпическихъ сказаній. Съ другой стороны, слушая пѣсни о славныхъ подвигахъ богатырей стараго времени и сравнивая съ нимъ холопство своего, народъ не разъ могъ задаваться вопросомъ, куда

1) Чтенія, стр. 21.

же дѣвались его старые защитники, его любимые герои, куда исчезла богатырская застава, бывшая нёкогда на границахъ русской земли? Этоть вопрось нередко вызывала суровая действительность, такъ неприглядно отличавшаяся отъ дней славы и силы. Отвѣтъ на него давало сказаніе о гибели всѣхъ лучшихъ богатырей русской земли въ битвъ при Калкъ. Тамъ должны были погибнуть и славные витязи Владимира на ряду съ богатырями, действительно легшими въ ней. Мало-по-малу народъ забыль этихь послёднихь, за исключеніемь Алевсандра, перенесъ все сказание на удальцовъ, которымъ издавна ввърилъ въ своей фантазіи охрану русской земли, и низвелъ число участнивовъ боя съ татарами съ 70 до 7 (или до 12). Народная память не различала ръзво время, въ которое жили богатыри Владимира, отъ момента Кальскаго побонща... Алеша Поповичъ, участвовавшій въ бою при Калкъ, быль также отнесень въ богатырямъ Владимира, въ ряду каковыхъ и является въ современныхъ пъсняхъ о Калксвомъ побонщъ".

Изъ такихъ же историческихъ положеній Ждановъ объяснялъ былины о князѣ Романѣ. При всемъ смѣшанномъ характерѣ народнаго эпоса, дошедшаго до насъ въ былинахъ, изслъдователь не сомнѣвался, что "корни нашихъ былинъ тянутся въ ту именно эпоху кіевской Руси, которая указывается господствующимъ въ былинахъ подборомъ именъ и географическихъ названій". Такимъ образомъ и корень былинъ о князъ Романъ долженъ относиться къ давней исторической порѣ галицкаго княжества: герой ихъ есть Романъ Мстиславичъ. "Въ исторіи галицваго вняжества былъ блестящій, но очень непродолжительный періодъ, когда оно занимало важное, вліятельное положеніе среди другихъ русскихъ областей. Этотъ періодъ, когда событія, совершавшіяся въ Галичь, могли привлекать общее внимание, обнимается княжениемъ Ярослава Осмомысла, Романа Мстиславича и его сына, "короля" Даніила. Сыну Даніила, Льву, еще удавалось поддерживать славу отца и дёда, но по смерти Льва (1301) Галичъ быстро утра-чиваетъ свое былое значеніе". Въ половинѣ XIV вѣка онъ теряетъ самостоятельность и входитъ въ составъ польскаго государства. "Отръзаннымъ ломтемъ въ ряду другихъ русскихъ земель остается Галичь и до нашихъ дней. Поэтому, если пѣсенная традиція могла сохранить какія-либо воспоминанія объ исторической жизни Галича, то эти воспоминания должны, конечно, относиться въ далекой поръ его мимолетной славы".

Южно-русской былины воснулись и изслёдованія А. Веселовскаго. Онё въ особенности старались раскрыть внутренній

# древнія свидътельства о народной поэзіи.

народно-поэтическій процессъ, какимъ создавались изъ разнообразныхъ источниковъ, своихъ и чужихъ, произведенія нашего эпоса и обрядовой лирики<sup>1</sup>), и при этомъ достигнуты были чрезвычайно любопытныя истолкованія старой былины, именно со стороны ея формація въ условіяхъ стараго быта и міровоззрѣнія: таковы миеологическія объясненія къ былинамъ кіевскаго цикла (Илья, Добрыня, Алеша Поповичъ и пр.), историко-литературныя указанія о вліяніяхъ народнаго византійскаго эпоса, восходящихъ, вѣроятно, еще къ древнему періоду (Саулъ Леванидовичъ, Иванъ гостиный сынъ), параллели со сказаніями западными (Дюкъ Степановичъ), указаніе на бытовыя связи древней Руси съ грекороманскимъ югомъ (Суровецъ-суздалецъ, Чурила Пленвовичъ) и пр.

Разъ начатыя изслёдованія продолжаются до сихъ поръ, все расширяя кругъ сравненій и дополняя пріобрётенные взгляды на древнюю русскую поэзію новыми соображеніями объ ся началё и историческомъ развитіи. Такъ съ новымъ взглядомъ на исторію былинъ выступилъ г. Халанскій; Всев. Миллеръ продолжаетъ свои сравнительныя изысканія, обращая особенное вниманіе на параллели восточныя и кавказскія; давнишнія указанія г. Стасова на восточно-азіатскіе источники былинъ еще съ большею настойчнвостью развиваетъ г. Потанинъ...

Далве, собирая поэтическіе остатки стараго періода нашей исторія, мы встрёчаемся съ цёлымъ рядомъ сказаній, сохраненныхъ лётописью, о которыхъ выше упоминалось. Таковы преданія о переселенія славянъ съ Дуная, объ уграхъ, обрахъ, казарахъ; о родоначальникахъ племенъ (Кій, Щекъ, Хоривъ, Радимъ и Вятко), о призваніи князей, объ Аскольдё и Дирѣ, объ Ольгѣ (параллельномъ былинному Вольгѣ), объ Игорѣ и мести Ольгн древлянамъ, о земскомъ строеніи при Ольгѣ, объ ея крещеніи и поѣздкѣ въ Константинополь; о Святославѣ, о Владиинрѣ и крещеніи Руси, о Рогнѣдѣ и др. Эти преданія, не однажды разобранныя нашими учеными, но все еще не выяснен-

HCT. PYCCE. JET. T. I.

12

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Не совсёмъ точно указывается основная мысль изысканій Веселовскаго у Дашкевича ("Чтенія", стр. 3—4). Послё извёстныхъ работь Стасова, "вмёсто татарскаго эпоса предположная нную основу для нашихъ былевыхъ пёсенъ. Отъ востока обратизись къ югу и отчасти къ западу. Замётивъ сходство отдільныхъ эпиводовъ нашего эпоса со сказаніями византійскими и южно-славянскими, предполокили, что на созданіе его повліяли эти послёднія. Теперь начинають все болёе к болёе заниматься выясяеніемъ книжной стихіи нашего эпоса, а теорія позднёймаго литературнаго воздійствія становится модной". Во-первыхъ, сравненія А. Веселовскаго идуть гораздо дальше вибшияго сравненія "отдільныхъ эпизодовъ"; вовторыхъ, не ограничиваются вовсе книжной стихіей,—а именно раскривають общій товъ и образованіе средвезбкового міровоззрінія, какъ оно выразилось въ народной ноззія и ванада, и русскаго постока: параллели были таковы, что безъ нихъ уже не иожеть обойтись объясненіе былини, духовнаго стиха, народной повісти и, во многихъ случаяхъ, обрядовой лерики.

ныя <sup>1</sup>), несомнённо составляли преданіе народное; но трудно рёшить, были ли это лётописные отголоски законченныхъ эпическихъ пёсенъ, или только разсказы, ходившіе въ народё, но не успёвшіе сложиться въ пёсню. Болёв вёроятнымъ считается послёднее, — между прочимъ потому, что лѣтопись вообще рёдко совпадаетъ съ народнымъ эпосомъ, который останавливается часто на предметахъ, ею совсёмъ забытыхъ, — хотя, напр., эпическій Волхъ имёетъ опору и въ памятникахъ письменности, а съ другой стороны даже современное южно-русское предавіе сохраняетъ память о лицахъ, упомянутыхъ лѣтописью, какъ Романъ галицкій, какъ Шелудивый Бонякъ и т. п. Костомаровъ находилъ въ этихъ легендарныхъ извѣстіяхъ лѣтописи "древнія народныя сказанія, преданія и пѣснопѣнія".

Самымъ яркимъ выраженіемъ древней поэзіи осталось "Слово о полку Игоревъ". Уцълъвшее въ единственной рукописи, сгорѣвшей потомъ въ московскомъ пожарѣ 1812 года, "Слово" было сильно испорчено первыми неопытными издателями, и хотя впослёдствія больше, чёмъ какой-либо другой памятникъ нашей древней литературы, привлекало вниманіе изслёдователей, но до сихъ поръ остается загадочнымъ не только по тъмъ пунктамъ. вакіе неясны по испорченности текста, но и по всему его характеру. Не легко представить, какимъ образомъ книжный человъкъ конца XII въка, послъ двухъ сотъ лътъ христіанства, когда притомъ люди книжные предполагаются въ особенности пропитанными христіанскимъ ученіемъ, --- щогъ съ такимъ обнліемъ расточать языческіе образы, прилагая ихъ къ русской земль, княжескому роду и къ самой пъснь; нелегво опредълить и литературную формацію памятнива, для вотораго не сбереглось ни антецедента, ни преданія (вромѣ одиночнаго подражанія въ сказаніяхъ о Мамаевомъ побонщѣ). "Слово" особенно заставляетъ думать о потеръ, можетъ быть, многихъ памятниковъ до-монгольскаго періода, утрата которыхъ дѣлаетъ исторію этого періода только предположительной: такъ и здѣсь, -- безконечные комментаріи, которые продолжаются донынѣ, все еще не устранили неясностей "Слова". Во всякомъ случав остаются въ высокой степени интересны воспоминания миеологическия, образъ пѣвца, который, согласно съ древними представленіями, является



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ нихъ говорятъ историки; спеціальный разборъ ихъ у Сухомлинова, "О преданіяхъ въ древней русской лѣтописи", "Основа", 1861, іюнь, и Костомарова, "Преданія первоначальной русской лѣтописи", "Вѣстн. Европи", 1873, январь-мартъ (Монографія, XIII); ср. Гедеонова, "Варяги и Русь", 1876, и также Буслаева, Квашинна-Самарина и пр.; И. Хрущова: О древне-русскихъ историческихъ повѣстяхъ и сказаніяхъ. X1-XII стояѣтіе. Кіевъ, 1878.

# древнія свидательства о народной поэзін.

"вёщимъ" и родственнымъ съ борами; характерныя поэтическія картины воинскаго похода и битвы, гдё національному событію отвѣчаютъ символически явленія природы; изображенія личнаго чувства (плачъ Ярославны), сливающіяся съ обрядовымъ причитаніемъ и заклинаніемъ; наконецъ, патріотическое настроеніе автора, который скорбитъ о раздорахъ князей и идущихъ отсюда бѣдствіяхъ русской земли, вспоминаетъ славные подвиги старыхъ временъ и призываетъ къ согласію и единству... Призывы остались безплодны, и черезъ немногіе десятки лѣтъ совершились гораздо болѣе страшныя пораженія, которыя потомъ современникъ изображалъ какъ "погибель русскія земли". Отдѣльные өпиводы "Слова" остаются, при молчаніи другихъ источниковъ, только крайне любопытными намеками на бытовую и поэтическую жизнь тѣхъ вѣковъ.

Эти намеки поистинѣ драгоцѣнны. Памятникъ, въ извѣствой теперь формѣ, чрезвычайно испорченъ: было мнѣніе, что до насъ дошелъ только списокъ, происходившій отъ незаконченнаго чернового наброска самого автора, быть можетъ, еще добавленный позднъйшими посторонними поправками. Цъльности вътъ: многое непонятно и до сихъ поръ сопротивляется всёмъ усиліямъ комментаторовъ-и по тексту, и по самому содержанію. Но при всемъ томъ, уцѣлѣвшіе эпизоды и отдѣльныя мѣста исполнены ръдвой красоты и величайшаго интереса, и именно дають просвътъ въ жизнь далекой эпохи, память которой была такъ жестово истребляема послёдующей мрачной исторіей южной Руси. Форма и содержание "Слова" истолковывались самыми разнообразными способами-отъ предположения, что это была "ироическая песнь" въ псевдо-классическомъ родъ или въ родъ Оссіана, до предположенія, что это было произведеніе народной поэзіи. Теперь считается признаннымъ, что это было произведение личнаго автора, несомивнаяго поэта, но что, вмысть съ темъ, здысь соединились различные элементы господствовавшихъ народно-поэтическихъ мотивовъ и литературныхъ пріемовъ. Эти народно-поэтическіе мотивы находить свою параллель и въ старой быличв и въ современной песнъ, въ области великорусской и малорусской; переходъ этихъ мотивовъ въ внигу не былъ въ "Словъ" единичнымъ и исключительнымъ, --- напротивъ, были подобраны въ старой льтопися, особенно галицко-волынской, любопытныя параллели тона и поэтическаго выраженія, и одинъ смѣлый изслѣдователь думаль даже, что разсказъ латописи можно предпочесть "Слову" по цёльности и поэтичности. Подобнымъ образомъ поэтическая мноологія "Слова", хотя все еще неръдко загадочная, не остается

12\*

одиновой и если еще не находить положительнаго объясненія (между прочимъ вслёдствіе порчи текста), то находить аналогіи. Общественное настроение поэта, его скорбь о внутренныхъ раздорахъ, отдающихъ русскую землю въ добычу вашествіямъ поганыхъ, его воспоминания о прошедшей славъ, его увъщания о согласіи и единствѣ, горячая любовь въ родннѣ, составляютъ общее чувство лучшихъ людей той эпохи, которое опять не однажды находило свое выражение въ лътописи, въ поучении Мономаха, въ церковномъ увъщании и въ легендъ. Рядомъ съ этимъ въ фантазія автора "Слова" развертывается шировій поэтическій горизонть: настоящее уходить своими корнями въ историческое прошлое и въ мионческую древность; русская земля является потомствомъ мнонческаго Дажьбога; древній пѣвецъ, котораго не однажды вспоминаетъ авторъ "Слова", окруженъ миеическимъ ореоломъ; слава родины разносится по близвимъ и дальнимъ странамъ и въ картину настоящаго вплетены поэтическія воспоминанія изъ далекой древности. Наконець, въ изображеніяхъ похода и битвы сказалась воинственная поэзія дружины, какъ въ плачѣ Ярославны глубовая и изящная лирива непосредственно примыкала въ традиціонному плачу народной пёсни...

Многочисленныя изысканія, если еще не разръшили всъхъ недоумёній, то во всякомъ случай успёли раскрыть въ "Словъ" его органическую связь съ его въкомъ и различными элементаме народной поэзіи и вниги. Такимъ образомъ, "Слово", хотя единственный сохранившійся поэтическій памятникъ того вбка, не остается одиновных по своему содержанию и форми. Какъ дбло личнаго автора, оно является наконець замбчательнымъ свидѣтельствомъ той ступени литературнаго развитія, вакой достигалъ двънадцатый въкъ. Едва ли сомнительно, что въ создания "Слова" участвовали вмёстё и народно-поэтическіе мотивы, и свои литературныя настроенія, и возбужденія византійскихъ и южно-славянскихъ преданій, восходившихъ въ далекую древность, какъ напримъръ, предполагаемое отражение Троянскихъ сказаний... Несмотря на внѣшнее несовершенство текста, въ какомъ дошло до насъ это произведение, "Слово" справедливо сравнивали съ лучшими совданіями западнаго средневъкового эпоса, Нибелунгами или пѣснью о Роландѣ: между ними есть однако разница въ томъ, что "Слово" не испытало въ такой мёрё литературной обработки и сохранило поразительныя исторически черты свѣжей бытовой и поэтической непосредственности. ,

Итакъ, за исключеніемъ "Слова", существованіе поэтическихъ памятниковъ древности доказывается только, такъ сказать, не-

#### цервовная письменность.

вольными свидётельствами памятниковъ и отголосками въ новѣйшей народной поэзіи, т.-е. въ памяти народа. Древніе книжники достигли своей цѣли: не дали въ книгѣ мѣста бѣсовскимъ пѣснямъ. Нѣтъ сомнѣнія, что это былъ великій ущербъ для поэтическаго развитія народа: національное преданіе разбивалось и, быть можетъ, это обстоятельство имѣло свою роль въ позднѣйшемъ взаимномъ отдаленіи юга (а также запада) и сѣвера.

Но природа брала свое. Поэтическая жизнь, остановленная въ одномъ направлении, находила свою пищу въ другомъ----въ тъхъ новыхъ областяхъ, которыя открывались теперь народному чувству и фантазіи.

Какъ дъйствовалъ на народную массу переворотъ, принесенный христіанствомъ, объ этомъ опять мало прямыхъ указаній; но есть достаточно разнообразныхъ фактовъ, которые убъждаютъ, что въ концъ концовъ христіанство, хотя понимаемое по духу въка, возобладало не только въ государственной, но и въ бытовой жизни, стало источникомъ новаго міровоззрънія, новаго обычая, нравственности, наконецъ, новаго суевърія и — поэзіи.

Христіанство дало новую исторію міротворенія и первую исторію человѣчества. Не даромъ лѣтописецъ начинаетъ русскую исторію съ потопа и раздѣленія племенъ и языковъ, приводитъ изъ греческаго лѣтописанія свѣдѣнія объ обычаяхъ разныхъ народовъ, по поводу крещенія Владиміра говоритъ о разныхъ существующихъ религіяхъ и излагаетъ христіанское вѣроученіе. Это лѣтописное введеніе совпадало съ первыми писаніями церковныхъ учителей и отвѣчало тому великому историческому факту, что съ христіанствомъ русскій народъ вступалъ впервые въ рядъ европейскихъ историческихъ народовъ.

Новое міровоззрѣніе было то, которое сложилось въ грекоримскомъ мірѣ съ христіанствомъ, совмѣщая съ нимъ остатки старыхъ влассическихъ представленій о природѣ и давая широкое мѣсто легендѣ. Ридомъ съ христіанствомъ, и этотъ богатый запасъ легенды вступилъ въ старую русскую письменность и затѣмъ, мало-по-малу, въ народныя представленія. Такъ какъ эти новые элементы поэзіи, уже христіанской, въ самыхъ источникахъ своихъ носили въ себѣ извѣстную долю народной, массовой фантазіи, — почему обыкновенно бывали строго отвергаемы оффиціальною церковью, — это давало имъ особый доступъ въ народныя массы новыхъ христіанъ, гдѣ они прививались весьма прочно.

Съ христіанствомъ создавался и новый обычай. Духовное сословіе по церковнымъ уставамъ получило юридическую власть въ извёстныхъ дёлахъ гражданскихъ и уголовныхъ, стало пріобрътать недвижимую собственность, и вскоръ также, въ лицъ вняжескихъ совътниковъ, епископовъ и игуменовъ, получало вліяніе на дѣла политическія, --- уже въ первое время оно пользовалось имъ вногда съ большою самостоятельностью. Другой путь вліянію духовенства давало самое совершеніе церковнаго служенія, при чемъ върующая масса должна была принимать христіанскіе обряды и повидать языческіе. Это ділалось не вдругъ, и еще долго послѣ духовенство негодовало, что простые люди женились безъ церковнаго вѣнчавія; низшее духовенство не однажды просило у ісрарховъ разъясненій, недоумѣвая, какъ слёдуеть въ извёстныхъ бытовыхъ случаяхъ поступать по христіанскому требованію <sup>1</sup>), — но христіанскій обычай все больше водворялся в впослёдствін, въ извёстныхъ примёненіяхъ, бывалъ соблюдаемъ столь же врвпко, какъ исконный народный обычай. Мы упоменали, какъ стала совершаться замъна языческихъ боговъ христіанскими святыми, языческихъ праздниковъ церковными, --правда, старина иногда и при новыхъ названияхъ справляла старый обычай, но въ концъ концовъ народный календарь составился по церковнымъ святцамъ.

Не вдругъ исправнянсь нравы: и долго послё они оставались грубы, культура двигалась медленно, но мало-по-малу возникаль другой вругъ понятій, которымъ давалась, хотя и первобытная, христіанская окраска. Противор'ячія уживались рядомъ, какъ уживаются и понынё, но пріобр'вталась почва, на которой возможно было нравственное улучшение, и у болбе вбрующихъ в возбужденныхъ людей это правственное усовершенствование, въ видъ спасевія души, становилось цълью тяжкихъ аскетическихъ подвиговъ, свидътельствовавшихъ о силъ самоотречения. Первые лѣтописцы говорять уже объ умножении черноризцевъ; основатели Печерскаго монастыря давали примъръ суровой иноческой жизни; позднѣе изъ этого корня развилось сѣверное пустынножительство, которое играло такую важную роль и въ нравственномъ воспитавіи народа, и въ колонизаціи русскаго племени. Легенда помъстила перваго богатыря народнаго эпоса въ печерсвую велью и сдёлала его святымъ. Свидётельства старой лётописи могутъ указать, что обычан народнаго благочестія, столь развитые впослёдствін, получили начало еще въ тѣ вѣка. Бытъ все больше окружается религіознымъ освященіемъ; иноческая жизнь получаеть и въ глазахъ народной массы высокую нравственную цёну; въ книжности великій авторитеть имбеть ссылка

<sup>1</sup>) Вопросы черноризца Іакова митр. Іоанну, Вопросы Кирика Нифонту и пр.

на "божественныя писанія", на святыхъ отцовъ; Владимиръ Мономахъ гадаетъ на псалтыри.

На этой почвѣ должна была возникнуть и своеобразная поэзія, и именно въ связи съ той письменностью, которая являлась выраженіемъ новаго христіанства и была единственной литературой тѣхъ вѣковъ.

Развитіе изученій древней русской поэзіи изложено было въ Исторіи русской этнографія, т. П. Здёсь укажемъ главнёйшіе труды:

— Буслаевъ, Исторические очерки русской народной словесности и искусства. Два тома. Спб. 1861; Народная поэзія. Исторические очерки. Спб. 1887 (собрание статей 1861 71 г.).

— Л. Майковъ, О былинахъ Владимирова цикла, Спб. 1863 (историческія и географическія черты былинъ).

- Квашнинъ-Самаринъ, Русскія былины въ историко-географическомъ отношеніи, въ Бесёдё 1871; также Р. Вёстн. 1874.

- В. Стасовъ, О происхождении русскихъ былинъ (1868), въ Собрании сочинений, т. III. Спб. 1894.

— Ор. Миллеръ, Илья Муромецъ и богатырство Кіевское. Спб. 1869.

— В. Ягичъ, Gradja za historiju slovinske narodne poezije, въ сербо-хорватскомъ "Радъ", 1876 (переводъ въ Славянскомъ Ежегодникъ, Задерацкаго. Кіевъ, 1878, стр. 140—270); Die christlich-mythologische Schicht in der russischen Volksepik, въ Archiv für slavische Philologie, т. І. Берлинъ, 1876, стр. 82 – 133.

— А. Веселовскій, Южно-русскія былины, въ Сборникъ II Отд. Акад. ХХШ, 1881, и ХХХУІ, 1884; и, раньше и послѣ, отдѣльныя статьи и зам'тки: О сравнительномъ изучении средневъкового эпоса, въ Журн. мин. пр. 1868, ноябрь (методологическія замвтки и отзывъ о теоріи Стасова); Калики перехожіе и богомильскіе странники, въ Въстн. Европы 1872, апръль (аповрифические и легендарные элементы былинъ); Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Вѣстн. Европы 1875, апрель, и Russ. Revue, IV; Историко-литературныя замътки, въ Филол. Запискахъ, 1875-1876 (между прочимъ объ Ильѣ Муромцѣ и Святогорѣ); Разборъ книги Волльнера о русскихъ былинахъ, въ Russ. Revue, 1882; Разысканія въ области русскихъ духовныхъ стиховъ, въ Сборникѣ II Отд. Акад. и отдѣльно, 1879—83 (между прочимъ объ Ильѣ былинъ); Мелкія замѣтки къ былинамъ, въ Журн. мин. просв. 1885, дебабрь и дал., 1896, августь; Разборъ внигъ Халанскаго и Дамберга о русскихъ былинахъ, въ Вѣстн. Европы, 1888, іюль. См. вообще Указатель въ научнымъ трудамъ А. Веселовскаго, 1859-1895: изд. 2-е. Спб. 1896.

— Ив. Ждановъ, Русскій былевой эпосъ, І—V. Спб. 1895. Раньше: Русская поэзія въ до-монгольскую эпоху, въ кіевскихъ Унив. Извѣстіяхъ, 1879; Кълитературной исторіи русской былевой поэзіи. Кіевъ, 1881 (отдѣльно изъ того же изданія).

— М. Халанскій, Великорусскія былины кіевскаго цикла. Вартава, 1885 (изъ "Р. Ф. Въстника"); Южно-славянскія сказанія о Кралевичь Маркь въ связя съ произведеніями русскаго былевого эпоса. Сравнительныя наблюденія въ; области героическаго эпоса южныхъ славянъ и русскаго народа. Варшава, 1893-94.

--- Всев. Миллеръ, Экскурсы въ область русскаго народнаго эпоса. I-- VIII. М. 1892, и рядъ изслъдований объ отдъльныхъ сюжетахъ былины въ Этнографическомъ Обозръни, Р. Мысли, Починъ и пр.

Другія изслёдованія укажемъ въ своемъ мёстё.

— Слово о полку Игоревѣ донынѣ, хотя теперь менѣе чѣмъ прежде, представляется памятникомъ исключительнымъ, и одною изъ важныхъ причинъ этому служить то, что наше знакомство съ древнимъ періодомъ нашей письменности остается неполно --- вслѣдствіе гибели памятниковъ отъ всякихъ разореній южной Руси, а затъмъ и вслёдствіе гибели самой рукописи "Слова" въ московскомъ пожарѣ 1812 года. Слово о полку Игоревѣ открылъ въ 1795 году извѣстный любитель старины гр. А. И. Мусинъ-Пушкинъ, который передъ тъмъ впервые издалъ Русскую Правду и "Духовную" Владимира Мономаха. Въ 1797 явилось первое извѣстіе о новомъ открытіи въ Гамбургской газеть Spectateur du Nord (октябрь), а въ 1800 вышло первое изданіе, гаф сотрудниками Мусина-Пушкина были Малиновскій и Бантышъ-Каменскій: "Ироическая пѣснь о походѣ на Половцовъ удѣльнаго князя Новгорода-Съверскаго Игоря Святославича, писанная стариннымъ русскимъ языкомъ въ исходѣ XII столѣтія, съ переложеніемъ на употребляемое нынѣ нарѣчіе". М. 1800, 4<sup>0</sup>. Не перечисляя огромной литературы объ этомъ памятникѣ, укажемъ лишь нѣкоторыя новъйшія изданія и изслъдованія: Слово и пр., для учащихся, Н. С. Тихонравова. 2-е изд. М. 1868 (въ предисловіи опыты палеографической реставраціи); Слово и пр., тексть и примъчанія А. А. Потебни. Воронежъ, 1878; Всев. Миллеръ, Взглядъ на Слово и пр. М. 1878 (разборъ, Веселовскаго, въ Журн. мин. просвъщения 1877, августъ); Е. В. Барсовъ, Слово о полку Игоревъ какъ художественный памятникъ кіевской дружинной Руси. М. 1887—1890, три тома (изданіе не кончено). Обзоры литературы Слова: А. Смирновъ, Литература Слова со времени открытія его до 1876 года, въ "Филологическихъ Запискахъ". Воронежъ, 1877; И. Ждановъ, Литература Слова и пр. Кіевъ, 1880 (изъ Университетскихъ Извѣстій); П. В. Владиміровъ, Слово и пр. Выпускъ первый. Изъ лекцій. Кіевъ, 1894 (изъ Университетскихъ Извѣстій); А. В. Лонгиновъ, Историческое изслѣдованіе сказанія о поход'в с'вверскаго внязя Игоря Святославича на половцевъ въ 1185 г. Одесса, 1892, – разборъ, П. Владимірова, въ десятомъ Отчеть о присуждения Пушкинскихъ премій. Спб. 1895; В. Коцовскій, "Исторично-литературни замѣтки до "Слова о полку Игорево́мъ", изъ "Справозданя гімназиї академічної", за 1893, Львовъ.



# ГЛАВА У.

# ТАТАРСКОЕ НАШЕСТВІЕ.

Историческое значеніе татарскаго ига. — Литературные памятники. — Первые разсказы о татарахъ въ лѣтописи: мноъ о Гогѣ и Магогѣ. — Легенди. — Задонщина. — "Слово о погибели русскія земли". – Серапіонъ Владимирскій. — Вассіанъ Ростовскій. – Отраженіе татарскихъ временъ въ народной поэзіи.

Исторія татарскаго нашествія и ига еще не вполнѣ изслѣдована. Событія были, однако, столь чрезвычайны и многозначительны, что историки, искавшіе ихъ критической оцѣнки, давно ставили вопросъ о вліяніи этихъ событій на ходъ русской исторіи, и татарское нашествіе пріобрѣтало значеніе исторической грани: періодъ до-татарскій какъ бы самъ собою выдѣлялся отъ послѣдующаго теченія событій, становился особымъ историческимъ періодомъ.

Татарское иго было столь продолжительно и въ первой его половинѣ столь упорно и тягостно, что не могло не отразиться такъ или иначе не только на направленіи событій, но и на самомъ характерѣ русской жизни. Такъ думалъ Карамзинъ. Соловьевъ, обратившій свои наблюденія въ особенности на внутреннее развитіе государственнаго порядка, отвергалъ здѣсь всякое вліяніе татарскаго ига: этотъ порядокъ, формація государства, долженъ былъ нензбѣжно придти къ тому результату, къ которому пришелъ, и татарское вліяніе ничѣмъ не измѣнило этого хода вещей, кромѣ только частностей. Совсѣмъ инвъче думалъ Костомаровъ: по его мнѣнію, самый типъ московской единодержавной власти сложился по ордынскому образцу, что "царь" XIII-XV вѣка былъ ханъ, и великіе князья московскіе, которые были его подручниками, восприняли эту самую власть надъ всею Россіею, когда успѣли свергнуть иго. Новѣйшіе историки

оспариваютъ и это положение 1), между прочимъ, указывая, что имя царя не признавалось за татарскимъ ханомъ, его власть считалась узурпаціей и самозванствомъ (какъ, напр., въ извѣстномъ посланія Вассіана въ Ивану III); но несомнѣнно бывало, что хана называли царемъ, даже еще болбе торжественно-"цезаремъ", и въ періодъ татарскаго могущества, когда оно наводило панический ужасъ, ханъ и могъ казаться царемъ. Только позднѣе, когда орда ослабѣла, и особливо въ XV вѣкѣ, когда она совсёмъ распадалась, а русскія силы возростали, естественно было освободиться отъ прежняго страха и говорить о "богостудномъ", "скверномъ", "самозванномъ" татарскомъ царъ, который не былъ "ни царь, ни отъ царскаго рода". Фактически власть московскаго великаго князя несомнённо развилась съ помощью авторитета татарскаго хана, и въ этомъ смыслъ взглядъ Костомарова имѣлъ свои основанія; съ другой стороны, едва ли сомнительно, что строго православный народъ не могъ отождествлять богостуднаго хана съ христіанскимъ царемъ, — для послёдняго быль давно знакомый образець въ царь библейскомъ и затемъ въ нъкогда славномъ благочестивомъ царъ Византіи, для обозначенія котораго, кажется, образовалось впервые нанменованіе царя (цесаря); представление о томъ, что въ мосвовскому внязю должно было перейти преемство православнаго царства, было результатомъ паденія Византійской имперіи и взятія турками Ковстантинополя — знаменитой и великолфпной столицы истиннаго восточнаго христіанства. Это событіе лишь немногими десятвами лёть предварило паденіе татарскаго ига въ Россіи, и идея преемства установилась вполнъ. Но если и не признавать непосредственнаго вліянія татарскаго ига, какъ полагалъ Костомаровъ, то не подлежитъ сомнѣнію вліяніе татарскаго періода бытовое: таково было страшное истребленіе населенія, особливо городского, т.-е. болбе развитого, и съ этимъ матеріальное ослабление народа, а затъмъ правственная подавленность, которую можно видёть въ самыхъ разсказахъ лётописи, упадокъ энергін, подготовившій послёдующее нестроеніе подданныхъ московскаго государства — "людишекъ", "сиротъ" и "холоповъ". Эта правственная безпомощность массы между прочниъ должва была облегчить объединение земель, которое предпринято было московскими князьями и исполнялось съ ихъ малой разборчивостью въ средствахъ.

Событія должны были отразиться въ литературъ. Первыя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Владнијрскій-Будановъ, "Обзоръ исторіи русскаго права". 2-е изданіе. Кіевъ, 1888, и другіе.

#### TATAPCEOE HAINECTBIE.

страшныя впечатлёнія погрома, скорбь о погибели множества людей и разореніи страны, отвращеніе и ненависть къ врагу, надежда на освобожденіе, вмёстё съ религіозной вёрой въ торжество православнаго народа—все это нашло выраженіе въ различныхъ формахъ тогдашней литературы.

Первая рѣчь о татарахъ идетъ въ лѣтописи подъ тѣмъ 1223 годомъ, когда произошло пораженіе русскихъ внязей при Калкѣ <sup>1</sup>). Первое представленіе было фантастическое. Подъ 1223 годомъ упомянувъ о томъ, что новгородцы взяли себѣ новаго князя, лѣтописецъ разсказываетъ: "Въ томъ же году явился народъ, котораго никто ясно не знаетъ, кто они и откуда вышли, и какой ихъ язывъ, и какого племени, и какая ихъ вѣра, а зовутъ ихъ татары, а иные говорятъ таурмены, а другіе---печенѣги, а иные говорятъ, что это--тотъ народъ, о которомъ свидѣтельствуетъ Мееодій, Патарскій епископъ"...

Сказаніе Меоодія давно уже поразило воображеніе русскихъ княжниковъ. Въ первый разъ оно занесено было въ лѣтопись подъ 1096 годомъ, когда Начальная лётопись примёняеть это сказавіе въ половцамъ, а въ то же время сказаніе повторено въ примънения въ новгородскому преданию о съверныхъ народахъ. По поводу внезапнаго нападенія "шелудиваго" Боняка на Кіевъ и Печерскій монастырь, латописець видить въ половцахъ "безбожныхъ сыновъ Изманловыхъ, пущенныхъ на казнь христіанамъ", и вспоминаетъ сказание Месодия о нечистыхъ народахъ, бъжавшихъ въ пустыню отъ библейскаго Гедеона: по мифию лётописца, четыре волёна, спасшихся отъ Гедеона въ пустыню, были именно торкмены, печенъги, торки и половцы: и затъмъ другія племена, "заклёпанныя" въ горахъ Александромъ Македонскимъ, выйдутъ передъ концомъ міра. Вибств съ твиъ лётописець, передавая новгородское сказание объ Югрѣ, думаетъ, что слова Мессодія относятся въ какому-то сверному народу. Югра, объясняетъ лётописецъ, есть "вёмой", не знавшій русскаго языка, народъ, сосъдній съ самобдами въ полуночныхъ странахъ. Новгородцы ходили для торговли въ Печору, и Югра (хотя и "вѣмая") разсказала одному новгородцу: "Мы нашли удивительное чудо, какого не слыхами передъ этими годами, а теперь это начало бывать третій годъ. Зайдя за луку моря, есть горы, высота которыхъ точно до неба, и въ тъхъ горахъ великій кличъ и говоръ, и съкутъ гору, желая высъчься (прорубить выходъ); и въ этой горъ прорублено малое оконце и оттуда говорять, и

a han a shekarar waa ka waxaa ka waxaa

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ полагаютъ, ръка Кальміусъ, въ ныпѣшней Екатеринославской губерніи; она внадаеть въ Азовское море, близъ Маріуполя.

нельзя понять ихъ языва, но повазывають на желъзо и помавають рукой, прося желёза, я есля вто дасть имъ ножъ или сбвиру, то за это отдають мбхами. А путь до тбхъ горъ непроходимъ отъ пропастей, снѣга и лѣсовъ; потому мы в не всегда въ нимъ доходимъ"... Очевидно, это---нъсколько фантастическое описавіе міновой торговли съ жителями сіверной Сибири. Літописецъ, выслушавъ разсвазъ новгородца, сдълалъ замъчаніе: "это-люди, завлепанные Александромъ Македонскимъ царемъ". и на этотъ разъ приводитъ подробно разсказъ Меводія Патарскаго: "И взошелъ Александръ на восточныя страны до моря въ такъ называемое Солнечное мъсто и увидълъ тутъ нечистыхъ человъкъ отъ племени Іафетова и видълъ ихъ нечистоту: они **Бли всякую скверну, комаровъ и мухъ, кошекъ, змѣй; мертве**цовъ не погребали, а съъдали (и т. д.)... и всякихъ скотовъ нечистыхъ. Увидъвъ это, Александръ убоялся, что они могутъ размножиться и осквернять землю, и загналь ихь въ полуночныя страны, въ горы высовія, и по повельнію Бога сошлись кругомъ ихъ горы полуночныя, но только не сошлись горы на двѣнадцать ловтей, и туть сдёланы были мёдныя ворота и помазаны сунклитомъ, и если они захотятъ взять ихъ огнемъ, то огонь не можеть ихъ сжечь, потому что свойство сунклита таково: ни огонь не можетъ его сжечь, ни желѣзо его не возьметъ. А въ послѣднія времена выйдуть восемь колѣнъ (упомянутыхъ выше) изъ пустыни Етривской, и выйдутъ эти скверные народы, находящіеся въ горахъ полуночныхъ, по повелѣнію божію"<sup>1</sup>).

По поводу перваго татарскаго нашествія лётописецъ вспомнилъ именно сказаніе Меводія: эти народы "вышли изъ пустыни Етривской, находящейся между востокомъ и сѣверомъ". "Потому что Меводій такъ сказалъ: что къ скончанью временъ должны явиться тѣ, которыхъ загналъ Гедеонъ<sup>2</sup>), и поплѣнятъ всю землю отъ востока до Евфрата и отъ Тигра до Понтскаго моря... Богъ же одинъ знаетъ ихъ, кто они и отвуда вышли; ихъ хорошо знаютъ премудрые мужи, кто разумно умѣетъ книги; мы же ихъ не знаемъ, кто они, но вписали здѣсь о нихъ для памяти той бѣды русскихъ князей, которая была отъ нихъ. И мы слы-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Параллельное мѣсто изъ Месодія Патарскаго, въ греческомъ и латинскомъ текстѣ и въ старомъ славянскомъ переводѣ, приведено у Сухомлинова, О древней русской лѣтописи. Спб. 1857, стр. 109-111.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Извёстный судія в войнъ израпльскій, о которомъ говорится въ книгѣ Судей, гл. VI — VIII, но онъ воевалъ съ мадіанитянами и амаликитянами. Къ сказанію о немъ присоединалось библейское преданіе о Гогѣ и Магогѣ въ пророчествахъ Іезекінля и въ Апокалинсисѣ, къ которымъ у Мееодія Патарскаго прибавилось еще баснословное повъствованіе о дъмніяхъ Александра Македонскаго: послѣдній нашель эти нечистыя плежена въ свверныхъ горахъ и заклепалъ ихъ тамъ до ссончанія въка.

#### TATAPCEOE HALJECTBIE.

шали, что они поплёнили мпогія страны, ясовъ, обезовъ, касоговъ, и избили множество безбожныхъ половцевъ, а другихъ загнали, и такъ они вымерли, убиваемые гитвомъ Божінмъ и Пречистой его Матери; потому что много зла сотворили эти окаянные половцы русской земль, и потому всемилостивый Богь хотёль погубеть и наказать безбожныхь сыновь Изманловыхь, куманъ, чтобъ отомстилась имъ кровь христіанская, что и случилось надъ ними беззаконными". Вслёдъ затёмъ однако лётописцу пришлось говорить о поражения самихъ русскихъ князей. И эти таурмены прошли всю вуманскую страну и подошли въ русской земль, гдъ зовется Половецкій валь. И услышавь объ нихъ, русскіе внязья, Мстиславъ кіевскій и Мстиславъ черниговскій, другіе князья ръшили идти на нихъ, полагая, что тъ пойдуть на Русь". Они послали къ другимъ внязьямъ, прося помощи, но не всѣ пришли. "И внязи русскіе пошли и бились съ ними, и побъждены были ими, и мало ихъ спаслось отъ смерти, а вому судьба оставила жизнь, тё убѣжали, а прочіе были перебиты: былъ вдёсь убить Мстиславъ, старый добрый князь, и другой Мстиславъ, и семь другихъ князей, а бояръ и прочихъ воиновъ многое множество; потому что говорятъ такъ, что однихъ віевлянъ погибло въ этой битвѣ десять тысячъ, н быль плачь и горе на Руси и по всей землё у тёхь, кто слышалъ эту бѣду. А это бѣдствіе случилось въ 31 мая мѣсяца, на память святого мученика Іереміи".

Волынская лётопись разсказываеть подробнёе о побонщё ва Калкѣ. "Пришло неслыханное нашествіе; безбожные моавитяне, называемые татары, пришли на землю половецкую. Когда же половцы поднялись, то Юрій Кончавовичъ, самый сильный изъ половцевъ, не могъ держаться противъ нихъ; и вогда онъ бъжаль, то много ихъ было перебито до ръки Дивпра, а татары вернулись въ свои вѣжи; когда же половцы прибѣжали въ русскую вемлю, то говорили русскимъ князьямъ: "если вы не поможете намъ, то мы сегодня были изрублены, а вы будете изрублены завтра", и послё совёта русскихъ князей въ Кіевъ ришено было такъ: "лучше намъ встритть ихъ на чужой земли, нежели на своей"... Собралось большое русское ополчение; когда переправлялись черезъ Дибпръ, вода закрыта была отъ множества людей". Князья зашли далеко за Дибпръ, до ръки Калки, гав встрътили главные татарскія силы. "Была поб'яда (татаръ) надъ всёми русскими князьями такая, какой не бывало никогда. А татары, побёдныши русскихъ князей за прегрешение христіан-

189

ское, дошли до Святополкова Новгорода<sup>1</sup>). Русь не въдала ихъ коварства, выходили къ нимъ съ крестами; они же избивали ихъ всъхъ. Ожидая (отъ Руся) христіанскаго покаянія, Богъ обратилъ татаръ назадъ, въ землю восточную".

Тронцкая лётопись сообщаеть новыя имена и новыя обстоятельства. Такого пораженія русскихъ князей не бывало никогда оть начала русской земли; татары преслёдовали русскихъ до Дибпра: они предавали плънныхъ русскихъ внязей мучительной смерти (они задавили князей, положивъ ихъ подъ доски, а сами сѣли наверху обѣдать); после безчисленныхъ убійствъ спасся только десятый изъ воиновъ. "И Александръ Поповичъ былъ здёсь убитъ, съ другими семидесятью храбрыми... И было это намъ за наши гръхи. Богъ вложилъ въ насъ недоумъніе, и погибло безчисленное множество людей, и были вопль, воздыханіе и печаль по всёмъ городамъ и по волостямъ. А этихъ злыхъ татаръ, таурменъ, мы не въдаемъ, откуда они пришли на насъ и вуда опять дъвались; только Богъ въдаетъ". Эти извъстія или преданія о калкскомъ побонщѣ, какъ полагаютъ, послужили потомъ основой поэтическаго сказанія о томъ, какъ перевелись на Руси богатыри.

Таковы были первыя извёстія о татарахъ. Лётописецъ пораженъ и опечаленъ бъдствіемъ русской земли; какъ человъкъ церковный, главную причину бъды онъ видитъ въ прегръшеніяхъ, за которыя посылается казнь; въ первую минуту онъ порадовался, что татары истребили половцевъ и Богъ отомстилъ этимъ окаяннымъ за все зло, причиненное ими Руси, но оказалось, что та же бъда вскоръ постигла и русскую землю; навонецъ, съ своей внижной точки зриния, самыхъ татаръ онъ пріурочиль въ библейсвимъ мадіанитянамъ или моавитянамъ, и въ Гогу и Магогу. Удивительно, что послё столь трагическаго разсказа о поражения, какого не бывало отъ начала русской земли, лётописець въ теченіе н'ёсколькихъ лёть ни словомъ не упоминаеть о татарахъ; и впослёдствіи, когда они снова нагрянули, автопись не сообщаеть нивакихъ новыхъ подробностей о происхождении и характер'ь народа и довольствуется только указаніемъ ихъ безбожности, жестокости и коварства, такъ что въ этомъ отношения нашихъ лътописцевъ превышаютъ иноземные путешественники въ татарамъ (Плано-Карпини, Асцелинъ, Рубруквисъ). Сколько можно видъть изъ лътописи, о татарахъ послъ Калки не думали и сами князья; не было мысли о томъ, что

<sup>1</sup>) Въ южной Руси.

страшный народъ можетъ вернуться и что надо было бы приготовиться къ новой случайности; не видно, чтобы въ самомъ населеніи возникала подобная забота. Послѣ перваго нашествія опять идетъ прежняя удѣльная неурядица и хотя нашествіе понято было какъ наказаніе за грѣхи, и по миѣнію лѣтописца Богъ удалилъ опять безбожныхъ измаильтянъ, чтобы дать время для покаянія христіанскаго, но этого покаянія не произошло. Какъ будто не было никакой мысли о цѣломъ отечествѣ въ той средѣ, которая правила его судьбами: если на первый разъ князья (хотя не всѣ) соединились для общаго отпора, то второе нашествіе захватило ихъ врасплохъ и одно княженіе погибало за другимъ. Этотъ складъ разъединеннаго быта и составилъ первое отрицательное основаніе для послѣдующаго сосредоточенія русской земли.

Прошло немного лётъ, и татарское нашествіе повторилось ва этотъ разъ съ окончательно подавляющей сялой. И страшное роковое событие опять поставлено въ лётописи заурядъ съ мелвими происшествіями. Лаврентьевская лётопись сообщаеть, что въ 1237 году благовърный епископъ Митрофанъ поставилъ вивотъ въ святой Богородицѣ сборной (въ Суздалѣ), а затѣмъ разсказываеть о нашествій татаръ, о которыхъ передъ тёмъ лётописецъ записалъ, что они напали и истребили болгарскую землю (на Волгѣ). "Въ томъ же году на зиму пришли отъ восточной страны на рязанскую землю, лёсомъ, безбожные татары и начали воевать рязанскую землю и плёнили ее до Пронска; попленивши всю Рязань, пожгли ее и внязя ихъ убили... много святыхъ церквей предали огню, пожгли монастыри и села... потомъ пошли на Коломну... Въ ту же зиму взяли татары Москву и убили воеводу Филиппа Нянка за правовърную христіанскую въру, а князя Владимира, сына Юрьева, взяли руками, а людей перебили отъ старца и до сосущаго младенца, а городъ и церкви святыя предали огню, всё монастыри и села пожгли, и ушли, взявши много имвнія... Сотворилось великое здо Суздальской землѣ, и отъ самаго крещенія не было такого зла, какое случилось теперь... Устроивъ свой станъ у города Владимира, татары сами пошли, взяли Суздаль и святую Богородицу разграбили, и вняжій дворъ огнемъ пожгли, и монастырь святого Димитрія пожгли, а прочіе разграбили, а чернецовъ и черницъ старыхъ и поповъ, и слѣпыхъ, хромыхъ, калъкъ и больныхъ, и всѣхъ людей перебния, а молодыхъ чернецовъ и черницъ, и поповъ, и попадей, и дьяконовъ, и женъ ихъ, и дочерей, и сыновей ихъ, все это полонили въ свой станъ, а сами пошли къ Владимиру... Въ недёлю мясопустную по заутрени приступили въ городу... и былъ плачъ веливій въ городѣ, а не радость <sup>1</sup>), ради нашихъ грѣховъ и неправды; за умноженіе нашихъ грѣховъ и беззавсоній напустилъ Богъ поганыхъ, не потому, чтобы Онъ ихъ миловалъ, но навазывая насъ, чтобы мы отстали отъ злыхъ дѣлъ. И этими вазнями вазнитъ насъ Богъ, нашествіемъ поганыхъ, потому что это есть батогъ его, чтобы мы опомнились и отстали отъ своего влого пути. Потому въ праздники наши Богъ наводитъ намъ сѣтованіе, кавъ сказалъ пророкъ: превращу ваши праздниви въ плачъ и ваши пѣсни въ рыданіе. И они взяли городъ до обѣда" и т. д.

На другой годъ, 1238: "Ярославъ, сынъ великаго Всеволода, сблъ на столъ (т.-е. на вняжеский престолъ) во Владимиръ и была великая радость христіанамъ, которыхъ Богъ избавилъ своею врёпкою рукою отъ безбожныхъ татаръ, и онъ началъ ряды рядить... и потомъ утвердился на своемъ честномъ вняжении... Въ этомъ же году было мирно". Но вскоръ лътописцу онять пришлось говорить о безбожныхъ татарахъ-на цълые въка. Теперь онъ утёпался тёмъ, что хотя татары сотворили много всяваго зла, но "Богъ вазнитъ людей различными напастями, чтобы они стали какъ золото, очищенное въ горнилъ, потому что христіане черезъ многія напасти войдуть въ царство небесное". Лётописець въ слёдующемъ году разсказываеть уже подъ рядъ, что татары взяли Переяславль русскій; что Ярославь пошель на городъ Каменецъ, взялъ его и "внягиню Михаилову со множествомъ полона привелъ"; что татары взяли Черниговъ, потомъ мордовскую землю; сожгли Муромъ, воевали по Клязьмъ и вернулись въ свои станы: "тогда же бѣ пополохъ золъ по всей земли, и сами не въдяху и гдъ хто бъжить".

Наконецъ, дошла очередь до Кіева. Еще въ 1237 году, по словамъ Ипатьевской лётописи, Батый, взявши Козельскъ, знаменитый своимъ отчаяннымъ отпоромъ татарскому нападенію, взявши Черниговъ, послалъ "сглядать" Кіева. Лётописецъ замёчаетъ: "когда же Меньгуканъ пришелъ сглядать города Кіева и сталъ на другой сторонъ Днёпра у городка Песочнаго, то, увидёвъ городъ, удивился его красотѣ и величинѣ и прислалъ своихъ пословъ къ князю Михаилу и къ горожанамъ, хотя ихъ ирельстить, но они не послушали его". Въ 1240 году Батый подошелъ къ Кіеву и на этотъ разъ лётописецъ даетъ картину нашествія кочевниковъ: "Пришелъ Батый къ Кіеву въ большой

По случаю масляницы.

(тяжвой) силь, со многимъ множествомъ своей силы, и обружила городь и остолнила сила татарская, и быль городь въ великомъ обдержанін. И былъ Батый у города, и слуги его окружили городъ и ничего не было слышно отъ сврипа его телъгъ, отъ рева множества его верблюдовъ и отъ ржанія его конскихъ стадъ; и руссвая земля была наполнена врагами. И взяли у нихъ (віевляне) одного татарина, именемъ Товрула, и тотъ свазалъ имъ всю силу ихъ; здёсь были братья его, сильные воеводы: Урдюй, Байдаръ, Бирюй, Канданъ, Бечавъ и Меньгу и Кюювъ, воторый воротился, узнавши о смерти хана, и сталь ханомъ, не изъ его рода, но былъ воевода его первый, — здъсь былъ Бъдяй Богатуръ и Бурундай Богатырь <sup>1</sup>), который взялъ болгарскую землю и суздальскую, и множество другихъ воеводъ, которыхъ мы здёсь не написали. И Батый поставилъ у города пороки (стёнобитныя орудія) подлѣ Лядсвихъ воротъ, потому что здѣсь подошелъ близко лъсъ; эти орудія, не переставая, били день и ночь и выбили стѣны и горожане пришли въ пробитой стѣнѣ и туть можно было видъть копейный бой и стукъ щитовъ; стрёлы помрачили свътъ побъжденнымъ, и когда Дмитръ былъ раненъ, татары вошли на стёны и остались тамъ этотъ день и ночь. Горожане сдълали опять другое укръпленіе около святой Богороднцы. На другое утро татары пришли на нихъ и была между ними великая битва; когда же люди взбъжали на церковь и на церковные хоры съ своимъ имуществомъ, то отъ тяжести повалились съ ними стёны церковныя и такимъ образомъ городъ былъ взятъ врагами. А Дмитрія татары вывели раненаго, и не убили его, ради его мужества". Взявши Кіевъ, Батый пошелъ въ Каменцу, оставилъ городъ князя Даніила, Кременецъ, увидавъ, что его взять нельзя, взялъ Владимиръ (южный), Галичъ и мно-жество другихъ городовъ. "Когда же віевскій тысяцкій Дмитрій сказалъ Батыю: "не медли долго въ этой землъ, тебъ пора идти въ Угры; если же промедлишь, то земля эта сильная, соберутся на тебя и не пустять въ свою землю"; онъ сказалъ ему такъ потому, что видёль русскую землю гибнувшею оть нечестиваго. Батый же послушаль совъта Дмитрова и пошель въ Угры"...

Лаврентьевская лётопись говорить кратко о паденіи Кіева. Подъ 1240 годомъ, сообщивъ, что у князя Ярослава родилась дочь Марья, лётописецъ подъ рядъ записываетъ: "Въ томъ же году татары взяли Кіевъ, и святую Софью и всё монастыри разграбили, иконы и кресты честные и все узорочье церковное взяли,

HOT. PYCOK. JHT. T. I.

13

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Здёсь въ первый разъ является слово "богатырь" и отсюда, вёроятно, установилось въ русскомъ языкё, хотя могло быть знакомо и раньше отъ половцевъ.

а людей отъ мала до велика всѣхъ убили мечомъ; и эта злоба приключилась до Рождества Господня, на Николинъ день".

Татарское иго настало. Вскорѣ явились на Русь татарскіе численники для собиранія дани, и русскіе князья стали вздить на покловъ въ орду. Въ 1243 году великій князь Ярославъ "поѣхалъ въ татары" въ Батыю, а сына своего Константина послалъ къ хану. Въ 1244 князь Владимиръ Константиновичъ, Борисъ Васильвовичъ, Василій Всеволодовичъ съ своими мужами "пофхали въ татары". Въ 1245 князь Константинъ Ярославичъ "прібхаль изъ татаръ", и въ томъ же году великій князь Ярославъ съ своею братьею и съ племянниками "побхалъ въ та-, тары". Въ 1246 Святославъ и другіе внязья "прібхали изъ татаръ", и Миханлъ Черниговский съ внукомъ Борисомъ "поъхали въ татары". Въ 1247 Андрей Ярославичъ и за нимъ Алевсандръ Ярославичъ , потхали въ татары" и т. д. Тъмъ историкамъ, которые склонны не придавать особеннаго значения влияню татарскаго ига, представляется, что "повздка въ орду (князей съ просьбами объ отчинахъ) и утверждение со стороны хана означали лишь фактическое укръпленіе власти, вздили за татарскою помощью теперь точно такъ же, какъ въ древности -- за помощью половецью "<sup>1</sup>), — но была громадная разница между тёмъ н другимъ. Русскіе князья дёйствительно постоянно имёли сношенія съ половцами, то воевали, то дружили съ ними, хотя они были и "поганые"; но это были отношения, основанныя на разсчетѣ, равныя и независимыя. Совсѣмъ иное дѣло съ татарами: въ орду бхать было необходимо, и вовсе не для договора какъ равному съ равнымъ, а на поклонъ, и далеко не всегда благополучно. Даже въ отрывочныхъ извъстияхъ лъточиси объ этихъ повздкахъ видно, что это были покловы болбе или менбе унивительные, и прежнее чувство своего достоинства у правовърныхъ христіанъ передъ погаными замѣняется удовольствіемъ, что внязей приняли въ ордъ хорошо: Батый почтилъ князя Ярослава "великою честью" и мужей его и отпустилъ ихъ, сказавши ему: "Ярославъ, будь ты старше всѣхъ князей въ русскомъ народъ", и Ярославъ возвратился въ свою землю "съ великою честью"; въ другой разъ Батый, почтявъ достойною честью русскихъ внязей, "разсудилъ ихъ", отпустилъ ихъ по донамъ, и они прібхали "съ честью" въ свои земли и т. д. Но не всегда татары принимали и отпускали князей съ честью: когда Миханлъ черниговскій не захотёль въ ордё поклониться огню н

<sup>1</sup>) Владнийрский-Будановъ, Обзоръ истории русскаго права, стр. 108.

#### ТАТАРСВОЕ НАШЕСТВІЕ.

ндоламъ, то былъ безъ милости убить нечестивыми. Таковъ и разсказъ южно-русскаго лётописца о поёздкё въ орду Данінда галициаго (подъ 1250 г.). Когда ему пришлось отправиться въ орду, чтобы спасать свою отчизну, онъ зналъ предстоящее униженіе и даже опасность; пробзжая Кіевъ, онъ просиль игумена. и братью Выдубицкаго монастыря, чтобы они сотворили о немъ молитву, чтобы получилъ онъ милость отъ Бога, и вышелъ изъ Кіева, "видя б'ёду страшную и грозную". Дальше, въ Переяславлѣ онъ встрътилъ татаръ и увидълъ, что нътъ въ нихъ добра, и началъ "сильно сворбёть душою", видя, что они обладвемы дьяволомъ, видя ихъ свверное вудесничество и узнавши, что приходящихъ царей, князей и вельможъ они водять около куста и заставляють поклоняться солнцу и лунь, и земль, дьяволу и умершимъ въ аду отцамъ ихъ, и дъдамъ, и матерямъ. "Услышавъ объ этомъ, онъ сталъ очень скорбъть" и очень разгитвался, когда одинъ Ярославовъ человъкъ сказалъ ему: "братъ твой Ярославъ кланялся кусту, и тебъ кланяться". Къ счастью, по словамъ лётописца, вогда Даніилъ былъ позванъ въ Батыю, онъ былъ избавленъ отъ ихъ бѣшенаго кудесничества, но Батыю повло нился по ихъ обычаю, долженъ былъ испить кумыса, при чемъ Батый замътилъ: "Ты уже нашъ же татаринъ, пей наше патье". Затёмъ онъ пошелъ повлониться татарской великой княгинъ, и та виъсто кумыса такъ какъ русские къ нему не привыкли-прислала ему вина. "О, злёе зла честь татарская!--восклицаеть латописсепь: --- накогда Данияль Романовичь бываль велныных вняземъ, обладалъ русскою землею, Кіевомъ, Владиинромъ и Галичемъ, и съ братомъ своимъ-иными странами, а нынъ сидитъ на волёняхъ и холопомъ называется, и дани отъ него хотять, жизни не часть и грозы приходять. О злая честь татарская! Отецъ его былъ царь въ русской землѣ, покорилъ половецвую землю и воеваль всё другія страны, а сынь не получиль его чести; и вто же другой можеть получить ес? Потому что ихъ (татаръ) злобъ и коварству нътъ конца: Ярослава, великаго внязя суздальскаго, уморили зельемъ; Михаилъ, князь черниговский, не повлонившийся кусту, и съ бояриномъ его дедоромъ заръзаны были ножомъ... и приняли вънецъ мученический, и многіе другіе внязи и бояре были убиты. Когда же внязь (Данінлъ) пробылъ у нихъ двадцать пять дней, онъ былъ отпущенъ и ему была поручена его земля... и пришелъ въ свою землю и встрётили его брать его и сыновья, и быль плачь его обндё и большая была радость о его здравін... Лётописець разсвазываль въ вонцъ XIII въва, что татары, отправившись

19

195

войной въ угорскую землю, "велёли" идти съ собою и русскимъ князьямъ: "тогда бо бяхуть князи русціи въ воли татарской"; князьямъ приходилось дёлать многое "неволею татарскою"; татары продолжали учинять "землю пусту" и т. д. Князья со страхомъ ссылались на "норовъ татарскій"; пугались, что надо "отвѣчать въ ордъ". Разсказавъ объ одномъ татарскомъ нашествіи (въ 1283), Лаврентьевская лѣтопись замѣчаетъ: "И бяше видѣти дѣло стыдно и велми страшно, и хлѣбъ въ уста не идяшеть отъ страха".

Такъ говорила лѣтопись, отражавшая настроеніе просвѣщенныхъ людей и самого народа. Настроеніе было сложное и смутное: ужасъ передъ неслыханными бѣдствіями, скорбь о разореніи городовъ и святынь, о гибели населенія; сознаніе безсилія, заставлявшее слабыхъ радоваться "татарской чести", но рядомъ въ болѣе мужественныхъ умахъ чувство горькой обиды и униженія; гибель князей и мученичество тѣхъ, кто не хотѣлъ, забывъ свое христіанство, поклониться татарскимъ кумирамъ и сносить скверное кудесничество, создавали святыхъ подвижниковъ и вмѣстѣ давали надежду на царство небесное.

Изъ этого настроенія произошла цёлая довольно обширная литература. Таковы эпизоды лётописи, образчики которыхъ мы приводили; таковы отдёльныя сказанія о различныхъ событіяхъ татарсваго нашествія, частью тавже вошедшія въ льтопись особыми статьями-изъ временъ Батыя, потомъ Маная, Тохтамыша, Тамерлана; нёкоторыя изъ этихъ сказаній стали житіями, какъ житіе святого мученика Миханла черниговскаго, или другія, гдъ вромѣ историческаго факта нашелъ мѣсто элементъ легенды, вавъ житіе святого Меркурія смоленскаго, Петра царевича Ордынскаго, исторія чудотворныхъ иконъ и пр. Таковы воззванія духовенства по поводу событій, какъ напр., краснорѣчивыя проповъди Серапіона, епископа владимирскаго, дающія опять картину угнетенія и нравственной подавленности народа подъ игомъ, или знаменитое посланіе Вассіана въ Ивану III на Угру. Навонецъ, эпоха татарскаго владычества налегла особымъ слоемъ на народный эпосъ: старыя эпическія преданія видоизмёнились, и прежніе враги, съ воторыми богатыри вели войну, смёнились татарами. Эти послёдніе такъ долго были тягостью для народной жизни и возбуждали въ себъ тавую ненависть, что въ эти средніе въка на нихъ всего удобнъе было перенести и старинныя мисологическія чудовища, и прежнихъ враговъ, печенѣговъ и половцевъ, --- дъйствительно, самыя мисологическія существа получають въ былинъ видъ "собаки-татарина"...

Батыево нашествіе не повторилось; установились поклоны въ ордѣ и татарское "число"; но продолжались отдѣльныя нападенія, и наконецъ набѣги и грабежи восточной орды смѣнились нашествіями крымскихъ татаръ, которыя пугали самого Грознаго и постоянно тревожили южную Россію; набѣги ногайцевъ и кубанцевъ на юго-восточныя окраины доходятъ до второй половины XVIII вѣка; Крымъ покоренъ только въ 1783... Но еще въ то время, когда восточная орда была въ своемъ полномъ могуществѣ, между побѣдителями и побѣжденными возникаютъ извѣстныя мирныя отношенія.

Черезъ двадцать лътъ послъ паденія Кіева была основана Сарайская епархія въ самой ордынской столиць, --- конечно, для пребывавшихъ тамъ русскихъ: извѣстно, что въ это первое время монголы, фетишисты, отличались въротерцимостью, или равнодушіемъ въ религія покоренныхъ народовъ; но черезъ нёсколько десятвовъ льтъ после начала ига начинаются обращенія татаръ, между прочных именитыхъ, въ христіанство. Далбе появляются осбялыя поселенія татаръ въ русскихъ предблахъ, и именитые татары становятся наравит съ русскими боярами и землевладбльцами; внязья начинають жениться въ ордб, какъ нбкогда въ ордѣ половецкой; самъ народъ мало-по-малу очнулся, и татарскіе басваки встрѣчали сопротивленіе. Съ половины XIV вѣка нго стало видимо ослабъвать: татары продолжали считать себя господами русской земли, отъ времени до времени производили въ ней опустошения, но въ самой ордъ начались междоусобия, орда разбилась на части, основались освялыя царства и новыми условіями успішно воспользовались московскіе внязья, - хотя страхъ былъ еще великъ и при Иванъ III. По разсказу лътопяспа, когда при нашествія Ахмата русскіе сошлись съ татарами, тогда "былъ страхъ на обоихъ, одни другихъ боялись": велный князь вельль воеводамь отступить и придти къ себъ, боясь татарскаго прихода в слушая злыхъ людей сребролюбцевъ богатыхъ и брюхатыхъ, предателей христіанскихъ, поноровниковъ бесерменскихъ, которые говорили: пойди прочь, не можешь съ ними стать на бой". Літописець говорить дальше, что было тогда преславное чудо пресвятой Богородицы, и было удивительно видёть, что одни отъ другихъ бъжали, а нивто не гнался, а веливая княгина Софья вернулась въ Москву только тогда, вогда дёло вончилось: "вернулась великая внягиня Софья нзъ бъговъ, - говоритъ лътописецъ, - потому что она бъгала отъ татаръ на Бѣлоозеро, и съ боярынями, а не гонимая нивъмъ, н по воторымъ странамъ она ходила, тамъ стало пуще татаръ

отъ боярскихъ холоповъ, отъ христіанскихъ кровопивцевъ, — воздай же имъ, Господи, по дъламъ ихъ<sup>41</sup>). Объ стороны уравнялись, и иго кончилось.

Въ этихъ условіяхъ и притомъ не только въ мирныхъ сношеніяхъ, какія начинались, но и среди враждебныхъ столкновеній, возникало извѣстное взанмодѣйствіе: какъ сами татары, въ пору ихъ побъдъ и господства принимали христіанство, селились между руссвими, вступали въ русское боярство и, навонецъ, русбли, внося однако при этомъ въ русскую жизнь нъвоторый осадовъ татарской стихіи, такъ съ другой стороны руссвіе принимали вое-кавія черты татарскихъ нравовъ. Къ этому времени относится заимствование довольно большого числа татарскихъ словъ, обозначающихъ бытовые предметы и приходившихъ очевидно вмёстё съ этими предметами. Предполагають, что здёсь, послѣ времевъ половецкихъ, былъ также новый путь народнопоэтяческаго общенія, которое приводило восточные сюжеты въ область русскаго эпоса. Это явленіе еще мало выяснево, но не представляеть невъроятнаго: если входили татарскіе обычаи, не было бы удивительно и появление въ русской среде восточныхъ сказаній.

Возвращаемся къ литературнымъ памятникамъ. Подъ впечатлѣніемъ событій складывались историческія повѣсти въ особомъ народно книжническомъ стилѣ; съ одной стороны продолжались здѣсь отголоски эпическаго склада, каковъ былъ нѣкогда въ Словѣ о полку Игоревѣ и частію въ Волынской лѣтописи; съ другой—книжническая манера разсказа и поученія.

Остановимся, во-первыхъ, на одномъ любопытномъ, недавно открытомъ памятникъ, или только его отрыввѣ.

Это "Слово о погибели русскія земли", изданное въ "Памятникахъ" Общества любителей древней письменности <sup>2</sup>). Собственно говоря, сохранилось только начало этого "Слова", смѣшанное въ рукописи съ житіемъ Александра Невскаго, извѣстнымъ по лѣтописямъ, и съ сказаніемъ о смерти великаго князя Ярослава Всеволодовича (1238—1247): судя по тому, что въ отрывкѣ Ярославъ называется "нынѣшнимъ" и упоминается также его старшій братъ Юрій Всеволодовичъ (великій князь бладимирскій до 1238), авторъ писалъ въ ихъ время, именно въ эпоху татарскаго нашествія. Назвавши свое произведеніе словомъ о "погибели русской земли", авторъ описываетъ ея преж-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Софійская первая абтопись, подъ 1481.

<sup>2)</sup> Слово о погибеля русских земля. Вновь найдевный памятникъ литератури XIII-го въка. Сообщение Хрусанов Лопарева. Спб. 1892 (Памятники, LXXXIV).

## ТАТАРСКОЕ НАШЕСТВІЕ.

нее могущество и лишь въ послёднихъ сохраннышихся строкахъ отрывка неясно говорится о "болѣзни" христіанъ его времени: издатель "Слова" предполагаетъ, что "это только начало великолъпной поэмы XIII-го въка, оплакивавшей гибель Руси съ иредварительнымъ прославленіемъ ея врасоты и славы". "Пламенною ричью начинаетъ авторъ свое Слово, вдохновенно говорнть онъ о величія и красотѣ Руси. Приступая къ описанію погибели земли русской, онъ, что вполнѣ естественно, горячо говорить сначала объ обиліи естественныхъ богатствъ роднны, о славъ Руси сто лътъ тому назадъ, --- тъмъ глубже становится пропасть между прошлымъ и современнымъ патріотуавтору положениемъ. Анонимъ обращается къ землъ руссвой съ тавимъ же приблизительно восклицаніемъ, съ какимъ Ярославна въ Словѣ о полку Игоревѣ обращается въ солнцу: и свѣтла земля руссвая, и врасна она! Строки, посвященныя восхвалению красоты Руси, раздиляются на стихи, съ опредиленнымъ почти размѣромъ: вѣроятно, ихъ и пѣли въ старое время народные пѣвцы"...

Весь отрывовъ не великъ. Приводимъ его въ новомъ чтении: "О, свѣтло свѣтлая и украсно украшенная земля русская!

И многими врасотами ты обогащена: озерами многими, ръвами и колодезями досточестными, горами крутыми, холмами высокими, дубравами чистыми, полями дивными, звърьми различными, птицами безчисленными, городами великими, селами дивными, вертоградами монастырскими, домами церковными, и Бнязьями грозными, боярами честными, вельможами многими! Всего ты исполнена, земля русская, о, православная въра христіанская! <sup>1</sup>).

"Отселѣ до Угоръ и до Ляховъ, до Чеховъ, отъ Чеховъ до Ятвяговъ, и отъ Ятвяговъ до Латвы, до Нъмцевъ, отъ Нъмцевъ до Корѣлы, отъ Корѣлы до Устюга, гдѣ тамъ были Тоймицы поганые, и за Дышущимъ моремъ, отъ моря до Болгаръ, отъ Болгаръ до Буртасъ, отъ Буртасъ до Черемисъ, отъ Черемисъ до Мордвы<sup>2</sup>), — то все покорено было Богомъ христіанскому народу, азыческія страны — великому князю Всеволоду, отцу его Юрью, внязю віевскому, дёду его Володимеру Мономаху, кото-

<sup>1</sup>) Въ подлининкъ – русская земля "удивлена" встями этими красотами, т.-е. украшена на диво. Въ перечислени, по замъчанию издателя, эпитеты какъ будто сиъмани, такъ, что били собственно "холмы крутме", "дубрави высокия", "поля чистия" и т. п.; въроятно били далъе – не "дивние" звъри, а "диви", т.-е. дикие. <sup>3</sup>) Здъсь очерчени границы старой русской земли; подобние взгляди на общир-ную русскую землю въ "Словъ о полку Игоревъ", въ Задонщинъ и другихъ сказа-вияхъ о Куликовской бятвъ. Чехи названы здъсь "чахи", какъ неръдко и въ лъто-писи. "Тоймици" – было небольшое язическое племя на Тоймъ, на съверъ Руси, или другое подобное племя "емчане". "Дишущее море" – обычный терминъ, въ лътовиси и въ Залонщинъ" въ особенности въроятно насило събичный терминъ, въ лътовиси и въ занонщинъ". и въ "Задонщни", въ особенности въроятно далекое Ледовитое море.

рымъ Половцы носили дѣтей своихъ въ колыбели, а Литва изъ болота на свѣтъ не выникали, а Угры укрѣпляли каменные города желѣзными воротами, чтобы на нихъ великій Володимеръ тамъ не взъѣхалъ. А Нѣмцы<sup>1</sup>) радовались, будучи далеко за синимъ моремъ. Буртасы, Черемисы, Вяда<sup>2</sup>) и Мордва бортничали (приносили дань медомъ) на князя великаго Володимера, а жюръ-Мануилъ<sup>3</sup>) царегородскій боялся, почему и посылалъ къ нему великіе дары, чтобы великій князь Володимеръ не взялъ у него Царягорода.

"А въ эти дни (наступила) болѣзнь христіанамъ отъ великаго Ярослава и до Володимера, и до нынѣшняго Ярослава и до брата его Юрья, князя владимірскаго"...

На этомъ прерывается сказаніе. При всей краткости отрывка, въ немъ сказываются особенности того стиля, черты котораго намъчалъ Срезневскій въ Задонщинь; отдёльныя подробности намекають на народно-поэтическіе мотивы, которые, между прочимъ, нашли отголосовъ и въ поздевищей былинь; историко-эпическия черты набросаны намеками. "Слово" идеализируеть Владимира Мономаха, между прочимъ перенося на него черты позднъйшаго времени. По поводу выраженія, что половцы приносили въ Владимиру своихъ дътей въ колыбели, издатель припоминаетъ изъ лътописей и другихъ сказаній подробности, что, напр., русскіе князья "ласкою своею многихъ отъ невърныхъ царей, дътей ихъ и братію, принимали въ себѣ и обращали на истинную вѣру"; что ятвяги "посылали (Даніилу) пословъ своихъ и дътей своихъ и дали дань". Издатель полагаетъ, что могла быть здъсь и ошибка, что половцы пугали дътей именемъ Владимира, какъ по лътописи пугали ихъ именемъ Романа; но ясный смыслъ фразы едва ли допускаеть такое предположение. Въроятнъе, что дътей отдавали въ знавъ покорности или въ видѣ заложнивовъ. Далѣе, относительно угровъ на Владимира перенесены болѣе позднія событія; какъ и относительно того, что на Владимира сортничали восточныя и финскія племена, которыя поворены были только позднѣе. Подобнымъ образомъ "Слово" дѣлаетъ большой эпическій анахронизмъ, когда

<sup>1</sup>) Издатель полагаеть, что разумбются здбсь шведы, которыхъ и летопись называетъ немцами; но здёсь могла идти речь и просто о немцахъ, которые считались также за моремъ (Балтійскимъ).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) По объяснению издателя, это — финское племя Водь (на съверо-западъ): но помъщенная рядомъ съ племенами съверо-восточными, быть можетъ, она означаетъ и что-нибудь другое (вотяковъ?). Ср. впрочемъ название ръки: "Вяда", притокъ р. Великой.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Издатель объясняетъ справедливо, что это — греческое "киръ" (господинъ), употреблявшееся въ старомъ языкъ также въ формахъ кюръ, куръ, чоръ: въ данной формъ встрвчается здъсь въ первый разъ. Киръ-Мануилъ есть греческий императоръ Мануилъ Комимиъ.

# ТАТАРСВОЕ НАШЕСТВІЕ.

утверждаетъ, будто бы передъ Русью Владимира Мономаха (1113-1125) трепетала Византія временъ императора Мануила (1143-1180). Имя Мануила окружено было въ византійской исторія веаньою славою и украшено легендами. Историкъ XIII-го въка говорить объ его временахъ, какъ о золотомъ вѣкѣ: онъ славенъ быль и воинскими подвигами, и богатствомъ, и роскошными празднествами. Не случайно его имя, въ видѣ Этмануйла Этмануйловича, попало въ старую былину, гдъ онъ принимаетъ пословъ Владимира кіевскаго, прибывшихъ для сватовства на его дочери, а потомъ сдѣлался тестемъ Владимира<sup>1</sup>). "Историческій Мануилъ Коменнъ, --- говоритъ вомментаторъ "Слова", --- считалъ себя сюзереномъ галицкихъ князей (особенно Владимирка) и судьею въ увлахъ русской церкви; эпический Мануилъ дрожить передъ Владнииромъ Мономахомъ и посылаетъ къ нему посольство съ дарами, чтобы Владимиръ не отнялъ у него Царяграда; такъ унижается въ былинѣ могущество того, кто мнилъ себя чуть не повелителемъ Руси! Анахронизмъ очевиденъ: во времена Владимира Мономаха царствовалъ Алексъй Комнинъ и сынъ его Калоіоаннъ; но о первомъ изъ нихъ въ старину на Руси знали вообще мало, в о его сынъ и совсъмъ ничего не знали. Не то было съ Мануиломъ. Извѣстно, что онъ присылалъ посольство съ дарами къ Ростиславу, прося его письмомъ назначить митрополитомъ грева -Іоанна, и переговаривался съ германскимъ королемъ Конрадомъ III о наказании русскихъ, ограбившихъ и убившихъ нёмецкихъ подланныхъ въ Россіи. Составилось сказаніе, что Мануилъ написалъ образъ Спасителя, извёстный подъ именемъ Золотой ризы, т. д.; очевидно, что на Руси знали пѣсни, такъ сказать, Мануилова цикла, но не могли примириться съ могуществомъ иноземнаго царя и потому на основания историческихъ указаний нашли возможнымъ противопостявить иноземной поэзіи свою собственную былину съ ея столь же узкимъ національно эгоистическимъ отпечаткомъ, всл'ядствіе чего эпическій элементь пов'всти заслониль собою ея историческую правду. Новое указание на слъды такого эпоса въ XII въкъ мы находимъ и въ другихъ памятникахъ: "его же имени (Владимирова) трепетаху вся страны"; въ 1212, "имени Всеволода токио трепетаху вся страны"; отъ русскихъ князей съ Игоря до Всеволода Юрьевича "вси страны трепетаху, ближнін и дальнін, и сами греческій царіе вси повиновахуся имъ"; князья Ингоревичи въ первой половинъ XIII-го въка "во всъхъ стра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кирша Даниловъ, — у котораго онъ впрочемъ изображается язическимъ короненъ Золотой Орды. Г. Лопаревъ полагалъ, что того же византійскаго Мануила ищо предполагать и въ пъсняхъ о князъ Рожанъ.

нахъ славно имя имяша, въ греческимъ царямъ велику любовь имуща и дары отъ нихъ многіи взимаша". Въ народной повъсти центральное мъсто занимаетъ Владимиръ, — онъ на первомъ планѣ стоитъ и въ разбираемомъ словъ. "Въ ХУ — ХVI въкахъ, — говоритъ И. Н. Ждановъ, — извъстно было на Руси народно-поэтическое сказаніе о войнъ князя Владимира съ греками, но древняя былина объ этой войнъ не дошла до насъ въ ея первоначальномъ видъ. Теперь мы можемъ сказать, что уже въ половинѣ XIII столътія въ историческую поэму занесено было народное представленіе о трепетъ греческаго царя передъ мощью нашего Мономаха, а собственнаго сказанія о войнъ все еще нътъ, да и найдется ли?"

Какая "болѣзнь" пришла на христіанъ того времени, комментаторъ объясняетъ бѣдствіями татарскаго нашествія...

Итакъ, сохранился только намекъ на какое-то любопытное произведеніе древности; но онъ указываетъ опять, что была связь между письменностью и народно-поэтическимъ творчествомъ, которое все-таки завоевывало себѣ мѣсто и въ книгѣ, несмотря на всѣ осужденія аскетическихъ предписаній <sup>1</sup>).

Этоть памятникъ, извёстный до сихъ поръ въ единственномъ спискъ, повидимому не оставилъ никакого слъда въ дальнъйшей литературъ. Зато большую извъстность получили сказанія о Куликовскомъ побоищъ Дмитрія Донского съ Мамаемъ: "Задонщина", "Повъданіе о нахожденіи Мамая", "Сказаніе" и пр., которыя въ послъдней формаціи дошли до нашего времени въ лубочномъ "Мамаевомъ побоищъ".

Особенное вниманіе историковъ привлекла "Задонщина" находящимися въ ней отголосками эпическаго стиля. Первый издатель ея, Срезневскій, съ свойственной ему наблюдатель-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Описывая рукопись XV вёка, гдё сохранился этоть отрывокъ "Слова", издатель указываеть, между прочимъ, новий списокъ сказанія о Борисѣ и Глѣбѣ и, сличая его съ извѣстнымъ изданіемъ Срезневскаго (стр. 5—6), рѣзко укоряетъ послѣдняго за неточность транскрипція, гдѣ онъ будто би "проязвольно вставлялъ цѣлыя фразы, которыхъ въ рукописи не находится". Но этотъ упрекъ есть только большое недоразумѣніе: текстъ Срезневскаго въ пзданія сказаній о Борисѣ и Глѣбѣ (столбци 1—90), вовсе не есть транскрипція рукописи, напечатанной въ снимкѣ, а чте ніе, т.-е. опытъ реставрація памятинка не по одной рукописи, а по всѣмъ спискамъ, какіе были ему доступны. Объ этомъ и сказано въ предисловіи Срезневскаго (стр. XXVI). "Чтеніе" Срезневскаго, которое онъ представлялъ только какъ "предварительную работу надъ текстомъ сказаній", именно заслуживаетъ вниманія; у насъ большей частью довольствуются изданіемъ сырихъ текстовъ, не всегда даже съ присоединеніемъ варіантовъ, между тѣмъ было бы необходном и возстановленіе, хотя бы иной разъ предиоложительное, подлинной формы памятника, свободной оть ошибокъ, принадлежавшихъ только писцу, нерѣдко невѣжественному. Въ случаѣ большењ послѣдовательныхъ редакцій: безъ этого многіе памятника, старой инсьменности, особено популарные, представляются до сихъ поръ въ очень запутанномъ видѣ.

ностью отмётилъ, что этотъ стиль, по всей вёроятности, не былъ единичной особенностью Слова, а напротивъ, представлялъ довольно общую черту писательства или литературной манеры того времени. Таковы сказанія о Мамаевомъ побоищѣ: "Задонщина", "Повёданіе" и пр.

Изэ. ряда противоръчій и недоумъній Срезневскій выводить предположение, что Задонщина, какъ и Слово о полку Игоревъ, принадлежала до известной степени устной народной словесности. Задонщина, - говорить онъ, - напоминаеть Слово о полку Игоревѣ не даромъ. Оба слова — одного рода. Защитить чистую вняжность Слова о полку Игоря невозможно. Темъ менее можно найти поводы думать, что для устнаго поэтическаго пересказа воспоминанія о Кульковской битвѣ нужно было искать образца въ такомъ словѣ, которое было достояніемъ однѣхъ книгъ, а не памяти. Опровергнуть, что Слово о полку Игоревъ не было лостояніемъ однѣхъ книгъ-задача нелегкая. Защищать, что н Слово о полку Игоревѣ не произносилось, или не напѣвалось, какъ доселъ напъваются или голосятся притчи в стихи, думы и былины, свазки и басенки — задача трудная. Гораздо легче предполагать противное. Такъ и я позволяю себъ предполагать; думаю, что и Слово о полку Игоревъ принадлежитъ въ числу достояній памяти и устной передачи, въ числу тавихъ же поэмъ, каково -- слово о Задонщинъ. Оно написано было ранъе, и потому не такъ испорчено грамматическими неправильностями и пропусками".

"Задонщина -- подражание Слову о полку Игоревь; но исключительно ли ему одному? Пріемы того и другого слова въ изложеніи и слогв не были ли общею особенностью цвлаго рода. такихъ поэмъ? И памятники нашей древней и старинной письменности, и произведенія народной устной словесности отличаются одни отъ другихъ по родамъ своими особенными пріемами изложенія и слога. Въ иныхъ представляется смътеніе пріемовъ, — и оно невольно видается въ глаза тъмъ болёе, чёмъ ярче отличія пріемовъ. Ярки не менбе другихъ, если не болбе, и отличія въ изложеніи и въ слогѣ Слова о полку Игоревѣ: ихъ замётншь, гдё бы они ни попались; а затёмъ, невольно вспомнишь объ этомъ Словъ, потому что ничто другое не напоминаеть о нихъ такъ ръзко. Изъ этого, однако, не слёдуетъ, что ему одному они и могли принадлежать. Самая яркость ихъ въ немъ, мнѣ кажется, доказываетъ, что они появились не въ немъ первомъ, что въ немъ они достигли полноты уже вслёдствіе развившагося пристрастія въ нимъ. Ихъ же замътили и въ произве್ಲಾ ಸ್ಮಾರ್ ಸ್ಟಾರ್ ಸ

деніяхъ тоже древнихъ, только въ отрывочномъ видъ; ихъ же замѣтили и въ произведеніяхъ народной устной словесности, повторяемыхъ доселѣ, ---замѣтили въ томъ, что уже никакъ нельзя было поставить въ рядъ подражавий Слову о полку Игоревѣ: это еще положительние доказываеть, что особенности, напоминающія это Слово, были въ ходу и безъ его вліянія. Въ Задонщинъ воечто кажется дословно взятымъ изъ Слова о полку Игоревѣ; но такое дословное сходство находимъ и между произведениями другихъ родовъ (житіями святыхъ, духовными стихами, историческими повъстями, сказками, былинами, думами, пъснями), ---- и оно, однаво, въ нихъ ничъмъ не смущаетъ насъ; вмъстъ съ этимъ въ Задонщинѣ находимъ многое такое, что хоть и такъ же сложено, но по содержанію и по выраженію отлично отъ Слова о полку Игоря. Откуда же взято это? Въ повъстяхъ и сказаніяхъ о Мамаевомъ побонщъ есть также мъста, отличающіяся отъ всего ихъ окружающаго такими же точно пріемами, то пріемами изложенія и слога выёстё, то только пріемами изложенія, и между ними есть такія, какихъ нѣті ни въ Словѣ о полку Игоревѣ, ни въ Словь о Задонщинь. Эти мъста – очевидныя вставки, и доказываютъ, съ одной стороны, что онѣ нраввлись, съ другой, что быль источникь, изъ котораго ихъ можно было почерпать. Что же это за источникъ? И для этого, какъ для всего другого подобнаго, источникъ одинъ и тотъ же: поэмы въ родѣ Слова о полку Игоревѣ, ихъ духъ, ихъ мысль. Гдѣ же эти поэмы? Ихъ нѣтъ пока налицо въ ихъ подлинномъ видъ. Это, однако, не вначить, что ихъ никогда и не было: нътъ уже многаго, что прежде было. Ихъ нётъ; но есть то, что наводитъ на мысль о нихъ"...

Наводитъ прежде всего Слово о полку Игоревѣ, между прочимъ прямыми указавіями на старыя пѣсни: наводятъ и эпическая былина, которая хотя не есть подлинная древность, но снимокъ съ древности... Срезневскій выбралъ изъ лѣтописи цѣлый рядъ эпическихъ выраженій, очень оригинальныхъ, нерѣдко тонкоизящныхъ, иногда первобытно-поэтически суровыхъ, — и эти првмѣры могли бы быть еще умножены. Онъ замѣчаетъ по этому поводу: "Лѣтописцы наши едва-ли понимали поэзію языка такъ, какъ понималъ народъ, всего менѣе, кажется, тѣ изъ нихъ, которые любили одѣвать выраженія въ парадную форму дательнаго самостоятельнаго. Многія прекрасныя мѣста ихъ разсказовъ утратили свою простую красоту подъ этой формой. Чтобы понять ихъ вполнѣ, надобно ее сбросить съ нихъ. Такъ и въ нѣкоторыхъ изъ приведенныхъ мѣстъ стоитъ замѣнить дательный самостоятельный изъявительнымъ наклоненіемъ, —и образъ разомъ

просвётлёеть. Въ этомъ новомъ видё въ немъ уже не трудно будетъ увидёть ту же особенность изложенія, которая поражаеть въ Словё о полку Игоря. Есть- подобныя мёста и въ другихъ памятникахъ. Еще болёе въ произведеніяхъ народной словесности, какъ было уже замёчено многими, и прежде другихъ М. А. Максимовичемъ"<sup>1</sup>). Затёмъ, много примёровъ эпической обработки и красоты древняго народнаго языка замёчено было вообще во многихъ памятникахъ тёхъ временъ: укажемъ, напр., кромѣ приведеннаго, подобные образчики въ языкѣ старыхъ грамотъ и юридическихъ памятниковъ, въ старыхъ травникахъ и лечебникахъ, въ старыхъ книжныхъ повѣстяхъ, испытавшихъ на себѣ вліяніе народнаго обращенія, и т. д.

Съ теченіемъ времени эти эпическіе отголоски совсѣмъ исчезаютъ, и все болёе усиливается искусственное внижничество. Если въ древнемъ періодѣ мы находимъ образчиви здравой простоты съ сильнымъ, образнымъ языкомъ, какъ часто въ лётописи, или въ поучении Владимира Мономаха; если находимъ истиннопоэтическое творчество, какъ въ Словѣ о полку Игоревѣ; и встинное враснорѣчіе, хотя и внижное по свладу, какъ въ Словахъ Иларіона, Кирилла Туровскаго и Серапіона, — то теперь эти качества стиля становатся все рѣже. Едва-ли сомнительно, что "книжное ученіе" сравнительно съ прежнимъ, если не упало, то и не подвинулось впередъ, а это въ условіяхъ исторіи бываеть своего рода упадкомъ. Болбе сложныя отношенія, наступавшія въ исторической жизни, требовали особенно энергіи, между прочимъ энергія образовательной; но ея не было, в при этомъ естественно было, что старое не совершенствовалось, а сворбе искажалось. Въ письменности разъ выработанные пріемы становятся наконецъ рутиной, и въ стилѣ исторической повѣсти, которая хотёла быть поэтическою, въ стилё житія, возвышенвость становится напыщенною. Далбе увидимъ, что этому содъйствовали и новыя литературныя вліянія. Съ XIII, XIV и особливо съ XV столътія приходять новые памятники съ юга, особливо изъ Сербіи и Авона, а также прямо южно-славянскіе

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Задонщина великаго князя господнна Дмитрія Ивановича и брата его Владиніра Андреевича. Спб. 1858, предисловіе (изъ "Изв'встій" II отд. Авад.). Прибавить, что подражаніе Слову сопровождается въ "Задонщин" и грубымъ непониманіемъ. Такъ в'вщій Боянъ "Слова" превратился въ Задонщин" въ "в'вщаннаго бодрина, горазна гудца въ Кіев": выраженіе "Слова": "о русская земле! уже за меломянемъ есн" (т.-е. ти уже скрылась за холмовъ), въ Задонщин превратилось въ безсмыслицу: "Земля есн русская, какъ есн была доселева за царемъ за Соломовъ (1), такъ буди и имитра за княземъ великимъ Джитріемъ Ивановичемъ". Задонщина, стр. 18, 22, 32. Провсхожденія этой безсмыслицы Срезневскій ве зам'ятить.

дѣятели, воспитанные въ другой школѣ, болѣе знакомой съ реторическими ухищреніями. Отсюда и у насъ распространялась та новая манера реторическаго изложенія въ житіяхъ, которая очень правилась въ свое время, какъ "добрословіе" и "плетеніе словесъ".

Чёмъ больше развивалась эта фальшивая манера, тёмъ меньше могли проникать въ произведеніе литературы отраженія живой дёйствительности и простая народная рёчь. Когда, напр., авторъ сказанія о Мамаевомъ побоищё въ своемъ высокопарномъ товѣ хотѣлъ воспользоваться свёжими красками Слова о полку Игоревѣ, въ результатѣ получалась натянутая реторика.

Далбе, память нашествія осталась въ церковномъ поученія. Основной мыслью поученій было давнее представленіе о народныхъ бъдствіяхъ, какъ о наказанія за гръхи. Уже старъйшіе лётописцы примёняли это ученіе о "казняхъ божіихъ" въ различнымъ бъдствіямъ, постигавшимъ русскую землю, какъ гододъ, моръ и особливо нашествіе иноплеменныхъ: твиъ бодве должно было вызвать эти размышленія о божіей казни то нашествіе иноплеменныхъ, подобнаго воторому русская земля еще никогда не испытывала. Лѣтопись, желая объяснить событія, не находить для нихъ другой причины, вромё умноженія грёховъ и беззавоній нашихъ. Въ "Правилъ" митрополита Кирилла, читанномъ на соборѣ 1274 во Владимирѣ, мы читаемъ: "Кын убо прибытовъ наследовахомъ, оставльше божія правила? Не разсвя ли ны Богь по лицю всея земля? не взяти ли быша гради наша? Не падоша ли сильніи наши князи остріемъ меча? Не поведени ди быша въ пленъ чада наша? Не запустеша ли святыя божін церкви? Не томими ли есмы на всякъ день отъ безбожныхъ и нечистыхъ поганъ?" Эту мысль въ нъсколькихъ поученіяхъ излагаетъ также одннъ изъ немногихъ извъстныхъ намъ писателей XIII въка, владимирскій епископъ Серапіонъ (VM. 1275).

О немъ самомъ сохранились лишь немногія свёдёнія, а именно: въ 1274 митрополитъ Кириллъ пришелъ изъ Кіева (на сёверъ) и привелъ съ собой печерскаго архимандрита Серапіона, и поставилъ его епископомъ во Владимиръ и Суздаль; въ слёдующемъ году Серапіонъ умеръ. Съ достовёрностью приписывають ему пять поученій, которыя носятъ его имя въ старыхъ рукописяхъ, и эти поученія любопытны въ особенности указаніями на татарское иго, а также осужденіями вёры въ колдовство.

Поученія не поддаются точному опредёленію относительно хронологіи и самаго мёста, гдё онё были сказаны; только въ одномъ случаё Серапіонъ замёчаетъ, что скоро уже сорокъ лётъ тяготёетъ надъ русской землей иго иноплеменниковъ.

Въ первомъ словѣ онъ говорить о разныхъ бѣдствіяхъ и знаменіяхъ, указывавшихъ божій гибвъ за наши грбхи: "Колко видѣхомъ солнца погибша и луну померькъшю, и звѣздное пре-мѣненie! Нынѣ же земли трясенье своима очима видѣхомъ; земля оть начала утверждена и неподвижима, повелёньемъ божнимъ вынъ движеться, гръхы нашими колъблется, безаконья нашего восити не можеть. Не послушахомъ суангелья, не послушахомъ вностола, не послушахомъ пророкъ, не послушахомъ свѣтилъ великихъ, рку: Василья и Григорья Богословца, Іоанна Златоуста, ивъхъ святитель святыхъ, ими же въра утвержена бысть, еретици отгнани быша, и Богъ всёми языкы познанъ бысть, и ту учаще ны беспрестани, и мы едина безавонья держимся. Се уже навазаеть ны Богъ знаменьи... Нынъ землю трясеть и кольблеть; безанонья, гръхи многія отъ земли отрясти хощеть, яко явствіе отъ древа. Аще ли вто речеть: преже сего потрясенія бъта же; аще бъта потрясенія, рку: тако ость; но что потомъ бысть намъ? не гладъ ли, не морове ли, не рати ли многыя? Мы же единако не покаяхомся, дондеже приде на ны языкъ немилостивъ, попустившю Богу, и землю нашу пусту створиша, и грады наши плениша, и церкви святыя разориша, отца и братью вашю избиша, матери наши и сестры наши въ поруганье быша. Нынѣ же, братье, се вѣдуще, убонмъся прещенья сего страшь-наго и припадемъ Господеви своему исповѣдующеся"...

Это послѣднее упоминаніе о нашествія было вѣроятно поядвѣйшей вставвой, такъ какъ Серапіонъ въ особенности говоритъ здѣсь о землетрясеніи (относимомъ къ 1230); но въ другихъ двухъ поученіяхъ онъ прямо изображаетъ картину нашествія. Такъ во второмъ поученія: "Молю вы, братье и сынове, премѣнитеся на лучьшее, обновитеся добрымъ обновленіемъ, престаните злая творяще, убойтеся створшаго ны Бога... Страшно есть, чада, впасти въ гнѣвъ божій. Чему не видѣхомъ, что приде на ны, въ семь житіи еще сущимъ? Чего не приведохомъ на ся? Какія казни отъ Бога не въспріяхомъ? Не плѣнена ли быють земля наша? не взяти ли быша гради наши? не вскорѣ ли падоша отци и братья наша трупіемъ на землю? не ведены ли быша жены и чада нами въ плѣнъ? не порабощени быхомъ оставше горвою си работою отъ иноплеменикъ? Се уже къ 40 лѣтомъ приближается томленіе и мука, и дане тяжькыя на ны

не престануть, глади, морове животъ нашихъ, и въ сласть хлѣба своего изъъсти не можемъ, и въздыхание наше и печаль сушить вости наша. Кто же ны сего доведе? Наше безаконье и наши грёси, наше неслушанье, наше непокаянье... Не погубимъ, братье, величая <sup>1</sup>) нашего"... Навонецъ въ третьемъ поученін Серапіонъ, указывая опять на беззавонія, приводящія божій гийвъ, говорить: "...Тогда наведе на ны языкъ немилостивъ, языкъ лють, языкъ не щадящь врасы уны (юной), немощи старець, младости дѣтій; двигнухомъ бо на ся ярость Бога нашего, по Давиду, въскорѣ възгорися ярость его на ны. Разрушени божественыя церкви; осквернени быша сосуди священии, потоптана быша святая; святители мечю во ядь быша; плоти преподобныхъ мнихъ птицамъ на снѣдь повержени быша; вровь и отець и братья нашея, аки вода многа, землю напон; князій нашихъ воеводъ крѣпость исчезе; храбріи наши, страха наполнъшеся, бѣжаша; множайша же братья и чада наша въ плёнъ ведени быша; села наша лядиною поростоша, и величьство наше смёрися; красота наша погыбе; богатство наше онъмь въ корысть бысть; трудъ нашъ поганіи наслёдоваша; земля наша иноплеменикомь въ достояніе бысть; въ поношеніе быхомь живущімиь въскрай земля нашея; въ посмѣхъ быхомъ врагомъ нашимъ, ибо сведохомъ собѣ, авы дождь съ небеси, гифвъ Господень... Не бысть казни, кая бы преминула насъ"...

Такимъ образомъ на первое время церковные учители только призывали народъ къ покаянію, которое одно могло отвратить божій гнѣвъ. Впослѣдствіи, когда иго начинало ослабѣвать, они призываютъ князей и народъ къ защитѣ христіанской вѣры противъ поганыхъ агарянъ. Таково было дѣятельное возбужденіе, которое шло отъ обители Сергія Радонежскаго къ великому князю московскому Димитрію въ его борьбѣ съ Мамаемъ; таково было посланіе митрополита Геронтія къ Ивану III. Послѣднимъ возбужденіемъ этого рода было знаменитое посланіе архіепископа ростовскаго Вассіана къ тому же Ивану III на Угру, когда великій князь московскій, столь самоуправный у себя дома, обнаружилъ робость, приводившую въ негодованіе его подданныхъ. Приводимъ опять, въ отрывкѣ, подлинныя слова посланія, чтобы дать понятіе о настроеніи писателя, и о стилѣ.

..., Нынѣ слышахомъ, — писалъ Вассіанъ, — яко бесерменнну Ахмату уже приближающуся и хрестьянство погубляющу, нанпаче же на тебе хвалящуся и на твое отечьство, тебя же предъ

<sup>1)</sup> Варіанть: величества.

ТАТАРСКОЕ НАШЕСТВІЕ.

нимъ смиряющуся и о миръ молящуся и въ нему пославшу, ему же единаво гнѣвомъ дышющу и твоего моленія не послушающу, но хотя до вонца разорити хрестьянство. Ты же не унывай, но възверзи на Господа печаль твою и той тя препитаетъ; Господь бо гордымъ противится, смиреннымъ же даетъ благодать. Прінде же убо въ слухи наши, яко прежнін твон развратници, не престають шепчуще въ ухо твое льстивая словеса и совъщають ти не противитися супостатомъ, но отступити и предати на расхищение волкомъ словесное стадо Христовыхъ овець: внимай убо себъ и всему стаду, въ немъ же тя Духъ святый постави, о боголюбивый и вседержавный царю! и молюся твоей державъ, не послушай таковаго совъта ихъ, послушай убо вселенныя учителя Павла... Помысли убо, о велемудрый государю! отъ каковыя славы въ каково въ безчестие сводятъ твое величество, толикимъ тмамъ народа погибшимъ и церквамъ Божінмъ разоренымъ и освверненымъ... И слыши, что глаголетъ Димокрить философъ: первый князю подобаеть имъти умъ ко всёмъ премённымъ, а на супостаты врёпость и мужество и храбрость, а къ своей дружний любовь и привътъ сладокъ. Въспоиннай же реченая неложными усты Господа и Бога нашего Ісуса Христа: аще и весь міръ пріобрящеть, а душю свою отщетить, и что дасть измёну на души своей... Изыди убо скоро иъ срътение ему, вземъ Бога на помощь и пречистую Богороднцу, нашего хрестьянства помощницу и заступницу, и всёхъ святыхъ его, и поревнуй прежебывшимъ прародителямъ твоямъ великных княземъ: не точію русскую землю обороняху отъ поганыхъ, но иныя страны прінмаху подъ собе, еже глаголю: Игоря, и Святослава, и Владимера иже на греческыхъ царехъ давь имали, потомъ же и Владимера Мономаха, како и воли бился со оканвыми половци за русьскую землю, и иные мнози, ихже паче нась ты вёси. И достойный хваламъ великій князь Дмитрей, твой прародитель, каково мужество и храбрость показа за Дономъ надъ твин же сыроядци ованными, еже самому ему напреди битися, не пощадъ живота своего избавления ради хрестьянскаго... безъ сомнѣнія вскочи въ подвигъ и напередъ въѣха и въ лице ставъ противу оканному разумному волку Мамаю, хотя исхитити отъ устъ его словесное стадо Христовыхъ овецътвиже и всемилостивый Богь дерзости его ради не покосив, ни умедли, ни помяну перваго его согрътпенія, но вскоръ посла свою помощь, ангелы и святыя мученики помогати на супротивныя ему. Тъмже Господа ради подвизавыйся и донынъ похваляемъ есть и славимъ, не токмо отъ человъкъ, по и отъ

HCT. PYOCE, JHT. T. I.

14

Бога: ангелы удиви и человъка възвесели своимъ мужествомъ... Аще ли бо еще любоприши и глаголеши, яко подъ клятвою есмы отъ прародителей еже не поднимати руви противъ царя стати: послушай убо, боголюбивый царю! аще влятва по нужди бываетъ, прощати отъ таковыхъ и разрѣшати намъ повелѣно есть... И се убо который проровъ пророчествова, или апостолъ который или святитель научи сему богостудному и скверненому самому называющуся царю повиноватися тебь, великому русьсвыхъ странъ хрестьянскому царю? Не точію нашедшаго ради съгрътения и неисправления къ Богу, паче же отчанния и еже не уповати на Бога попусти Богъ на преже тебъ прародителей твоих и всю землю нашю оканнаго Батыя, иже пришель разбойнически поплѣни всю землю нашю, и поработи, и воцарися надъ ними, а не царь сый, ни отъ рода царьска; тогда убо прогебвахомъ Бога... Аще бо сице поваемся, тавоже помилуетъ насъ милосердый Господь, не токмо свободить и избавить, якоже древле израильтескихъ людей отъ лютаго и гордаго Фараона, насъ же новаго Фараона, поганаго Изманлова сына Ахмата, но намъ ихъ поработитъ". Лѣтописецъ равсказываетъ, что когда великій внязь бъжалъ съ Угры на Москву, то горожане на посадѣ, увидѣвши его, стали укорять его, что онъ выдаеть ихъ татарамъ, а владыва Вассіанъ, встрѣчая его съ митрополитомъ въ Москвъ, началъ "злъ глагодати" великому князю, называлъ его "бъгуномъ", и говорилъ: "вся вровь на тебе падетъ хрестьянская, что ты выдавъ ихъ бъжишь прочь, а бою не поставя съ татары и не бився съ ними; а чему боншися смерти? не безсмертенъ еси человѣкъ, смертенъ; а безъ року смерти нѣту ни человѣку, ни птицѣ, ни звѣрю: а дай сѣмо вои въ руку мою, коли азъ старый утулю лице противъ татаръ"?...

Наконецъ, татарское иго отразилось въ народной поэзія, съ одной стороны памятью объ ужасахъ нашествія и о бытовыхъ фактахъ татарскихъ временъ, и съ другой стороны настроеніемъ: несмотря на иго, было живое чувство превосходства надъ невърными. Нъкогда, знаменитый собиратель пъсенъ, П. В. Киръевскій совершенно отвергалъ въ нашей народной поэзія присутствіе какихъ-либо вліяній или воспоминаній той эпохи. "Особенно замѣчательно, — говоритъ онъ, — совершенное почти отсутствіе пъсенъ объ эпохѣ, такъ-называемаго, татарскаго ига. По крайней мърѣ, въ моемъ собранія пъсенъ (а оно безъ преувеличенія должно быть названо очень многочисленнымъ)

#### татарское нашествіе.

въть ни одной, воторую бы можно было несомнённо отнести въ этому времени. Такое отсутствіе воспоминаній объ этой эпохъ можеть служить сильнымъ свидътельствомъ противъ лицъ, называющихъ это несчастное время эпохою татарскаго владычества, нин ига, а не эпохою татарскихъ опустошений, какъ было бы справедливѣе", и пр. <sup>1</sup>). Въ свое время Буслаевъ показалъ ошибочность этого мнёнія и приводиль примёры того, какъ, напротивъ, уже въ былинахъ Кирши Данилова находятся многочисленныя указанія на татарскую эпоху. Буслаевъ полагаль даже, что татарская эпоха составила цёлый повороть въ развити на**шего народнаго эпоса.** "Русская былина, — говорилъ онъ, — върная историческому развитію самой жизни, явственно отмѣчаетъ въ своей формація періодъ татарскій, когда съ особенною энергіею совершился въ народной фантазіи переходъ отъ мноовъ древнъйшаго періода въ эпосу собственно историческому, именно тоть рышительный исходъ изъ сомкнутаго круга собственно минологическаго творчества, который замёчается въ народахъ вслёд-· ствіе историческихъ переворотовъ, особенно потрясающихъ народное чувство и сильно действующихъ на воображение. Такія событія, вакъ завоеваніе Испаніи маврами, вакъ паденіе царства Сербсваго, вавъ погромы татарщины въ древней Русивызывають чувство и воображение въ дъйствительности, и даютъ новое направленіе поэтической діятельности. Эпическій спокойный тонъ разсваза уже нарушается лирическими порывами, въ воторыхъ чувствуются горячіе слёды текущихъ историческихъ событій".

Прежде всего татарская эпоха воздъйствовала на старую былину. Тё миюологическія чудовища или враждебныя племена, съ которыми боролись богатыри князя Владимира, получили татарскій обликъ или прямо замѣнены татарами. Далѣе, въ былинѣ сохранилось явное воспоминаніе о нашествіи. Въ разсказѣ о томъ, какъ Калинъ царь подступилъ къ Кіеву, невольно вспоминается разсказъ лѣтописи о томъ, какъ "остолпила" Кіевъ татарская сила при Батыѣ:

> Не дошель онь до Кіева за семь версть, Становнися Калннь у быстра Днёпра, Собиралося съ нимъ силы на ето версть, Во всё тё четыре стороны. Зачёмъ мать сыра земля не ногнется? Зачёмъ не разступится?

<sup>&#</sup>x27;) "Мосвовскій Сборнякъ", 1852, стр. 356.

Отъ пару было отъ копинаго А и мъсяцъ, солнце померкнуло, Не видать луча свъта бълаго: А отъ духу татар скаго Не можно крещенымъ намъ живымъ быть.

Въ этомъ лирическомъ воззваніи, составляющемъ лучшее мъсто въ былинъ, Буслаевъ указывалъ новый элементъ, входившій въ прежній эпически-спокойный тонъ былины.

Въ былинѣ о Щелканѣ татарскій царь Азвякъ даритъ свонхъ шурьевъ русскими городами, и позднѣе, въ пѣсняхъ, записанныхъ Ричардомъ Джемсомъ въ началѣ XVII вѣка, тотъ же мотивъ повторенъ въ похвальбѣ Крымской орды. Татары встрѣчаются въ былинѣ и тамъ, гдѣ они замѣняютъ собою какихънибудь болѣе древнихъ враговъ Руси, и тамъ, гдѣ эпическое воспоминаніе имѣло въ виду прямо времена нашествія и ига. По замѣчанію Буслаева, постепенное освобожденіе свое народъ выражалъ ироніею надъ татарами, которая замѣтно проглядываетъ во многихъ пѣсняхъ, напр., въ пѣснѣ "Мамстрюкъ Темрюковичъ".

> А не то у меня честь во Москвѣ, что татары-те борются; То-то честь въ Москвѣ, что русакъ тѣшится.

Наконецъ, память о татарскихъ временахъ осталась и въ иныхъ народно-поэтическихъ преданіяхъ и въ пъсняхъ бытовыхъ, какъ, напримёръ, извёстная пёсня о русской полонянкё, которую встричаетъ въ татарскомъ плину мать, въ свою очередь уведенная въ плёнъ, и т. п. Когда иго было давно свергнуто, татары встричаются чже въ среди московскаго боярства, и писня вспоминаетъ о нихъ въ разсказъ о свадьбъ Ивана Грознаго. Заключеніемъ историческихъ отношеній можетъ служить упомянутая пѣсня Ричарда Джемса, гдѣ на татарскую похвальбу дѣлить русскіе города пѣсня отвѣчаеть: "Ино еси собака крымской царь. то ли тобѣ царство не свѣдомо? А еще есть на Москвѣ семьдесять апостоловь, опришенно трехъ святителей; еще есть на Москвѣ православной царь. Побѣжалъ еси, собава врымскій царь, не путемъ еси не дорогою, не по знамени не по червому". По замѣчанію Буслаева, "если въ стихотворенія "Каливъ царь" слышатся еще стоны угнетенныхъ, то здъсь нельзя не чувствовать радостнаго торжества побъдителей, эпически выраженнаго въ этомъ чудесномъ, сверхъестественномъ голосѣ" 1).

<sup>1</sup>) Историческіе очерки, І, стр. 421-428, 548-545. См. также тексты бытовихъ пѣсенъ въ "Пѣсняхъ Кирѣевскаго", вып. 7, стр. 54-62 (первой пагинація),

Въ XIII въкъ татары были для русскихъ народомъ невъдомымъ; происхождение ихъ было миеическое. Позднъйшие въка познакомили сь татарами на ихъ практическомъ владычестве, а, наконецъ, на завоевании татарскихъ царствъ. Но действительная исторія татаръ и монголовъ осталась неизвъства для древней Россіи, и первыя изученія этого азіатскаго міра сдёланы были западными путешественниками, какъ Плано-Карпини, Рубруквисъ, Марко-Поло и др. Съ XVIII въка, и особливо въ новъйшее время, начато было широкое научное изслъдованіе, гдѣ были привлечены и восточные источники по исторіи монголовъ и татаръ. Таковы знаменитые труды западныхъ оріенталистовъ д'Оссона, Гаммера, Шармуа и русскихъ оріенталистовъ: о. Іакивоа, Ег. Тимковскаго, Григорьева, Савельева, Саблукова, Ильминскаго, Березина, о. Палладія, Вельяминова-Зернова, Радлова и т. д., изданія и переводы восточныхъ писателей, изслёдованія средне-азіатской археологіи, этнографіи, языка; зам'вчательныя путешествія во внутреннюю Азію, Пржевальскаго, Потанина, Клеменца, Ядринцева и др. (Спеціально военная сторона нашествій разсмотрѣна въ сочиненіи генерала М. И. Иванина: О военномъ искусствѣ и завоеваніяхъ монголо-татаръ и средне-азіатскихъ народовъ при Чингисъ-Ханъ и Тамерланъ. Издано (по смерти автора) военно-ученымъ комитетомъ гл. штаба подъ редакціей г.-л. кн. Н. С. Голицына. Спб. 1875).

Вь нашей исторіографіи эпоха татарскаго ига до сихъ поръ не нашла окончательнаго опредѣленія. Старые лѣтописцы смотрѣли на монголо-татарское нашествіе съ провиденціально-поучительной точки зрѣнія: какъ всякое народное бѣдствіе, это было наказаніе за грѣхи. Первые научные историки смотрѣли на нашествіе фаталистически: это было случайное бедствіе, которое однако указало слабыя стороны древней Руси, а въ концё концовъ открыло путь къ утверждению руссваго государства. Карамзинъ думалъ, что "еслибы Россія была единодержавнымъ государствомъ, то она спаслась бы, въроятно, отъ нга татарскаго". У новъйшихъ историковъ, какъ и у древнихъ льтописцевъ, было мизніе, что еслибы князья не были раздівлены своекорыстными раздорами, они могли бы отразить татарское нашествіе. Это инвние оспариваль однако Полевой въ "Истории русскаго народа": онъ думалъ, что, напротивъ, русскіе не въ состояніи были бы и соединившись отвратить эту грозу. Нашествіе было отраженіемъ громаднаго историческаго движения азіатскихъ народовъ, и мы должны видать шире, чамъ наши предки, пострадавшіе оть этого бадствія. "Сіе движеніе человіческихъ обществъ было ужасно, какъ ужасны буря, потопъ, землетрисеніе"; но "думать, что сила какого-нибудь Юрія или хитрость какого-нибудь Даніила могли отвратить сію грозу оть земель русскихъ, -при переворотѣ всемірномъ не стараться узнавать въ прошедшемъ тайнъ человѣчества въ настоящемъ и будущемъ,

<sup>152—206 (</sup>второй пагинацій); вып. 8, стр. 321—325. Безсоновь поддерживаеть упоминутое митине Кирвевскаго (7, 167 и д.); справедливо, конечно, что упоминанія былины о татарахь не представляють чего-либо цёльнаго, что это лишь эпизоды "со стороны", и татары большею частью вь осмёлиномъ положенія; но, во-первыхъ. весь древній эпосъ сохранился только эпизодически, во-вторыхъ, Кирвевскій огрицать существованіе всякихъ воспоминаній и слёдовь татарской эпохи. Всё остальныя разсужденія Безсонова о древности русскаго "черноморскаго и дунайскаго, эпоса.

екорбя только объ участи погибшихъ нашихъ праотцевъ, --- было бы несообразно съ великимъ назначениемъ истории". Даже Европа не иогла бы оказать монголамъ сопротивления, еслибы они двинулись на нее, и напрасно утверждать, будто Россія спасла Европу отъ монголовъ: ихъ остановили только замѣшательства въ самомъ азіатскомъ царствѣ. Соловьевъ, слѣдя главнымъ образомъ за развитіемъ русской государственности, не придавалъ особаго, даже никакого значенія монгольскому игу: оно ничего не измѣнило во внутреннемъ развитін отношеній; вліяніе татаръ было не сильнѣе вліянія половцевъ. Костомаровъ полагалъ, напротивъ, что оно наложило печать на нравы и сообщило извёстныя черты основавшейся въ Москвё царской власти. Бестужевъ - Рюмивъ въ обоихъ этихъ мибніяхъ видълъ крайности: "Вліянія татаръ нельзя отвергать уже потому, что мы долго находились съ ними въ связи, и потому, что въ своихъ сношеніяхъ съ востокомъ московское государство пользовалось услугами татаръ (?); въ администрацію вошло много восточнаго, особенно въ финансовой системѣ, этого тоже, кажется, нельзя отвергать; быть можетъ, найдутся слёды и въ военномъ устройствё. Это слёдствія прямыя; косвенныя слёдствія едва ли не важнёе еще, ибо сюда принадлежить отдёленіе Руси Восточной оть Западной, значительная доля остановки въ развитіи просвѣщенія... и огрубѣніе нравовъ... Мвѣніе же о происхожденіи понятія о царской власти оть татаръ надо, важется, вполнѣ отвергнуть, особевно вспомнивъ постоянную проповёдь духовенства и то обстоятельство, что Иванъ Грозный прямо ссылается на авторитетъ Библіи и прим'тры римскихъ императоровъ" (Р. Ист., 278-279). Но это не опровергаетъ мизнія Костомарова: понятіе о царской власти дано было библейской и византійской исторіей, но въ его практическомъ примѣненіи въ XV — XVI вѣкѣ могли дѣйствовать, и вѣроятно действовали, бытовыя условія, въ происхожденіи которыхъ татарское иго участвовало несомнённо. Гораздо опредёленнёе о вліянія ига говорилъ Иловайскій: "Около двухъ столётій съ половиною тяготвло надъ Россіей карварское иго, и не могло не оставить глубокихъ слёдовь въ нравахъ, государствевномъ складе и вообще въ гражданственности Русской земли, особенно въ ся восточной или московской половинѣ. Своимъ давленіемъ оно не мало способствовало ея объединенію, ибо заставляло народъ сознательно и безсознательно тянуть къ одному средоточію и сплачиваться около него ради возстановленія своей полной самобытности и независимости, какъ это обыкновенно бываеть у народовъ историческихъ, одаренныхъ чувствомъ самосохраненія и наклонностью къ государственной жизни. Но возстановивъ свое политическое могущество, Русскій народъ во время долгой и тяжкой борьбы невольно усвоилъ себѣ многія варварскія черты отъ своихъ бывшихъ завоевателей. Это не были испанскіе мавры, оставившіе въ наслѣдіе своимъ бывшимъ христіанскимъ подданнымъ довольно высоко развитую арабскую цивилизацію; это были азіатскіе кочевники, во всей неприкосновенности сохранившіе свое полудикое состояние. Жестокія пытки и кнуть, затворничество женщинь, грубое отношение высшихъ въ низшимъ, рабское низшихъ въ высшимъ и тому подобныя черты, усилившіяся у насъ съ того времени, суть весомнѣнныя черты татарскаго вліянія. Многіе слѣды этого вліянія

остались въ народномъ языкъ и въ нёкоторыхъ государственныхъ учрежденіяхъ" (Ист. Россіи, Ш. М. 1884, стр. 472). Съ нёкоторыми видоизмёненіями и поправками тотъ же в'яглядъ у Трачевскаго (Р. Исторія, 2 изд. Спб. 1895, стр. 174–175).

Вопросъ такимъ образомъ все еще остается невыясненнымъ, и могъ бы послужить для чрезвычайно любопытнаго изслёдованія. Напомнимъ нѣсколько замѣчаній Карамзина. Въ статьѣ "Русская Старина" (1803) онъ говорить: "Олеарій не изъясняеть имени Кремля; но мы знаемъ, что оно-татарское и значитъ врёность. Зато овъ свазываеть намъ, что имя Китая-города значить средній городъ, - вѣроятно также на монгольскомъ или татарскомъ языкѣ, изъ котораго ваши предки заимствовали довольно словъ... Маржеретъ говоритъ, что знатныя русскія женщины обыкновенно провожали верхомъ царицу, вогда она изжала гулять за городъ... Надобно думать, что русскія женщины переняли вздить верхомъ у татарокъ" (Сочиненія, изд. 1834 — 35, IX, стр. 143, 147). Говоря объ ужасныхъ пыткахъ на судѣ, онъ замѣчаеть: "обыкновеніе ужасное, данное намъ татарскимъ игомъ вмёстё съ внутомъ и всёми тёлесными, мучительными казнями" (Ист. гос. росс., VII, гл. IV), и др. Ровинскій, въ "Р. Нар. картинкахъ", считаеть внуть татарскимъ, а также говорить о "татарской круговой порукъ" (V, стр. 324).

Могуть быть ошибки въ этихъ частностяхъ, но едва ли подлежить сомнѣнію, что вѣка рабства не прошли безъ тяжелаго осадка, который самымъ зловреднымъ образомъ сказался упадкомъ просвѣщенія и загрубѣніемъ нравовъ. Свидѣтельствомъ нрявственной силы осталось то, что при всѣхъ ужасахъ нашествія и насиліяхъ татарскаго господства, послѣ всѣхъ испытанныхъ униженій, въ народѣ сохранилось,--кажется, всегда,-- чувство своего нравственнаго и національнаго превосходства: татары не имѣли ни въ лѣтописи, ни въ церковномь поученіи, ни въ пѣснѣ другого эпитета, кромѣ злыхъ и поганыхъ; рано зародилась и все укрѣплялась надежда, что Богъ освободить оть орды, и русскіе, наконецъ, сами поработять ее...

Важно однако собрать факты бытовыхъ вліяній, которыя еще не определены. Уже въ требникъ XV въка полагается въ вину женщинамъ цъловаться особымъ образомъ, "по татарски" (Патуховъ, Сераиюнъ Влад., 45); въ XVI въкъ церковныя правила строго осуждаютъ обычай носить тафыя "безбожнаго Махмета" (ермолки), вошедшій отъ татарь; вступая въ ряды русскаго боярства, они въроятно на первое время сохраняли свои обычаи, которые перенимались и русскими. Одинъ изъ современныхъ наблюдателей находилъ отражение восточнаго обычая въ нашемъ помъщичьемъ быть крыпостныхъ временъ. Е. Л. Марковъ, описывая нравы татарскихъ помѣщиковъ въ Крыму, вспоминаеть изъ временъ дётства картины лёнивой помёщичьей жизни стараго века: "Масса русскаго дворянства, не тв немногія фамиліи, которыя въ столичной служов успели рано прикоснуться къ европейскимъ обычаямъ, а то помѣщичество, которое выходило въ отставку послѣ перваго чина и съ 25 летъ не выбажало изъ своихъ вотчинъ-безъ всякаго сомнёнія заимствовало оть татарскихъ мурзаковъ гораздо болёе, чёмъ мы думаемъ... Более всего говорить объ этомъ заимствовании образъ жизни татарскаго мурзака, его хозяйственная распущенность,

его страсть къ лошадямъ и собакамъ, характеръ его домашняго комфорта. Дъвственная громозвучность голосовъ, дъвственно-мощные организмы, переполненные густою и сердитою кровью, эти черные гнъвные глаза, привыкшіе только приказывать, эти жосткіе, какъ грива, усы и волосы — все это я видёлъ давно, въ эпоху своего отрочества, и все это я съ изумленіемъ увидалъ во всемъ живьъ черезъ 25 лъть, когда мнъ пришлось пожить среди татарскихъ мурзаковъ. Татарскій мурзакъ— это идеалъ, съ котораго копировался нашъ крѣпостной помъщикъ"... (Пещерные города Крыма, "Въстн. Евр." 1872, іюль, стр. 177). Буслаевъ указываетъ въ старой пѣснѣ безсознательное признаніе того, что сама Москва къ XVI вѣку сильно отатарилась (Истор. Очерки, I, 429).

Съ другой стороны, какъ ни проклинали татаръ за ихъ свирѣпыя опустошенія, даже въ первое время ига русскіе писатели признавали въ татарахъ извѣстныя добродѣтели въ ихъ собственномъ быту. Самъ Серапіонъ ставитъ ихъ въ примѣръ своимъ слушателямъ: "эти поганые, не вѣдая закона божія, не убиваютъ своихъ единовѣрныхъ, не грабятъ, не обидятъ, не поклеплютъ, не украдутъ, не запрутся въ чужомъ; всякъ поганый не продастъ своего брата; но кого изъ нихъ постигнетъ бѣда, то искупятъ его и дадутъ ему на промыселъ; и найденное въ торгу заявляютъ" (5-е слово).

Нѣсколько лѣтъ назадъ вышель новый важный трудъ по исторіи монголо-татаръ въ книгь: Introduction à l'histoire de l'Asie. Turcs et Mongoles des origines à 1405, par Leon Cahun. Paris 1896. Такимъ образомъ въ изложение вошли татарския нашествия на русския земли въ XIII столѣтіи. Одинъ любитель руссвой исторіи, прочитавъ эту книгу, такъ увлевся разсказомъ, дъйствительно талантливымъ, о грандіозныхъ военныхъ подвигахъ монголо-татаръ въ XIII въкъ и ихъ административномъ искусствъ (на дълъ, хищническомъ), что нашелъ наши обычныя представленія о татарахъ какъ дикомъ народѣ совершенно невърными; по его мнънію толки о "татарскомъ игъ", повторяемые русскими историками, суть только "бабьи сказки" (Новое Вреия, 1902, въ началѣ года). Но книга Каёна давно была отмѣчена въ нашей ученой литературѣ (разборъ ея, В. Бартольда, въ Журн. мин. просв. 1896. № 6); были признаны ся достоинства, но и указаны крупные недостатки въ разработкъ источниковъ. Между прочинъ, приведены слова самого французскаго писателя о свойствахъ "татарскаго ига", совсёмъ несходныя съ впечатлёніемъ упомянутаго русскаго почитателя. Каёнъ, опредъляя въ цъломъ историческую роль монголо-тюрковъ, уже въ предисловіи старается выяснить вопрось, почему эти даровитые народы, при своей превосходной военной организаціи, при довольно стройной системъ управленія и при полномъ уважении къ знанию, не создали ничего въ области культуры. "Все, что можно было сдѣлать саблей, тюрки и монголы сдѣлали", но пожать плоды своихъ побъдъ имъ не удалось. При столкновении съ культурными народами кочевники уже не были дикарями, и даже, при продолжительномъ вліяніи освдлой культуры, могли сохранить свою національность; но въ то же время они еще слишкомъ были варварами для того, чтобы самимъ оказать вліяніе на покоренныхъ и ассимилировать ихъ себѣ. Сложная умственная работа, необходимая для пере-

#### БИБЛІОГР. ПРИМЪЧАВІЯ.

работки въ національномъ духв и для дальнвишаго развитія культурныхъ идей, была не по силамъ кочевникамъ, воспитаннымъ въ духъ строгой военной дисциплины и привыкшимъ только действовать, не разсуждан. Цивилизація дъйствовала разлагающе на природныя достоинства кочевниковъ и въ то же время не дала имъ ничего взаивнъ утраченнаго; вмѣсто болѣе высокихъ сторонъ умственной культуры они восприняли только разслабляющій мистицизмъ, буддійскій и иусульманскій. Вибств съ воинственнымъ духомъ тюрки утратили также національное самосознаніе въ болѣе высокомъ смыслѣ, которое замънилось самымъ узкимъ и фанатичнымъ націонализмомъ. Упадокъ степныхъ доблестей ярче всего выражается въ контраств между всемірной имперіей Чингизъ-хана и жалкими, проникнутыми духомъ деспотизма и религіозной нетерпимости, ханствами бухарскимъ, хивинскимъ и коканскимъ". (Cahun, Avant-propos, стр. VII-XI; Бартольдъ, стр. 367-368). См. еще Голубинскій, "Порабощеніе Руси монголами и отношение хановъ монгольскихъ къ русской церкви или къ въръ русскихъ и въ ихъ духовенству". Сергіевъ-Посадъ, 1893 (изъ "Богосл. Вестника") и "Ист. русской церкви". Т. II, первая половина. М. 1900 (въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. и особо).

— "Слово о погибели" и пр.: ср. Жданова, Русскій былевой эпось. Спб. 1895, стр. 96; — Грушевскій, въ "Занискахъ наукового товариства імени Шевченка", Львовъ, 1895, — см. въ Отчетахъ Общества любит. др. письменности за 1895—96, стр. 57 и д.

— Посланіе митр. Геронтія къ Ивану III въ Актахъ Археограф. Экспедиціи, т. І.

— Посланіе Вассіана Ростовскаго къ Ивану III находится во второй Софійской літописи, II. Собр. Літ. VI, стр. 225—231.

— Сказанія о Мамаевомъ побоящѣ подробно разобраны въ статьѣ С. П. Тимоееева: Сказанія о Куликовской битвѣ, Журн. мин. просв., 1885, августъ и сентябрь, но вопросъ все еще не выясненъ. По мнѣнію автора, существовало двѣ редакціи повѣсти о Куликовской битвѣ, изъ которыхъ одна послужила источникомъ извѣстныхъ теперь Повѣданія или Сказанія, а друган источникомъ Задонщины: эти послѣднія составлены вообще не ранѣе XV вѣка и даже въ концѣ его. Мѣстомъ возникновенія различныхъ списковъ этихъ произведеній были сѣверъ Россіи (Новгородская область), юго-западъ (Бѣлоруссія или Кіевъ) и областъ Московско-Суздальская. По словамъ автора, Повѣданіе или Сказаніе "оказало вліяніе на позднѣйшую историческую литературу", потому что вошло въ Никоновскую лѣтопись и въ Синопсисъ; но никакого особеннаго вліянія въ этомъ случаѣ нѣтъ, было только повтореніе, какъ повторялось сказаніе о Мамаевомъ побоищѣ и до послѣднаго времени, войдя въ лубочныя изданія или народныя картинки.

— Выше было сказано о томъ, что былина о гибели богатырей сводится къ преданіямъ о побоищѣ при Калкѣ (см. выше, гл. IV). О пѣсняхъ татарскаго времени см. также у Всев. Миллера: Очерки русской нар. словесности I — XVI. М. 1897, стр. 305 — 327, и его вовыя замѣчанія "къ былинѣ о Камскомъ побоищѣ" (= Калкскомъ) въ "Извѣстіякъ" II Отдѣл. Акад. Наукъ, 1902. 

# ГЛАВА VI.

#### древнее просвъщение.

Айтописныя извъстія о школъ при Владимиръ и Ярославь, и др.—Переводная дъятельность.— Мития ученыхъ о древней школъ.—Показаніе новгор. архіеп. Геннадія въ XV въкъ.--Знаніе старинныхъ людей о человъкъ и природъ. — Источники этого знанія: Шестодневъ, Іоанна Экзарха Болгарскаго; Палея; Кобъма Индиколловъ; Похвала къ Богу, Георгія Писида; Физіологъ; свъдънія историческія и географическія; счисленіе. Азбуковникъ.--Показанія иностранцевъ.

Въ ходѣ литературнаго развитія существенную важность имветь та степень образованности, на воторой стоять сами двятели литературы и на которую могутъ они опираться если не въ народной, то въ более тесной общественной среде. Поэтому успёхи литературы часто отождествляются съ успёхами образованія, и действительно, они теснейшимъ образомъ связаны; тёмъ не менёе они остаются въ большей мёрё отдёльными областями. Литература въ своей высшей стадін, вавъ художественное изображение действительности и идеала, есть область личнаго творчества, трудно исчислимаго, которое въ своихъ наиболее глубовихъ выраженіяхъ является какъ бы таниственно возникающимъ созданіемъ національваго духа (какъ геніальные писатели и какъ всѣ геніальные люди). Образованіе есть результать практически действующей школы; успёхъ его можетъ быть и бываетъ дёломъ сознательнаго намъренія — или вруга людей, полагающихъ на него свои усилія, или просвѣщенной власти, употребляющей волю и средства государства на основание и распространеніе школы (какъ у насъ было при Владимирѣ Святомъ нли при Петрѣ В.), даже безъ всякихъ соображеній о могущемъ произойти отсюда будущемъ успехт націи и только съ мыслью о непосредственной пользё болёе широко распространенныхъ знаній. Эти независимыя функціи національной мысли обыкновенно однаво связаны и параллельны: писатель, сильный даро-

## **ДРЕВНЕЕ** ПРОСВЪЩЕНИЕ.

ваніемъ, богатый мыслью, можетъ остаться безъ вліянія на общество, не говоря о массѣ, если его мысль слишкомъ превышаетъ данную ступень образованности; съ другой стороны, развитіе образованности во всякомъ случаѣ расширяетъ умственный горизонтъ цѣлаго общества и слѣдовательно самой среды, воспитывающей писателя, усиливаетъ умственную производительность и взаимодѣйствіе умовъ, и неизмѣнно отражается въ литературѣ вовростаніемъ уровня самого художественнаго творчества и, въ концѣ концовъ, національнаго сознавія...

Даже въ эпохи, которыя бывали исполнены заблужденіями, поголовнымъ суевъріемъ, переходившимъ въ систему (вавъ бывало въ средневѣвовой схоластивѣ), развитіе школы быстрѣе удаляло ложныя міровоззрѣнія: когда средневѣковый ученый человѣкъ старался систематизировать данный кругъ понятій, онъ тэмъ самымъ открывалъ путь къ ихъ пересмотру и къ запросамъ вритики, которая, разъ возникнувъ, сначала медленными, а потомъ все болёе увёренными шагами шла въ созданию науки. Знакомство съ чужими литературами, въ средніе въка сначала съ латинской, потомъ греческой, было дёломъ шволы и съ теченіемъ времени произвело перевороть въ цёломъ міровоззрёвін образованнаго круга, а затёмъ во всей судьбё европейской литературы. И въ начальномъ періодъ европейскихъ среднихъ въвовъ школа оказала несомнѣнное вліяніе на расцвѣть литературъ народныхъ. Предметомъ школы была прежде всего церковная латынь; знаніе послёдней само собою открывало какъ дитературу цервовную первыхъ христіанскихъ въковъ запада, такъ и латинскую литературу влассическую: возбуждаемая школой любознательность и ввусъ въ поэтическому направились на національное поэтическое преданіе, такъ что съ глубины среднихъ въковъ вдуть сохранившіеся донынь памятники поэзіи германской, скандинавской, англосаксонской, ирландской, французской, - за которыми послёдовало оригинальное развитіе средневёковаго эпоса, лирики, драмы. У народовъ запада изъ этихъ начатковъ и изъ распространнышагося позднже гуманизма создалось дальнёйшее движение новъйшихъ литературъ. Въ южномъ и восточномъ славянскомъ мірѣ, несмотря на раннее появленіе народнаго языка въ цервви, этого явленія не произошло. Послѣ первоначальной эпохи языка старославянскаго, --- племенная принадлежность вотораго составляеть доседь спорный вопрось, --- языкъ церкви не былъ, однаво, народнымъ, и у южнаго славянства и у русскихъ. Церковное освящение какъ бы дълало его исключительнымъ языкомъ квиги; люди квижные подъ вліяніемъ обстоятельствъ, раньше

219

нами указанныхъ, усвоили отрицательное отношеніе къ народнопоэтическому, какъ къ языческому; школа или отсутствовала, или существовала въ видъ случайнаго, ръдкаго и только элементарнаго обученія, а потому не могла развить литературныхъ вкусовъ и интереса къ народно-поэтическому преданію, какъ это было на западъ.

Новъйшія изслъдованія показали, однако, что въ древнерусскомъ періодѣ не было недостатка въ народно-поэтическомъ матеріалѣ, который могъ бы послужить для литературнаго воспроизведенія: отсутствіе послѣдняго должно быть отнесено именно къ условіямъ школы и образованія.

Подобнымъ образомъ новъйшія сравнительныя разысканія открыли большое сходство въ содержании народнаго міровоззрѣнія у насъ и въ народныхъ массахъ на западъ, какъ выражалось оно въ церковно популярной литературь: тъ же легендарныя представления о создания міра и міроправлении, взятыя не столько изъ Библіи, сколько изъ апокрифическаго сказанія, развитого народной фантазіей и дополненнаго изъ своихъ мёстныхъ матеріаловъ; тв же фантастическія сказанія о природв, животномъ мірв, человѣческомъ существѣ. Сходство источнивовъ-древняго народнаго преданія и христіанской легенды — совдавало сходные, иногда тождественные результаты въ народной мноологія средневъкового запада и востока; но разница въ дальнъйшемъ развити этой основы обнаружилась уже вскорь. Раньше и несравненно шире распространившаяся на западъ книжность, съ одной стороны, ввела матеріалъ сказанія въ литературное обращеніе; съ другой, равнее знакомство съ классиками повело къ опытамъ философсваго мышленія и научнаго движенія. Этого послёдняго у нась совершенно не было: то, что въ западной литературѣ вознивало въ этомъ отношения, еще въ XII-XIII (какъ, напр., система Альберта Великаго, не говоря о болёе раннихъ опытахъ средневъковой философіи), достигаетъ къ намъ, въ устаръломъ повторенія, не раньше XVII в'яка, у кіевскихъ ученыхъ.

Вопросъ о древнемъ русскомъ просвѣщенія еще не вышелъ изъ области споровъ. Нѣкогда это просвѣщеніе было высоко поставлено Шевыревымъ, въ его исторіи древней русской словесности: основой его сужденій были обиліе церковно-назидательной письменности и примѣры благочестія, сохраненные лѣтописью и житіями. Но эти явленія не были, во-первыхъ, общими, во-вторыхъ, не были однозначительны съ успѣхами образованности обычной, мірской, заключающей познанія научнаго характера и стоящей въ связи съ поэтическими интересами литературы. Подобнымъ

## **ДРЕВНІЯ ИЗВЪСТІЯ О ШКОЛЪ.**

образомъ древнее просвъщение оцънивалось нъкоторыми писателями славянофильской школы. Съ другой стороны, однако, бросались въ глаза скудость въ старой письменности научныхъ познаній, и прямыя свидѣтельства памятнивовъ объ отсутствіи шволы. Новъйшій историвъ церкви, г. Голубинскій, изъ фактовъ древней жизни и письменности извлекаль заключение о весьма невысовомъ уровнѣ просвѣщенія и въ древнемъ, и въ среднемъ періодѣ: лишь одно время, именно при Владимирѣ Святомъ (и частію при Ярославѣ) была прилагаема забота къ установленію школы, но затёмъ просвёщение было вообще предоставлено произволу случая.

Первый изслёдователь этого предмета <sup>1</sup>) собраль изъ старыхъ и позднихъ лётописей и житій извёстія, изъ которыхъ завлючаль о существования училищь преимущественно въ мъстахъ пребыванія епископовъ: здёсь назывались города, гдё были училища, или упоминалось существование совокупнаго обучения, или вообще указывалось на первоначальное обучение. Справедливость этихъ заключеній подтверждалась "характеромъ водворенія христіанства въ Россіи (обдуманною общегосударственною мѣрою), степенью образовавности въ странъ, сообщившей намъ христіанство, степенью древне-русскаго образованія вообще и исторією водворенія христіанства въ другихъ славянскихъ земляхъ". Предметами обучения въ древне-русскихъ училищахъ были чтение, письмо и пѣніе; главными рувоводствами при обученіи чтенію были азбука и псалтырь; въ обучение письму входила и забота объ его правильности, т.-е. соблюдения требований правописания. Одна хронологическая статья XII века давала поводъ заключать, что еще тогда существовала у насъ особая нумерація и знавіе нікоторыхъ арвометическихъ дійствій.

Послёдующая эпоха, времена татарскаго ига, по мнёнію взслёдователя, "могла только разрушительно действовать на установившійся уже порядовъ образованія: она способна была породить одно отчаяние, способное въ свою очередь подавить всякую мысль даже о поддержания существовавщаго порядка, не только о его распространения и усовершенствования"<sup>2</sup>).

Дальнъйшія изслёдованія, въ трудахъ Сухомлинова<sup>3</sup>) и особ-



О древне-русскихъ училищахъ. Ник. Лавровскаго. Харьковъ, 1854.
 Лавр., стр. 51. Новъймий историкъ русской церкви, останавливалсь на тъхъ данныхъ, которыя выше приведены и которыя Лавровский принималъ за весьма изролтныя, сильно въ нихъ сомизвается. См. Голубинскаго, т. І, первая половина, стр. 598.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) О языкознанін въ древней Россін, — въ Учен. Запискахъ II Отд. Акад. Спб. 1854, кн. I, отд. II, стр. 177-260.

ливо въ церковной исторіи пр. Макарія, прибавили еще нѣсколько соображений о состояния древняго русскаго просвъщения, но мало измѣнили впечатлѣніе врайней его свудости. Собранныя Лавровскимъ давныя (кромѣ единичнаго извѣстія Татищева о гревахъ и латинистахъ") говорили лишь о первоначальной шволф; онъ думалъ однако, что "образование того времени не ограничивалось этими знаніями, а усвоивало себѣ все, что представляль значительно развитой кругъ знаній, обращавшихся въ византій-• свой имперіи и даже въ сопредѣльныхъ съ Русью государствахъ западныхъ" (стр. 59-60) и пр., и ссылался на "множество лётописныхъ свидётельствъ". Но эти свидётельства указываютъ только любовь въ божественнымъ книгамъ, начитанность или такую степень знаній, какая требовалась іерейскому чину. И тоть же историкъ, указывая, какъ въ самой Византій творческій духъ старыхъ грековъ ослабъвалъ, какъ истинно-христіансвое начало стёснялось одностороннею догмой, вакъ наука потеряла жизненность и сивнилась утонченной діалектикой въ богословін и искусственными умозрѣніями въ философін, — находилъ, что такая выродившаяся наука ве могла утвердиться на древнерусской почвь. "Полные жизненной силы, свъжей и юной. которая вся была направлена на общественную диятельность, наши предки не были способны понимать ея отвлеченныхъ умоврёній... Если такія знанія и могли быть перенесены въ намъ въ древнъйшее время, то они могли существовать у насъ только какъ пустыя формы... въ этихъ узвихъ, хитро-придуманныхъ рамахъ не могла умъститься наша жизнь, полная силъ и дъятельности, стремившаяся въ саморазвитію безъ всяваго стёсненія внѣшними формами (?)... И начальный періодъ нашего историческаго развитія, и наша народная личность служили неразрывноврвакимъ оплотомъ противъ вторженія вредныхъ вліяній византійской образованности (?). По врайней м'вр' в'врно то, что ни древныйшая исторія, ни древныйшая словесность доселы не находить въ себъ ни одного изъ указанныхъ выше недостатковъ послёдней" (стр. 73-74).

Эти слова странно хотять сврыть свудость древней школы: если древняя Русь не знала недостатковь, то не знала и достоинствъ школи византійской. Послёдняя имёла за собой вёковое литературное развитіе, и между прочимъ античный эллинизмъ, которымъ, при желаніи, могда польвоваться и дёйствительно пользовалась, потому что повторяла изъ него различныя научныя и философскія положенія; наша древность сдёлала только первые шаги, перенимая, что могла, изъ византійскаго источника,

рядомъ съ христіанскимъ ученіемъ и первые опыты научнаго знанія, — и притомъ эти первые шаги были сдёланы не въ нашей, а въ южно-славянской письменности, особливо въ рас-цейтъ болгарсной письменности при Симеонѣ. Въ первыхъ основныхъ трудахъ новаго просвѣщенія, русскіе не принимали участія: таковъ былъ переводъ писанія, когда была создана цёлая новая область книжнаго языка для передачи терминовъ церкви, нравоученія, отвлеченныхъ понятій; таковы были первые переводы церковныхъ и историческихъ сочинений; отсюда въроятно пришли и первые опыты свётской героической повёсти и апокрифическія сказанія. Правда, русская письменность выказала потоиъ большую дёятельность, — какой не бывало на славянскомъ югъ, — произвела общирную лътопись, массу легендарныхъ сказаній, позднёе трудовъ учительныхъ и полемическихъ, однажды выступила съ героическимъ эпосомъ, — но уровень міровоззрѣнія не повысился. Не было, напримъръ, ничего прибавлено къ тому, что было съ самаго начала получено изъ византійскихъ хроникъ или иныхъ "научныхъ" сочиненій, — лишь за немногими исключеніями. Самое содержаніе старыхъ научныхъ переводовъ прививалось мало.

Останавливають внимание свойства этой переводной дёятельности. Если и въ чисто литературномъ отношении былъ замѣчательнымъ фавтомъ трудъ Кирилла и Меводія, то послёдующіе переводы изъ писателей византійскихъ неръдко свидътельствовали о несоизм'тримости двухъ литературъ. Вообще для испол-ненія перевода необходимо, чтобы былъ сходный уровень по-ниманія, чтобы языкъ давалъ средства для передачи чужихъ понятій, или чтобы новыя словообразованія, произведенныя при этомъ, отв'ячали свойствамъ языва, и пров'яркой этого бываеть то, если онъ вживались въ составъ языка. Замъчательныя усвоенія этого рода сдёланы были при первомъ переводё св. писанія и богослужебныхъ внигъ. Но трудности овазались уже въ послёдовавшихъ затёмъ переводахъ изъ византійской литературы. Первые болгарскіе переводчики, какъ знаменитый Іоаннъ Экзархъ, какъ переводчики Златоструя, Пален, Симеонова (Святославова) Сборника, Амартола и т. д., имели видимо шировіе интературные планы, хорошо знали составь греческой литературы, старались усвоить изъ нея не только церковное, но и образовательное содержаніе, — напр. по философіи, естествознанію, реторивѣ, грамматикѣ, исторіи. Въ этихъ переводахъ утверждался тотъ цервовно-славянскій языкъ, который съ тёхъ поръ обяльной струей вошель въ внижную русскую рёчь, живетъ въ

ней до сихъ поръ въ массъ выраженій для отвлеченныхъ понятій--отчасти въ твхъ самыхъ словахъ, вакія созданы въ X--XI въкъ, отчасти въ новыхъ формаціяхъ по данному образцу. Это движение не нашло однако равномърнаго продолжения, и многие изъ сдёланныхъ тогда начатвовъ остались надолго единственными въ своемъ родъ. Причиною былъ недостатовъ школы. которая могла бы объяснить, что такое грамматика, реторика,--если уже не философія. "Всего" наши книжники, очевидно, не пріобрѣли изъ Византіи. И въ томъ, что было переведено съ греческаго въ первые въка славяно-русской письменности, и особливо послѣ, усеоеніе совершалось туго и съ трудомъ: если во многихъ случаяхъ-вакъ въ переводахъ св. писавія и болѣе простыхъ учительныхъ памятниковъ, мы часто видимъ благоустроенную и сильную рёчь, то въ переводахъ болёе сложныхъ изложеній мы нерёдко встрёчаемъ рёчь нескладную, невразумительную и понятную только по справкъ съ подлинникомъ.

Первыхъ изслъдователей нашей старой письменности поражало обиліе памятниковъ ея, состоявшихъ главнымъ образомъ изъ переводовъ съ греческаго. Описатели Синодальной библіотека, указывая заботы первоучителей славянской церкви "утвердить духовное просвёщеніе своего народа на прочныхъ основаніяхъ",--ради чего и были произведены многочисленные переводы съ греческаго, замёчають: "...такими и другими способами составился у насъ богатый запасъ переводовъ отеческихъ писаній, кавого не представляеть ни одна древняя литература новыхъ западныхъ народовъ, у воторыхъ господствовали римская литургія и лативскій языкъ". "Но переводы, сделанные въ разныя времена, то въ Болгаріи, то въ Сербіи, то въ Россіи, то на Авонъ, то въ Константинополь, необходимо разнились между собою въ достоинствѣ, въ язывѣ, и много должны были потерпѣть и оть переписчиковъ, и отъ перембны правописавія, при переходе отъ одного народа славянскаго въ другому, и отъ измѣненій въ язывъ. Отчетливое употребление такихъ переводовъ и тъмъ болье изданіе ихъ въ свътъ требовали предварительнаго сляченія ихъ съ греческимъ подлинникомъ, исправленія, иногда и новаго перевода вниги, прежде извъстной. Со временъ патріарха Нивова начинается рядъ этихъ работь въ Москвѣ"<sup>1</sup>). Уже раньше замбчена была та важная черта древней нашей письменности, что переводные памятники ся неръдко сохраняли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Описаніе славянскихъ рукописей моск. Синодальной библіотеки. Отділь второй. Писанія святыхъ отцовъ. 2. Писанія догматическія и духовно-правственныя. М. 1859, стр. VI—VII.

#### свойства древнихъ переводовъ.

нли затерянныя, или доселё не открытыя произведенія византійской литературы. Упомянувъ о томъ, что наши рукописи нерёдко указывають неточно или совсёмъ не указывають именъ греческихъ авторовъ <sup>1</sup>), Горскій и Невоструевъ писали: "...Но трудности дела вознаграждаются своего рода пріобретеніями. Сличение славянскихъ переводовъ съ греческимъ текстомъ отврыло въвоторыя новыя, нынъ неизвъстныя, или еще неизданныя писанія отцевъ. Такъ, по нашимъ рукописямъ, къ писаніямъ св. Меводія Патарскаго должно причислить еще четыре слова, у западныхъ издателей не встрёчающіяся; и сверхъ того значительно дополняются и приводятся въ правильный порядовъ другія сочинения того же отца, извъстныя нывъ въ отрывкахъ. Отврылась новая редакція христіанской передълки сочиненія стоика Епиктета, приписываемая св. Максиму Исповъднику, въ 100 главахъ. Ему же присвояется въ нашихъ рукописяхъ еще сочиненіе духовно-нравственнаго содержанія, подъ названіемъ: Кормчій. Въ славянскомъ переводъ сохранился древній Патерикъ, по главамъ описанный Фотіемъ, патріархомъ вонстантинопольскимъ, и наданный только на латинскомъ языкъ. Но и въ отношения къ изданнымъ твореніямъ св. отцевъ славянскіе переводы оказываютъ важную услугу, утвержденіемъ или исправленіемъ ихъ текста" и т. д. (стр. IX—X).

Изслёдователи этихъ памятниковъ нерёдко должны были однако отмёчать темноту перевода, т.-е. неполное пониманіе оригинала, неумёнье передать его на своемъ языкё, или искаженіе текста переписчиками.

Упомянутое богатство русскихъ памятниковъ сравнительно съ единовременной письменностью народовъ латинской церкви и языка есть, однако, только относительное, или мнимое. Вь кругу книжныхъ людей, не только духовныхъ, но и свътскихъ, латинскіе памятники на западъ были распространены едва-ли менъ́е, чъ́мъ церковно-славянскіе на востокъ́, — съ тою разницею, что западныя школы, уже рано организованныя, доставляли полное разумъніе содержанія. Со второй половины XV въка на западъ книги этого рода становятся достояніемъ печати, а въ XVI и особливо XVII столътіи дълаются уже предметомъ ученыхъ изданій и критическихъ изслъдованій, — когда у насъ продолжали еще смъщивать отеческія писанія и вмъстъ искажать при възной

HCT. PYCCE. JHT. T. I.

÷

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр., многочисленные примёры словъ "Іоанна Златоуста", "Аванасія Александрійскаго" и т. д., которыя имъ вовсе не принадлежали Съ именемъ "Іоанна Златоуста" ходиля, между прочимъ, чисто русскія сочиненія, которымъ имя знамеинтаго отца церкви придавалось для большей уб'ядительности.

перепискъ тексты до того, что наконецъ церковная власть сочла необходимымъ вмѣшаться. Въ половинѣ XVI вѣка Стоглавый Соборъ, обсуждая недостатки, ввравшіеся въ церковную жизнь, между прочимъ обратилъ вниманіе на дурное состояніе церковныхъ книгъ. Онъ предписываетъ наблюдать за тѣмъ, чтоба писцы писали книги "съ добрыхъ переводовъ" и, написавши, исправляли, и угрожаетъ наказаніемъ не только писцу, написавшему неисправную книгу, но и покупателю этой книги; но Соборъ не указалъ, да и не могъ указать: какъ узнать "добрые переводы", — да и кому было слёдить за писаніемъ книгъ по всей Россіи?

Приведенное выше мизніе г. Голубинскаго о невысокомъ уровнѣ древняго просвѣщенія вызывало возраженія <sup>1</sup>). Указывали какъ бы цёлую литературную школу, представляемую Кирилломъ Туровскимъ и которой предшественникомъ былъ Климентъ Смолятичъ или Климъ, о которомъ древняя лѣтопись говорила, какъ о небываломъ на Руси философъ<sup>2</sup>). Новъйшій біографъ Климента дёлаеть предположение о знакомстве его съ подлинными или переводными сочиненіями Гомера, Аристотеля и Платона; но ни Гомера, ни Аристотеля и Платона пе бывало въ старой русской письменности, и нътъ слъдовъ, чтобы кто-нибудь изъ древнихъ русскихъ писателей звакомъ былъ съ ними прямо. Въроятвъе, что нашъ "философъ" зналъ эти имена изъ вторыхъ рукъ; его собственное "посланіе", единственный до сихъ поръ извъстный его трудъ, гдъ названы имена древнихъ философовъ, представляеть обыкновенную компилятивную работу (изъ символическихъ толкований писания), гдъ незамътно особыхъ философ-

<sup>1</sup>) Таковы были въ послѣднее время возраженія Н. Никольскаго въ книгѣ о Климентѣ смолятичѣ (Спб. 1892, введеніе): "Состояніе ожно-русскаго просвѣщенія XII вѣка остается до настоящаго времени предметомъ разногласія въ ученой средѣ. По миѣнію одинхъ, въ этомъ столѣтін начинается расдвѣтъ нашей духовной и свѣтской литературы, впослѣдствін несчастно остановленный татарскимъ погромомъ. По миѣнію другихъ, предъ нашествіемъ Батка у насъ не было школъ, была только грамотность, а литературное образованіе явлалось случайностью. Причина такого разногласія скривается какъ въ недостаткѣ критическихъ монографій объ авторахъ того времени, такъ и въ маломъ числѣ дошедшихъ до насъ висъменныхъ памятинковъ до-монгольской эпохи. Труды, связанные съ именемъ митрополита Блимента, служатъ въ уясненію спорнаго вопроса. Они показываютъ, что наша старинная духовная словесность была богаче силами, разносторониѣе содержаніемъ и послѣдовательнѣе въ смѣнѣ своихъ направленій сравнительно съ тѣмъ, что нолагали объ этомъ доселѣ. Сочиненія эти, оставшілся до сихъ поръ малоизвѣстными и необслѣдованными, свидѣтельствуютъ, что Климентъ, бывъ плодовитытъ писателемъ, продагалъ путь къ тому литературному направленію, которое выразилось опредѣленно въ твореніяхъ св. Кирила Туровскаго".

<sup>3</sup>) Въ Ипатьевской лѣтописи читаемъ: "Въ то же лѣто (6655=1147) постави Изяславъ митрополитомъ Клима Смолятича, выведъ изъ Заруба, бѣ бо черноризечъ скимникъ, и бистъ книжникъ и философъ такъ, якоже въ русской земли не башетъ". Повторено и въ другихъ поздиѣймихъ лѣтописяхъ, Воскресенской, Тверской и пр.

#### взгляды исгориковь.

свихъ познаній <sup>1</sup>). Позднѣе названіе "философа" давалось просто болѣе обыкновеннаго грамотнымъ книжникамъ. Произведенія Кирилла Туровскаго представляютъ дѣйствительно замѣчательное явленіе своего вѣка, какъ ранѣе писанія Иларіона, — но это исключительные примѣры просвѣщенія, повидимому, въ тѣсномъ кругѣ.

Въ послѣдующіе вѣка, несмотря на внѣшніе успѣхи возникавшаго сильнаго государства, мы напрасно искали бы заботы о серьезной постановкѣ школы, и даже въ тѣхъ немногихъ случаяхъ, гдѣ необходимость ея становилась практически очевидной, не было понятія о томъ, какъ она могла быть поставлена. Воспользуемся словами знаменитаго историка церкви о состоянии нашего духовнаго просвѣщенія и литературы въ монгольскій періодъ.

"Вообще мы приходимъ въ завлюченію, которое намъ кажется справедливымъ, что если не бъднъе была наша духовная литература, не ниже было наше духовное просв'ящение въ періодъ монгольскій, чёмъ въ предшествовавшій, то отнюдь я не богаче, отнюдь и не выше. Въ два новыя столътія ни наше просвъщеніе, ни наша литература писколько не подвинулись впередъ, а все оставались на прежней точкъ или, върнъе, все вращались въ одномъ и томъ же, словно заколдованномъ, кругѣ. Какъ прежде значительную часть нашихъ духовныхъ писателей составляли наши митрополиты-греви, приходившіе въ намъ съ готовымъ образованіемъ изъ отечества, --- такъ и теперь лучшіе или образованнъйшіе изъ нашихъ писателей, которыхъ сочиненія представляють собою едва ли не половину всего нашего литературнаго наслёдія отъ того времени, именно митрополиты-Кипріанъ, Фотій, Григорій Самелакъ пришли къ намъ съ востока, и слёд. не у насъ получили образование. Собственно руссвіе писатели, и прежде в теперь, воспитывали себя исвлючительно по сочиненіямъ древнихъ учителей церкви въ славянскомъ переводъ, видъли въ нихъ для себя единственные образцы, которымъ старались подражать, любили часто повторять ихъ мысли, приводить ихъ изречения, какъ бы говорить ихъ словами. Если переводная литература является у насъ въ настоящій періодъ болѣе обширною в богатою, то еще спрашивается: на нашей ли почвѣ возникла эта литература, не пересажена ли она въ намъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Г. Никольскій указываеть (стр. 88) памятники нашей древней инсьменности, гдз приводились имена Платона и Аристотеля и ихъ изреченія: "Літовникъ" Георгія грімпиро инока и хронику Малали. Можно было би вспомнить "Шестодневъ" Іоанна Экзарха.

также съ востока? По врайней мъ́ръ́, вромъ нъ̀скольвихъ переводовъ митрополита Кипріана, мы съ трудомъ можемъ указать на одну-двъ вниги, переведенныя тогда въ Россіи, — между тъ́мъ какъ достовъ́рно знаемъ, что въ Сербіи, Константинополъ́ и особенно на Афонъ̀ продолжали переводить вниги на славянскій языкъ, и что русскіе старались списывать или покупать эти вниги и приносили въ свое отечество. Предки наши, очевидно, по прежнему оставались учениками грековъ и южныхъ славянъ и находились подъ ихъ исключительнымъ вліяніемъ.

"Надобно присововупить, что и то слабое образование, какое мы замѣчаемъ тогда въ Россіи, ограничивалось самымъ небольшвиъ кругомъ даже въ духовенствъ. Каковы были вообще наши архипастыри, за исключеніемъ извѣстныхъ, крайне немногихъ? "Епископы русскіе-люди не книжные", увърялъ папу Евгенія на флорентійскомъ соборѣ митрополитъ Исидоръ. И еслибы мы заподозрили этого свидътеля, то сборникъ поученій, переведенный на русскій языкъ (1343 или 1407 г.) въ руководство именно архіереямъ, чтобы они могли по нему, каждое воскресенье и каждый праздникъ, проповъдывать во храмахъ, удостовърилъ бы насъ, что тогдашніе владыки наши не всѣ въ состояніи были сами отъ себя и поучать народъ истинамъ въры. Каково было наше инзшее духовенство, особенно сельское? Объ этомъ случайно засвидётельствоваль другой нашь митрополить, Кипріань, когда, перечислия вниги ложныя, упомянуль о толстыхъ сельскихъ сборвикахъ, которые "невъжи-попы и дьяконы" наполняли разными баснями и суевърными сказаніями. Излишне и спрашивать, проникали ли тогда грамотность и какое-либо книжное образованіе въ массы нашего народа. Что сталось бы съ просвъщениемъ въ Россіи, еслибы она слишвомъ на два въка не подпала владычеству монголовъ? Разумбется, рбшительно это опредблить никто не можеть. Но судя по тому, какъ шло у насъ дѣло просвѣщенія въ два съ половиною столётія до монголовъ, думаємъ, что оно едва ли подвинулось бы впередъ и въ два послёдовавшія столѣтія, при прежнихъ условіяхъ нашего отечества, хотя бы монголы въ намъ не приходили"<sup>1</sup>)... Приговоръ суровый. "Видно, — продолжалъ пр. Макарій, —

Приговоръ суровый. "Видно, — продолжалъ пр. Макарій, русскіе еще не чувствовали потребности въ высшемъ образованія. Они спокойно продолжали идти тъмъ же путемъ, какимъ шли ихъ предки, довольствовались тъми же первоначальными школами, какія существовали и прежде, и не простирали въ этомъ отно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія русской церкви. Макарія, архіепископа харьковскаго. Т. V. Саб., 1866, стр. 255-258.

шеніи своихъ желаній далёе, какъ только чтобы умёть свободно читать и понимать божественныя и свято-отеческія книги, на пользу собственныхъ душъ и для назиданія ближнихъ".

Исключительное воспитание на свято-отеческихъ внигахъ составило важный факторъ въ складъ древне-русской жизни. Это было единственное умственное и нравственное руководство, которому надо приписать многое въ самомъ характерѣ русской народности, воторый определялся въ эти и дальней ше века. Изъ разныхъ слоевъ народа, отъ высшаго до низшаго, выделялись избранные люди, которые бывали, рядомъ съ виёшнимъ авторитетомъ власти, единственнымъ нравственнымъ авторитетомъ въ глазахъ народа --- въ лицъ строгихъ подвижнивовъ, воторые дёлались святыми, творили при жизни и по смерти чудеса, бывали въ народной средъ непосредственными представителями божественной силы: извёстно, что и во внёшней жизни государства они играли свою роль, объединяя народное сознание и способствуя съ своей стороны увръпленію московскаго единодержавія. Народная память сохранила донынѣ благочестивую память объ ихъ подвигахъ... Но для сложныхъ задачъ жизни, для полноты сознанія, для разумнаго пониманія самыхъ истинъ въры требовалось образование мысли, требовались знания, --- но ихъ не было. Въра подвергалась опасности обращаться въ суевъріе, яскажаться въ фанатизыть, впадать въ слёпую приверженность къ буквъ и внъшней обрядности, - между тъмъ какъ за единичными религіозными увлеченіями оставался неизмённымъ грубый порядовъ быта, или даже ухудшался. Наконецъ, просвъщенія потребовалъ самый интересъ государства-его внёшняя защита, улучшение внутренняго быта, польвование матеріальными средствами страны. Когда въ XVII въкъ при Никонъ былъ, наковець, рыпительно поставлень одинь изъ вопросовъ настоятельно необходимой реформы, - въ сущности только тесный, вопросъ исправления церковныхъ книгъ, -- онъ произвелъ всенародную бурю. Вопросъ въры превратился въ вопросъ о буквъ, и ореографическая ошибка (Ісусъ, вийсто: Інсусъ) вийсти съ двоеперстнымъ врестомъ стали символами "старой въры" и пунктомъ разрыва.

Было уже не однажды объясняемо, что "старая вѣра", которая въ концѣ XVII вѣка явилась расколомъ противъ церкви и государства, для прежнихъ вѣковъ была бы дѣйствительно настоящей вѣрой, — старовѣры хранили церковныя вниги до-Никоновской печати и до-Никоновскія преданія.

Оглянувшись назадъ, мы найдемъ объяснение того, почему

возможно было такое значеніе ореографической ошибки и внѣшней обрядовой подробности. Нужна была слишкомъ невысокан ступень знанія грамоты, чтобы возможно было для весьма начитанныхъ людей, какіе бывали между предводителями раскола, это непониманіе простой грамматической поправки, какъ вообще только при невысокомъ уровнъ развитія возможна была крайняя приверженность къ буквъ, отличавшая старообрядство.

Дъ́йствительно, только этому могла научать школа тъ́хъ вѣковъ.

Почти единственныя указанія о действін школъ ограничиваются извъстіями въ житіяхъ святыхъ, гдъ говорится обывновенно, что въ юности они обучались чтенію и письму священныхъ книгъ: Петръ митрополитъ (конецъ XIII въка) въ юности "вданъ бываетъ родителема книгамъ учитися"; Евоимій, архіепископъ новгородскій (половина XV в.)- "отроку растущу и времени приспъвшу вданъ бываетъ учитися божественнымъ внигамъ"; Іона, архіепископъ новгородскій (вторая половина XV в.) также вданъ былъ "наказатися священнымъ книгамъ" и т. д. Уже то, что извъстія буквально сходны и ничего не говорять о вругв ученія, видно, что дёло было въ одномъ обучени грамоть. Иногда упоминается даже "множество ученичесвое" — внижная фраза для обозначения нёсколькихъ ребятишекъ. учившихся вмѣстѣ. Способъ и объемъ ученія былъ вѣроятно тотъ самый, о которомъ говорить въ концѣ XV вѣка архіепископъ новгородскій Геннадій: ученіе у "мастеровъ", по самому мудреному способу, посредствомъ заучиванья наивусть азбуки, часослова и псалтыря, и оплачиваемое натурой, съёстными припасами. Мастерами тогда, какъ послъ, были, въроятно, причетники.

Извѣстное пославіе Геннадія (1496 — 1504) къ митр. Симону показываетъ, что онъ затруднялся даже въ постановленів священнослужителей. Иные думали, что Геннадій преувеличивалъ, что церковное образованіе стояло вовсе не такъ низко; что факты указываютъ особое развитіе книжности въ Новгородѣ, и жалобы Гевнадія могли относиться лишь къ тѣмъ ставленникамъ, кого выбирали сами жители, — но разсказъ исполненъ такими жизненными подробностами, что трудно заподозрить его достовѣрность.

..., Да, какъ ты, господинъ отецъ нашъ, на что преложишь, —пишетъ Геннадій къ митрополиту, —и ты пожалуй и мив вели о томъ вёдомо учинить, чтобы еси пожаловалъ прислать грамоту ва своею печатью. А пущи того беззаконіе въ всей русской землё ведется, мужикы озорные на крылосё поютъ, и паремью и апостолъ на амбонё чтутъ, да еще и въ олтарь ходятъ; ино бы то

いったいたい。これなどに対応していた。こ

## ШКОЛА КОНЦА ХУ ВЪКА.

беззаконье вывести. Да биль есми челомъ государю великому внязю, чтобы велёль училища учинити; а вёдь язь своему государю воспоминаю на его же честь да и на спасеніе, а намъ бы просторъ былъ: занеже вёдь только приведуть кого грамотё горазда, и мы ему велимъ одны октеніи учити, да поставивъ его да отпущаю боржае, и научивъ, какъ ему божественная служба совершати; ино имъ на меня ропту н'ятъ. А се приведутъ ко нев мужика, и язъ велю ему апостолъ дати чести и онъ не умъетъ ви ступити, и язъ ему велю псалтырю дати, и онъ и по тому одва бредетъ, и язъ его оторку, и они извътъ творятъ: "земля, господине, такова, не можемъ добыти кто бы гораздъ грамотъ"; ино де въдь-то всю землю излаялъ, что нътъ человъка въ землъ, кого бы избрати на поповство. Да миъ бьютъ челомъ: "пожалуй, ден, господине, вели учити"; и язъ прикажу учити ихъ октеніи, и онъ къ слову не можеть пристати, ты говоришъ ему то, а опъ иное говоритъ; и язъ велю имъ учити азбуку, и онъ поучився мало азбуки да просятся прочь, а и не хотять ее учити ... Да темъ-то на меня брань бываеть отъ ихъ нерадънія, а моей силы нътъ, что ми ихъ не учивъ ставити. А явъ того для быю челомъ государю, чтобы велълъ училища учннити, да его в грозою, а твоимъ благословеньемъ, то дѣло исправится; а ты бы, господинъ отецъ нашъ, государемъ нашимъ, а своимъ дътемъ, великимъ княземъ, печаловался, чтобы велёли училища учивити; а мой совёть о томь, что учити во училищё, первое азбука граница истолкована совсёмъ, да и подтителные слова, да псалтыря съ слёдованіемъ накрёпко; и коли то изучять, можеть послё того проучивая и конархати и чести всявыя вниги. А се мужным невъжи учятъ робять да ръчь ему испортить, да первое изучить ему вечерню, ино то мастеру принести каша да гривна денегъ, а завтреня также, а и свыше того, а часы то особно, да тв поминки опроче могорца, что рялиль отъ него; а отъ мастера отъидетъ, и онъ ничего не умбетъ, толко-то бредеть по внигь, а церковнаго постатія ничего не знаетъ... А чтобы в поповъ ставленыхъ (государь) велълъ учити, занеже то нерадъніе въ землю вошло, и толко послышать то учащися, и они съ усердіемъ пріймутъ ученіе" 1).

Передъ нами эпизодъ изъ исторія русской школы въ концѣ XV вѣка. Несомнѣнно, что подобные ему могли бы встрѣтиться и въ XIV и въ XVI вѣкѣ. Самъ Геннадій, повидимому, иринялъ нѣкоторыя мѣры для улучшенія дѣла: по крайней мѣрѣ

<sup>1</sup>) Акты историческіе, т. І. Спб., 1841, № 104, стр. 145—148.

Степенная Книга восхваляеть его, что онъ ставиль ученыхъ священниковъ, которые были "яко свётила міру" и отъ которыхъ люди получали большую пользу.

Полъ-въка спустя послъ Геннадія, на соборъ 1551 года, такъ называемомъ Стоглавомъ, снова былъ поднятъ тотъ же самый вопросъ о дьякахъ, желающихъ священства, а не умѣющихъ грамотѣ, и о необходимости училищъ. Соборъ приходилъ въ недоумѣніе: ставить такихъ священниковъ-противно священнымъ правиламъ, а не ставить — святыя церкви будутъ стоять безъ пѣнія, и постановлялъ, чтобы святители обращали вниманіе на грамотность ставленниковъ. "Да и о томъ ихъ святители истязають (спрашивають), съ веливнить запрещениемъ (строгостью) почему мало умѣютъ грамотѣ, и они отвѣты чинятъ: мы-де учимся у своихъ отцовъ, или у своихъ мастеровъ, а индъ де намъ учитися негдѣ; колько отцы наши и мастеры умѣють, по тому и насъ учать. А отцы ихъ и мастеры сами потому же мало умъють и силы въ божественномъ писаніи не знають, да учиться имъ негдѣ. А прежде сего училища бывали въ россійскомъ царствія на Москвъ и въ великомъ Новъградъ, и по ннымъ градомъ, многіе грамотѣ писати, и пѣти, и чести учили; потому тогда и грамотъ гораздыхъ было много, и писцы, и пъвцы, и четцы славны были по всей земли и до днесь" (гл. 25). Вслъдствіе того соборъ постановилъ: въ царствующемъ градѣ Москвѣ и по всёмъ городамъ, протопопы и старейте священники должны были избрать добрыхъ священниковъ и діаконовъ, "гораздивыхъ" въ грамотъ и пънін, и устроить въ ихъ домахъ училища, --"чтобы священницы и діявоны и всё православные христіане въ коемждо градъ давали своихъ дътей на ученіе грамоть, книжнаго писма и церковнаго пъвія, и чтенія налойнаго, и тъ бы священники и діаконы и діяки избранные учили своихъ учениковъ страху божію, и грамоть, и писати, и пъти, и чести со всякимъ духовнымъ наказаніемъ"... "и учили бы учениковъ грамотъ довольно, воль сами умѣете, по данному отъ Бога таланту, ничто же скрывающе, чтобы ученицы ваши всё книги учили" (гл. 26).

Постановляемыя мёры и самый способъ выраженія указываютъ, что у собравшихся святителей шелъ вопросъ только о выучкъ священнослужителей; о другомъ училищъ они даже не имъли представленія.

Въ общемъ итогѣ обученіе за тѣ вѣка очевидно ограничивалось только грамотностью <sup>1</sup>). Болѣе широкое знаніе, напр.,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Соболевскаго. Образованность московской Руси XV—XVII вёковъ. Рёчь на актё Свб. унив. 8 февраля 1892.

## ШКОЛА ХУІ ВЪКА.

знаніе греческаго языка (которое засвидётельствовано переводами греческихъ внигъ) или латинскаго составляли рёдкое исключеніе. Для дёлъ дипломатическихъ, гдё требовалось знаніе иностранныхъ язывовъ, часто служатъ заёзжіе иноземцы, даже до вонца XVII столётія. При Иванъ III бывали послами два фрязина (итальянца) Иванъ и Антонъ; англичанинъ Елисей Бомелій былъ врачемъ и совётнивомъ Грознаго, отъ вотораго и погибъ; при томъ же царѣ былъ тотъ нѣмчинъ, "прелестнивъ"<sup>1</sup>) и звѣздочетъ, противъ котораго писалъ обличенія Максимъ Гревъ; посольскія дѣла исправлялъ англійскій купецъ Джеромъ Горсей (Еремей Ульяновичъ Гаршіевъ, въ русскомъ переименованіи), нѣмецкіе купцы Кельдерманы, греки Траханіотъ, Николай Спаеарій и т. д.

Если власть чувствовала надобность позаботиться по крайней мърт о нъкоторомъ обучени духовенства, то остальные классы населенія были предоставлены только самимъ себъ. Подобіе школъ существовало только при церквахъ и монастыряхъ, главнымъ образомъ, въроятно для приготовленія будущихъ церковнослужителей. О монастырскихъ школахъ упоминаютъ и писатели иностранные. Въ 1570-хъ годахъ Кобенцель записываетъ: "во всей Московіи нътъ школъ и другихъ способовъ къ изученію наукъ, кромѣ того, что учатся въ монастыряхъ, а потому изъ тысячи едва найдется одинъ, умѣющій читать или писать"<sup>2</sup>). Филаретъ, въ исторіи церкви, замѣчаетъ къ этому показанію: "думаемъ, едва-ли и на двѣ тысячи приходился умѣющій писать". Подобное замѣчаетъ въ 1580-хъ годахъ Одерборнъ <sup>3</sup>). Но тѣ же иновемцы указываютъ большую скудость свѣдѣній у людей, проходившихъ такую школу<sup>4</sup>).

Къ концу нашихъ среднихъ въковъ грамотность повидимому стала значительно распространяться: она все больше и больше требовалась для церковныхъ и приказныхъ нуждъ, для возроставшаго чтенія и писанія книгъ; но качество ея указывается

<sup>1) &</sup>quot;Прелесть" въ старомъ языкъ значитъ: прельщение, обманъ, соблазнъ: "прелестникъ" — обманщикъ, соблазнитель.

Зестникъ" — оожанщикъ, соолазнитель. <sup>2</sup>) У Старчевскаго, Historiae ruth. scriptores exteri, Берл. и Спб. 1841 — 42. Ц. 15. О монастиряхъ предъ тёмъ замѣчено; "монастирей здёсь множество, такъ что на пространствё двухъ или трехъ миль всегда найдется монастирь". Тоть же разсказъ, на итальянскомъ языкё, у Пернштейна, 1575 г. Hist Monumenta Ал. Тургенева, І, стр. 258.

<sup>разсвазъ, на вталянскомъ языкъ, у периштенна, 1575 г. Нізт монишента А.І. Тур</sup>генева, І, стр. 258.
\*) Scholas semper templis adjunctas habent, — у Старчевскаго II, стр. 39 н др.
\*) Одерборнъ разсвазяваетъ: "Libros latinos et graecos nunquam viderunt, et tamen de Religione Graecorum multa gloriantur. Ego cum semel novum testamentum Tiguri graece impressum mecum haberem, rogaremque Flamines (т.-е. священняковъ), ut aliquam periodum legerent, illi hoc sese facturos pernegabant: sancte adfirmantes, ejusmodi typos nunquam sibi ante visos esse". (Старч., тамъ же, II, 43).

жалобами на неисправность книгъ, которая повела, наконецъ, къ Никоновскому исправлению. Въ XVII въкъ писцами и владъльцами внигъ нерваво являются посадскіе люди и врестьяне. Періодъ наибольшаго незнанія относится повидимому къ началу нашихъ среднихъ въковъ, когда даже главы государства были мало учены грамоть: Динтрій Донской не быль хорошо изучень внигамъ, Василій Темный былъ вовсе неграмотенъ<sup>1</sup>). Въ одной грамоть 1565 г. значится такая приписка: "А которые князья и дёти боярскіе въ сей записи написаны, а у записи рукъ ихъ ивть, а тв князи и дъти боярскіе... грамоть не умъють <sup>2</sup>). Подобныхъ примёровъ можно найти много; вмёсто безграмотныхъ, даже богатыхъ "гостей", расписываются ихъ духовные отцы и т. п.

При отсутствія высшаго училища, единственнымъ средствомъ пріобрѣтенія познаній оставалось "внижное почитаніе". Его содержаніе и его действіе были двоякія: во-первыхъ, воспитаніе духовное и правственное; во-вторыхъ, пріобрѣтеніе мірскихъ позваній, тогдашняя наука. О первой сторов' этого образованія, почерпавшагося изъ книгъ, мы говорили; какія были познанія научныя?

Прежде всего въ древнемъ русскомъ просвъщении, какъ вообще въ средневѣковомъ христіанствѣ, знаніе о человѣкѣ и природѣ окружено было религіознымъ освященіемъ.

Главнымъ источникомъ послужили библейскія сказанія и развившаяся изъ нихъ христіанская космогонія и мистика. Средніе вбка отказывались оть научныхъ преданій древности, сохранные отъ нея только отрывочныя фантастическія басни, западныя и восточныя; восмогонія библейская дополнена была матеріаломъ аповрифической поэзіи, и въ результать составилось своеобразное міровоззрівніе, во многихъ чертахъ одинаковое на востокъ и западѣ... Въ началѣ нашего христіанства языческое преданіе вторгалось въ понятія церковныя въ видѣ "двевѣрія"; народная ивсня, повбрье и бытовой обрядъ хранять его и донынй, но съ теченіемъ времени въ космогоніи брали верхъ библейско-апокрифическія свазавія. Церковь запрещала "отреченныя" вняги, но онъ твиъ не менъе распространялись "книжнымъ почитаніемъ", гдѣ, по выраженію стараго индевса, ими поучались не только "невѣжи", но и "вѣжи"... Такимъ образомъ, понятія о природѣ почериались изъ разнообразныхъ источниковъ: изъ воспоминаний

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соловьевъ, IV, 349. <sup>2</sup>) Собр. Госуд. Грам., I, № 184.

## источники просвъщения.

народно-языческихъ, которыя больше и больше забывались; изъ библейско-апокрифическихъ сказаній; изъ византійскихъ компиляцій, гдѣ встрѣчались и обломки древней физической философіи; къ концу нашего средняго періода стали присоединяться заимствованія изъ западной литературы, именно изъ популярныхъ книгъ, — вообще однако случайныя и запоздалыя: опыты научнаго естествознанія и другихъ отрасдей науки, уже возникавшія въ европейской литературѣ XVI— XVII вѣка, у насъ остались совершенно неизвѣстны...

Первымъ источникомъ свъдъній о міротворенін и судьбъ че-ловъка была Библія, въ сопровожденіи цълаго ряда переводныхъ толкованій. Это были произведенія болъе или менъе знаменитыхъ отцовъ церкви, гдъ были примънены разныя точки зрънія — и нравоучение, и символика, а также объяснение научное (по предметамъ астрономін, физики, физіологіи), гдѣ, между прочимъ, церковные писатели пользовались и языческой мудростью. Имена древнихъ греческихъ философовъ были еще авторитетны, и писатели первыхъ христіанскихъ въковъ считали вужнымъ приводить въ толкованін Библіи мийнія Өалеса, Платова, Аристотеля, --какъ въ другихъ случаяхъ не усомнились переработывать въ христіанскомъ духѣ стоическую философію Эпиктета <sup>1</sup>), или какъ изреченія языческихъ мудрецовъ нашли мёсто въ "Пчелѣ", предназначенной для благочестиваго нравоученія. Наконецъ, къ хри-стіанской символикъ и естествознанію Библіи прямо присоединяется элементь апокрифическаго преданія, составляя какъ бы поэтическое дополнение къ ветхозавътному и новозавътному разсказу, въ который оно вносило новый обильный запасъ чудеснаго. Перешедши изъ византійской письменности въ славянорусскую, апокрифическія сказавія нашли и здёсь благопріятную почву, на которой распространились до того, что повидимому давно уже проникли въ самую народную среду; здъсь онъ дали матеріаль народному суевърію и народной поэзін, въ которыхъ живуть и довыев.

Въ этомъ библейско-фантастическомъ тонѣ складывалось народное міровоззрѣніе древней Руси, съ теченіемъ времени осложняясь новыми подробностями. Въ историко-литературной судьбѣ этого міровоззрѣнія должно отмѣтить двѣ особенности.

Во-первыхъ. Если у самихъ книжниковъ византійскихъ апокрифическій миоъ легко провикалъ въ церковныя писанія, то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напр., въ рукописи XIV-XXV в., въ Описанія Синод. б-ки, Горскаго и Невоструева, отд. II, 2, стр. 285-286.

твиъ легче онъ могъ распространяться въ письменности, которая лишена была опоры правильной школы. Церковныя власти должны были по указаніямъ законовъ отвергать апокрифичесвія свазанія, кавъ "ложныя" и "отреченныя", но сплошь и рядомъ сами въ то же время читали и принимали ихъ по невъдънію: апокрифическіе элементы не замъчались въ одной изъ самыхъ распространенныхъ внигъ, вавъ "Палея", которая указывалась для чтенія какъ "книга истинная"; отсюда они повторены въ лѣтописи; даже јерархъ, какъ архјепископъ новгородскій Василій, въ посланіи къ тверскому епископу, разсказываль аповрифическую и сретическую легенду о земномь рав, подтверждая ее ссылвами на "своихъ новгородцевъ", которые будто бы до этого рая доходили; въ самыхъ "истинныхъ" и благочестивыхъ твореніяхъ встрёчались аповрифическія подробности <sup>1</sup>). Такимъ образомъ даже у святителей возможно было совпаденіе съ простецами въ предметахъ, о которыхъ прямо говорили церковныя правила: однѣ вниги поучали грамотныхъ бояръ и посадскихъ людей, врестьянъ и самихъ святителей. Отсюда получалось ръдкое и даже невозможное въ другія эпохи "единство міровоззрѣнія", которое для позднѣйшихъ приверженцевъ старины вазалось завиднымъ благомъ, утраченнымъ послѣ Петра. Но не должно заблуждаться объ основаніяхъ этого единства: оно опиралось прежде всего на равномъ незнаніи у об'вихъ сторонъ.

Во-вторыхъ. Съ этимъ сзединялось другое свойство нашей древней письменности: однородная по своему распространенію въ грамотной массё, она почти не испытала историческаго развитія. Для древней письменности какъ бы нѣтъ хронологіи. Историкъ церкви, мнѣнія котораго мы не однажды приводили, говоритъ объ этой чертѣ старой нашей письменности: "Мы не имѣли въ періодъ до-монгольскій настоящаго просвѣщенія. Тѣмъ не менѣе мы могли имѣть собственную письменность, — письменность не людей просвѣщенныхъ, а людей только грамотныхъ, письменность, такъ сказать, первичную или тотъ ел родъ, которымъ она обыкновенно начиналась... Другіе, начавъ съ этой письменности первичной, шли все далѣе и далѣе впередъ, достигали большаго или меньшаго совершенства. Отличительная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Таковы "худые номоканунцы" въ "Измарагдъ" и т. п. Ср. Тихонравова, "Отреченныя книги", и В. Яковлева: Къ литературной исторіи древне-русскихъ сборниковъ. Опытъ изслѣдованія "Измарагда". Одесса, 1893, стр. 146 и д. Объ апоирифическихъ элементахъ въ "Златоструй" см. Малинина: Изслѣдованіе Златоструя по рукописи XII вѣка Импер. Публичной библіотеки. Кіевъ, 1878, стр. 219 и др. Произведенія старихъ русскихъ церковныхъ писателей представляютъ вообще не мало примъровъ подобнаго смѣшенія.

### ОТСУТСТВІЕ ИСТОРИЧЕСКАГО РАЗВИТІЯ.

черта нашей письменности есть та, что она неподвижно оставалась все на одной и той же степени, съ которой началась, что она не имбетъ исторіи въ смыслѣ постепеннаго движенія впередъ или развитія и усовершенствованія. Наши писатели слёдують одннь за другимь въ преемствё времени или хронологическомъ порядкъ, но не составляютъ между собою ни малёйшаго преемства внутренняго и ни малёйшаго порядка прогрессивно-историческаго. Какъ неподвижно было состояние нашей умственной жизни, такъ неподвижно было состояние и нашей письменности. Исторія нашей письменности до-монгольскаго періода, какъ и послѣдующаго долгаго времени, есть не столько настоящая исторія, въ которой бы нельзя было бы измёнять и нарушить внутренней связи, сволько механическая библіографія, въ которой по произволу можно начинать откуда угодно-съ начала, середным и вонца. Наша письменность вибла до нъвоторой степени только вебшнюю исторію, именно-исторію вебщней формы и вибшинать прісмовъ (не всё народы заимствовали просвъщение отъ другихъ уже готовымъ, нъкоторые создавали его сами, мы не заимствовали, но создавали)"... 1).

Отсутствіе историческаго развитія сказывается на всемъ вибшнемъ обликъ старой литературы. Отъ XI въка до вонца XVII-го н даже въ теченіе XVIII вѣка въ рукописяхъ произведенія литературы повторяются: новыя, хотя бы вовсе не однородныя, не вытёсняютъ старыхъ, - напротивъ, стоятъ рядомъ съ ними, тавъ что въ вонцъ вонцовъ рувописи позднъйшія неръдко представляють сборники произведений цёлаго ряда вёковъ. Древній паматникъ списывается въ XVII вѣкѣ, сохраняя весь свой авторитеть, не внушая новыхъ запросовъ или сомнѣній; и если въ концъ концовъ случалось разноръчіе, когда, напр., особливо со второй половины XVI вѣка, начинали появляться книги съ отголосками европейскаго знанія, два изложенія ставились рядомъ, не возбуждая вритической потребности разобраться въ противоричін. Такъ было, напр., когда къ старой космогонія Козьмы Индивоплова прибавлялись отголоски системы Птолемея, а наконецъ даже и Коперника; когда въ древнимъ скуднымъ географическимъ познаніямъ присоединялись новъйшія восмографіи и т. д. Отсутствіе школы и недостатокъ критическаго пониманія превращали литературу въ безразличную массу внижнаго матеріала, гдѣ не было историческихъ эпохъ, смѣны направленій, и были только различные отдёлы содержанія — вниги церковныя,

<sup>1</sup>) Голубинскій, т. І, первая половина, стр. 614.

237

at the Children and

「「「「「「」」」

поученіе, лѣтопись, повѣсть и т. д. Нѣтъ граней, которыя дѣлили бы одинъ періодъ отъ другого; сама литература полагала себя вакъ нѣчто однородное, и вогда во времена окончательнаго установленія Московскаго царства почувствовалось инстинктивно національное значеніе этого момента, онъ отразился въ литературь характеристическимъ явленіемъ. Какъ будто возникла мысль сознать это историческое явленіе, подвести итогъ добытому прошедшимъ содержанію, а вивств съ твиъ была мысль не о томъ. чтобы развивать его дальше, а именно недвижно установить его для дальнёйшаго времени. Исполненіе этой задачи относится въ особенности въ половниъ XVI въка, ко временамъ Грознаго: въ Четінхъ-Минеяхъ митрополита Маварія было собрано все содержаніе русской церковной литературы и формой объединенія послужили святцы: писатели были обывновенно святые отцы, и также русские святые и благочестивые люди, и подъ двями ихъ цамяти собраны были ихъ творенія и относящаяся въ нимъ литература. Такимъ образомъ объединение было чисто вибшнее и понималось только въ смыслѣ церковной правтики; русское не было выдёлено отъ переводнаго или южно-славянскаго; о хронологической послёдовательности не могло быть рёчи.

Это послёднее отвёчало дёйствительному характеру литературы, гдё старое и новое шли рядомъ, и не возникало мысли о движеніи литературы, о развитіи ея содержанія. Прежде и выше всего стояли предметы душевнаго спасенія, самый высокій авторитетъ былъ авторитетъ старый, и старая внига продолжала цёниться даже въ томъ случаё, когда дёло шло о простомъ научномъ или практическомъ знаніи. Дёйствительно, до самаго XVIII вёка источникомъ познаній, напр., по исторіи, продолжалъ служить заматерёлый византійскій хронографъ.

## Какіе же были источники просвѣщенія?

Древнёйшимъ памятникомъ, который доставлялъ, вромё религіознаго поученія, научныя знанія, былъ знаменитый "Шестодневъ" или "Шестоденье" Іоанна Экзарха болгарскаго: это разсказъ о шести дняхъ творенія съ объясненіями богословскими, нравоучительными, а также частію естественно-научными. Послё вступленія, обращениаго къ князю (болгарскому) Симеону, въ заглавіи Шестоднева указаны его источники: "Василій" (Шестодневъ Василія Великаго), Іоаннъ (Іоаннъ Дамаскинъ), "Сеуріянъ" (Северіянъ Гевальскій), "Аристотель философъ" и иные. Въ разныхъ мёстахъ книги Іоаннъ Экзархъ дёйствительно ссылается

## источники просвъщения. шестодневъ.

также на Парменида, Оалеса ("Таллъ"), Платона и пр., между прочимъ съ прямыми обращеніями въ нимъ и опроверженіемъ на ваблуждении; онъ обличаетъ "астроложскую прелесть" и сопровождаеть свой разсказь о міротворенія комментаріемь. Трудъ Іоанна Экзарха всёмъ свонмъ характеромъ повторялъ свои византійскіе образцы: для новообращенныхъ было, разумфется, необходимо учение о міротворения, по трудъ Эвзарха уже имблъ тоть недостатовъ, который впослёдствін быль сильно распространенъ въ славяно-русской письменности: книга не отвѣчала уровню читателей. Новые христіане, южные славяне и русскіе, далево не были приготовлены въ подобному изложению: имъ не могли быть понятны богословскія тонкости, реторическія украшенія, обличенія невѣдомыхъ греческихъ философовъ, "астроложской прелести": читателямъ предлагалась внига, скопированная съ византійскихъ оригиналовъ, гдв поученія назначались для язычниковъ-грековъ первыхъ вёковъ христіанства, гдё обличали **Оалеса, ссылались на Платона и Аристотеля. До сихъ** поръ не дослёдовано, но едва-ли вёроятно, чтобы Экзархъ прямо зналъ Аристотеля или Платона. Не мудрено, что внига, какъ и другія подобныя, не поддержанныя школой, не послужила зерномъ для развитія знаній; она принималась на в'ру, полупонятая. Шестодневъ, вийстъ съ другими, прямо или косвенно византійскими произведеніями, быль тёмь источникомь, откуда старые наши внижники узнали о древнихъ греческихъ философахъ по слуху, а не по самымъ ихъ твореніямъ. Здъсь въ первый разъ упомянутъ въ неопредёленной фразъ, на ряду съ Платономъ, "Физіологъ" <sup>1</sup>), въроятно тотъ "Физіологъ"-писатель, подъ которымъ подразумъвають Аристотеля и по имени котораго прославилась въ средніе въка книга "Физіологъ", заключавшая разсказы о животныхъ, между прочимъ баснословные, и извъстная въ переводъ и въ нашей древности.

Другой памятникъ, гдѣ рядомъ съ вѣроученіемъ сообщались свѣдѣнія историческія и естественно-научныя, была "Палея". Это есть собственно сокращенное названіе Ветхаго Завѣта, и въ старой письменности случалось даже, что Палеей и назывался Ветхій Завѣтъ; но памятникъ, носящій это имя, есть особое изложеніе ветховавѣтной исторіи по источникамъ каноническимъ и апокрифическимъ. Исторія памятника вполиѣ еще не выяснена: по своей основѣ, въ разныхъ видоизмѣненіяхъ содержанія (Палея толковая или "Бытія толковая на іуден", Палея

<sup>1</sup>) Въ изданія Бодянскаго-Попова, листь 14: "первые философы и физіологи".

239

историческая и пр.), онъ идетъ изъ византійскаго источнива, подвергшись тёмъ различнымъ осложненіямъ и варіантамъ, какіе испытываль вообще старый памятникт, обращавшийся въ рукоинси, гат каждый писавшій считаль себя его хозяиномь. Такимь образомъ произошли разнообразныя редакцій, которыя частію исходили изъ разныхъ византійскихъ версій библейскаго изложенія, частію переплетались между собою и съ другими однородными произведеніями. Такъ, отмѣчено было сходство въ описаніи дней творенія въ Палев и Шестоднев Іоанна Эвзарха, что объясняють тёмъ, что болёе краткое описаніе Палеи было дополнено изъ подробнаго изложенія Экзарха; позднѣе, уже на русской почвѣ, внесены въ Палею сказанія о Соломонѣ и Кнтоврасѣ (съ XV вѣка); всѣ цѣльные (а не въ отрывкахъ) аповрифы могли быть вставками, сдёланными уже при русской переработвъ (кромъ развъ "Завътовъ двънадцати патріарховъ") и т. д. Слёды Пален находять уже въ древнёйшихъ памятиивахъ русской письменности, напр., въ Словѣ о законѣ и благодати, приписываемомъ митрополиту Иларіону, въ поученіи Мономаха, до позднёйшихъ хронографовъ и азбуковниковъ: послёднія отраженія ея баснословныхъ апокрифическихъ элементовъ доходять до народной поэзія — въ духовныхъ стихахъ я былинахъ... По старому обычаю внига авторитетная и назидательная при отсутствін имени автора приписывалась обыкновенно какомунибудь знаменитому учителю церкви: такъ Палея была приписана Іоанну Златоусту или Іоанну Дамаскину и въ самодельномъ спискъ "внигъ истинныхъ и ложныхъ" безъ всякихъ сомевеій ставилась въ ряду истивныхъ; между твиъ, какъ она именно пересыпана ложными внигами, въ полномъ составъ и въ отрыввахъ.

Излагая ветхозавётную исторію по Библія и апокрифамъ, Палея придавала ей еще болёе чудесный видъ. Среди полемики противъ іудеевъ и магометанъ, она указываетъ параллели между Ветхимъ и Новымъ завётомъ въ смыслё преобразованія и, какъ въ "Шестодневё" Іоанна или въ его византійскихъ образцахъ, къ библейскому разсказу присоединяетъ съ одной стороны апокрифическія подробности (напр., о паденіи Сатаначла и т. д.), съ другой—естественно-историческіе разсказы изъ старыхъ греческихъ источниковъ, съ нравоучительными толкованіями. Творенію міра предшествуетъ твореніе духовъ, ангеловъ, и перечисляются по "Небесной Іерархіи" Діонисія Ареопагита девятъ чиновъ ангельскихъ съ ихъ старѣйшинами, "воеводами" и начальниками: ихъ было собственно десять чиновъ, но десятый

чинъ "преложнися въ демоновъ". Приводя начальныя слова въ евангелія отъ Іоанна, Палея опредъляетъ ученіе о св. Троицъ. При важдомъ днѣ творенія Пален присоединяетъ естественноисторическія толкованія, какъ въ Шестодневѣ Іоанна. Первымъ источникомъ этихъ толкованій были Василій Великій, св. Епифавій, Северіанъ Гевальскій. Отсюда заимствовано представленіе объ ангелахъ, посылаемыхъ Богомъ на службу по вселенной: есть ангелы облакамъ, мракамъ, льдамъ, мгламъ, морозу, росамъ, молніямъ, грому, вною, вимѣ и лѣту, веснѣ и осени и т. д. И далѣе представленіе объ устройствѣ земли: она не повѣшена ни на чемъ, подъ нею нътъ ни планетъ, ни стихій, она держится повелёніемъ Божінмъ на своей тверди. Нёкоторые баснословцы говорять, будто солнце и луна съ прочими звъздами проходять (ночью) подъ землею, -- это древніе люди соблазивлись въ суетъ ума своего, вообразивши, что небо кругло; но писаніе учить насъ не такъ: небо вовсе не движется -- отъ востока къ западу, в твердь не вругла; божественный Давидъ и великій Павелъ говорять, что звъзды и свътильники движутся по воздуху служебными ангелами, которые творять эту службу ради человъка; св. Павелъ въ видъніи восхищевъ былъ до третины небесъ и самъ видѣлъ, какъ тѣ небесныя силы непрестанно движутъ звѣздами день и ночь, а вогда въ скончанію міра Богъ освободитъ небесныя силы отъ этой работы, то звъзды упадутъ на землю. При слёдующихъ дняхъ творевія Палея объясняетъ составъ тверди, водъ и земли, морей, ръкъ, горъ; далъе движение свътнаъ, смѣну дня и ночи, при чемъ иногда буквально сходится съ объясненіями Козьмы Индикоплова, о которомъ скажемъ далее; прия отарат посвященъ объяснению солнечныхъ и зленыхъ вруговъ, согласно съ церковной пасхаліей; по Іоанну Дамаскину Палея исчислиеть семь планеть, расположенныхъ на семи небесныхъ поясахъ, и т. д., сливая такимъ образомъ отрывки древвихъ астровомическихъ понятій съ измышлевіями первыхъ вѣковъ христіанства, которыя хотёли опровергать древнюю науку, когда она не сходилась съ ученіями Библін. Подобнымъ обравомъ вдесь, какъ въ Шестодневе, находятся отрывки стараго греческаго знанія о физіодогической жизни челов'яка, о разнаго рода животныхъ и ихъ свойствахъ, и при этомъ сообщается не мало баснословнаго, что потомъ въ теченіе въковъ повторялось въ старинномъ чтенін, въ составѣ Пален и въ извлеченіяхъ изъ нея въ сборникахъ и азбуковникахъ. Таковы, напр., сказанія о птицъ алконость, о малой рыбицъ ехиніи, имъющей то изумительное свойство, что, прицёпнешись въ кораблю, она можетъ 16

NCT. PYCCE. JET. T. I.

остановить его движеніе, пока "норцы" не отр'яжуть ее отъ дна ворабля; о птицъ фенивсъ, о змът аспидъ 1) и т. д.

Въ образчивъ того, какъ подобныя баснословныя сказанія были примѣняемы къ христіанскому вѣроученію, приводимъ свазаніе о фенивсѣ (финивсъ, фюнивсъ). "Есть птица въ веливой Индін, — разсказываетъ Палея<sup>2</sup>), — называемая фюниксъ, о которой Давидъ-пророкъ въ 91-мъ псалмѣ сказалъ: "праведникъ яко фюниксъ процвѣте"<sup>3</sup>). И та птица есть единогнѣздница, не имветь ни подружья, ни чадь, но сама только пребываетъ въ своемъ гибздъ; пищу же свою добываетъ, летая въ ведры Ливана, и, летая тамъ, наполняетъ врылья свои ароматомъ. н оттого благовонна; но когда эта птица старбется, то валетить на высоту и беретъ отъ небеснаго огня и, спустившись, зажигаетъ гнѣздо свое, и тутъ же и сама сгораетъ, по потомъ въ пеплѣ гвѣзда своего нарождается червемъ, и изъ того червя бываетъ птица, съ тёмъ же нравомъ и съ тёмъ же естествомъ. И эта птица фюниксъ является образомъ истинно върующихъ въ Бога, потому что, хотя они и приняли мученія за Христа, но нашли большую пищу рая и въ благоуханіи водворились. Смотри же, - вакъ человъку нельзя получить славы, если не будетъ искушенъ въ брани, такъ и тъ мученики, боровшись съ мучителенъ, получили славу и вѣнецъ" и т. д. Первый источникъ сказаній о фенивсь, возрождающемся изъ собственнаго пепла черезъ каждыя 500 лёть заключается, кажется, въ разсказё Геродота н относится въ Египту; потонъ фенивсъ былъ перевесенъ въ Индію, а въ первые въка христіанства легенда, имъвшая первоначально астрономический смыслъ, получила толкование богословско-символическое и нравоучительное. У св. Епифанія возрожденіе феникса примѣнено къ воскресенію Христа: какъ іуден, - говорить онъ въ своемъ толкования этого разсказа, --- не пов врили воскре-

<sup>1</sup>) Птица "алконость" (въ нашихъ текстахъ), уръковѣченная въ лубочныхъ кар-тинкахъ въ качествъ райской птицы вмъсть "съ сириномъ", обязайа своимъ суще-ствованіемъ древней орфографической ошнбкѣ, которую можно прослѣдить еще съ Іоанна Экзарха. У него она называются правильно: "алкуонъ" (гальціона), но въ первой фравѣ, гдѣ упомянута эта птица, читается: "алкуонъ" (гальціона), но въ первой фравѣ, гдѣ упомянута эта птица, читается: "алкуонъ" превратням описку въ "алконостъ" (въ такомъ видѣ она является уже въ Палеѣ, напр., Тихонравов-ской, стр. 41, и еще раньше въ Александро-невской Палеѣ', н въ этомъ видѣ птица стала значенита у нашихъ кънживковъ. Съ Никовскаято. О дитературныхъ трукахъ стала знаменита у нашихъ книжниковъ. Ср. Никольскаго, Олитературныхъ трудахъ Климента Смолятича, стр. 150-151. Въ издании Шестоднева Бодянскаго-Понова объ

алконость л. 170 об.; о рыбь ехинін, л. 170 об., 172. <sup>2</sup>) Московское изданіе учениковъ Тихонравова, стр. 43. <sup>3</sup>) Птица "фоннисъ" смъщана съ финикомъ. Въ русскомъ переводъ псалтири (съ еврейскаго, въ изданіи св. Синода для Англійскаго Библейскаго Общества), псаломъ 91, ст. 13: "Праведникъ цвътетъ какъ нальма, возвышается подобно кедру на Ливанъ".

сенію І. Христа изъ мертвыхъ, когда птица (о которой сказалт Давидъ: праведникъ яко финиксъ процвътетъ) черезъ три дня дълалась живой?"

Другое произведение, говорившее о міротворении и космографін, было сочиненіе Козьмы Индикоплевства (плавателя въ Индію, въ славянскомъ переводѣ Индикоплова). Это - "Христіанская топографія", которая въ русскихъ рукописяхъ носить такія заглавія: "Книги о Христв объемлюща весь міръ", и далве: "Книги Козмы нарицаемаго Индикоплова, избраны отъ божественныхъ писаній благочестивымъ и повсюду славимымъ киръ Козмою". Это быль купець, принявшій потомь монашество; самь онъ упоминаетъ, что путешествовалъ въ началѣ царствованія императора Юстина (518-527), а внигу свою писалъ лётъ двадцать спустя; въ самой Инди онъ однаво не быль и только слышаль о ней разсказы другихъ путешественниковъ. Главной цвлью его было дать новую физическую географію, согласную съ христіанскимъ ученіемъ, физическое и астрономическое толкование св. писания, такъ что его сочинение ставилось въ ряду подобныхъ толкованій. Это былъ человѣкъ благочестивый, но мало ученый, и онъ возстаетъ противъ системы Птолемея, воторую считаеть противорѣчащей писанію. Когда и гдѣ переведена была его внига на славянскій или славяно-русскій языкъ, еще не дослѣдовано; списки раньше XVI вѣка не встрѣчались; но одинъ отрывокъ вниги Срезневскій нашель въ сборникѣ XIV – XV вѣка бывшей Софійской библіотеки и заключаль, что въ то время существовалъ и цёлый списовъ; въ болёе позднихъ вопіяхъ Срезневскій усмотр'влъ также нікоторые признави древности.

Часть вниги Козьмы еще въ 1663 явилась во французскомъ переводѣ въ собраніи Тевено (Thévenot, Relation des divers voyages curieux); подлинникъ и латинскій переводъ изданы Монфокономъ въ 1706 г. (Collectio nova patrum et scriptorum Graecorum), и еще разъ послѣ. Сличивъ славянскій переводъ съ подлинникомъ, Срезневскій нашелъ, что переводъ представляетъ иногда недостатки, а иногда излишки противъ этого оригинала и потому необходимъ для изучающихъ греческій памятникъ.

Переводъ Козьмы Индикоплова любопытенъ какъ свидътельство о древнемъ русскомъ просвъщении. Въ предислови къ великолъпному факсимилированному изданию Козьмы, сдъланному Обществомъ любителей древней письменности, читаемъ, что Козьма, посътивъ Индію (на дълъ, не посъщалъ), зналъ также о Тапробанъ (Цейлонъ) и Синъ (Китаъ). "Въ истории человъческихъ знаний и средневъковой науки сочинение это важно чрезвычайно

16\*

цвивыми и точвыми сведениями объ Индіи и Евіопіи. Космографическія представленія Козьмы Индоплавателя вообще имѣли шировое распространение и признание въ течение среднихъ вѣковъ, а у насъ на Руси его трудъ, какъ это можно судить по многочисленнымъ списвамъ его перевода, былъ любимымъ чтеніемъ, начиная съ XIV вѣка, а можетъ быть, и съ болѣе ранняго времени". Но "признание" его представлений въ средние въка не было продолжительно; когда у насъ Козьма еще ходилъ въ рукописяхъ, его идеи были давно брошены на западѣ и смѣнились представленіями о шарообразности земли (что Козьма отвергалъ), которая и была доказана кругосвътными плаваніями и отврытіемъ Америки. Основная мысль космографіи Индикоплова завлючается въ желаніи опровергнуть Птолемееву систему и доказать изъ писавія, что земля не есть шаръ, а плосвость, и антиподы не существують. Съ этого начинается его внига, въ которой излагаются показанія Монсея и вообще св. писанія. говорится о солнцѣ, теченіи звѣздъ, шести дняхъ творенія, приводятся географическія и историческія свёдёнія, дается особо описаніе Индін и Цейлона, и т. д. Фигуру земли Индикопловъ представляеть какъ плоскій продолговатый оть востока къ западу четвероугольникъ, покрытый небомъ, какъ сводомъ; обитаемая людьми земля окружена океаномъ, а по краямъ возвышается стёна, и край земли сходится съ краемъ небесъ; земля основана на тверди, и подъ нею ничего нить; антиподы, которыхъ предполагали древніе греки, признававшіе шаровидность земли, не существують; ночное захождение солнца и свътилъ совершается за высокую гору, находящуюся на свверв.

Мы упоминали, какъ славяно-русской письменности приходилось встрёчаться въ ея византійскихъ образцахъ съ опроверженіями "еллинскаго" язычества или "еллинской" мудрости; это было естественно у греческихъ писателей первыхъ вѣковъ христіанства, когда еще былъ налицо античный міръ съ его литературой и образованностью; но наши предки не имѣли объ этомъ античномъ мірѣ никакого понятія и прямо встрѣчались съ опроверженіемъ и проклятіемъ чего-то имъ совсѣмъ невѣдомаго. Если они могли кое-какъ уразумѣть обличеніе язычества, какъ поклоненія идоламъ, то имъ были совсѣмъ невразумительны обличенія понятій научныхъ: они не знали ничего о Птолемеѣ или Гиппархѣ и читали только опроверженія Индикоплова или другихъ, подкрѣпляемыя ссылками на писаніе. Здѣсь о́чевидно не полагалось никакой основы для научныхъ понятій, и когда потомъ

#### козьма индикопловъ.

являлись отрывки другого рода, напр., отголоски самой Птолемеевой системы, они присоединялись механически къ Индикоплову, и старый русскій книжникъ встрічаль ихъ опять безъ всякой критики и оставался въ томъ же сумракѣ. Произведеніе VI-го вѣка еще пользовалось у насъ авторитетомъ въ XVI и XVII вѣкѣ.

Первое "слово" Индикоплова открывается увѣщаніемъ. Люди, нибющіе разумъ, рачители истивнаго свёта, старающіеся быть въ будущемъ въкъ согражданами святыхъ, считающіе божественнымъ Ветхій и Новый Завътъ, повинующіеся Христу и Монсею, върующіе, что будетъ воскресеніе человѣковъ и судъ, и что праведные наслёдують царствіе небесное; люди, внимающіе всему божественному писанію, которое было написано Монсеемъ, описавшимъ творевіе, или иными проровами, у которыхъ указано и мѣсто, гдѣ есть царство небесное, о воторомъ Христосъ обѣщаль, что Богь даруеть его праведнымь людямь; людя, находящіе, что Ветхій и Новый Зав'ять согласны въ этомъ утверждении, неподвижны и не побъждены ни однимъ изъ противниковъ, красящихся мудростью сего міра в принимающихъ божественное писаніе за богохульство и прозывающихъ Моисея и прорововъ, владыку Христа и апостоловъ мечтателями, - противниковъ, которые, "возводя брови", мудрствуютъ, какъ нъчто великое, и дають небу кругоносное движение и землемърнымъ раздълениемъ, и звъзднымъ теченіемъ, суесловіемъ и мерзостью мірскою опредвляють положение міра, прельщая и прельщаясь солнечнымь и луннымъ исчезновеніемъ (съ такими людьми и говорить безполезно); люди, "хотящіе христіанствовать", а въ то же время желающіе враситься словами и мудростію, мечтаніями и мірскимъ прельщениемъ и любящие принимать и то, и это, - эти люди п должны уразумёть тё доказательства, которыя въ изобиліи собираеть Козьма Индивопловь изъ Ветхаго и Новаго Завѣта въ подтверждение своихъ представлений о строения мира... О томъ, какимъ уваженіемъ пользовалось твореніе Индикоплова у нашихъ предковъ въ XVI ввкъ, можетъ свидътельствовать рукопись, изданная Обществомъ любителей древней письменности: она украшена иногочисленными рисунками въ извёстномъ архаическомъ стилѣ, гив изображены между прочимъ: потопъ, вавилонское столпотвореніе и раздѣленіе языковъ; восхожденіе и захожденіе солнца "по божественному писанію" (за горой, находящейся по ту сторону овеана); царство небесное; обличительная картинка, изображаюпая нелёпость ученія объ антиподахь; трапеза въ Монсеевой скиніи, представляющая образъ земли; ангелы, движущіе звѣздами <sup>1</sup>) и т. д.

Еще одно византійское произведеніе, относившееся въ міротворенію, переведено было на славяно-русскій языкъ въ 1385 году нъвнит Дмитріемъ Зографомъ, - о чемъ занесено было даже въ лѣтопись. Это было твореніе Георгія Писидійскаго, византійскаго писателя VII въка, стихотворная поэма, греческое заглавіе которой значить: Шестодневъ или Міротвореніе, а по-русски оно передано такъ: "Премудраго Георгія Писида похвала къ Богу о сотворении всея твари". Авторъ былъ діаконъ въ "великой церкви", т.-е. въ св. Софіи въ Константинополь, близкій къ императору Гераклію ученый челов'якъ, обладавшій и поэтическимъ дарованіемъ. Поэма написана въ 1910 ямбахт, около половены VII столътія. Сочиненія Георгія пользовались у позднёйшихъ греческихъ писателей большою славою; въкоторые изъ нихъ ставили его по стилю наравит съ Софоклойъ и Эврипидомъ; новъйшіе вритики, признавая его стихотворныя достоинста, находили однаво понимание его труднымъ по его вычурности. Тёмъ больше это должно было отразиться на старомъ славянскомъ переводъ: "переводчикъ (говоритъ его новъйшій издатель) переводить почти буквально, жертвуя точности ясностью выражения; отъ этого многія мъста врайне темны и становятся понятными только при помощи греческаго текста". Въ одномъ мъстъ переводчивъ совсёмъ пропустилъ темное изложение мистическаго богословія, --- какъ сдёлалъ и нёкоторые другіе пропуски.

Поэма Георгія распадается на двѣ части: одна посвящена въ особенности богословскому содержанію, другая — описанію произведеній и явленій природы, свидѣтельствующихъ о всемогуществѣ и величіи Творца. Въ первомъ отдѣлѣ для Георгія служили обычные источники, — св. писаніе и творенія отцовъ церкви; во второмъ — Аристотель, Эліанъ, Плутархъ, въ ихъ подлинныхъ сочиненіяхъ или въ выборкахъ. Многія картины дѣйствительно не лишены поэзіи; но переводчикъ не овладѣлъ ни содержаніемъ, ни своимъ языкомъ, такъ что смыслъ нерѣдко можетъ быть возстановленъ только при помощи оригинала.

Греческій подлинникъ появился въ печати, на западѣ, еще въ парижскомъ изданіи 1584 г. и затѣмъ вѣсколько разъ былъ повторенъ до новѣйшаго изданія Герхера въ 1866. Славяно-рус-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Славянскій или русскій писець и здёсь, какъ, напр., въ древнемъ "Златоструй" (см. у Малинива, стр. 60), дополнялъ географическія показанія греческаго писателя. Въ перечисленіи съверныхъ странъ названы болгары: "на западной странъ – великая страна, нарицаемін Русь" (Инликопловъ, ст. 54).

## георгій писидъ.

скій тексть явился въ изданіяхъ Общества люб. др. письменности, и сличеніе съ подлинникомъ, сдёланное г. Никитинымъ, указало, что на основаніи славянскаго перевода возстановляются лучшія чтенія въ оригиналѣ. Обстоятельное изслѣдованіе о славянскомъ переводѣ поэмы, сдѣланное его издателемъ, приводило къ слѣдующему.

Останавливаясь на мнѣніи Тихонравова <sup>1</sup>), что переводчикъ Зографъ былъ именно иконописецъ (по значенію греческаго слова) и взялся за переводъ потому, что поэма представляла богатый матеріалъ для христіанской символики, новый комментаторъ не находитъ основаній къ этому заключенію, тѣмъ болѣе, что въ старыхъ иконописныхъ подлинникахъ нѣтъ слѣда подобнаго вліянія Шисида. Самъ критикъ думаетъ, что переводъ не имѣлъ этого повода, и какъ самое имя Зографа неизвѣстно по русскимъ документамъ XVI вѣка, такъ и трудъ его долженъ быть отнесенъ къ области тѣхъ южно-славянскихъ вліяній, которыя отличаютъ въ исторіи нашей письменности конецъ XIV-го и первую половину XV вѣка.

Мы упоминали раньше объ этомъ періодѣ южно-славянской литературы, въ его связяхъ съ нашею старой письменностью. Это было время особеннаго оживленія болгарской и сербской внижной деятельности передъ ихъ полнымъ упадкомъ въ послёдующіе вѣка. Надвигавшаяся гроза турецкаго нашествія какъ будто возбудила правственныя силы южнаго славянства; многіе на лучшихъ людей уходиле на Асонъ, занимались внижной двятельностью здёсь, и въ Константинополь, куда приходили также русскіе книжники. Такимъ образомъ устанавливалось или подврЪплялось прежнее вняжное общение, при чемъ для русскихъ отврывалось многое, что было имъ недоступно въ далекой родный, а для южнаго славянства уже возникала возможность надеждъ на съверныхъ единовърцевъ и единоплеменниковъ. Въ самой Россіи чувствовалась потребность въ помощи южно славянскаго книжнаго знанія, и фактическимъ выраженіемъ этого былъ призывъ или прійздъ въ Россію болгаръ и сербовъ, какъ митрополить Книріанъ, Григорій Самблакъ, Пахомій Логоветь и др. Съ ними пришли новые литературные вкусы, между прочимъ отражавшие стиль греческой книжности, а также и новое растиреніе литературнаго содержанія; въ самомъ свладъ ръчи явились южно-славянские оттёнки, и въ письмё -- южно-славянское

<sup>1</sup>) Въ XIX отчете объ Уваровскихъ преміяхъ. Спб. 1878. стр. 58; въ "Сочиневіяхъ", т. І, стр. 44 в д. правописаніе, которое одно время стало модой и у русскихъ книжниковъ.

Къ этой литературной области вритикъ относитъ и славянскій переводъ поэмы Георгія. Нензвістное у насъ имя Зографа онъ находитъ у сербовъ и болгаръ тёхъ вёковъ; названіе перевода "русскимъ" объясняется тогдашнямъ смутнымъ различеніемъ нарѣчій въ общей церковной литературѣ; наблюденіе рукописей указываеть въ старейшихъ спискахъ XV века большое обиле южно-славянскихъ, именно средне-болгарскихъ, особенностей. По всёмъ этимъ основаніямъ вритивъ съ въроятностью полагаетъ, что переводъ былъ не русскій, а именно средне болгарскій. и переводчивъ былъ болгаринъ, можетъ быть изъ подчиненныхъ интрополита Кипріана. Отсутствіе южно-славянскихъ списковъ памятника можеть объясняться тёмъ, что переводъ былъ прямо вывезенъ въ Россію, --- или даже сделанъ болгариномъ въ Россіи. Въ XV въкъ русские списки поэмы еще ръдки; потомъ книга распространяется, теряетъ средне-болгарскія черты правописанія, попадаеть въ Макарьевскія Четін-Минен и доходить, наконець, до XVIII въка. Малую распространенность вниги въ первое время вритивъ объясняетъ мрачнымъ характеромъ эпохи, татарскимъ нгонъ, ожиданіями кончины міра: тогда "немногихъ могла занитересовать темная, непонятно написанная поэма, воспъвавшая премудрость устройства и врасоту сего міра". Потомъ обстоятельства перемѣнились; въ XVI-XVII вѣвахъ повѣяло новымъ духомъ. "Появились слабыя, но все-таки научныя стремленія; усилилась переводная дбятельность съ польскаго, латинскаго, нбмецкаго; переводились и передёлывались сочинения и чисто пов'ёствовательныя, и драматическія, и лексическія, и восмографическія, и медицинскія, даже философскія. И старыя вещи не забылись: число списвовъ увеличивается, тексты ихъ подновляются, является потребность чтенія... Проводится новый взглядь на мірь не какь на зло, а какъ на нѣчто очень хорошее и достойное изученія. Объ этомъ свидётельствуютъ и переводы космографій, и раскольничьи стихи (о врасотъ пустынной природы), и автобіографія Аввакума, и отчеты о повздкахъ Арсенія Суханова, и уменьшеніе числа затворниковъ. Тогда распространнется и наша поэма. Своею картинностью, своимъ свътлымъ взглядомъ на природу она привлекала въ себѣ вниманіе руссвихъ людей, а своими сказочными свъдънным заманивала ихъ воображение. Конечно, въ ней нечего искать научныхъ свёдёній: она какъ и вся европейсвая средневѣковая литература "физіологовъ", обращала вниманіе только на исключения изъ общаго хода природы, на "раритеты",

248

ФИЗІОЛОГЪ.

но въ основѣ этого стремленія ко всему рѣдкостному и курьезному вроются уже задатки болѣе серьезныхъ требованій. Простое любопытство переходило въ любознательность, а любознательность коть и медленно, но неотступно вела къ серьезному знакомству съ природой. Съ этой точки зрѣнія и наша поэма, даръ славянскаго юга, заслуживаетъ вниманія всякаго изучающаго исторію русской литературы и образованности".

Значеніе историческихъ условій, съ которыми критикъ соединяетъ позднѣйшее распространеніе поэмы Георгія, здѣсь неумѣстно преувеличено: ни татарское иго, тогда падавшее, ни ожиданія кончины міра, книжной дѣятельности не прекращали. Рукописи XV вѣка, передающія старые памятники, вообще рѣже, чѣмъ XVI-го и особливо XVII-го: для послѣднихъ сохранность вообще подлежала меньшему риску, а съ другой стороны возростала потребность чтенія, и старинный читатель былъ вообще не особенно разборчивъ. Во всякомъ случаѣ поэма Георгія занимала не послѣднее мѣсто въ "книжномъ почитаніи", и отдѣльныя подробности ея были занесены въ Азбуковникъ.

Далйе, въ кругѣ стариннаго чтенія, гдѣ почерпалось научное, по-старинному, знаніе, важную роль занималъ знаменитый въ средніе вѣка "Физіологъ", собраніе свѣдѣній о животныхъ, птицахъ, рыбахъ, камняхъ, отдѣльные эпизоды котораго входили въ средневѣковую народную миеологію и христіанскую символику. Намекъ на "Физіолога" встрѣчается уже въ Шестодневѣ Іоанна Екзарха; отдѣльныя сказанія о чудесныхъ животныхъ въ другихъ Шестодневахъ, Палеяхъ и т. д.; самый памятникъ, повидимому, явился у насъ только позднѣе, по обыкновенію переведенный съ греческаго.

"Роднной Физіолога, —говорить одинъ изъ нашихъ изслёдователей, г. Карийевъ, — съ большимъ въроятіемъ, можетъ быть признана Алевсандрія, а временемъ его составленія — эпоха отъ II-го до III-го въка по Р. Х. Физіологъ есть памятникъ коллективнаго творчества. Источники физіологической саги слёдуетъ искать у античныхъ писателей, въ памятникахъ египетской старины, въ библейскихъ представленіяхъ, въ отзвукахъ талмудическихъ преданій и т. п. Славянскіе переводы греческаго Физіолога сохранились лишь въ русскихъ спискахъ. Языкъ древнъйшей рецензіи указываетъ на болгарское происхожденіе перевода (ранѣе XIII-го въка)". Вставки "физіологическаго" характера въ Толковой Палеѣ, по объясненію г. Кариѣева, хотя и были самостоятельнымъ изложеніемъ византійскаго составителя Палеи, но по своей основѣ восходятъ къ древнѣйшей редакціи Физіолога. "На-

## ГЛАВА VI.

личность отдёльныхъ физіологическихъ сказаній различныхъ рецензій въ древне-русскихъ сборникахъ свидётельствуетъ о сравнительной популярности Физіолога на Руси... Особой литературной разработки физіологическая сага на Руси не получила". Позднёе, тотъ символическій элементъ, который представлялъ собою Физіологъ н его развётвленія, получилъ большое развитіе у южнорусскихъ писателей съ XVI-го до XVIII-го вёка: г. Карнёевъ объясняетъ, что они опирались уже не на собственномъ и не старомъ русскомъ Физіологѣ, а на сборникахъ подобнаго матеріала, восходящихъ къ западнымъ фантастическимъ энциклопедіямъ среднихъ вёковъ (стр. 158—160).

Тавимъ образомъ и Физіологъ является фавтомъ литературнаго общенія древней Руси съ южнымъ славянствомъ.

Здѣсь не мѣсто для цѣльнаго обзора знаній, составлявшихъ въ древнемъ и среднемъ періодѣ подобіе свѣтской науки, и мы ограничимся нѣсколькими примѣрами.

Такъ, объ устройствѣ земли существовали разныя понятія: по однимъ, на основанія преданія имѣвшаго еще богомильскій источникъ, земля стояла на трехъ китахъ; по другимъ, она поддерживалась столпами и имѣла видъ четвероугольной плоскости (какъ у византійца Козьмы Индикоплова); апокрифическія легенды разсказывали о людяхъ, подходившихъ къ концу земли и видѣвшихъ, какъ хрустальный сводъ неба опускается къ землѣ и соединяется съ ней; новгородскіе бывалые люди находили на морѣ гору, за которой очевидно скрывался земной рай. Наконецъ, было и такое объясненіе предмета, гдѣ была тѣнь научнаго пониманія. Въ одномъ сборникѣ XV вѣка разсказывается:

"Земное устроенье (т.-е. форма) не четвероугольно, и не треугольно, и не кругло, а устроено на подобіе яйца, какъ бываетъ яйцо; во внутреннемъ боку желтокъ, а извиѣ имѣетъ бѣлокъ и черепокъ, — желтокъ же занимаетъ середину. Такъ разумѣй и о землѣ. Земля есть желтокъ по срединѣ яйца, воздухъ же — бѣлокъ; и какъ черепокъ окружаетъ внутренность яйца, такъ небо окружаетъ землю и воздухъ, а земля находится посрединѣ. И насколько отстоитъ отъ земли небо, видимое нами, настолько же отстоитъ подъ землею, на четырехъ странахъ... Земля окружается небомъ и стоитъ по серединѣ, небо же обращается и ходитъ подъ ней безпрестанно и надъ ней, какъ мы это видемъ. Земля виситъ на воздухѣ, нигдѣ не прикасаясь небесному тѣлу, но вездѣ неприкосновенна отъ небесъ... Нѣкоторые же говорять, что земля стоить на семи столпахъ, но это неправда: если бы земля стояла на семи столпахъ, то гдъ же были бы водружены эти столпы?" 1).

Какъ видимъ, это элементарныя основанія Птолемеевой теорін, которыя все-таки были разумнъе въ сравнении съ учениемъ о стоянін земли на семи столпахъ или на трехъ битахъ. Нѣчто подобное въ статейкѣ "о небеси", которая встрѣчается въ сборннкахъ рядомъ съ астрологическими статьями византійскаго происхожденія<sup>2</sup>). Небо одно по существу, а по числу ихъ девять: одно есть небо "по образу этого въка – до сотворенія міра"; другое — по образу того вѣка, который будетъ по воскресении, судѣ и воздаянии; семь остальныхъ небесъ по образу семи вѣвовъ міра, а дальше беззвѣздная твердь. Эти семь небесъ имѣютъ семь великихъ звѣздъ, царей другихъ звѣздъ (планеты): на нижнемъ (т.-е. ближайшемъ) небъ – луна, потомъ Ермисъ, Афродита, Солнце, Арисъ, Зевсъ, Кронъ (т.-е. Луна, Меркурій, Венера, Солнце, Марсъ, Юпитеръ, Сатуриъ). Выше седьмого неба находятся другія звёзды, числомъ двёнадцать (знаки Зодіава).

Но эти свудныя понятія о шарообразности земли и планетной системѣ ни мало не были прочны; строгіе внижники отвергали ихъ какъ суетное "звѣздочетье". Въ статьѣ стараго сбор-ника, называемаго "Златой Матицей", говорится опять о томъ же предметь, со ссылкой на Іоанна Дамаскина: люди, которые "оструумѣю добрѣ извыкли суть", считають семь "аерскихъ поясовъ" (т.-е. семь планетныхъ сферъ, какъ выше) и исчисляютъ величину солнечнаго и луннаго круга, -- "но насъ не такъ учитъ божественное писаніе", возражаетъ авторъ, и, опровергая "оструумѣю", замѣчаетъ, что человѣческое зрѣніе не можетъ различать величинъ на такомъ большомъ разстоянін; солнце и луна существуютъ для того, что въ писании сказано: "да будутъ знамения на дни, на годы и на лёта"; отъ этихъ "свётильниковъ" именно и бываютъ эти знаменія, предвещающія бурю и утишеніе, дождь и сильный вётеръ, и т. д.

Но, обляснивши знаменія, статья замѣчаеть, что нѣкоторые "пустошники" говорять, будто люди "рождаются въ звёздахъ", т.-е. подъ астрологическимъ вліяніемъ звѣздъ, одни русые, другіе чериные, третьи черные и т. д.; будто по звъздному теченію можно знать не только телесныя свойства человека, но болёзни и смерть, мужество и богатство. Статья побѣдоносно опровергаеть эту "еллинскую прелесть": Богъ сотворилъ эти свътиль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отрывки у Буслаева, Христом., стр. 697. <sup>3</sup>) Тиховравовъ, Отреч. книги, 2, стр. 401.

ники въ четвертый день, Адама еще не было на землѣ, то чье же рожденіе предзнаменовали столько звъздъ?.. И не рождаются ли эеіопляне всѣ въ одну звъзду, когда такъ сильно почернѣли, точно демоны?.. "Явно, что люди, которые не имѣютъ истиннаго закона къ Богу и не научились правовѣрной вѣрѣ, уподобляются нетопырямъ и исполняются пустошью и лжами"<sup>1</sup>).

Возраженія противъ астрологіи были сдёланы еще классической древностью; отъ нея же шли тё астрологическія книги, послёднимъ отголоскомъ которыхъ были наши "Громовники", "Колядники", "Окруженія мёсяца" и подобныя произведенія, чтеніе которыхъ осуждалось статьей о "ложныхъ книгахъ", какъ преступленіе противъ истинной вёры, но которыя несмотря на то были очень распространены. Понятно, что это была астрологія самая ребяческая.

Къ концу нашихъ среднихъ въковъ въ русскую письменность проникають новыя свёдёнія этого рода уже изъ западныхъ источниковъ; но это не измѣняло сущности дѣла: "Планидники" (т.-е. планетники) и "Альманахи" излагаютъ только астрологическія суевѣрія. Но, быть можетъ, и это было полезно, какъ возбуждение любознательности. О Годуновъ разсказывають, что онъ върилъ въ астрологію; царь Алевсъй любилъ "альманашниковъ". Церковная литература и благочестивые писатели - "Стоглавъ", "Домострой", Максимъ Грекъ, старецъ Филофей и др.усердно опровергають и осуждають звъздочетство, которое очевидно имбло много любителей. Настоящую астрологію, съ вычисленіемъ гороскоповъ, знали только по слухамъ, и на дёлё производили такія вещи развѣ только заѣзжіе иноземцы. Наконецъ, московские внижники узнали и о Коперникъ, но и здъсь не было опять точнаго пониманія ни самаго открытія, ни его научныхъ послёдствій. Когда настоящій смысль ученія Коперника быль заявленъ, уже въ XVIII столътін, онъ вызвалъ и тогда осужаенія со стороны духовенства.

Таковы же физическія свёдёнія. Первый источникъ для объясненія физическихъ явленій былъ опять библейско-апокрифическій. Предполагалось, что всё явленія природы управляются непосредственнымъ вмёшательствомъ духовныхъ силъ. Какъ относительно небесныхъ явленій думали, что каждая "звёзда" им'веть своего ангела, который движетъ ею, такъ были ангелы грома, молніи, дождя, бури и т. п. Эги и другія явленія посылаются по усмотрёнію Провидёнія соотвётственно нуждамъ и дёйствіямъ

1) Буслаевъ, тамъ же, стр. 688 и слёд.



#### ФИЗИЧЕСКІЯ СВЪДЪНІЯ.

людей: одни "знаменія" служатъ для обычнаго руководства человѣческой жизни; другія, какъ страшныя бури, засухи, вемлетрясевія, моровыя язвы, затмёнія, служать для наказанія за грѣхи и обращенія людей на путь истинный. "Древне-русскіе вародные грамотники, -- говоритъ Щаповъ, -- върили въ бытие особыхъ ангеловъ въ каждой области природы. Они знали, какое проявленіе или вакой случай физической жизни человъка отъ какого именно ангела зависить. Они представляли особаго ангела въ горахъ и пустыняхъ, особаго ангела въ ръвахъ и моряхъ, особаго ангела во тъмѣ ночной, вѣрили въ особаго ангела физическаго здоровья, въ ангела, утверждающаго домъ, въ ангела, невидимо осъняющаго питье и пищу, паво и хибль, и всякое употребляемое человъкомъ произведение природы". Въ старыхъ рукописяхъ есть перечисленія такихъ ангеловъ и списки святыхъ, завёдующихъ различными сторонами и случаями человёческой **жи**зни.

Но затёмъ и здёсь являются попытки раціональнаго объясненія. Въ той же рукописи XV въка, о которой выше упомянуто, находятся объясненія грома отъ столкновенія облаковъ, отчего и происходить грохоть и огонь. вакь отъ столвновения кремня съ желёзомъ. "Поэтому, - объясняется здёсь, - громъ и молнія бывають не нваче, какъ когда бывають облака, и бываеть сначала громъ, а потомъ молнія; а если мы видимъ сначала молнію, а потомъ слышимъ громъ, то это бываетъ потому, что зрѣвіе человѣческое немедленно видить то, что можеть видъть, а потому и молнія видится скоро; слухъ же чувствуетъ медленно, и медлить слышать грохоть грома, и слышить его послё молніи. Если же облака сталкиваются, и случится, что отпадеть нѣвоторая огненвая часть отъ небеснаго огня, и, сошедши внизъ, соединится съ облачною молніею, тогда эта молнія нисходить на землю, и что встрётить, человёка ли или скота, или дерево, то попаляеть" <sup>1</sup>). Подобнымь образомь объясняются падающія звѣзды: это не звѣзды падають, какъ люди говорять, "и не мытарства", а "огненныя отломленія" оть небеснаго огня; а настоящія зв'язды будуть падать только во второе пришествіе.

Но въ старину преобладали объясненія фантастическія. Такъ, въ "Златой Матицъ" объясняется радуга: "она положена въ знаменіе, и ей повелѣно брать водное излитіе для того, чтобы безъ этого знаменія облака не наводнили и не потопили все-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Буслаевъ, тамъ же, стр. 698.

ленную, а этимъ знаменіемъ повелёно человёческому роду быть безъ боязни отъ потопа: радуга повелёніемъ божіниъ собираетъ волу какъ въ мѣхъ" 1).

Такъ русскій книжникъ, т.-е. образованный человёкъ тёхъ времень, должень быль недоумъвать и колебаться между чистой фантастикой и скудными раціоналистическими указаніями: то и другое было чужое, взятое изъ отрывочныхъ переводовъ, и не возбуждало никакой научной самодиятельности. Знаніе живой природы ограничивалось практическими бытовыми свёдёніями и примътами, отъ которыхъ былъ примой переходъ въ баснословію. Для міра животныхъ, растеній, минераловъ, существовала легендарная и баснословная зоологія, ботаника и минералогія: первые образчики ихъ (послѣ языческой мивологіи) явились еще въ древнемъ періодъ въ византійскихъ книгахъ; въ среднемъ періодѣ источники еще умножились. "Шестодневы"; поэма Писида; внига Козьмы Индикоплова; Физіологь; баснословная исторія Александра Македонскаго; легенды и т. д., -все это доставляло обильный матеріаль баснословнаго знанія, который распространялся въ сборникахъ и азбуковникахъ и наконецъ переходилъ въ народную поэзію. Разсказы о звърв инорогь, онокентавръ, птицахъ стратимъ, фениксъ, сиринъ, рыбъ ехинін, какъ разсказы о людяхъ одноглазыхъ, съ песьими головами, и т. п. наполняли природу чудесами и страшилищами, приписывали имъ удивительныя свойства, ставили ихъ въ символическое отношение къ человъку. Особый авторитетъ придавался этому баснословію самой формой и источниками этихъ сказаній: они носили иногда имена отцовъ церкви, а въ одной сербской рукописи подобная статья: "слово о вещахъ ходящихъ и летящихъ", названа не менъе какъ "благовъстіемъ архангела Урінла Іоанну Богослову"<sup>8</sup>).

Эта зоологическая и минералогическая мисологія была часто тожественна съ средневѣковымъ баснословіемъ западнымъ; но у насъ опять она продолжала занимать умы, когда на Западъ осталась только народнымъ суевъріемъ и забывалась, и когда на смёну ей явилось уже научное изучение природы.

Въ географическихъ свёдёніяхъ стараго времени надо отличать правтическое расширение свёдёний о своей странё, отыскиваніе новыхъ земель завоеваніями и колонизаціей, —и знанія внижническія. Промышленники, искатели "новыхъ землицъ", ушкуйники, гулящіе и даже "воровскіе" люди, козави пускались въ самыя трудныя странствія; исваніе выгодныхъ промысловъ я

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Буслаевъ, тамъ же стр. 690. Ср. Щапова, Очерки, стр. 7. <sup>2</sup>) Рукопись XVI—XVII въка; см. Клјіžеvnik, 1866, I, 124 и слъд.

## ГЕОГРАФИЧЕСКІЯ ЗНАНІЯ.

ивстъ для поселения, а иногда и предприимчивая любознательность заводили ихъ въ отдаленныя страны, напр., на съверъ и на востовъ Сибири, и уже къ XVII столѣтію доставили свѣдѣнія о громадныхъ пространствахъ, отъ Волги до Ледовитаго овеана и Камчатки. Но, отврывая новыя земли, неизвёстныя тогдашней Европъ, руссвіе не увеличивали научнаго знанія: -- было такъ мало общей любознательности, что для этихъ странствій не было сдёлано нивакого описанія, какъ за цёлые въка татарскаго владычества никто не далъ описанія орды, гдѣ перебывало столько руссвихъ людей, отъ внязей до простыхъ плънниковъ, --- когда даже западные европейцы имбли своихъ путешественниковъ къ татарамъ, еще въ самомъ XIII въкъ, какъ Плано-Карпини или Марко Поло: теперь эти западные путешественники и для насъ служатъ историческимъ источникомъ. Нужны были новые труды въ XVIII и XIX въвахъ, чтобы воспользоваться топографическимъ матеріаломъ старыхъ отврытій, а до тёхъ поръ въ географическую науку входили только ть известія объ этихъ странахъ, какія добывали иностранные путешественники изъ разспросовъ въ Россія и личнымъ посъщеніемъ. Русскіе странники бывали и въ другихъ отдаленныхъ странахъ; паломники оставили разсвазы о Цареградъ и Палестинъ; Асанасій Никитинъ странствовалъ въ Индію; но какъ ни велика была иногда предпріимчивость странниковъ, матеріалъ ихъ наблюденій только теперь, въ новъйшихъ изданіяхъ, находитъ мъсто въ ряду фактовъ исторической географіи.

Западной Европѣ приходилось, напр., открывать сѣверныя русскія земли. Когда королева Елизавета дала англійской компаніи привилегію бѣломорской торговли съ Россіей, основаніемъ привилегіи было то, что по западнымъ понятіямъ этотъ путь былъ "открытъ" кораблями этой компаніи, въ путешествіе Ченслера, 1555; между тѣмъ русскій дьякъ Истома, а потомъ Власовъ, еще до Ченслера совершили морской путь около береговъ Норвегіи, какъ Никитинъ былъ въ Индіи до португальцевъ, а Дежневъ открылъ проливъ между Азіей и Америкой до Беринга. Тѣмъ не менѣе за португальцами, Ченслеромъ и Берингомъ осталась заслуга открытія, потому что ихъ путешествія были результатомъ сознательно веденныхъ поисковъ, а не практическаго случая, и новыя свѣдѣнія въ первый разъ вошли въ научное. обращеніе и правильную картографію <sup>1</sup>). Бѣломорскимъ путемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Россін суждено было предупредить другихъ европейцевъ въ географическихъ отвритияхъ, которыя послё, однако, въ наувъ, остались не за русскими". Костомарова, Очеркъ торговли моск. государства въ XVI и XVII ст. 2-е изд. Спб. 1889, стр. 57.

русскіе могли воспользоваться для международныхъ сношеній лишь съ тёхъ поръ, когда этимъ путемъ независимо отъ нихъ явились сами англичане.

Несмотря на то, что русскіе уже давно очень далеко подвинулись на съверъ, еще въ XVI--XVII стольтіи продолжали ходить о съверъ невъроятныя басни, которыми бывалые люди прикрашивали свои разсказы. Какъ въ древнія времена ходили фантастическія преданія о странахъ за Югрой, такъ теперь не менъе удивительныя вещи разсказывали о самоъдахъ <sup>1</sup>).

О земляхъ другихъ народовъ русскіе внижники до XVII вѣка знали очень мало, и свѣдѣнія были далеко не ясныя и не доброкачественныя. Въ старину ихъ источникомъ были византійскіе хронисты и компиляторы; только въ XVI—XVII столѣтія появляются, особенно изъ латино-польскихъ источниковъ, географическія статьи и цѣлыя "Космографіи".

Только къ концу средняго періода появился первый опыть если не географіи, то по крайней мъръ топографической описи русской земли въ "Книгъ Большому Чертежу".

Столько же случайны и недостаточны были свёдёнія историческія. Мы будемъ говорить дальше о собственно русской исторіографіи этихъ временъ, гдё не явилось ни одного писателя, который по широтё взгляда и цёльности представленія о русскомъ народѣ могъ бы (относительно) сравняться съ начальнымъ лётописцемъ. Иноземная исторія была крайне скудная и случайная. Главнёйшимъ руководствомъ для библейской и древнёйшей исторіи служила "Палея" и византійскіе хронисты; въ среднемъ періодѣ особенно распространяются "хронографы", историческія компиляціи изъ тёхъ же византійцевъ, южно-славянскихъ источниковъ и русскихъ лѣтописей, и наконецъ изъ латино-польскихъ книгъ. Въ хронографы заносимы были и отдѣльныя исто-

256

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приводямъ этоть разсказъ для образчика. "На странѣ, восточной за Югорскою землею, надъ моремъ живутъ люди, Самоъдь... А ддь ихъ мясо оленіе да рыба, да межи собою другь друга ядать. А гость къ нимъ откуды пріндеть, и они дѣти свои закалають, на гостей, да тѣмъ кормять. А который гость у нихъ умреть, и они того сиѣдають... Въ той же странѣ иная Самоъдь: лѣтѣ мѣслць живуть въ мори, а на сусѣ не живуть того ради, занеже тѣло на нихъ трескается, и они тоть мѣслцъ въ водѣ лежать... Въ той же странѣ иная Самоъдь. Вверху рты на темени, а на сусѣ не живуть того ради, занеже тѣло на нихъ трескается, и они тоть мѣслцъ въ водѣ лежать... Въ той же странѣ иная Самоъдь. Вверху рты на темени, а не говорять. А образъ въ пошлину (какъ обыкновенно) человѣтъ... Въ той же странѣ есть иная Самоъдь. По зими умирають на два мѣсяца. Умирають же тако: какъ гдѣ котораго застанеть въ тѣ мѣсяцы, тотъ ту и сядеть. А у него изъ носу вода изойдеть, какъ отъ потока, да примерзиеть въ земли. И кто, человѣть иныя земли, не видѣніемъ потокъ той отразить у него, сопхнеть съ мѣста, и онъ умреть, то уже не оживеть; а не сопхнеть съ мѣста, то и оживелъ, и познаеть, и речетъ ему: о чемъ мя еси, друже, поуродовалъ? А инме оживають, какъ солице на лѣто вериется. Тако на всякый годъ умирають и оживають, см. въ Исторіи русск. Этнородцель, стр. ЗО, и въ изслѣдовани Д. Н. Анучина (см. въ Исторіи русск. Этнографіи, т. IV). Ср. Герберштейна и Майерберга.

## свъдънія историческія. счисленіе.

рическія пов'єсти о русскихъ и иноземныхъ лицахъ и событіяхъ; изъюжно-славянскихъ житій почерпались свёдёнія о царствахъ сербскомъ и болгарскомъ. Раньше этого особенно любопытны небольшой разсказъ о завоевание Константинополя крестоносцами (въ 1204), помъщенный въ лътописи, и подробный разсказъ о взятія Константинополя турками-событіе, въ свое время сильно подъйствовавшее на умы и отразившееся многоразличными послёдствіями для русской исторіи. Но большею частію эти исторические равсказы преисполнены баснословиемъ, и представляли больше литературно-сказочнаго, нежели историческаго интереса, -вакъ, напр., сваванія объ Александр'в Македонскомъ, объ иверской царицѣ Динарѣ, о мутьянскомъ (молдавскомъ) воеводѣ Дракуль, и пр. Западная европейская исторія, кажется, впервые стала извёстна только съ XVI-го вёка, изъ переводовъ латинопольскихъ хроникъ и космографій, и отчасти изъ ходившихъ по рукамъ "статейныхъ списковъ", т.-е. отчетовъ русскихъ пословъ.

Повидимому, врайне ограничены были размёры и въ практической области знанія — въ счисленіи. Историкъ древне-русскихъ училищъ полагалъ, что если до сихъ поръ въ авбукахъ помѣщается нумерація, какъ она помѣщалась и въ азбукахъ первой половины XVII-го вёка, какъ это видно изъ прописи 1643 года, такъ, безъ сомнѣнія, было и въ древнѣйшее время" 1). Въ древней письменности сохранилось и всколько примъровъ довольно сложнаго вычисленія, пріемы котораго однаво не выяснены. Тавовы разсчеты внижнива XII въка, извъстнаго Кирика, который разрёшаль задачи о числё лёть, мёсяцевь, недёль, дней, часовъ, протекшихъ отъ сотворенія міра до его времени и т. п. Въ "Русской Правдъ" приведены примърные разсчеты приплода отъ доманиняго свота, прибытва зернового хлъба въ течение извъстнаго времени, и опредъляется стоимость найденнаго числа этихъ предметовъ. Въ концъ XV въка сдъланы были вычисленія пасхаліи митрополитомъ Зосимою и новгородскимъ архіепископомъ Геннадіемъ, и т. д. Но свидѣтельствъ о теоретическомъ знанія мы не имѣемъ.

Способъ счета, при написаніи чиселъ буквами, былъ, конечно, очень затруднителенъ; у грековъ употреблялись при этомъ значки для отличенія тысячъ и десятковъ тысячъ; подобныя обозначенія употреблялись и въ нашемъ письмъ. За отсутствіемъ нынѣшняго ариометическаго счета, облегчаемаго десятичною арабскою системой цифръ, вычисленія были медленны и сложны. Для того,

<sup>1</sup>) Лавровскій, стр. 180. ист. русск. лит. т. і.

17

чтобы произвести простое нынёшнее ариометическое дёйствіе, приходилось разлагать данное число на его составныя части, именно, отдёлять десятки тысячь, тысячи, сотни, десятки и единицы, высчитывать вруглыя числа порознь, приставляя ихъ одно въ другому и затёмъ выводя ихъ общую сумму. Такъ произволились всё ариометическія действія.

Карамзинъ сообщаетъ, что у него имълась рукопись второй половины XVII въка подъ названіемъ: "Книга именуема геометріа или землембріе радиксомъ и цыркулемъ", за воторой слёдуетъ внига о сошномъ и вытномъ письмъ, и ссылается на показаніе Татищева, что въ писцовомъ наказѣ Ивана Грознаго въ 1555 году были приложены землемврныя начертанія, "которыя видимо невто знающій геометрію съ вычетами плосвостей сочинилъ". Карамзинъ думалъ, что измъреніе и перепись земель въ Лвинской области, а въроятно и въ другихъ мъстахъ, отъ 1587 до 1594 года могля послужить поводомъ въ сочинению первой русской геометріи, и въ тому же времени относиль онъ и первую руссвую ариеметику <sup>1</sup>). Но въ теченіе нашего средняго періода эта "мудрость" была еще, повидимому, совершенно неизвёстна и на правтикъ счисленіе производилось способомъ врайне первобытнымъ: когда въ сошномъ письмѣ нужно было выразить дробныя части земельныхъ мёръ, это дёлалось не ариометичесвими дробями, воторыхъ не знали, а мудренымъ словеснымъ счетомъ<sup>2</sup>). Въ XVI вѣкѣ, когда вообще возникали книжныя западныя вліянія, являются переводныя математическія статьн западнаго происхожденія, но которыя на первый разъ свидётельствовали опять о крайней отсталости знаній. Такъ сочли тогда нужнымъ переводить статью Исидора Севильсваго, писателя VII столѣтія, представлявшую не много поучительнаго. Когда явилась первая рукописная ариометика, она должна была рекомендовать себя какъ дъло полезное и "сладчайшее меду", а также и не богопротявное.

1) Исторія Госуд. Россійскаго, т. Х, гл. IV, прим. 436.

<sup>2</sup>) Наприм'яръ. Части сохи назывались такъ:

- 1/2 COXH--- HOJ-COXH,
- 1/4 " -четь-сохи,
- 1/8 " — пол-четь-сохи,
- 1)<sub>16</sub> " --- пол-пол-четь-сохи,
- 1/32 " -- пол-пол-четь-сохи,
- 1/8 " -треть-сохи,
- " -пол-трети-сохи, 1/6
- 1 <sub>12</sub>

<sup>1</sup>12 " -пол-пол-треть-сохи, <sup>1</sup>/24 " -пол-пол-пол-треть-сохи и пр. Подобнымъ образомъ половина четверти называлась осъкина, <sup>1</sup>/з называлась третникъ, 1/6-пол-третникъ, 1/24 пол-пол-пол-третникъ, 1/96 пол-пол-пол-пол-пол-трет-HBES. H T. A.



Запасъ познавій, которыя представляла древняя письменность, быль объединень въ тавъ называемыхъ Азбувовникахъ. Это была своего рода справочная энциклопедія. Первымъ началомъ Азбуковника былъ (ивеѣстный съ XIII вѣка) списокъ "иностранныхъ рёчей", которыя находились въ славяно-руссвихъ книгахъ и требовали объяснения; впослёдстви списокъ все болёе расширился, кром'в объяснения словъ давалъ и объяснение предметовъ, такъ что наконецъ представлялъ собою, въ разныхъ варіантахъ, цёлые обширные сборники, сводъ познаній стариннаго внижника. "Мы бы назвали Азбувовникъ, — говорилъ Тихонравовъ, — реальнымъ словаремъ въ важнѣйшимъ произведеніямъ древне-русской литературы, превмущественно церковной "... "Вниманіе составителя (или составителей) Азбуковника сосредоточено исключительно, нераздёльно, на тёхъ памятникахъ славянскихъ и руссвихъ, которые обращались на Руси съ древнъйшаго времени до половины XVI въка; Азбуковникъ вращался въ кругу домашняго, русскаго чтевія и не переступаеть ни разу его границъ. Источниками для него служатъ оригинальныя и переводныя произведенія древне-русской литературы до половины XVI въка: ни въ византійскимъ, ни въ польскимъ, ни въ латинскимъ источникамъ прямо онъ не обращается. Посвященный объясненію непонятныхъ словъ, будутъ ли то варваризмы, или арханзмы, онъ вращается, конечно, более въ области переводной, нежели оригинальной славяно-русской литературы. На немъ лежить яркій отпечатовъ второй половины XVI вѣка. Онъ вызванъ твиъ же стремленіемъ поддержать "поисшатавшуюся" русскую старину, воторымъ пронивнуты Стоглавъ и Домострой. Онъ старается устранить все непонятное въ памятнивахъ русской литературной старины, онъ върить лишь въ силу ся авторитета. Онъ такъ же, какъ Стоглавъ и Домострой, вооружается противъ "свътскихъ" книгъ; онъ ръшается предложить "имена и отреченныхъ внигъ, да не како отъ неразумія вто, прочитая нхъ или въруяй имъ, прогнъваетъ Господа Бога"... Онъ привязанъ въ русской церковной старинъ, и считаетъ необходимымъ предложить толкование собственныхъ именъ святыхъ, чтобы будущіе составители похваль новоявленнымь русскимь святымь (какъ слышится здъсь близость въ соборамъ 1547 и 1549 г., канонизовавшимъ русскихъ святыхъ!) имъли возможность воспользоваться этими толкованіями... Преслёдуя любящихъ "гіомитрію и прочая таковая", Азбуковникъ остается въренъ древне-русской наукъ; онъ черпаетъ свои свъдънія научныя изъ Дамаскина, Іоанна Экзарха, Козьмы Индикоплова, Георгія Писида, Хроно-

графовъ, Скитскаго патерика, Священнаго Писанія, Криницы, Амартола, Палеи, Златой Цёпи, Діонисія Ареопагита, житій святыхъ, прологовъ, синаксарей. Вотъ его авторитеты. Онъ воспитанъ древнею русскою литературою; онъ ея толкователь и защитникъ"<sup>1</sup>).

На характеръ Московскаго царства построено было въ наше время понятіе о специфическихъ національныхъ особенностяхъ и природѣ русскаго народа, -- понятіе, которое хотѣли выставить обязательнымъ источникомъ и образомъ національныхъ воззрѣній и для нашего времени. Въ действительности Московское царство XVI вѣка было исключительно произведеніе великорусское, къ которому уже въ концъ до-Петровскихъ временъ присоединялись или возвращались элементы южно-русскіе и твиъ самымъ московскій порядовъ вещей XVI вѣка долженъ былъ расширяться и потерять свою исключительность; для самого великорусскаго племени московскія времена составляють лишь одинъ историческій періодъ, переходный факть развитія, — онъ сложился въ особыхъ условіяхъ времени, черты котораго на себѣ носитъ, и не могъ предръшать дальнъйшаго движения, и долженъ былъ, напротивъ, уступить новымъ запросамъ жизни: его крайняя національная исключительность сама по себѣ не могла быть естественнымъ и разумнымъ состояніемъ націн; вфроисповфдное начало (въ которомъ уже сказался расколъ) также съ теченіемъ времени должно было пріобрѣсти новое развитіе и утратить свои прежнія исключительныя примѣненія. Все это указываеть уже, что московскій порядокъ вещей никакъ не можеть считаться мёркой всего руссваго національнаго характера и быль только однимъ историческимъ, т.-е. частнымъ и временнымъ, его моментомъ. Вражда въ европейскому западу, -- которую выставляли въ московской Руси, какъ сознаніе противоположности вультурныхъ началъ, --- бывала обывновеннымъ слёдствіемъ различія національныхъ характеровъ, но въ очень большой стецени была только слёдствіемъ недостатка знаній, національнаго уединенія в привитой исключительности.

Умственное состояніе московской Руси соотв'ятствуетъ (прнблизительно) умственному состоянію западной Европы въ ея средніе в'яка: въ самомъ д'ялъ, это была та же господствующая религіозная точка зрънія, тъ же источники понятій о природъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочиненія, І, стр. 37—39. Зам'ятимъ, впрочемъ, что въ спискахъ XVII вѣка Азбуковникъ выходить уже изъ этихъ предбловъ, приводитъ свёдёнія изъ западныхъ Космографій, пом'ящаетъ начальную ариометику и геометрію, и т. п.

## СКУДОСТЬ И ЗАПОЗДАЛОСТЬ ЗНАВІЙ.

\_\_\_\_\_

---обломви влассическихъ преданій и средневѣвовой христіанскобаснословной фантастики; исторія нашей народно-поэтической литературы, чёмъ дальше, тёмъ больше открываеть параллелей между народныхъ міросозерцаніемъ средневѣковой Руси и народными преданіями Запада. Но не слёдуеть виадать въ ошибку. "Такъ было и на Западъ", замёчали нёкоторые изъ нашихъ изслёдователей, какъ бы предполагая полную параллельность народныхъ знаній и преданій <sup>1</sup>), когда этой параллельности не было. Дёло въ томъ, что относительно знаній и господства народнаго предавія нашъ московскій періодъ можно сравнивать только съ самыми ранними временами западнаго "средневъковаго мрака". Въ то время какъ на Руси эго состояние умовъ продолжилось въ XVII-й въкъ и далъе, почти одинаково господствовало во всёхъ слояхъ, отъ грамотнаго посадскаго человёка до грамотнаго боярина, и не встричало себи ни малийтаго противодъйствія въ какой-либо школьной наукъ, такъ что, по выраженію Майерберга, "всё москвитяне были какъ будто одного возраста", -- въ западной Европъ средневъковое міровоззръніе начинаеть падать уже съ XII-XIII въка: въ болъе просвъщенномъ кругу возникають иныя стремленія; вмёсто суевёрнаго мистицизма начинается логическая работа, изслёдование природы, возстановление классическихъ преданий; надъ популярной грамотностью создавалась грандіозная наука. Съ каждымъ вёвомъ ндуть умственныя пріобрѣтенія, которыя становятся могущественными рычагами новъйшаго образованія и окончательно удаляють безраздёльное господство "средневёкового мрака". Въ XIV вёкё свободное изслёдованіе въ области церковныхъ вопросовъ вызываеть Виклефа и Гуса; XV въкъ есть въкъ Возрожденія, открытія Америки, изобрѣтенія книгопечатанія; XVI вѣкъ-время гуманизма (подобнаго которому русская наука не испытала и донынъ), реформація, цвътущій періодъ новъйшаго искусства, научныхъ открытій Коперника; XVII въкъ-въкъ Декарта и Галилея, Кеплера, и множества новыхъ отврытій, которыя освобождали человеческую мысль въ самыхъ разнообразныхъ направленіяхъ. Всё эти постоянно возраставшіе успёхи знанія составляли умственное пріобр'втеніе, котораго уже нельзя было меновать въ ходъ образованія.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср., напр., у Сухоманевава, "О языкознанія", стр. 184, объ азбуковникахъ: "...смъсь и невърность (въ исчисленія языковъ) находятся не только въ русскихъ, но и во всъх другихъ филологическихъ сочиненіяхъ XVI въка". У Карньева, "Физіологь", стр. 39—40: "...въ ту эпоху (въ XVII-мъ въкъ) уровень научнаго пониманія невысокъ былъ въ общей массъ грамотнаго населенія и на западъ" и др.

На западѣ средніе вѣка уходили безвозвратно; у насъ они были еще въ полной силѣ. Когда нашъ книжникъ XVI---XVII вѣка съ полнымъ довѣріемъ читалъ Козьму Индикоплова, онъ возвращался къ VII вѣку, и многовѣковые труды -европейскаго образованія оставались ему чужды и были бы недоступны его повиманію: надъ нимъ господствовала легенда, которая была для него и религіовной поэзіей и вмѣстѣ неподлежащимъ сомнѣнію фактомъ, положительнымъ знаніемъ.

Мы увазывали уже историческое объяснение этого положения вещей. Оно дается цёлой судьбой русскаго народа въ тѣ вѣка. когда, разбитый на части, онъ въ одно время долженъ былъ выносить наплывъ азіатской орды и основывать государство. Самая историческая почва была иная. Здёсь не было преданій классической цивилизации, какъ на западъ, гдъ этою связью было самое происхождение романскихъ народовъ, госполство въ церкви и въ школъ латинскаго языка, остатки римскихъ учрежденій, и гдѣ еще въ полномъ средневѣковомъ мракѣ просвѣчивали попытки Возрожденія. Московская Русь, напротивъ, предоставлена была самой себь и, не получивъ правильной шволы. ограничена была лишь одною стороною византійскаго преданія. Не удивительно, что она могла одичать подъ гнетомъ авіатсваго варварства и попала въ заколдованный кругъ національной н церковной исключительности: первыя помёхи просвёщенію стали цълымъ принципомъ. Паденіе Византія еще усилило движеніе московской Руси въ этомъ направлении: Византия пала потому. что измѣвила строгости православія, и Москва стала единственнымъ православнымъ царствомъ; національное самомнѣніе еще возросло: русскіе стали относиться свысова въ византійскимъ грекамъ и съ недовъріемъ къ ихъ православію, ---ихъ церковь была подъ властью султана, а тъ греви, воторые уходили на западъ и тамъ начали печатать свои вниги, справедливо или несправедливо подозръвались русскими въ наклонности къ латинству. Это была новая причина къ замкнутости и удаленію отъ Европы, - когда навонецъ, логическая и практическая необходимость показала невозможность оставаться дольше на этомъ пути, безъ опасности для самаго основнаго народнаго интереса.

Отношеніе русскаго міра тёхъ вёковъ къ европейской образованности наглядно представляется впечатлёніями иноземцевъ, посёщавшихъ Россію, или русскихъ, изрёдка заёзжавшихъ въ Европу. Иностранныхъ писателей часто обвиняютъ въ недоброжелательствё, въ преувеличеніи недостатковъ русской жизни; но главные изъ нихъ доставляютъ весьма цённыя и правдивыя по-

казавія, и вообще пріобрѣли у нашихъ историковъ большое довѣріе. Сужденія иноземцевъ всегда неблагопріятны, когда они говорятъ о степени умственнаго развитія московскихъ людей, и почти всегда благопріятны, когда идетъ рѣчь о природныхъ свойствахъ московитовъ; иноземцы съ сочувствіемъ говорятъ о многихъ прекрасныхъ свойствахъ въ характерѣ русскаго народа и единогласно отдаютъ справедливость его дарованіямъ и здравому смыслу.

Таковъ и Флетчеръ, особливо осуждаемый за его суровость, но также одинъ изъ умябйшихъ наблюдателей русской жизни (1588). Онъ преувеличиваетъ, приписывая хитрости московской власти ея вражду въ просвёщенію, — такъ какъ эта вражда была въ умахъ всего общества и самой власти; но иначе онъ не умълъ объяснить себъ страннаго порядка вещей, видъннаго въ Москвъ, — и разсказъ тъмъ болъе любопытенъ, что относится ко временамъ, которыя во многихъ отношеніяхъ были высшей точкой чисто московскаго развитія.

"Что касается до качествъ народа, -- говорить Флетчеръ, -то, хотя онъ повидимому довольно способенъ усвоивать всё искусства, какъ можно судить объ этомъ по естественному здравому смыслу этихъ людей, даже у дътей, -- этотъ народъ не отличается, однако, ни въ какомъ ремеслё, и еще меньше въ наукахъ и литературъ, отъ которыхъ удаляютъ его съ намъреніемъ... Руссвимъ запрещается и путешествовать, изъ опасенія, чтобы они не научились чему-нибудь и не увидёли нравовъ другихъ народовъ. Вы рѣдко встрѣтите русскаго путешественника, развѣ только какого-нибудь посланника или человвка, бъжавшаго изъ своего отечества. Впрочемъ, это послѣднее очень трудно, потому что граница оберегается зорко и въ случай, если такого человъка поймають, онъ наказывается смертью и вонфискаціей всего имущества. Они выучиваются только читать и писать, и это очень рёдко. По той же причней они закрывають также и доступъ въ государство для иноземцевъ изъ образованныхъ странъ. Они допускаются только тогда, когда этого требуютъ торговыя нужды ввоза и вывоза... Опасаются заразы оть ихъ правовъ, воторые лучше вдёшенхъ, и заразы отъ качествъ, которыми они ... "ROTOBRENETO

Во второй половний XVII вёка то же повторяеть Котошихинъ; должно замётить только, что вслёдствіе общаго низкаго уровня знаній и вёроисповёдной исключительности это недовёріе и боязнь въ иноземному были не только мийніемъ властей, но и всеобщимъ уб'ёжденіемъ. "Русскіе, — продолжаеть Флетчерь, — отличаются здравымь смысломь, и имь недостаеть только того, что уже имѣють другіе народы, чтобы воспитать и просвѣтить свой умь. Они могли бы заимствовать это недостающее у сосѣдей, но не дѣлають этого изъ самолюбія, считая свои обычаи лучшими... Правители ихъ заботливо стараются устранить всѣ иноземныя начала, которыя могли бы измѣнить національные нравы"<sup>1</sup>).

Въ этомъ отчужденіи русскихъ отъ европейскаго образованія иностранцы видѣли вообще одну изъ главныхъ причинъ ихъ отсталости. Такъ говоритъ объ этомъ Гейденштейнъ<sup>2</sup>); Олеарій, знавшій московское царство въ 1630—40 годахъ, разсказываетъ:

"Русскіе не любятъ ни наукъ, ни свободныхъ искусствъ, --говорить онъ, --- и не имѣють охоты заниматься ими. Есть пословица: didicisse fideliter artes emollit mores, nec sinit esse feros, ----поэтому они остаются необразованными и грубыми... Большая часть высовихъ и неизвёстныхъ имъ естественныхъ наувъ и искусствъ особенно подпадають ихъ грубому и неразумному осужденію, когда они узнають что-либо объ нихъ отъ иностранцевъ... Такъ, предугадывание в предсказание солнечнаго или луннаго затмвнія, или движенія какой-вибудь планеты, они считають дъломъ неестественнымъ... Будучи въ Москвъ, я разъ занимался для развлеченія камеръ-обскурой, переведя въ нее посредствомъ шлифованнаго стекла все происходившее на улицѣ. Въ то самое время пришелъ ко мит однит изъ вельможъ, и изъ любопытства взглянулъ въ камеръ-обскуру. Онъ перекрестился и сказалъ, что въ ней заключается волшебство. Особенно удивляли его лошади, ходившія вверхъ ногами...

"Что васается до умственныхъ вачествъ русскихъ, то они удивительно смътливы и хитры (scharfsinnig und verschmitzt), но употребляютъ эти качества не для того, чтобы стремиться въ добродътели и въ похвальнымъ дъламъ, а для своихъ личныхъ выгодъ и удовлетворенія своихъ желаній и страстей...

"Нисколько не заботясь объ изученіи достохвальныхъ наукъ, не обнаруживая рёшительно никакого желанія ознакомиться съ главными достопамятными дёлами своихъ предковъ, не стараясь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Russia at the close of the XVI century: Fletcher, crp. 63, 150 (Lond. 1856). <sup>2</sup>) Feågemreäht (1584). "Superstitionem alunt imperio suo Principes: dum ad nullas exteras nationes, nisi si quos in Legatione atque ita quidem mittant, ut singulis Legatis singulos custodes ponant, nec cuiquam remoto custode cum aliquo colloqui liceat, quemquam commeare; aut exteros, etiam promiscue commercia cum suis agitare patiuntur. Ita fit ut quasi perpetuis ignorationis tenebris oppressi aliarum gentium humanitate non perspecta, nec percepta omnino dulcedine libertatis praesentia melioribus, cognita dubiis anteponant" (Starcz., II, crp. 95).

узнать что-либо о состоянии иностранныхъ земель, русские въ собраніяхъ своихъ (я не говорю здъсь о собраніяхъ знатныхъ руссвихъ бояръ) почти никогда не заводятъ рѣчей объ этихъ предметахъ"...

Подобныя характеристики съ разными варіантами повторяются у всѣхъ иностранцевъ, описывавшихъ русское общество XVI-XVII въка, Майербергъ считаетъ безграмотство почти поголовнымъ и замъчаетъ: "такъ какъ москвитяне лишены всявой науки, то можно сказать, что они всъ какъ будто одного возраста". Онъ также приписываетъ прежде всего правителямъ "долгое и упорное изгнание наукъ, которыя они ненавидятъ какъ общественную заразу, опасаясь, чтобъ ихъ подданные не воспользовались науками для пріобр'втенія духа свободы, черезъ который могля бы поколебать угнетающій ихъ деспотнамъ. Они хотять, чтобы москвитяне были похожи на лакедемонянъ, которые умъли только читать, и которыхъ вся наука состояла въ томъ, чтобы повиноваться, работать и побъждать въ сраженияхъ". Далъе, онъ приписываеть это духовенству, которое боится, что съ науками можетъ проникнуть латинство; наконецъ старому боярству, которое опасается, что новое поколѣніе, научившись, можеть заслонить ихъ и устранить отъ управления дёлами 1).

Иностранцы замъчали, что даже духовные люди, наиболъе учившіеся, имѣли весьма малыя знанія. Одерборнъ, въ 1580 годахъ, сообщаетъ, что они не видывали латинскихъ и греческихъ внигъ; Кобенцель, въ 1577, утверждаетъ, что не могъ найти человъка, который бы имълъ точное представление о различияхъ восточнаго и западнаго ученія о единосущіи, и т. д.<sup>2</sup>).

Цёль разъединенія съ Европой достигалась. Европейскія знанія не доходили до русскихъ людей; немногіе, вто пріобръталъ наъ, должны были ихъ сврывать, чтобы не быть обвиненными въ вломъ умыслѣ или отступничествѣ. Семнадцатый вѣвъ ощутель уже необходимость сближения съ западной наукой, --- но въ массъ продолжалось старое отчуждение, и оттого именно реформа получила потомъ свой ризвій харавтеръ.

<sup>1</sup>) Майербергъ, старый французскій переводъ. Рагія, 1858. II, стр. 11, 24—26. <sup>2</sup>) Starczewski, Monumenta II, стр. 15, 43.

the second s

Constraint and a second second

Лѣтописныя показанія о существованіи училищъ не многочисленны: — Подъ 988, первое извѣстіе о томъ, какъ Владимиръ началъ раздавать дѣтей "нарочитой чади" на ученье книжное.

— Подъ 1030, извъстіе позднихъ льтописей, относимое Лавровскимъ къ древнему источнику, о томъ, что Ярославъ, придя въ Новгородъ, "собра отъ старостъ и поповыхъ дътей 300 учити книгамъ". Подъ тъмъ же годомъ извъстіе Новгородской 2-й льтописи: "преставися Акимъ Новгородскій (епископъ Іоакимъ), и бяше ученикъ его Ефремъ, иже ны учаше", — послъднее Лавровскій понималъ въ смыслъ не церковнаго поученія, а именно школьнаго преподаванія, согласно съ Татищевымъ, который въ своемъ льтописномъ сводъ толкуетъ прямо: "Ефремъ, который насъ училъ греческому языку".

-- Подъ 1037, Ярославъ, по Лаврентьевской лѣтописи, "церкви ставляше по градомъ и по мѣстомъ, поставляя попы и дая имъ отъ имѣнья своего урокъ, веля имъ учити люди, понеже тѣмъ есть поручено Богомъ"... По мнѣнію Лавровскаго, здѣсь опять разумѣется не церковное назиданіе, а обученіе въ училищѣ.

--- Объ училищѣ въ Курскѣ можно заключать изъ житія Өеодосія, который, живя въ этомъ городѣ, просилъ родителей, "да дадутъ его въ наученіе божественныхъ книгъ": они такъ и сдѣлали, и онъ "вскорѣ изучися всему божественному писанію".

— Свидътельства Степенной книги и Татищева объ Аннъ, дочери Всеволода Ярославича, и кн. Евфросиніи Полоцкой. Объ учились пясанію и обучали молодыхъ дъвицъ и инокинь.

- Въ концѣ XII вѣка, князь смоленскій Романъ Ростиславичь (ум. 1180), по Татищеву, былъ вельми ученъ и "къ ученію многихъ людей понуждалъ, устроя на то училища и учителей, грековъ и латинистовъ своею казною содержалъ, и не хотѣлъ имѣть священниковъ неученыхъ". Онъ такъ истощилъ этимъ свое имѣніе, что когда онъ умеръ, смольняне похоронили его на складчину.

— Таково же свидътельство Татищева о королъ галицкомъ Ярославъ Владимировичъ (Осмомыслъ), который "учить понуждалъ, монаховъ же и съ ихъ доходы къ наученію дътей опредълилъ".

— Далбе, свидътельства Татищева объ училищахъ во Владниирь. въ княжение Константина Всеволодовича, который и по Лаврентьевской лътописи (подъ 1218 годомъ) отличался благочестиемъ и любовью къ книжному научению; "часто бо чтяше книгы съ прилежаньемъ, и творяше все по писанному"... По Татищеву этотъ князь въ завъщании "домъ свой и книги вся въ училище по себъ опредълилъ".

— Посланіе константинопольскаго патріарха Германа въ русскому митрополиту (какъ думаютъ, отъ 1228 г.) о запрещенія обучать плённиковъ и ставить въ священники, не освободивъ передъ тёмъ отъ рабства.

Въ первый разъ произведенія Іоанна, экзарха Болгарскаго, были изслёдованы въ знаменитой книгё К. Калайдовича (М. 1824). Изданіе самаго памятника долго подготовлялось Бодянскимъ и закончено было уже только по его смерти Андреемъ Поповымъ: "Шестодневъ, составленный Іоанномъ, экзархомъ Болгарскимъ, по харатейному списку московской Синодальной библіотеки 1263 года, слово въ слово и буква въ букву". Москва, 1879 (изъ "Чтеній", 1873, кн. III). Но въ той части Шестоднева, которая печатана была Бодянскимъ, указано было не мало неисправностей.

— Литература Палеи указана выше, въ библіографическихъ примѣчаніяхъ къ главѣ II; прибавимъ еще изслѣдованіе А. Карнѣева. "Къ вопросу о взаимныхъ отношеніяхъ Палеи и Златой Матицы", въ Журн. мин. просв. 1900, № 2.

— Квига глаголемая Козмы Индикоплова. Изъ рукописи Московскаго Главнаго Архива министерства иностранныхъ дѣлъ, Минея Четія митрополита Макарія (новгор. списокъ), XVI вѣка, мѣсяцъ августъ, дни 23—31 (собр. кн. Оболенскаго № 159). Спб. 1886. Folio, 240 стр. со множествомъ рисунковъ и 4 стр. отдѣльныхъ листовъ рисунковъ изъ собранія Общ. люб. др. письменности.—О Козьмѣ см. у Крумбахера, Gesch. der byzantinischen Litteratur, 2 изд. Мюнхенъ. 1897, стр. 412—414 и др. Срезневскій, Свѣдѣнія и замѣтки о малоизвѣстныхъ о неизвѣстныхъ памятникахъ. Спб. 1867, XI, стр. 1—19.

— Шестодневъ Георгія Писида въ славяно-русскомъ переводѣ 1385 года, И. А. Шляпкина. Спб. 1882. "Къ сожалѣнію, —замѣчалъ потомъ самъ издатель, – въ изданіе вкрались многочисленныя опечатки" (Журн. мин., стр. 269), – которыя такъ и остались неуказанными. — Замѣчанія къ тексту "Шестоднева" Георгія Писидійскаго, П. В. Никитина, въ Журн. мин. просв. 1888, январь; —Шляпкинъ, "Георгій Писидійскій и его поэма о міротвореніи въ славяно-русскомъ переводѣ 1385 года", Журн. мин. просв. 1890, іюнь, стр. 264—294; — Ягичъ, въ Archiv für slav. Phil. XI, 1888, стр. 673. Крумбахеръ, Geschichte, стр. 709—712.

- "Физіологъ" привлевъ въ послѣднее время особое вниманіе нанихъ изслёдователей. Таковы: В. Мочульскій, Происхожденіе Физіолога и его начальныя судьбы въ литературахъ востока и запада, въ Р. Фил. Вестнике, 1889, стр. 50-111 (изъ текстовъ славянскихъ Мочульскій указываеть сербскій, изданный Ягичемь въ Книжевникъ 1866, и болгарскій, въ рукописи Дринова);—А. Карнѣевъ, Матеріалы н замътки по литературной исторіи Физіолога. М. 1890 (въ изданіяхъ Общества люб. др. письменности); его-же, Новъйшія изслёдованія о Физіологѣ, Журн. мин. просв. 1890, январь, стр. 172-208 (о нѣмецкой книгь Фр. Лаухерта, Geschichte des Physiologus. Strassb. 1889. и о книгѣ Мочульскаго); "Разборъ книги А. Карнѣева", И. В. Ягича. Снб. 1894;—Ал. Александровъ, Физіологъ. Казань, 1893 (изъ Ученыхъ Записовъ каз. унив.), гдѣ изданъ сербскій тексть по рукописи XVI въка, находящейся въ русскомъ Пантелеймоновскомъ монастыръ на Авонѣ;-южно-славянскіе отрывки "Физіолога" XVI вѣка указаны у г. Архангельскаго: "Къисторіи южно-слав. и древне-русской апокриф. литературы". Спб. 1899 (изъ "Извъстій" II Отд. Акад.), стр. 1-2, 23;-Г. Поливва, Zur Geschichte des Physiologus in den slavischen Literaturen, въ "Архивъ" Ягича, т. XV, стр. 246, и т. XVIII, стр. 523 и д. - О болве позднемъ "Луцидаріусв" скажемъ далве.

Древнихъ греческихъ фидософовъ и поэтовъ наша письменность совсѣмъ не знала непосредственно изъ ихъ твореній, за упомянутымъ (позднимъ) исключеніемъ Эпиктета, передѣланнаго, впрочемъ, въ христіанскомъ духѣ. Ихъ имена и нѣкоторыя изреченія извѣстны были только по цитатамъ у церковныхъ писателей, но особенно изъ сборника, носившаго названіе "Пчелы". Въ основѣ ен лежатъ византійскіе сборники изреченій, одинъ—Максима Исповѣдника, церковнаго писателя VII вѣка, и два сборника—монаха Антонія XI вѣка, давшаго своему сборнику названіе Пчелы (Melissa), которое потомъ приложено было къ его имени: это названіе получила и книга, соединившая всѣ эти сборники вмѣстѣ. Предметъ изреченій—нравственныя и житейскія поученія, причемъ у Максима приводится гораздо больше изреченій свѣтскихъ, и именно древнихъ греческихъ языческихъ философовъ.

Подобнаго рода благочестивыя и нравоучительныя изреченія являются уже въ древнъйшихъ памятникахъ церковно-славянской письменности, напр., въ Святославовомъ Сборникъ. Пчела внушала особенный интересъ богатствомъ и разнообразіемъ изреченій, которыя имбли иногда форму житейскаго ановдотическаго разсказа: множество рукописей Пчелы достигаеть до XVIII стольтія. Когда и где сделань церковно-славянскій переводъ Пчелы, до сихъ поръ не выяснено. Извъстныя рукописи восходять до XIV стольтія, но переводъ былъ въроятно гораздо старве. Пчела делится на главы, по разнымъ нравственнымъ предметамъ: о житейской добродътели и о злобъ, о мудрости, о чистотъ и цъломудріи, о мужествъ и кръпости, о правдъ, о дружбѣ и братолюбіи и пр. Въ заглавіи указанъ источникъ, изъ котораго собраны изречения: "Книгы Бьчела: рѣчи и мудрости отъ суангелья и отъ апостола и отъ святыхъ мужь и разумъ внѣшніихъ философъ", и въ текств сначала идутъ изречения изъ Евангелия и Апостола, изъ Ветхаго Завѣта, изъ отцовъ церкви и наконецъ изъ "внѣшнихъ" философовъ. Напр., въ первой главѣ: Евангеліе, Апостолъ, Соломонъ, Богословъ, Златоустъ, Василій, Григорій Нисскій, Филонъ, Клименть, Ниль, Дидимъ, Фотій патріархъ, Патерикъ, Плутархъ, Соврать, Клитархъ, Ксенофонтъ, Димонаксъ, Димокрить, Віанть, Лаконъ, Діогенъ, Аристархъ, Эврипидъ, Өеогнить, Линдій, Ликургъ, Писагоръ, Иперидъ, Аристотель, Антифанъ, Діодоръ, Діонъ римскій, Прокопій риторъ. Цитаты изъ Пчелы были очень любимы старыми книжниками: она богата была и мудростью и ученостью. Давно замѣчены сходства съ Пчелою въ Моленіи Даніила Заточника, ссылки на Димокрита въ посланіи Вассіана Ростовскаго и пр. Ученые изыскатели не мало занимались Пчелою; но ея литературная исторія еще не вполнъ разъяснена.

— О греческой Пчелѣ см. у Крумбахера, Gesch. der byzant. Litt. 61 и д. (о Максимѣ Исповѣдникѣ), 464 (Антоніи), 600 (о греческихъ Пчелахъ).

- Сухомлиновъ, О сборникахъ подъ названіемъ Пчелъ, въ "Извъстіяхъ" II отд. Акад., т. II, 1853.

--- П. Безсоновъ, Книга Пчела, памятникъ древней русской словесности, переведенный съ греческаго. Первыя семь главъ. Съ предисловіемъ. Стр. I---СVI и 1--64 (во "Временцикъ" моск. Общ. ист. и др., кн. XXV, 1857, и отдъльно).

— Горскій и Невоструевъ, Описаніе рукописей Синодальной библ. Ц. 3, № 312.

- Буслаевъ, Историч. Христоматія; отрывки изъ Пчелы.

1. 5

— Ягичъ, Die Menandersentenzen in der altkirchenslav. Uebersetzung, въ вѣнскихъ Sitzungsber., т. 126, 1892, и въ "Споменикъ" сербской акад., т. XIII. Бѣлградъ, 1892, о сербскихъ памятникахъ этого рода. Дополненія къ этимъ статьямъ у М. Сперанскаго, Zu den slavischen Uebersetzungen der griech. Florilegien, въ "Архивъ" Ягича, т. XV, 1893, стр. 545—556; и его же, "Разумѣнія единострочныя Григорія Богослова и Разуми мудраго Менандра въ русскомъ переводъ". Спб. 1898 (изъ "Извѣстій" II отд. Акад.).

— В. Семеновъ, Древняя русская Пчела по пергаменному списку. Спб. 1893 (въ акад. Сборникѣ, т. LIV), съ варіантами изъ другихъ рукописей и съ греческимъ текстомъ en regard, подобраннымъ изъ *размыхъ* рукописей и изданій, причемъ однако остается запутаннымъ основной вопросъ о соотношеніи редакцій подлинника и славянскихъ текстовъ. Тому же автору принадлежать изданія: Мудрость Менандра по русскимъ спискамъ. Спб. 1892 (въ Памятникахъ Общ. люб. др. письменности, № LXXXVIII), и: Изреченія Исихія и Варнавы по русскимъ спискамъ. Спб. 1892 (тамъ же, № XCII),—здѣсь "Наказаніе" Исихія приведено также по тексту Святославова Сборника. Эти памятники являются добавленіемъ въ нѣкоторыхъ спискахъ нашей Пчелы. Относительно Пчелы и Исихія см. также статьи г. Семенова въ Журн. мин. просв., 1892, апрѣль, и 1893, іюль; и еще: "Матеріалы къ литературной исторіи русскихъ Пчелъ", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1895, книга вторая.

— А. Михайловъ, въ Журн. мин. просв. 1893, январь, объясняетъ отношенія славянской Пчелы къ греческому подлиннику. (Ср. Курца, въ Виз. Врем. т. II, стр. 344 и д.).

— Для объясненія отношеній Пчелы и Даніила Заточника см. въ особенности указанное выше изслёдованіе о Заточникѣ г. Истрина.

Относительно средняго періода и московской Россіи укажемъ еще свѣдѣнія о древней образованности:

— Порфирьевъ, О чтеніи книгъ въ древнія времена, въ Правосл. Собесѣдникѣ. Казань, 1858, и Объ источникахъ свѣдѣній по разнымъ наукамъ въ древнія времена, тамъ же, 1860.

— А. Щаповъ, О способахъ духовнаго просвъщения древней Руси внъ училищъ, въ "Правосл. Собесъдникъ". Казань, 1858, ч. І.

— Н. Лавровскій, Памятники стариннаго русскаго воспитанія, въ Чтеніяхъ моск. Общества, 1861, III, стр. 1—71.

— Д. Мордовцевъ, О русскихъ школьныхъ книгахъ XVII вѣка, въ Чтеніяхъ, 1861, IV; стр. 1–102.

— И. Бѣляевъ, О изученіи греческаго языка въ Россіи до Петра Великаго, въ "Пропилеяхъ", М. 1851, кн. І.—Вышеупомянутая статья Сухомлинова о знаніи языковъ въ древней Руси.

— М. Петровскій, Старинное разсужденіе о буквахъ, въ "Цамятникахъ" Общества любителей древней письменности (LXXIII). Спб. 1889.—Старыя сужденія о языкъ собраны въ упомянутой книгъ И. В. Ягича. Первые печатные буквари и ариеметики Василія Бурцова и Каріона Истомина являются только въ XVII столътіи; но ихъ предшественники были еще въ концъ XVI столътія въ западной Руси, въ книгахъ "литовской" печати.

--- А. Петровъ, "Объ Асанасьевскомъ сборникѣ конца XVII в. и заключающихся въ немъ азбуковникахъ", —въ отчетѣ о засѣданіяхъ И. Общества любит. др. письменности въ 1895 —1896 году, стр. 78—101; "Азбуковникъ о нерадивоучащихся ученицѣхъ; къ вопросу о физическихъ наказаніяхъ въ старинной русской школѣ", —въ "Народномъ Образованіи", 1896, № 11; "Къ исторін Букваря", въ журналѣ "Русская школа", 1894, апрѣль, стр. 9—23.

- Цѣльный, хотя сжатый обзоръ древняго круга свѣдѣній сдѣланъ въ книгъ П. Милюкова, Очерки по исторіи русской культуры, ч. П. Спб. 1897, стр. 227-268. Общее заключение автора таково: "Византійское культурное вліяніе оставалось безсильнымъ до конца ХУ вѣка. Съ этого времени, оно, несомиѣнно, начинаетъ укореняться въ русскомъ православномъ сознани; но туть же, слёдомъ за нимъ, появляются первые признаки западнаго вліянія, которое мало-по-малу усиливается и, несмотря на всѣ препятствія, къ концу XVII вѣка дѣлается господствующимъ. Однако, при ближайшемъ разсмотрвни, и это новое вліяніе оказывается вовсе не такимъ уже отличнымъ отъ прежняго. Дѣло въ томъ, что на смѣну византійской мудрости къ намъ идеть теперь средневѣковая латинская ветошь. Научный матеріаль, воспринятый, черезъ Кіевъ, Москвой XVII вѣка, былъ накопленъ на Западѣ еще въ XII-XIII столѣтіи, а съ XV-го сталъ быстро терять свою свъжесть. Воть почему и этому вліянію не суждено было быть долговременнымъ. Сколько-нибудь прочно онъ укоренился у насъ лишь въ высшей богословской школь. Свътская школа, которую только предстояло заводить, осталась отъ него совершенно свободной и прямо взяла свое содержаніе изъ современной европейской науки. За свётской школой, послѣ непродолжительнаго колебанія, пошло и образованное русское общество".

# ГЛАВА VII.

### ЛЪТОПИСЬ. --- ИСТОРИЧЕСКІЯ СКАЗАНІЯ. --- ЖИТІЯ.

Историко-литературная цённость лётописи.—Научное изслёдованіе ся съ XVIII въка. — Начало древней лётописи: среда, въ которой она могла произойти. — Начальная дётопись, и лётописи мёстныя. — Лётопись московская.

Историческія сказанія и житія.—Містныя легенди и святыни.—Стиль житій XIV—XV віка: Кипріань, Епифаній, Пахомій Сербинь.—Четьи-Минеи. Хронографь.

ЛЭтопись, историческое сказание, житие, повидимому, имъютъ мало литературнаго значенія въ смыслѣ художества; лѣтопись всего чаще бывала только сухою дёловою записью, иной разъ по одной --- двумъ строчвамъ на годъ; историческое свазаніе или житіе бывали въ значительной степени подражательной внижничесвой реторикой съ условнымъ содержаніемъ, далекимъ и отъ дъйствительности и отъ поэзіи, - но, съ другой стороны, этотъ отдёль старой письменности доставляеть любопытнёйшія указанія для литературной исторін. Не говоря о томъ, что свудость собственно поэтическихъ памятниковъ заставляеть искать хотя бы отрывочныхъ отголосковъ поэтическаго содержанія въ произведеніяхъ, по своей цёли далекихъ отъ искусства, -- эти произведенія, хотя бы случайно, дають иногда характерные эпизоды чисто-поэтическаго творчества въ той или другой формъ: въ извъстномъ отражения живой дъйствительности; въ замыслъ народно-поэтическаго преданія, которое находило мёсто въ книжномъ житіи; съ другой стороны, здъсь можно въ особенности наблюдать развитіе національно-историческаго совнанія, которое въ самомъ началѣ и бываетъ первымъ мотивомъ къ историческому труду, -- а это развитие принадлежить несометино въ числу важнойшихъ интересовъ литературной исторіи. Какъ бы строго ни были отличаемы здёсь области чистаго художества оть области простого знанія или памятной записи, на дёлё онё бывають твсно связаны, такъ какъ жизненныя явленія исторіи совмів-

щають въ себъ дъйствіе самыхъ разнообразныхъ культурныхъ и психологическихъ мотивовъ, и какъ дъйствіе, такъ и результаты входятъ въ различныя области историческаго наблюденія. Такимъ образомъ и исторія литературы должна внести въ область своихъ изученій не только произведенія чисто художественныя, но и тъ явленія письменности не-художественной, которыя имъютъ къ нимъ извъстное культурное и психологическое отношеніе. Въ этомъ смыслъ лѣтопись, житіе, историческое сказаніе въ особенности подлежатъ историко-литературному изученію, такъ какъ имъютъ ближайшее, прямое или косвенное, отношеніе къ развитію съ одной стороны національно-историческаго сознанія, съ другой и самаго художественнаго пониманія.

Наша старая письменность, какъ мы видъли, имъла весьма скудные образовательные источники. Чуждая преданію классической древности въ бытовой культуръ и образовании, она ограничена была тёми возбужденіями, какія приходили съ византійскаго юга, частію прямо, частію при южно-славянскомъ посредствѣ. Сдѣлано было одно великое пріобрѣтеніе-въ христіанствѣ; здъсь было и первое начало школы. Повидимому, въ первыхъ поколёніяхъ послё крещенія обнаружилась уже великая преданность новой вёрё и живой интересь къ просвёщенію: въ средё князей бывали ревностные любители "книжнаго почитания" и вытств любители духовнаго чина и именно черноризцевъ, какъ объ этомъ неръдко записываетъ лътопись, ---это были тогда авторитетные нравственные руководители и внижные люди. Какъ первые христіанскіе храмы украшались византійскимъ искусствомъ, такъ уже отъ XI въка сохранились рукописи, исполненныя съ большимъ каллиграфическимъ искусствомъ, украшенныя рисунками, гдѣ образцомъ были тѣ же греки (Остромидово Евангеліе, Святославовъ Сборникъ), и такимъ же обравомъ греческіе образцы были руководителями въ самомъ инсательствѣ. Въ теченіе XII въка им интемъ произведенія, которыя указывають на высокую степень книжнаго искусства. Это-произведенія изъ совершенно различныхъ областей тогдашней жизни: съ одной стороны писанія Кирилла Туровскаго, образчикъ краснорвчія, воспитаннаго на византійской школь; съ другой, Слово о полку Игоревѣ, авторъ котораго, несмотря на церковное гоненіе противъ народной і поэзін, воспользовался ся средствами для одушевленнаго изображения событий, поражавшихъ умы современниковъ, --- Слово, въ которомъ могли отразиться первыя книжныя возбужденія в гдѣ новыя изслѣдованія хотять открыть антично византійскіе отголоски. Къ этому настроенію, создан-

 $\mathbf{272}$ 

#### возникновение лътописи.

ному первыми впечатлѣніями образованія, надо отнести и составленіе той "Повѣсти временныхъ лѣтъ (или: дѣй), откуду есть пошла русская земля, кто въ Кіевѣ нача первѣе вняжити и откуду русская земля стала есть", — повѣсти, которая стала потомъ во главѣ русскаго лѣтописанія на всѣ послѣдующіе вѣка древней Руси, составляла обычное начало позднѣйшихъ лѣтоиисныхъ сборниковъ до самаго XVII столѣтія и по преданію носитъ имя лѣтописца Нестора.

Въ первый разъ высовое значение Несторовой лётописи, -нин Начальной лётописи, какъ называють ее съ тёхъ поръ, какъ возникли сомнѣвія о возможности приписать ее именно Нестору, ---указано было въ исторической наукъ знаменитымъ Шлёцеромъ. Правда, ее изучалъ уже со вниманіемъ одинъ изъ первыхъ начинателей нашей исторіографіи, Татищевъ, но строгая ученая вритика приложена была къ ней только этимъ нѣмецкимъ ученымъ: изслёдуя Нестора, Шлёцеръ приходилъ въ восторгъ отъ его простоты и великой правдивости въ такомъ въкъ, когда бъдность просвёщенія дёлала рёдкимъ это пониманіе исторической правды; среди баснословія среднев вовых в латописцевъ Несторъ представлялъ зам'ячательное исключение и его лътопись, написанная притомъ на самомъ языкѣ того народа, исторію котораго она разсказывала, казалась Шлёцеру памятникомъ феноменальнымъ... Съ тёхъ поръ, какъ Шлёцеръ высвазывалъ свои мысли о Несторъ, сдълаво было множество новыхъ изслъдований и открытій въ средневѣковой литературѣ западной, очень пополнились свъдения о нашей старине, но оценка Нестора въ целомъ не теряетъ своего значенія, и Начальная лётопись остается въ глазахъ современныхъ историвовъ однимъ изъ самыхъ достопримѣчательныхъ произведеній нашей древней литературы.

Мы говорнии въ другомъ мѣстѣ <sup>1</sup>), что, собственно говоря, стремленіе правильно возсоздать историческое прошедшее возникаетъ у насъ только въ XVIII вѣкѣ, когда почувствовано было вступленіе русской жизни на путь новаго образованія и старая жизнь во многихъ отношеніяхъ была закончена: инстинктивное чувство побуждало подвести итоги старины, и извѣстнан степень европейскаго знанія научала первой исторической критикѣ. Таковъ былъ задолго до Шлёцера трудъ Татищева; но послѣдній относительно древнѣйшаго періода могъ уже пользоваться трудами нѣмецкихъ ученыхъ въ петербургской академіи, какъ знаменитый Зигфридъ Байеръ. До Шлёцера началъ свои вамѣча-

HCT. PYCCE. JET. T. I.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія русской Этнографін, т. І.

тельные труды Герардъ-Фридрихъ Миллеръ, которому наша исторіографія въ особенности обязана указаніемъ на архивные матеріалы и изданіемъ многихъ важныхъ историческихъ источниковъ. Время Екатерины II отмъчено изданіемъ цълаго ряда лътописей, "Древней россійской Вивліоенкой" Новикова, историческими трудами князя Щербатова и Болтина, собирательствомъ гр. А. И. Мусина-Пушкина, открытіемъ Русской Правды, "Духовной" Владимира Мономаха, Слова о полку Игоревъ. Послъ "Исторіи" Карамзина и начинавшихся изысканій Востокова, Калайдовича и другихъ, впервые примѣнявшихъ научные пріемы филологическаго изслёдованія памятниковъ, послё изданій гр. Н. П. Румянцова, новый богатый запась памятниковь старины, и именно лётописи, отврылся въ разысканіяхъ Археографической Экспедиціи и сообщенъ былъ ученому міру въ изданіяхъ Археографической Коммиссіи. Съ этого времени, вогда для критики стали доступны многочисленные тексты лётописей, началось изслёдованіе самаго лётописанія. Таковы были послё дёятелей Археографической Коммиссія (Строевъ, Бередниковъ, Коркуновъ) труды Срезневскаго, Сухомлинова, Костомарова, Бестужева-Рюмина и др., и целаго ряда новбйшихъ ученыхъ.

Изслѣдованія не закончевы до сихъ поръ, между прочимъ потому, что имъ приходится имъть дъло дишь съ очень поздними списвами лётописи, отстоящими на нёсвольво сотъ лёть не только отъ самаго начала лътописи, но и отъ того перваго свода, какимъ была такъ-называемая Несторова Летопись. Есть спорные вопросы, неразрѣшенные до сихъ поръ. Одинъ результать несомебнень --- именно, что въ томъ составъ лътописныхъ памятниковъ, какимъ владбемъ мы въ настоящее время, мы не имбемъ ни одной лётописи въ первоначальномъ подлинномъ видъ, вакъ она свладывалась въ вакой-либо области древней Руси въ рукахъ первыхъ лётописателей, а напротивъ, имфемъ обывновенно передъ собой вторую или третью формацію труда, такъ-называемые своды----лётописные намятники, которые, принадлежа данвой области, пользуются также извёстіями изъ другихъ областныхъ лётописей, при чемъ обыкновенно дёлаютъ это безъ указанія на свой источникъ, который можно угадывать только по самому содержанию извёстий или по особенностямъ стиля. Невоторыя изъ старыхъ лётописей, повидимому, окончательно погибли, вакъ, напримъръ, "старый лътописецъ ростовский", о воторомъ есть упоминанія XIII в'яка, вавъ начало л'ятописей новгородскихъ, слёдъ которыхъ предполагаютъ въ извёстной Іоакимовской лётописи, сохраненной Татишевымъ: нёкоторыя

.

ł

t

þ

; Ø нзвъстія, приведенныя Карамзинымъ изъ лѣтописей, бывшихъ въ его рукахъ и потомъ погибшихъ, оказались во вторичныхъ формаціяхъ лѣтописныхъ сводовъ. Старъйшіе списки лѣгописи не восходятъ обыкновенио далѣе XIV въка.

При этомъ положевіи літописнаго матеріала понятво, что вопросъ о древнъйшей поръ нашего лътописанія представляеть великія трудности и часто можеть быть рёшаемъ только гадательно. Такъ прежде всего расходятся мибнія ученыхь о томъ, вогда и какъ началась лётопись. Нёкоторымъ изслёдователямъ казалось несомнённымъ, что лётопись началась еще до принятія христіанства и восходить не только въ Х-му, но въ ІХ в'еку, что нъкоторыя показанія древнъйшей льтописи отзываются еще временами языческими; такъ къ этой древнийшей пори относимо было не дошедшее до насъ, но предполагаемое начало лѣтописи новгородской. Что касается формы, въ воторую издавна сложились лѣтописныя отмѣтки, и здѣсь со временъ Шлёцера дѣлались различныя предположенія: находили образець лівтописи въ паматанкахъ греческихъ, или открывали сходство съ средневѣвовой яйтописью западно-европейской (напр., англо саксонской); предполагали зачатовъ лётописи въ пасхальныхъ таблицахъ, на воторыхъ дѣлались краткія замѣтки о важныхъ событіяхъ соотвётственнаго года; отысканы были Сухомлиновымъ даже изъ поздняго въка подобныя замътки въ пасхальныхъ таблицахъ, хотя другимъ казалось, что такое позднее существование этихъ заивтокъ указываетъ на ихъ случайность, и т. д. Разнообразіе взглядовж до сихъ поръ не сведено въ убъдительному результату. Несомевнно, что первымъ мотивомъ въ началу лётописи было естественное желание сохранить память о событии и отвуда бы ни явилась ся первая форма, лётопись возникала въ различныхъ краяхъ старой русской земли и въ первое время велась въ нихъ отдельно. Эти края были главные центры политической жизни: Новгородъ, Кіевъ, Ростовъ Великій; въ нимъ присоединились потомъ второстепенные центры, Суздаль, Владимиръ, юго-западный центръ на Волыни, Исковъ, Тверь, Москва, центръ свееро-вападный; съ политическимъ распаденіемъ территоріи послѣ татарскихъ нашествій и основанія русско-литовскаго вняжества, звтописание распадается на два главныя течения: западно-русское (такъ- называемыя литовскія лётописи) и восточно-русское, гдё лётопись сосредоточивается въ Москвѣ. Вь концѣ концовъ московсвое лётописание становится господствующимь: лётопись является мятрополичьею или великокняжескою, совпадая съ разрядными кенгами, --- хотя еще долго ведется лётопись Новгородская, пере-

18\*

жившая даже паденіе великаго Новгорода; долго ведутся другія мъстныя лътописи, какъ Двинская и пр.

Возвращаясь въ древней поръ, мы съ нъкоторымъ удивленіемъ встрёчаемъ тотъ памятникъ, который становится потомъ обывновеннымъ началомъ позднъйшихъ лътописныхъ сводовъ. гат бы они ни составлялись: нивогда послъ въ нашемъ старомъ лётописании не вознивала такая мысль обнять цёлый составъ руссваго народа и его прошлой судьбы. Мы упоминали раньше о томъ, какимъ замѣчательнымъ явленіемъ представляется "Повъсть временныхъ лётъ", какъ однить изъ первыхъ опытовъ начинающей литературы. Составитель повъсти беретъ прямо задачу національнаго интереса, когда ставить вопрось о началь народа, о началъ государства, какъ вняжеской власти; когда говорить о русскихъ племенахъ, какъ единомъ народъ, когда связываеть его съ цёлымъ славянствомъ, собираеть преданія, даеть географическія свёдёнія и т. д. Авторъ повёсти является и разумнымъ писателемъ, когда старается внести въ свой трудъ извёствую вритику, разбираетъ степень достовёрности преданій. сопоставляетъ свои свёдёнія съ греческимъ лётописаніемъ, сличаетъ хронологію, сообщаетъ историческіе довументы, и т. п.

На вопросъ, вто были вообще наши лётописатели, новёйшіе изслёдователи отвёчали различно. Естественнёе всего было полагать, что это были лица духовныя, какъ наиболёе книжныя, н дёйствительно, во многихъ случайныхъ замётвахъ лётопись оказываются писавшими лица духовныя. Такъ прежде всего первымъ лётописцемъ, родоначальникомъ русской лётописи, считался монахъ Печерскаго монастыря Несторъ. Въ концъ XI въка лътописецъ записалъ о нападении половцевъ на Печерский монастырь: "мы же тогда почивали по кельямъ". Въ первые годы XII въка названъ въ лътописи писавшій ее игуменъ выдубицкій Сильвестръ, вотораго нише и считали авторомъ Начальной лътописи выбсто Нестора. Извёстенъ затёмъ Лаврентій мнихъ, има котораго осталось за Суздальскою (Лаврентьевскою) лётописью, и не мало другихъ духовныхъ лицъ, писавшихъ лътописи. Что лица духовныя были составителями лётописи, принималъ и Соловьевъ. Не соглашаясь съ тёми, которые полагали, что лётописи уже тогда были дёломъ оффиціальнымъ и велись по повелёнію князей, Соловьевъ замёчаеть: "Если между внязьями, а въроятно и въ дружний ихъ были охотники собирать и читать книги, то это были только охотники, тогда какъ на Руси существовало сословіе, котораго грамотность была обязанностью в которое очень хорошо сознавало эту обязанность, -- сословіе ду-

ховное. Только лица изъ этого сословія имѣли въ то время досугъ и всѣ средства заняться лѣтописнымъ дѣломъ; говоримъ: "всв средства" потому, что при тогдашнемъ положении духовныхъ, особенно монаховъ, они имъли возможность знать современныя событія во всей ихъ подробности и пріобр'втать отъ върныхъ людей свъдънія о событіяхъ отдаленныхъ. Въ монастырь приходиль князь прежде всего сообщить о замышляемомъ предпріятін, испросивъ благословеніе на него, въ монастырь прежде всего являлся съ въстью объ овончании предпріятія; духовныя лица отправлялись обывновенно послами, слёдовательно, ныъ лучше другихъ былъ извъстенъ ходъ переговоровъ. Имѣемъ право думать, что духовныя лица отправлялись послами, участвовали въ заключения договоровъ сколько изъ-уважения въ ихъ достоинству, могущему отвратить отъ нихъ опасность, сколько вслёдствіе большаго умёнья ихъ уб'яждать словами писанія и большей власти въ этомъ дѣлѣ, столько же и вслѣдствіе грамотности, умёнія написать договорь, знанія обычныхь формь: иначе для чего бы смоленскій внязь поручиль священнику Іеремін заключеніе договора съ Ригою? Должно думать, что духовныя лица, вакъ первые грамотъ́и, были первыми дьяками, первыми секретареми нашихъ древнихъ князей. Припомнимъ также, что въ затруднительныхъ обстоятельствахъ внязья обывновенно прибъсали въ совътамъ духовенства; прибавимъ, наконецъ, что духовныя лица имбли возможность знать также очень хорошо самыя подробности походовъ, ибо сопровождали войска и, будучи сторонними наблюдателями и вифстё приближенными людьми въ внязьямъ, могли сообщить върнъйшія извъстія, чёмъ самые ратные люди, ваходившіеся въ дёлё. Изъ одного уже соображенія всёхъ этихъ обстоятельствъ им ниёли бы полное право завлючить, что первыя лётописи наши вышли изъ рукъ духовныхъ лицъ, а если еще въ самой лётописи мы видимъ ясныя доказательства тому, что она составлена въ монастыръ, то обязаны успоконться на этомъ и не искать другого какого-нибудь мъста и другихъ лицъ для составленія первоначальной, краткой лётописи, первоначальныхъ, кратенхъ записовъ"<sup>1</sup>).

Еще болѣе широко ставитъ значеніе духовенства, а также и значеніе древней лѣтописи другой историкъ старой русской жизни. Въ наше время не можетъ быть рѣчи о томъ, чтобы лѣтопись, — которая была ничѣмъ инымъ, какъ отраженіемъ возникавшаго историческаго сознанія цѣлаго народа, — могла быть за-

<sup>1) &</sup>quot;Исторія Россів", новое изданіе, вн. І, стр. 772.

мысломъ единичнаго лица, какого-нибудь начитаннаго черноризца, чтобы она могла быть задумана только въ подражаніе византійскому хронографу (какъ это думали прежде). Въ дъйствительности, лътопись была вовсе не плодомъ монашески уединенной литературной мысли, а напротивъ, лътописный трудъ долженъ былъ отвъчать на требованія мысли общественной, которая только нашла въ начальномъ лътописцъ своего выразителя. Самая задача, поставленная въ первыхъ словахъ Начальной лѣтописи, указываетъ на вопросъ о началъ Русской Земли.

"Смыслъ этой задачи, — говоритъ г. Забълинъ, — въ полной мбрб обнаруживаеть ея, такъ сказать, гражданское, иначе мірское или общественное происхождение. Откуда Русь пошла, какъ стала (устроилась), вто первый началь княжить -- это вопросы не очень близкіе и не столько любопытные для монастырскаго созерцанія и для монашескаго благочестиваго размышленія. Они могли возникнуть прежде всего въ княжескомъ дворѣ, посреди друживниковъ, или посреди того общества, для котораго несравненно было надобнѣе и любопытнѣе знать начало той земли, гдѣ оно было дёятелемъ, и начало той власти, подъ руководствомъ которой оно совершало и устройство этой земли, и свои великія и малыя дбянія. Передовыми же людьми этого общества въ теченіе многихъ вёковъ всегда были послы-дружинняки князя, бояре и гости вуацы, слъдовательно верхвій, самый дъятельный и самый бывалый порядовъ людей въ древне русскомъ городъ". Монастырскій отшельникъ если бы руководился только монашесвими взглядами, далъ бы лѣтописи по преимуществу церковный характеръ. "Между тъмъ его взглядъ общирнъе; онъ только мимоходомъ замъчаетъ, что, вапр., еще при Игоръ въ Кіевъ много было варяговъ-христіанъ и все свое впиманіе устремляеть на изображение событий и дёлъ по преимуществу мирскихъ, политическихъ... Для какой надобности черноризецъ вноситъ въ лътопись цёликомъ договоры съ Греціею Олега и Игоря?.. Не внесены ли они съ тою цёлью, съ какою въ новгородскую лётопясь внесена русская (кіевская) правда Ярослава, а въ суздальскую лётопись духовная Владимира Мономаха? Эти два послёдвіе памятника въ то время носнии въ себѣ интересъ и смыслъ не одной достопримъчательности, достопамятности, но служили --одинъ, вавъ поученье, другой, какъ законъ, дъйствующими, живущими стихівми народной жизни... Въ другихъ отдѣлахъ Несторова Временника мы точно такъ же очень часто встръчаемъ прямыя показавія, что перомъ лётописца водить больше всего смысль княжескаго дружинныка, или самого князя, чемъ мысль благо-

# вто выли составители латописи.

честиваго инова... Все, что можно отдать въ этомъ случав монастырю или мыслямъ иночества — это духовное поученье, которое проходить по всей лётописи... Но и поученье не составляеть еще исключительной задачи иночества, а принадлежить собственно задачамъ всякаго литературнаго труда, почему и духовная Мономаха исполнена тёхъ же текстовь поученья. Намъ кажется, что мысль составить и написать повёсть временныхъ лётъ возникла именно въ городской средё, что городъ, въ лицё княжеской, военной дружины, и въ лицё дружины торговой, гостиной, первый долженъ былъ почувствовать и сознательно понять, что онъ есть первая историческая сила русской земли, дёянія которой поэтому достойны всякой памяти. И впослёдствіи городъ держитъ лётонисанье въ своихъ рукахъ цёлые вёка".

Такимъ образомъ, — заключаетъ Заб'влинъ, — "мысль написать повъсть временныхъ русскихъ лётъ была возбуждена не въ монастыръ, а въ городъ, и оттуда получала постоянную поддержку, подкрвпленіе и всё надобные матеріалы. Въ монастыръ она была исполнена по неизбъжной причинь, потому что тамъ жили люди больше и лучше другихъ разумъвшіе книжное дёло". Монастырь былъ средоточіемъ не только церковнаго назиданія, но и образованности; сюда приходили лучшие люди изъ города; естественно, что вдёсь началась и лётопись. "Иначе и случиться ве могло. Необходимо только припомнить, какимъ сильнымъ умственнымъ движеніемъ ознаменовало себя русское общество вменно въ этотъ періодъ времени и какое важное мѣсто занвмалъ въ этомъ движении именно Печерский монастырь. Прочное и твердое основавие этому умственному расцвъту положилъ еще Ярославъ Великій, начавшій дёло съ простого и самаго вёрнаго начала, отъ котораго начиналъ просвётительное дёло и великій Петръ, яменно съ перевода внигъ-собравши писцевъ многихъ и перелагая отъ грекъ на славянское письмо. Отыскивая повсюду и списывая многія книги, онъ самъ читалъ ихъ прилежно и по днямъ и по почамъ. Любовь въ внигамъ самого вел. внязя необходные возростила свои плоды: она распространилась не только между его детьми и внувами, но и въ обществъ, особенно между людьми, воторые могли свободнее другихъ распоряжаться своимъ досугомъ". Самый монастырь Печерскій былъ столько же подражаніемъ византійскому учрежденію, сколько настоятельной потребностью начинавшагося просв'ящения. Собравъ изв'естныя увазавія объ отношеніяхъ князей къ Печерскому монастырю и любви многихъ изъ нихъ въ вняжному учению, нашъ историвъ продолжаеть: "Здясь сосредоточивалось все лучшее передовое обще-

279

ство земли, весь ея умъ и весь опытъ и бывалость ея жизни. Неръдко въ кельяхъ монастырскихъ предъ лицомъ братіи разръшались междукняжескія важныя дёла, развязывались спутанные и запутанные увлы ихъ отношевій.

"Исторія, стало быть, живьемъ проходила по самымъ монастырсвимъ кельямъ, приносила въ монастырь не только свъжий разсказъ о событія, но и овончательную мысль о всякомъ дёлё и о всякомъ лицѣ, совершавшемъ то или другое дѣдо. Какъ естественно было здёсь же ей и народиться въ образё первичной литературной обработви прежнихъ хронологическихъ внижныхъ замътовъ и теперешнихъ устныхъ разсказовъ. Когда въ обществѣ стали ходить толки о первыхъ временахъ русской земли, поднялись вопросы, отвуда она ведеть свое начало, какъ стала она такою сильною и славною землею, то разсказать объ этомъ грамотно нивто, конечно, лучше не могъ, какъ тъсный кругъ печерскихъ же грамотныхъ людей"... "Написанная по разуму, по идеямъ и въ отвѣтъ на потребности всего древне-русскаго грамотнаго общества, наша первая повёсть временныхъ лётъ по этой же причинъ тотчасъ сдълалась общимъ достояниемъ всей руссвой страны, во всёхъ ея углахъ, гдё только сосредоточивалась грамотность. Трудъ черноризца, Нестора легъ въ основаніе для всёхъ другихъ лётописныхъ сборниковъ, которые по всему въроятію сами собою нарождались во всёхъ древнихъ городахъ русской земли, и воспользовались пов'ёстью, какъ готовою связью для прежнихъ записей и для дальнёйшаго труда".

Но если только въ Кіевѣ могла народиться мысль о единствё русской земли, то частное лётописаніе распространилось по всёмъ главнымъ пунктамъ русскихъ областей: каждый большой городъ велъ свою лётопись, пользуясь основною лётописью віевсвою, частью лётописями другихъ городовъ и дополняя своими мѣстными пзвѣстіями. Отсюда великое разнообразіе списковъ, н когда притомъ лётопись дошла до насъ вообще только въ рукописяхъ позднихъ, между ними очень трудно установить точную генеалогію. Здёсь опять представляется вопросъ, кто были эти мѣстные лѣтописцы. "Кто собственно въ городѣ писалъ лѣтопись, --говорить г. Забёлинъ, ---и гдъ происходило ея пополнение современными событіями, во дворѣ ли внязя, во дворѣ ли епископа, во дворъ ли тысяцезго, или въ схожей, въчевой избъ горожанъ, то-есть нивло ле ея списаніе какой либо оффиціальный видъ, объ этомъ трудно что-либо сказать". Есть извѣстіе лѣтописи, что въ 1288 году галиций князь Мстиславъ "вписалъ въ летописецъ" врамолу жителей Берестья; въ 1409 году мосвовский

# вто выли составители летописи.

\_\_\_\_

эвтописсить, желая оправдать помещение имъ известий о неблагопріятныхъ событіяхъ (нашествіе Едигея), ссылается на то, что первые внязья повелёвали писать въ лётописецъ все доброе н недоброе, какъ что случилось <sup>1</sup>). По взгляду Забѣлина кромѣ воли внязя и общій приговорь дружины утверждаль безпристрастіе и правду лётописной записи; иныя событія описывали даже сами дружинные, напр., междоусобныя войны, походы и т. п. (какъ въ лётописяхъ Кіевской, Волынской, Суздальской и пр.); лётопись Новгородская описываеть свои городскія смуты. "Вообще предметы, которыми исключительно занимается лётопись, больше всего свътскіе, мірскіе, собственно городскіе, каковы даже новгородския известия о постройке городскихъ церквей или монастырей, и т. п. Все это показываеть, что лѣтопись велась всегда въ интересахъ своего города и всей русской земли... Извъстно, что и царь Иванъ Васильевичъ составлялъ лътописецъ, прибирая къ старымъ новыя лёта за свое время. Быть можетъ, такъ описывали свои лёта и древніе внязья... Лучшимъ подтвержденіемъ, что лётописныя записи составлялись не цервовниками или монахами, а свётскими людьми, служить лётописный языкъ, господ-, ствующій отъ начала и до вонца во всёхъ спискахъ, языкъ простой, деловой, больше всего дьячій, и меньше всего церковнячій, который всегда очень зам'ятень только во вставныхъ отдъльныхъ сказаніяхъ о лицахъ и событіяхъ, бывшихъ почемулибо особенно памятными для монастырскаго церковнаго чина. Все это заставляеть предполагать, что составление летописи было оффиціально въ томъ смыслѣ, что статьи писались и вносились во временнивъ съ общаго приговора и обсужденія вняжеской дружины или независимой городской дружнны, какъ въроятно было, напр., въ Новгородъ и Псковъ. Вообще можно полагать, что лётопись составляли первые люди города, его, грамотная, действующая и бывалая среда"<sup>2</sup>).

Трудно сказать, чтобы это дёйствительно было такъ, и новъйшіе изслёдователи сомнёваются въ такой организаціи лётописанія <sup>3</sup>). Напротивъ, нерёдко въ немъ дёйствовали болёе или менёе случайныя лица; если далёе, по словамъ самого историка,

<sup>3</sup>) Забълннъ, Исторія русской жизни съ древнійшихъ временъ. М. 1876, I, стр. 480-498.

281

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Якоже бо обрѣтаемъ начальнаго лѣтословца кневскаго, иже вся времена бытства земская нообвинуяся показуетъ; но и первін наши властодержцы безъ гнѣва повелѣвающе вся добрая в не добрая прилучившаяся написоватя, да и прочія по нихъ образы явлени будутъ, якоже при Володимеръ Мономасѣ онаго великаго Селиверста Выдобытскаго не украшая пишущаго, да еще хощеши, прочти тамо прилежно"...

<sup>\*)</sup> Маркевичъ, О льтописяхъ, І, стр. 67, 80 и проч.

важдый переписчивъ могъ становиться лётописцемъ, это уже не свидътельствовало о вакой либо правильной организація; съ другой стороны, если старая лётопись нерёдко представляеть только самыя сухія указанія событій, въ нёсколькихъ словахъ говорить о походахъ и битвахъ, такія известія могуть принадлежать скорбе единичному лътописцу, чъмъ цълой средв, напримфръ, "дружинф"; паконецъ, по записямъ въ самыхъ лётописяхъ, какъ ны видёли, летописцами бывали люди весьма свромныхъ общественныхъ или церковныхъ положеній и уже въ силу этого едва ли могли быть довъренными исполнителями общественнаго дѣла. Но хотя бы предположение нашего историка не могло быть поддержано въ его полномъ объемъ, несомнънно одно, что лётописцами бывали люди, принимавшіе близко въ сердцу интересы своей области и своего города, а иногда интересы цёлой русской земли: именно это настроеніе должно было привлекать ихъ въ собяранію извёстій, записыванію разсказовъ очевидцевъ, — примъры такого личнаго собиравія фактовъ есть уже въ древней лётописи. Притомъ самая жизнь была еще несложная, и если, напримъръ, въ древнемъ періодъ политическіе вопросы рѣшало вѣче не только въ Кіевѣ и Новгородѣ, но и на сверо-востокв, то доступность сведений летописцу довольно понятна.

Съ другой стороны, если не исключительное, то сильное участіе церковныхъ людей въ лётописаніи не подлежитъ сомивнію. Не говоря о томъ, что сохранившіяся имена лётописателей принадлежатъ въ особенности людямъ церковнымъ, обиліе поученія указываетъ на человѣка скорѣе церковнаго, чѣмъ свѣтскаго, какъ бы ни было распространено у тогдашнихъ книжниковъ благочестивое настроеніе. Примѣръ Поученія Мономаха не можетъ говорить противъ этого, потому что самъ князь представлялъ собой личность исключительную: другіе свѣтскіе люди тѣхъ временъ не были такъ обильны въ цитатахъ изъ учительныхъ книгъ, какъ, напримѣръ, Даніилъ Заточникъ; авторъ Слова о полку Игоревѣ совсѣмъ обошелся безъ церковнаго поученія.

Начальная лётопись въ особенности соедипнетъ историческій разсказъ съ нравственно - религіознымъ назиданіемъ, и это было весьма естественно. На первыхъ порахъ достовёрпой исторіи она должна была разсказать о крещеніи Владимира и водворепіи христіанства въ русской землё. Это былъ величайшій фактъ въ правственной жизни парода, и лётописцу, уже только какъ благочестивому человёку, сама собою представлялась мысль о противоположности тьмы идолослуженія и свёта истинной вёры,

# вто были составители льтописи.

погибели и спасенія, мысль о духовномъ просв'ященіи, братолюбін и добродттели, смънявшихъ звъринскіе нравы язычества: но христіанство было еще ново, не всѣ утвердились въ его встинахъ и монастырскій книжникъ не терялъ случая внушать эти истины. Когда въ средъ новаго общества проявлялись приивры христіанскаго благочестія, любви къ внижному ученію, нноческаго подвига, это былъ естественный поводъ къ похвалѣ, особенно когда такую похвалу заслуживалъ князь, который могъ быть образцомъ для окружающихъ. Новая церковь уже въ первонъ въкъ своего существованія витла свитыхъ подвижниковъ и мучениковъ. — лётописецъ объясняетъ величіе ихъ христіанскаго подвига. Наконецъ, когда въ современной народной жизни онъ видблъ осталки старыхъ языческихъ заблужденій, въ которыхъ пребывали даже люди, называвшіе себя христіанами, літописецъ гибвно ополчался на это двоевбріе; когда шли раздоры и междоусобія, церковному писателю повелѣвалъ долгъ говорить о мир'в и братолюбів; когда случалось нашествіе иноплеменныхъ, онъ указывалъ въ этомъ божію казнь и увъщеваль въ единению. Словомъ, дъйствительность могла давать постоянные поводы въ христіанскому поученію, и безъ сомнѣнія не свѣтскій. а церковный человѣкъ высказываль при этомъ неизмѣниую его иысль о душевномъ спасении. Въ изложение лътописи вошелъ такимъ образомъ не только подробный разсказъ о крещения Владямира (о чемъ приходилось тогда говорить отчасти по разнорѣчивымъ уже преданіямъ), не только житія святыхъ, но и цвлые отрывки изъ церковныхъ поученій. Если греческій хронисть и не послужилъ для русскихъ книжниковъ образцомъ и побужденіемъ въ лётописанію, то былъ тёмъ не менѣе большою помощью: ОНЪ ИМЕННО ПОМОГЪ "ПОЛОЖИТЬ ЧИСЛА", Т.-Е. УСТАНОВИТЬ хронологію, доставиль не мало свёдёній о древнихь народахь и легендарныхъ сказаній.

Мы замѣтили, что въ настоящее время по тѣмъ поздпимъ спискамъ, въ какихъ мы имѣемъ лѣтопись, почти вѣтъ возможности выдѣлить мѣстпыя лѣтописи въ ихъ первоначальномъ видѣ —лѣтопись Кіевскую, Новгородскую, Суздальскую и т. д. Въ такой чисто мѣстной, отдѣльной формѣ лѣтопись, быть можетъ, и не существовала: когда на мѣстѣ возникла мысль о "лѣтописи", въ основу ся полагалась "Повѣсть временныхъ лѣтъ", какъ начало цѣлой исторіи; или "Повѣсть", явившись въ спискѣ, сама вызывала мѣстныя продолженія, а вмѣстѣ и добавленія изъ другыхъ источниковъ, такъ что въ лѣтописяхъ мы имѣемъ не ридъ совсѣмъ особыхъ лѣтописей, а обыкновенно лѣтописные

своды, и исторія лётописи есть главнымъ образомъ исторія послёдовательнаго возникновенія, взаимодёйствія и развитія этихъ сводовъ въ различныхъ мёстныхъ условіяхъ. Съ теченіемъ времени смёшались извёстія лётописцевъ изъ различныхъ областей до такой степени, что иногда ставятся рядомъ извёстія совсёмъ различнаго тона, взятыя видимо изъ разныхъ лётописей <sup>1</sup>).

Позднѣе лѣтопись рѣдко возвышалась до такого широкаго представленія о цѣлой русской землѣ, какое мы указывали въ Начальной лѣтописи, до такого жизненнаго изображенія событій, до такого теплаго христіанскаго чувства. Правда, благочестивый характеръ лѣтописи остался, повидимому, неизмѣннымъ, но нѣтъ прежней непосредственности; патріотическое чувство руководитъ лѣтописцемъ какъ въ старину, но рѣдко возвышается до мысли о единствѣ русскаго народа, и когда опредѣляется объединительная политика Москвы, лѣтопись московская отражаетъ въ себѣ всю нетерпимость этой политики...

Въ самомъ древнемъ періодъ въ льтописи находятъ по разнымъ областямъ различные оттвики стиля. Давно замвчены, напримъръ, живой, образный почти поэтический стиль Волынской лётописи, воторый справедливо сближался съ поэтическимъ стилемъ Слова о полку Игоревѣ; или лаконическая сухость лѣтописи Новгородской. Отъ древняго періода, -говоритъ Соловьевъ, -до насъ дошли двъ лътописи съверныя (Новгородская и Суздальская) и двѣ южныя (Кіевская съ явными вставками изъ черниговской, полоцкой и вѣроятно еще другихъ, и Волынская). "Новгородская лётопись отличается враткостію, сухостію разсказа; такое изложение происходить, во-первыхь, оть бъдности содержанія: Новгородская лётопись есть лётопись событій одного города, одной волости; съ другой стороны, нельзя не замбтить и вліянія народнаго харавтера, ибо въ ричахъ новгородскихъ людей, внесенныхъ въ лётопись, замёчаемъ также необывновенную вратвость и силу; вавъ видно, новгородцы не любили разглагольствовать, они не любять даже договаривать своей рёчи, и однако хорошо понимають другь друга; можно свазать, что дёло служить у нихъ обончаніемъ рёчи; такова знаменитая рёчь Твердислава: "Тому есмь радъ, оже вины моен нъту; а вы, братье, въ посадничестве и въ князехъ". Разсказъ южнаго летописца, наобороть, отличается обилісиь подробностей, живостію, образностію, можно сказать, — художественностію; пренмущест-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. указанія подобнаго рода у Соловьева, Исторія Россін, І, стр. 785 в далже; много другихъ сопоставленій сдёлано было у Бестужева-Рюжина, Маркевича и др.

## ПЕРІОДЫ ЛЕТОПИСАНІЯ.

венно Волынская лётопись отличается особеннымъ поэтическимъ складомъ рёчи: нельзя не замётить здёсь вліянія южной природы. характера южнаго народонаселенія; можно сказать, что Новгородская летопись относится въ южной — Кіевской и Волынской какъ поученіе Луки Жидяты относится въ словамъ Кирилла Туровскаго. Что же касается до разсказа Суздальскаго лётописца. то онъ сухъ, не имъя силы новгородской ръчи, и вмъсть многоглаголивъ безъ художественности рёчи южной; можно сказать. что южная лётопись -- Кіевская и Волынская -- относятся въ свверной Суздальской, какъ Слово о Полку Игоревъ относится къ сказанию о Мамаевомъ побовщѣ"<sup>1</sup>).

За болѣе позднее время историкамъ бросался въ глаза особенный тонъ лётописи въ ту переходную эпоху, вогда еще подъ татарскимъ игомъ готовилось московское объединение, вогда просвъщение падало и при всеобщемъ раздоръ грубъли нравы. "Тяжевъ становится для историка его трудъ въ XIII и XIV въвъ, -- говорить Соловьевъ, -- когда онъ остается съ одною Съверною лётописью; появленіе грамоть, число воторыхъ все болёе и болве увеличивается, даеть ему новый, богатый матеріаль, но все не восполняеть того, о чемъ молчать летописи, -- а лётописи молчать о самомъ главномъ: --- о причинахъ событій, не дають видёть связи явленій. Нёть болёе живой, драматической формы разсказа, къ какой историкъ привыкъ въ Южной летописи; въ Свверной летописи действующія лица действують молча; воюють, мерятся, но ни сами не скажуть, ни льтописець оть себя не прибавить, за что они воюють, вследствіе чего мирятся; въ городъ, на дворъ вняжескомъ ничего не слышно, --- все тихо; всв сидять запершись и думають думу про себя; отворяются дверн, выходять люди на сцену, делають чтонибудь, но делають молча. Конечно, здёсь выражается характеръ эпохи, характеръ целаго народонаселения, котораго действующія лица являются представителями: лётописець не могь выдумывать рёчей, воторыхъ онъ не слыхалъ; но, съ другой стороны, нельзя не замътить, что самъ лътописецъ неразговорчнвъ, ибо въ его харавтеръ отражается также характеръ эпохи, характеръ цёлаго народонаселенія; вакъ современникъ, онъ зналъ подробности любонытнаго явленія и, однако, записалъ только, что "много вѣчто нестроеніе бысть"<sup>2</sup>).

Историческая эпоха возвышенія Москвы и начинавшагося. объединенія отразилась особымъ складомъ московскаго лётопи-

<sup>1</sup>) Тажъ же, стр. 802. <sup>2</sup>) Тажъ же, стр. 1324—1325.

285

санія, — который разъясненъ былъ только новыми изслёдованіями <sup>1</sup>). Съ первыхъ десятнятій XIV въка отмѣчаютъ въ Москвё лётопись вняжескую; но главной формой летописнаго труда и здъсь были своды. Этимъ путемъ новое предпріятіе обывновенно примывало въ лётописной традиціи и въ нному мъстному лътописанію: во главу ставилась Повъсть временныхъ лёть, затёмь своль другого стараго матеріала (какой было можно добыть) и навонецъ присоединялись свои новыя записи. Въ Москвё эти своды съ теченіемъ времени пріобрётають все болёе общирные размъры и наконецъ общерусскій характеръ, въ параллель съ тѣмъ, какъ Москва все болѣе готовится къ задачѣ общеруссваго объединенія. Новыя изслёдовапія не оставляють сомявнія, что московскіе общерусскіе своды съ ХІУ-го вва не были дёломъ внязей, а именно дёломъ владимирскихъ, потомъ московскихъ iepapховъ, которые были митрополитами "всея Руси": митрополиты задумывали эти лётописныя предпріятія въ видахъ церковнаго интереса и становились проводчиками единения въ то время, вогда московские внязья сами еще не могли имъть общеруссвихъ притязаній... Такъ составлены были мосвовскіе лётописные своды 1305 года, при митрополить Петрь; "Льтописецъ великій русскій", 1390, при Кипріавѣ; "Владимирскій поляхронъ", 1423, при Фотія.

Надо думать, что эти предпріятія оставляли свое политическое впечатлёніе. Лётопись отражала въ себё отголоски настроеній общественныхъ, и служила исторической памятью, а иногда и судомъ. Выше приведены указанія о томъ, что л'втопись еще въ XIII столётів становилась политическимъ документомъ, на воторый можно было сослаться (вогда внязь велёлъ внестя въ лѣтопись "коромолу" жителей Берестья). Московскій лётописецъ говоритъ по поводу разрыва веливаго внязя Василія Дмитріевича съ новгородцами въ 1392 году: "кого отъ внязь не прогнѣваша (новгородцы)? или вто отъ внязь угоди имъ, аще и великій Александръ Ярославичь не уноровилъ имъ?., и аще хощеши распытовати, разгни внигу, лётописець веливій русьскій, н прочти отъ великаго Ярослава а до сего князя ныябшняго"<sup>2</sup>). Когда въ 1471 великій князь Иванъ Васильевичъ пошелъ противъ Новгорода, онъ выпросилъ у матери и взялъ съ собой дьява Стефана Бородатаго, умбвшаго "говорить по летописцамъ руссвимъ"<sup>3</sup>).

<sup>1</sup>) Главнниъ образонъ въ трудахъ А. А. Шахматова; см. подробнѣе въ примѣчаніяхъ.

<sup>2</sup>) Карамзинъ, Ист. гос. росс., У, прим. 148. <sup>3</sup>) "Егда, рече, пріндуть, и онъ воспоминаеть ему говорити противу ихъ намъни

### московския лътописи.

Естественно, что такое понятіе о лѣтописи, какъ политическомъ документѣ, могло быть и при самомъ ея составленіи. Такъ могла возникнуть московская лѣтопись, которую историки называють вняжескою. Думаютъ, что началась она съ 1328 года, начала великаго княженія Ивана Даниловича Калиты: она велась при дворѣ великаго князя; въ 1390 была сдѣлана новая обработка этой лѣтописи, къ ней примкнула и продолжила ее Троицкая лѣтопись, 1409; затѣмъ предполагаются редакція 1472 и 1480 годовъ. Это лѣтописаніе перешло и въ XVI вѣкъ<sup>1</sup>): о дальнѣйшемъ развитіи и замѣчательныхъ памятникахъ московскаго лѣтописанія въ XVI вѣкъ скажемъ далѣе.

Почти одновременно съ лътописью возникалъ другой разрядъ памятниковъ, стоявшій съ нею въ болѣе или менѣе тѣсной связи. Это — отдёльныя историческія сказанія объ особливо заивчательныхъ событіяхъ и лицахъ: независимыя отъ погодной льтописи, эти сказанія должны были возбуждать тоть же историческій витересь и заносимы были въ самую лётопись; посвященныя дёламъ благочестиваго подвижничества или дёяніямъ и мученичеству святыхъ лицъ, онв становились житіемъ, и собранныя въ цёлое, составляли Патерикъ (какъ Патерикъ Печерскій). Толкователи древней летописи давно указывали, что къ числу ея составныхъ частей принадлежалъ цълый рядъ такихъ отдъльныхъ повъстей, которыя составитель Начальнаго льтописнаго свода имблъ передъ собой готовыми. Таковы могли быть не только болѣе или менѣе обширные историческіе эпизоды, представляющіе въ ходѣ лѣтописи очевидную вставку, какъ разсказъ о Печерскомъ монастырѣ и игуменѣ Өеодосія, разсказъ о Борисъ и Глёбё, новгородский разсказъ объ Югрё и т. п., но также и мевће крупные эпизоды. Съ теченіемъ времени літописный разсказъ долженъ былъ оказываться недостаточнымъ для исторической любознательности; наиболбе важнымъ событіямъ, замѣчательнымъ личностямъ начинаютъ посвящать особыя, болфе обстоятельныя повъствованія, которыя, начиная съ XIII въка и до временъ Московскаго царства, разростаются наконецъ до зна-

давные, кое измѣняли великимъ княземъ въ давные времена, отцемъ его, и дѣдомъ, и прадѣдомъ". Софійская вторая лѣтопись подъ 1471 г.; Полное Собр. Лѣтоп. VI, стр. 192.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ описи царскаго архива временъ Грознаго находятся указанія на лётоинсную работу при царскомъ дворѣ. Въ этой описи читаемъ: "Списки черные, писалъ память, чго писати въ Лётописецъ лѣтъ новыхъ, которые у Алексѣя (Адашева) къмти". Или: "Ящикъ 224, а въ немъ списки, что писати въ Лётописецъ, лѣта новыя прибраны отъ лѣта 7068 до лѣта 7074 и до 76", то-есть отъ 1560 до 1566 и 1566. Акты Археограф. Экспедиція, т. І, № 289.

чительнаго объема, и обращаются не только въ составѣ лѣтописи, но и отдёльными памятниками. Въ этихъ свазаніяхъ проходять вообще два стиля: съ одной стороны, это---распространенная явтопись или смёсь явтописи и житія, съ другойлётопись и отзвукъ поэтическаго изложенія, ранній примёръ котораго представляютъ Волынская лѣтопись и Слово о полку Игоревъ, о привлекательности котораго для книжниковъ свидътельствують подражанія ему въ сказаніяхъ о Манаевомъ побоищѣ. Гораздо болѣе былъ распространенъ первый типъ, соединение латописнаго разсказа съ возвышеннымъ стилемъ жития. Если въ Словъ доходило въ письменность отражение народнопоэтическаго преданія, то въ житін авторитетнымъ образцомъ были византійскія сказанія, издавна знакомыя по южно-славянскимъ, а вскоръ и русскимъ переводамъ. Житія являются между первыми произведеніями возникавшей литературы, и притомъ уже въ отчетливо выработанной формъ, каковы были, напримъръ, Несторово житіе Өеодосія, житія Бориса и Глёба. До какой степени было сильно вліяніе византійскихъ образцовъ, можно видоть изъ всего харавтера нашей старой письменности въ ея учительномъ отдёлё, гдё первые русскіе писатели не только съ точностію повторяли догматическія ученія, но въ тъхъ же выраженияхъ излагали и свои правственныя назидания. Этимъ путемъ среди русскихъ книжниковъ сразу водворился тотъ стиль, который давнею исторіей, исходя еще изъ преданій классической древности, выработался въ литературѣ византійской какъ извъстный возвышенный тонъ ръчи, а у насъ являлся вдругъ, неприготовленный ничёмъ, такъ какъ никакой книжности до христіанства не было и не могло сложиться нивакого литературнаго преданія, и вслёдствіе того получаль извёстную искусственность и легко переходилъ въ заученную реторику. Впослёдствіи, при продолжавшемся недостатвё школы и неразвитости литературнаго вкуса, эта реторика могла дойти до послёдней врайности...

Времена Ярослава считаются эпохой свёжаго подъема религіозныхъ и образовательныхъ стремленій, искренняго увлеченія новымъ ученіемъ, которое являлось дѣломъ душевнаго спасенія и вскорѣ стало національнымъ идеаломъ. Такова была дѣятельность Печерскаго монастыря; таковъ былъ трудъ первыхъ писателей, возвеличивавшихъ память книзя Владимира, который еще не былъ святымъ; трудъ начальнаго лѣтописца; трудъ монаха Іакова, Нестора, Иларіона, Θеодосія; нѣсколько позднѣе, Кирилла Туровскаго, и еще позднѣе, составителей Кіево-печер-

## историческия повъсти.

-----

скаго Патерика. Между ними бывали люди съ большою начитанностью, но обывновенно, и особливо въ первое время, имъ былъ необходимъ образецъ. До какой степени они въ немъ нуждались, было недавно указано сличеніемъ Несторова житія Оеодосія съ его византійскими образцами. Когда Несторъ составиялъ это житіе, передъ нимъ былъ уже цѣлый рядъ переводимъъ греческихъ житій, и въ житіи русскаго святого повторены не только отдѣльныя выраженія, но и цѣлые эпиводы иноческаго подвига изъ житія Саввы Освященнаго <sup>1</sup>); въ болѣе раннемъ Несторовомъ чтеніи о Борисѣ и Глѣбѣ, написанномъ подъ вліяніемъ сочиненія о томъ же предметѣ монаха Іакова, находятся также ссылки на житія Евстафія Плакиды, Димитрія Солунскаго и т. д. Такимъ образомъ уже въ первыхъ произведеніяхъ старой письменности открывается вліяніе этого стиля, которое расширяется потомъ все болѣе въ послѣдующіе вѣка.

Историческія пов'єсти, находимыя въ составі літописи и нивющія видь вставки, могли возникать вибств съ погодною записью и затёмъ, какъ историческій матеріаль, вступать въ льтописные своды: въ этихъ послёднихъ между прочимъ объединялись сказанія, идущія изъ разныхъ містностей и отъ разныхъ лицъ; иногда сказаніе могло принадлежать самому лътописцу;--наконецъ сказанія сохраниля свою отдёльность, или находили ивсто въ Прологахъ. Таковы были въ XI въкъ въ томъ или другомъ разрядъ: сказание объ обрътения мощей пр. Өеодосия; сказание о облозерскихъ и новгородскихъ волхвахъ, приуроченное льтописценъ въ 1071 году; о нашествіи половцевъ; объ ослёпленія внязя Василька Теребовльскаго; далье: сказанія о Борисѣ и Глѣбѣ; о Владимирѣ Святомъ. На рубежѣ XI-XII вѣка составитель Повёсти временныхъ лётъ собралъ, повидимому, ходившія только въ устахъ народа, сказанія о началѣ Кіева, первыхъ внязьяхъ, походахъ на Царьградъ, о ищени Ольги древлянамъ (но разсказъ объ ся врещенін имвлъ, какъ думаютъ, источникъ письменный), о борьбѣ Яна Усмошвеца съ печенѣжиномъ. На пространствѣ XII вѣка цѣлый рядъ свазаній церковныхъ: объ освящения церкви св. Георгія въ Кіевѣ, о перенесения мощей Бориса и Глеба, -- и церковно-политическихъ: о чуде Десятинной Богородицы, которая "паче нашея надежа" помогла кіевлянамъ противъ половцевъ; о чудъ новгородскаго Знаменія, въ борьбѣ Новгорода противъ суздальцевъ; сказанія о походахъ на половцевъ Владимира Мономаха (и самое "Поученіе" его

HOT. PYCCE, JHT. T. I.

19

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Рядъ сопоставлений сдъланъ г. Шахматовниъ въ "Извъстіяхъ" русскаго отдъления Академии, 1896, вн. I, стр. 46-65.

имъетъ виъстъ харавтеръ историческаго повъствованія), Мстислава Изяславича, Святослава Всеволодовича; наконецъ сказаніе о походъ Игоря на половцевъ, — походъ, который былъ разсказанъ (въ различномъ тонъ) въ лътописяхъ южной и съверной и въ "Словъ".

Рядъ подобныхъ историческихъ повъстей идетъ въ особенности съ XIII въва. Въ нихъ проходатъ важныя и страшныя событія и героическія лица русской жизни: нашествіе Батыя, о которомъ остались извёстія, частію фактическія, частію легендарныя; гибель въ орде русскихъ князей – Михаила Черниговскаго и Михаила Тверского; жизнь князя Алевсандра Невскаго, котораго историческая повъсть то сравниваетъ съ Ахиллесомъ, извёстнымъ по сказаніямъ о Троё, то изображаеть какъ святого въ стилъ житія: таково было нашествіе Мамая и отраженіе его Диметріемъ Донскниъ, -- событіе, воторое особенно поразило умы въ свое время, такъ какъ Донское побонще было первымъ, хотя еще не вполнѣ успѣшнымъ отпоромъ татарскому игу, и разсказъ о немъ въ различныхъ редавціяхъ, съ большимъ или меньшимъ количествомъ реторическихъ украшеній, переписывался потомъ множество разъ и дошелъ въ народной внигв до нашего времени. Особо разсказана была біографія Димитрія Донского: это было, собственно говоря, похвальное слово, написанное, кажется, не тольво съ внижнымъ, но и съ исвреннимъ врасноричень. Отдильное сказание было посвящено литовскому князю Довмонту, защитнику Пскова отъ нёмцевъ. Къ исторіи борьбы Новгорода со шведами относится любопытный легендарный памятникъ "Рукописаніе Магнуша, короля свѣйсваго". Разсказано было нашествіе Тохтамыша, исторія Тамерлана или Темиръ-Авсака, "желёзнаго хромца". Были особыя сказанія о паденія Новгорода, о приходъ Ахмата на Угру, о падении Пскова, объ осадъ Пскова Баторіемъ и т. д. Историвъ находить здъсь нерёдко важныя показанія современниковъ, вногда близкихъ свидётелей событій, или отголоски народныхъ преданій, но также находить и обильную реторику --- образчики распространявшагося тогда внижнаго стиля...

Далёе, обширный отдёлъ старой письменности составили житія. Мы упоминали начало ихъ, положенное въ самую первую пору нашей письменности: житія князя Владимира, Бориса и Глёба, Өеодосія и пр. Впослёдствіи эта литература разростается до весьма обширныхъ размёровъ. Когда христіанство окончательно установилось, церковная жизнь все болёе сливается съ жизнью народной: народное міровоззрёніе строится по церков-

\_\_\_\_

ному указанію; религіозность со всею непосредственностію среднихъ въковъ окружаетъ ореоломъ святости князей, защищающяхъ родину; святителей, охраняющихъ дёло церкви; благочестивыхъ отшельнивовъ, воторые, удалнясь отъ міра, основывали обители въ пустынныхъ дебряхъ и становились колонизаторами, или предпринимали подвигь распространенія христіанства между язычесвими инородцами и т. д. Каждая область, каждый врупный городь имёль свои святыни — въ древнемъ храмё, чудотворной иконъ, мощахъ святого угодника. Въ удъльно-въчевыя времена эти мъстами святыни были предметомъ великаго почитания и гордости, на нихъ сосредоточивается патріотическое чувство и легенда; мъствая святыня отождествляется съ самой областью, какъ "Великій Новгородъ в Святая Софія"; местная святыня совершаеть чудеса для спасенія оть враговь, --отсюда, напр., множество чтимыхъ иконъ Богородицы и т. д. Монастыри, знаменитые своими подвижниками, становятся политическою силой, какъ нъвогда Печерскій монастырь въ Кіевь, вакъ потомь монастыри мосвовской области. На этой почвѣ вырось своеобразный эпось легенды, жившій въ устахъ народа, и затвиъ пронивавшій въ письменность, -- гдъ, впрочемъ, въ ней вскоръ уже пребавляется тогъ элементь вняжничества, который лишаль народное свазание его непосредственности, заврывъ его условными формами изукрашеннаго стиля.

До сихъ поръ еще не вполит выдълены разнородные элементы общирной литературы житій. Въ своей основѣ житіе н всякое чудесное сказаніе вступали на общую почву хрисгіанской легенды, которая шла съ первыхъ въковъ христіанства, опираясь вездё на первобытной народной въръ въ сверхъестественное, --- и затёмъ слагались по литературнымъ образцамъ византійскаго житія. Первыя явленія чуда христіанскаго доставляла библейскан и свангельская исторія, затімь исторія апостоловъ н первыхъ подвижниковъ, мучениковъ и чудотворцевъ; по этимъ указаніямъ складывалось представленіе о подвижничестве и о чудъ. Указаній было множество: вмість съ библейской и евангельской исторіей письменность уже въ первыхъ пачятникахъ доставляла множество легендарныхъ сказаний въ отдёльныхъ житіяхъ, чудесныхъ свазаніяхъ и цвлыхъ Патеривахь. Понятія подвига и чуда были обще христіанскія; одно и то же древнее содержание распространялось и въ новообращаемомъ христіанскомь иръ, на востовъ и на западъ, и отсюда сходство легенды, которая строилась потомъ на этомъ общемъ основания. Легенда нашихъ житій и чудесныхъ сказаній нер'вдко представляетъ

19\*

## ГЛАВА УП.

такія же параллели не только съ византійской, но и средневъковой западной, какія встрёчаемъ въ сюжетахъ эпическихъ сказаній.

Какъ памятникъ литературный, житіе имѣло своя готовые образцы. Выше приведенъ, на трудахъ Нестора, примѣръ того, какъ близко русскій древній писатель держался этихъ образцовъ. Относительно самой формаціи памятниковъ изъ первоначальнаго народнаго или монастырскаго преданія, имѣется мало данныхъ. Лишь въ немногихъ случаяхъ сохранились первичныя редавція, гдѣ были записаны основные факты; важныя исторически, эти первичныя редавціи мало интересны въ литературномъ отношенія, какъ нѣчто похожее на черновой набросокъ. Съ другой стороны пространныя редавцій, перенимая искусственный стиль образцовъ, даже прямо повторяя извѣстные пріемы, обороты рѣчи и т. д. въ силу этого значительно теряли и въ исторической важности и въ смыслѣ народно-политическаго склада преданій.

Историческое опредёленіе житія, какъ литературнаго памятника, предпринято только въ недавнее время. Когда изучение ихъ только-что начиналось, въ нихъ ожидали найти богатый запасъ какъ исторически-бытового, такъ и народно-поэтическаго содержанія, — и Буслаеву удалось найти въ этой литературъ эпизоды, очень любопытные и характерные въ томъ и другомъ отношения. Но относительно цёлой массы житій изслёдователи, вавъ г. Ключевскій, приходили скорбе въ отрицательному выводу: житія давали меньше для бытовой и народно-поэтической исторіи, чёмъ можно было бы ожидать. Здёсь именно сказался общій характеръ старой письменности, которая, устранивши народно-поэтическое предание, не могла непосредственно примкнуть въ нему и тамъ, гдъ оно дъйствовало уже на христіанско-легендарной почвѣ. Тотъ княжный реторическій стиль, который появился въ первыхъ памятникахъ въ подражание греческимъ образцамъ, съ теченіемъ времени возобладалъ до такой степени, что иной, болбе живой складъ ръчи и отношение въ предмету казались уже для книги невозможными. При недостатве школы не было и простого отношения въ литературному труду: надо было прежде всего казаться книжнымъ человъкомъ; такой человъкъ долженъ былъ умъть говорить "отъ писанія", употреблять изысканныя выраженія, считая недостойнымь спускаться до языка жизни.

Наши средніе вёка отъ татарскаго нашествія и до Московскаго царства были упадкомъ сравнительно съ первыми вёками нашей письменности, и Россія сёверо-восточная была дальше отъ

образовательныхъ и культурныхъ возбужденій, чёмъ былъ старый Кіевъ и даже Новгородъ. Литература тернетъ прежнюю свёжесть и разнообразіе, и книжная искусственность еще усиливается: съ XIV — XV вѣка, при отсутствіи другихъ образовательныхъ возбужденій, начинается особенное вліяніе письменности южнославанской, особливо сербской.

Южно-славянскія царства переживали въ XIV вёкё тяжелый исторический вризись: за политическимъ подъемомъ болгарскаго и сербсваго царства послъдовало страшное паденіе. Оба царства были уничтожены турецкимъ нашествіемъ задолго до паденія Константивополя, и національная жизнь вскала спасенія въ церковно-литературной деятельности, центромъ которой стали Константинополь и Авоиъ. Въ тревожныхъ событіяхъ византійской жизни послёднихъ временъ имперіи Асонъ игралъ важную нравственную роль, которая отразилась и въ его вліяніи на славянскую письменность. Это было средоточіе религіознаго возбужденія, однимъ изъ созданій котораго была и въ нашей литератур'я д'ятельность Нила Сорскаго; зд'ясь было средоточіе и двятельности внижной, отголоски которой дошли и до свверовосточной Россія: русскіе благочестивые книжные люди живали въ Константивополѣ и на Авонѣ, усердно списывали вниги, а также и переводили ихъ и приносили ихъ домой; происходилъ новый притокъ южно-славянскихъ внигъ, а выбств съ твыъ стали приходить въ Россію и южно-славянскіе ученые внижники. Таковъ быль знаменитый интрополить Кипріань, южно-русскій митрополить Григорій Самвлакъ, Пахомій Логоветь, полу-болгары, полу-сербы. Послёдній въ особенности ознаменовалъ себи въ летературѣ русскихъ житій.

Это южно-славянское вліяніе проходить цёлою полосой во второй половинё средняго періода нашей письменности, и мы встрётнися съ нимъ и въ содержаніи памятниковъ, и въ стилё, и даже въ правописаніи. Отголосокъ его нашелъ мёсто и въ самыхъ національныхъ теоріяхъ московскаго царства.

"Если мы возьмемъ два ряда русскихъ рукописей, — говоритъ г. Соболевскій, — одинъ — около половины XIV вѣка, другой около половины XV вѣка, и вглядимся въ ихъ особенности и содержаніе, — намъ бросится въ глаза значительная разница между ними во всѣхъ отношеніяхъ". Въ письмѣ явились новыя начертанія буквъ, новые орнаменты рукописей; въ ореографіи особенности, далекія отъ русскаго произношенія; въ языкѣ, какъ будто стараніе избѣгать русскихъ формъ и, напротивъ, присутствіе

древнихъ и среднихъ болгаризмовъ <sup>1</sup>). Въ самыхъ тевстахъ значительная разница. Въ Евангелии, Апостолъ, Псалтири является другая редакція церковно-славянскаго перевода; повидимому тоже и въ некоторыхъ текстахъ богослужебныхъ внигъ, въ писаніяхъ отцовъ церкви, житіяхъ и т. п. Наконецъ, съ половивы XV въка появляются въ рукописяхъ многочисленныя литературныя произведенія, переведенныя съ греческаго и ранбе неизвъстныя <sup>2</sup>). Бываютъ, конечно, рукописи смѣшавнаго характера; но указанныя особенности тёмъ не менёе бросаются въ глаза. "Если,говорить тоть же изслёдователь, - иы сопоставимь наши рукописи половины XV въка съ южно-славянскими XIV-XV въковъ, то замѣтимъ между ними поразительное сходство"--и по внѣшнимъ чертамъ, и по содержанію. "Ясно, что между половиною XIV и половиною XV въковъ русская письменность подпала полъ очень сильное вліяніе южно-славянской письменности и въ вонцѣ концовъ подчинилась этому вліянію. Это произошло благодаря усилившимся сношевіямъ Россіи съ Константинополемъ и Авономъ".

Въ то время какъ въ русской письменности конца XIII вѣка и первой половины XIV-го литературная дѣятельность была въ упадкѣ, на югѣ въ послѣднее время славянскихъ царствъ и даже послѣ ихъ паденія, когда былъ еще цѣлъ Константинополь, эта дѣятельность была весьма оживлевная и вліяніе ея отразилось въ письменности русской. Можно думать, что южно славянскіе дѣятели трудились въ особенности въ Константинополѣ и на Аеонѣ. Сюда направились и русскіе внижники, монахи. Такъ поселился здѣсь въ концѣ XIV вѣка пр. Аеанасій Высоцкій, любимый ученикъ преп. Сергія и первый настоятель Высоцкаго монастыря подъ Серпуховомъ, который, по свидѣтельству Епифанія въ житіи Сергія, былъ "въ божественныхъ писаніяхъ зѣло разуменъ". "Русская колонія въ Константинополѣ завела дѣятельныя сношенія съ колоніею южно-славянской (болгарской). Интересуясь

<sup>1</sup>) Подражаніе старвннымъ формамъ, на болгарскій дадъ (напр.: сіа, добрая, сэмодръжець; Арсеніе, Діонисіе, вм. Арсеній, Діонисій и т. п.), было нельно въ русской книгѣ XV стольтія, но эта манера удержалась у многихъ нашихъ книжниковъ не только въ XVI, но даже въ XVII въкъ. <sup>2</sup>) Аскетическія сочиненія Василія Великаго, Исаака Сирина, авам Дороеед,

<sup>2</sup>) Аскетическія сочиненія Василія Великаго, Исзака Сирина, авам Доровел, Григорія Синанта, Симеона Новаго Богослова и другихь; полемическія сочиненія противь лативняю Григорія Палами, Нила Кавасила, Германа патріарха константинопольскаго (а также преніе Панагіота съ Азимитомь), толковое евангеліе Ософилакта Болгарскаго, два учительныхь свангелія: Іоанна Златоуста и патріарха Каллиста, три (или больше) Патерика (азбучный іерусалимскій и одинь изъ скитскихь) житіе Григорія Омвритскаго, "Маргарить" Іоанна Златоуста, "Тактиконь" Никона Черногорца, "Діоптра" инока Филиппа, "Похвала твари Богу" Георгія Писидійца, Стефалить и Ихнилать, христіанизованная Александрія.

#### житія.

· · ·

книжнымъ дёломъ, она съ одной стороны добывала отъ южныхъ славянъ ихъ книги, изготовляла съ нихъ списки, отправляла яхъ на родину, съ другой — доставляла южнымъ славянамъ неизвёстные имъ русскіе тексты и хлопотала объ свёркѣ послёднихъ съ греческими оригиналами. Сверхъ того, нѣкоторые члены русской колоніи, болѣе или менѣе знакомые съ греческимъ языкомъ, сами предпринимали исправленіе своихъ текстовъ. Одному изъ нихъ принадлежитъ исправленіе своихъ текстовъ. Одному изъ нихъ принадлежитъ исправленный по греческому оригиналу текстъ Евангелія, дошедшій до насъ въ константинопольскомъ спискѣ 1383 года. Другому — также исправленный (и сильно исправленный) текстъ всего Новаго Завѣта, сохранившійся въ томъ чудовскомъ спискѣ половины XIV вѣка, который обывновенно считается принадлежащимъ перу св. митрополита Алексія и который написанъ также въ Константинопольтв".

Предполагають, что въ то же время увеличилась и руссвая волонія на Авонъ, но она была менъе дъятельна въ литературномъ отношения и имъла сношения преимущественно съ болгарами; вслёдствіе этого сербскіе памятники тёхъ вёковъ оставались у насъ неизвъстны или ръдки, или приходили черезъ болгаръ. Наконецъ, какъ упомянуто, приходили на Русь сами южнославянскіе діятели, какъ Кипріанъ, Григорій Самвлавъ и Пахомій. Мало извъстно о томъ, насколько они участвовали въ переселении въ намъ южно-славянскихъ памятнивовъ. "Кажется, эти выходцы сдёлали для Россів лишь одно: они своею властію нии вліяніемъ много способствовали замёнё у насъ болёе или менње неисправныхъ богослужебныхъ внигъ, бывшихъ до нихъ въ общемъ употребления, - исправными, только-что перенесенными въ Россію отъ южныхъ славянъ. Во всябомъ случаѣ, современники охотно дълали списки съ принадлежавшихъ Кипріаву богослужебныхъ тевстовъ и хвалили его за его заботы объ всправления внижномъ".

Это вліяніе южно-славянской письменности на русскую въ XIV — XV въкъ, по словамъ того же изслъдователя, было очень важно. "Благодаря ему, русская письменность обновилась во всъхъ отношеніяхъ. Конечно, замъна однихъ начертаній буквъ другими и одной ореографіи другою не имъетъ пънности; но этого уже никакъ нельзя сказать объ замънъ неисправныхъ текстовъ богослужебныхъ и другихъ внигъ исправными и о перенесеніи въ Россію значительнаго количества неизвъстныхъ въ ней ранъе, почти исключительно переводныхъ, сочиненій. Необходимо признать, что по окончаніи южно-славянскаго вліянія русская литература оказалась увеличившеюся почти вдвое и что вновь полу-

ченныя ею литературныя богатства, отличаясь разнообразіемъ, удовлетворяли всевозможнымъ потребностямъ и вкусамъ, и давали обильный матеріаль русскимь авторамь. Езва ли можно сомнѣваться, что безъ этихъ богатствъ мы не имѣли бы ни сочиненій Нила Сорскаго, ни своего Хронографа, перваго русскаго труда по всеобщей исторіи, ни Азбуковникова съ его статьями по грамматикѣ и ореографіи". Замѣтимъ только, что не было здёсь удовлетворенія "всевозможнымъ потребностямъ и ввусамъ", если не понимать этихъ потребностей и вкусовъ по тесному умственному горизонту тогдашней русской книжности: южнославянсвая письменность мало расширила образовательныя средства и, быть можеть, еще содействовала цервовной исключительности, которая съ этихъ поръ -н впослъдствін такъ ограничивала возможность болѣе широваго просвѣщенія. Южно-славянское вліяніе было изв'єстнымъ возбужденіемъ только при мрачныхъ условіяхъ русской жизни, когла татарское иго еще не было свергнуто.

Южно-славянсвая письменность тёхъ вёковъ имёла одну литературную, или стилистическую черту, которая повторилась и въ нашей. Южно-славянскіе писатели, --- между прочимъ дъйствовавшіе у насъ, — воспитаны были въ другой шволъ, болье знавомой съ внижными ухищреніями; и подъ ихъ вліяніемъ распространялся реторическій стиль, надолго укрѣпившійся у нашихъ внижвиковъ. Если бывали между южно-славянскими писателями люди съ большою начитанностью и дарованіемъ, то у людей безъ этого дарованія и безъ настоящаго глубоваго содержанія, но желавшихъ блистать ученостью, развилось до непомърныхъ размъровъ то, что называли "добрословіемъ". Это бывалъ наборъ пышныхъ словъ, доходившій неръдко до полной безсмыслицы<sup>1</sup>). Эта манера между прочимъ отразилась и въ житіяхъ. Въ это время житіе вообще получаеть новый характерь: въ немъ становится важнымъ не столько сообщение фактовъ, сколько поучение въ аскетичесвомъ духѣ, и для этого послѣдняго въ изобили примѣнено было южно-славянское "добрословіе" и "плетевіе словесъ". Старыя житія, въ воторыхъ этого не было, стали казаться неудовлетворятельными, и теперь сочли нужнымъ писать ихъ вновь, составлять новыя реданція. Въ этомъ направленія работаль уже Кнпріанъ, составившій новую редавцію житія митрополита Петра. но въ особенности Пахомій Логоветь; рядомъ съ нимъ ставетъ

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Прим'яры такого добрословія изъ старой сербской письменности собрани въ книг'я Гильфердинга: "Воснія, Герцеговина и старая Сербія". Сиб. 1859, стр. 277—279.

1

еще "премудраго" Епифанія, автора житій Стефана Пермскаго и Сергія Радовежскаго (въ первой половинѣ XV вѣка). Епифаній писаль уже въ новомъ стиль: начитанный въ литературъ житій русскихъ и переводныхъ, въ церковномъ краснорвчія, онъ обильно расточаль въ своихъ житіяхъ реторическія фигуры и многословіе, н такъ любилъ "плетеніе словесъ", что для описанія нрава Сергія подобралъ восемнадцать прилагательныхъ, а для Стефана двадцать пять. "Епифаній не быль мосвичь, — замізчаеть г. Ключевскій, — и не смотрёль на событія московскими глазами: какъ въ жизни Стефана онъ упревнулъ москвичей за недостаточное признание нодвиговъ пермскаго просвътителя, такъ въ правдивоиъ разсказъ о переселени Сергиева отца изъ Ростова не задумался выставить главной причиной событія московскія насилія" 1). Но премудрый Епифаній быль еще превзойдень сербиномъ Пахоміемъ, іеромонахомъ Святой Горы, который сталь однимъ изъ плодовитвйшихъ писателей XV века. Онъ много работаль надь житіями, и житія, передбланныя имь или его учениками и послёдователями въ этомъ новомъ вкусё изъ старыхъ житій, могли служить образчикомъ новаго стиля: біографическій матеріаль стараго житія обыкновенно теряль свою прежнюю харавтерность и заврывался реторическими общими ивстами, и жизнеописание становилось всего больше поволомъ для поучительной реторической девламаціи.

Пахомій, -по словамъ г. Ключевскаго, ---, вышелъ изъ средоточія православной греко-славянской образованности XIV-XV в., вяъ Святой Горы, и вынесъ оттуда высокое понятіе объ охранительной силь родной письменности для племени... Пахомія много читали въ древней Руси и усердно подражали пріемамъ его пера: его творенія служили едва ли не главными образцами, по которымъ русскіе агіобіографы съ конца XV в. учились искусству описывать жизнь святого". Въ глазахъ руссвихъ внижниковъ XV в. это былъ человѣкъ "отъ юности усовершившійся въ писанія и во всёхъ философіяхъ, превзошедшій всёхъ внижниковъ разумомъ и мудростію". "Тавой человъвъ былъ нуженъ на Руси въ ХУ в., и потому, когда онъ явился здёсь, великій князь и митрополить съ соборомъ, новгородскій владыка и игуменъ монастыря обращались въ нему съ просьбами и поручениями написать о томъ или другомъ святомъ. Достаточно пересчитать творенія Пахомія, приведенныя въ изв'ястность, чтобы видіть, для чего собственно было нужно на Руси его перо и что но-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ключевскій, стр. 78 и даляе, 131.

ваго внесло оно въ русскую письменность. Пахомій написаль не менъе 18 каноновъ и 3 или 4 похвальныя слова святымъ, 6 отдёльныхъ свазаній и 10 житій; изъ послёднихъ только 3 можно считать оригинальными произведеніями, остальныя — новыя редавцін или переложенія прежде написанныхъ біографій. Запасъ руссвихъ церковныхъ воспоминаній, накопившійся къ половинъ ХУ в., надобно было ввести въ церковную практику и въ составъ душеполезнаго чтенія, обращавшагося въ ограниченномъ вругу грамотнаго русскаго общества. Для этого надобно было облечь эти воспоминания въ форму церковной службы, слова или житія, въ тѣ формы, въ какихъ только и могли они привлечь внимание читающаго общества, вогда послёднее еще не видёло въ нихъ предмета не только для научнаго знанія, но и для простого историческаго любопытства. Въ этой стилистической переработкъ руссваго матеріала и состоить все литературное значеніе Пахомія... Воспроизводя тотъ или другой источникъ, Пахомій нисколько не заботился о томъ, чтобы исчерпать его вполнѣ; нелостатовъ непосредственнаго знакомства съ дъйствительностью онъ восполнялъ реторикой житій, которая многому давала невърную овраску". Наконецъ, по разнымъ соображениямъ онъ не особенно гнался за точностью фавтовь. Лѣтописецъ, упоминая о томъ, какъ Пахомій по поручевію высшей власти писалъ слово о обрѣтении мощей св. Петра, въ 1472, прибавляетъ: "а въ словѣ томъ написа, яко въ тѣлѣ (т.-е. нетлѣннымъ) обрѣли чудотворца, невърія ради людскаго, занеже кой толко не въ твлё лежить, тоть у нихъ не свять, а того не помянуть, яко вости наги источають исцёления" - по словамъ г. Ключевскаго, замѣчаніе, можетъ быть единственное въ древне-русской литературѣ 1).

Пахомій былъ вавъ бы оффиціальнымъ составителемъ житій и каноновъ и пользовался великой славой; его звали и въ Москву и въ Новгородъ, чтобы пользоваться его искусствомъ, и его дѣятельность не осталась безъ плодовъ. Въ литературѣ житій XVI вѣка и позднѣе прочно установилось "добрословіе".

Къ южно-славянскому книжному искусству обращались и въ XVI въкъ. "Еще во времена Макаріева управленія новгородской епархіей, — говоритъ г. Ключевскій, — Соловецкая братія посылала монаха Богдана на славянскій югъ съ порученіемъ отыскать тамъ искусное перо для новаго изложенія житія своихъ основателей. Богданъ воротился съ двумя похвальными словами

<sup>1</sup>) Собр. Лѣтон. VI, стр. 196; Каючевскій, стр. 165-167.

#### ЖИТІЯ.

(св. Савватію и Зоснив), написанными инокомъ Львомъ Филологомъ... Въ литературномъ отношения торжественныя редавции Филолога служили такими же образцами для руссвой агіобіографіи въ ся дальнъйшемъ реторическомъ развития, какими были творевія земляка его Пахомія при образованій реторическаго стиля житій въ древне-русской литературъ... И въ старому житію продолжали дёлать пристройки. Посылка въ чужую землю за жизнеописаніемъ отечественныхъ святыхъ всего лучше объясняетъ, почему съ такимъ же поручениемъ обратились къ Максиму Греку"... Въ старомъ житіи Савватія и Зосимы не было предисловія; его написалъ Максимъ Грекъ, -- замъчая, что началъ "еже во древнему и новыя прикладывати"... Историкъ замёчаетъ, что вліявіе Филолога отразилось, между прочимъ, на извістномъ писателѣ XVI вѣка Зиновіи Отенскомъ, въ его похвальныхъ словахъ русскимъ святымъ. "Въ словахъ Зиновія замѣтно сильное вліяніе сербскаго Филолога, сказавшееся въ изысканной вычурности фразы, обилін формъ и оборотовъ южно-славянскаго внижнаго языка и даже въ литературныхъ пріемахъ" 1).

Особенное распространение литературы "житий", "каноновъ", "чудесь" приведено было дёятельностью знаменитаго митрополита Макарія, а вменно, эти произведенія понадобились при канонизація русскихъ святыхъ на соборахъ 1547 и 1549 годовъ. Тотъ же всторньъ житій отмъчаетъ, что новое движеніе, возбужденное ванонизаціей и церковно-историческими навлонностями Макарія, можетъ быть признано однимъ изъ наиболфе замфтныхъ проявленій централизація, которая развивалась въ русской цервви, рядомъ съ государственной, но что оно не приносило съ собою никакого новаго литературнаго успѣха: оно "только утверждало господство установившихся литературныхъ формъ житія, не внося потребности въ болте широкомъ изученіи и въ менъе условномъ понимания историческихъ фавтовъ". Въ результать произошло только внъшнее разиножение этой литературы, — "въ четверть въка написано было о русскихъ святыхъ не меньше, чёмъ въ сто лётъ, слёдовавшихъ за смертью Макарія"<sup>2</sup>). Но рядомъ съ этими изукрашенными оффиціальными житіями, развивались и другія, гораздо болбе простого стиля, болёе близкія къ жизни, появленіе которыхъ объясняется тёмъ, что онъ составлялись независимо отъ оффиціальныхъ требованій, не ставили себь цълью быть именно цервовнымъ документомъ, а хотвли только сохранить воспоминание о славившемся мест-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ключевскій, стр. 268—270. <sup>2</sup>) Стр. 227, 231, 243.

номъ подвижникъ и писались людьми, не ухищренными въ "философіяхъ" <sup>1</sup>): у настоящихъ книжниковъ, конечно, гораздо выше цънились тъ произведенія, которыя преисполнены были плетеніемъ словесъ.

Наконецъ новыя разысканія въ области древне-русскихъ житій открыли, что подражаніе образцамъ не ограничивалось только стилемъ и манерой, но простиралось и на сущность содержанія. Путемъ обстоятельнаго сличенія темъ и самаго изложенія было выяснено въ изслёдованіяхъ Кадлубовскаго, что иногда русское житіе было близкимъ подражаніемъ житію древне-христіанскаго житія одноименнаго святого, или же въ него прямо вносились изъ посторонняго источника готовые тексты, изображавшіе святую жизнь и аскетическій подвигъ. Очевидно, что основной интересъ житія получался не въ исторіи, а только въ благочестивомъ назиданія; достовѣрность была безразлична.

Новымъ источникомъ историческихъ свъдъній являлся Хронографъ. Этниъ именемъ обозначалась первоначально переводная византійская лётопись — Амартола, Малалы, извёстныхъ еще нашимъ старъйшимъ лътописцамъ, Манассіи. Поздиве, подъ Хронографомъ подразумъвался вомпилативный памятникъ, собранный главнымъ образомъ изъ тёхъ же писателей и дополненный изъ несколькихъ памятниковъ южно-славянской исторической литературы, навонець изъ отдёльныхъ свазаній. Хронографъ въ послёдніе вёка старой письменности быль одною изъ самыхъ распространенныхъ книгъ: это была единственная внига по всеобщей исторіи, рядомъ съ которою излагалась также и русская. Изслъдование Хронографа, сдъланное въ шестидесятыхъ годахъ въ замѣчательной книгѣ Андрея Попова, представляло большую трудность именно по массъ матеріала, какой представляли сотня рукописей въ разнообразныхъ редавціяхъ, произвольно переплетавшихся между собою. По общему обычаю старой книжности, уклонявшейся отъ книгопечатанія, когда оно действовало уже давно на западъ, Хронографъ остался произведеніемъ неизвъстнаго автора, безъ установленнаго состава и объема. Это былъ сборнивъ, содержаніе вотораго внижнивъ могъ измѣнять по усмотръвію, переставляя статьи, дополная ихъ прибавками изъ какихъ-нибудь иныхъ источниковъ, такъ что каждый новый спи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объяснение происхождения этого стиля житій у Ключевскаго, стр. 365 и далѣе. Ср. также стр. 209, 269 и др. (о лѣтописныхъ повѣстяхъ, составленныхъ тайконъ отъ церковныхъ властей).

## ХРОНОГРАФЪ.

совъ могъ быть особой редавціей. Разобравшись въ массѣ рукописей изъ разныхъ собраний Москвы и Петербурга, упомянутый изслёдователь пришель въ заключенію, что рукописи Хронографа распадаются на нёсколько главныхъ отдёловъ, которые отчасти были одновременными варіантами его основного содержанія, отчасти были ступенями въ постоянномъ возростаніи сборника. Старбищей формой Хронографа А. Поповъ считалъ такъ вазываемый "Еллинскій и Римскій літописець", составленный въ ХУ въвъ; далъе слъдуетъ собственный Хронографъ, составленіе котораго помѣчено 1512 годомъ; вторая редакція Хронографа, доведенная до воцаренія Михаила Өедоровича, съ новымъ предисловіемъ, съ другимъ распорядкомъ статей и съ новыми добавленіями, составлена въ 1617 году, хотя въ различныхъ спискахъ историческое изложение продолжено до водарения Алексъя Михайловича; наконецъ нѣсколько видовъ Хронографа особаго состава, доходящихъ до второй половины XVII въка. Такъ называемая вторая редакція Хронографа отличается оть его старъйшихъ формъ въ особенности тъмъ, что въ то время какъ первыя собраны исключительно изъ византійскихъ и южно-славянсвихъ источнивовъ и руссвихъ лътописей и историчесвихъ сказаній, вторая редакція въ первый разъ представляеть завиствованія изъ Всемірной хрониви Мартина Бельскаго и латинскихъ Космографій: это былъ одинъ изъ первыхъ фактовъ польскаго вліянія на нашу старую письменность... Дальнъйшія изслёдованія въсколько иначе опредёлили литературную исторію этого памятника: первымъ началомъ ея считаютъ болгарскую исторяческую энциклопедію Х-го въка, которая стала извъстна на Руси въ XI-мъ и въ развитін которой участвовали и русскіе книжники; навонець общераспространенная форма позднёйшаго Хронографа была дёломъ того же трудолюбиваго сербскаго внижника, Пахомія Логовета. Старбятая форма Хронографа, такъ называемый Еллинскій Лётописець, послёднюю свою формацію нашель въ огромной московской исторической энциклопедіи XVI вёка, о которой скажемъ далйе... Изъ того, что мы говорили раньше о томъ, вавъ долго послѣ Петровской реформы держалась внижная старива, можно впередъ угадывать, что Хронографъ и теперь имвлъ своихъ читателей: такъ это действительно и было, -- списки XVIII въка неръдки; записи владъльцевъ рукописей изъ крестьянъ доходять до XIX стольтія 1).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Для представленія о томъ кругі читателей, въ среді котораго обращался новый Хронографъ, важны записи, находящіяся въ большинстві списковъ. Записи

Изъ прежнихъ изс.тёдованій лётописи, кром'ё упомянутыхъ, назовемъ еще: Кубарева, "Несторъ первый писатель россійской исторіи, церковной и гражданской", въ "Русскомъ Историческомъ Сборникѣ", кн. IV, М. 1842; Ив. Бѣляева, о Несторовой лётописи, въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, 1847, № 5.

— Сухомлиновъ, О древней русской лётописи, какъ памятникѣ литературномъ, въ "Ученыхъ Запискахъ" II отдѣленія Академіи, кн. III. 1856.

— Срезневскій, Памятники Х-го въка до Владиміра Святого, въ "Извъстіяхъ" Академіи Наукъ, т. III, 1854 (и въ "Историческихъ чтеніяхъ" и пр. Спб. 1855, стр. 1–26); Изслъдованія о лътописяхъ новгородскихъ, въ "Извъстіяхъ" т. II; Чтенія о древнихъ русскихъ лътописяхъ. Спб. 1862 (изъ Записокъ Ак. Н.).

- Костомаровъ, Левціи по русской исторіи. Спб. 1861.

— Бестужевъ-Рюминъ, О составѣ русскихъ лѣтописей до конца XIV вѣка. 1) Повѣсть временныхъ лѣтъ. 2) Лѣтописи южно-русскія. Сиб. 1868 (отдѣльно изъ "Лѣтописи занятій Археограф. Коммиссін", выпускъ IV).

Изслёдованія продолжаются до сихъ поръ. Назовенъ А. Маркевича, О лётописяхъ. Изъ лекцій по русской исторіографіи. Одесса, 1883 (выпускъ 1); О русскихъ лётописяхъ. Одесса. 1885 (выпускъ 2).

-- Н. Янишъ, Новгородская лѣтопись и ея московскія передѣлки, въ "Чтеніяхъ", 1874, кн. II, и отдѣльно.

— И. Тихомировъ, изслѣдованія о лѣтописяхъ Тверской, Исковской и Лаврентьевской, въ Журналѣ минист. просв. 1876, № 2; 1883; № 10 и 1884, № 10.

— С. Бѣлокуровъ, Русскія лѣтописи. I—III. 1, лѣтописецъ патр. Никифоръ; 2, лѣтописецъ Переяславля Суздальскаго; 3, Хроника русская (лѣтописецъ вкратцѣ) проф. И. Даниловича. М. 1898, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. и отдѣльно.

— М. Грушевський, "Хронольогія ( = Хронологія) подій галицьковолинської літописи. Львовъ, 1901 (изъ "Записокъ" научнаго товарищества имени Шевченка, т. XLI).

— II. Заболотскій, "Къ вопросу объ иноземныхъ письменныхъ источникахъ Начальной Лётописи", въ Р. Филол. Вёстникъ, 1901, и отдёльно.

-- І. Сениговъ, Историко-критическія изслёдованія о Новгородскихъ лётописяхъ и о Россійской исторіи В. Н. Татищева, въ "Чтеніяхъ", 1887, кн. IV и отдёльно, 1888. (Объ этомъ см. еще у Шахматова, О начальномъ Кіевскомъ лёт. Сводѣ. М. 1897).

— Заслуживаетъ вниманія къ сожалёнію неоконченный, трудъ Л. И. Лейбовича: Сводная лётопись, составленная по всёмъ издан-

эти говорять намъ или о закащикъ, или о переписчикъ, или о владъльцъ... Владълцами оказываются: 1, духовенство, преимущественно монашествующее; 2, купцы; 3, стольники; 4, посадские люди; 5, подъячие; 6, прикащики. Главная масса падаеть на людей средняго сословія—на посадскихъ и подъячихъ... Въ нынъшнемъ же въкъ Хронографъ доходитъ и до крестьянской среди: "Сія книга", говоритъ одна записъ на Хронографъ доходитъ и до крестьянской среди: "Сія книга", говоритъ одна записъ на Хронографъ, принадлежитъ сельца Татарки крестьянино Андрею Седорову, что вынъ земской, Горемикину, а подарена оная крестьяниномъ Малой Стуколовки, Андреемъ Михайловымъ въ 1818 году октября четвертаго". В. Истринъ, Хронографы въ русской литературъ. Спб. 1898, стр. 22.

нымъ спискамъ лётописи. Выпускъ первый. Повёсть временныхъ лёть. Спб. 1876.

— Евг. Щепкинъ, Zur Nestorfrage, въ "Архивъ" Ягича т. XIX. стр. 498—554, по поводу книжки Ст. Сркуля (Srkulj): Die Entstehung der ältesten sogenannten Nestorchronik, mit besonderer Rücksicht auf Swjatoslaw's Zug nach der Balkanhalbinsel (Pozega, 1896). Подробный разборъ статьи Щепкина у Шахматова, въ "Извъстіяхъ" II Отд. Акад. 1898, т. III, стр. 116—130.

— Д. Абрамовичъ, "Къ вопросу объ источникахъ Несторова Житія преп. Өеодосія Печерскаго", замѣтка въ тѣхъ же "Извѣстіяхъ" Ш. стр. 243—246.

О московскихъ митрополитахъ, руководившихъ общерусскимъ лѣтописаніемъ, у Голубинскаго, Ист. р. церкви, т. П. первая половина. О митр. Кипріанъ см. также: І. Л. (Леонида), Кипріанъ, до восшествія на московскую митрополію, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1867, П. стр. 11—32; И. И. Мансветовъ, Митр. Кипріанъ въ его литургической дѣнтельности. М. 1882 (объ этомъ ср. Е. Барсова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1882, ПІ, стр. 57—61; въ "Архивъ" Ягича, VII, стр. 508—509); Макарій, Исторія церкви и др. Надгробное слово Кипріану, Григорія Цамблака, въ "Чтеніяхъ", 1872, кн. І.

Въ ряду новъйшихъ изслъдованій о развитіи древне-русскаго лътописанія важны въ особенности труды А. А. Шахматова:

— "Житіе Антонія и Печерская льтопись", въ Журн. мин. просв. 1898, мартъ, стр. 105 — 149. "Житіе Антонія", составленное въ послѣдней четверти XI вѣка, важное, какъ одинъ изъ первыхъ опытовъ объединить историческія и легендарныя преданія объ основаніи Печерскаго монастыря, до насъ не дошло и утрачено было уже въ XV столѣтія; но многія извѣстія изъ него вошли въ Повѣсть временныхъ лѣтъ и въ Кіевскій Патерикъ.

Въ концѣ XI столѣтія Несторъ, авторъ Житія Өеодосія, — второго изъ первыхъ главныхъ подвижниковъ Печерской обители, — составилъ двѣ статьи, относнщіяся къ исторіи этого монастыря: "Сказаніе, что ради прозвася Печерскій монастырь", и сказаніе о перенесеніи мощей Өеодосія, съ краткою ему похвалою.

Въ началѣ XII вѣка неизвѣстный монахъ собралъ письменныя и устныя преданія о томъ же монастырѣ въ Печерскую лѣтопись, которую дополнилъ погодными записями до 1110 года. Сюда вошли упомянутыя сочиненія Нестора и извѣстія изъ Житія Антонія; и нерѣдкое повтореніе имени Нестора, какъ автора, на страницахъ Печерской лѣтописи, по объясненію Шахматова, легло въ основу преданія о томъ, что вся Печерская лѣтопись написана Несторомъ.

— "Кіевопечерскій Патерикъ и Печерская лѣтопись", І—ІІ, Спб. 1897, изъ "Извѣстій" II Отд. Акад. т. II, 1897. (Къ этому библіографическія замѣтки Д. Абрамовича: "Нѣсколько словъ въ дополненіе къ изслѣдованію А. А. Шахматова"..., въ "Извѣстіяхъ", т. III, 1898).

— О Начальномъ (кіевскомъ) лётописномъ сводъ. М. 1897, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества. Это—сводъ, составленный, въроятно, въ Кіевъ въ послъдней четверти XI въка (не ранъе 1074 года) и предшествовавшій "Повъсти временныхъ лътъ", которой онъ послужилъ основой. Существованіе этого "Начальнаго свода" должно быть предположено изъ сличенія извѣстій въ разныхъ древнихъ лѣтописяхъ, гдѣ между прочимъ данныя, взятыя видимо изъ Кіевскаго свода, съ Повѣстью не совпадають и могутъ указывать на иной, болѣе первоначальный источникъ. Составъ этого Начальваго свода (кобца XI в.) можетъ быть отчасти только, — если не откроются новые памятники, и въ ожиданіи новыхъ изслѣдованій, — опредѣленъ изъ позднѣйшихъ лѣтописей, гдѣ найдены его слѣды: это именно 1-я Новгородская лѣтопись (списки ея второй редакціи) и Архангелогородскій лѣтописецъ.

Въ Новгородъ, въ концъ XII и въ первой четверти XIII въка, составлено было два лътописныхъ свода (второй былъ вызванъ утратой большей части нерваго): оба свода дополняли новгородскія извъстія общерусскими, и при этомъ первый сводъ заимствовалъ эти общерусскія, не новгородскія, извъстія изъ Повъсти врем. лътъ, а второй изъ другой лътописи, представляющейся древнъйшимъ ядромъ этой Повъсти: изученіе этого второго новгородскаго свода и приводитъ къ возстановленію того, что можно назвать Начальнымъ кіевскимъ лътописнымъ сводомъ.

"Повѣсть временныхъ лѣтъ" такимъ образомъ является вторичной, умноженной, переработкой кіевскаго Начальнаго свода. Повѣсть существуетъ въ двухъ редакціяхъ: первая, составленная въ 1116 году, доведена до 1110 года (сохранилась, хотя не въ первоначальномъ видѣ, въ спискахъ Лаврентьевскомъ, Академическомъ, Радзивиловскомъ, Никоновскомъ, т.-е. въ спискахъ съ записью михайловскаго игумена Сильвестра); вторая, на основания первой, составлена въ 1118 и доведена до этого года (сохранилась въ спискѣ Ипатьевскомъ и въ спискахъ, соединенныхъ съ такъ называемымъ Софійскимъ Временникомъ; списки Тверской, Софійскій 1-й, Новгородскій 4-й, Воскресенскій и др.).

За Повёстью врем. лётъ, въ спискахъ Лаврент. и Ипат. слёдуетъ лётопись, составленная изъ двухъ главныхъ источниковъ — Кіевскаго и Суздальскаго: ихъ взаимное вліяніе отразилось не только на разсказѣ событій XII вёка, но и на передачѣ Повёсти врем. лётъ.

— "Хронологія древнъйшихъ русскихъ лётописныхъ сводовъ", въ Журн. мин. просв. 1897, апрёль, стр. 463—482.

— "Общерусскіе лѣтописные своды XIV и XV вѣковъ", въ Жури. мин. просв. 1900, сентябрь, стр. 90—176; ноябрь, стр. 135—200; 1901, ноябрь, стр. 52—80.

Здёсь разъясняется важный и любопытный вопрось о томъ процессё, который приготовиль московское лѣтописаніе XV—XVI вѣка. Московскія лѣтописи заключають въ себѣ не только московскія извѣстія, но также много данныхъ для исторіи Россіи вообще, и отдѣльныхъ княженій въ частности. "Московскіе своды разсматривались изслѣдователями какъ компиляціи мѣстныхъ, областныхъ лѣтописей, при чемъ само собою напрашивалось сравненіе между политическимъ ростомъ Москвы, объединившей русское государственное дѣло, и ея лѣтописаніемъ, отразившимъ всю предшествовавшую работу разрозненныхъ мѣстомъ и временемъ лѣтописцевъ, и такимъ образомъ включившимъ въ свой составъ большую часть мѣстныхъ лѣтописей, восхо-

дящихъ къ XII—XV вѣкамъ. Дѣйствительно, связь между объединеніемъ Руси и появленіемъ общерусскихъ по содержанію своему лѣтописныхъ сводовъ не подлежитъ сомиѣнію. Но замѣчательно, что въ Москвѣ появляются такіе своды *еще задомо* до пріобрѣтенія этимъ городомъ общерусскаго политическаго значенія". Такова была Троицкая лѣтонись (служившая источникомъ большихъ извлеченій для Карамзина и погибшая въ 1812 г.): это была лѣтопись московская и вмѣстѣ общерусскій лѣтописный сводъ.

Поставивъ вопросъ о происхождении этихъ московскихъ сводовъ, особенно общирнаго свода, еще въ древности получившаго название "Владимірскаго полихрона" (1423 года), Шахматовъ, путемъ изслѣдованія состава лѣтописей и ихъ перекрестнаго взаимодѣйствія, приходилъ вообще къ такому завлюченію: существовали общерусскіе митрополични лѣтописные своды, которые смѣняли другъ друга, начиная съ первой четверти XIV вѣка, и завершились составленіемъ "Полихрона" 1423 года, т.-е. незадолго до раздѣленія русской цервви въ половинѣ XV вѣка; — это были общерусскія лѣтописи временъ митрополитовъ московскихъ Петра, Кипріана и Фотія.

Относительно условій и авторства Полихрона Шахматовъ дёлаетъ слёдующія соображенія:

"Во-первыхъ, этотъ сводъ отражаетъ все лѣтописаніе древней Руси, начиная съ древизйшаго – кіевскаго и кончая поздизйшимъ – носковскимъ, псковскимъ, нижегородскимъ и т. д. Для того, чтобы собрать такое множество памятниковъ, скомпилировать ихъ — нужны были значительныя средства: частное лицо въ XV въкъ ни въ какомъ случать не справилось бы съ подобною задачей, ему не стали бы доставлять въ мѣсто его жительства лѣтописные сборники со всей Россіи, а предположить, что какой-нибудь книжникъ предпринялъ ученое путешествіе по русскимъ городамъ и монастырямъ для ознавоиленія съ историческими памятниками ихъ и для снятія съ нихъ копій — представляется совершенно невероятнымъ. Такъ же недопустимо другое предположение, чтобы всё эти памятники случайно сосредоточнинсь въ Москвв или другомъ городв и здъсь послужили матеріалонъ для общирнаго свода: можно было бы говорить о случайности только въ томъ случав, еслибы въ указанномъ сводъ замвчалось отсутствіе записей изъ той или другой болье или менье значительной области древней Руси,... а всё области доставили для свода льтописный матеріаль; полнота въ этомъ отношеніи исключаеть возножность говорить о случайности его происхождения. Во-вторыхъ, кромъ мъстныхъ лътописей, въ общерусскій сводъ заносится не мало повъстей и сказаний, не входившихъ раньше въ составъ лътописныхъ сводовъ" (напр. кромъ тверскихъ извъстій особое житіе кн. Михаила тверского, Хожденіе Пимена, путешествіе діакона Александра суздальскаго, посланіе новгородскаго владыки Василія въ епископу тверскому Өеодору, и т. п.). "Неужели и эти произведенія случайно попались подъ руку любознательному книжнику, поспъшившему пріобшить ихъ къ исторической своей компиляция? Наконецъ въ общерусскій сводъ попало не мало юридическихъ памятниковъ: Русская правда, новгородский уставь о мостахъ, судебникъ царя Константина, уставъ св. Владимира, и т. д. Ясно, что обширный матеріалъ, собран-

HCT. PYOCK. JHT. T. I.

20

ный въ общерусскомъ сводъ, предполагаетъ или существование большой библіотеки, гдѣ сосредоточивались всѣ историческія и духовныя сочиненія древней Руси, или сознательное собираніе ихъ для опредъленной цъли - составленія общеруссваго свода. Разумъется, второму изъ этихъ предположений должно быть отдано предпочтение передъ первымъ, такъ какъ въ сводъ, наряду съ памятниками древнъйшими, попали новъйшія, современныя сочиненія, которымъ бы еще не мѣсто сохраняться въ случайно составленной библіотекѣ или архивѣ: сравните Фотіево посланіе 1417 г., духовную митр. Кипріана 1406 года и т. д. Въ третьихъ, разсматривая дошедшіе до насъ осколки общерусскаго свода, видимъ, что въ основание его положена одна общая идея, общій замысель-представить явтопись всей Руси, объять, насколько возможно, исторические памятники, разъясняющие прошлое всей Россіи, не брезгуя даже... произведеніями народной словесности; сводчикъ заносить въ свою компиляцію самыя мелкія происшествія містной жизни Ростова, Нижняго, Твери, какъ бы стремясь въ тому, чтобы эта его компиляція внёдрила все мёстное лётописаніе русское... Въ четвертыхъ, самое исполненіе соотвётствуеть вполнѣ замыслу: смольнянинъ и рязанецъ, москвичъ и ростовецъ, псковичъ и нижегородецъ находили въ общерусскомъ сводъ отрывки изъ своихъ лътописей не обезличенными, не потерявшими своего мѣстнаго харавтера... Такъ, напримѣръ, титулъ великаго князя носить здёсь не только московскій князь, добивавшійся его въ орде цёною многихъ жертвъ и усилій, тяжело ложившихся и на страну, но также нижегородскій, рязанскій, тверской, смоленскій... Изучая общерусский сводъ, мы поражаемся отсутствиемъ политическаго единства въ Руси XIV-XV въка: московский князь враждуеть съ тверскимъ; съ Москвой соперничаютъ Нижній и Рязань, ей еще непокорны Новгородъ и Псковъ; Смоленскъ отторгнуть отъ общей съ съверовостокомъ жизни...; Кіевъ и Галичъ уже съ XIII въка обособляются отъ новыхъ политическихъ центровъ, возникшихъ въ бассейнахъ Оки и Волги. Правда, уже къ концу XIV въка нъкоторыя, даже окрыпшія въ своей самостоятельности области втягиваются Москвою въ одну общую политическую жизнь; московскіе князья простирають свое вліяніе на Новгородъ и Псковь, покоряють себв Нижній, но населеніе этихъ областей не могло сочувственно относиться къ нарушению своихъ правъ и къ отягощению себя новою данью, новыми обязанностями; протесть отражается и на местныхъ лётописяхъ... Если даже допустить, что общерусскій сводъ возникъ путемъ механическаго соединенія мъстныхъ льтописей русскихъ въ одно цёлое, то все-таки нельзя не отмётить, что самая мысль о такомъ соединении, о важности, возможности его коренится въ сознании единства русской земли".

Представляется вопросъ: кто же былъ выразителемъ этого сознанія?

"Трудно сомнѣваться въ томъ, что общерусскій сводъ возникъ въ Москвѣ" — на это указываетъ особое обиліе извѣстій именно московскихъ. "Но Москва въ первой четверти XV столѣтія еще не была общерусскимъ центромъ; ни она сама, ни ен князь не могли еще сознавать своего государственнаго значенія и предвидѣть своего госу-

#### БИБЛІОГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

дарственнаго величія; въ Москвё сидить владимирскій великій князь. принявшій титуль великаго князя всея Руси, но титуль этоть могь имъть только формальное значение". Заслуживаетъ внимания предположение, что прибавка "всея Руси" заимствована великимъ княземъ владимирскимъ изъ титула митрополита. "Законнымъ носителемъ титула "всея Руси" могъ быть только митрополить. Ему были подчинены епархіи всей Россіи, его духовный авторитеть признавался всьмъ русскимъ народомъ. Общерусскій сводъ, возникшій въ Москвѣ, не могъ быть созданъ усиліями частнаго лица; матеріальныя затраты на такое предпріятіе были посильны только правительственной власти. Но великій князь московскій въ первой четверти XV въка не могъ и подумать о создании общерусскаго свода: не говоря уже о томъ, что онъ еще не могъ въ то время проникнуться той идеей объ единствъ русской земли, которая положена въ основание свода, самын средства его къ исполненію подобнаго предпріятія были недостаточны: ни Тверь, ни Рязань, ни Смоленскъ не выслали бы ему своихъ лѣтописцевь; а кром'я того исполнение великовняжескаго замысла было бы иное чёмь то, о которомъ свидётельствуетъ общерусскій сводъ; въ него не попала бы, напримъръ, статья, ръзко, осуждающая взятіе Нижняго московскимъ княземъ, дъйствовавшимъ не по правдъ, а подкупомъ и хитростью; не попала бы рёзкая замётка о измёнё великимъ княземъ своему цълованию къ проискому князю; не нашла бы въ немъ мъста статья о нашествіи Едигея, критикующая бъдствія москвичей и политику великаго князя. Слъдовательно, не великій внязь, а другое лицо, облеченное властью, распорядилось составить общерусскій сводъ; такимъ лицомъ могъ быть только митрополить, постоянный носитель идеи о духовномъ единствъ русской земли, глава духовенства, имъвшаго общерусское значеніе, благодаря единству управленія, единству церковныхъ интересовъ. Одно только духовенство могло быть выразителемъ сознания единства русской земли; одинъ только митрополитъ могъ осуществить это сознание путемъ созданія общерусскаго лётописнаго свода, всероссійскаго историческаго памятника. По его распоряжению епископы и монастыри выслали въ Москву списки или выписки изъ своихъ лътописцевъ и доставили тавже другія историческія сочиненія: житія, слова и поученія, повъсти и посланія. Весь этоть матеріаль быль обработань вь канцеляріи митрополита, причемъ не внесено никакой политической тенденціи: внязей было много, а митрополить одинь; митрополить Фотій такъ же, какъ его предшественникъ Кипріанъ, были по происхожденію не русскими; областные интересы разныхъ русскихъ княженій были для нихъ чужды; они всячески боролись съ ними, чувствуя, что утратять Литву и Смоленскъ, а пожалуй и богатую Тверь. Митрополить Алексви слишкомъ скомпрометтировалъ себя въ глазахъ самого вселенскаго патріарха своими московскими симпатіями, чтобы это не отрезвило его преемниковъ и не потребовало отъ нихъ совершенно иной политики... Въ 1389 г. единство русской митрополіи утверждается соборнымъ опредвленіемъ патріарха Антонія, и Кипріану вивнается въ обязанность быть архіереемъ всея Руси не по имени только, но и на самомъ дълб... Единство русской митрополіи поддерживалось требованіями самой жизни: предписанія патріарха, об'яща-

20\*

нія митрополитовъ отвёчали только тёмъ жалобамъ и сётовапіямъ, которыя раздавались съ разныхъ сторонъ на митрополита, забывшаго свое общерусское значеніе и увлекшагося московскими политическими интересами... Разность интересовъ не могла сблизить Фотія съ великимъ княземъ: онъ работаетъ для сохраненія единства русской церкви, а князь старается о расширеніи политическаго вліянія Москвы"... Въ это время митрополить Фотій и "могъ удѣлить свое вниманіе общерусскому предпріятію—созданію историческаго памятника всея Руси"...

— "Симеоновская лётопись XVI вёка и Троицкая начала XV вёка", въ "Извёстіяхъ" II Отд. Акад., т. V, 1900,—новыя данныя по тому же вопросу о лётописныхъ сводахъ. Лётопись, названная Шахматовымъ Симеоновскою, хранится въ библіотекѣ Академіи Наукъ и замѣчательна тёмъ, что если не тожественна, то близка и однородна съ Троицкою лётописью, погибшей въ 1812 году и которою пользовался Карамзинъ.

-- "О Супрасльскомъ спискѣ западно-русской лѣтописи", Спб. 1901, изд. Археогр. Коммиссін.

— "Обозрѣніе лѣтописныхъ сводовъ Руси сѣверо-восточной. И. А. Тихомирова. Критическій отзывъ" авад. Шахматова. Спб. 1899, изъ Отчета о XL присужденіи Уваровскихъ премій.

Подъ этимъ общимъ заглавіемъ соединено нёсколько изслёдованій г. Тихомирова: О Лаврентьевской лѣтописи (въ Журн. мин. просв. ч. ССХХХУ); Обозрѣніе состава Московскихъ лѣтописныхъ сводовъ. Спб. 1896; О сборникѣ, именуемомъ Тверскою лѣтописью (въ Журн. мин. просв. 1876, декабрь). Относительно московскаго лётописанія авторъ ставилъ его въ связь съ политическимъ ростомъ Москвы и приходиль въ такому заключению: "Включивъ въ свои границы тер-риторія княжествъ, Москва виёстё съ тёмъ включила въ свои лётописные своды и ихъ исторію". Но Шахматовъ замѣтилъ на это: "Но политическое могущество Москвы создавалось постепенно; удёльныя вняжества присоединялись къ новому государственному тёлу лишь послѣ упорной и продолжительной борьбы. Изслѣдователю, напавшему на удачное сравненіе, подмѣтившему существующее въ дѣйствительности соотношение между историею Москвы и ея историческими памятниками, слёдовало прослёдить оба явленія — рость Москвы и развитіе ся лѣтописанія---ез ихэ процессъ". Г. Тихомировъ считаеть лишь небольшое число московскихъ лътописныхъ сводовъ (Воскресенскій, Никоновскій сь его продолженіями, Софійскій 1-й и 2-й, и такъ называемую Четвертую Новгородскую летопнов, въ некоторые списки которой вошли московскія извъстія). Но Шахматовъ указываеть, что автору остались неизвёстными еще нёсколько сводовь, которые должны считаться московскими, и съ своей стороны, анализируя составъ и взаимныя отношенія тогдашнихъ льтописей, находить возможнымь (стр. 79 и д.) возстановить цёлый рядь послёдовательныхъ работь надъ лётописными сводами; а именно:

1506 - редакція Хронографа, доведенная до этого года.

1508-новая редавція.

1518-обширный лётописный сводъ изъ древнихъ и новыхъ лётописей; до смерти кн. Семена Ивановича.

Софійская 2-я льтопись.

j.

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНИЯ.

1520-новая редавція Хронографа.

1533 — также, повидимому, по повелѣнію или при участіи арх. новгородскаго Макарія.

1534—этотъ хронографъ послужилъ для дополненія лѣтописнаго свода 1518 г.

1534-новое развитіе этого послѣдняго свода.

Новый, Новоіерусалимскій, списовъ Софійской 2-й лётописи съ донолненіями.

Воскресенскій сводъ.

Около 1537, новая редакція Воскресенскаго свода, съ продолженіемъ.

Около 1539, новгородский сводъ, съ большими заимствованиями изъ вакой-то московской лётописи.

Послѣ 1539, московскій сводъ 1481 дополненъ по предыдущему своду.

1541-третья редавція Воскресенскаго свода.

1553—1554—основная редакція Никоновскаго свода.

1556-его вторая редакція.

1558-третья.

1560—Львовская лётопись ("Лётописецъ русскій", изд. Н. Львовымъ. Спб. 1792).

Около 1577 — четвертая редакція Никоновской літописи.

Такимъ образомъ выясняется цёлая послёдовательность работь надъ лётописью въ XVI вёкё, и является прочное основаніе для опредёленія того чрезвычайнаго разнообразія списковъ, которое иначе представлялось какъ бы хаосомъ случайныхъ работъ.

Замѣчанія Шахматова о пріемахъ изслѣдованія см. стр. 16 — 17, 75, 131—132.

Изслѣдованія о хронографѣ:

- Андрей Поповъ, Обзоръ Хронографовъ русской редакции. 2 вынуска. М. 1866-1869; Изборникъ славянскихъ и русскихъ сочиненій и статей, внесенныхъ въ хронографы русской редакции. М. 1869;-"Библіографическіе матеріалы", изданные въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1889. По взгляду А. Попова, хронографъ есть сборнивъ, составленный въ XV въвъ по юго-славянскимъ переводнымъ и оригинальнымъ сочиненіямъ и дополненный руссвими лётописными статьями. Происхождение его-юго-славянское, но онъ вскорѣ былъ принесенъ въ Россию и здѣсь подвергся передѣлкамъ: въ одной, 1512 года, онъ былъ измень по языку, разделень на главы и снабжень русскими статьями (въ юго-славянскомъ подлинникъ, ихъ, по мнънію Попова, не было); въ другой, неполной, редакціи, деленія на главы нётъ, и яснёе сохранились слёды юго-славянскаго подлинника. Поповъ замётилъ въ хронографъ статьи общія съ другимъ историческимъ паматникомъ, "Еллинскимъ летописцемъ", признавалъ въ первомъ возможность невоторыхъ заимствованій изъ второго, но не считалъ Еллинскаго лётописца источникомъ Хронографа.

— Ягичъ, разборъ изслѣдованія Попова въ Ein Beitrag zur serbischen Annalistik mit literaturgeschichtlicher Einleitung (въ Archiv für slav. Philol., т. II, 1877). Ягичъ вообще дополнилъ и выяснилъ изслѣдованія Попова болѣе точнымъ опредѣленіемъ сербскихъ данныхъ, имѣющихся въ Хронографѣ. Онъ соглашался съ однимъ выводомъ Попова, что составитель хронографа (въ редакція 1512 года) пользовался византійскими источниками въ славянскомъ переводѣ, и также историческими источниками болгарской, сербской и русской письменности, и на ихъ основаніи довелъ свой трудъ до 1453 года; но Ягичъ не соглашался съ другимъ положеніемъ Попова, что хронографъ 1512 года основанъ на сербской компиляція, составленной послѣ 1453 года и послужившей прототипомъ всѣхъ русскихъ хронографовъ, которые добавлены были русскими статьными уже на русской почвѣ; — по извѣстнымъ сербскимъ хронографамъ Ягичъ приходилъ къ выводу, что напротивъ сербскіе хронографы были позднѣйшими сокращеніями изъ хронографовъ русскихъ.

— Новыя детальныя объясненія собраны были М. Н. Сперанскимъ: "Сербскіе хронографы и русскій, первой редакціи", въ Р. Филолог. Въстникъ, 1896, и въ описаніи рукописей Шафарика, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1894.

— В. М. Истринъ, "Александрія русскихъ хронографовъ". М. 1893. Изслѣдованіе "Александріи" потребовало и изслѣдованія различныхъ редакцій Хронографа, гдѣ она помѣщалась, и авторъ въ свою очередь доставилъ много важныхъ указаній о судьбѣ этого памятника. Позднѣе, его же: "Хронографы въ русской литературѣ", вступительная лекція въ Новоросс. университетѣ, сент. 1897, въ "Византійскомъ Временникѣ", 1898, и отдѣльно.

Главнѣйшими изслѣдованіями, рѣшающими вопросъ о происхожденіи русскаго Хронографа, были опять труды А. А. Шахматова:

— "Пахомій Логоветъ и Хронографъ", въ Журналѣ мин. просв. 1899, небольшая замѣтка, развитая въ подробномъ изслѣдованіи:

— "Къ вопросу о происхождени Хронографа", въ "Извъстияхъ" II Отд. Акад. 1899, и отдъльно.

Шахматовъ въ изслёдования хронографа примёнилъ тотъ же способъ, какъ въ изслѣдованіи лѣтописи. Большое число рукописей Хронографа представляють ту же сложную филіацію сводовь, взанино между собою связанныхъ. Какъ лётопись есть рядъ сводовъ, составленныхъ въ разное время и въ разныхъ мѣстахъ и переплетенныхъ между собою, такъ было такое соотношение между разпыми "редавціями хронографа", съ тою разницею, что въ составѣ его была и библейсвая исторія, и греческія літописи въ переводі, и памятники исторіи южно-славянской, наконець, лётопись русская. Различая сложное и пестрое содержание этихъ памятниковъ по ихъ главнымъ группамъ, Шахматовъ объединилъ и завершилъ изысканія своихъ предшественниковъ тёмъ выводомъ, что основою хронографа были греческіе и южно-славянскіе памятники, но хотя въ составленіи его участвовалъ писатель южно-славянскій, хронографъ былъ однако составленъ на Руси; что временемъ происхожденія его былъ XV въкъ, а составителень быль сербскій книжникь, поселившійся тогда въ Россіи, много здѣсь работавшій, именно Пахомій Сербинъ, или Логоветъ.

-----

Исторія самаго раскрытія літописи съ XVIII віка, ихъ изданія и изслёдованія бывала излагаема не однажды, хотя и не сполна. См.

біографію Шлёцера, обзоры "Исторін" Карамзина. біографіи митр. Евгенія, П. М. Строева, обозрѣніе дѣятельности Археографической Экспедиціи и Коммиссіи, отдѣлъ источниковъ въ "Исторіи" Б.-Рюмина и пр. См. также недавнія брошюры: А. С. Архангельскаго, "Первые труды по изученію начальной русской лѣтописи". Казань, 1886 (изъ Ученыхъ Записокъ Казанскаго университета); Н. И. Полетаева, Разработка русской исторической науки въ первой половинѣ XIX столѣтія. Спб. 1892, (изъ "Библіографа").

— Историческія сказанія этой эпохи—лѣтописныя, проложныя и отдѣльныя; церковныя и свѣтскія, между прочимъ дружинныя; склада поучительнаго, эпическаго и реторическаго — еще не были разсмотрѣны въ полномъ составѣ. Древнѣйшимъ изъ нихъ посвящена книга И. П. Хрущова, О древне-русскихъ историческихъ повѣстяхъ и сказаніяхъ. ХІ — ХІІ столѣтіе. Кіевъ, 1878. Изслѣдованія о прологѣ названы выше. О дальнѣйшихъ сказаніяхъ у Соловьева, т. IV; Б.-Рюмина, стр. 37—42.

— Сказаніе о нашествіи Батыя на русскую землю, въ Полн. Собраніи Лѣтописей, І, стр. 196 — 199; повѣсть о разореніи Рязани ("Приходъ чюдотворнаго Николина образа Зарайскаго, иже бѣ изъ Корсуня града въ предѣлы Резанскіе ко князю Оедору Юрьевичю Резанскому во второе лѣто по Калкскомъ нобоищѣ"), "Временникъ" моск. Общ., XV, 1852, стр. 11—21; Срезневскаго, Свѣдѣнія и замѣтки, № XXXIX.

— Объ убіеніи князи Михаила Червиговскаго и боярина его Осодора въ ордѣ отъ царя Батыя, въ Собр. Лѣтоп. V, стр. 182 — 186; въ Четіихъ-Минеяхъ, Макарія, изд. Археогр. Комм., 1869, подъ 20 сентября; у Макарія, Ист. церкви, т. V; ср. Ключевскаго, стр. 146—147.

— Объ убіенін князя Михаила Тверского въ ордѣ отъ царя Озбяка, въ Собр. Лѣтоп. V, стр. 207 — 215; VII, стр. 188 — 198 и др.; ср. Ключевскаго, стр. 71—74, 170.

— Объ Александрѣ Невскомъ (о побѣдѣ надъ шведами), въ Собр. Лѣтоп. V, стр. 2—6; Сказаніе о св. Александрѣ Невскомъ (арх. Леонида), въ изданіяхъ Общ. люб. др. письм. 1882. Ср. Ключевскаго, стр. 65—71.

— О благов'трномъ вняз'т Довмонтт (борьба Новгорода и Пскова съ ливонцами и Литвою), въ Собр. Литоп. IV, стр. 180 — 183; V. стр. 6—8.

-- Рукописаніе Магнуса, короля св'яйскаго (о борьб'я Новгорода со шведами), въ Собр. Літоп. V, стр. 227, VII, стр. 216; Древняя Росс. Вивліоенка, ч. XV. Ср. Голубинскаго въ жизнеописаніи митр. Сеогноста, въ Богослов. В'ястник'я, 1893, № 1.

- О нашествіи Тохтамыша, въ Собр. Лѣтоп. IV, стр. 84-90.

- О нашествіи Темиръ-Аксака, въ Собр. Літ. IV, стр. 124-128.

--- О побонщё Витовта съ царемъ Темиръ-Кутлуемъ, въ Собр. Лътоп. IV, стр. 103; V, стр. 251.

-- Сказанія о Димитрій Донскомъ и Мамаевомъ побоищѣ въ Никоновской лѣтописи, IV, стр. 86—128; въ Исторія Госуд. Росс., т. V; въ Р. Истор. Сборникѣ, т. Ш. М. 1838 (Повѣданіе и сказаніе о побоищѣ в. к. Димитрія Ивановича Донского, изд. И. Снегиревымъ, I--XVI, 1-68, и прибавленія, 69 - 80; Слово о житіи и о престак-

леніи вел. князя Димитрія Ивановича царя русскаго, 1389 г., стр. 81—106); въ Собр. Лѣтоп. IV, 75; VI, 90; VIII, 34 и далѣе. Слово о великомъ князѣ Дмитріѣ Ивановичѣ и о братѣ его князѣ Володимирѣ Андреевичѣ, яко побѣдили супостата своего царя Мамая, издано Ундольскимъ во "Временникѣ", кн. XIV, 1852, стр. 1—8, съ предисловіемъ Бѣляева, III — XIV, и Срезневскимъ въ "Извѣстіяхъ" VI, 337; VII, 96 и въ Ученыхъ Запискахъ, V, 57 ("Задонщина великаго князя господина Дмитрія Ивановича и брата его князя Владимира Андреевича") и отдѣльно. Спб. 1858. А. Смирновъ, Третіѣ списокъ Задонщины по Синод. скорописному сборнику XVII вѣка, въ Р. Филол. Вѣстникѣ, 1890.

Обзоръ сказаній о Мамаевомъ побоищѣ, и обзоръ мнѣній ученыхъ въ указанномъ выше изслѣдованіи С. Тимоееева. Ср. статью Б.-Рюмина "Димитрій Донской" въ Энц. Словарѣ Брокгауза и Ефрона.

Въ печати сказаніе о Мамаевомъ побонщѣ является впервые въ Синопсисѣ конца XVII вѣка (ср. Милюкова, Главныя теченія русской истор. мысли. М. 1897, стр. 11); затѣмъ оно стяло достояніемъ народной литературы въ лубочныхъ картинкахъ. Тексть, воспроизведенный у Ровинскаго подъ № 303, по его объясненію, заимствованъ почти безъ измѣненій изъ Синопсиса, въ изданіи 1680, стр. 72—103 (Р. Нар. картинки II, 29; IV, 380—383. V, 71—73). Наконецъ, Мамай является въ сказкахъ (см. Аеанасьева).

Изъ того же Синопсиса перешло въ лубочныя картинки сказаніе объ освобожденіи Бѣлгорода отъ осады печенѣговъ (Ровинскій, II, 15; IV, 380; V, 70).

Вопросу о житіяхъ посвящено было до сихъ поръ не мало болѣе или менѣе важныхъ трудовъ. Послѣ "Исторіи русской словесности" Шевырева, "Исторіи русской церкви" Макарія, "Обзора духовной литературы" Филарета и пр., которые касались литературы житій, или непосредственно принимая ихъ содержаніе или прилагая къ нимъ лишь первоначальную критику степени ихъ исторической достовѣрности въ числѣ первыхъ трудовъ, гдѣ затронутъ былъ цѣлый вопросъ легендарной поэзіи и даны примѣры детальнаго разбора нѣкоторыхъ сказаній, были:

-- Историческіе очерки русской народной словесности и искусства Ө. И. Буслаева. Спб. 1861, два тома. Здѣсь: разборъ смоленской легенды о святомъ Меркуріи, ростовской легенды о Петрѣ царевичѣ ордынскомъ; "Идеальные женскіе характеры древней Руси" (Мареа и Марія, Юліанія Лазаревская); "Новгородъ и Москва"; "Литература русскихъ иконописныхъ подлинниковъ"; "Видѣніе Мартирія, основателя Зеленой пустыни"; муромская легенда о Петрѣ и Февроніи въ сопоставленіи съ пѣснями древней Эдды о Зигурдѣ и пр. Раньше авторъ касался древней легенды въ "Лѣтописяхъ русской литературы о древности" Тихонравова, т. Ш и IV.

— Ив. Некрасовъ, "Зарождение национальной литературы въ съверной Руси". Часть перван (второй не было). Одесса, 1870.

— В. Ключевскій, "Древне-русскія житія святыхъ, какъ историческій источникъ". М. 1871, — лучшее критическое изслёдованіе объ историческомъ значеніи житій, времени ихъ написанія, ихъ раз-

いた、ませや 長いに 計論を招

A LONGAL AND IN COM

личныхъ редакціяхъ и т. д., трудъ зам'вчательный тёмъ болёе, что авторъ работалъ почти исключительно на основаніи рукописей.

- В. Яковлевъ, Древне-кіевскія религіозныя сказанія. Варшава, 1875.

- В. Васильевъ, "Исторія канонизаціи русскихъ святыхъ". М. 1893 (Изъ "Чтеній" московскаго Общ.). Этотъ трудъ послужилъ поводомъ къ обширному и, по обычаю, весьма обстоятельному изслѣдованію Е. Голубинскаго: Исторія канонизаціи святыхъ въ русской церкви. Сергіевъ Посадъ, 1894.

Пересказы содержанія житій въ книгѣ архіепископа Филарета: "Русскіе святые", 1861 — 1868. Библіографическій обзоръ рукописей и изданій въ книгѣ Н. Барсукова: "Источники русской агіографіи". Спб. 1889. Обзоръ цѣлаго состава древнихъ русскихъ святыхъ въ книгѣ арх. Леонида: "Святая Русь". Спб. 1891.

Старые тевсты житій и легендарныхъ свазаній:

--- въ составѣ лѣтописи въ "Полномъ Собраніи русскихъ лѣтописей" и въ старыхъ изданіяхъ Степенной книги, Никоновской лѣтописи и пр.;

— въ "Православномъ Собесёдникъ" (житіе пр. Антонія Римлянина, св. Леонтія и Исаіи ростовскихъ, Авраамія смоленскаго, 1858; сказаніе о Петръ царевичъ Ордынскомъ; житіе Савватія и Зосимы соловецкихъ, Трифона Печенгскаго, 1859; Елеазара Анзерскаго, 1860; Никоднма Кожеозерскаго, 1865 и пр.);

- въ "Духовномъ Въстникъ";

τù

- въ "Памятникахъ старинной русской литературы", Костомарова (жите Стефана Цермскаго – Епифанія Премудраго; житія новгор. архіепископовъ Монсея и Евоимія, составленныя Пахоміемъ; арх. Іоны, продиваго Михаила Клопскаго, Евфросина Псковскаго: сказаніе о объсноватой женѣ Соломіи, изъ чудесъ Прокопія Устюжскаго и проч.);

— въ изданіяхъ Срезневскаго;

— въ изданіяхъ Общества любителей древней письменности (житіе св. Алексія— Пахомія Логовета, 1877; сказаніе о чудесахъ Владимирской иконы Божіей Матери, 1878; житіе св. Димитрія царевича, преп. Варлаама Хутынскаго, житіе преп. Филиппа Иранскаго, 1879— 1881; житіе преп. Сергія чудотворца и похвальное слово ему, Епифанія, 1885; житіе преп. Евфросиніи Суздальской, 1889; житіе преп. Стефана Комельскаго; сказаніе о чудесахъ Тихвинской иконы Богородицы, 1892; житіе преп. Прокопія устюжскаго, 1893);

-- въ Великихъ Четіихъ-Минеяхъ Макарія, издаваемыхъ Археогр. Коммиссіей (Авраамія Ростовскаго, Варлаама Хутынскаго, Григорія Пельшемскаго, Іоанна Новгородскаго, Іосифа Волоцкаго, Михаила и Өеодора Черниговскихъ, Саввы Вишерскаго, Сергія Радонежскаго, кн. Өеодора, Давида и Константина);

- въ "Чтеніяхъ" въ Общ. любит. духовнаго просв'ященія (Іосифа Волопкаго);

- въ Сборникъ Нъжинскаго института (Пафнутія Боровскаго), и др.

Отдѣльныя изданія и изысканія о житіяхъ:

--- о житін Михаила Клопскаго въ книгъ Некрасова "Зарожденіе" и пр., 1870; — общирный трудъ Е. Голубинскаго, вызванный пятисотлѣтіемъ кончины преп. Сергія: "Преподобный Сергій Радонежскій и созданная имъ Тронцкая Лавра. Жизнеописаніе преподобнаго Сергія и путеводитель по Лаврѣ". Сергіевъ Посадъ, 1892. (На разборъ этой книги въ журналѣ "Странникъ", 1893, январь, г. Г. отвѣчалъ въ "Богословскомъ Вѣстникѣ", 1893, № 10—11, именуя автора разбора "поклонникомъ студнѣйшихъ боговъ лжи, клеветы, инсинуацій и диффамаціи"). Первое печатное изданіе житія Сергія Радонежскаго сдѣлано было келаремъ Троицкаго монастыря Симономъ Азарьинымъ въ 1646; о другихъ изданіяхъ и рукописяхъ см. у Голубинскаго, стр. 75—81. Его же, Митрополить всея Россіи св. Петръ. Сергіевъ Посадъ, 1892 (изъ Богослов. Вѣстника, 1893, № 1), и въ "Исторіи р. церкви", т. II, первая половина, М. 1900.

— И. Е. Забѣлинъ, въ моск. "Археологическихъ Замѣткахъ и Извѣстіяхъ", приписываетъ кн. Андрею Боголюбскому "Сказаніе о чудесахъ Владимірской иконы Божіей матери", изданное В. О. Ключевскимъ. Спб. 1878, въ "Памятникахъ" древней письменности.

— Житіе преп. Авраамія, Ростовскаго чудотворца. По рукописи XVII вѣка, съ предисловіемъ А. А. Титова. Ярославль, 1892.

— Житіе Леонтія, епископа Ростовскаго. Съ предисловіемъ А. А. Титова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1893, кн. IV.

— Преп. князь Олегъ и Поликариъ, Брянскіе чудотворцы. Матеріалы для русской агіологіи. П. Тиханова. Спб. 1893.

— Житіе св. Стефана Пермскаго, написанное Епифаніемъ Премудрымъ. Изд. Археограф. Коммиссіи. Спб. 1897.

— Ив. Яхонтовъ, Житія св. съвернорусскихъ подвижниковъ Поморскаго края, какъ историческій источникъ. Составлено по рукописямъ Соловецкой библіотеки. Казань. 1882. См. къ этому: Древнія пустыни и пустынно-жители на съверо-востокъ Россіи, въ "Правосл. Собесѣдникъ", 1860, кн. 3.

Собесѣдникѣ<sup>4</sup>, 1860, кн. 3. — Свящ. І. Ковалевскій, Юродство о Христѣ и Христа ради юродивые восточной и русской церкви. Историческій очеркъ и житія подвижниковъ. М. 1895.

- Г. Кунцевичъ, Житіе св. Никиты Переяславскаго, въ Журн. мин. просв. 1902, май; въ Отчетахъ Общества люб. др. письменности за 1900–1901. Спб. 1902, приложенія, стр. 75—95: отрывовъ изъ житія Никиты, чудо 19—20-е. Его же: "Өеодосій, архіепископъ Новгородскій (1491—1563). Его Житіе". Изъ Jahresbericht der Reformirten Kirchenschule für 1899—1900. Спб. 1900.

— За послёднее время самымъ важнымъ трудомъ въ этой области была книга Арс. П. Кадлубовскаго: Очерки по исторіи древнерусской литературы житій святыхъ. 1 — 5. Варшава, 1902 (оттискъ изъ Р. Филологич. Вёстника, гдё эти очерки печатались съ 1897 г.). Авторъ примёнилъ къ житіямъ сравнительно-историческое изслёдованіе и пришелъ между прочимъ къ чрезвычайно любопытнымъ выводамъ о способѣ составленія нёкоторыхъ житій: когда преданіе не сохранило какихъ нибудь опредёленныхъ фактовъ изъ біографіи святого, для котораго требовалось житіе, то жизнеописатель свободно пользовался легендой о соименномъ греческомъ святомъ и примёнялъ ее къ русскому святому, если находилась какая-нибудь тёнь сходства,

#### виблюгр. примъчания.

или даже безъ этого: такимъ образомъ произошли параллели—Аврамія Ростовскаго и греческаго Авраамія Затворника: мученика Меркурія Смоленскаго и великомученика Меркурія Кесарійскаго; Никиты столпника Переяславскаго и греческаго великомученика Никиты;—въ житіи Нила Столобенскаго внесенъ цёликомъ эпизодъ изъ слова Ефрема Сирина объ Аврааміи Затворникѣ. Словомъ, въ житіи стремились гораздо меньше къ фактической достовѣрности, чѣмъ къ назидательному поученію... Далѣе, авторъ разсматриваетъ легендарные разсказы Волоколамскаго Патерика, и житія русскихъ свитыхъ XV—XVI вѣка въ связи съ современными имъ направленіями русской религіозной мысли (авторство Епифанія Премудраго и Пахомія Сербина; значеніе дѣятельности митр. Макарія; житія Сергія Радонежскаго, Кирилла Бѣлозерскаго, Пафнутія Боровскаго, подвижниковъ волоколамскихъ и пр.; общіе выводы).

Житіе преп. Пафнутія Боровскаго, писанное Вассіаномъ Санинымъ. По рукописи Института кн. Безбородко издалъ А. Кадлубовскій.
 Нѣжинъ, 1878.
 Д. Корсаковъ, св. Сергій Радонежскій и основанный имъ

— Д. Корсаковъ, св. Сергій Радонежскій и основанный имъ Троицкій монастырь (Троицкая Лавра). Историческій очеркъ. Казань, 1894 (переработка різчи въ казанскомъ университеть 25 сент. 1892, въ день 500-лізтія преп. Сергія).

Объ отношеніяхъ южно-славянскихъ:

— А. Соболевскій, Южно-славянское вліявіе на русскую письменность въ XIV—XV вѣкахъ. Спб. 1894. Въ приложеніяхъ: списовъ литературныхъ произведеній, появившихся въ нашей литературѣ послѣ ноловины XIV вѣка; списовъ русскихъ рукописей, писанныхъ въ Константинополѣ; списовъ русскихъ монаховъ на Абонѣ въ XIV—XV в. и пр. Стр. 30.

— О Пахоміи, кромѣ Ключевскаго, писаль особо Ив. Некрасовъ: "Пахомій Сербъ, писатель XV вѣка", въ Запискахъ Новоросс. университета. VI, стр. 1—99. Одесса, 1871, впрочемъ весьма запутано. Выше упомянуты другіе труды о Пахоміи Сербинѣ — А. А. Шахматова и Кадлубовскаго (въ книгѣ о житіяхъ святыхъ).

— М. Сперанскій, Дѣленіе исторіи русской литературы на періоды и вліяніе русской литературы на юго-славянскую. Варшава, 1896 (изъ Р. Филол. Вѣстника),—частію.

# ГЛАВА VIII.

### МЪСТНЫЯ ЧЕРТЫ ИСТОРИЧЕСКИХЪ СКАЗАНІЙ И ЛЕГЕНДЫ.

#### Областныя черты старой русской жезин.—Сказаніе о св. Андрей.—Мистныя літонисе. — Развитіе легендарной поэзін. — Кіевъ. — Новгородъ. — Ростовъ. — Смоленскъ. Владникръ. Тверь. Москва. — Повисть о биломъ клобукъ.

Въ произведеніяхъ древняго періода, — въ лѣтописи, поученіи, остаткахъ поэзіи, — ясно высказывалось сознаніе національнаго единства; но древняя Русь не имѣла политическаго центра. Не только Новгородъ чувствовалъ себя независимымъ отъ Кіева, но и другіе крупные города ревниво берегли мѣстные интересы: это не было только слѣдствіемъ соперничества князей, а стародавняя отдѣльность земель и племенъ, которая еще держалась на первыхъ поракъ государственности. Еще хранилась вѣчевая жизнь, и любовь къ мѣстной родинѣ чувствовалась сильнѣе, когда народъ имѣлъ свое участіе въ рѣшеніи ея дѣлъ и отношеній. Едва ли сомнительно, что при политическомъ устройствѣ, которое менѣе насильственно отнеслось бы къ областной жизни, чѣмъ то было въ наши средніе вѣка, сохраненіе этихъ живыхъ мѣстныхъ интересовъ могло быть очень благопріятно для успѣховъ народнаго развитія.

Дальнёйшій историческій періодъ нашелъ себё новый центръ, который послё нёсколькихъ вёковъ борьбы со стариной сдёлался національнымъ центромъ. Москва вытёснила прежнюю старину русской жизни и открыла новый порядокъ вещей. Когда Кіевъ былъ фактически отрёзанъ татарами и Литвой, кіевское преданіе замерло. Новгородъ также стоялъ особнякомъ, еще сохраняя пока старый вёчевой бытъ. Москва вносила стремленіе къ единовластному господству и отрицаніе частной земельной автономіи. Побёда Москвы надъ отдёльными княжествами и, наконецъ, надъ Новгородомъ, — побёда, которая была необходимостью

объединенія, но достигнута была мрачными средствами, стала переворотомъ въ цёлой національной жизни. Параллельно съ этимъ установилось господство сёверовосточной великорусской народности.

Возростание новаго народнаго типа и московской централизаціи происходило съ обычной медленностью историческаго процесса; новый періодъ быль однако чрезвычайно различень отъ стараго. Прежніе историви, действительно, мало замёчали эту разницу, и въ совершившемся процессъ видъли только развитіе государственности изъ патріархально-родового общества. Еще меньше можно было замёчать разницу съ литературной стороны: подробности старой литературы не были еще расврыты, - наблюдаемъ былъ только общій ходъ литературы на книжно-перковной почвѣ. Въ сороковыхъ годахъ один, какъ Шевыревъ, старую исторію и литературу понимали какъ gesta Dei, а другіе считали эти въка почти какъ потраченное время для историческаго развитія въ смыслѣ европейскомъ. Наконецъ, потребность выяснить исторический процессъ, создавший московсвую Россію, направила изученія на внутреннюю, народную сторону вопроса, до тъхъ поръ оставленную почти безъ вниманія, --между прочимъ, сторону этнографическую, мъстно-бытовую: та-ковы были изслъдованія Костомарова, Буслаева, Щапова, Кавелина, Забълнна, и многихъ другихъ, поддержанныя изученіемъ современныхъ народно-бытовыхъ и поэтическихъ особенностей. Это была реставрація той старой федеративно-областной жизни, воторая поглощена была московской централизаціей, и въ исторической переработки и сліянія довершила образованіе великорусскаго типа. Историки, разныхъ направлений и съ разныхъ сторовъ, соглашались въ необходимости разыскать мъстныя народныя свойства нашего историческаго развития; они приходили въ убъждению, что бевъ этого не могли быть поняты и наши историческия свойства. Одинъ изъ нихъ замъчаетъ, что это изученіе необходимо и для нашего нынъшняго общественнаго сознанія. "Только подробнымъ осмотромъ и разслёдованіемъ мёстныхъ областныхъ памятниковъ отжившаго быта, -- говоритъ Заовлинъ, --- мы достигнемъ возможности выяснить себв наши областныя исторія, а вибств съ ними и главный существенный вопросъ нашего современнаго сознания, который неумолкаемо слы шится въ важдомъ испытующемъ русскомъ умѣ, именно вопросъ о томъ, въ чемъ истинный разумъ, и въ чемъ истинная сила русской жизни, въ чемъ существо русской народности? Теперешнимъ ходомъ нашей внутренней жизни мы поставлены въ

рѣшительную необходимость знать это не на словахъ, а на самомъ дѣлѣ... Трудно дѣлать дѣло, и особенно народное дѣло, когда не сознаеть вполнъ, въ чемъ его истина и гдъ его ложь. А такое сознание только и можетъ дать народная история". Безъ точнаго знавомства съ мъстными особенностями нашей исторической жизни "и наше плаваніе по жизненной исторической нашей ръкъ будетъ если не опасно, то трудно, тягостно, и можеть потребовать излишнихъ и напрасныхъ усилій, напрасной траты времени и народныхъ дарованій, можеть разстроить доброе народное дёло. Мы должны хорошо и въ подробности знать -отвуда мы плывемъ, гдѣ и вуда плывемъ... Мы вообще думаемъ, что до твхъ поръ, пова обласныя исторіи съ ихъ памятиивами не будутъ расврыты и подробно разсмотрёны, до тёхъ поръ всѣ наши общія историческія завлюченія о существѣ нашей народности и ся различныхъ историческихъ и бытовыхъ проявлений будуть голословны, шатен, даже легвомысленны" 1).

Первый легендарный фавтъ, указанный въ лётописи о далекой старинъ русской земли-сказание о посъщении ся св. равноапостольнымъ Андреемъ, предрекавшимъ будущее христіанство и величіе русской земли, -- уже носить на себ' признаки м'естнаго преданія. Легенда разсвазываеть, что Андрей, прибывь изъ Синопа въ устью Дибира и намбреваясь отправиться въ Римъ, поднялся вверхъ по ръкъ, прибылъ на то мъсто, гдъ послъ былъ Кіевъ, и предсказалъ, что будетъ здъсь славный городъ, процебтающій христіанствомъ; а затбиъ Андрей пришелъ въ страну славянь, где после быль Новгородь, и заметных странный обычай жителей, которые парятся въ баняхъ и "нивёмъ не мучныме, сами себя мучатъ". Церковные историки всего чаще принимали цёликомъ благочестивое преданіе, хотя уже митрополить Платонъ сомнѣвался въ его фавтической достовѣрности. Новъйшіе изысватели отвергають эту достовърность, и стараются только объяснить поводы в происхождение легенды. Греческия житія, которыя один могли доставить древнимъ нашимъ книжнивамъ свёдёнія объ ап. Андреё, ничего не говорять объ его странствін въ славянамъ віевскимъ и новгородскимъ, такъ что этотъ разсвавъ, очевидно, русскаго происхождения, - или народнаго, или внижнаго. Основаниемъ его было тщеславие нашихъ предковъ, желавшихъ, чтобы и русское христіанство поставлено

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи, II, стр. 108-109.

было въ связь съ первыми апостолами; а поводъ былъ тотъ, что житія св. Андрея неясно упоминаютъ о посёщеніи имъ "Скиеіи". Одинъ критикъ легенды предполагаетъ, что легенда относительно нова, и именно явилась уже послё составленія первоначальной лётописи, куда прибавлена только позднёе, — потому что въ другомъ мёстё той самой лётописи говорится, что "сдѣ (въ русской землѣ) не суть апостоли учили", и что "тѣломъ апостоли не суть сдѣ были"<sup>1</sup>); притомъ подобная похвальба могла явиться лишь тогда, когда христіанство утвердилось прочно въ древней Руси.

Но легенда явилась и не поздние конца XII или начала XIII вѣва, въ расцвѣтѣ кіевской литературы, и любопытна тѣмъ, что въ ней отразился мёстный элементь. "Замёчательна редакція пов'єсти, пом'єщенная въ л'етописи, — говорить г. Голубинскій. — Серьезное по крайней мірів на половину перемівшано въ ней съ шуточнымъ и юмористическимъ, и апостолъ не совсёмъ скромнымъ образомъ употребленъ въ орудіе насмѣшки. Принадлежа Малороссін (т.-е. южной Руси), редакція имбеть цёлью наполовнну прославление Киева, на горахъ котораго апостолъ водрузилъ врестъ, на-половину же осмъяніе веливорусскаго (т.-е. сверно-русскаго) Новгорода, въ воторомъ онъ чудился страннымъ великорусскимъ банямъ. Извъстно, что между разными областями изстари велись насмёшки другь надъ другомъ, мирныя тутки, которыя однако при случав принимали и враждебный тонъ; лътопись представляетъ примъры, когда воины передъ битвой переворялись такими прозвищами. Этого рода насмътву завлючаеть въ себв и легенда о св. Андрев; южноруссь, у вотораго нѣтъ сѣверныхъ бань, говоритъ новгородцу: бывши у насъ въ Кіевъ, апостолъ изрекъ пророчество и, благословивъ ваши горы, поставиль на нихъ вресть, а у вась, въ Новгородъ, поднвился только на вашу хитрую выдумку -- самимъ себя свчь и мучить, о чемъ разсказывалъ даже въ Римъ".

Развитіе легенды на этомъ не остановилось. Въ новгородскихъ редакціяхъ (въ болѣе позднихъ рукописяхъ) умалчивается о баняхъ, но говорится, что апостолъ проповѣдовалъ въ Новгородской области слово Божіе и на благословеніе оставилъ свой жезлъ. Затѣмъ "водруженіе" жезла пріурочено къ опредѣленной мѣстности: это было село "Друзино" — впослѣдствіи извѣстное

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ повъсти объ убіенін варяговъ-христіанъ при Владимирѣ-язычнивѣ.—Голубинскій, Ист. церкви; Собр. Лѣтописей, I, стр. 35. Къ этому можно прибавить еще другія подобныя цитаты, противорѣчащія легендѣ объ Андреѣ, напр. Собр. Лѣт. I, стр. 50, гдѣ билть говорится объ отсутствін на Руск апостольскаго ученія, или стр. 12, гдѣ учитеденъ славянъ называется ап. Павелъ.

### LJABA VIII.

аракчеевское Грузино. Новгородская редакція хотіла сказать, что апостолъ Андрей сділалъ въ Новгороді даже больше, — въ Кіеві поставилъ только кресть на пустыхъ горахъ, а здісь и проповідовалъ, и оставилъ свое благословеніе. Въ одномъ житін XVI віка описывается самый жезлъ апостола Андрея "изъ незнаемаго нивімъ дерева", не погибавшій отъ цожара и съ подписью, повидимому на славянскомъ языкі, — по мизнію г. Голубинскаго, — віроятно занесенный изъ южныхъ странъ какимънибудь паломникомъ.

Время прекратило старые перекоры: кіевская легенда сохранилась въ лѣтописи, и стала общерусскимъ преданіемъ. Съ XVI вѣка, если не раньше, уже господствовалъ взглядъ, что русское христіанство начинается отъ апостола Андрея. Иванъ Грозный, въ спорѣ съ Поссевиномъ, доказывая древность русской вѣры, ссылался на "проповѣдь" этого апостола въ русской вемлѣ, какъ на историческій фактъ. Арсеній Сухановъ, въ XVII вѣкѣ, въ спорахъ съ греками, также утверждалъ, что русскіе "приняли врещеніе отъ апостола Андрея".

Въ произведеніяхъ древняго періода нерёдки проявленія мѣстнаго взгляда, въ которыхъ отражалась извѣстная областная самостоятельность. Особенность земель соединялась съ нѣкоторымъ просторомъ народной жизни въ вѣчевомъ порядкѣ, и слѣды ея остались въ цѣломъ рядѣ мѣстныхъ сказаній, до сихъ поръ вполнѣ не подобранныхъ, но любопытныхъ какъ остатокъ исторической формаціи, затертой и покрытой другими позднѣйшими слоями. Какъ бы ни рѣшался вопросъ о "федерализмѣ" удѣльнаго періода и спасительности московскаго объединенія, любопытно видѣть, что развитіе областной жизни сопровождалось обиліемъ мѣстныхъ сказаній, какого не знаетъ позднѣйшее время, и въ нихъ можно наблюдать, между прочимъ, встрѣчу и столеновеніе областныхъ особенностей между собою и съ тѣмъ объединяющимъ потокомъ, который представляла Москва.

Лѣтописаніе уже въ первое время началось не только въ Кіевѣ и Новгородѣ, но и въ другихъ старѣйшихъ городахъ: областная лѣтопись бывала не только признакомъ личной любознательности, но вѣроятно и отголоскомъ политическихъ интересовъ общества. Начальная лѣтопись была уже сводомъ, въ который вошли извѣстія новгородскія, волынскія, полоцкія муромскія, переяславскія и др. Мѣстная лѣтопись записывала событія съ точки зрѣнія своего города и своей земли; своды или сборныя лѣтописи, собирая свѣдѣнія изъ другихъ областныхъ источниковъ, не могли имѣть исключительно мѣстнаго характера,

но и здёсь встрёчаются иногда рядомъ извёстія о событіяхъ съ очень несходной овраской. Новёйшія извёстія разъяснили мозаическій составъ лётописи и, возстановляя эту мозаику, находять, что каждый крупный городъ, областной центръ, даже далекая, не долго просуществовавшая Тмутаракань, имёли или цёлыя лётописи, или отдёльныя историческія записи.

Историческія и легендарныя сказанія древняго періода, въ составѣ лѣтописи и внѣ ея, въ среднемъ періодѣ значительно разростаются. Въ разныхъ концахъ русской земли возникаетъ масса историво-легендарныхъ сказаній, сохраняющихъ память и славу мѣстныхъ героевъ и святыхъ. Какъ народная жизнь распадалась въ удѣльно-вѣчевомъ порядкѣ на отдѣльныя области, такъ въ литературѣ мѣстныя сказанія были выраженіемъ областныхъ автономій; мѣстныя преданія береглись и тогда, когда политическая независимость областей была потеряна; онѣ становились послѣдней памятью пережитой старины. Окончательная судьба этихъ сказаній была параллельна судьбѣ самой мѣстной жизни:- какъ эта послѣдняя была поглощена Москвой, такъ и мѣстныя сказанія, историческія и легендарныя, слились въ общерусское содержаніе. Москва внесла ихъ въ свою собственную исторію и признала мѣстныхъ святыхъ.

**Ө.** И. Буслаевъ, который прежде другихъ оцънилъ историческое значеніе мъстныхъ сказаній, видитъ въ нихъ эпизоды великаго національнаго эпоса. Это дъйствительно своего рода эпопея, записанная обывновенно въ книжнической формъ, но неръдко народная въ основания, потому что создавалась на половину въ монастырской и церковной средь, на половину въ народь. По мърь того, какъ христіанство становилось господствующей основой народныхъ върований, для старой героической эпо-пеи уже не оставалось мъста въ дъйствительности, и ее смънила энопея легендарная. Съ возроставшимъ упадкомъ языческой старины народное поэтическое и религіозное чувство все больше примываеть въ новому содержанию. Богатырей смёнили благочестивые подвижники, героический эпосъ смённыся "житіемъ", которое, наконецъ, развилось въ общирный своеобразный циклъ. Біографы князей, особенно возбуждавшихъ сочувствіе народа, не довольствовались ихъ политическими и военными дъяніями, и обывновенно въ славъ мірскихъ подвиговъ старались прибавить славу благочестія и святости, — тогда и эти историческія нов'єсти становились "житіями". Святость проявлялась обыкновенно чудесами: Они творились святыми и ихъ останками, и тогда описанія ихъ присоединялись въ житіямъ; или исходили

BOT. PYOCK. ABT. T. I.

Digitized by Google

отъ различныхъ святынь, знаменитыхъ иконъ, особенно Спаснтеля, Богоматери, и давали поводъ въ отдёльнымъ сказаніямъ.

Легендарная поэзія распространялась параллельно съ успъхами церковности и монашества: съ первыми монастырями она явилась въ Кіевъ, размножается потомъ вездъ, по мъръ того, какъ церковность проникаетъ въ правы. Въ съверной Руси легенда была не менте обильна, какъ самое монашество расширилось на свверв несравненно сильнве, чвиъ вогда-нибудь на югъ. Притомъ свверное монашество съ теченіемъ времени становилось болѣе и болѣе демовратическимъ: монастыри строились уже не въ городахъ, а въ действительныхъ "пустыняхъ"; ихъ основателями и "братіей" бывали люди внижные, но простыездёсь въ особенности былъ просторъ для легенды. Пустынножительство въ дебряхъ и суровой природѣ давало вдоволь случаевъ примънять извъстные образцы монашескихъ трудовъ и искушеній, борьбы съ плотью и бъсами. Въ сравнении со старой кіевской легендой, свверная обильные въ разработкы бысовскихъ привлюченій, и связь легенды не съ монашескимъ тояько н книжнымъ содержаніемъ, но и съ чисто-народнымъ повърьемъ и разсказомъ очевидна въ такихъ произведеніяхъ, какъ житіе Петра и Февроніи, или сказаніе о бъсноватой женъ Соломоніи въ (чудесахъ Провопія Устюжскаго).

Въ народной средъ религіозныя представленія обывновенно воспринимають въ себя отпечатки быта и правовъ, въ формъ болѣе или менѣе грубой, или идеальной. Народная религія всегда требуеть образовъ, наглядныхъ проявленій. Въ этомъ отношенін, между прочимъ, сказалось, съ теченіемъ исторіи, ръзкое различіе между югомъ и свверомъ: первый гораздо больше способенъ былъ держаться отвлеченно-нравственнаго характера релягіозныхъ представленій, второй гораздо больше стремился въ практической осязательности и антропоморфизму; оттого послёдній твиъ легче выработалъ потомъ врайнюю религіозную исключительность и раскольнический формализмъ. Давний христіанский обычай патрональнаго освящения общественной жизни и здесь выдвигалъ м'встную легенду. Первая церковь, основанная въ городѣ при введении христіанства; чудеса отъ нвоны; благочестивый областной князь, славный подвигами и возвеличенный въ легендъ; подвижнивъ, получившій церковное признаніе, --- все это доставляло мёстныхъ святыхъ и мёстныя святыни, съ большей или меньшей славой въ другихъ областяхъ или во всей землъ. Народъ, съ первымъ появленіемъ христіанства, научаемъ быль обращаться въ этимъ покровителямъ въ различныхъ дъйствіяхъ

### МЪСТНЫЯ СВАЗАНІЯ.

И СЛУЧАЯХЪ СВОЕЙ ЖИЗНИ: ИЗДАВНА РАЗЛИЧНЫЕ СВЯТЫЕ ПОЛУЧАЛИ роль хранителей дома, стадъ, цёлителей разныхъ болёзней, помощниковъ на войнѣ, въ судѣ, въ обученів грамоть и т. д. Естественно, что народъ, уже ревностный въ въръ, возводилъ поклонение м'встнымъ святынямъ до признания ихъ особенными покровителями своей родины, до отождествления своей области нли города съ этими святынями: кіевлянинъ, выходя въ битву, сражался за свою св. Софію, за печерскихъ чудотворпевъ; новгородецъ — за свою Софію; владимірецъ — за свою м'встную Пречистую и т. д., и не только сражались они за Спаса и Пречистую противъ какихъ-нибудь язычниковъ-половцевъ, татаръ, но и другъ противъ друга. Наивная въра умъла мирить странное противор'вчіе, что, отождествляя свое діло съ его священными символами, эти патріоты заставляли самыя святыни какъ бы бороться между собою. Естественно, что какъ скоро принято было это представление о спеціальномъ повровительствь, мыстная святыня окружалась сказаніями, подтверждавшими это покровительство, я политическая борьба сопровождалась чудесами, знаменіями, пророчествами... Духовенство, и особенно монастырсьое, съ самаго начала обнаружило болёе или менёе сильное виёшательство въ личныя и политическія дёла внязей: это была духовная, правственная власть и наиболее грамотное сословіе. Въ среднемъ періодѣ оно продолжало свою политическую роль: монастырские подвижники, впослёдстви оказывавшиеся святыми, ямбли свои политические взгляды, принадлежали къ политическимъ партіямъ; не одинъ разъ они вмѣшивались въ борьбу своимъ голосомъ, и на поддержку ихъ авторитета являлись чудесныя знаменія, видінія и предвішанія. Извістно, какую сильную помощь духовенство доставило Москвѣ въ борьбѣ съ удѣлами, -- легенда приводить не однаъ примъръ чудотворнаго повровительства, какое получала Москва, или грознаго предостереженія, какое получали падавшія княжества.

Литература лётописи, историческихъ сказаній и житій отражаетъ эти черты старой жизни, и онё тёмъ болёе цённы, что областная народная жизнь тёхъ временъ слишкомъ стерлась въ историческомъ воспоминаніи и памятники сохранились только въ скудныхъ остаткахъ. "Чтобы составить себё ясное понятіе о иравственномъ характерё русскаго народа, — говорилъ Буслаевъ по этому поводу, — надобно войти въ мёстные интересы всёхъ частей, изъ которыхъ этотъ характеръ сложился". Изслёдованію предстоитъ еще много вопросовъ въ этой области, — мы ограничимся нёсколькным примёрами.

Въ древнемъ періодъ были двъ областныя силы, гдъ главнымъ образомъ собрались элементы народной жизни, образованности и книжной дъятельности — Кіевъ и Новгородъ. Превосходство церковнаго просвъщенія было на сторонъ Кіева, и здъсь же развился первый легендарный циклъ "Кіевскаго Патерика" и другихъ сказаній. Вслъдствіе первостепеннаго положенія Кіева, какъ общерусской столицы великокняжеской и митрополичьей власти, кіевскія житія издавна получили общее признаніе. Кругъ новгородскихъ сказаній образуется позднѣе; но его легендарные герои принадлежатъ древнему періоду — Антоній Римлянинъ, архіеп. Іоаннъ, Нифонтъ, Варлаамъ Хутынскій.

Въ среднемъ періодѣ, главными пунктами политическаго значенія, церковной жизни и легенды являются Москва и Новгородъ. Дальше скажемъ, какъ Москва, возвышаясь до своего господствующаго положенія, связывала себя легендарной генеалогіей, черезъ Владимиръ и Суздаль, съ Кіевомъ; какъ ея политическое значеніе должна была поддерживать слава ея собственныхъ подвижниковъ и святыхъ іерарховъ (св. Сергій Радонежскій, митр. Петръ, Алексъй, Іона, Филиппъ); какъ борьба ея съ Новгородомъ и побѣда надъ нимъ нашли цѣлый рядъ легендарныхъ отголосковъ въ сказаніяхъ, защищавшихъ ту или другую сторону. Но при всей политической силѣ, Москва не скоро получила равное значеніе по своей церковной книжности и по развитію легенды; она долго уступала въ этомъ старымъ городамъ; кромѣ Новгорода, въ этомъ отношеніи превышали ее и другіе города, во-первыхъ — Ростовъ.

Этотъ древній городъ имблъ свою эпоху процвбтанія, и въ его легендѣ отразилось желаніе связать церковную святыню Ростова не только съ Кіевомъ, но съ самимъ Царьградомъ. Ростовъ имблъ цблый рядъ подвежниковъ, житія которыхъ составляють особый ростовскій цикль: это были въ особенности св. Леонтій. первый епископъ и просвътитель Ростова, принявшій тамъ мученическую смерть; его преемникъ Исаія, и затвиъ Аврааній. Первыя редавція житія св. Леонтія относять еще въ вовцу ХІІ въка. Въ 1164 открыты были мощи Леонтія и Исаін; черезъ нёсколько десятковъ лётъ послёдовало церковное прославленіе Авраамія, родоначальника ростовскихъ монастырей, и это вёроятно побуднло въ первый разъ въ составлению легендарныхъ записовъ о ихъ жизни. Въ сказаніяхъ не разъ обнаруживается присутствіе м'встнаго элемента. По легенді, Ростовъ просв'ящается христіанствомъ непосредственно изъ Царьграда: самъ патріархъ "много печаль имветь" о далевомъ упрямомъ Ростовѣ и долго

# мъстныя сказанія. Кіевъ. новгородъ. Ростовъ.

нщетъ для него "твердаго пастуха" — таковой нашелся въ Леонтія, который вдеть изъ Царьграда прямо въ Ростовъ, не вступая въ сношенія съ Кіевомъ и его митрополитомъ. Подобная чертауказаніе на прямую связь Ростова съ Царьградомъ-замѣтна и въ житін Авраанія, и это сопоставляють съ исторически-извёстной тенденпіей Ростова въ независимости отъ кіевской митрополін. Первовное прославление Леонтия въ Ростовъ совершалось въ то время, когда Андрей Боголюбскій, съ помощью Өеодора, впослёдствіи ростовскаго епископа, хлопоталь о томь, чтобы отдёлить ростовскую каоедру отъ Кіева и, перенесши ее во Владимиръ, савлать изъ нея вторую русскую митрополію. Самъ Өеодоръ получнаъ епископское посвящение въ Константинополѣ и очень этимъ гордился; онъ не принялъ благословенія отъ кіевскаго интрополита и, по словамъ лётописи, говорилъ: "не митрополитъ меня поставиль, но патріархь въ Парёградѣ; такъ отъ кого еще другого искать мит поставления и благословения"<sup>1</sup>).

Въ житін Исаін указывають съ другой стороны на связь Ростова съ Кіевомъ. Исаія былъ печерскій нновъ, и легенда говорить. что этоть угодникь въ облаке быль перенесень изъ Ростова въ Кіевъ на освященіе знаменитой печерской церкви Богородицы (строеніе воторой съ начала до конца сопровождалось множествомъ чудесъ) и въ облаве же воротился назадъ<sup>2</sup>). Въ житіи Авраамія выдающееся обстоятельство представляеть разсказь, что вогда Авраамій (самъ узнавшій христіанство въ дом'в отца-язычника отъ новгородскихъ путниковъ) поселился близъ Ростова, тамъ еще цёлый чудской конецъ поклонялся идолу Велесу и что Авраамій сокрушиль этого идола жезломь сь помощью Іоанна Богослова, явившагося ему въ видёнія; и другой разсказъ о борьбѣ Авраамія съ діаволомъ, который мстилъ ему за мученіе, испытанное подъ престомъ въ умывальницъ Авраамія — такимъ образомъ, какъ въ извёстной легендё объ Іоаннё, архіеп. новгородскомъ. Въ нѣкоторыхъ варіантахъ легенда развивается съ большими подробностями, и изслёдователи думають, что въ прелании о путешествии Авраама въ Новгородъ для иноческихъ подвиговъ и въ перенесени на него предания объ архиепископъ новгородскомъ сказывается связь Ростова съ Новгородомъ, - а совъть старца Авраамію идтя въ Царьградъ и тамъ въ домъ св. Іоанна Богослова искать оружія противъ ростовскаго идола

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ключевскій, Древнерусскія житія святыхъ. М. 1871, стр. 18—21. <sup>8</sup>) Правосл. Собесёдникъ, 1858; Буслаевъ, Очерки. II, 99—100.

повторяетъ мъстное воспоминание о Царьградъ, какъ первомъ источникѣ христіанства въ Ростовѣ 1).

Одно изъ очень извѣстныхъ произведеній ростовскаго цикла. есть легенда объ ордынскомъ царевичѣ Петрѣ, принявшемъ христіанство и поселившемся въ Ростовъ (въ концъ XIII въка). Легенда написана съ цёлью доказать неоспоримость правъ потомства царевича и основаннаго имъ монастыря на вемли и воды, купленныя царевичемъ у ростовскаго князя Бориса, и написана подъ свёжимъ впечатлёніемъ тяжбы, въ которой правнуки Бориса оспаривали эти права. Дёло въ томъ, что царевичъ купилъ эти земли дорогою цёной; довёряя внязю, онъ едва взялъ грамоты на покупку, а князь быль дружень съ нимь, вступиль даже въ побратимство съ царевичеми; но потомки Бориса относились враждебно въ потомству царевича, какъ въ "татарской вости", и наконецъ стали оттягивать земли. Дёло дошло до татарскаго суда; изъ орды прибылъ посолъ, и справедливо ръшилъ дъло въ польву потомковъ царевича и его монастыря. "Любопытное скязание о татарскомъ адвокатъ за православие противъ христіанскихъ князей!" замѣчаетъ Буслаевъ въ своемъ изслѣдованіи объ этой легендь, и думаеть вообще, что ростовское сказаніе, возникшее въ городѣ, "проникнутомъ татарщиною", очевидно держится татарскаго направленія противъ своекорыстія в маловърія ростовскихъ князей. Проще и въроятите объясняетъ дёло другой вритикъ. Выраженія житія о Петровскомъ монастырѣ позволяютъ подозрѣвать въ "смиренномъ и худомъ рабѣ", какъ называетъ себя авторъ, инока этого монастыря, слъдовательно человѣка, заинтересованнаго въ тяжбѣ, н "смиренный рабъ" могъ писать, не стёсняясь ростовскими князьями (въ XIV въвъ), когда Москва начала уже хозяйничать въ съверныхъ ввяжествахъ, и когда, по выражевію житія Сергія Радонежскаго, "наста насилование много, сирвчь вняжение великое досталося внязю вел. Ивану Даниловичу", и городу Ростову и его внязьямъ пришлось плохо, "яко отъятся отъ нихъ власть и княжение"<sup>8</sup>).

Старый городъ Смоленскъ, по извъстіямъ XII въка, является съ примърами значительнаго просвъщения. Князь Романъ Мстиславичъ, внукъ Мономаха (1160 — 1181) основалъ здъсь училище, въ которомъ, по преданію, учили не только по-славянски. но по-гречески и по-латыни; его преемникъ построилъ церковь архистр. Михаила, которая по Кіевской лётописи считалась веливолёпнёйшных храмомъ во всей северной Руси. Можно думать,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ключевскій, стр. 33. <sup>2</sup>) Буслаевь, Очерки. II, стр. 168, 172; Ключевскій, стр. 41-42.

# мъстныя сказанія. Ростовъ. смоленскъ.

что успёху просвёщенія содёйствовала также близость и сношенія Смоленска съ Ригой и готскимъ берегомъ. Смоленскъ имёлъ свою древнюю легенду, два произведенія которой занимають видныя мёста въ средѣ житій. Одно изъ нихъ—житіе Авраамія смоленскаго, который жилъ въ концѣ XII и началѣ XIII вѣка, написанное его ученикомъ. Само житіе, составленное съ извѣстнымъ искусствомъ, подтверждаетъ историческія свидѣтельства о книжномъ просвѣщеніи въ Смоленскѣ. Оказывается, что Авраамій, учась въ монастырѣ, имѣлъ подъ руками большую библіотеку церковной литературы, которая пересчитывается въ житіи; самъ авторъ сказанія — человѣкъ очень книжный, хорошо владѣетъ стилемъ, и реторическое предисловіе составлено по образцу Θеодосіева житія, написаннаго Несторомъ.

Другая смоленская легенда, о св. Меркурін, по мийнію Буслаева, составляетъ одинъ изъ замёчательнёйшихъ памятнивовъ русской литературы временъ татарскихъ, и лучшее изъ всёхъ сказаній о татарщинѣ. Легенда, извѣстная въ различныхъ редавціяхъ, разсказываетъ вообще о геройской борьбѣ Меркурія съ полчищами Батыя: вогда татары грозили Смоленску, сама Богородица призвала Меркурія на подвигъ; предъ нимъ явился чудесный вонь, Меркурій отправился въ битву и истребилъ множество враговъ, Батый бъжалъ и нашелъ смерть въ Уграхъ; но погибъ и самъ Мервурій — одинъ изъ враговъ (по другому разсказу, невѣдомый прекрасный воннъ) срубилъ Меркурію голову, и Меркурій, взявши ее въ руки, самъ возвратился съ ней въ городъ, гдъ и былъ погребенъ. Буслаевъ находилъ въ легендъ остатки древняго мноологическаго преданія, переработаннаго въ христіанскомъ смыслё, но относиль ен составленіе къ татарской эпохъ, и видълъ въ ней знаменательный памятникъ тогдашняго настроенія: татарскія времена много содвиствовали развитію сознанія русской народности въ противоположность въ иноземному и невърному, и превосходства ся надъ невърнымъ и варварскимъ. Сознание это могло окръпнуть лишь тогда, когда русские переставали бояться татаръ, и Меркурій есть олицетвореніе національнаго превосходства. Буслаевъ придавалъ также большое значеніе обстоятельству, что въ одной изъ редакцій легенды Меркурій названъ римляниномъ, т.-е. иноземцемъ и католикомъ: Смоленскъ, по словамъ его, не мирился, какъ Ростовъ, съ татарщиной, и напротивъ-, съ надеждой обращалъ взоры на Западъ, и, хотя безсознательно, превознесъ въ своемъ герой плоды западнаго просвъщения и противопоставилъ его восточному насилю и варварству. Потомъ весь характеръ смоленскаго героя про-

никнуть рыцарствомъ; это — крестоносецъ, совершающій чудеса храбрости, это-божій дворянинъ, поборающій за христіанство противъ поганыхъ мусульманъ, это паладниъ изъ полчищъ Карла Великаго, и вибств съ твиъ благочестивый рыцарь, посвятившій себя на служеніе Мадоннь".

Завлюченія были преувеличены, легенда еще мало изслёдована, — и дъйствительно, при первомъ разборъ ся сравнительно съ другими однородными памятниками оказалось, что легенда о Меркуріи Смоленскомъ находится въ близкой связи съ греческимъ житіемъ Меркурія Кесарійскаго 1); — исторія "житія" упрощена, но сохраняется интересъ мъстнаго пріуроченія легенды. Любопытно, навонець, найденное Буслаевымь, въ одной старой внигь о русскихъ святыхъ, отрывочное извъстіе о смоленскомъ чудотворцѣ Меркурін, что онъ въ 1239 г. ноября 14-го "во гробѣ приплыль въ Кіевъ" — оригинальное усвоеніе Кіевомъ смоленскаго святого.

Во Владимирѣ, какъ думаютъ, составлена первоначальная редавція житія Алевсандра Невскаго, занесенная съ варіантами и пропусками въ лътопись и принадлежащая современнику внязя. Въ авторъ этого житія нельзя видъть новгородца, такъ какъ у него нёть обычныхъ новгородскихъ интересовъ и взглядовъ; онъ не быль и псвовичь, потому что сурово относится и въ псвовичамъ; - эти обстоятельства и отношенія автора въ ливонскимъ нёмцамъ и шведамъ даютъ критикамъ поводъ видёть въ авторё жителя низовской земли, именно, владимирца, твиз болве, что въ житіи съ подробностями разсказывается о погребеніи Александра во Владимиръ, чего нътъ въ Новгородской лътописи. Житіе имветь свои литературныя особенности: авторъ обнаруживаетъ извёстную опытность въ внижномъ искусствё, но свободень оть поздныйшей тяжелой витіеватости; онь умыеть употребить историческое сравнение и примъръ, и при случав высказать просто свое чувство, иногда указать черту современныхъ взглядовъ, и вообще живо рисовать лица и событія, —чего напрасно искать въ повднѣйшихъ условно-реторическихъ сказаніяхъ. Критики еще находять въ житін Александра литературное вліяніе вјевскаго или волынскаго юга, ту живость и образность, которая отличала южныхъ лётописцевъ въ противоположность съвернымъ<sup>2</sup>).

Тверь, которая сравнительно позже пріобрѣла политическое

<sup>1</sup>) Очерки, II, стр. 197; ср. Кадлубовскаго, Очерки по исторіи древне-русской литературы житій святыхъ. Варшава, 1902, стр. 44–107. <sup>2</sup>) Ключевскій, стр. 66—67, 70.

# мъстныя сказанія. смоленскъ. владимиръ. тверь.

значеніе, имвла свою долю мвстныхъ сказаній. Это — извёстная повъсть объ убіенія внязя Михаила въ ордъ (очень ръдвое въ рукописяхъ въ своемъ первоначальномъ видъ, какъ было составлено современникомъ, и внесенное въ лътописи уже въ передълвъ XV въка). Оно писано спутникомъ Михаила въ орду и очевидцемъ его смерти. "Сввозь простой разсказъ повъсти, --говорить г. Ключевски, — тверской внязь выступаеть у автора величественной фигурой; на его сторонъ право и великодушие: онъ готовъ отступиться отъ своего великовняжескаго права въ пользу соперника, лишь бы вражда прекратилась; при всякомъ случав выражаеть готовность пострадать, лишь бы неповинные христівне изб'ягнули б'яды смертью его одного; онъ борется оденъ протнвъ московско-татарскаго союза, причемъ авторъ умалчиваетъ, что и его герой водилъ изъ орды окаянныхъ татаръ на Русь, на погибель христіанству. Но любопытно, что соперникъ его, Юрій московскій, остается въ твни и не на него направлено негодование автора. Юрій съ низовскими внязьями — орудія татаръ, невольныя жертвы ордынской жадности и особенно треклятаго Кавгадыя, всего зла заводчика. Такое отношение тымъ болве любопытно, что Москва въ началъ XIV вѣка не была еще окружена въ глазахъ общества блескомъ, прикрывавшимъ многое"... 1).

Были, далѣе, другія мѣстныя свазавія, червиговскія, муромскія и пр.

Оть Новгорода сохранилось мало легендарныхъ памятниковъ за періодъ до вонца XIV въва; обиліе ихъ является съ XV столэтія, — но корни позднэйшихъ сказаній нерёдко принадлежать древнему періоду, и Новгородъ во всякомъ случав послв Кіева занималъ первое мъсто по своему книжному просвъщению. Къ сожалёнію, погибель рукописей допускаеть только приблизительвыя заключенія о размёрахъ новгородской книжности. Въ теченіе средняго періода, когда Кіевъ былъ отрѣзанъ политически и кіевское просв'ященіе сначала падало, а потомъ приняло особое направление и на съверо-востовъ явилась новая митрополия, --центрами внижной деятельности въ съверной, великой Руси, стали Новгородъ и Москва. И до своего окончательнаго паденія Новгородъ стоялъ выше Москвы. Раньше было сказано о томъ, вакое измѣненіе произошло съ XV вѣка въ литературномъ стилѣ легенды. Старыя житія стали казаться неудовлетворительными, и теперь является рядь новыхъ редавцій которыя были украшаемы

<sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 73.

"добрословіемъ". Ближайшей причиной новаго житейнаго стиля было южно-славяское вліяніе, которое и послужило новому возникавшему вкусу къ украшенію стиля, если не создало этотъ вкусъ. Важнъйшимъ писателемъ былъ здъсь сербинъ Пахомій Логоеетъ, иновъ Святой горы, большой знатовъ житейнаго стиля и мастеръ въ "добрословіи", въ которомъ стали видъть церковное приличіе и изящество. Пахомій сдълался оффиціальнымъ составителемъ житій и каноновъ, и его сочиненія послужили едва ли не главнымъ образцомъ, по которому съ конца XV въка у насъ стали писать житія — въ его ровной, реторической, однообразной манеръ. Въ такой литературной формъ по большей части дошли до насъ новгородскія сказавія и въ ней стерлись, безъ сомвѣнія, многія черты старой легенды.

Новгородъ и Москва стали главнъйшими представителями русскаго просвъщенія или книжности средняго періода. Борьба Москвы съ Новгородомъ была послъднимъ актомъ политической централизаціи, поглощеніемъ послъдней областной независимости и племенной особности.

Наши историки уже давно чувствовали важный историческій иптересь этой борьбы. Еще со времень Карамзина спорили о преимуществахь той или другой изь боровшихся сторонь, и либералы двадцатыхь годовь винили Москву за уничтоженіе новгородской "вольности": самъ Карамзинъ нашель слова сочувствія падающей "республикъ". Впечатлѣніе это осталось и потомъ, и Москва возбуждала историчесвія антипатіи, какъ олицетвореніе восточнаго деспотизма стараго московскаго царства. Съ конца тридцатыхъ годовъ новая точка зрѣнія превознесла Москву какъ палладіумъ русской національности, и опять вызвала отпоръ въ другомъ взглядъ (напр., даже у Буслаева), который находилъ въ ней гнѣздо упрямаго застоя. Противоположность этихъ ввглядовъ до сихъ поръ непримирена въ объективвый историческій выводъ...

Г. Забѣлинъ, желая разъяснить и устранить это враждебное отношеніе къ московскому періоду нашей исторіи, говорилъ: "Москва по этому взгляду рисуется чуть не "татарскою ордою", между тѣмъ вся вина Москвы (если есть тутъ въ самомъ дѣлѣ вина) заключается лишь въ томъ, что она, по неизбѣжному завону историческаго развитія русской народности, явилась нанболѣе сосредоточеннымъ и сильнымъ выразителемъ самаго основного начала старой русской жизни, а именно, выразителемъ идеи самовластія, господствовавшей прежде и въ нашемъ частномъ и въ общественномъ быту, и носившейся всюду по

# МЪСТНЫЯ СКАЗАНІЯ. НОВГОРОДЪ. МОСКВА.

русской земль въ теченіе нысколькихъ выковь и затымъ слившейся въ одно цёлое, которому имя было Москва. Когда изъ хаоса частныхъ самовластныхъ отношеній, ничёмъ не опредёленныхъ, вращавшихся безъ всякаго плана, а стало быть и безъ общей единой цёли, возникъ вполит законченный, живой, вполит опредблевный типъ самовластья, тогда только, и именно посредствомъ этого живого типа, почувствованы были и всё общія цёли и задачи народнаго развитія. Народъ такъ и понялъ эту новую фазу своей жизни. Ея не могли понять лишь тё частныя сферы жизни, которыя продолжали по-прежнему преслёдовать свои частвыя цёли, вовсе не имёя никакихъ представлений о цёляхъ общенародныхъ". Авторъ находитъ, что если вдея самовластія господствовала въ нашемъ древнемъ обществѣ, когда отъ междоусобій "погибала жизнь, в'яки челов'якамъ совращались", то въ иной формъ и не могла придти народная жизнь. Но преимущество московской формы было въ единствъ, а съ единствомъ, воторое есть сила, только и можно было достигнуть того, что ны есть. "Москва вынесла всё страшныя боли общаго органичесваго разстройства. Какъ только это разстройство нашло себъ исходъ, такъ въ той же Москвѣ послѣдовали, одинъ за другимъ, переломы въ здоровью, въ здравствованию всей земли, а не какойлибо ен части. Мы никакъ не можемъ понять, за что вообще такъ ребячески сердиться на историческую Москву? Чтобы върно оцънить ся историческоос значеніе, каково бы оно ни было, необходимо хорошо и основательно ознавомиться съ тёмъ, ЧTÒ было до нея и по сторонажъ ея" 1).

Справедливо, что самая Москва имъетъ свое историческое право; но страстное отношеніе къ историческому явленію исходило ивъ того, что когда требовалъ объясненія самый фактъ, эта давнопрошедшая исторія уже возводилась въ принципъ, къ которому хотѣли обязать все національное развитіе. Москва совершила свое дѣло для своего времени, грубаго и мрачнаго; но послѣдующая исторія во многихъ существенныхъ пунктахъ указывала однако недостаточность старой московской формы. Новѣйшая исторія стремится дополнить, исправить эту форму, чтобы удовлетворить наростающимъ народнымъ потребностямъ, — между тѣмъ старина, по обычной инерціи, ставитъ препятствія дѣлу преобразованія, и извѣстная школа, не оцѣнивъ правильно факта, думала найти идеалъ именно въ пережитой старинѣ. Кромѣ того, являлся вопросъ, хорошо ли Москва исполнила задачу и

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опыты изученія русск. древностей. II, стр. 109—110.

для своего времени: объединяя старую Россію, не слишкомъ ли много она въ ней разрушила; ставши во главё народа, умёла ли широко понять его потребности? Во всякомъ случаё, въ теченіе цёлыхъ вёковъ своего господства старая Москва именно не съумёла понять необходимости просвёщенія даже для пользы самого государства.

Борьба Москвы в Новгорода вызывала противоположные взгляды и у новъйшихъ историковъ, --- напримъръ, у Костомарова и его славянофильскаго критика, Гильфердинга. Одинъ защищаетъ нравственное и политическое право областной автономія, другой требование національнаго единства. Въ извъстныхъ историческихъ обстоятельствахъ (а такими можно считать обстоятельства XV въва) послъднее требованіе можеть быть сильнье. Нужно еще было обезпечить себя отъ восточной орды, а внутри народъ тяготился мелкими владёльцами и искалъ иного порядка. Дъйствительно, въ областяхъ, присоединявшихся Москвой, почти всегда бывали партів, склонныя къ московскому единовластію, н это - одно изъ сильн в шихъ оправданий Москвы. Но сосредоточеніе власти, —а въ Москвъ она уже съ начала XVI въка была абсолютной, -- налагаеть и болёе настоятельныя правственно-національныя обязательства: заботу о благосостоянія и просв'ященія народа. Мы говорили о средствахъ объединения. Москва возвысилась съ помощью орды, которая хотя была потомъ свергнута, но оставила на исторической Москве свой отпечатовъ. "Самовластіе" Москвы, вакъ выражается Забелинъ, не было самовластіе старой Руси; напротивъ, это было нѣчто гораздо болѣе суровое, насильственное и безпощадное. Что особенно тяжело въ исторической Москвъ, это-безплодная, ненужная жестокость, поголовное преслёдование и истребление, въ которомъ, виёстё съ ея действительными врагами, гибли неповинные люди, гибли зародыши правственной и умственной жизни, будущаго народнаго блага; другая тяжелая сторона ея - грубая утилитарность, соединенная съ полнымъ забвеніемъ умственныхъ потребностей народа. Цёль политическаго единства была достигнута, но внутреннее развитіе общества было забыто — мало того, ему поставлены были тавія препятствія, что реформа Петра должна была стать такных суровымъ переворотомъ.

Обращаемся въ литературнымъ фавтамъ.

Останавливаясь однажды на сужденіяхъ прежнихъ историковъ церковной литературы о пришедшемъ изъ Сербіи московскомъ митрополитъ Кипріанъ, которому приписывали "возстановленіе упавшаго просвъщенія въ Россіи" (онъ вывезъ въ Москву съ

# мъстныя сказания. новгородъ. москва.

юга много славянскихъ переводовъ церковныхъ книгъ), Буслаевъ такъ доказываетъ невёрность или по крайней мёрё односторонность такого мнёнія.

"Что такое значить упавшее просвещение въ Россия?-замечаеть онъ. --- Где была Россія въ XIV веке, когда паль Кіевъ? Ужъ конечно не въ Москвѣ, которая (подъ татарскимъ вгомъ, при первыхъ князьяхъ) стремилась проводить анти-національныя начала, и въ свою пользу налагала ихъ тамъ, гдъ находила уступен своимъ чисто-матеріальнымъ силамъ. Что же касается до Пскова, Новгорода и нёкоторыхъ другихъ старыхъ городовъ, то просвѣщеніе (конечно, принимаемое въ самомъ снисходительномъ смыслѣ) не только не пало въ нихъ въ XIV въкѣ, но быстро шло впередъ и даже распространялось въ массахъ, чему свидётельствомъ служить зарождение духа пытливости и вритиви. правда, обнаружившагося въ ереси стригольниковъ и, слёдовательно, какъ бы въ уклонение отъ предания, но все же говорящаго въ пользу развитія идей въ массахъ народа, хотя бы строгій пуристь и порицаль это развитіе съ своей слишвомъ нсключительной точки врёнія. Исторія литературы заявляеть только объ умственномъ и литературномъ развити, обнаружившемся въ стригольникахъ, не касаясь щекотливаго вопроса объ отношени ихъ въ истории русской цервви. Что же васается до Новгорода, то достаточно упомянуть о св. Василій, архіеписвопи новгородскомъ (1331-1352), который, въ своемъ послания къ тверскому епископу Өеодору о земномъ рав, даетъ намъ самыя положительныя доказательства тому, что въ Новгородъ, въ половнет XIV въка, читались вниги даже не церковнаго, но аповрифическаго содержанія и усваивались массою гражданъ, входя въ составъ мъстныхъ сказаній. Итакъ, услуги Москвъ митрополита Кипріана въ возстановленія павшаго просв'єщенія не нибли ивста въ Россін, т.-е. въ твхъ городахъ, гдъ по прениуществу сохранились русскія преданія, вогда паль Кіевь, а Москва еще становилась только на ноги... Въ этомъ городъ не могло просвъщение пасть, потому что его тамъ еще вовсе не было, да н не могло быть: и безъ сомизнія презр'вніе старыхъ городовъ въ Москвё въ XIV и XV вёкё объясняется не одною только татарщиною въ политикъ этого города, но и его безграмотностью".

Самую услугу Кипріана Москвѣ Буслаевъ цѣнитъ очень относительно. "Желая водворить книжное ученіе въ дикомъ воинскомъ станѣ, называвшемся тогда Москвою, св. Кипріанъ захватилъ съ собою много церковныхъ книгъ, необходимыхъ для практическаго (церковнаго) употребленія... Въ этомъ отношеніи васлуги Кипріана для Москвы не подлежать сомнѣнію. Но и здѣсь, по печальной судьбѣ этого города, пугавшаго всѣхъ своими иноземными средствами, овазался тотъ же, противный областнымъ національностямъ принципъ. Въ то время, вогда въ новгородской области народный языкъ уже начиналъ брать ръшительный перевъсъ надъ книжною ръчью, занесенною къ намъ изъ Болгаріи, Кипріанъ привезъ въ Москву кучу переводовъ древне-болгарскихъ, да еще переписанныхъ сербами: и распространение этихъ болгаросербскихъ рукописей, способствуя въ Москвѣ церковному просвёщенію, въ отношенія собственно литературномъ имёло свои великія невыгоды, наводнивъ русскія писанія варваризмами болгаро-сербскаго характера, и удаливъ на нъвоторое время нашу письменность отъ чисто русской рѣчи" 1).

Одинъ внижникъ, составлявшій лётописный сборникъ въ первой половинѣ XVI вѣка (Тверская лѣтопись), извинялъ недостатви своего труда твмъ, что-онъ не віевлянинъ родомъ, ни новгородецъ, ни владимирецъ, но поселянинъ ростовскихъ областей. Этими словами онъ очевидно хотвлъ указать главные центры русской книжности, и любопытно, что Москва не названа въ ихъ числѣ<sup>2</sup>).

Древній Новгородъ позднѣе Кіева укрѣпился въ христіанствѣ. Лѣтопись говоритъ подъ 1030 г., что первый новгородскій епископъ Іоакимъ, послѣ 42 лѣтняго управленія, благословлялъ Ефрема "еже учити люди повопросвъщенные, понеже русская земля вновѣ крестися"<sup>3</sup>). Въ XII столѣтія "Вопросы Кирика" епископу Нифонту своимъ простодушнымъ взглядомъ на христіанское учение показывають, что даже между духовенствомъ не было ясныхъ понятій о настоящемъ смыслъ новой въры. Но разъ утвердившись, церковное ученіе нашло здёсь большое усердіе; Спасъ и св. Софія стали высовочтимыми представителями и зашитой города. Господинъ Великій-Новгородъ, при сознаніи своей политической самостоятельности, стремился и къ церковной независимости отъ митрополитовъ, тъмъ болте, что "владыка" новгородскій, избираемый священнымъ, иногда чудеснымъ жребіемъ, нгралъ важную роль и въ гражданской жизни Новгорода. Еще въ XII-XIII столътів Новгородъ достигалъ церковной независимости, которая потомъ служила предметомъ споровъ съ Моск-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лѣтописи русск. литер. и древности, Тихонравова, III, стр. 69—71. <sup>2</sup>) "Не бо бѣхь Кілнинь родомъ, ни Новаграда, ни Владимера, но отъ веси Ро-стовскихъ областей... не имамъ бо многма памяти, ни научихся дохторскому напазанію, еже съчинати повѣсти и украшати премудрыми словесы, якоже обичай имуть ритори"... Собр. Лѣт., XV, стр. 142. Ключевскій, стр. 74. <sup>3</sup>) Собр. Лѣт. III, стр. 210.

#### МЪСТНЫЯ СВАЗАНІЯ. НОВГОРОДЪ.

вой <sup>1</sup>). Такъ какъ въ церковныхъ дѣлахъ, по духу времени, соединялись правственные интересы, то церковная автономія отражалась обратно большимъ возбуждениемъ общества. Татарское иго также не являлось здёсь въ такихъ ужасныхъ насилияхъ и грабежахъ. Наконець, Новгородъ былъ всегда больше отврытъ вліяніямъ западнаго сосъдства, приноснышимъ свою долю цивилизаціи, --- хотя это сосъдство и называлось "поганой латиной" и ходили въ народѣ легенды, предостерегавшія отъ общенія съ нею<sup>2</sup>).

Грамотность и "почитание книжное" издавна очень распространилось въ Новгородъ и Псковъ; тамъ неръдво бывали внижники в "философы", начитанные въ священныхъ и свътсвихъ внигахъ и пускавшіеся въ толкованіе писаній, --- хотя часто "философія" была крайне незамысловата <sup>3</sup>). Псковскій лѣтописецъ, выхваляя внязя Довмонта, сравниваеть его и псковичей по непоб'вдимости съ Акритомъ (изъ "Девгеніева Д'вянія"); записывая знаменіе, ссылается на "древнія хронографіи"; въ описанія мора замѣчаетъ, что "нѣкоторіи рѣша: той моръ изъ индѣйской земли, отъ Солнца града" и т. п. <sup>4</sup>). Въ 1471 году митр. Филиппъ говорить въ грамотѣ новгородцамъ, что писалъ бы имъ и пространные отъ божественыхъ писаній; но знаетъ, что они и сами разумны въ внижной мудрости 5): сказанныя митрополитомъ, эти слова повазывали прочную репутацію новгородцевь въ внижномъ ıbıt.

Литературная дёятельность началась въ Новгородё еще съ XI въка. Давно начата была здъсь лътопись, которая хотя велась не съ такой живостью, какъ лётописи южанъ, но получила большое развитіе; поученіе епископа Луки — древнъйшее и проствитее русское сочинение этого рода; Новгороду XI ввка принадлежить великольпный письменный памятникъ -- Остромирово Евангеліе. Въ XII въкъ новгородецъ Добрыня (впослъдствія архіеп. новгородскій Антоній) составиль путешествіе въ Царьградъ; по Новгородской детописи известно любопытное сказаніе о взятія Константинополя врестоносцами. Въ свудной литературъ XIV въва Новгороду принадлежить другое хождение въ Царьградъ-Стефана Новгородца. Образчивомъ новгородской книжвости можеть служить в упомянутое посланіе архіепископа Ва-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Костомаровъ, Сѣверн. Народопр. II, стр. 261 н слѣд. <sup>3</sup>) Собр. Лѣт. V, 197, подъ 1271 г.; легенда о варяжской божницѣ, у Костома-рова, Памятн. стар. русск. литератури. <sup>4</sup>) Новгородскій лѣтописець замѣтаетъ подъ 1476 годомъ: "той же зимы нѣко-торши философове начаша пѣти (въ церквахъ): О Господи помелуй, а друзѣи: Осноди помелуй". Собр. Лѣт. IV, стр. 180. <sup>4</sup>) Собр. Лѣтон., IV, стр. 183, 191. <sup>5</sup>) "Но вѣмъ, яко... книжнѣй мудрости и сами разумии есте". Акты Истор. I, 518.

силія о земномъ раж, любопытное смененіемъ обычныхъ церковныхъ представлений съ апокрифической легендой: въ своемъ разсуждение о земномъ раз архіепископъ приводить и новгородское сказаніе, какъ новгородецъ Моиславъ съ товарищами видѣли на морѣ высокую гору, на которой находился входъ въ земной рай; дёти и внуки этого Моислава были еще живы, когда архіепископъ, въ половинѣ XIV вѣка, записывалъ это сказаніе, -- такъ что фактъ, разскажанный имъ очень обстоятельно, могъ случиться во второй половинѣ XIII вѣка. По новѣйшимъ справкамъ оказывается однако, что сказание совершенно такого рода извъстно въ западной, между прочимъ нъмецкой, легендъ, и въ пересказахъ болёе раннихъ, чёмъ посланіе новгородскаго архіепископатакъ что новгородскую легенду можно объяснить какъ слъдъ западныхъ вліяній. Далбе, съ новгородской книжностью свявано появление раціоналистическихъ ересей и развитие поморской книжности. Однимъ изъ замъчательнъйшихъ собраній старой русской письменности была библіотека Соловецкая: своимъ началомъ она обязана священно-инову Досносю, который жилъ между прочимъ въ Новгородъ и оттуда высылалъ книги <sup>1</sup>). Соловецкан библіотека особенно богата между прочимъ апокрифическими книгами,--которыя составляли важную часть стариннаго народнаго чтенія, --и Соловецвій списовъ "ложныхъ внигъ" едва ли не самый общирный изъ всёхъ, какіе до сихъ поръ извёстны.

Но легенда новгородская, въ подлинныхъ памятникахъ, до конца XIV въка очень небогата. Произведенія ея сохранились почти исключительно въ памятникахъ болёе позднихъ, — отчасти въроятно потому, что до насъ не дошли старыя рукописи; отчасти новгородскія легенды впервые записывались уже только въ XV — XVI въкъ по особымъ обстоятельствамъ того времени.

Съ конца XIV въка новгородская свобода начала колебаться. XV въкъ проходитъ въ тревожныхъ событіяхъ, все сильнѣе ей грозившихъ, и въ это время естественно пробуждались воспоминанія, говорившія о великой славѣ Новгорода, объ его старыхъ святыхъ покровителяхъ; наконецъ, когда совершилось самое паденіе свободы, это событіе обставлялось чудесными предвѣщаніями, которыя должны были показывать, что грозная судьба, постигшая Новгородъ, была высшимъ непреложнымъ рѣшеніемъ.

Почитатели славной древности старались возстановить память первыхъ святыхъ Новгородской области — съ различной степенью исторической достовърности, пользуясь свъдъніями древнихъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правосл. Собесёдникъ, 1859, январь.

"памятей", народными разсвазами или догадками, и закругляя все это въ стилѣ "житія".

Такъ, въ позднихъ рукописяхъ появляется упомянутая легенда о проповѣди св. Андрея въ Новгородской области. Такъ (въ XVI столѣтіи) возстановлена была спеціально новгородская легенда объ Антоніѣ Римлянинѣ, о которомъ разсказывалось, что онъ прибылъ въ Новгородъ въ началѣ XII вѣка, изъ Рима: еще на родинѣ онъ отказался отъ латинской вѣры и чудеснымъ образомъ приплылъ по морнмъ и рѣкамъ къ Новгороду на камиѣ; за нимъ вслѣдъ плыла бочка, наполненная драгоцѣнною церковною утварью. Буслаевъ ставилъ эту легенду въ связь съ западными вліяніями, дѣйствовавшими на древнее русское нскусство, и памятникомъ которыхъ остались въ Новгородѣ извѣстныя "Корсунскія врата", съ латинскими надписями, дѣланныя нѣмецкими мастерами XII вѣка<sup>1</sup>).

Архіепископъ Іоаннъ, который занималъ видное мѣсто между правителями новгородской церкви (1163—1186) и первый изъ нихъ получилъ санъ архіепископа, оставшійся и за его преемниками, знаменитъ и въ легендѣ своими чудесами и борьбой съ оѣсомъ. Извѣстно преданіе о томъ, какъ Іоаннъ заперъ бѣса въ умывальномъ сосудѣ и въ наказаніе за его досажденія съѣздилъ на немъ въ одну ночь въ Іерусалимъ, гдѣ успѣлъ иомолиться святымъ мѣстамъ, и въ утру вернуться въ Новгородъ. Извѣстно также, какъ бѣсъ мстилъ ему, принимая видъ блудницы, выходившей изъ его кельи, и оставляя въ его комнатѣ женскія одежды: народъ узналъ о соблазнѣ, изгналъ архіепископа, но новое чудо Іоанна убѣдило народъ въ дъявольскомъ навожденіи и возвратило Іоанну его мѣсто и народный почетъ.

Съ именемъ Іоанна связано сказаніе о "Знаменіи" отъ иконы Богородицы въ Новгородѣ во время войны новгородцевъ съ Андреемъ Боголюбскимъ: сказаніе ходило во множествѣ списковъ и занесено также въ лѣтопись. Война произошла изъ-за Двинской земли, которую Андрей хотѣлъ отнять у новгородцевъ; суздальцы были однажды разбиты, но Андрей вновь послалъ большую рать съ семидесятью двумя князьями противъ Новгорода.—самого его, "по божьему попущенію", внезапно постигла болѣзнь. Суздальцы обступили Новгородъ, и жители были въ великой скорби и недоумѣніи; святитель Іоаннъ молился объ избавленіи отъ нашествія и услышалъ голосъ, повелѣвавшій взять образъ Богородицы и вознести на городскія забрала, и тогда

HCT. PYCOR, JHT. T. I.

Digitized by Google

22

a state of the second second

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Разборн житія у Буслаева, Очерки, II, 110—115; Ключевскій, стр. 306—311. Легенда нанечатана между прочимъ у Костонарова, Памятн., вип. I, 263—270.

должно было послёдовать спасеніе города. Іоаннъ собралъ духовный соборъ и послалъ протодьявона взять ивлячу, но она не тронулась съ мёста; тогда онъ самъ отправился въ ней, совершилъ молебное пёніе, и икона сама двинулась. Когда взнесли ее на забрала, осаждавшіе не убоялись и въ ярости стрёляли сильнѣе прежняго, и въ самый образъ Богородицы пусвали стрёлы. Тогда Богородица отвратилась отъ нихъ и испустила «лезы, которыя Іоаннъ принялъ на свой фелонь. Суздальцы были поражены ужасомъ, обратились въ бёгство и въ ослёпленіи поражали другъ друга. Множество ихъ погибло по дорогё домой.

Это сказаніе пріобрѣло большую славу, перешло даже въ врагамъ новгородцевъ, но въ разныхъ варіантахъ обстоятельства переданы въ различной окраскъ: это особенно яркій примеръ ивстнаго видоизмивнения сказаний. Новгородская редакция изображаеть событие какъ величайшее торжество Новгорода и его святыни — Богородица помогаеть "своему городу"; суздальцы представлены завистливыми и несправедливыми, новгородцы-благочестивыми и добродётельными; Андрей Боголюбскій-умъ ненаказанный, лютый Фараонъ. Сказание укоряетъ нападавшихъ, что они забыли объ единокровномъ племени и духовномъ родстве по врещенію: чуть не вся русская земля соединилась противъ одного города - изъ зависти въ нему. "Вси завистію взимающеся, понеже тогда бъта новгородцы словуще богатствомъ паче всъхъ градовъ россійскихъ, зане самовластіемъ управляющеся и ни единому изъ прежде бывшихъ князей обладати собою попущающе, но уставленая и умъреная дающе имъ".

Мёстныя сказанія суздальскія и владимирскія, напротивъ, считаютъ "лютаго Фараона" — боголюбивымъ, снабженнымъ всъми добродѣтелями, наконецъ святымъ; его жизнеописаніе стало мѣстнымъ "житіемъ". Суздальскій лѣтописецъ не можетъ скрыть понесеннаго пораженія и чуда въ пользу Новгорода, но все таки бросаетъ тѣнь на новгородцевъ и восхваляетъ своего князя. "Людей новгородскихъ наказалъ Богъ и крѣпко смирилъ за преступленіе крестное (нарушеніе клятвы) и за гордость, но милостію своею избавилъ ихъ городъ. Мы не скажемъ: правы новгородцы, что издавна освобождены прадѣдами князей нашихъ. Но если бы и такъ было, то развѣ велѣли имъ прежяне князья крестъ преступать, или внуковъ и правнуковъ срамить?... Доколѣ Богу терпѣть надъ нимя? За грѣхи накелъ и наказалъ по достоянью рукою благовѣрнаго князя Андреа".

Псковская передача сказанія опять беретъ сторону Новгорода противъ суздальцевъ. "Новгородцы владъли своей областью, какъ

## МЪСТНЫЯ СВАЗАНІЯ. НОВГОРОДЪ.

.

имъ Богъ поручилъ, а внязя держали по своей волъ"; суздальцы возгордились надъ ними и уже "улицы подълили на свои города", т.-е. собираясь ихъ грабить и впередъ ожидан побъды; но они были посрамлены: на нихъ напалъ ужасъ какъ на Фараона, и они бъжали — "ничего не взявши и не полонивши, только взяли земли копытомъ: и съ тъхъ поръ кончилась слава и честь суздальская" 1).

Цѣлое житіе Іоанна новгородскаго историческая вритика относить въ вонцу XV вівка, въ эпоху паденія Новгорода,--вавъ и другія легенды этого рода. "Въ нашей исторіи, - замъчаеть г. Ключевскій, — немного эпохъ, которыя были бы окружены такимъ роемъ поэтическихъ сказавій, какъ паденіе новгородской вольности. Казалось, "господинъ Великій Новгородъ", чувствуя, что слабъетъ его жизненный пульсъ, перенесъ свои думы съ Ярославова двора, гдъ замолкалъ его голосъ, на св. Софію и другія містныя святыня, вызывая изъ нихъ преданія старины". Почти все содержание жития Іоанна состоять изъ указанныхъ легендъ и, вромъ повъсти о "Знамении", онъ, кажется, и не быля записаны раньше этого житія. Въ 1438, Іоаннъ самъ явился архіепископу Евоимію, что послужило поводомъ въ отврытію его мощей и въроятно обновило старыя о немъ пре-**18**нія <sup>2</sup>).

Еще более знаменить быль другой изъ новгородскихъ святыхъ, Варлаамъ Хутынскій (ум. 1192), сказанія о которомъ обновились также въ эпоху новгородскаго паденія. Краткое житіе его было составлено уже въ XIII въвъ, и впослъдствіи выросло въ цёлый вругъ патріотическихъ легендъ, овружившихъ популярное имя. Варлаамъ, знатный новгородецъ, основатель знаменитаго монастыря, былъ чудотворцемъ еще при жизни; его посмертныя чудеса, между прочимъ испъление вн. Константина, великовнжескаго намъстника въ началъ XV въка, вызвали въроятно новую редакцію его житія, за которой послѣдовала третья, составленная Пахоміемъ Логофетомъ и дополненная новыми чудесами (оволо 1460) по приказанію архіепископовъ новгородскихъ Енениія, а потомъ Іоны <sup>3</sup>). Однимъ изъ новыхъ чудесъ Варлавиа было возвращение къ жизни великокняжескаго постельвика Тумгеня, случившееся во время пребыванія великаго князя Василія въ Новгородъ и свидътелями котораго были новгородцы

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе напечатано у Костомарова, Памятн., І, стр. 241—242; пересказано у Буслаева, Льтон. лит. в древн., IV, стр. 18—23; Ключевскій, 127. Собр. Літон., I, стр. :54; V, стр. 9—10. и пр. <sup>2</sup>) Ключевскій, стр. :61—164. <sup>3</sup>) Критическій разборь этихь редакцій у Ключ., 58—64, 140—146.

и москвичи; это чудо оффиціально описано было митрополичьимъ дьякомъ Родіономъ Кожухомъ, сказаніе котораго занесено было въ лётопись, и благодаря этому чуду, въ Москвё съ 1461 г. стали праздновать св. Варлааму 1).

Одна изъ очень поэтическихъ легендъ о Варлаамъ разсказываеть о чудномъ видение одного новгородскаго пономаря, где Варлаамъ является въ роли спеціальнаго повровителя своего города. Однажды въ полночь пономарь, случайно бывшій въ церкви, увидълъ, какъ внезапно церковь освътилась горящеми свъчами, преподобный Варлаамъ всталъ изъ гроба и началъ усердно молиться Спасу и Пречистой. Три часа продолжалась молитва. наконецъ Варлаамъ сказалъ пономарю, что Богъ хочетъ погубить Новгородъ; онъ послалъ пономаря на церковный верхъ взглянуть, что должно совершиться. Пономарь увидёль съ верха страшное зрълище: Ильмень вздымался и грозилъ потопить городъ. Онъ въ ужаст свазалъ объ этомъ Варлааму, который снова молнася три часа. Опять ввошель пономарь на верхъ и увидёль, что ангелы стрёляють огненными стрёлами вь новгородскихъ людей, а другіе ангелы, смотря въ книги, помазывали нёкоторыхъ людей изъ сосудовъ, гдъ было въроятно небесное муро. Варлаамъ истольоваль, что Богь помиловаль городь оть потопленія, но хотвлъ наказать его моромъ на три года; и онъ снова сталъ молиться. Въ третій разъ пономарь увидёль надъ городомъ огненную тучу, и Варлаамъ предсказалъ пожаръ. Новгородскій лётописецъ подъ 1508 г. описываетъ страшный моръ и пожаръ, опустошившіе Новгородъ, и зам'ячаетъ, что этотъ моръ и пожаръ были "вийсто потопа", по пророчеству Варлаама <sup>9</sup>).

Какъ ревниво относились новгородцы въ славъ своего святого противъ московскихъ притязаній, можно видъть изъ разсказа, занесеннаго въ лётопись подъ 1462 годомъ. Великій князь Иванъ Васильевичъ прибылъ въ Новгородъ и вошелъ въ церковь Преображенія, гдѣ поконлись мощи Варлаама. Великій князь хотёль отврыть ихъ и видёть: тогда внезапно изъ гробницы вырвался пламень и едва не пожегъ великаго князя, который въ ужасв выбежаль изъ цервен. Местное предание разсказываеть, что оть этого событія до сихъ поръ остаются цёлыми обожженная деревянная дверь и трость великаго князя <sup>3</sup>).

Случай такого же посрамленія москвичей, не уважавшихъ

Собр. Лът., IV, стр. 127; VI, стр. 184, 820.
 Варіанти разсказа въ Собр. Лътоп., III, стр. 244—247; Костомаровъ, Паматн.
 I, 288; Буслаевъ, Очерки, II, 271 и слъд.
 Собр. Лътоп., III, 241. Ср. Бусл., Лътон. рус. литер. а древн., III, стр. 78.

### мъстныя сказания. новгородъ.

новгородской святыни, разсказывается въ преданіяхъ о новгородскоиъ архіепископѣ Моисев, жившемъ въ половинѣ XIV вѣка. При Иванъ III въ Новгородъ назначенъ былъ архіепископомъ Сергій, москвичъ, который первый перервалъ рядъ выборныхъ новгородскихъ владыкъ. Прибывши въ Новгородъ въ 1483-84, онъ захотелъ взглянуть въ обители св. Михаила гробъ Моисся; но іерей, которому онъ велёлъ открыть гробъ, отвёчалъ, что не сиветь и что это — двло его архіерейства. Сергій, услышавь это, вознесеся умомъ высоты ради сана своего и яко отъ Мосввы прінде, и рече дерзновенно: кого сего смердія сына и смотрити" (хотя, по житію, Моисей происходиль отъ богатыхъ родителей, такъ что слова были твиъ осворбительнее). Съ этими словами онъ вышелъ изъ церкви и изъ монастыря, но съ того часа онъ сталъ "наумивваться", т.-е. лишаться ума, и наконецъ совсъмъ впалъ въ "изступленіе", такъ что былъ возвращенъ во-свояси. Такъ случилось съ нимъ за то, что онъ не почтнаъ и даже укорилъ равнаго ему саномъ: "такова суть воздаянія горделивымъ здё видимо, въ будущемъ же въцъ безвонечно".

Легенда имѣла мѣстные варіанты: по замѣчанію г. Ключевскаго, наиболѣе прозаическій изъ нихъ и враждебный Новгороду—московскій, по которому новгородцы волшебствомъ отняли умъ у Сергія за то, что онъ не ходилъ по ихъ волѣ. Въ варіантѣ псковскомъ, новгородскіе святители, поконвшіеся въ Софійскомъ соборѣ, являясь Сергію во снѣ и на яву, поразили его недугомъ за то, что онъ, вопреки церковнымъ правиламъ, при живомъ владыкѣ (Өеофилѣ, свезенномъ на Москву) вступилъ на его престояъ. По народному преданію новгородскому, Сергія наказалъ чудотворецъ Іоаннъ, "что на бѣсѣ въдилъ", и т. д. <sup>1</sup>).

Одннъ изъ любопытнъйшихъ памятниковъ новгородской тенденціозной легенды, составленной для возвеличенія новгородской казедры и прославленія самого Новгорода, есть извъстная "Повъсть о бъломъ клобукъ", очень распространенная въ рукопнсяхъ н, слъд., много читанная. Новгородъ издавна стремился къ церковной автономія, и эти стремленія имъли въ разное время различный успъхъ. Выборъ новгородскаго владыки принадлежалъ наконецъ въчу, и митрополитъ только посвящалъ выбраннаго; въ XIII столѣтіи митрополитъ даже самъ пріѣхалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Цитати у Костомарова, Свв. народоправства, т. І, стр. 286—237; Буслаевъ, тамъ же, стр. 71—73; Ключевскій, стр. 148—151. Такой же мотнеъ въ сказанія о мощахъ князей Өеодора Рост. смоленскаго и ярославскаго, Константина и Давида, подъ 1467 г. въ Собр. лётон., VI, стр. 186—187.

въ Новгородъ для этого посвященія. При замѣшательствахъ въ русской митрополін, при переходѣ ся изъ Кіева во Владимиръ и Москву, Новгородъ могъ успѣшнѣе удовлетворять своему церковному честолюбію. Въ XIV въкъ, по одной Новгородской лътописи, владыва Василій получиль будто бы оть патріарха особыя вресчатыя ризы, — хотя другая говорить, что онъ даны просто московскимъ митрополитомъ Өеогностомъ<sup>1</sup>). Позднъйшее сказаніе, занесенное въ Новгородскую лётопись заднимъ числомъ, утверждаеть, что Василій получиль изъ Царьграда бёлый влобукъ, данный нёвогда царемъ Константиномъ папѣ Сильвестру <sup>2</sup>). Это извъстіе именно заимствовано изъ упомянутой повъсти, мысль которой состоить въ томъ, что Великому Новгороду, по божественному повелёнію, передана была древняя христіанская святыня, нъкогда принадлежавшая Риму, еще православному.

Вибшияя исторія пов'єти передается такъ. Она названа посланіемъ Дмитрія Толмача (извъстнаго посольствомъ въ Римъ при вел. внязъ Василіъ Ивановичъ, и сообщавшаго свъдънія о Россіи Павлу Іовію) въ архіеписвопу новгородскому Геннадію. Дмитрій будто бы съ веливних трудомъ добыль повъсть отъ внигохранителя римской церкви: первоначальное сказание римляне будто бы истребили, потому что оно позорно для латинской вёры: но вогда турки завладёли царствующимъ градомъ, т. е. Константинополемъ, то благочестивые греви, для спасенія вёры, вывезли греческія писанія въ Римъ, и между ними пов'єть нашлась опять. Рямляне перевели греческія книги на латинскій языкъ, а греческія книги всё сожгли. Римскій книгохранитель послѣ великихъ прошевій и подъ великою тайной сообщилъ Толмачу латинскій переводъ исторіи, которую онъ и пересказываетъ.

Царь Константинъ, обратившись къ христіанству и получивши въ то же время отъ папы Сальвестра испѣленіе отъ былёзни, желаль вознаградить и возвысить папу, и хотёль дать ему царскій вінець; но ангель, въ видінія, веліль ему дать Сильвестру билое одиние, которое и показаль. Поэтому Константинъ далъ папъ бълый клобукъ, какъ главъ христіанскаго благочестія. Православные папы имѣли этотъ клобукъ въ большомъ почтения, пока дарь Карулъ и папа Формозъ не превратили стараго своего православія въ латинство. Тогда и бълый клобукъ на золотомъ блюдѣ впалъ въ пренсбреженіе и скрытъ быль оть людей въ тайномъ месть. Но когда чудесныя виденія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Лѣто́п., IV, 62; III, 83. <sup>2</sup>) Тамъ же, III, 225.

#### СКАЗАНІЕ О БЪЛОМЪ ВЛОВУКЪ.

и голоса напоминали о немъ, одинъ папа ръшился отослать его въ дальвія страны и погубить его; божественная свла потопила ворабль, везшій его, но влобукъ невредимо возвращенъ былъ въ Римъ однимъ изъ пловцовъ, державшимъ въ тайнѣ благочестіе. Ангелъ въ новомъ видънія вельдъ папь, подъ угрозой страшной вазни, отослать влобувъ въ патріарху въ Византію, и въ то самое время, какъ посланные папы съ клобувомъ приблажались въ Царьграду, ангелъ, въ видъніи, повельлъ патріарху Филовею, получивъ клобукъ, отослать его въ Великій Новгородъ, чтобы новгородскій владыка носиль его "на почесть святой и апостольской соборной церкви Софіи, Премудрости Божіей, и на похвалу православнымъ, - потому что тамъ нынѣ воистинну славится Христова въра". Прибыли пославцы изъ Рима и патріархъ принялъ влобукъ съ великой честью; папа же расваялся, что отдалъ его, и требовалъ назадъ; но патріархъ написаль ему суровое послание и прокляль его. Узнавь, что клобувъ будетъ посланъ въ Великій Новгородъ, папа пришелъ въ великую ярость и даже впаль въ лютую болёзнь: "такъ онъ, поганый, не любилъ русской земли, ради Христовой вѣры, даже и слышать не могъ", — и умеръ гнусною смертію. Патріархъ и самъ возымёлъ мысль удержать себё чудный клобукъ, но ему явились папа Сильвестръ и царь Константинъ и повторили повелёніе, что клобукъ долженъ быть посланъ въ Новгородъ. Ови предревли патріарху, что какъ Римъ отпалъ отъ истинной въры, такъ и Царьградомъ, по нѣкоторомъ времени, за умноженіе грёховъ будутъ обладать агаряне, которые истребять и осквернять его святыню. "Ибо ветхій Римь лишился славы и отпаль отъ въры Христовой по гордости и своей водъ, въ новомъ же Ремб, т.-е. въ Константиноградь, христіанская въра также погибнеть насиліемъ агарянъ; на третьемъ же Римѣ, то-есть на русской вемль, возсіяла благолать святого Духа, --и знай, Филовей, что всё христіанскія земли придуть въ конець и сойдутся въ одно русское царство". Въ Новгородъ ангелъ также предупредилъ въ видъніи архіепископа Василія о прибытіи посланцевъ патріарха съ бълымъ влобукомъ. Василій встрётилъ нхъ съ великою честью, и съ тёхъ поръ бёлый клобукъ, данный нёкогда Сильвестру царемъ Константиномъ, перешелъ къ архіепископамъ Великаго Новгорода <sup>1</sup>).

Историческая недостовърность разсказа относительно Новго-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Повъсть вздана у Костомарова, Памятн. I, 287-303, и отдъльно. Спб. 1861; нересказъ у Буслаева, Очерки, II, 274 и слъд.; Терновскаго, Изуч. визант. исторіи. Кіевъ, 1875-76. I, стр. 89-90; II, стр. 171-174.

рода очевидна уже изъ того, что новгородскіе архіепископы и гораздо раньше Василія носили бѣлый клобукъ. Матеріаломъ для повѣсти послужила исторія о "вѣнѣ Константина" и древнее путешествіе архіепископа новгородскаго Антонія (Добрыни Ядрейковича), о которомъ скажемъ далѣе. Тенденціозность повѣсти въ новгородскомъ смыслѣ доказывается тѣмъ, что когда рѣчь идетъ о религіозномъ господствѣ Руси надъ православнымъ міромъ, Москва остается не названа; святыня, судьба которой такъ постоянно устрояется ангелами, направлена именно въ Новгородъ. Говоря о третьемъ Римѣ (какимъ послѣ паденія Византіи стала считать себя Москва), авторъ повѣсти какъ будто хөтѣлъ навести читателя на мысль, что этимъ Римомъ долженъ бы быть Новгородъ.

Подобное странствование святыни изъ Царьграда въ Новгородскую область разсказываеть легенда о Тихвинской иконъ Богородицы, получившая общую извёстность въ началё XVI столётія. Икона эта находилась въ прежнія времена въ Царьградъ, и за семьдесять лёть до плёненія этого города агарянами, ради умноженія грѣховъ, покинула свое мѣсто въ Софійскомъ соборѣ н чудеснымъ образомъ прибыла по воздуху въ Новгородскую область, являясь туть въ различныхъ мъстахъ, в наконецъ остановилась въ Тихвинъ, творя чудеса и исцъленія. Такимъ образомъ легенда опять находится въ связи съ паденіемъ Царьграда и указываеть на переходъ истиннаго благочестія въ область Новгородскую. Въ другомъ пересказъ икона еще знамените: предание о ней восходить во временамъ иконоборства и опять связано съ Римомъ. Ее велълъ списать патріархъ воистантинопольскій Германъ, во время иконоборства онъ отпустняъ ее въ Римъ; оттуда она черевъ 130 летъ вернулась въ Царьградъ н наконецъ явилась въ новгородскихъ предълахъ <sup>1</sup>).

Послёдніе свободно избранные владыки новгородскіе, въ XV въкъ, были ревностными почитателями новгородской церковной старины и много заботились объ ся сохраненіи и прославленіи. Таковъ былъ, по преданію, и раньше того архіспископъ Монсей. Теперь, на послёднихъ порахъ независимости, въ особенной силой пробудилась забота сберечь преданія старины. Таковы были труды архіспископовъ Евонмія (1430—58) и Іоны (1458—71), которые потомъ сами нашли легендарныхъ жизнеописателей. Житіе Евонмія извъстно по разнымъ редакціямъ и одна изъ нихъ была составлена, по порученію Іоны, сербиномъ Пахоміемъ, который

<sup>1</sup>) Сказаніе изложено у Буслаева, Очерки, II, 276—279; ср. Терновскаго, I, 89.

#### 345 МЪСТНЫЯ СКАЗАНІЯ. ТИХВИНСКАЯ ИВОНА БОГОРОДИЦЫ.

писалъ по новгородскимъ указаніямъ и превознесъ труды архіепископа патріота. Родившись отъ престарѣлыхъ родителей, которымъ былъ данъ по долгимъ молитвамъ, Евонмій былъ отданъ нин въ даръ пресвятой Богороднцъ, пятнадцати лътъ удалился въ монастырь, и изъ игуменовъ, по обычному способу новгородскаго избранія, когда жребій его остался на престол' св. Софін, сталъ новгородскимъ владыкой. По смутнымъ обстоятельствамъ церкви, онъ принялъ посвящение отъ кіевскаго митрополита. Всъ труды его были направлены на возвышение новгородской старны; онъ построилъ множество церквей и украсилъ св. Софію: "если хочешь видъть малое изъ великаго, -- говоритъ его біографъ, --- пойди въ великому храму Премудрости Божіей и возведи очи вокругъ себя, и тогда увидишь пресвътлые храмы, какъ звъзды или горы стоящія, имъ созданныя и восхваляющія его своимъ веществомъ в своей врасотой". Евоимій построилъ на высовомъ мъстъ и ваменный очень высовій столпъ, съ предивными часами, оглашавшими весь городъ. Онъ училъ новгородцевъ, обличалъ неправедныхъ сильныхъ, былъ привётливъ въ иноземцамъ, и "рука его простиралась съ подаяниемъ повсюду, не только до Константинова города или Святой горы, но до самаго Іерусалима и далёе". Свой новгородскій патріотизмъ Евонній выразнаъ прославленіемъ древнихъ святыхъ: ему явился и указалъ свои мощи Іоаннъ, "что на бъсъ ъздилъ", и Варлаамъ Хутынскій <sup>1</sup>); наконець онь устроиль "память велію", т.-е. установиль обрядь поминовения по старымь новгородскимь внязьямь и святителямъ  $^2$ ).

Этому возстановлению церковнымъ авторитетомъ священной старнны и преданій Буслаевъ придаетъ большое значеніе. "Послъ віевскаго Патерика, имбишаго, впрочемъ, интересъ болбе келейный, аскетическій, новгородскія памяти давали обширный матеріаль для цёлаго житейника новгородскаго, къ которому уже сами собою прилагались новыя данныя въ теченіе XVI вёка. Патріотическій подвигь Евениія... выступаеть въ особенномъ свѣтѣ, если взять въ соображеніе ту эпоху, когда Новгороду въ борьбё съ Москвою не оставалось иныхъ средствъ, кромё авторитета литературнаго, имъвшаго въ ту пору только смыслъ религіозный. Это духовное ополченіе, окруженное ореоломъ святости... было вызвано изъ старыхъ преданій, и какъ бы пущено на встрѣчу притязаньямъ Москвы, еще столь бѣдной въ то время своями мёстными святынями: и что особенно заслуживаеть вни-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Лётон., Ш, стр. 183. <sup>2</sup>) Костомаревъ, Памятники, вып. IV, стр. 16 и сябд.

манія— Москва, ревниво смотрѣвшая на древнюю славу Новгорода и волею-неволею внесшая потомъ въ свои всероссійскія священныя преданія имена нѣкоторыхъ новгородскихъ епископовъ и монаховъ, все же не хотѣла признать общаго всероссійскаго авторитета за святостью новгородскихъ князей, доселѣ пользующихся только мѣстнымъ чествованіемъ. Даже самое имя св. Софія, гдѣ покоются останки новгородскихъ князей, осталось для Москвы какъ бы чуждымъ"...<sup>1</sup>).

Жизнь Іоны также разсказана въ біографія, писанной съ новгородской точки зрънія. Святительская двятельность была предсвазана Іонъ съ дътства - юродивымъ Михаиломъ Клопскимъ, имъвшимъ свою роль въ событіяхъ того времени. Когда отношенія съ Москвой во второй половинѣ XV вѣка становились врайне патянутыми, Іона всёми силами старался смягчить ихъ; и сказание говорить объ уважении къ нему московскаго князя, который приходилъ въ Новгородъ мирно и исполнялъ всѣ его прошенія. Самъ Іона отправлялся въ Москву чтобы усмирить князя, разгитваннаго противъ новгородцевъ, — и этому втроятно не мало помогли принесенныя имъ "тяжести даровъ". Убъждая великаго князи не "раздёлять неправедно" послушныхъ новгородцевъ, Іона сказалъ наконецъ, что если князь не тронетъ свободы его города, онъ "освободитъ его сына отъ власти ордынскихъ царей". Эти предвъщательныя слова обрадовали великаго князя: онъ объщалъ миръ и милость къ новгородскимъ людямъ и просилъ Іону и митрополита московскаго о молитвахъ "еже пріяти свободу отъ мучительства ордынскихъ царей и татаръ, н уврѣпитися въ руку его русскимъ хоругвямъ". Потомъ Іона сталь горько плакать и, вогда его съ удивленіемъ спросили о причивѣ его печали, сказалъ: "Кто обидитъ такое множество моихъ людей и кто смиритъ такое величество моего города, если усобицы не смятутъ и не низложатъ ихъ, а лукавство зависти не развѣетъ ихъ? По крайней мъръ во дни мои да дастъ Господь миръ и тишину моимъ людямъ". Іона, или его жизнеописатель высказаль вёроятно чувство лучшихь людей того времеви, у которыхъ мысль о возможномъ величи ихъ родины смущалась сознаніемъ ея слабости отъ внутренняго раздора. Вернувшись въ Новгородъ, Іона выразилъ мирное сближеніе съ Москвою построеніемъ первой церкви во имя Сергія Радонежскаго (1463) черезъ соровъ лётт послё того, какъ Сергій признанъ былъ святымъ на Москвѣ.

<sup>1</sup>) Лѣтоп. зит. и древи., III, стр. 75-79; Ключ., стр. 55 и след.

. ....

Исполнителемъ литературныхъ плановъ Іоны былъ Пахомій: несмотря на наклонность сглаживать все харавтерное въ общія мёста "добрословія", Пахомій сохранилъ здёсь новгородскія тенденціи. Іона поручилъ ему описать житія Варлаама Хутынскаго, княгини Ольги, Саввы Вишерскаго (ум. 1461), архіепископа Евенмія. За эти труды Іона, какъ говоритъ его жизнеописаніе, наградилъ серба золотомъ и серебромъ, кунами и соболями, и всякими почестями. Послѣ московской поѣздки, Іона велѣлъ ему написать новое житіе Сергія (послѣ Епифаніева), житіе умершаго тогда московскаго митроп. Іоны, съ которымъ былъ въ дружбѣ. Наконецъ Пахомій написалъ два канона иконѣ Знаменія, прославленной въ преданіи о побѣдѣ надъ суздальцами.

Періодъ самобытнаго новгородскаго развитія завершался при Іонѣ примирительными отношеніями къ Москвѣ. Его любили не только московскіе князья, — говоритъ преданіе, — но и тверскіе, литовскіе, смоленскіе, полоцкіе, и нѣмецкіе, и всѣ вокругъ сидящія страны имѣли къ нему твердую любовь и великій миръ къ Новгороду: "вся та страна приняла глубокую тишину и во всѣ его дни не слышно было рати -- такое обильное благоволеніе далъ Богъ его молитвами нашему городу"<sup>1</sup>). Іона умеръ наканунѣ перваго разгрома новгородской свободы.

При всей славѣ Великаго Новгорода, которой гордились его патріоты, народное государство не могло выдержать спора съ Москвой, распоряжавшейся теперь огромными силами; св. Софія не спасла "своего города" отъ внутренняго разлада и упадка. Болѣе проницательнымъ людямъ не могло не представлиться впереди окончательное паденіе. Легенда говоритъ о пророчествяхъ и предвѣщаніяхъ, которыя, правда, были записаны, да и составлены часто послѣ событія, — но иное вѣроятно ходило и раньше, какъ предчувствіе.

Судьба Новгорода была связана съ образомъ Спаса, стоявшимъ въ святой Софіи. Сказаніе объ этомъ образъ внесено заднимъ числомъ въ лѣтопись подъ 1045 г. Великій внязь Владимиръ Ярославичъ заложилъ въ Новгородъ каменную церковь во имя св. Софіи, при второмъ новгородскомъ епископъ Лукъ: ее строили семь лѣтъ и сдѣлали прекрасную и великую, привели потомъ изъ Царьграда иконныхъ писцовъ и велѣли написать Спаса съ благословляющей рукой. На другой день епископъ увидѣлъ, что образъ Спаса написанъ не съ благословляющей рукой,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Костомаровъ, Памятники, вып. IV, стр. 27 и сл.; Буслаевъ, Литон. лит. и др., III, стр. 82 я слид.; Ключевский, стр. 188.

и велѣлъ живописцамъ поправить; по три утра живописцы передѣлывали письмо, но изображеніе осталось по-прежнему; наконець на четвертое утро оть иконы быль голось въ живописцамъ: "не пишите меня съ благословляющей рукой, напишите со сжатою рукою --- ибо въ моей рукъ я держу этотъ Великій Новгородъ; а когда рука моя распрострется, тогда будетъ и го-роду этому окончаніе<sup>« 1</sup>).

Паденіе свободы произвело на умы сильное впечатлёніе: "вольнымъ мужамъ" господина Великаго Новгорода предстояло хоронить славную старину. Переворотъ долженъ былъ страшить новгородцевъ тъмъ больше, что по московскимъ нравамъ онъ грозилъ кровавыми событіями. "Передъ взятіемъ Великаго Новаграда отъ великаго князя Ивана Васильевича всея Россіи, когда въ первый разъ хотёлъ плёнить его, начали быть знаменія въ Великомъ Новѣградѣ: говорили, что пришла великая буря и сломила вресть съ великой церкви св. Софін; на двухъ гробахъ вровь явилась-у архіепископовъ новгородскихъ Симеона и Мартирія, у Софія, на мартиріевской паперти; потомъ у св. Спаса на Хутыни въ монастыре ворсунские воловола сами собой зазвонили. Было и другое чудо въ Великомъ Новъградъ, и знаменіе страшное и удивленія достойное: въ женскомъ монастыръ св. великомученицы Евоиміи, отъ иконы Пресв. Богородицы много разъ слевы вакъ струя исходили изъ очей"<sup>2</sup>).

Легенда изображала паденіе Новгорода какъ фактъ, давно предсказанный святыми людьми и навлеченный раздорами и несправедливостями боярства. Архіеписвопъ Іона, въ житін, уже предвидить страшную развязку и молить лишь о томъ, чтобы она совершилась не въ его дни. Но по легендъ предсказанія были и раньше. Объ нихъ разсказывается въ житіи юродиваго Миханла Клопскаго (ум. около 1456). Онъ проявился, въ началъ XV вѣка, въ клопскомъ монастырѣ подъ Новгородомъ, неизвѣстно откуда, и тотчасъ обратилъ на себя внимание юродствомъ и предвъщательствомъ, въ которомъ проглядывала нелюбовь въ новгородскому боярству и ожидание московскаго господства. Онъ предсказалъ Евенмію посвященіе въ новгородскіе архіепископы не въ Москвъ, а въ Смоленскъ, — что и совершилось; предсказалъ архіепископство Іонъ; предсказаль неудачу Шемяни въ борьбъ съ московскимъ княземъ. По одной редакции легенда говорить, что онъ предсказалъ самое рожденіе князя Ивана, будущаго разорителя Новгорода. Однажды онъ встрётилъ архіепископа Евен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Лётон., III, 211. <sup>2</sup>) Собр. Лётон., III, 241.

### спасъ новгородский. юродивый михаилъ. видъніе зосимы. 349

мія и сказалъ, что нынѣ въ Москвѣ радость, и на вопросъ его объяснилъ, что родился великому князю сынъ, — "сей царствію его наслѣдникъ будетъ и всѣмъ странамъ стращенъ явится, Великій же Новъградъ пріиметъ, и вся наша обычаи измѣнитъ, и злата много отъ васъ пріиметъ, и васъ въ свою землю приведетъ".

Наконецъ, главное пророчество Миханла относится къ сношеніямъ Новгорода съ Литвой. Когда одинъ изъ бояръ сказалъ, что у нихъ — князь литовскій, юродивый отвѣчалъ: "то у васъ не князь, а грязь"; новгородцамъ надо послать пословъ къ московскому князю и бить ему челомъ, а если они его "не уймутъ", то будетъ онъ съ силами къ Новугороду, и не будетъ имъ божія пособія, распуститъ князь свою силу на Шелонъ и поплѣнитъ многихъ новгородцевъ, а иныхъ сведетъ въ Москву, а иныхъ присѣчетъ, а иныхъ на выкупъ дастъ, а князь литовскій имъ не поможетъ, — "что и сбылось" 1).

Извъстенъ поразительный разсказъ о другомъ пророчествъвъ Соловецкомъ Патерикъ, или въ житіи Зосимы и Савватія. составленномъ при содвистви архіепископа новгородскаго Геннадія. Преподобному Зосний (ум. 1478) случилось быть въ Новгородъ у архіепископа Өеофила, съ жалобой на притьсненія двинскихъ жителей; по этому дёлу ему надо было обратиться въ представительницъ новгородскаго боярства, знаменитой посадннцв Марев Борецкой. Но она не допустила въ себв Зосиму и велёла отогнать его отъ своего дома. Зосима отошелъ и, качая головой, свазалъ окружающимъ: "вотъ придутъ дни, когда жители этого дома не будутъ ходить своими стопами по этому двору, а затворятся двери этого дома и уже не отвроются, н будетъ дворъ ихъ пустъ". Но потомъ посадница раскаялась и захотела получить благословение отъ Зосимы; она пригласила его на пиръ; за столомъ Зосима взглянулъ на сидъвшихъ съ нимъ бояръ и увидълъ страшное видъніе: сидятъ передъ нимъ шесть бояръ, а головъ у нихъ нътъ. До трехъ разъ онъ взглядывалъ на нихъ и видблъ то же самое. Онъ понивъ головой и во все время об'вда не могъ принять никакой пищи. Виденіе скоро оправдалось. Великій князь Иванъ Васильевичъ пришелъ на Новгородъ — по словамъ соловецкаго Патерика, "со всею братіею своею, князьями русскими, и со служащими ему царями и внязьями татарскими, со всёми силами воинскими"... Произошла

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Костомаровъ, Памятн. т. IV, стр. 87—51; Ив. Некрасовъ, Зарожденіе нац. литер. въ съверной Руси. Одесса, 1870,—легенда о Миханлъ въ приложении; Ключ., стр. 209—217, 282—235.

#### ГЛАВА УШ.

битва. Воеводы великаго князя многихъ убили, многихъ взяли въ плёнъ, и инымъ великій князь велёлъ отсёчь головы. "Взяли же и тёхъ шесть бояръ, которыхъ видёлъ преподобный Зосима сидящихъ на пиру, а головъ не имёющихъ на своихъ плечахъ... и тёмъ отрубили головы "<sup>1</sup>).

"Новгородъ, — пишетъ Герберштейнъ по разсказамъ объ его свободныхъ временахъ, — имѣлъ народъ самыхъ добрыхъ нравовъ и честный (gentem humanissimam et honestam), но теперь, безъ сомнѣвія отъ московской язвы, которую завезли съ собой пришедшіе туда москвичи, это народъ самый испорченный".

Патрональныя преданія Москвы Буслаевъ возводить въ Кіеву. Однимъ изъ древнѣйшихъ преданій Кіева было сказаніе о построения церкви Успения Богородицы въ печерскомъ монастырѣ. Виновникомъ построенія быль варяжскій князь Шимонъ, изгнанный дядею изъ своего отечества и служившій на Руси сначала Ярославу, потомъ сыну его Всеволоду. Построение церкви совершилось послё нёсколькихъ чудесныхъ указаній свыше: будущая церковь являлась передъ Шимономъ на воздухъ, ему указаны были ся размёры по золотому поясу, который быль на распятія, принадлежавшемъ отцу его, Шимона; этотъ золотой поясь, вибств съ золотымъ ввицомъ съ того же распятія, былъ отданъ ныъ церкви, когда она была построена. Строеніе происходило при чудесномъ содъйствіи -- строить церковь пришли мастеры изъ Царьграда, сказавшіе, что ихъ послала Влахернская Богородица, которая дала имъ золота на три года, мощи, свою икону, и объщала сама посътить новый храмъ. Иконописцы пришли тоже изъ Царьграда, гдѣ ихъ наняли печерскіе святые, Антоній и Өеодосій (которые однако умерли больше десяти лътъ передъ тёмъ); они договорились съ живописцами и дали имъ золота. На пути иконописцы видёли церковь на воздухё; лодка сама несла ихъ вверхъ по Дивпру въ обители. Церковь, еще не освященная, уже совершала чудеса. Освящать ее собрались изъ разныхъ мъсть епископы, никъмъ незванные, сами: когда они запёли предъ вступленіемъ въ церковь, изъ храма имъ отвёчали ангелы... Владимиръ Мономахъ, который еще въ молодости былъ свидътелемъ одного чуда при построеніи церкви и исцъленъ былъ отъ болѣзни зодотымъ поясомъ, построилъ точно такую же церковь въ своемъ княжения въ Ростовѣ; сынъ его



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Пересказано по рукописному Патерику у Буслаева, Очерки, Ш, стр. 270-271

Юрій соорудиль такую же церковь въ своемъ княженія въ Суздалѣ 1).

Отправляясь на сверо-востокъ, князья везутъ съ собой кіевскія святыни, и чудеса, ихъ сопровождавшія, усиливали авторитеть самого вняжескаго рода, воторый приносвлъ ихъ. Сыну Шимона Георгію, который слёдоваль отду въ великомъ почитавін віевской святыни, Владимиръ Мономахъ поручилъ сына своего Георгія (Юрія Долгорукаго). Устроивая съверо-восточный врай, основывая "польскіе" (въ полѣ) и "залѣсскіе" города, — Москву, Юрьевъ-Польскій, Переяславль-Залёсскій, Коснятинъ, Кострому и т. д., Юрій Долгорувій любилъ ставить въ нихъ первыя церкви во имя св. Георгія, котораго признавалъ своимъ покровителемъ и сподвижникомъ. Св. Георгій сталъ не только фамильнымъ патрономъ вняжескаго дома, но и однимъ изъ популярибищихъ святыхъ и героевъ церковно-народнаго эпоса. Изся вдователи нашей древности ставили двятельность Юрія Долгорукаго на свверо-востокъ, устройство земли, введение порядка, въ связь съ поэтическими изображеніями св. Георгія въ эпическихъ авсняхъ, гдв святой является первоначальнымъ чудотворнымъ устроителемъ русской земли, ся горъ, лесовъ, зверей, и готовитъ ее для людсвого заселенія<sup>2</sup>).

Сынъ Юріл, Андрей Боголюбскій, оставляя (въ 1155) Кіевъ безъ воли отца, взялъ съ собой въ Суздальскую землю икону Богородицы, писанную по преданью евангелистомъ Лукою и привезенную его отцу изъ Царьграда: икона сама двинулась съ ивста, и по всей дорогь въ Владимиру отъ нея были чудеса. Въ своихъ походахъ Андрей бралъ съ собой мечъ св. Бориса, вэкогда вняжившаго въ ростовской области; во Владимиръ онъ строять Богородицѣ великолѣпный храмъ; построевіе города Боголюбова, на подобіе віевскаго Вышеграда, увазано было особымъ знаменіемъ Богородицы. Въ 1164, при содъйствіи привезенной нконы, Андрей Боголюбскій поб'янлъ (волжскихъ) болгаръ — въ тотъ же день, когда императоръ Мануилъ одержалъ побъду надъ сарацинами, и съ тъхъ поръ установилось празднованіе ивоны "Владимирской". Впосл'ядствін, при московскомъ князъ Василін Дмитріевичь, эта икона, принесенная изъ Владимира, отвратила отъ Москвы нашествіе Темиръ-Авсава <sup>3</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказаніе — въ Кіевскомъ Патернкъ. На современномъ языкъ читатель можетъ найти его въ книгъ: "Кіевопечерскій Патернкъ по древнимъ рукописямъ", въ пере-ложені М. Викторовой. Кіевъ, 1870, стр. 59 – 76, 78 – 80. <sup>2</sup>) (Учерки народнаго міросозерцанія, Щапова, въ Журн. мин. просв. 1863. Об-стоятельныя изслёдованія легендъ о св. Георгін вообще, А. Кирпичникова и А. Ве-

селовскаго укаженъ далее. <sup>3</sup>) Собр. Летоп., VI, 124-128.

Такъ кіевскія святыни переходили на съверо-востокъ, или собственно въ Суздаль и Владимиръ. Москва связана съ ними уже более отдаленнымъ образомъ. Напротивъ, ея начало окружено преданіями мрачнаго свойства. Съ основаніемъ Москвы соединяются сказанія, различно передаваемыя, о какомъ-то кровавомъ событія въ семь бояръ Кучковичей и Андрея Боголюбскаго. Карамзинъ пользуется словами одного стараго свазанія, уже изъ временъ московскаго могущества: "Москва есть третій Римъ, а четвертаго не будетъ; Капитолій заложенъ на мъстъ, гдъ найдена окровавленная голова человъческая; Москва также на врови основана и въ изумленію враговъ нашихъ сдёлалась царствомъ знаменитымъ". По поводу преданій о бояринѣ Кучкѣ (по одному сказанію — убитомъ по повелёнію Юрія Долгорукаго за свою гордость), о дочери его, отданной имъ за Андрея, о сыновьяхъ его Кучковичахъ, которые были убійцами Андрея Боголюбскаго <sup>1</sup>), Буслаевъ зам'ячаетъ: "Можетъ быть, въ убійствъ Андрея (разсказанномъ въ лътописи) и послъдовавшемъ затёмъ грабежё слёдуетъ видёть не одну семейную распрю; можеть быть, это было возстание прежнихъ вотчиненковъ и дикаго населенія противъ водворявшейся въ центрѣ яхъ новой силы". Но семейная распря оставила все-таки мрачный слёдъ въ народномъ преданіи. Связи съ югомъ шли, какъ мы видёли, на Суздаль и Владимиръ; отношения къ нему Москвы были болбе далекія, и значеніе Москвы возвышается какъ бы въ сторонь отъ этихъ преданій, въ силу историческихъ обстоятельствъ и мосвовской политики.

Возростание Москвы начинается именно съ тъхъ въвовъ, вогда надъ Русью уврёнилось татарское иго. Москва представляла новую почву, на воторой могла установиться національная жизнь въ условіяхъ татарскаго господства, и эти условія не могли не наложить на нее особаго отпечатва. Изъ одного преданія XVII въка Буслаевъ приводитъ разсказъ объ основания Москвы кавимъ-то вняземъ Даниломъ Ивановичемъ; одниъ мудрый гречинъ предсказалъ ему созданіе великаго града и царствія, въ которомъ умножатся "разныхъ ордъ люди"<sup>2</sup>), — грубое, не-поэтическое представление, гдъ отразился однако фактъ, что и въ этнографическомъ отношение съ Москвою начинается новый складъ русской народности и самаго быта. Действительно, въ



 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. эти преданія у Карамзина т. ІІ, прим. 301; "Временникъ" моск. Общ. ист. и др.. кн. 11; Буслаевъ, Лът. русск. литер. и древн., т. IV; Забълинъ, Опити изученія русск. древн. ІІ, стр. 124 и слъд.
 <sup>2</sup>) Лътоп. Тихонравова, IV, 14.

Москвѣ, городѣ, сравнительно новомъ, не было народной давности, не было преданія, которое поддерживало бы прежній порядокъ вещей; здѣсь, напротивъ, всего скорѣе могло бросить корень новое общественное и политическое начало, и оно, послѣ долгой борьбы, возобладало наконецъ надъ идеями и порядками, которые въ старыхъ областяхъ унаслѣдованы были отъ древней Руси. Старыя области не любили Москвы: онѣ встрѣчали въ ней нѣчто, съ ними не вполнѣ однородное, не сочувствовали ея способу дѣйствій, потомъ должны были увидѣть, что она грозить ихъ существованію, наконецъ боялись ея.

Тавъ представляетъ это положение вещей и Буслаевъ. "Въ XIV и XV столътіяхъ, -- говоритъ онъ, -- когда изсявли и стныя преданія кіевской Руси, на сверов и сверо-востокв зачиналась вовая диятельность, подъ темнымъ влінніемъ татарщины. Вовростание новыхъ центровъ русской жизни во Владимиръ и Москвъ совершалось въ твни этого анти-національнаго преобладанія, воторому новые города не могли противопоставить своихъ нравственныхъ силъ, еще не успѣвшихъ созрѣть. Поощряемая сомнительною связью внязей и духовенства съ татарами въ Ростов'я, Ярославлё и другихъ городахъ, Москва, чтобы подняться надъ старыми городами, безъ зазрѣнія совѣсти пользовалась снисходительною дружбой и повровительствомъ татарскихъ хановъ. Самыя раннія преданія этого города проникнуты элементомъ татарскимъ. Приходняось сносить самыя тяжкія оскорбленія азіатскихъ тирановъ и употреблять ихъ въ свою пользу. Двуличный характеръ этихъ сношеній до позднёйшихъ временъ отзывается въ сказаньяхь о зачинавшемся на съверо-востокъ нашего отечества преобладанія Москвы, придавая какой-то мрачный и темный волорнть даже, казалось бы, в самымъ лучшимъ страницамъ исторін Москвы". Таковы были сказанія о путешествія московскаго интрополита Алексія въ орду, гдё онъ долженъ былъ исцёлять "демонствуемую" ханшу, и, претерпъвая "влостужность" отъ татаръ, утолять гнёвъ Бердибека, собиравшагося идти воевать руссвое христіанство, — о томъ, какъ Алевсій получиль отъ хана ярлыкъ или свободительную грамоту для церквей, монастырей и ихъ земель, "да свободно отъ всёхъ попеченій клирицы и монахи живуть, в безмольно и немятежно Бога молять". Могло ли духовенство, — замѣчалъ Буслаевъ, — спокойно и немятежно молиться Богу, когда другіе влассы народа б'яствовали подъ игомъ басурманъ?

"Татарщина захватила своимъ темнымъ колоритомъ мёстныя сказанія и нёкоторыхъ другихъ городовъ сёверо-восточной Руси,

HOT. PYCOR. JHT. T. I.

но не такъ полно и всецъло обняла всъ элементы жизни, какъ въ Москвб... Ничего утбшительнаго въ нравственномъ отношения не представляють намъ живъйшія преданія Москвы изъ ранней эпохи татарскаго господства. Если темная память соединяется въ нашихъ сказаніяхъ съ Москвою временъ ведикаго князя Ивана Ивановича и митрополита Алексія, то еще мрачнѣе отзываются въ сказаніяхъ предшествующія тому событія. Мученическая смерть князя Миханла Тверского возбудила въ Москвъ непримирничю ненависть въ тёхъ городахъ, гдё старыя національныя преданія могли противопоставить татарскому насилію какіелибо нравственные принципы. Не только Тверь, но и Псковъ быль возмущень татарскими правами Москвы". Сынь внязя Михаила Тверского, замученнаго въ ордъ, Александръ не хотълъ ндти въ орду на повлонъ по требованію хана и по настояніямъ Ивана Калиты. Псковичи, у которыхъ жилъ тогда Алевсандръ, рёшились не выдавать его, и тогда Калита заставилъ митрополита Өеогноста наложить на нихъ провлятие. Псвовнчи все-тави защищали Алевсандра, но навонецъ самъ онъ ръшился идти въ орду и, вакъ надо было ожидать, погибъ тамъ мучительной смертью. Карамзинъ, въ своемъ сладворъчивомъ стилъ, говоритъ объ этомъ: "Хотя Іоаннъ въ семъ случав казался только невольнымъ орудіемъ ханскаго гнѣва, но добрые россіяне не хвалили его 38 то, что онъ, въ угодность невърнымъ, гналъ своего родственника и заставняъ Өеогноста возложить церковное проклятіе на усердныхъ христіанъ, конхъ вина состояла въ веливодушів". На эти слова Буслаевъ замвчаетъ: "Въ этихъ умвренныхъ выраженіяхъ Карамзина, отзывающихся нёкоторою сантиментальностью, мы не должны видеть обвинения въ жестокихъ нравахъ, столь обычныхъ для того времени: но не можемъ не замётнть различнаго отношенія къ татарщинё раболённой Москвы и самостоятельнаго Пскова, и, конечно, не вообще добрые россіяне, -- по нъжному выраженію Карамзина, -- порицали московскаго внязя и митрополита, а порицали ихъ только псковичи. Москва, какъ новый станъ великовняжеской и царской силы, не была еще столько развита, чтобы практическими выгодами умѣла жертвовать въ пользу правственныхъ убѣжденій, которыя въ то время имбли единственную основу въ религіозныхъ идеяхъ и въ мёстной привязанности къ родинѣ"...

Самыя нравственныя понятія, состоявшія тогда главнымъ образомъ въ противоположенія русскаго в христіанскаго татарскому и поганому, стояли различно въ Ростовѣ, Твери, Новгородѣ, Псковѣ и въ Москвѣ. А такъ какъ правственныя начала историческаго народа развиваются на основѣ историческихъ преданій, то указанное различіе обозначаетъ различную степень ихъ просвѣщенія или литературу.

"Москва не только въ XIV, но даже въ XV въвъ, въ отношенія литературномъ, несравненно ниже стояла Кіева или Новагорода XII столътія. Это значитъ не то, чтобы книжное просвъщеніе на Руси коснѣло, или что въ XIV въвъ оно пошло назадъ; но то, что близорукій взглядъ историковъ Россіи, историковъ ся церкви и литературы, не умълъ отдълить мъстнаго, т. с. городского и областного развитія русской жизни и литературы отъ общей хронологической таблицы по въкамъ, въ которую безсмысленно помъщались факты разныхъ мъстностей и только производили путаницу въ вопросахъ объ историческомъ развитія древней Руси <sup>1</sup>).

Борьба Москвы съ удёлами и Новгородомъ была не только борьба политическаго начала единовластия съ многовластиемъ. Москва не первая отврываеть это стремленіе въ политическому объединению; то сознание русскаго единства, какое можно видъть еще въ древнемъ періодъ у лучшихъ внязей и лучшихъ представителей тогдашияго просв'ещения, --- указываетъ, что это начало не было ново, и, когда потомъ народъ въ удёльныхъ областяхъ обнаруживалъ склонность въ соединению съ Москвою, это въ значительной степени происходило отъ стараго сознанія народной цёлости (другую причину его составляла иногда надежда избавиться отъ гнета мёстнаго вняжества и боярства). Вражда областныхъ населеній объясняется и тёми вачествами мосвовской полнтики, которыя указаны въ приведенныхъ сейчасъ словахъ Буслаева и которыя сделались потомъ свойствомъ московскаго единовластія. Въ особенности въ первое время преобладанія Москвы, недружелюбныя отношенія должны были быть особенно замётны. Москва являлась какъ новый оттенокъ народности, несочувственный тёмъ, что было въ немъ противоръчемъ и нарушеніемъ стараго преданія. Москва вырабатывала свой ндеалъ "смнренія", не мѣшавшаго пользоваться поддержкой орды и прибъгать въ насилію противъ другихъ областей, весьма не смиренному и не братскому. Новгородскія легенды о томъ, какъ мстили новгородскія святыни за неуваженіе въ нимъ со стороны москви-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лётоп. русск. литер. и древн., Ш, стр. 63—68. Въ частностяхъ им не всегда согласни съ толкованиями, какия даетъ Буслаевъ мотиванъ мёствыхъ легендъ: онъ слишкомъ ндеализируетъ и обобщаетъ, слишкомъ легко видитъ въ нихъ отголоски до-исторической мисологии и т. п., какъ, напримёръ, въ толкованияхъ легендъ о Меркурии Смоленскомъ, Антонии Римланиивъ и др.

чей, — какъ обезумёлъ Сергій, когда надругался надъ мощами Монсея, какъ пламень изъ гробницы Варлаама грозилъ попалить московскаго князя, находять свой антитезь, напримъръ, въ лътописномъ сказании о походъ на Новгородъ Ивана III; написанное съ московской точки зрънія, оно начинаеть длиннымъ вступленіемъ изъ моральныхъ разсужденій, текстовъ писанія въ защиту московскаго способа дъйствій, и не находить словъ для выраженій безумства, "грубости", "каменосердечія" новгородцевъ. Другое сказание называеть ихъ "вѣчници и крамольници и суровін челов'єци", обвиняеть ихъ "въ окаянномъ" отступничествь въ латинъ (разумъется политический союзъ съ Казимиромъ литовскимъ) и, принявъ небывалое отступничество за фактъ, приводить обычное изречение: "вое бо пріобщение свѣту во тмѣ, или вое соединение Веліяру, рекше діаволу, съ Христомъ? тако же н поганому латыньству съ нашимъ православнымъ хрестьянствомъ"? Новгородцы, по словамъ лътописца, "подвизашася яко пьяни" и т. п.<sup>1</sup>). За сто лёть передь тёмь, московскій лётописець подобнымъ образомъ относится въ рязанцамъ, когда въ 1371 произошло "побонще москвичамъ съ рязанцами": эти послъдніе-, суровын человѣци и свирѣпы людіе высокоумни суще 2), възнесшеся мыслью и възгордъшася". Рязанцы, по словамъ лётописи, говорили другъ другу: "не емлите съ собою ни щита, ни вопья, ни иного нивоего же оружья, но товмо съ собою емлите едины ужища (т.-е. веревки), коегождо изымавше москвичь да есть вы чёмъ вязати, понеже суть слаби, страшливы и неврепцы", --- такъ они возгордились. "Наши же, — замбчаеть московскій лётописець, - съ смиреніемъ и съ воздыханіемъ уповаша на Бога... якоже рече Соломонъ: Господь гордымъ супротивится, смиреннымъ же даетъ благодать; и въ суангеліи речется... и пророкъ Давыдъ рече..." и проч. <sup>3</sup>).

Можно было бы найти много подобныхъ выраженій мёстныхъ взглядовъ и тенденцій въ литературныхъ памятнивахъ, отъ лътописи до отдёльныхъ свазаній, навонецъ, до цёлыхъ цикловъ мъстной легенды. При господствъ религіозной точки зрънія, легенда, въ формъ житія, сказанія о чудесахъ и т. п., стала произведеніемъ не только книжно-церковнымъ, но и народнымъ, отражая въ легендарной оболочкъ бытовыя черты. Областная легенда складывалась въ пълые мъстные патерики или житейники. Таковъ былъ первый патерикъ-кіевскій, затёмъ являются жн-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. Д'ятоп. VI, стр. 1—15, 191. <sup>2</sup>) Воскрес. л'ятопись прибавляеть: "палаумные людища". <sup>8</sup>) Собр. Д'ятоп. IV, 67; V, 281; VIII, 18.

тейники новгородскій, владимирскій, муромскій, соловецкій, воловоламскій и т. д. <sup>1</sup>).

Мы вндёли, что Москва въ ХІУ, даже ХУ вёкё не считалась въ ряду центровъ книжнаго просвъщения. "Даже пророкъ и одниъ изъ основателей ся политическаго величія, -- замъчаетъ г. Ключевскій, — не нашель себѣ въ Москвѣ русскаго жизнеописателя" (стр. 74). Первый московскій святой, съ котораго начинается рядъ ся церковныхъ авторитетовъ, митрополить Петръ (умершій въ началѣ XIV вѣка), нашелъ біографа сначала въ ростовскомъ епископъ Прохоръ, потомъ въ пришельцъ, митрополить Кипріань. Любопытно, что "градъ славный, завомый Москва", по выражению Кипріана, у Прохора называется только "градъ честенъ вротостію". По поводу житій другого московсваго святителя, митрополита Алевсія (умершаго въ концъ XIV выка), Ключевскій замічаеть опять: "факть, характерначющій московскую письменность того времени: 70-80 лёть спустя по смерти знаменитаго святителя (т.-е. уже во второй половинъ XV въка) въ Москвъ не умълн написать порядочной и върной его біографіи, даже по порученію великаго князя и митрополита съ соборожъ" (стр. 140).

Но въ вонцу XV въка выяснился характеръ стремленій московскаго, государственнаго и церковнаго единовластія, и московская литература стала его отраженіемъ. Съ паденія Константинополя и съ флорентинскаго собора русскіе начинаютъ все больше и больше свысова относиться въ грекамъ, и видёть столицу православія въ третьемъ Римъ-Москвъ.

Но государственное объединеніе, совершавшееся въ Москвѣ, не расширило самаго содержанія старой церковности и просвѣщенія; Москва только обезличивала мѣстные элементы народности. Объединеніе было иногда только разрушеніемъ, какъ въ Новгородѣ, и господство насилія, составлявшее одинъ изъ главнѣйшихъ способовъ московской политики, не поощряло просвѣщенія и не могло не понизить народнаго характера. Позднѣе судьба Максима Грека, бѣгство Курбскаго, бѣдствія Крижанича-были факты характеристическіе и знаменательные. Москва уже съ XV вѣка выразила особый складъ народнаго развитія, складъ собственно великорусскій, который, въ силу вліннія центра, распространялся на области и дѣлался общимъ качествомъ русскаго народа въ его тогдашнихъ предѣлахъ. Но государственная цѣль, ради которой Москва совершала объединеніе, достигалась

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См., напрямъръ, въ рукописяхъ Царскаго (впослѣдствія гр. А. С. Уварова), № 129, 132 и друг.

съ великими потерями: массы народа бѣжали отъ государственной тяготы, въ козачество, въ разбой, переселялись въ дальнія окраины; неумёнье сладить съ церковными вопросами, даже невозможность сладить съ ними при тогдашнемъ ходё вещей, произвели расколъ, который въ теченіе вѣковъ держитъ милліоны народа внё гражданскихъ правъ и общественности, и дѣлаетъ для нихъ религіозную ревность источникомъ бѣдствія и преслѣдованія. Въ вопросахъ управленія, мѣстныя автономическія преданія падали передъ центральной властью, и "московская волокита" вошла въ пословицу.

Упомянемъ, наконецъ, объ одномъ выводѣ Буслаева. Объясняя историческую важность изучения мёстныхъ элементовъ, онъ находить это изучение тъмъ болъе необходимымъ, ---что, "вошедши въ основу народной жизни, мъстные элементы на время потеряли силу въ дальнёйшему развитію въ литературё, потому что литература новая, т.-е. съ тридцатыхъ годовъ XVIII въка до нашихъ временъ, стремится уже стать выше всякаго мъстнаго стъснения. Это уже не віевская литература, не новгородская, муромская или владимирская, даже не московская или петербургская, но вообще литература русская или, точные сказать, великорусская. Даже въ самомъ внѣшнемъ выраженія, новая литература ревниво преслёдуеть свое отвлеченное оть жизни стремленіе; она гнушается провинціализма, она не терпить при себв развитія литературныхъ идей на местныхъ наречіяхъ. Конечно, можно бы вполн' простить новой литератур', что она заглушила своею деятельностью все провинціальное, если бы она была действительно русскою, и если бы она сложилась изъ местныхъ элементовъ, какъ русское государство изъ удёловъ и областей. Напротивь того: отрѣшившись отъ мѣстной родной цочвы, наша новая литература цёлое столётіе робко влачилась по слёдамъ литературъ западныхъ и все болѣе и болѣе уклонялась отъ интересовъ національныхъ. Она избрала себё отвлеченный языкъ для того, чтобъ передавать отвлеченныя отъ русской жизни иден. чуждыя ей понятія и убъжденія. Итакъ, надобно обратиться къ историческому развитію древней литературы, чтобъ усвоить себъ національныя основы руссвой жизни" 1).

Нътъ сомнѣнія, что мъстное и провинціальное имъютъ право на развитіе, и что литература можетъ быть вполнъ національной лишь тогда, вогда она свободно переработаетъ и повроетъ эти мъстныя развитія, не уничтожая ихъ, своимъ широво возростаю-

<sup>1</sup>) Лѣтон. русск. лит. и древн., IV, стр. 4.

щних содержаніемъ <sup>1</sup>). Но м'єтные элементы старой литературы были заглушаемы не съ XVIII въка, а гораздо ранъе, и именно съ XVI въка. Мъстныя произведения XVII столътия или писаны въ московскомъ духѣ, или уже остаются провинціализмомъ, не принимаемымъ въ расчетъ. Восемнадцатый въвъ воспринялъ именно эту объединенную литературу, и не онъ въ первый разъ "гнушался" провинціализма, потому что имъ раньше стала гнушаться Москва. Восемнадцатый въкъ, напротивъ, сдълалъ великое пріобрѣтеніе для литературы — и со стороны ея внѣшняго орудія, языва, и со стороны содержавія. Въ первомъ отношеніи, онъ стремится замёнить внижный, искусственный языкъ старины дёйствительнымъ языкомъ общества 2), и если не вдругъ этого достигъ, то потому, что слишвомъ сильна была старая привычва въ цервовному стилю. Во второмъ отношения восемнадцатый въкъ имълъ задачу, которая была почувствована старою Русью, но лишь очень слабо, — а именно онъ старался расширить самое содержаніе литературы, давно уже слишкомъ скудное для національнаго вначения. По необходимости создавался новый языкъ, безъ вотораго не могли быть выражены новыя понятія науки, теоретического и практическаго знанія. Только дополнивши этотъ общій недостатовъ просвёщенія, литература могла вновь обратиться въ мѣстному и народному, — и дѣйствительно обратилась. Старое ивстное было забыто, потому что уже было прожито исторически; н интересъ въ мъстному въ современной литературъ есть уже болѣе шировій интересь-не въ одной легендарной старинѣ, но и къ живой общественной действительности, къ насущнымъ народнымъ потребностямъ, правтическимъ и нравственнымъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если въ последние десятки леть высказалось стремление "не териеть развитія литературныхъ идей на ивстныхъ нарвчіяхъ", о которомъ говорилъ О. И. Бус-ласиъ, это внушалось только обскурантизмонъ, пугавшинъ правительство привракомъ малороссійскаго сепаратизма, — но это всегда было совершенно чуждо лучшему кругу н лучшимъ идеямъ литературы. <sup>2</sup>) Ср. Ключ., стр. 877.

# ГЛАВА IX.

## паломничество до половины XV въва.

Первые паломники.—Эпическое представленіе паломника-калики.—XII вікі: Данінлі игумень;—Новгородскіе "сорокъ каликъ".—Архіеписковъ Антоній (Добрыня Ядрейковичъ).—XIV вікъ: архіепископъ Василій;—Стефанъ Новгородецъ;—архимандрить Агрефеній;—Игнатій Смольнянинь;—дьякъ Александръ.—XV вікъ: Зосима;—"Бесбда о святыняхъ Царяграда";—Епифаній;—гость Василій;—священнонновъ Варсонофій.

Кавъ вообще письменность древней Руси вознивла подъ первыми вліяніями христіанскаго просв'ященія, такъ изъ тбхъ же религіозныхъ побужденій произошли первые опыты литературы паломническихъ "хожденій". Двёнадцатый вёкъ представляеть особенно богатое проявление литературныхъ интересовъ-въ цервовномъ учительствѣ, въ лѣтописи, въ поэмѣ; тому же вѣву принадлежить первое и знаменитъйшее произведение древняго руссваго паломинчества: Хожденіе игумена Данінла. Какъ Начальная или Несторова Лѣтопись осталась до самыхъ временъ Петра основаніемъ стараго лѣтописанія, такъ Хожденіе Данінла было знаменитвйшимъ произведеніемъ старой паломнической литературы и ходило въ рукописяхъ не только въ теченіе всего древняго періода, но и до самаго XIX столѣтія: это было не только назидательное чтеніе, по, видимо, и путеводитель для благочестивыхъ людей, которые предпринимали потомъ странствованіе къ Святымъ Мѣстамъ.

Начало нашего паломничества восходить, въроятно, къ самому первому періоду русскаго христіанства. Побужденія къ нему были понятны: въ умахъ людей, которые проникались истинами новообрътенной въры, страна, гдъ совершались божественныя дъянія Спасителя, должна была стать предметомъ величайшаго благочестиваго интереса, и этотъ интересъ преодолъвалъ всъ трудности путешествія, которыя, кромъ великой отдаленности

Святыхъ Мёстъ, умножались еще тревожнымъ политическимъ состояніемъ страны, гдё сначала шла борьба крестоносцевъ и сарацинъ, а затёмъ началось турецкое владычество: за исключеніемъ недолгаго и непрочнаго существованія Іерусалимскаго королевства въ рукахъ крестоносцевъ (1100—1188), драгоцённёйшія святыни христіанскаго міра находились въ рукахъ невёрныхъ. Въ такихъ условіяхъ паломничество становилось не только труднымъ путешествіемъ, но и подвигомъ. Первый русскій паломникъ, разсказавшій свое хожденіе, странствовалъ въ то время, когда Іерусалимъ былъ въ рукахъ крестоносцевъ, но и тогда посёщеніе Святыхъ Мѣстъ не было безопасно; впослёдствіи оно стало еще несравненно труднѣе.

Знаменитый игуменъ Даніилъ, первоначальнивъ древне-русскаго паломничества, былъ впрочемъ только первымъ паломникомъ, описавшимъ свое странствіе. Самыя хожденія начались гораздо раньше---какъ одинъ изъ признаковъ укръпленія христіанскаго в'вроученія, съ которымъ возникаль и религіозный энтузіазыть. Историческія свидётельства говорять, что знаменитый основатель Кіево-Печерской обители, преподобный Автоній, съ юныхъ лётъ исполненный страха Божія, по внушенію свыше, совершиль хождение на Асонь, славный на всемь Востокъ святою жизнью своихъ отшельниковъ: здёсь онъ принялъ постриженіе и началь свое пустынножительство, когда постригшій его асонскій игуменъ сказаль ему, чтобы онъ шель опять на Русь, гат съ благословения Св. Горы произойдуть отъ него многие черноризцы. Это хождение Антония на Авонъ совершилось еще въ первой половяни XI въка. Преп. Өсодосій Печерскій въ своей юности, слыша о м'встахъ, гдъ Христосъ совершилъ наше спасеніе, воспламенился ревностію видёть эти мёста и поклониться имъ; его намбреніе не могло исполниться; но такое странствіе въ Палестину совершилъ его современнивъ Варлаамъ, первый нгуменъ Печерской обители, поставленный Антоніемъ, а потомъ нгуменъ Дмитріевскаго монастыря (въ 1062). Легенда разсказываеть объ архіепископѣ новгородскомъ Іоаннѣ (ум. 1185), что онъ совершилъ путешествіе въ Іерусалимъ въ одну ночь на бъсъ, котораго покориль крестнымъ знаменіемъ <sup>1</sup>). Архіепископъ новгородскій Антоній въ описанія своего хожденія въ Царьградъ упоминаеть о замёчательномъ русскомъ паломнивѣ, который умеръ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ лётописи говорится о поставления архіепископа Сергія послё подчиненія Новгорода Москвё въ 1484: "Новгородци не хотаху покоритися ему, отняша у него умъ волшебствомъ; глагодаща: Іоаннъ чудотворецъ, что на бёсё ёздилъ, тотъ сотвори ему". Собр. Лёг., VI, стр. 236.

и погребенъ былъ въ Царьградъ: "на уболъ святого Георгія святой Леонтей попъ, русинъ, лежитъ въ твлв, великъ человъкъ, той бо Леонтій трижды въ Іерусалимъ пѣшъ ходилъ"<sup>1</sup>).

Эте странники давно уже получили у насъ название паломниковъ, несомевно въ связи съ западнымъ ихъ именемъ: palmarii, palmati, palmigeri, какъ ихъ называли потому, что они возвращались изъ Іерусалима съ пальмовыми вътвями въ знакъ и въ память пребыванія въ Святыхъ Мистахъ. Быть можеть, столь же древне названіе "пилигримъ", отъ латинскаго регеgrinus, вошедшаго и въ западные языки, столь извѣстное въ былинахъ, – и названіе "каликъ", въроятно отъ греческой обуви "калига", которая была извъстна въ старомъ русскомъ языкъ и независимо отъ этого примѣненія 2).

Повидимому уже искони особое благочестіе, одушевлявшее паломниковъ, и трудность самого предпріятія внушали большое уважение въ этимъ странникамъ. Они поставлялись въ число "цервовныхъ людей", находящихся въ спеціальномъ въдёніи церкви. Въ уставъ, приписываемомъ внязю Владимиру, читаемъ: "а се цервовные люди... паломнивъ, лечець, прощенивъ, задушный человъвъ, сторонивъ (страннивъ)... монастыреве" (также: "калика") и пр. Подобнымъ образомъ паломникъ поставленъ въ ряду церковныхъ людей въ уставной грамотъ новгородскаго князя Всеволода (1127-1132). Въ Лаврентьевской летописи разсказывается, подъ 1282 годомъ, объ одномъ татарскомъ нашествіи: въ числѣ захваченныхъ людей были паломенки; Ахматъ избилъ бояръ-, и повелѣ паломници тѣ пустити, а порты (одежду) повелё даяти паломникомъ избитыхъ бояръ, река имъ: вы есте гости, а паломници, ходите по землямъ, тако молвите: хто иметь держати споръ съ своимъ баскавомъ, тако ему будетъ"<sup>3</sup>).

Какъ показываетъ "Въпрашанье" Кирика, Савы и Ильн (1130 — 1156) въ новгородскому архіепископу Нифонту 4), страсть въ паломенчеству въ то время распространилась уже до такой степени, что церковная власть считала нужнымъ воздер-

. . . . . .

<sup>1</sup>) Изд. Саввантова, стр. 142. <sup>2</sup>) Игуменъ Данияъ разсказываетъ, какъ ключарь пустилъ его ко гробу Госнодню: "онъ же отверзе ин двери святия и повель ин выступити изъ калиговъ и тако босого введе из единаго въ святый гробъ Господень", стр. 128-129 изд. Веневитннова. Ср.: калига и калика въ Матер. для словаря древне-рус. язика, Срез-ревсерго: въ цитатамъ можно прибавить Памятники древне-рус. каноническаго права (Р. Историч. Библіотека, изд. Аргеограф. Коми., т. VI. Спб. 1880), ст. 866.
 <sup>4</sup>) "Въпрашанъе" есть рядъ вопросовъ и отвётовъ по разнымъ предметамъ цер-

ковнаго ученія и обычая, которие возбуждали недоуменіе неонытныхъ клириконь, к за разръшениемъ этихъ недоумъний - иногда очень простодушныхъ и рисующихъ нравы-они обращались къ своему пастырю.

### ЭПИЧЕСКОЕ ИЗОБРАЖЕНІЕ КАЛИКИ.

живать не въ мёру ревностныхъ странниковъ: одни суевёрно думали, что только паломничество можеть привести въ настоящему душевному спасенію, другіе искали лишь повода въ праздности. "А наке се ръхъ, — пишетъ Кирикъ: — идуть въ сторону въ Іерусалниъ въ святымъ, а другымъ азъ бороню, не велю ити: сай велю доброму ему быти. Нынъ другое уставихъ: есть ли ми, владыво, въ томъ гръхъ?---Велми, рече, добро твориши: да того двля идеть, абы порозну ходяче ясти и пити: а то ино зло, борони рече". Илья спрашиваль: -- "Ходили бяху ротв, хотяче въ Іерусалимъ. — Повелѣ ми опитемью дати: та бо, рече, рота губить землю сію". Самъ Нифонть если не бывалъ паломникомъ, то является близво знавомымъ съ цервовными греческими обычаями и паломническими легендами. Кирикъ между прочимъ дълаеть ему вопросъ: "Прашахъ его; гдѣ есть вресть честный?--Тако пов'вдають, рече, намъ: яко, не дошедъ Царяграда, егда обрётенъ, възнеслъся на небеса; тако зовуть мёсто то: Божіе Взнесеніе, а на земли осталося подножіе" 1).

Надо думать, что уже въ это отдаленное время, когда такъ широво, даже чрезмёрно, распространялось паломничество, сложыся опредбленный типъ перехожаго валики", который ходилъ въ Царьградъ, на Авонъ, въ Іерусалимъ, потомъ странствовалъ по отечественнымъ святынямъ в наконецъ дълалъ это настоящей профессией. Исторія сохранила мало подробностей объ этой черть стараго быта; но едва ли не очень далекому времени принадлежать тв сорокъ каликъ со каликою, и "старчище пилигриинще", которыхъ изображаетъ былина. Былина, быть можетъ, нёсколько приврасила изображение, когда сопоставляла каликъ съ самими богатырями; но во всявомъ случав въ ея изображевіяхъ надо предполагать фактическую основу. За отсутствіемъ прямыхъ свидётельствъ, намъ остались, во-первыхъ, повёствованія паломнивовъ, гдъ сохранились отчасти и бытовыя подробности; во-вторыхъ, память этого церковно-народнаго движения отразилась въ поэвіи былины и духовнаго стиха, и носителями посл'яняго были именно перехожіе калики.

Если уже въ XII въкъ мы видъли осужденіе развивавшейся страсти къ паломвичеству и если у самого Данінда встрътимъ косвенное неодобреніе, когда онъ осуждаетъ тъхъ, которые въ своихъ странствіяхъ "возносятся умомъ своимъ, какъ будто сотворивши нъчто доброе, и теряютъ мзду своего труда", тогда какъ, оставаясь дома, можно лучше послужить Богу, — то надо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Памятники древне-рус. каноническаго права, ст. 27, 32, 62.

думать, что уже въ то время паломничество сильно развилось и выработало самый обычай странствія.

Въроятно уже искони такимъ обычаемъ стала паломничья "дружина", какъ и въ извъстной былинъ насчитано было сорокъ каликъ съ каликою, составлявшихъ цъльное общество. Это вовсе не были только тъ скромные, иногда убогіе люди, изъ какихъ состоять обыкновенно странники-богомольцы нашего времени; напротивъ, это бывали и люди богатые и сильные, которыхъ старая былина находила возможнымъ сравнивать и даже отождествлять съ богатырями. Припомнимъ, что каликою былъ и знаменитый новгородский удалецъ, Василий Буслаевъ... Былина разсказываетъ о нравахъ этой дружины. Сорокъ каликъ начали снаряжаться ко святому граду Іерусалиму изъ пустыни Ефимьевой, изъ монастыря Боголюбова. Прежде всего, ставши въ кругъ, они выбрали себѣ атамана, который положилъ имъ заповѣдь великую. Благочестивая цъль странствія указана наглядно:

> А идтить намъ, братцы, дорога не ближняя, Идти будетъ ко городу Іерусалиму: Святой святыни помолитися, Господню гробу приложитися, Во Ердань-ръкъ искупатися, Нетлънной ризой утеретися,—

идти имъ селами и деревнями, городами съ пригородками, и на пути, если кто украдетъ, солжетъ или сдёлаетъ другой грёхъ, того оставить въ чистомъ полё и по плечи закопать въ сырую землю. Такова была строгая дисциплина "дружины". Странники однако вовсе не отличались благочестивымъ смиреніемъ. Подходя къ Кіеву, они встрётили въ раменьё на охотё самого князя Владимира:

> Становилися (калики) во единый кругъ, Клюки-посохи въ землю потыкали, А и сумочки исповѣсили. Скричатъ калики зычнымъ голосомъ: Владимиръ князь стольно-кіевскій! Дай-ка намъ, каликамъ, милостыню, Не рублемъ беремъ мы и не полтиною, Беремъ-то мы цѣлыми тысячами. Дрогнетъ матушка сыра-земля, Съ деревъ вершины попадали, Подъ княземъ конь окорачился, А богатыри съ коней попадали.

Владимиру нечёмъ было надёлить каликъ и онъ послаль ихъ въ Кіевъ, къ княгинё Апраксёевиё. Здёсь —

#### ЭПИЧЕСКОЕ ИЗОВРАЖЕНИЕ КАЛИКИ.

Среди двора княженецкаго Клюки-посохи въ землю потыкали, А и сумочки исповѣсили, Подсумочья рыта бархата. Скричатъ калики зычнымъ голосомъ: Съ теремовъ верхи повалилися, А съ горницъ охлопья попадали, Въ погребахъ питья всколебалися.

Таковы калики въ представленіи былины. Сами богатыри князя Владимира могли являться въ видё каликъ и даже какъ будто считали это почетомъ. Въ былинахъ объ Ильё Каличище Иванище, въ былинахъ о Васильё Буслаевё Старчище-Пилигримище являются настоящими богатырями; по старымъ представленіямъ, несомиённо отвёчавшимъ въ извёстной мёрё самой жизни, калика могъ носить богатырскія черты, потому что самъ бывалъ нёкогда богатыремъ, — такимъ изображается, напримёръ, Василій Буслаевичъ, который послё своихъ бурныхъ похожденій рёшилъ отправиться ко Святымъ Мёстамъ: "съ молоду бито много, граблено, подъ старость надо душа спасти".

Паломничья дружина отличалась и внѣшнимъ видомъ: у нея былъ свой обязательный костюмъ, приспособленный къ странствію. Свудные источники не дали и здѣсь прямыхъ древнихъ свѣдѣній, и опять нѣкоторыя подробности можно извлечь только ивъ сравнительно поздней былины. Сорокъ каликъ одѣты были такъ:

> Лапотики на ножкахъ у нихъ были шелковые, Подсумочки шиты черна бархата, Въ рукахъ были клюки кости рыбьея, На головушкахъ были шляпки земли греческой,

Илья, собираясь на Идолища поганаго, одвается каликою:

Обулъ Илья лапотики шелковые, Подсумокъ одёлъ онъ черна бархата, На головушку надёлъ шляпу земли греческой, Не взялъ съ собой палицы булатныя,—

и взялъ потомъ клюку у Каличнща Иванища. Въ другомъ ваpiauтė:

> Оболокаеть Илейко платье каликино, Обуваеть лапотки обтопочки, Накладаеть шляпу земле-грецкую, Земле-грецкую шляпу сорокь пять пудовь.

Михайло Потокъ, переодъваясь валикой, —

Обулъ себъ лапотики шелковинькіе, Клюку онъ бралъ кости рыбьея, Подсумокъ одѣлъ черна бархата, На голову—шляпу земли греческой.

Лапотнии бывали не только шелковые; на одномъ каликъ-

Лапотки на немъ семи шелковъ, Подковырены чистымъ серебромъ, Личико унизано краснымъ золотомъ, Шуба соболиная, долгополая, Шляпа сорочинская земли греческой, Въ тридцать пудъ шелепуга подорожная.

Или даже:

Шили лапотки изъ семи шелковъ. У нихъ вплетено въ лапотикахъ въ пяткъ, носяъ, По ясному по камешку самоцвътному.

Постоянное упоминание о шляпѣ земли греческой или сорочинской; название каликъ, отъ слова "калига"; присутствие слова "пилигримъ" въ самыхъ былинахъ ("старчище-пилигримище", о богатыръ валивъ); слово "паломнивъ", — указываютъ, что одъяніе нашихъ паломниковъ сложилось подъ вліяніемъ общаго пилигримскаго обычая греческаго и западнаго, съ которымъ наши паломники необходимо встрёчались въ Греціи и Святой Землё, въ тѣ вѣва принадлежавшей еще врестоносцамъ. Сравнивая нашу "каличью вруту", т.-е. одежду, съ одеждой средневъвовыхъ западныхъ пилигримовъ, Срезневскій находилъ ихъ совершенно схожими, --- лишь съ тою оговорьою, что былина, воторая является здѣсь единственнымъ источникомъ относительно русскихъ каликъ, могла утратить нёвоторыя старыя черты и названія. Тамъ и здёсь главныя подробности востюма однё и тё же. Между прочимъ упоминается еще одна принадлежность одбянія въ разсказв о томъ старцё пилигримё, который былъ некогда учителемъ Василія Буслаева. Это былъ большой богатырь, и въ разныхъ варіантахъ былины его необывновенное снаряженіе описывается такъ:

> Одѣваетъ старчище кафтанъ въ сорокъ пудовъ, Колпакъ на голову полагаетъ въ двадцать пудъ, Клюку въ руки беретъ въ десять пудъ.

Или:

Стоить туть старець пилигримище, На могучихъ плечахъ держить колоколъ, А вёсомъ тоть колоколъ въ триста пудъ.



Василій Буслаевичь быль раздражень вибшательствомь старца, воторый хотёль воздержать его буйство: ---

> Ударилъ онъ старца во колоколъ А и той-то осью телѣжною: Качается старець, не шевельнется; Заглянуль онь Василій старцу подъ колоколь, А во лов глазъ ужъ въку нъту.

Въ вонцъ вонцовъ Василій разбилъ колоколъ "на двъ стороны" (или: "разсыцаль коловоль на ножевыя черенья") и убиль старца.

Что же это былъ за колоколъ? Срезневскій справедливо замвчаль, что въ былинахъ бываетъ путаница лицъ, событій, неумъренная гипербола, но не бываеть произвольной выдумки. Онъ затруднылся найти въ востюмѣ средневѣвовыхъ пилигримовъ параллель для этого "колокода". Ясно было только, что колоколь представлялъ принадлежность одбанія. Позднъйшіе пересказы былины очевидно потеряли смыслъ этого слова, и мы, напримъръ, читаемъ:

> Идеть врестовый батюшка старчище-пилигримище, На буйной голов' колоколь пудовь въ тысячу, Во правой рукѣ языкъ во пятьсотъ пудовъ,-

такъ что часть одбянія превратняась въ настоящій коловоль. Срезневскій предположиль, что первоначальный "колоколь", превращенный позднею былиною въ колоколъ церковный <sup>1</sup>), -могъ быть опять повтореніемъ изъ западнаго пилигримскаго одбянія. Въ средніе вбяз было именно названіе дорожнаго платья: въ средневъвсовой латинской формъ cloca, у англичанъ cloak, у французовъ cloche, clocette, въ средне-нѣмецкомъ clocca, glocca, glocke, въ старочешскомъ klakol, klakolca. Это былъ дорожный плащъ безъ разръза напереди, который бывалъ, напримъръ, обязателенъ для священниковъ во время путешествій <sup>2</sup>)... Само собою разумвется, что наши пилигримы могли обходиться в съ обыкновенной одеждой, которая могла представлять тв же удобства; прибавлялась только посохъ и сума, также вещи обывновенныя; но вибств съ твиъ весьма вброятно, что перенимались также греческія и западныя принадлежности паломничьяго одбянія: греческая шляпа, западный плащъ, калиги и т. п. Новѣйшіе изсабдователи былины думають, однаво, что подъ воловоломъ

Нівкоторних изслёдователямъ былины казалось, что могь здёсь нониматься колоколъ вёчевой, такъ какъ старецъ могь быть поэтическимъ образомъ вёча.
 \*) Срезневскій, въ "Запискахъ" Академін Наукъ, 1862, т. І, кн. П, стр. 186— 210; Крута каличы, въ Извёстіяхъ Русскаго Археолог. Общества, т. IV.

могъ подразумъваться и действительный воловолъ — тольво въ качествѣ гиперболическаго выраженія богатырской силы <sup>1</sup>).

Наконецъ, особую черту каликъ составила ихъ роль народно-поэтическая --- распространение легенды. Уже изъ того, что увидимъ въ путешествіяхъ Давіила и Антонія, ясно, что калики въ этомъ отношения были въ условіяхъ, особенно благопріятныхъ усвоенію византійской и палестинской, а иногда и богомильской легенды. Въ то время, какъ дома новые христіане были въ этомъ случав ограничены лишь немногими внижными источнивами, передъ паломникомъ открывалась пълая общирная масса легендарныхъ сказаній, которыя онъ выслушивалъ при обозрѣніи самыхъ святынь: онъ могъ или самъ записать ихъ отдёльными сказаніями, или найти объ этомъ готовыя тетрадки и въ переводѣ принести ихъ на родину; или могъ найти подобныя тетрадки въ готовой южно-славянской формъ; - какъ это и бывало. Впосябдствія изъ валикъ, смёшавшихся съ низшими страннивами, "калъками", образовались профессіональные певцы духовныхъ стиховъ, первое появление которыхъ должно восходить въ довольно далевому времени, хотя при данныхъ, имѣющихся теперь, время это опредблить трудно.

Когда именно странствоваль въ Палестину игуменъ Данінлъ, это вызывало различныя мибнія. Судя по упоминаніямъ Данінла о руссвихъ внязьяхъ и внязъ Балдуннъ, воторый правилъ тогда въ Іерусалний и съ войскомъ котораго нашъ паломникъ сделалъ одно изъ своикъ путешествій, дѣлали завлюченіе, что его хожденіе, совершилось въ 1113-1115 годахъ; но върнъе другое соображение, которое точные приурочиваеть события врестоносныхъ войнъ и по которому путешествіе Данінла должно быть отнесено въ 1106-1108 годамъ. Объ его біографін ничего неизвъстно: только то обстоятельство, что Данінлъ, говоря объ Іорданѣ, сравниваеть его съ ръкою Сновью<sup>2</sup>), какая отыскалась въ нынъшней Черниговской губернін, побудило митр. Евгенія, а затёмъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ждановъ, Русскій былевой зпосъ. Спб. 1895, стр. 377 — 379. Еще раньше другія соображенія сдѣланы были А. Веселовскимъ: "Славлискія сказанія о Соломонѣ и Китоврасв". Спб. 1872, 181—188. <sup>2</sup>) "Всѣмъ же есть подобенъ Іорданъ къ рѣцѣ Сновьстѣй, и вширѣ, и въ глубле и лукаво течетъ и быстро велии, яко же Сновь рѣка. Вглубле же есть 4 сажень среди самое купѣли, яко же нзмѣрихъ и искусихъ самъ собою, нбо пребродихъ на ону страну Іордана, много походихомъ по брегу его; вширѣ же есть Іорданъ яко же есть Сновь на устія... болоніе имать яко Сновь рѣка". И въ другомъ мѣстѣ: "Те-четъ же Іорданъ быстро и чисто водою, и лукараво велии, и есть всѣмъ подобенъ Сновѣ рѣцѣ, въ ширѣ и въ глубину, и въ боломіемъ подобенъ есть Іорданъ Сновѣ рѣцѣ". Ср. 45—46, 90—100, по изданію Веневитинова. Шесть равъ понадобнось Далівлу приноминть свою Сновь! Данивлу припомнить свою Сновь!

#### ИГУМЕНЪ ДАНИЛЪ.

и другихъ изслъдователей считать Даніила уроженцемъ черниговскаго края; но это название ръки встръчается и въ другихъ мъстахъ, в гораздо болъе можно заключать о южно-русскомъ происхождении Даниила изъ того обстоятельства, что въ его разсказъ, когда онъ вспоминаетъ о далекой родинъ, названы одни южно-русскіе внязья. Путешествіе Даніила начинается и оканчивается Царьградомъ; поэтому думаютъ также, что оно предпринято было послё болёе или менёе продолжительнаго пребыванія въ византійской столиці: это возможно, потому что вромі ближайшей зависимости русской церкви отъ цареградскаго патріарха, этотъ городъ представлялъ для благочестиваго странника множество поразительныхъ чудесъ и святынь. Впрочемъ вопросъ о происхождении Даниила большой важности не имъетъ: пребывая въ Святой Землё, игуменъ Даніилъ постоянно чувствуеть себя представителемъ всей русской земли: безъ какихъ-либо ивстныхъ предпочтеній онъ приносить у гроба Господня молитвы о всей русской землъ, онъ выпросилъ у князя Балдуина позволеніе поставить у гроба Господня свое "кандило" отъ всей русской земли <sup>1</sup>); и затёмъ онъ говорить, что Богъ тому свидътель и святой гробъ Господень, что во всъхъ мъстахъ святыхъ онъ не забылъ именъ внязей руссвихъ и внягинь и дътей ихъ, епископовъ, игуменовъ и бояръ, и дътей своихъ духовныхъ и всёхъ христіанъ, и имена внязей русскихъ онъ записалъ въ лавръ у святого Саввы, "сколько упомнилъ ихъ именъ", и они поминаются тамъ на ектении<sup>2</sup>).

По своему составу "Хожденіе" Даніила стало вавъ бы типическимъ образцомъ позднѣйшихъ произведеній этого рода. Это не есть путешествіе въ нынёшнемъ смыслё слова: такъ какъ его единымъ побужденіемъ было благочестивое желаніе видёть Святыя Мъста, весь его разсказъ ограничивается ихъ описаніемъ,

НСТ. РУССК. ЛИТ. Т. 1.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Великую пятинцу, разсказываеть онъ, "идохъ къ князю тому Балъдвину и ноклонихся ему до земли. Онъ же видёвъ мя худаго, и призва мя къ себё съ ло-бовію и рече ми: "что хощещи, игумене Русьскій?" Позналъ мя бяше добрё и люби ия велин, якоже есть мужь благодётень и сибрень велин и не гордить ни мало. Азъ же рекохъ ему: "княже мой, господние мой! Молю ти ся, Бога деля и князей дъля русскихъ, повели ин, да бихъ и азъ поставилъ свое кандило на гробе святемъ отъ всея русьския земли!" Тогда же онъ со тщаніемъ и съ любовію поведе ин поставити ванднло на гробѣ Господни и посла со ищеновити съ люовно поведь на по-ставити ванднло на гробѣ Господни и посла со мною мужа, своего слугу лучьшаго, къ исовому святаго Бъскресенія и въ тому, иже держить ключь гробный (стр. 127 — 128). Видя его "сущую любовь въ Гробу Господно", ключарь Гроба Господня даль ему (на третій день послѣ Пасхи) малую часть святого камня и, говорить Данінль, "изидохъ изъ гроба святаго съ радостію великою, обогатився благодатію Божіею и носля въ руку моею даръ святаго мъста и знаменіе святаго гроба Господня, и идохъ, радуяся, яко накако скровеще богатьства нося, идохъ въ келію свою, радуяся великою радостію". <sup>2</sup>) Стр. 139—140.

. а передъ тѣмъ онъ даетъ только маршрутъ пути съ указаніемъ разстояній и иногда лишь съ самыми вратвими извёстіями о странё и жителяхъ. Читатель не находитъ у него сведений объ особенвостяхъ природы, о политическомъ положени видъчныхъ земель. о быть и нравахъ жителей; все внимание писателя поглощено разсказомъ о томъ, какъ добраться до Святой Земли, и затёмъ обстоятельнымъ описаніемъ самыхъ святынь, которыя онъ упоминаетъ по порядку, перечисляя все достопримъчательное: при каждой мёстности онъ вспоминаеть библейскую и евангельскую исторію, воторую знаеть съ большими подробностями, обильно дополняя ихъ легендою и аповрифическими свазаніями. Его описаніе обнимаетъ не только путь въ Іерусалиму отъ Царьграда (моремъ) и самый Іерусалимъ, но и другія священныя мъста Палестины; путь въ Тиверіаду онъ совершилъ съ войскомъ князя Балдуина, такъ какъ путешествіе въ странѣ было небезопасно оть сарацинь. Въ самой Палестинъ онъ пробыль болье года и видимо употребилъ всѣ средства въ тому, чтобы собрать самыя достовърныя и подробныя свъдъвія. "Я, недостойный игуменъ Даніилъ, — говоритъ́онъ, — пришедши въ Іерусалниъ, пробылъ 16 мѣсяцевъ въ лаврѣ святого Саввы и потому могъ походить и разсмотръть всъ его Святыя Мъста. Потому что невозможно безъ добраго вожа (проводника) и безъ языка узнать и видёть всѣ Святыя Мѣста. И что у меня было моего скуднаго добыточка, я даваль изъ этого людямъ, хорошо знающимъ всѣ Святыя Мъста въ городъ и внъ города, чтобы все мнъ хорошо указали, — такъ это и было. И далъ мий Богъ найти въ лаври мужа святого и стараго деньми и весьма книжнаго. И этому святому мужу Богъ вложилъ въ сердце полюбить меня худого, и онъ хорошо указалъ мнъ всъ тъ Святыя Мъста и въ Іерусалимъ и во всей той землъ"... И дъйствительно, его указанія весьма обильны и обывновенно точны. Разсвазъ отличается большою простотой, безъ всякихъ попытокъ въ той высокопарности, которая уже съ этого времени начинала проникать къ нашимъ внижнивамъ.

Эта простота, точность, богатство историческихъ и легендарныхъ указаній сдёлали этотъ первый разсказъ русскаго паломника весьма любимымъ чтеніемъ древней Руси. Новёйшій издатель "Хожденія" могъ указать до семидесяти списковъ, изъ которыхъ (таршіе не восходятъ впрочемъ дальше XV вёка. Большая распространенность "Хожденія", какъ обыкновенно бывало въ подобныхъ случаяхъ, повела къ тому, что списки его распадаются на нёсколько различныхъ редакцій. Новёйшій издатель

#### игуменъ данияъ.

полагаль, что въ этихъ редакціяхъ, представляющихъ литературную исторію "Хожденія", именно отразилось различное пониманіе этого произведенія въ разныя эпохи нашей письменности;---съ другой стороны можно думать, что различное отношение къ этому памятнику могло существовать въ одно и то же время. Уже въ древнъйшихъ извъстныхъ спискахъ сочинение Даниила является съ различными заглавіями: Книга, глаголемая странвикъ; Странникъ, хожденіе Даніила игумена; Паломникъ Даніила мниха игумена странникъ; Житіе и хожденіе Даніила, русскія земли игумена; Свазание Данияла игумена и т. д., такъ что различіе редавцій должно было существовать еще до XV віва. Думають, что заглавіе "Странникъ" ставилось надъ совращенными списвами именно въ смыслъ путеводителя; заглавіе "Житіе" могло явиться изъ того, что сочинение Даниила было внесено въ вавой-нибудь древній списовъ Четьихъ-Миней (вавъ впослёдствіи оно внесено было въ Четьи Минен митрополита Макарія), и Давінлъ былъ принятъ за святого. Нътъ сомивнія, что Хожденіе Даніяла вмёло для послёдующихъ паломниковъ значеніе путеводителя; содержавие его смъшивалось съ другими подобными внигами; въ концъ концовъ забывалось даже точное имя древняго странника. Во всякомъ случав книга Даніила осталась однимъ изъ лучшихъ памятниковъ нашей старой паломнической литературы.

Въ историко-литературномъ отношения "Хождение" Данияла представляеть большой интересь. Какъ литературный памятникъ, одннъ изъ древнъйшихъ въ нашей письменности, оно важно вакъ первый опытъ развившейся потомъ паломнической литературы и любопытно отраженіями быта и понятій, чертами стиля и языка; затёмъ весьма значительно его археологическое значеніе въ ряду средневѣковыхъ описаній Святой Земли вообще. Мы видёли, какъ Даніилъ заботился о полной точности своихъ описаній, для которыхъ искалъ свёдущихъ людей изъ мёстныхъ церковныхъ старожиловъ. Поставленъ былъ вопросъ о томъ, имълъ ли Даніилъ какое-нибудь руководство предшествующихъ памятниковъ письменности: его собственный разсказъ исключаеть необходимость считать подобное болёе раннее руководство необходимымъ, --- то, что онъ написалъ, какъ о своемъ пути, закъ и о видънномъ въ Святой Землъ, онъ могъ разсказать по собственному наблюденію и непосредственнымъ разспросамъ у свояхъ вожей. Его свёдёнія пріобрётають большое значеніе для нсторической топографіи Святой Земли. Нівкоторымъ изъ нашихъ новъйшихъ путешественниковъ въ Святую Землю (напр., извъст-

ному А. Н. Муравьеву) извѣстія Даніила казались неточными, но дѣло именно въ томъ, что эти извѣстія относятся къ XII столѣтію, и когда Хожденіе (во французскомъ переводѣ Норова) стало извѣстно западнымъ спеціалистамъ по изученію средневѣковой Палестины, они, напротивъ, ставили Даніила весьма высоко въ ряду древнихъ паломниковъ <sup>1</sup>).

Данінлъ вообще есть типическій благочестивый паломнивъ среднихъ въвовъ. Онъ очень свромно говорить о своемъ странствіи, которое совершилъ онъ, понуженъ мыслію своею и нетерпъніемъ монмъ видъти святый градъ Іерусалимъ и землю обѣтованную". Но, хотя сильно было его собственное "нетерпѣніе", онъ проситъ не зазрить его худоумія и грубости въ написанномъ: самъ онъ человъвъ гръшный ("азъ же неподобно ходихъ путемъ симъ святымъ, во всякой лености и слабости и во пьянствъ и вся неподобныя дёла творя"), но написаль все, что видёлъ своими очами, "дабы не въ забыть было то, еже ми поваза Богъ видъти недостойному"; написалъ, "надъяся на милость Божію и вашу (читающихъ) молитву", и убоявшись примъра того лъниваго раба, который скрылъ талантъ своего господина. Написаль онь свое хожденіе "върныхь ради человъкъ", чтобы, слышавъ о Святыхъ Мёстахъ, они поскорбёли и помыслили о нихъ и приняли отъ Бога равную маду съ тёми, которые доходили до нихъ: онъ убъждаетъ, что многіе, оставаясь добрыми людьми дома, больше заслужать оть Бога, чёмъ тё, которые, дошедши Святыхъ Мёстъ и святаго града Іерусалима. вовносятся своимъ умомъ, "яко нѣчто добро сътворивше, и погубляютъ мзду труда своего". Такимъ образомъ и Даніилъ присоединяется въ темъ предостережениямъ, которыя были уже надобны въ XII въкъ, когда страсть въ паломничеству доходила до злоупотребленія.

Съ первыхъ шаговъ своего путешествія, когда Даніилъ плылъ отъ Царьграда по "лукоморью" и по островамъ Архипелага, онъ встрѣчалъ уже множество предметовъ, внушавшихъ благочестивое любопытство: видѣнные города и острова были исполнены воспоминаніями о святыхъ, чудными предметами и святынями. Онъ называетъ имена этихъ святыхъ, разсказываетъ какъ рождается темьянъ (оиміамъ, ладонъ), падающій съ неба и собираемый на деревьяхъ; на островѣ Кипрѣ онъ видѣлъ на вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Einer der best unterrichteten und selbstständig forschenden Pilger, der russische Abt Daniel, по отзыву вюрцбургскаго профессора Зеппа (Sepp, Neue architectonische Studien und historisch-topographische Forschungen in Palästina, 1867, стр. 203 в др.).

сокой гор'в великій кресть, который поставила святая Елена "на прогнаніе б'всомъ и всякому недугу на исц'вленіе, и вложила въ крестъ честный гвоздь Христовъ", — бываютъ отъ этого креста донынѣ великія знаменія и чудеса: "стоитъ же на воздухѣ крестотъ, ничимъ же не придержится къ землѣ, но тако Духомъ Святымъ носимъ есть на воздусѣ. И ту недостойный азъ поклонихся святыни той чюдной и видѣхъ очима своима грѣшныма благодать Божію на мѣстѣ томъ и походихъ островъ тои весь добрѣ".

Въ Іерусалимъ и на всемъ пространствъ Святыхъ Мъстъ овъ ввдёль множество священныхъ памятниковъ ветхозавётныхъ и евангельскихъ, которые описываетъ обыкновенно съ большою точностію, измѣряя большія разстоянія — верстами, малыя — какъ "дващи дострѣлити гораздо", "яко можетъ доверечи (довергнуть, докинуть) каменемъ малымъ"; измѣряя величину зданій и памятниковъ локтами, пядями и саженями (гробъ Господень онъ измърнять "собою"); пересчитывая стояпы, овна, иконы и т. п.,--и окруженъ былъ повсюду атмосферою легенды. Когда въ первый разъ бываетъ виденъ путнику Герусалимъ, "и бываетъ тогда радость велика всякому христіанину, видевше святый градъ Іерусалимъ, и ту слезамъ пролитье бываетъ отъ върныхъ человъвъ. Нивто же бо можеть не прослезнтися, узръвъ желанную ту землю н мѣста святаа вида, идѣже Христосъ Богъ нашъ претерпѣ страсти насъ ради гръшныхъ. И идутъ вси пъши съ радостію веливою въ граду Іерусалныу". Съ первыхъ стровъ описанія Іерусалныя Данінлъ сопровождаеть его эпнзодами священной исторіи и легенды. Описывая Храмъ Воскресенія, онъ говорить подробно о Гробѣ Господнемъ, объ его видѣ и размърахъ, о самомъ храмѣ и въ концѣ замѣчаетъ: "Ту есть виѣ стѣны за олтаремъ пупъ земли, и создана надъ нимъ комарка и горъ написанъ Христосъ мусіею и глаголетъ грамота: се пядію моею намърнить небо и землю". И затъмъ онъ разсказываетъ о мъстъ распятія Господня: "А отъ пупа земнаго до распятія Господня и до врая есть саженъ 12<sup>1</sup>)". Распятіе поставлено было на камий: посреди его высичено было углубление, "скважня", въ которой водруженъ былъ вресть. "Исподи же подъ тёмъ камнемъ лежить первовданнаго Адама глава; и во распятіе Господне, егда на врестъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ предасть Духъ свой, и тогда раздрася церковная катапетазма и каменіе распадеся; тогда же и ть камень просёдеся надъ главою Адамлею

<sup>1) &</sup>quot;Края", т.-е. Краніева, Лобнаго мъста.

и тою разсёлиною сниде кровь и вода изъ ребръ Владычень на главу Адамову и омы вся грёхы рода человёча". Это была легенда, извёстная во всемъ христіанскомъ мірѣ, прочно установленная сказаніями о крестномъ древѣ, — которыя возводили исторію этого древа до временъ первыхъ людей, продолжали ее исторіей Соломонова Храма и т. д., съ разнообразными комбинаціями апокрифическихъ сюжетовъ. Нашъ Даніилъ подтверждаетъ легенду фактомъ, какъ очевидецъ: "И есть разсѣлина та на камени томъ и до днешняго дне знати есть на деснѣй странѣ распятія Господня знаменіе то честное".

И затёмъ Давіилъ видить въ самомъ Іерусалимѣ и во всей Палестинѣ множество мѣсть, ознаменованныхъ веливими священными событіями. Онъ видёль жертвенникь, на которомь Авраамь намбревался принести въ жертву Исаака; невдалекъ святая темница, въ которой заключенъ былъ Христосъ, и въ 25 саженяхъ — то мъсто, гдъ святая Елена обръла честный вресть, и вънецъ, и вопье, и губу, и трость. Онъ видълъ и много другихъ мъстъ, связанныхъ съ земною жизнію Спасителя; видълъ много мѣстъ, гдѣ совершались событія библейскія: пещеру, въ которой убить быль пророкь Захарія, и вий той пещеры камень, на которомъ Іаковъ видёль свой сонъ и боролся съ ангеломъ; далёе: гробъ Богородицы; пещеру, гдё преданъ былъ Христосъ; келью Іоанна Богослова, въ которой Христосъ вечерялъ съ учениками своими; въ Виолеемъ видълъ вертепъ, гдъ совершилось Рождество Христово, ясли Христовы; пень того древа, изъ котораго сдѣланъ былъ крестъ Христовъ и т. д. Близь Елеонской горы былъ столпникъ, "мужъ духовенъ вельми". Данінлъ видёлъ гору Өаворъ съ пещерой Мелхиседева; Назаретъ, гдѣ домъ Іосифа Обручника; святой кладезь, у котораго совершилось благов'єщеніе, и т. д. Въ праздникъ Пасхи Данінлъ видблъ, какъ свётъ небесный сходилъ ко гробу Господню, и говорить объ этомъ въ блажендомъ восхищения: "Така бо радость не можетъ быти человёку, ака же радость бываетъ тогда всякому христіянину, видъвши свъть Божій святый; иже бо не видъвъ тоа радости въ тъ день, то не иметь въры сказающних о всемъ томъ виденія; обаче мудрія и вёрнія человёци велми въруютъ и въ сласть послушають сказаніа сего и истины сеа и о мъстахъ сихъ святыхъ". Въ истинъ разсказа онъ свиавтельствуется Богомъ, гробомъ Господнимъ; этому были свидвтелями и вся дружина, русьстів сынове, приключышінся тогда во тъ день новгородци и кіяне... и иніи мнози, еже то свѣдають о мнё худомъ и о сказаніи семъ". Въ нёкоторыхъ спи-

### новгородские сорокъ каликъ. Арх. Антоний.

скахъ поставлено: "моя дружина", и отсюда выводили заключеніе, что Даніилъ стоялъ во главѣ извѣстнаго числа паломниковъ. Весьма вѣроятно и естественно, что странники, предпринимавшіе столь далекій путь, собирались въ группу, какъ дѣлаютъ это богомольцы и теперь, и что во главѣ дружины могъ стать здѣсь игуиенъ. Далѣе, мы еще встрѣтимся съ этой дружиной.

Послѣ игумена Даніила не встрѣчается памятнивовъ паломничества до архіепископа новгородскаго Антонія, въ самомъ концѣ столётія. Но на этотъ промежутовъ приходится чрезвычайно любоинтное свидѣтельство, найденное недавно.въ сборникѣ XVI---XVII вѣка, описанномъ въ Отчетѣ Публичной Библіотеки въ Петербургѣ за 1894 годъ. Это — явтописная запись, нивогда раньше не встрѣчавшаяся, отъ второй половины XII вѣка, о томъ, какъ изъ Новгорода отправились во Святую Землю сорокъ каликъ поклониться Гробу Господню, какъ они посътили святыя мъста и вывезли въ Новгородъ изъ Палестины разныя святыни для церквей и монастырей. Лётописное извёстіе говорить именно о сорока каликахъ, такъ что число, освященное эпическимъ преданіемъ въ былинѣ о сорока каликахъ съ каликою, повидимому находить основу въ историческомъ фактъ XII столътія. Самый разсвазъ въ лётописной записи носить съ одной стороны черты обычнаго стиля паломниковъ, съ другой оттвики народной рвчи, которая нерёдко въ лётописи такъ живо переносить насъ въ бытовую действительность, а иногда напоминаетъ самый тонъ народной поэзіи... Этотъ новый памятникъ, при ближайшемъ изслёдованіи, можеть повести въ любопытнымъ заключеніямъ о происхождения упомянутой былины, а съ другой, указываеть еще новый факть изъ исторіи древняго паломничества <sup>1</sup>).

Архіепископъ новгородскій Антоній, въ мірѣ Добрыня Ядрѣйковичъ (или Андрейковичъ), странствовалъ въ Царьградъ около 1200 года и оставилъ описаніе цареградскихъ святынь. Повидимому, онъ пробылъ въ Константинополѣ довольно долго, потому что видѣлъ многое. Полагаютъ, что авторъ, принадлежавшій въ Новгородѣ въ знатному роду, сдѣлалъ путешествіе еще міряниномъ, что онъ почувствовалъ свою неумѣлость въ книжномъ дѣлѣ и потому ограничился только сухимъ перечетомъ видѣннаго; этимъ объясняютъ и то, что паломникъ Антонія былъ, повидимому, мало распространенъ въ чтеніи. Можно думать вирочемъ, что сухость изложенія у Антонія отражаетъ ту же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Приводнить цёликомъ этоть тексть въ библіограф. примѣчаніяхъ, въ концѣ главы.

особенность которая отличала и новгородскую лётопись: паломникъ Ядрёйковичъ писалъ съ тёмъ же дёловымъ лаконизмсмъ, какъ его землякъ лётописецъ.

Что остановило въ Царьградѣ вниманіе новгородскаго паломника? Мы не найдемъ здѣсь ни общей картины Константинополя, ни какого-либо представленія о столицѣ греческой имперіи, какъ центрѣ просвѣщенія и искусствъ, вліяніе котораго простиралось далеко на востокъ и на западъ, — съ этой стороны новгородскій путешественникъ едва ли могъ понять тогдашній Константинополь: чудеса искусства приводили его въ изумленіе, но не объясняли ему значенія греческой столицы. Антоній видѣлъ въ Царьградѣ только одно — нескончаемое множество святыни: великолѣпные и знаменитые храмы, наполненные священными предметами библейской и евангельской исторіи, останками святыхъ и мучениковъ и т. п. Разсказъ Антонія и состоитъ почти только въ перечисленіи этихъ чудесныхъ предметовъ, лишь намекая иногда на ихъ легенду. Не сказавъ ничего о своемъ путешествіи, онъ съ первыхъ строкъ начинаетъ это перечисленіе.

Приводных эти первыя строви: "Се азъ недостойный, многогрёшный Антоней, архіепископъ новгородскый, Божінмъ милосердіень и помощію святыя Софіи, иже глаголется Премудрость, присносущное Слово, пріндохомъ во Царьградъ, прежде поклонихомся святви Софви, и пресвятаго гроба Господня двъ досцъ цъловахомъ, и печати гробныя, и икону пресвятыя Богородицы, держащую Христа, -- въ того Христа жидовинъ ударилъ ножемъ въ гортань, и изошла вровь; а вровь же Господню, изшедшую изъ иконы, цёловали есмя во олтари маломъ. Во святёй же Софін во олтари маломъ. Во святьй же Софін во олтари вровь и млеко святаго Пантеленмона во единой въти не смятшися, и глава его, и глава Кондрата апостола, и инвать святыхъ мощи; и глава Ермолы и Стратоника; и Германова рука, ею же ставятся патріарси; и икона Спасова, юже послалъ святый Гермонъ чрезъ море безъ корабля посолствомъ въ Римъ, и блюдома въ мори; и трапеза, на ней же Христосъ вечерялъ со ученики своими въ великій четвертокъ; и пелены Христовы, и дароносивыя сосуты влаты, иже принесоша Христу съ дары волсви; и блюдо велико злато служебное Олгы Русской, когда взяла дань, ходивши ко Царюграду" и пр. Далбе, онъ видблъ "крестъ мбрный, колико былъ Христосъ возвышенъ плотію на земли"; скрижали Монсеева Завона; віоть, въ которомъ манна; сверлы и пилы, которыми дёланъ былъ вресть Господень; мраморный вамень отъ Самарійскаго владезя, у котораго Христосъ говорилъ съ самарян-

### АРХ. АНТОНІЙ.

вой; въ царскихъ златыхъ палатахъ онъ видёлъ орудія страданія Спасителя, честной вресть, венець, губу, гвозди, баграницу, копье, трость, затёмъ повой и поясъ Святой Богородицы; "убрусъ, на нежже образъ Христовъ", то есть Нерукотворенный образъ; видѣлъ трапезу, "на ней же Авраамъ со святою Троицею хлъса́ яль; и ту стоить кресть въ лозв Ноевь учинень, юже по потопъ насадивъ; и сучецъ масличенъ туто же, его же голубь внесе, въ той же лозъ есть"; далъе, онъ видълъ еще трубу Іисуса Навина ("Іерихонскаго взятія") и рогъ Авраамова овна, въ воторые "вострубять ангели во второе пришествіе Господне", и еще много чудесныхъ и священныхъ предметовъ; ризу и посохъ Богороднцы, "калиги Господня" и пр... Лишь одинъ или два раза писатель приходить въ лирическое одушевление, напримъръ, когда описываетъ величіе богослуженія въ святой Софіи и въ придворной церкви, богатыхъ притомъ чудесными святынями. "И егда, -- говоритъ Антоній, -- внидетъ царь въ церковь ту, тогда понесуть подъ исподъ много всилолоя (алоэ), темьяна (онміама, вуренія) и кладуть на угліе и наполнится благоуханія вся цервовь; пеніе же воспоють калуфони (сладкогласно), аки ангели, и тогда будетъ стояти во церкви той аки на небеси или аки въ ран; Духъ же святый наполняетъ душу и сердце радости и веселія правовёрнымъ человёвомъ"...

Разсказъ Антонія не лишенъ важности для византійской археологін, представляя описаніе цареградскихъ святынь до взятің Константинополя крестоносцами <sup>1</sup>); въ въвоторыхъ случаяхъ его показанія остаются единственными. Кавъ памятнивъ русскаго паломничества, разсказъ Антонія рядомъ съ Хожденіемъ нгумена Данінла составляеть важный историческій моменть въ развити церковно-народной письменности и поэзія. Тоть и другой находятся вполнъ въ области церковнаго преданія и нераздёльно съ этимъ въ области апокрифической легенды. Эта послёдняя входила уже съ первыми памятниками нашей письменности и ее въ изобили слышали и отмечали первые паломники: путемъ этихъ странствій благочестивыхъ людей въ особенности могли приходить изъ Византія, Авона, Болгарія и самой Палестины устные и даже письменные памятники этой легенды, воторая уже своро обильно разрослась въ древней русской письменности...

Игуменъ Даніялъ и архіепископъ Антоній надолго, почти до самаго конца древняго періода, опредѣлили характеръ палом-

<sup>1</sup>) Какъ это и упомянуто въ заглавін Копенгагенскаго списка.

нической литературы, — не потому, впрочемъ, чтобы послъдующіе писатели именно подражали имъ, а потому, что у Даніила въ первый разъ примънена была манера, отвъчавшая простодушному благочестію странниковъ. У Антонія разсказъ превратился почти только въ каталогъ видънныхъ имъ святынь. И эту манеру мы увидимъ на пространствъ цёлыхъ въковъ.

Послѣ Антонія, въ наступившій вѣкъ татарскаго разоренія, когда письменность вообще упала, мы не находимъ новыхъ паломническихъ записокъ до самой половины XIV въка. Но въ періодъ затишья, странствія ко Святымъ Мѣстамъ, безъ сомнѣнія, продолжались — собирались опять "дружины", отправлявшіяся въ Царьградъ, на Асонъ и въ Палестину <sup>1</sup>). Выше приведено упоминание о паломнивахъ въ лѣтописи подъ 1283 годомъ. Новгородскій архіепископъ Василій (1331-1352), авторъ знаменитаго посланія въ тверскому епископу Осодору о вемномъ раб, -посланія, занесеннаго въ льтопись, -въ мірь носиль имя Григорія Калики, по всей в'вроятности потому, что именно быль усерднымъ паломникомъ; онъ действительно былъ въ Палестине, видёль финиковыя пальмы, насажденныя Христомь, видёль врата Іерусалима, не отврывающіяся съ тёхъ поръ, какъ затворилъ ихъ Спаситель, и т. д. "Самовидецъ есмь сему, брате, - говоритъ Василій въ посланіи къ Өеодору, —егда Христосъ, идый во Іерусалимъ на страсть вольную, и затвори своими руками врата градная, и до сего дня не отворима суть; и егда постился Христосъ надъ Ерданомъ, своима очима видвлъ есмь его постницу, и что финикъ Христосъ посадилъ, недвижими суть и донынѣ, не погибли, ни погнили". Ставши архіепископомъ, Василій не потеряль любви въ легендъ, и его послание о земномъ раъ остается однимъ изъ самыхъ любопытныхъ образчивовъ средневёвовой фантастической легенды, достовёрность которой онъ подтверждаетъ свидътельствомъ очевидцевъ ("много дътей моихъ новгородцевъ видови тому"). Но если Василій не записалъ отдёльно свое путешествіе, нашелся другой новгородець, его современнивъ, Стефанъ, отъ котораго сохранилось сказаніе о путешествія въ Царьградъ. Время путешествія опредбляется упоминанісиъ константинопольскаго патріарха Исидора, котораго Стефанъ видблъ въ шестой годъ его патріаршества, такъ что путешествіе должно быть отнесено во времени около 1350 года. Самъ Стефанъ былъ тогда уже старымъ инокомъ и отправлялся

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. замѣчанія Л. Майкова объ этомъ періодѣ: "Матеріалы и изслѣдованія<sup>4</sup>, І. Спб. 1890, стр. 41.

### АРХ. ВАСИЛІЙ. СТЕФАНЪ НОВГОРОДЕЦЪ.

въ путь не одинъ, а "съ своими други осмью", т.-е. опять съ небольшою дружиной.

Разсказь его ведется совершенно въ томъ же тонъ, какъ за двъсти лътъ передъ тъмъ у Даніила и Антонія. Безъ всякихъ предисловій онъ начинаеть прямо. "Въ недблю страстную пріндохомъ въ Царьградъ и идохомъ къ святой Софіи. И видѣхомъ: ту стоитъ столпъ чуденъ вельми, толстотою и высотою и врасотою издалеча смотря видъти его, и наверху его сидитъ Юстиніанъ Великій на конъ, вельми чуденъ, аки живъ, въ доспёсё одёянъ срацинскомъ, грозно видёти его, а въ рупё держить яблово злато велико, а на яблоцѣ крестъ, а правую руку отъ себя простръ буйно наполдни, на срацинскую землю къ Іерусалиму"... "А отъ столпа Юстиніанова внити въ двери святыя Софін; въ первыя двери поступнвъ мало, идти въ другія, и третьи, и четвертыя, и пятыя, и въ шестыя тоже, а въ седмыя двери внити въ святую Софію, въ великую церковь. И пошедъ мало обратитись назадъ, и возръвъ горъ на двери, видъти: ту стоить икона Святый Спась, и о той икон' ручь въ внигахъ пишется, и того всего не мочно исписати". Онъ упоминаеть еще о чудъ, которое совершилось передъ этой иконой, объ иныхъ святыняхъ знаменитаго храма, и между прочимъ упоминаетъ еще о тавомъ чудъ: "ту бо есть въ великомъ олтаръ кладязь отъ святаго Іордана явися. Бысть во едино утро стражи царскіе выняща изъ кладезя пахирь 1), и познаша калиги русскія: греци же не яша въры. Русь же ръша: нашъ пахирь есть; мы бо купахомся и изронихомъ на Іорданѣ... зане бо не яша Руси въры на томъ. Оле намъ страннымъ!.. Се бо сотворися владявь Божіемъ повелѣніемъ, что се нарече: Іордавъ". Чудо съ пахиремъ русскихъ каликъ, - котораго не хотъли признавать греви, — должно было подтвердить название владезя Іорданомъ. Было столько чудныхъ вещей въ святой Софіи, что нельзя описать: "о святой Софін Премудрости Божіей умъ человъчь не можетъ ви сказати, ни вычести". Далбе, въ столпъ правовърнаго царя Константина лежить свиира Ноева; въ церкви святой Богородицы странники повлонились выходной ивонь: "ту бо нкону евангелисть Лука написа, понарови самую Госпожу Дъву Богороднцу, еще сущей живу; ту бо икону во всякій вторникъ выносять. Чудно вельми зрвти, како сходится народь и людіе изъ иныхъ городовъ! Икона-жъ та велика вельми, окована гораздо, и п'ввцы предъ нею поють красно, а народи вси зовуть:

<sup>1</sup>) Дорожный сосудь для питья.

Киріе елейсонъ! съ плачемъ". Стефанъ описываетъ чудо, происходившее при этомъ, впрочемъ нъсколько невразумительно. По церквамъ и монастырямъ странники поклонились многимъ мощамъ и чуднымъ иконамъ; въ церкви апостольской — "отъ великихъ дверей, на правой руці, стоять два столица, единь, идіже бі привязанъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, а другій, на немъ же Петръ плавася горько; тін бо столицы привезены отъ Іерусалима святою Еленою царицею. Единъ столпъ, иже бъ Іисусовъ: отъ зелена камени, съ прочернью, а другій, Петровъ, тонокъ, аки бревенце, вельми красенъ, есть прочернь и пробълъ, видомъ аки дятленъ". Въ монастыръ Спаса Вседержителя лежитъ доска Господня, привезенная царицей Еленой, и въ алтаръ "чаша оть бъла вамени; въ ней же Інсусъ оть воды вино сотвори вельми чудно". Во Влахернъ, церкви святой Богородицы, "лежить риза и поясь и скуфія, иже бѣ на главѣ ся была, а лежать во олтарѣ на престолѣ, въ ковчегѣ запечатана тако-жъ, яко и страсти Господни, еще и тверже того, приковано железомъ; а ковчегъ сотворенъ отъ камени хитро вельми". У различныхъ святынь странники видёли много испёленій. Царьградъ произвелъ на нихъ вообще сильное впечатлёніе: "много бо видѣхомъ въ Царъградѣ видѣнія, еже не мочно всего написати; толико бо Богъ прославилъ святыя мъста, еже не можно разстатися". Въ завлючение Стефанъ замъчаеть, что-, въ Царьградъ ави въ дуброву внити, и безъ добра вожа не возможно ходити, а скупо или убого не можетъ видъти, ни цъловати единаго святаго, развѣ на праздникъ котораго святаго будетъ, н тогды видъти и целовати". Упоминая о трапезе Авраама, Стефанъ замёчаетъ, что они видёли самый дубъ Мамврійскій, "егда быхомъ въ Іерусалныт и окрестъ его". Въ концт онъ говорить, что осмотръвъ всъ святыя мъста въ Царьградъ, они пошли въ Іерусалимь; но описанія этого послёдняго путешествія еще не нашлось, и въ нёкоторыхъ рукописяхъ за разсказомъ Стефана слёдуеть паломникъ Ланіида.

Ко второй половинѣ XIV вѣка должно быть по всей вѣроятности отнесено Хожденіе нѣкоего архимандрита Греоенія или Агреоенія. Извѣстное до сихъ поръ въ единственной рукописи, Хронографѣ писъма XV — XVI вѣка, въ библіотекѣ Церковно археологическаго Музея въ Кіевѣ, это Хожденіе представлялось для нашихъ ученыхъ нѣсколько загадочнымъ. Первое свѣдѣніе о немъ дано было мимоходомъ въ 1853 г. пр. Филаретомъ черниговскимъ, которому рукопись первоначально принадлежала; позднѣе Норовъ, не знавшій самой рукописи, въ из-

давіи паломника Даніила отнесь Хожденіе во второй половинъ XVII въва (самая рукопись старъе); затъмъ Н. И. Петровъ, въ описании рукописей упомянутаго киевскаго музея, и С. И. Пономаревъ считали Хожденіе произведеніемъ XV въва. Правильное изучение стало возможно лишь съ тъхъ поръ, какъ памятенкъ былъ изданъ г. Горожанскимъ, съ комментаріями, въ 1884 — 1885. Первый издатель Хожденія старался разр'єтнть недоумънія, какія представляль памятникь относительно его времени и автора. Прежде всего, въ греко русскихъ святцахъ нътъ самаго имени Греоснія: оно, очевидно, испорчено. Преосв. Филареть, со свойственной ему рёшительностью, замёнилъ это испорченное имя именемъ Григентія; замѣна была, однако, произвольная и эпоха памятника оставалась невыясненной. Первый издатель Хожденія полагаль следующее. По языку Хожденіе "принадлежить съверному нарвчію и весьма близво въ редавціи новгородской или свееро-западной". По времени написания, оно должно принадлежать концу XIV или началу XV въка; и именно въ испорченномъ имени Грессенія изслёдователь хотёлъ видёть ния того Епифанія Премудраго, который столь извѣстенъ былъ въ старой письменности вавъ жизнеописатель св. Сергія Радонежскаго и, по собственнымъ его словамъ, совершилъ странствіе во Святынъ Мёстамъ. Разсказъ Епифанія объ этомъ странствін нивогда не встрёчался въ рувописяхъ; неизвёстно даже, быль ли онь когда-нибудь написань: г. Годожанский полагаль, что мы имбемъ этотъ разсказъ въ Хожденіи архимандрита Грееенія. Доказательства не были уб'вдительны, и новый издатель Хожденія, архимандрить Леонидь, въ послёднемъ трудё своемъ, явившемся въ изданіяхъ Палестинскаго Общества, пряшелъ совершенно въ инымъ заключеніямъ, которыя представляются гораздо болве въроятными.

Во-первыхъ, арх. Леонидъ сдёлалъ предположеніе, основываясь на написаніи заглавія, что загадочное имя автора слёдуетъ читать: Агреееній, и что въ такомъ случаѣ это будетъ народное произношеніе неодновратно упоминаемаго въ святцахъ имени Агриппинъ (или также Агриппа, Агриппій) на подобіе того, какъ изъ Агриппины вышла Аграеена. Далѣе, Агреееній названъ въ рукописи архимандритомъ обители пресвятой Богородицы, и для XIV вѣка, на который указываютъ другія данныя Хожденія, извѣстны двѣ такія обители: Кіево-печерская и Смоленская, и рѣчь идетъ вѣроятно о послѣдней, такъ какъ отъ Смоленска, повидимому, и начался путь нашего паломника. Изъ другихъ источниковъ извѣстно, что эта обитель имѣла въ XIV въкъ своихъ архимандритовъ. Что касается до времени Хожденія, не указаннаго въ самомъ памятникъ, то первый издатель замётнлъ уже отсутствіе упоминанія о туркахъ, которые завладъли Іерусалимомъ въ 1517 году, — такъ что хождение не могло быть совершено поздние этого года. Есть, однако, косвенное указаніе, которое можетъ служить въ определенію эпохи Хожденія. А именно, Агрессеній разсказываеть, что въ день сошествія Святого Духа или схожденія святого огня совершали служеніе съ патріархомъ "митрополитъ Германъ изъ Египта и епископъ Марко изъ Дамаска, бывшій прежде игуменомъ въ лаврѣ св. Саввы, и игуменъ Стефанъ св. Саввы". Первый издатель замътилъ это указаніе, но не нашелъ для него историческаго пріуроченія; архимандрить Леонидъ обратилъ внимание на повазание лётописи, что въ 1371 году прібажалъ въ Москву изъ Іерусалима за милостынею митрополить Германъ, а въ 1376 прибылъ въ Москву съ востова епископъ Маркъ за милостыней для Синайскаго монастыря, и въ спискъ антіохійскихъ патріарховъ значится Маркъ II, скончавшійся въ 1378, — арх. Леонидъ предполагаль, что именно объ этихъ лицахъ упоминаетъ Агрессеній. Другое хронологическое соображение арх. Леонидъ выводилъ изъ того, что Агрессеній говорить о томъ, какія священныя м'вста находились въ его время во владбніи того или другого исповбданія. А именно, армяне владёли тогда частью Голговы, монастыремъ св. Іакова и домомъ Казафы на Сіонъ, а также монастыремъ за Горней. Кромъ того, армянский епископъ сопровождаль православнаго патріарха при нисхожденів святого огня: Сіонскіе монастыри и участіе въ обрядахъ святого огня принадлежать армянамь и донынь. Оставалось опредълить, когда армяне владёли частью Голгооы и монастыремъ за Горней. Такое преобладающее значение ариянъ въ Іерусалимъ дъйствительно было и относится въ послёднему расцвъту армяно-виливійскаго царства, отъ вступленія на престолъ въ 1365 Петра I, короля кипрскаго и јерусалимскаго, до конца того же столътія. Иноземцы-паломники, итальянские и греческие, также упоминають о владёнія армянами Голговою, а нёмецкій паломникъ конца XV въка говоритъ, что около 1465 года грузины побудили египетскаго султана подарвами отдать имъ всю Голгову. Наконецъ, на значительную древность Хожденія указываеть, по мнѣнію арх. Леонида, характеръ изложенія и языка. "Агрефеній, — говорить онъ, — ближе къ игумену Даніилу по своему древнему и образному языку (просторѣчью) и тѣмъ, что для обозначенія положенія и разстоянія св. м'єсть одно оть другого употребляеть т'є же

выраженія, какъ и Даніилъ: дострѣлить изъ лука (дважды, трижды), на верженіе камени, на лѣтній и зимній восходъ, на обѣдни годъ (полдень)". Употребленіе древнихъ словъ: голомяни, зазиданы, столпы зиданные, утлина, прозоръ, творило, кладенецъ, перестрѣлъ и т. п., уже не встрѣчаются у позднѣйшихъ паломниковъ.

На всёхъ этихъ основаніяхъ арх. Леонидъ относилъ Хожденіе Агресснія въ семидесятымъ годамъ XIV вёка и находиль, что своей полнотой оно превосходить какъ Ксеносъ Зосимы (съ воторымъ представляетъ много сходства), такъ и путешествіе Игнатія Смольнявина. Раздёленное на главы, которыя писались въроятно вскоръ послъ осмотра описанныхъ мъстъ, оно, по словамъ арх. Леовида, "носитъ на себъ печать свъжести и внимательнаго изученія описываемыхъ мёсть и предметовъ, и въ этомъ отношения можеть быть поставлено наравнѣ съ произведениемъ нашего перваго паломника-писателя", т -е. игумена Даніила. Абиствительно, Хожденіе Агрессенія носить черты гораздо болёе далевой древности, чёмъ казалось его первому издателю и вояментатору. Оно не могло бы принадлежать Епифанію Премудрому потому уже, не говоря о другомъ, что Епифаній былъ знаменить въ свое время какъ изящный писатель, мастеръ "добрословія", а здёсь его нёть и слёда: это — простой и простодушный разсказъ, краткій какъ дневникъ, иногда даже не совсёмъ понятный, какъ личная замётка для памяти; нётъ никавихъ размышленій и выраженій личнаго чувства. Свой путь Агрессній начинаеть оть "русскія земли западныя": отм'тивъ разстояние отъ Москвы до Смоленска, онъ видимо ставить исходнымъ пунктомъ Смоленскъ. Дорога его шла черезъ западную Русь; отъ Бѣлграда (Аккермана) онъ плылъ моремъ до Царяграда и опять моремъ до Святой Земли. Путь отмѣченъ только числомъ версть или дней отъ одного города или острова до другого, лишь съ ридкими замитками о достоприминательностяхь: на островъ Стихін "ражается мастика", въ Епретьъ "доспъвають темьянъ черный", на Кипрѣ, "кресть благоразумнаго разбойника, и ту ражается много сахара". Обстоятельное, хотя опять чрезвычайно сжатое описаніе начинается только съ Іерусалниа. Въ цъломъ Агревеній, безъ сомнѣнія, уступаетъ Даніилу, который разсказываеть подробные, больше вводить читателя во внутреннюю жизнь паломника, передавая его благочестивое настроеніе и легендарный міръ, его окружавшій; но и Агревеній, не довольствуясь видённымъ, доисвивался другихъ свёдёній, "распытываль" валугеровъ, т.-е. монаховъ, высчитываль и вымѣривалъ и т. д. Въ особенности, конечно, онъ выспрашивалъ легендарныя подробности и, повидимому, не всегда довѣрялъ разсказамъ, замѣчая, что такъ "глаголютъ".

Кромѣ этого литературно-благочестиваго интереса, Хожденіе Агрееенія имѣетъ значительную цѣну историческую — своими показаніями о положеніи различныхъ палестинскихъ святынь въ исходѣ XIV вѣка. Комментарій г. Горожанскаго даетъ въ этомъ отношеніи не мало сравненій съ западными паломниками того времени.

Тотъ же стиль въ описаніяхъ Святыхъ Мёстъ представляеть странствіе Игнатія Смольнянина, который въ 1389 г. сопровождаль въ Константинополь митрополита Пимена. Митрополить уже въ третій разъ отправлялся въ Константинополь, потому что не ладилъ съ великимъ княземъ и желалъ утвердить свое положение хлопотами въ Константинополъ: онъ взялъ съ собой одного епископа, архимандрита, духовную свиту и слугъ, и поручилъ своимъ спутникамъ, если вто захочетъ, описать это путешествіе. Сохранилось только описаніе Игнатія. Путь быль медленный и трудный; по дорогъ митрополита торжественно встрёчаль въ Переяславлё рязанскомъ самъ князь рязанскій Олегъ съ дётьми и боярами, а далёе послалъ проводить ихъ до ръки Дона одного своего боярина "съ довольною дружиною", по случаю разбоевъ; кромъ того везли на колесахъ нъсколько небольшихъ судовъ. На Дону спустили суда на рёку, путники распрощались съ провожатыми, которые вернулись назадъ. Путешествіе по Дону, разсказываеть Игнатій, было-, печально в уныньливо: бяше бо пустыня зёло всюду, не бе бо видёти тамо ни что же, ни града, ни села; аще бо и бываша древле грады врасны и нарочиты зёло видёніемъ, мёста точію, пусть жь все и ненаселено, нигдъ бо видъти человъка, точію пустыни велія и звѣрей множество: козы, лоси, волцы, лисицы, выдры, медвѣди, бобры и птицы: орлы, гуси, лебеди, журавли и прочая, и бяше вся пустыни великія". На пути встрётилъ ихъ еще князь Елецкій, посланный Олегомъ Рязанскимъ, и затёмъ они окончательно разстались съ родиной. Они проплыли устья Тихой Сосны, Хопра, Медвъдицы, миновали "Сервлію", т.-е. древній Саркелъ, "не градъ же убо, но точію городище", т.-е. развалины. Затёмъ пошли татарскіе улусы и путниковъ началъ одержать страхъ: "яко внидохомъ въ землю татарскую, ихъ же множество оба полъ Дона рёви аки песовъ... Стада-жъ татарскія видёхомъ толико множество, яко же умъ превосходящь, овцы, возы, волы, верблюды, кони". Впрочемъ татары не причиняли имъ никакого

### ИГНАТІЙ СМОЛЬНЯНИНЪ.

зла; но зато въ Азовъ напали на нихъ владъвшіе этимъ городомъ "фряги и нѣмцы": они догнали корабль нашихъ странниковъ, "наскакали" на него "борзостію" и, утверждая, что митрополитъ имъ долженъ, сковали его и его приближенныхъ, и отпустили только "довольну мзду вземше". Странники выплыли въ Черное море, но буря занесла ихъ къ Синопу. Не довзжая до Константинополя, они услышали о турскомъ царъ Амурать, который пошелъ тогда ратью на сербскаго царя Лазаря. Путники находились въ турецкой землъ, и митрополитъ, убоявшись, отпустилъ впередъ смоленскаго епископа Михаила, который взялъ съ собой и Игнатія.

Прибывши въ Константинополь, нашъ странникъ прямо переходить въ описанию цареградскихъ храмовъ, святынь, царскихъ дворовъ, столповъ и т. д., "дивящесь чудесемъ святыхъ, и величеству и врасотъ безмърней церковней". Въ Константинополь по ихъ прибыти "приядоша въ намъ Русь, живущая тамо; и бысть обониъ радость велія"... Далёе, помёщенъ разсказъ о распръ Калояна и Манунломъ и царскомъ вънчании императора Мануила. Слёдуеть затёмъ хожденіе въ Іерусалимъ. Безъ всякихъ предисловій хожденіе приступаеть въ исчисленію достоприм'вчательностей Іерусалима, въ описанию цервви Воскресевія 1), гдъ прежде всего упоминается доска, на ней же Христа Бога нашего положили, со вреста снемъ", и далъе съ тою приказной обстоятельностью, которая уже съ техъ поръ отличаетъ московскихъ людей, хожденіе перечисляетъ церковныя службы разныхъ исповёданій, какія совершались при гробѣ Господнемъ. "А противъ гроба Господня, — разскавываетъ авторъ, --- греческая служба, грецы служатъ; а съ правую сторону отъ гроба Господня римская служба, римляне служать; а на палатёхъ съ правую сторону арменская служба, армени служать; а съ правую сторону отъ гроба Господня на земль орязская служба, орязи служать; а оттуда паки сирская служба, снряне служать; а съ лёвую сторону гроба Господня за гробомъ Господнимъ яковицкая служба, яковиты служать; а съ лѣвую сторону Господня гроба орязская служба, орязи служать; а оттуда пави нёмецкая служба, нёмцы служать; а отъ тое службы паки орязская служба, орязи служать". Само собою разумъется, что въ Іерусалимъ описано не мало тъхъ же святынь, какъ въ прежнихъ хожденіяхъ, но въ разсказѣ есть варіанты; проивошли перемёны и въ местностяхь: "на подоль идучи

<sup>1</sup>) "Сицеже ин случися видёти недостойному и сущнить со мною во святёмъ градѣ Іерусалниѣ: есть убо тамо церьковь Воскресеніе Христово" и т. д.

HCT. PYCCK, JHT. T. I.

во градѣ Іерусалимѣ была церковь греческая, а нынѣ срацынскій мезгить" (мечеть). Разумвется также, что здвсь опять, при всей краткости хожденія, большое мѣсто занимаеть аповрифическая топографія и легенда. Укажемъ одинъ образчикъ: "за Давыдовымъ домомъ недалече Сіонъ гора, и на той горѣ монастырь дивенъ збло, орязский, держать его орязове и живуть въ немъ орязскіе черицы, глаголють же сице: яко тамо Христосъ самъ объдню служилъ, и научилъ по плоти брата своего Іакова объдню служити, и предаль ему таинство священныхъ и божественныхъ служеній; тамо горница, идъже на святые апостолы Христовы Духъ святый сниде въ день пятидесятный; тамо съ лёвыя стороны церкви мёсто есть, гдё Господь ноги умыль ученикамъ своимъ; тамъ та храмина есть, гдѣ Господь затвореннымъ дверемъ вниде и невърующаго своего ученика Оому увърилъ по воскресении своемъ; въ той церкви во время вольнаго и спасеннаго распятія Христова зав'я раздрася на двое; въ той церкви той камень лежитъ, на которомъ Пречистая Богородица поклоны клала; таможъ въ той церкви два камени, на которыхъ Христосъ сиживалъ часто".

Въ одно время съ Игнатіемъ былъ въ Царьградъ какой-то дьякъ Александръ, который, по его собственнымъ словамъ, "ходилъ куплею" въ греческую столицу. Описаніе его очень кратко и заключается почти только въ перечисленіи видънныхъ святынь. О святой Софіи онъ замъчаетъ съ самаго начала, что "величества и красоты ея не мощно исповъдати"; а въ концъ онъ опять повторяетъ о невозможности описать чудеса Царяграда: "Сіи-жъ святые монастыри, и святыя мощи, и чудотворенія ово видъхомъ, иная-жъ не видъхомъ; не мощно бо исходити все и видъти святыхъ монастырей, или святыхъ мощей, или списати, тысяща тысящами; а иныхъ святыхъ мощей и чудотвореній не мощно исповъдати".

Съ XV вѣка число путешествій разростается и онѣ становится разнообразнѣе. Типъ разсказовъ остается прежній, но условія странствій очень измѣнились, и паломникъ по необходимости долженъ вдаваться въ подробности о самомъ путешествія, которыя въ прежнее время всего чаще умалчивались. Первый по времени странникъ XV столѣтія, описавшій свое путешествіе, былъ троицкій іеродіаконъ или іеромонахъ Зосима, ходившій около 1420 г. въ Царьградъ, на Аеонъ и въ Іерусалимъ. Въ первый разъ Зосима отправлялся въ Константинополь въ началѣ столѣтія, сопровождая княжну Анну, дочь великаго князя Василія Дмитріевича, помолвленную за наслѣдника византійскаго пре-

#### 30CHMA.

стола Іоанна, сына имп. Мануила Палеолога. Неизвёстно, какъ долго онъ тамъ оставался, но въ 1419 г. Зосима началъ новое путешествіе, повидимому уже только съ паломническою цёлью. Пробывъ полгода въ Кіевѣ, онъ черезъ Бѣлгородъ (нынѣ Аккерманъ) отправился моремъ въ Константинополь, гдъ оставался два съ половиной месяца. Огсюда онъ посетилъ Авонъ, весною передъ Пасхой быль въ Герусалимѣ, гдѣ провелъ, затѣмъ, цѣлый годъ. На обратномъ пути онъ прожилъ еще зиму въ Царьградъ и вернулся въ Троицкую лавру въ май 1422 г. Эго не былъ особенно искусный книжникъ; разсказъ его не всегда достаточно вразумителенъ; по обычаю паломниковъ, почти всеобщему, онъ былъ легковъренъ, — это, впрочемъ, не мъшало бы историко-литературному интересу его повъствований и даже увеличило бы этотъ интересъ, если бы въ его легвовфрію присоединилось внижное искусство. Свое писаніе онъ объясняетъ тѣиъ, что "тайну цареву хранити добро есть, а дёла божія пропов'ядати преславно есть: да еже бо не хранити царевы тайны неправедно и блазненно есть, а еже бо молчати дела Божія, ино беду наноситъ душѣ своей".

Сочинение свое онъ назвалъ "Ксеносъ, глаголемый странникъ, о хожденія и бытія моемъ", — желая блеснуть греческой ученостью, впрочемъ, невеливой. Изъ Москвы онъ прибылъ въ Кіевъ и, захотввъ видъть Святыя Маста, отправился оттуда, повидимому, опять въ составъ цълой "дружины", потому что отъ Кіева, по словамъ его, онъ пошелъ "съ купцы и вельможами съ великими". Они шли на Бугъ, въ "поле татарское", на Дивстръ, перешли волошскій рубежь, оть устьевъ Дивстра плыли до Царяграда цёлыхъ три седмицы, потому что были бури. Описаніе Царяграда — обычное, съ разсказомъ о святой Софін, ея святыняхъ, иконахъ, мощахъ, съ трапезой Авраама, свирой Ноя, камнемъ, изъ котораго Монсей источилъ воду, и т. д., - но и съ нъкоторыми варіантами и добавленіями. Мы видѣли, напримъръ, у Стефана Новгородца описаніе Юстиніанова столпа; Зосима разсказываеть о немъ несколько иначе: "Предъ дверьми же св. Софіи столпъ стоитъ, на немъ царь Юстивіанъ стоить на конѣ: конь мѣдянъ, и самъ мѣдянъ вылитъ, правую же руку держить распростерту, а зрить на востокъ, а самъ хвалится на срадинскіе цари; а срадинскіе цари противъ ему стоять, всѣ болваны мѣдяны, держать въ рукахъ свояхъ дань и глаголятъ ему: а не хвалися на насъ, господине; мы бо ся тебѣ ради, и потягнемъ противу ти не единожды, но многочастно. Въ друзъй же руцъ держить яко яблоко злато,

25\*

а на яблоцѣ крестъ". Въ числѣ цареградскихъ чудесъ Зосима видѣлъ, между прочимъ, слѣдующее: у церкви Апостольской, "предъ враты великими церковными стоитъ ангелъ страшенъ великъ и держитъ въ руцѣ скипетръ Царяграда, а противъ его стоитъ царь Константинъ, аки мужъ живой, а держитъ онъ въ рукахъ своихъ Царьградъ, и даетъ его на соблюдение тому ангелу". У монастыря Пантократора другое чудо: "и въ сторонѣ того монастыря, съ два перестрѣлища большая, есть монастырь, еже ся зовутъ Аполиканти, предъ враты того монастыря лежитъ жаба каменна: сія жаба, при царѣ Львѣ Премудромъ, по улицамъ ходячи, сметіе жерла <sup>1</sup>), а метлы пометали сами, возстанутъ людіе порану, а улицы чистыя".

Изъ Константинополя Зосима посѣтилъ Авонъ, былъ въ Солуни и оттуда моремъ отправился въ "Палестинскія мъста", но уже, говорить онь, "съ нужею доидохомъ святаго града Іерусалима, злыхъ ради араповъ". Здёсь онъ, какъ игуменъ Даніилъ, видёль свёть небесный у гроба Господня. Объ этомъ онъ говорить такъ: "О зажжени же глаголють нии: яко молни сверкаеть; а инін же глаголють: яко голубь во устёхъ своихъ огнь носить; а все то есть лжа и не истина, занеже азъ видъхъ Зосниа, грѣшный дьяконъ. Не хвалюся, глаголю, никто же тако видь Іерусалимскія мъста, яко азъ гръшный видъхъ Іерусалимская вся мъста, занеже пребыхъ лъто цълое во Іерусалимъ и за Іерусалимомъ, ходя по святымъ мъстомъ, и подъяхъ раны довольны отъ влыхъ араповъ азъ грѣшный, и все терпя за имя Божіе; поминахъ апостоли и мученицы, что они подъяша за имя Божіе, азъ же то ни во что же вибнихъ и терпя съ благодареніемъ; занеже, аще кто дойде Іерусалима, уже гробъ быхъ видѣлъ; а за Іерусалимъ нивто же поидти можетъ, злыхъ ради араповъ, бьютъ бо безъ милости". Кромъ злыхъ араповъ на пути, въ самомъ Іерусалимъ христіанъ угнетали сарацины: "оваянній срацыне всё церкви христіанскія запечатають, глаголюще: нёть у васъ празднива, откупайте... А черезъ весь годъ замчена церковь Святаго Воскресенія и привруплена печатію султана царя египетскаго. Прилучивынся поклонницы отъ которыхъ странъ ндуть во амиру, и амиръ, смли дары, цервовь отпечатываеть". "А вому поклонитися гробу Господню, -- говорить онъ дальше, --тому дати влатыхъ денегъ, венетическихъ флоринъ. То еще волико на пути арапомъ давати, откупати путь, идучи отъ Рамли во Іерусалных, то еще сторожемъ давати, 15 стражей у

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. пожирала соръ; въ текстѣ Сахарова испорчено: "смертію людей пожирала".

гроба Господня приставлено, лютыхъ срацинъ". Въ нъкоторыхъ случаяхъ апоконфическая легенда отмъчена у него новыми подробностями. Таковы разсказы о Сіонв: "...церковь святый Сіонь. мати всёмъ церввамъ. Глаголетъ бо писаніе, яко сія убо первая церковь стася, по распятія Христовь, во Іерусалимь; ту жила Святая Богородица, по Вознесении Сына своего на небеса, и ту молилася Сыну своему, и донынъ знати мъсто то, идъже влала повлоны на мраморъ... И ту лежатъ 2 камени, иже Пречистая восхотёла видёти тё камени, на чемъ Христосъ бесъдовалъ съ Монсеемъ на горъ Синайстей; и принесе ангелъ 2. камени, еже ся зоветь: Купина неопалимая; все то во святомъ Сіонв"; — о святомъ Георгіи: "...И оттолв идохомъ ко адовымъ вратамъ, и видъ врата адова. И оттолъ поидохъ въ Діоклитіяновъ палать, идъже святаго великаго мученика Георгія Діовлитіянъ мучилъ в съ горы спущалъ на острыя желёза. Палата Діовлитіянова велика добр'є, съ городъ невеликой; нынѣ на томъ мъсть церковь Святый Георгій, и есть во церкви той цёль желёзна, въ чемъ мучили его, велика, въ стёну вдёлана; сею цвнью болящія знаменуются и исцвленіе пріемлють";--о крестномъ древѣ: "и оттуду пондохъ въ монастырь Иверскій, идѣже усвчено древо Кресту Господню; то бяше мъсто подъ престоломъ, еже знати и донынъ", и т. д. Нашему страннику пришлось не мало потерпёть отъ упомянутыхъ злыхъ араповъ: "И поидохъ возлѣ Мертваго моря, и наидоша на ны злые арапове, и возложнша на мя равы довольны и оставивше мя въ полы мертва, отъндоша во свояси; азъ же, изнемогая, едва возмогохъ доити до Саввина монастыря, на юдоль Іосафатову: и быхъ ту восемь дней и упоконша мя святія отцы". Наконець, испыталь онь и нападеніе морскихъ разбойниковъ. Возвращаясь изъ Іерусалима въ Константинополь моремъ, онъ былъ на Кипрѣ; оттуда онъ отправился на Родосъ, где виделъ родосскихъ рыцарей: "Идохомъ 500 миль, и видбхомъ землю и горы, ихъ же есми и въ писаніи не слышахъ; и ходихомъ по лукоморью и пристахомъ въ острову Родосу. Сей же островъ предали апостоли во Апостольской цервви въ Римъ; ту сидить отъ папы римскаго мистръ великій, и всё у него врестоносцы, а церковные люди носять вресты на лёвыхъ плечахъ, на портищахъ нашиваны; и ту есть интрополнтъ гречесвій, и епископъ, и попъ мірянинъ... И поидохомъ въ корабль и плыхомъ 2-ю 500 миль и, на среди пути, найде на насъ ворабль котаньскій, разбойници злін, и разбиша ворабль пушками, аки дивіи звёріе, и разсёкоша нашего корабельника на части и ввергоша въ море, и взяша яже въ нашемъ

кораблѣ. Менн же убогаго ударили копейнымъ ратовищемъ въ грудь, и глаголюще мв: "калугере, поне дуката кърса", еже зовется: "деньга золотая". Азъ же заклинахся Богомъ живымъ, Богомъ вышнимъ, что нѣтъ у меня; они же взяша мшелешъ мой весь, меня же убогаго во единомъ сукманцѣ оставиша; а сами скачуще по кораблю, яко дивіи звѣріе, блистающеся копьи своими и мечи, и саблями, и топоры широкими. Мню азъ, грѣшный Зосима, яко воздуху устрашитися отъ нихъ. Паки взыдоша на корабль свой и отъидоша въ море". Въ Константинополѣ нашъ странникъ перезимовалъ, а затѣмъ, говоритъ онъ, "донесе мя Богъ русскія земли града своего, милостію его и всѣхъ Іерусалимскихъ мѣстъ".

Указывали на легковъріе Зосимы<sup>1</sup>), что онъ слишкомъ довърчиво относился къ тому, что ему разсказывали и показывали "суевърные или хитрые греки" (съкира Ноева, которою Ной дълалъ ковчегъ, трапеза Авраамова, камень, изъ котораго Моисей источилъ воду, и т. п.), но почти всъ чудеса, какія видълъ Зосима, видъли и его предшественники, начиная съ игумена Даніила, и точно такъ же имъ върили. Указывали также, что иногда онъ прямо заимствовалъ у игумена Даніила; но если Зосима повторялъ иногда цълыя фразы изъ Паломника Даніила (напримъръ въ началѣ и въ концѣ), то не только потому, что у него недоставало книжническаго искусства, но и просто потому, что такое списыванье было общимъ обычаемъ.

Чтобы закончить съ паломниками этого періода, надо упомянуть объ одномъ памятникъ, которому дали названіе "Бесъды о святыняхъ и другихъ достопамятностяхъ Цареграда": онъ нашелся недавно въ сборникъ XVII въка, который пріобрътенъ былъ Ө. М. Истоминымъ въ его странствіяхъ въ Олонецкомъ враћ. Въ олонецкой рукописи (какъ и въ двухъ другихъ отъискавшихся спискахъ этой статьи) заглавія недостаетъ, но статья представляетъ бесёду какого-то царя съ какимъ-то епископомъ, предметомъ которой служитъ душеспасительность паломничества, подтверждаемая примърами, а именно описаніями цареградскихъ святынь; самая "Бесбда" служить какъ бы рамкой для обывновеннаго "паломника". Необычная форма можеть навести на мысль, что "Бестаа" была взята или переведена съ какого-нибудь греческаго образца, но самыя описанія святынь, по мизнію издателя этого памятника, составляють русское сочинение, такъ что въ ихъ авторѣ мы имѣли бы еще одного русскаго стран-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шевыревъ, Исторія русской словесности, ч. IV. М. 1860, стр. 87.

# БЕСЪДА О СВЯТЫНЯХЪ ЦАРЯГРАДА.

ника по Святымъ Мѣстамъ, имя котораго осталось нензвѣстнымъ. Главнымъ основаніемъ считать это описаніе Цареграда русскимъ сочиненіемъ служитъ то, что, при упоминаніи одной иконы Божіей Матери въ Софійскомъ храмѣ, замѣчено, что "та икона посылала мастеры на Кіевъ ставить церковь въ Печерѣ ко святому Антонію и Өеодосію", —извѣстіе, которое могло быть интересно только русскому человѣку: легенда дѣйствительно находится въ Печерскомъ Патерикѣ, съ тою разницею, что по Патерику эта икона была не въ святой Софія, а во Влахериѣ.

Составление исторической части "Беседы" относять во времени около 1300 года или къ началу XIV въка, такъ что о господствъ латинянъ въ Константинополъ (которое продолжалось съ 1204 по 1261 годъ) говорится какъ о фактѣ еще памятномъ. Происхождение ен относятъ къ Новгороду, и даже прямо полагали ся авторомъ упомянутаго выше архіспископа Василія. Съ другой стороны, думаютъ, что путеводитель, завлючающійся въ "Бесѣдѣ", былъ извѣстенъ Стефану Новгородцу и Зоснив. Что послёдующіе странники пользовались своими предшественниками, это бывало неръдко; но примъры, приведенные въ доказательство заимствований Зосимы, не совсёмъ убёднтельны <sup>1</sup>), и напримёръ Зосима, говоря о памятникѣ Юстиніана, даетъ ему совсъмъ иное толкование: и если Зосима спуталъ свазаніе о жабѣ, очищавшей улицы при Львѣ Премудромъ, то слова его не взяты изъ "Бесѣды". Притомъ Зосима такъ долго пробылъ въ Константинополѣ, что ему не было надобности непремѣнно только списывать чужой путеводитель.

Такъ складывался къ половинѣ XV вѣка составъ нашей паломнической литературы. Какъ мы видѣли, въ литературномъ отношеніи она не представляетъ особенныхъ красотъ стиля; какъ многія подобныя произведенія средневѣковой западной литературы, это почти только путеводители, и ихъ топографическія указанія сопровождаются лишь выраженіями благочестиваго чувства, ссылками и намеками на легенды. Лучшимъ остается старѣйшее произведеніе этого рода, Паломникъ игумена Даніила. Но эта литература остается важной по своему значенію для исторіи быта и народныхъ понятій: она заключаетъ любопытныя данныя для опредѣленія древняго благочестія и народно-церковной легенды. Приходится жалѣть, что наши паломники не дали больше подробностей—гдѣ и отъ кого они принимали чудесные разсказы: мы бевъ сомнѣнія имѣли бы чрезвычайно любопытныя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Матеріалы и изслідованія, стр. 87-38.

указанія о распространеніи легенды, какъ она сложилась, напримѣръ, въ духовныхъ стихахъ. Вѣроятно, паломники предполагали достаточно извѣстными тѣ сказанія, какія сообщала библейская и евангельская исторія, житія святыхъ, а съ другой стороны обширная литература "отреченныхъ" книгъ: мы увидимъ, что каноническая несостоятельность этихъ послѣднихъ не мѣшала ихъ распространенію въ средѣ самихъ лицъ высшей іерархіи. Для изслѣдователей народной легенды, какъ она выразилась въ старой письменности и въ современномъ преданіи, паломники являются важнымъ указателемъ присутствія легенды въ данномъ періодѣ съ тѣми или другими ея чертами.

Съ половины XV въка въ нашемъ паломничествъ какъ будто совершается переломъ. Уже раньше въ разсказахъ страннивовъ начинаются жалобы и негодование на "срацынъ" и "злыхъ араповъ": одни держатъ на откупу палестинскія святыни, другіе грабять и убивають путниковь по дороги; на морь нападають пираты. Взятіе Константинополя турками овончательно предало. христіанскія святыни Востока во власть нев'трныхъ: Царьградъ былъ совсёмъ закрытъ для христіанскаго поклоненія; это была столица невърныхъ; святая Софія стала мезгитомъ; много изъ древнихъ святынь должно было окончательно погибнуть; къ тому немногому, что могло уцблёть, --и неизвёстно было, уцблёло ли что-нибудь, — доступъ былъ невозможенъ... Въ то же время у русскихъ людей возникало, и потомъ все сильнѣе разросталось, представление о великомъ могуществе ихъ собственнаго отечества, которое оставалось единственнымъ православнымъ царствомъ: ему предстояло верховное господство въ православномъ мірѣ; самый Востокъ, въ сознания своего глубокаго порабощения, политическаго и правственнаго, начинаетъ искать помощи въ русскомъ царствѣ и возлагать на него послѣднія надежды. У русскихъ людей появлялась мысль, которая развивалась потомъ въ XVI и XVII столётіи, что въ предёлахъ русскаго царства хранится и самое чистое преданіе восточнаго православія: греки были слабы въ въръ; предъ паденіемъ Константинополя они готовы были вступить въ союзъ съ тою самою лативою, которую въ прежніе вёка сами осуждали и проклинали; готовы были на унію, которая была равносильна отступничеству. Теперь, подъ турецкою властью, греческая церковь была несвободна, — а въ русской церкви, давно уже фактически независимой, въ вонцъ концовъ учреждено было патріаршество, при которомъ нельзя было видъть на Востовъ исключительный авторитеть іерархіи. Была наконецъ еще причина, ослаблявшая русское паломниче-

# ПАЛОМНИЧЕСТВО СЪ ПОЛОВИНЫ ХУ ВЪБА.

ство на Востовъ, и дъйствіе воторой становится особенно заизтно въ тому же времени, къ половинѣ XV вѣка. Это было великое размножение собственной русской святыни. Уже издавна религіозная ревность создавала эти святыни въ Кіевѣ, Новгородѣ, на сѣверо-востовѣ, святыни, воторыя становились патріотическимъ символомъ и въ этомъ смыслѣ совершали большое нравственное дъйствіе. Съ того времени, когда политическій центръ перешель ва съверо-востокъ и послъ Суздаля, Владимира, Твери окончательно установился въ Москвъ, ридомъ съ политическимъ подъемомъ шелъ своего рода подъемъ церковный --- обширное распространение обителей, которыя славились своими подвижниками и начинали все больше привлекать поклонниковъ. Извѣстно, что въ этой вноческой средъ, хотя удаленной отъ мірской сусты, отразилось политическое брожение времени: многие изъ этихъ подвижниковъ были именно приверженцами Москвы и нравственно не мало содъйствовали укръпленію единовластія. Вмъсть съ ростомъ политическаго авторитета развивалось сознание своей цервовной самобытности. Если въ прежнее время благочестивые люди мечтали о посъщении Святыхъ Мъстъ Востова, то теперь мы встръчаемся уже съ другимъ настроеніемъ. Ученивъ и біографъ Сергія Радонежскаго, Епифаній Премудрый, въ началѣ XV вѣка ставить ему въ особенную похвалу, что онъ не дълалъ этихъ странствій (какъ делалъ ихъ самъ Епифаній), но находилъ святость во внутреннемъ исканіи Бога<sup>1</sup>). Нісколько поздніве, Пахомій Сербинъ въ житія того же святого ((около 1440) въ особенности указываль на то, что русскій великій подвижникь "возсіяль не оть Іерусальна или Сіона", а именно воспиталъ свое благочестіе "въ веливой русской землъ". Такимъ образомъ для русскихъ людей находились уже дома пути благочестія и предметы повлоненія: въ каждомъ краб были свои святые, чудотворцы, слава воторыхъ была близва, были знаменитые храмы и ивоны, распространялась своя домашняя легенда... Независимо отъ того, что съ завоеваніемъ Константинополя была закрыта или погибла цареградская святыня, еще болёе затруднень быль путь въ Святую

<sup>1</sup>) "Не взыска царьствующаго града, ни Святня Горы, или Іерусалима, яко же азъ окаянным и лишенным разума; увы, лють мив! пользаа съмо и овамо, и преплаваа суду и овуду, и отъ мъста на мъсто преходя; но не хождааше тако преподобным, но въ мълчанія добрѣ съдяще и себѣ внимаще; ни по многымъ мъстомъ, ни по далнимъ странамъ хождааще, но во единомъ мъсте живяще и Бога въспѣвааше: не искане бо сустныхъ и стропотныхъ вещін, иже не требѣ ему бысть, но паче всего въисъка единаго истиннато Бога, иже чимъ есть дуща спасти". (Житіе... Сергія чудотворца и похвальное ему слово, написанныя ученикомъ его Епифаніемъ Премудримъ въ ХУ въкѣ. Архим. Леонида. Спб. 1885, стр. 159). Землю; паломничество на Востокъ ослабѣвало и отъ другихъ внутреннихъ причинъ<sup>1</sup>).

Цареградская святыня и вообще святыня Востока издавна привлекали благочестивое любопытство. Первое выражение изумленія и восторга отъ Царьграда находится уже въ лётописной легендъ о выборъ въръ вняземъ Владимиромъ; святая Софія, по примъру константинопольской, строится въ Кіевъ и Новгородъ; построеніе храма въ Печерскомъ монастырѣ совершается при чудесномъ вившательствѣ Влахернской Богоматери, которая прислала изъ Царяграда зодчихъ и живописцевъ, и самый плавъ церкви былъ начертанъ на небъ. Царьградъ, гдъ былъ престолъ патріарха, которому подчинена была русская церковь, Царьградъ, котораго святыни и чудеса искусства отказывались исчислять русские паломники, былъ въ глазахъ русскихъ людей великой столицей христіанства; и какъ нѣкогда отсюда почерпалось убъждение въ величии православия, такъ послъ сомнъние въ върности самихъ грековъ этому православію послужило къ укръпленію мысли, что третьимъ Римомъ стала Москва и главою православія — святая Русь.

Понятепъ поэтому быль восторгъ, съ какимъ старые паломники осматривали Царьградъ и его необычайныя святыни. Известія о Царьградъ находимы были также въ хронографахъ, и византійсвая исторія вообще была въ памяти книжниковъ, насколько они знали эту исторію. Свёдёнія эти были однако невелики. Хронографъ не давалъ обстоятельной исторіи Византія за послёдніе вёка, и только изрёдка въ русской письменности являлись самостоятельные разсказы о событіяхъ греческой исторіи. Такова была любопытная повъсть о взятіи Царяграда латинами, занесенная въ лётопись, или другая повёсть, существующая въ различныхъ редавціяхъ, также внесенная въ лётопись и которая разсказывала объ основании Царяграда, а затёмъ о взяти его турками. Первая приписывалась н'вкоторыми тому же автору описанія Царяграда, архіепископу Антонію, который около того времени, а можетъ быть и въ это время былъ въ Константинополь; вторая была составлена очевидцемъ и по разсказамъ очевилпевъ.

Въ XV вѣкѣ, послѣ паденія Константинополя, встрѣчаемъ только два путешествія къ Святымъ Мѣстамъ: гостя Василія, въ 1465—1466 годахъ, и священноинока Варсонофія.

Отвуда былъ родомъ гость Василій, неизвѣстно; что цѣлью

<sup>1</sup>) Ср. замѣчанія Майкова: "Матеріалы и изслѣдованія", стр. 44 и далѣе.

его было именно паломничество, видно изъ первыхъ стровъ его разсказа <sup>1</sup>). Гость Василій ни словомъ не упоминаетъ о Царьградѣ; свое путешествіе онъ начинаетъ прямо съ Бруссы, въ Малой Азіи.

"А се наше хожденіе отъ Бурсы во Іерусалиму и къ морю; денъ 2 до Нишары мъсто, торги великын. Градъ Колнокоу стоить межу каменныхъ горъ, на единомъ на камени, родится шафранъ, 6 дней ходу. Градъ Мурдоулукъ, 7 денъ ходу. Градъ Поли 8 днін ходу. Градъ Тоусъ, много арменъ, а крестіанъ мало<sup>2</sup>) и турковъ, 14 денъ ходу"... И такъ идетъ все описание путешествія, лишь иногда съ самыми вратвими замізчаніями, стоитъ ли городъ на горъ или въ полъ, какія въ немъ станы, сколько вороть и сколько градовъ въ одномъ градѣ ("единъ во единѣмъ"), какіе торги, бани, кермасеран (караванъ серан), какъ проведена вода и т. п. Обыкновенно въ большихъ городахъ онъ хвалить хорошія бани и "торги велики", отмѣчаеть, какъ изъ ръки проведена вода наверхъ большими колесами, много ли христіань и туровь; также вратко отм'ячаеть, где въ городахъ Малой Азін и Палестины есть какая святыня: показанія впрочемъ часто не точны, и издатель его повъствования, архимандритъ Леонидъ, много разъ долженъ былъ дълать въ нимъ отмътку: "ошнбочно". На первый разъ гость Василій пробхаль изъ Малой Азін мимо Іерусалима въ "градъ Египетъ", какъ наши паломниви называли Каиръ, и уже оттуда онъ попалъ въ Іерусалимъ.

Вотъ, напримъ́ръ, описаніе города Алепа: "Градъ Халяпъ великъ зѣ 10, въ полѣ чистѣ видѣти его за три дни, а гора сыпана вельми высоко, да отъ самаго долу стѣны градныа, мурованы каменіемъ, да входъ и выходъ едиными враты, да мостъ великъ, да конецъ мосту того стрѣльница высока, да двон враты желѣзныа скрозѣ ея, да верху ея бон, да среди мосту того такова же стрѣльница веліа зѣло; да пониже градскіа стѣны изо рва того стрѣльницы выводныа часты вельми, вкругъ всего града, и входы въ нихъ потайныа изъ града, да что мостъ изъ града чрезъ ровъ между стрѣльницъ тѣхъ, какъ градская стѣна и съ брамами. Да той градъ круголъ, да во рвѣ томъ, вкругъ всего града того, рѣка велика приводна и глубока, рыбы въ ней

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Въ лёто 6974 хоженіе нёкоего гостя при великомъ князё Иван'в Васильевичѣ всеа Руси Московскомъ.

<sup>&</sup>quot;Во имя Отца и Сина и Святаго Духа. Се азъ рабъ Божін многогрёшнин Василей, и подвизахся видёти святыхъ мъстъ и градовъ, и сподоби мя Богъ видёти и поклонихся святымъ мъстомъ, за молитвъ святихъ отецъ нашихъ, Господи Ісусе Христе Сыне Божій помилуй насъ, аминь".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Армянъ онъ не считаетъ христіанами.

многое множество; да вокругъ града того большій градъ, множество торговъ и бань хорошихъ". До "града Египта" нашъ путешественникъ вхалъ сто дней. Въ описании его какое-то преувеличение: "Египетъ градъ вельми великъ, а въ немъ 14 тысящь улицъ, да во всякой улицъ по двоа врата и по двъ стръльницы, да по два стража, которыа зажигають масло на свёщницё, да въ нныхъ улицахъ домовъ по 15 тысячъ, а въ иныхъ улицахъ до 18 тысячъ дворовъ, да на всякой улицы по торгу по великому, а улица съ улицей не знается, опроче великихъ людей". Въ области Іерусалима и въ самомъ святомъ городъ онъ вонечно отмъчалъ всъ встречавшияся святыни. Онъ виделъ и ясли, и "гдъ звъзда стала", и мъсто, гдъ встрътили Христа жены мироносицы, и столбъ, гдъ Христа мучили, и мъсто, гдъ Пилатъ умылъ руки передъ народомъ, и "то мъсто, гдъ Христа распяли и гора разседеся отъ страха Его, и изыде вровь и вода отъ Адамовы главы: оттуда снидохомъ, гдъ лежала глава Адамова, и поклонихомся ту". Виделъ: "среди церкви большія пупъ земли, и ту пріиде Христосъ со ученики своими и рече: содбла спасеніе посреди вемли"; и въ церкви Пречистой: "на правѣ у олтаря, близь царскихъ дверей, то мъсто, гдъ Христосъ вывелъ Адама и Еву и весь родъ христіанскій". Наконецъ, видёлъ "Пречистые веллію, туть же Іоанна Богослова веллія, туть же гдѣ сидѣла со Христомъ Господомъ нашимъ. И ту камень, что ангель Господень принесль отъ Синайской горы, и ту близь гробъ св. мученика Стефана, и ту была церковь Сіонъ, святая святымъ церквамъ".

Обратный путь гость Василій сдёлалъ опять въ Бурсѣ, т.-е. въ Бруссѣ, но другой дорогой, гдѣ, между прочимъ, онъ проходилъ черезъ Антіохію: "Антея... стоитъ на седми горахъ, да седмь стѣнъ его, да рѣка сввозь его течетъ велика, да черезъ рѣку ту учиненъ мостъ великы, на многыхъ восходехъ каменныхъ, а стѣнъ у мосту того четыре, аки градскія каменныя, а врата среди мосту того желѣзныя, да стрѣльницы велики, а на ихъ бон многы: да внутри града того каменіе, какъ хоромы збиваны скобами желѣзными, да заливаны оловомъ. А средь града того, церковь святая Софія, а величествомъ со цариградскую Софію, да въ ней не поютъ. А подобіемъ градъ той, аки Царьградъ, а скончался, былъ царскій градъ, нынѣ держать его срацины". Путь изъ Бруссы домой опять не указанъ, какъ и прежде.

Гость Василій быль челов'явь мірской, но его разсказь отличается оть разсказовь лиць духовныхь разв'я тэмь, что, идя

# гость василий. Священноиновъ варсонофій.

сухимъ путемъ, онъ съ купеческимъ любопытствоиъ отмѣчалъ великіе торги и кермасеран; въ описаніи Святыхъ Мѣстъ онъ даетъ такую же номенклатуру съ тѣмъ же запасомъ апокрифическихъ познаній. Въ этихъ разсказахъ мы вполнѣ стоимъ на той почвѣ, на которой создались духовные стихи и въ особенности стихъ о Голубиной книгѣ.

Книжная судьба Хожденія священноннова Варсонофія напоминаеть о той случайности, какая господствовала надъ памятниками нашей древней письменности. Какъ хожденіе Агрееевія въ XIV вѣкѣ, такъ и хожденіе Варсонофія въ половинѣ XV-го сохранились каждое въ единственномъ экземплярѣ, и послѣднее было открыто лишь въ самое недавнее время, въ 1893, покойнымъ Н. С. Тихонравовымъ. Въ маѣ того же года, онъ сдѣлалъ сообщеніе объ этомъ памятникѣ въ Славянской коммиссіи Московскаго Археологическаго Общества и намѣренъ былъ приготовить его изданіе для Палестинскаго Общества. Онъ не успѣлъ этого сдѣлать, и теперь хожденіе Варсонофія явилось въ изданіи Палестинскаго Общества подъ редакціею С. О. Долгова.

Священноинокъ Варсонофій совершилъ два раза путешествіе на Востокъ, первое въ 1456 году и второе въ 1461 — 1462. Первое изъ нихъ озаглавлено: "Изволеніемъ Отца и поспѣшеніемъ Сына и совершеніемъ Святаго Духа, милостію Божіею и Пречистыя Богоматери хожденіе странническое смиреннаго священнаго инока Варсонофія во святому граду Іерусалиму". По окончаніи этого разсказа, въ рукописи помѣщено другое повѣствованіе того же Варсонофія: "Сотворихъ другое путешествіе ко святому граду Ерусалиму по шти лѣтехъ прихода моего на Русь" (въ сущности, онъ отправился черезъ пять лѣтъ послѣ перваго путешествія, и шесть лѣтъ прошло, когда онъ уже вернулся), — но конца этого второго путешествія въ рукописи не достаетъ.

Равсказъ, по обычаю, начинается перечисленіемъ мѣстъ, какими Варсонофій пришелъ съ родины въ Іерусалимъ, лишь съ самыми краткими замѣтками о видѣнномъ на пути. "И поидохъ, прямо начинаетъ онъ, — отъ Кіева къ Бѣлуграду, и отъ Бѣлаграда ко Царюграду, отъ Царяграда поидохъ (къ) Криту, отъ Крита идохъ къ Родусу, и отъ Родуса идохъ къ Кипру, и отъ Кипра идохъ въ Сурѣю ко граду Ладокѣи (Лаодикеѣ), отъ Ладокѣи идохъ во Триполь, и отъ Триполя идохъ къ Беруту, и видѣхъ же мѣсто, идѣже порази святый Егорей злаво зміа, ядущаго люди. Отъ града Берута есть вдали яко едина миля, на востокъ лицемъ, лимень Бѣлаго моря, яко озерина кругла, и въ

397

той лимень течетъ рѣка со востока по великимъ долинамъ, и тутожъ былъ змѣй и его же порази копіемъ святый Егорей. Тутожь есть близко рѣки, лимени морскаго, церковь во ими святаго Егорія на горѣ; идохъ ко церкви святаго Егорія, и молитву сотворихъ къ Богу и ко пречистой Богоматери и ко святому страстотерпцу Егорію. Поидохъ же отъ Берута къ Дамаску, и въ Дамасцѣ пребылъ двѣ недѣли, идохъ ко святому граду Іерусалиму. Отъ Дамаска идучи видѣхъ многая святая мѣста, и грады, и веси, и видѣхъ Тивиріянское море, и Геньсаритское озеро, и Ерданскую рѣку, и Фаворскую гору"...

Обстоятельное описание начинается съ Іерусалима. Общее настроеніе Варсонофія конечно таково, какъ у всѣхъ вообще паломнивовъ стараго времени, но онъ отличается, быть можетъ, еще большею внимательностью въ наблюдении, и его комментаторы находять у него въ особенности много указаній, важныхъ для исторической топографіи святынь Палестины въ XV столѣтін. Такой комментарій въ первому хожденію даль Тихонравовь; еще болёе подробныя объясненія къ второму хожденію сдёланы г. Долговымъ. Тихонравовъ замѣчалъ о первомъ хождения, что оно дошло до насъ въ необработанномъ видъ и въ нъсколько спутанномъ списвъ. Писаніе Варсонофія осталось неотдъланнымъ и потому "сохраняеть свёжесть и, такъ сказать, теплоту впечатявнія. Варсонофій описываль то, что видель, для себя, а не для назиданія читателей, какъ Даніилъ Паломникъ. Поэтому онъ не пускается въ историческия подробности, не приводитъ длинныхъ выписовъ изъ св. Шисанія и аповрифическихъ евангелій, не пускается въ символическое сопоставление местностей. Записки Варсонофія лежать передь нами въ сыромъ, не обработанномъ литературномъ видѣ. Такіе наброски, несомнѣнно, составляли ванву и Даніила Паломника. Непосредственность неуврашеннаго разсваза составляетъ особенное достоинство наблюдательнаго и добросовѣстнаго іеромонаха".

Въ Іерусалимъ онъ внимательно осмотрълъ святыни города и окрестностей, какъ и прежніе паломники все вымъривая и высчитывая, и между прочимъ, сообщаетъ не мало подробностей, какихъ нътъ у другихъ русскихъ паломниковъ.

Быть можеть, еще замѣчательнѣе второе путешествіе Варсонофія, описаніе котораго осталось въ извѣстной теперь рукописи неоконченнымъ. На этотъ разъ онъ началъ путешествіе опять отъ Кіева. "И поидохъ отъ богоспасаемаго града Кіева въ землю Волоскую, завемо Малодатская земля. Есть бо рѣка велика, течеть отъ Угорскія земли отъ горъ высокихъ, имя рѣки

Молдава, и течеть въ ръку во Сереть, подъ Романовымъ Торгомъ, и по той ръки зовется земля Молдоветская. И видъхъ грады многи и веси земли тоя". Обычное равнодушие паломнивовъ къ тому, что не было искомой святыней, оказалось и здесь: Варсонофій только перечисляеть мѣста, вакія онъ проходиль, и, вакъ видимъ самое названіе молдавской земли на нѣсколькихъ стровахъ пишетъ разно. "Оттолъ, -- продолжаетъ онъ, -- поидохъ въ Бълуграду, и отъ Бълаграда идохъ въ Византію въ Константинополь, и отъ Византія идохъ ко Ходиполи, и оттоль идохъ въ Криту" и т. д. На этотъ разъ Варсонофій направился въ Іерусалимъ черевъ Египетъ и Синайскую гору. Съ Крита онъ отправился на Родосъ, Кнпръ и оттуда "во Деміета (Даміетта) въ землю Суринскую (?) и отъ Деміятъ идохъ по ръци по Нилу въ верхъ во Египту... Градъ же Египетъ" (у старыхъ внижниковъ это — Канръ) "стоитъ великій на ровнѣ мѣсти подъ горою; подъ него же течетъ ръка изъ раю, златоструйный Нилъ, и другое имя ръци Геонъ. И поперекъ града есть двъ мили, а въ длину двёнадцать миль. И видёхъ же лютаго звёря"... Какой это быль звёрь, осталось неизвёстно, какь вообще старые паломники почти никогда не говорили объ особенностяхъ природы, какую видёли въ этихъ незнакомыхъ имъ странахъ, съ одной стороны потому, что все внимание было поглощено святывями, а вёроятно также и потому, что они не умёли отдать себѣ отчета въ невиданномъ зрѣлищѣ новой природы... Варсонофій сділаль еще только одно замізчаніе объ египетской природѣ: онъ видѣлъ финиковыя пальмы, растущія около "святой воды", и замъчаеть: "видъхъ же древеса, на нихъ же растетъ медъ дивій, и нныхъ древесъ много видѣхъ, ихъ же имена не свѣмъ". Но онъ еще въ другой разъ говорить о Нилѣ: "великая жъ река, влатоструйный Нилъ, течетъ отъ полуденныя страны на полунощь, въ Бѣлое море, подъ Деміяты".

Но за то онъ не пропускаетъ въ градѣ Египтѣ никакой церкви, монастыри или другой мѣстности, съ которою связаны какія либо священныя воспоминанія. И съ перваго вступленія въ градъ Египетъ онъ окруженъ святынями. Около города за полъ-третьи мили есть святая вода, куда пришелъ изъ Іерусалима Христосъ и Пречистая Его Матерь и хранитель его Іосифъ; а на сѣверъ отъ города есть мѣсто святое, гдѣ обиталъ Господь, скрываясь отъ Ирода царя, и тутъ есть святой виноградъ, однажды въ году источающій миро, которое относятъ къ царю египетскому; и тутъ же есть камень аспидный, на которомъ сядѣлъ Христосъ, и изъ мраморнаго камня устроена купель (Ердань)

со святою водою; и тамъ же древо сикоморія, въ которомъ сврылся Христосъ отъ воиновъ Ирода царя. Варсонофій разсказываеть: "Идохъ же до тоя святыя воды, и цёловахъ святый камень, на немъ же Господь преопочиваше, и пивъ святую воду, искупахся во іерданѣ, иже ряжена отъ каменія, вода же та вся тепла есть и сладка; и ходихъ же во виноградъ, идъже святое лозіе, и даша ми срачини едину лозу, страже винограда того, и цёловаше смоковницю, идёже Господь быль, и уломи вётку отъ нея". И въ самомъ градъ Египтъ есть святое мъсто, гдъ обиталъ Христосъ и Его Матерь и хранитель Іосифъ, и на томъ ивств стоить великая церковь; а за рекою Ниломъ есть житницы Іосифа Прекраснаго. Отпраздновавъ въ Египте оба веливіе праздника, Рождество и Крещеніе, Варсонофій пошель на Синайскую гору: "Бѣ бо многъ караванъ собрався: десять тысящь велеблюдовъ и людей много; идохомъ 15 дней, путшествуя отъ Египта до Синайскія горы и до горы Хоривскія, великія и высовія". По словамъ комментатора второго хожденія Варсонофія, въ этомъ повазанія о численности каравана нёть преувеличенія: другіе путешественчиви совершали этотъ путь въ подобномъ многочисленномъ обществѣ; нѣмецвій путешественникъ Баумгартенъ въ 1507 году пишетъ, что на дорогѣ въ Синай изъ Канра онъ присоединился въ двумъ попутнымъ караванамъ, "почему число всёхъ вмёстё настолько умножилось, что походило болѣе на многочисленную армію, состоящую изъ нѣсколькихъ тысячъ людей и верблюдовъ". Варсонофій, какъ мы видѣли, шелъ пятнадцать дней; другіе путешественники тѣхъ въковъ дълали этотъ путь вообще въ десять-пятнадцать дней; въ семнадцатомъ столётія Василій Гагара опредёляетъ этотъ путь .8 днищъ со выюки, а на скоро 6 днищъ".

По обыкновенію Варсонофій ничего не говорить о способѣ путешествія и о видѣнномъ по дорогѣ; онъ прямо приступаеть къ разсказу о синайскихъ святыняхъ: прежде всего обошелъ самыя горы—восходилъ на вершину Синая, который называеть горою Хоривскою, потомъ на гору св. Екатерины и на "высокую гору Синайскую, на ней же стои святый Моисій и видѣвъ Неопалимую купину". Послѣ того онъ описываетъ храмы Синайскаго монастыря и церкви внѣ его, а затѣмъ говорить о мѣстоположеніи и устройствѣ монастыря. Разсказъ переплетается легендами: такъ онъ передаетъ библейское сказаніе о Неопалимой купинѣ съ легендарнымъ дополненіемъ, сказаніе объ открытіи мощей св. Екатерины на одной изъ Синайскихъ вершинъ, записанное, видимо, по мѣстнымъ разсказамъ.

"Надо отмѣтить, -- говорить комментаторъ, -- что Варсонофій быль первымь изъ русскихь паломниковъ-писателей, описавшихъ св. гору Синайскую. Послё него изъ паломниковъ до-Петровской Руси посътили и описали Синай только Позняковъ съ Коробейниковымъ и Василій Гагара; но описаніе Варсонофія, по точности и по обилію приводимыхъ свёдёній, далеко оставляеть (за собою) эти послёднія. Описанія западныхъ ватолическихъ путешественнивовъ, минуя древнъйшія, могутъ быть привлекаемы для сравненія только въ частностяхъ, а не вообще; такъ какъ западные паломники имбли исключительную цбль - посбщеніе св. горъ Синая, поклоненіе мощамъ св. Екатерины, то они мало обращали вниманія на самый монастырь Синайскій, даже останавлявались въ особыхъ кельяхъ, при которыхъ до XVI в. была и особая церковь. Изъ греческихъ описаній Синая, самое древнее, Епифанія, очень вратко, поверхностно, да и очень отдалено отъ эпохи Варсонофія, такъ что не можеть быть привлечено для повърки и сравненія; описаніе Даніила Ефесскаго (между 1493 и 1499 гг.), вром' того, что поздние, значительно короче Варсонофіева... Подробныя описанія греческія, изъ изв'ястныхъ, всё значительно позднёе: Пансій Агіапостолить описаль Снвай между 1577 и 1592 годами; описание патр. александрийскаго Герасима появилось только въ концѣ XVII или началѣ -XVIII въка и послужило основаніемъ для позднъйшихъ описаній Синая — нашего. Василія Барсваго и изданнаго Н. Глики въ Венеція въ 1817 г.; Барскій почти цёликомъ перевель и включилъ описаніе патр. Герасима въ своихъ Странствовавіяхъ. Изъ приведеннаго обзора видно, насколько важными должны считаться свёдёнія, приводимыя такимъ обстоятельнымъ паломникомъ, каковъ былъ нашъ Варсонофій, писателемъ, сообщавшимъ только то, что самъ видёлъ или слышалъ на мёстё".

Кто былъ и гдѣ дѣйствовалъ священноинокъ Варсонофій, изъ его сочиненія не видно. Судя по тому, что каждый разъ онъ начинаетъ описаніе путешествія отъ Кіева, можно думать, что онъ происходилъ, если не изъ Кіева, то изъ области, тяготѣвшей къ Кіеву; въ языкѣ его разсказа сказывается сѣверозападный говоръ, напримѣръ, смоленскій или полоцкій, и разстоянія онъ измѣряетъ не верстами, а милями. По предположенію Д. Ө. Кобево, это могъ быть тотъ Варсонофій, который впослѣдствіи упоминается въ лѣтописи, какъ владычній духовникъ; а именно въ 1471 г., по смерти новгородскаго архіепископа Іоны, по новгородскому обычаю составлено было вѣче и на престолъ св. Софіи положено три жребія; въ числѣ ихъ былъ жребій

BCT. PYCCE, JET. T. I.

съ именемъ Варсонофія; выборъ палъ тогда на Өеофила. Могло быть, что совершеніе двухъ хожденій во Святымъ Мёстамъ повліяло на избраніе его въ духовники архіепископомъ Іоной, такъ какъ паломничество уважалось въ Новгородѣ, и два новгородскихъ архіепископа, Антоній (ум. 1232) и Василій (ум. 1352), совершали странствія во Святымъ Мёстамъ. Это предположеніе можетъ подтверждаться біографической замѣткой, которая нашлась въ бумагахъ Тихонравова и была извлечена имъ изъ одной рукописи Кирилло-Бѣлозерскаго монастыря (въ Спб. духовной академіи). Въ этой замѣтвъ Варсонофій названъ митрополичьимъ духовникомъ: онъ былъ игуменомъ въ Полоцвѣ, въ Бѣльчицкомъ монастырѣ, а послѣ него игуменомъ былъ здѣсь его ученикъ Іоакимъ, впослѣдствін смоленскій владыка. Возможно, что, возвратившись изъ второго хожденія, Варсонофій былъ избранъ на игуменство на Бѣльчицѣ, а затѣмъ переведенъ въ Новгородъ.

Памятники паломнической литературы собраны были въ первый разъ Сахаровымъ: Путешествія русскихъ людей. Спб. 1837, 1839, потомъ во второмъ томѣ Сказаній р. народа. Спб. 1849. Обстоятельное изданіе и изученіе ихъ было въ новѣйшее время въ особенности трудомъ и заслугой Имп. Православнаго Палестинскаго Общества.

Сочиненія по отдѣльнымъ вопросамъ и общіе обзоры.

— И. Срезневскій, Русскіе калики древняго времени, въ "Запискахъ" Академіи Наукъ, т. І, кн. П. Спб. 1862; Крута каличья. Клюка и сума, лапотики, шляпа и колоколъ. Спб. 1862 (оттискъ изъ "Извѣстій" Русск. Археол. Общества, т. IV).

— Н. Докучаевъ, Древне-русское паломничество ко св. мѣстамъ Востока вообще и путешествія русскихъ раскольниковъ въ тѣ же мѣста въ частности. Черниговскія епарх. Извѣстія, 1867, № 1—4, 7.--Древне-русское оффиціальное паломничество ко св. мѣстамъ Востока въ связи съ отношеніями русской церкви къ восточной и взглядами русскаго народа на Востокъ, тамъ же, 1869, № 13, 14, 16.

— Ф. Терновскій, Изученіе византійской исторіи и ся тенденціозное приложеніе въ древней Руси. Кіевъ, 1875—1876 (о русскихъ, ходившихъ въ Царьградъ и Грецію).

- С. Пономаревъ, Іерусалимъ и Палестина въ русской литературѣ, наукѣ, живописи и переводахъ. Спб. 1877.

— А. Гиляревскій, Древне-русское паломничество, въ Др. и Новой Россіи. 1878, № 8.

Объ одеждѣ западныхъ наломнивовъ см. еще:

— Costumes du Moyen-Age Chrétien. D'après des monuments contemporains par J. H. de Hefner-Alteneck. Troisième division. Seizième siècle. Франкфурть-Дармштадть, 1840—1854. Таблица 14: Costume d'un pélerin du commencement du XVI-me siècle, dessiné par le Comte Fr. von Pocci d'après un tombeau du marbre rouge, qui se trouve dans l'église du cloître Seeon, transformé maintenant en une maison

de bains près du Lac de Chiem, ou mer de Bavière. Изображение сходно съ костюмомъ пилигрима св. Себальда, извёстнымъ по гравюрѣ на деревѣ Альбрехта Дюрера.

- Vie militaire et réligieuse au Moyen Age et à l'époque de la Renaissance, par Paul Lacroix. 4-me éd. Paris, 1877, crp. 414: Les pèlerins d'Emmaüs, costume de pèlerins dans la seconde moitié du XIII siècle.

— Г. Н. Потанинъ, Пилигримъ въ былинахъ и сказкахъ, въ Этнографич. Обозрвніи, 1891, кн. IX, стр. 74—109 (восточныя параллели или—подлинники).

Хожденіе игумена Даніила издано было нісколько разъ:

— Путешествіе р. людей въ чужія земли. Ч. І (изданіе Н. Власова). Спб. 1837; 2-е изд. 1837; Путешествія р. людей по Святой земль. Ч. І. Спб. 1839; Сказанія р. народа, собранныя И. Сахаровымъ. Т. II, кн. VIII. Спб. 1849, стр. 1—45 (перепечатка предыдущаго).

— Путешествіе игумена Даніила по Святой землѣ въ началѣ XII вѣка (1113--1115). Издано Археографическою Коммиссіею подъ редакцією А. С. Норова, съ его критическими замѣчаніями. Спб. 1864, съ картою Палестины, планомъ Іерусалима и первоначальной базилики гроба Господня и 6 палеографическими снимками.—Pélerinage en Terre Sainte de l'igoumène russe Daniel au commencement du XII siècle (1113—1115), traduit pour la première fois etc. par Abraham Noroff. Pétersbourg, 1864. (Греческій переводъ съ русскаго изданія Норова, Епифанія Маттеа. Спб. 1867). Сахаровъ зналъ до десяти списковъ Хожденія, Норовъ до тридцати пяти. Изданія Сахарова были неудовлетворительны; не вполнѣ удовлетворительно было и изданіе Норова, но его заслуга была въ томъ, что онъ впервые предпринялъ критику текста на ряду съ другими средневѣковыми паломниками и своимъ переводомъ сдѣлалъ Хожденіе доступнымъ для западныхъ изслѣдователей.

Новъйшее и наилучшее изданіе, имъвшее въ виду до семидесяти списковъ, принадлежитъ М. А. Веневитинову:—Житье и хоженье Данила Русьскыя земли игумена 1106—1108, подъ редакцією М. А. Веневитинова, въ Православномъ Палестинскомъ Сборникъ, т. I, вып. 3 и 9. Спб. 1883, 1885. Въ концъ подробные указатели собственныхъ именъ, малоцамятныхъ словъ, мъстъ священнаго писанія; пути и разстоянія по указаніямъ Даніила; карта Святой Земли въ XII въкъ. См. также его изслёдованія о текстъ Даніила: "Хожденіе Игумена Даніила въ Святую землю въ началъ XII въка". Спб. 1877; "Замътка къ исторіи Хожденія Даніила Игумена", въ Журн. мин. просв., 1883; "Інцевой списокъ Хожденія Даніила Паломника". Спб. 1881, съ образчиками лицевыхъ изображеній (изд. Общества любителей древней письменности). Нъмецкій переводъ Хожденія, Авг. Лескина, Лейпц. 1884; разборъ его, М. Веневитинова, въ Журн. мин. просв. 1884, августь. Его же: "Хожденіе Даніила въ изданіяхъ И. II. Сахарова". М. 1889 (изъ "Древностей" Моск. Археологич. Общества).

См. еще: Свёдёнія о рукописяхъ, содержащихъ въ себё Хожденіе въ Св. землю русскаго игумена Даніила въ началѣ XII вѣка, Н. В.

26\*

Рузскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн. 1891, кн. 3. Здѣсь разсмотрѣно и упомянуто сверхъ девяноста рукописей.

Приводимъ упомянутую любопытную запись о новгородскихъ сорока каликахъ изъ XII вѣка.

"Въ лѣто 6671 (1163). Поставиша Іо(а)на архиепископомъ Новоугороду. При семъ ходиша въ Іерусалимъ каліицы і при князе рустемъ Ростиславе.

"Се ходиша изъ Великого Новагорода оть святеи Соеви 40 моужь каліици ко граду Іерусалимоу ко гробоу Господню. И вробъ Господень целоваша, и ради быша. И поидоша, вземше благословение оу патріарха и святые мощи. И приидоша въ Велікій Новгородъ къ святей Софби. И даша святыя мощі въ церковъ владыки Іоаноу святымъ церквамъ на священіе, а собору святые Софѣи даша копкарь, во веки имъ кормленіе; а собъ во веки славы оукупиша. И святый владыка Іванъ и весь соборъ священничьскій благословиша ихъ всѣхъ 40 моужь. И поидоша по градомъ съ великою радостию, славящи Бога. Пріидоша въ Русу къ святомоу Борису и Глебоу; аже седить соборъ, ины даша имъ святые мощи; а оу святого Бориса и Глёба стоять 6 моужь притворянь, и ны даша имъ скатерть во веки имъ кормленіе. И благословишася оу собора вся 40 моужь, и поидоша по градомъ. И пріидоша во градъ Торжокъ въ святому Спасоу; аже седить соборь, святаго Спаса священники; они жь даша имъ святые мощи святымъ церквамъ на освящение; аже стоятъ оу святаго Спаса 12 моужь притворянъ, ины даша имъ чашоу свою во веки имъ кормленіе".

Упомянутый здѣсь Ростиславъ Мстиславичъ, великій князь кіевскій, умеръ въ 6676 (1168). О поставленіи въ Старой Русѣ каменной церкви Бориса и Глѣба въ лѣтописяхъ упоминается подъ 6911 (1403) годомъ, — но могла быть раньше деревянная. Такимъ же образомъ о поставленіи каменной церкви Спаса въ Торжку лѣтописи говорять подъ 6872 (1364) годомъ.

Вслѣдъ за упомянутой записью идетъ другая, гдѣ продолжается исторія чаши:

"Въ лѣто 6837 (1329). Ході князь великии Иванъ Даниловичь в Велікій Новгородъ на мироу. И постояще въ Торжкоу, и приидоша къ немоу святаго Спаса притворяне съ чашею сію 12 моужь на пиръ. И воскликноуща 12 моужь, святаго Спаса притворяне: "Богъ дай много лѣта великому князю Ивану Даниловичю всея Роуси. Напой, накорми нищихъ своихъ". И князь велики вспросилъ боляръ и старыхъ моужь новоторжьцовъ: "Что се пришли за моужи ко мнѣ?" I сказаша емоу моужи новоторжци: "То, господине, моужи святаго Спаса притворяне; а тоу чашоу даша имъ 40 моужь калинци, изъ Ерусалима пришедше". I князь велики, прошедше, посмотрѣвъ оу нихъ в чашоу, и постави ея на тѣмя свое и рече имъ: "Что, брате, возмете оу мене въ сію чашу вклада?" И тако рекоша емоу притворяне: "Чимъ, господине, насъ пожалоуешь, то возмемъ". И князь велики даше имъ гривну новую вклада. "А ходите ко мнѣ во всякоую недѣлю и емлите оу мене две чаши пива, а третюю меду. Такъ же ходите к намѣстникомъ монмъ, и к посадникомъ, и по бракомъ, а емлите собѣ по три чаши пива. А кто сію чашоу избесчинить, инъ дасть гривноу золота да 6 берковсковъ медоу князю и владыки. А кто на васъ подеретъ вотолоу, инъ дастъ три крошни питей, а цена имъ полтора роубля".

(Отчетъ Имп. Публичной Библіотеки за 1894 годъ. Спб. 1897, стр. 113—115).

Между двумя событіями, хожденіемъ каликъ и поднесеніемъ чаши московскому князю, прошло полтораста лёть; это указываеть, какъ върно хранилась память о 40 каликахъ на такомъ пространствё времени. Цёлый разсказъ имѣетъ видъ сказанія, быть можетъ, эпической иѣсни, разложенной въ сухихъ фактахъ по годамъ лѣтописи.

"Путешествіе новгородскаго архіепископа Антонія въ Царьградъ въ концѣ XII столѣтія", съ предисловіемъ и примѣчаніями Павла Савваитова. Изд. Археограф. Комиссіи. Спб. 1872. Текстъ приведенъ здѣсь, во-первыхъ, въ буквальной передачѣ рукописи (XV вѣка) и, во-вторыхъ, въ чтеніи, съ объясненіями по топографіи Константинополя и по церковной археологіи, которыя служать къ паломнику комментаріемъ.

Впослѣдствіи нашелся отрывокъ паломника Антонія въ Копенгагенскомъ сборникѣ XVI вѣка подъ заглавіемъ: "Сказаніе о святыхъ мѣстѣхъ и чудотворныхъ иконахъ и иныхъ чюдныхъ вещехъ иже суть въ Царѣградѣ, было во свѣтѣи Софеи до взятіе безбожныхъ латынъ написано бысть на вѣдѣніе и на удивленіе всѣмъ христіаномъ". Это сказаніе издано было Срезневскимъ въ "Свѣдѣніахъ и замѣткахъ", № LX (Снб. 1876, стр. 340—352). Еще списокъ, опать неполный, находится въ сборникѣ XVII вѣка, вывезенномъ Ө. М. Истоминымъ изъ Олонецкаго края. См. "Матеріалы и изслѣдованія по старинной русской литературѣ". І. Л. Майкова. Спб. 1890, стр. 4—5. Наконецъ, одно начало путника Антонія находится въ сборникѣ 1742 года въ библіотекѣ Общества любит. др. письм. (quarto, № ССХL): оно издано было въ "Библіографѣ" 1888, № 12, и, съ варіантами чтенія, въ "Описаніи рукописей" этого Общества, Хр. Лопарева. Часть вторая. Спб. 1893, стр. 385—388.

Относительно Леонтія русина, упомянутаго въ хожденіи Антонія, г. Лопаревъ предполагалъ, что это мѣсто испорчено и что подъ этимъ Леонтіемъ должно понимать греческаго святого инока Петра, въ мірѣ Леонтія, ходившаго въ Іерусалимъ и бывшаго родомъ изъ Бруссы это предположеніе остается однако бездоказательнымъ (засѣданіе Общества любит. др. письменности, 7 марта 1897).

— А. Яцимирскій, Новыя данныя о хожденіи архіепископа Антонія въ Царырадъ. Спб. 1899 (изъ "Извѣстій р. Отд. Акад., т. IV). См. также "Древности". Труды Слав. Коммиссіи моск. Археолог. Общ., т. Ш. М. 1902, протоколы, стр. 11. Авторъ даетъ свѣдѣнія о новомъ спискѣ Хожденія, XV вѣка, съ замѣчательными особенностями, и полагаетъ, что этотъ списокъ именно долженъ быть самой близкой, если не первоначальной редакціей Хожденія, какъ оно сложилось въ рукахъ самого автора, архіепископа Антонія.

Посланіе новгородскаго архіепископа Василія къ епископу твер-

скому Өеодору—въ Собр. Лѣтоп. VI, стр. 86—89, подъ 1347 годомъ. Ср. Собр. Лѣтоп. V, стр. 226.

Хожденіе Стефана Новгородца издано пока только у Сахарова, Сказанія, т. II. Въ этомъ хожденіи давно обратили на себя вниманіе и часто цитировались мёста о Студійскомъ монастырѣ: "изъ того бо монастыря въ Русь посылали много книгъ: Уставъ, Тріоди и иныя книги" (Сказ., 1849, стр. 53). И далёе: "...И оттолё идохомъ къ святому Константину, въ монастырь женскій... И на утріе, въ иятокъ, идохомъ съ други моими по святымъ монастырямъ и обрътохомъ на пути Ивана и Добрилу, своихъ новгородцевъ, и возрадовахомся зѣло, ижъ нѣколи бѣ мочно было свидѣтися, зане бо безъ вѣсти пропали, и нынѣ живуть туто, списаючи въ монастырѣ Студійскомъ отъ книгъ святаго писанія, зане бо искусни зело книжному списанію. И идохомъ съ ними къ святому Ивану Дамаскину" и пр. (стр. 54). Но это мъсто объ Иванъ и Добрилъ, находищееся только въ изданіи Сахарова и отсутствующее въ другихъ спискахъ Стефана Новгородца, нредставляется г. Соболевскому "сочиненіемъ новъйшаго времени" (Южно-славянское вліяніе и пр., стр. 11); другими словами, надо думать, что это было сочинениемъ Сахарова.

Съ именемъ Епифанія, — быть можетъ, Премудраго, автора житія св. Сергія Радонежскаго, а можетъ быть, и другого, — сохранился въ рукописяхъ XVI — XVII вѣка небольшой, странички въ двѣ, памятникъ: "Сказаніе Епифанія мниха о пути въ Іерусалиму", заключающій голый перечень пути и счетъ верстъ отъ Новгорода черезъ Полоцкъ, Минскъ, Слуцкъ, Бѣлгородъ, моремъ въ Царьградъ, моремъ въ Яффу, до Іерусалима ("всего отъ великаго Новгорода до Іерусалима 3420 верстъ"). Издано, вмѣстѣ съ посланіемъ іеромонаха Епифанія къ другу Кириллу, арх. Леонидомъ въ "Палестинскомъ Сборникѣ", вып. 15. Спб. 1887.

Изданія и объясненія хожденія Агреоенія:

-- Я. И. Горожанскій, Хожденіе архимандрита Грефенья въ Святую Землю. Изслёдованіе памятника съ примёчаніями къ тексту, и тексть, въ "Русск. Филологич. Вёстникё", 1884, IV, стр. 251-312, и 1885, I, стр. 1-43.

— "Хожденіе архимандрита Агрееенья", подъ редакціей арх. Леонида (послѣдній его трудъ въ Палестинскомъ Обществѣ, посвятившемъ это изданіе его памяти), въ "Палестинскомъ Сборникѣ", т. XVI, вып. 3. Спб. 1896.

--- Замѣчанія къ паломнику Агрефенія у Веселовскаго: "Къ вопросу объ образованіи мѣстныхъ легендъ въ Палестинѣ", въ Журн. мин. просв. 1885, май.

Сказаніе Игнатія занесено было въ лѣтопись, и въ составѣ ея издано было не однажды: въ Никоновской лѣтописи, въ Русскомъ Временникѣ, 1791, въ "Россійской Исторіи" Татищева. Затѣмъ оно было издано Сахаровымъ въ "Путешествіяхъ русскихъ людей" (въ поелѣдній разъ въ "Сказаніяхъ русскаго народа", т. П. Спб. 1849).

Болѣе исправно и съ разборомъ сложнаго состава этого хожденія, въ ряду изданій Палестинскаго Общества: "Хожденія Игнатія Смолнянина. 1389—1405 г.", подъ редакцією С. В. Арсеньева. Спб. 1887 (Правосл. Палестинскій Сборникъ, вып. 12). Объ апокрифической легендѣ у Игнатія, см. Веселовскаго, Разысканія въ области р. дух. стиха, въ Запискахъ Акад. Наукъ, т. XL, 1882.

Въ путешествіи Игнатія, какъ оно издано было у Сахарова, включенъ и разсказъ объ Амурать; но этотъ разсказъ, повторенный изъ хожденія Игнатія Карамзинымъ, Игнатію не принадлежить и прибавленъ поздиѣйшимъ внижникомъ изъ житія сербскаго деспота Стефана Лазаревича (см. Андрея Попова. Обзоръ Хронографовъ русской редакціи. П. Москва, 1869, стр. 50 — 51). Житіе Стефана Лазаревича, написанное Константиномъ Костенчскимъ, или Философомъ, издано было неоднажды. Въ первый разъ Андреемъ Поповымъ въ "Изборникъ" (М. 1866, стр. 92 – 130); потомъ Янкомъ Шафарикомъ въ "Изборникъ" сербскаго Ученаго Дружества (Бѣлградъ, 1870, кн. 28), наконецъ въ болѣе полномъ составѣ и въ славяно-сербской рецензіи Ягнчемъ въ "Гласникъ" (1875, кн. 42, стр. 223—328). Историческое изслѣдованіе этого памятника у Ст. Станоевича: Die Biographie Stefan Lazarevic's von Konstantin dem Philosophen als Geschichtsquelle, въ "Архивѣ" Ягича, 1896, т. XVIII, стр. 409—492.

— Н. Мисниковъ, "О приписываемомъ Игнатію Смольнянину описаніи Іерусалима", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1901, кн. вторая, смѣсь, стр. 7—14. Авторъ утверждаетъ, что описаніе Іерусалима въ этомъ Хожденіи, какъ и повѣсть объ Амуратѣ, не принадлежитъ Игнатію Смольнянину и произвольно внесено лѣтописцемъ въ число его сочивеній. Основаніемъ этому утвержденію служитъ то, что разсказъ, писанный будто бы Игнатіемъ въ концѣ XIV вѣка, не совпадаетъ съ тогдашнимъ положеніемъ въ концѣ XIV вѣка, не совпативъ, отвѣчаетъ положенію ихъ въ концѣ XV вѣка. Немзвѣстный авторъ Хожденія былъ человѣкъ московскій, и по многимъ частностямъ его описаніе Іерусалима стоитъ выше Хожденій, гостя Василія и священноинока Варсонофія.

# Хожденіе дыяка Александра издано было у Сахарова, Сказанія, т. П.

Странствіе Зосимы напечатано было въ первый разъ П. М. Строевымъ въ "Русскомъ Зрителъ" 1828, VII— VIII, по Толстовскому списку Публ. Библіотеки; затъмъ у Сахарова (имъвшаго въ рукахъ три списка), въ "Сказанія́хъ", т. II; наконецъ въ изданіи Палестинскаго Общества: Хоженіе инока Зосимы. 1419—1422 гг., съ рисунками, подъ ред. Х. М. Лопарева. Спб. 1889 (Палест. Сборникъ, вып. 24).

"Бесѣда о святыняхъ Цареграда" издана по тремъ рукописямъ (всѣ однако неполныя) Л. Н. Майковымъ: Матеріалы и изслѣдованія по старинной русской литературѣ. І. Бесѣда о святыняхъ и другихъ достопамятностяхъ Цареграда. Спб. 1890. Отзывъ объ этомъ изданіи, Г. Дестуниса, въ Журналѣ мин. просв. 1890, сент., стр. 233—269: Дестунисъ полагалъ, что описаніе Константинополя, находящееся въ "Бесѣдѣ", могло быть составлено только въ промежуткѣ 1332—1417 годовъ. Подтвержденіе предположеній Майкова о времени составленія исторической части "Бесёды" — въ замёткё И. Е. Троицкаго, "Византійскій Временникъ", 1894, т. І, вып. 1, стр. 167—172. Новыя важныя разъясненія сдёланы въ статьё Д. Ө. Кобеко: Опыть исправленія текста Бестано святыняхъ Царяграда (въ "Извъстіяхъ" II отд. Акад., т. II, 1897, кн. 3, стр. 611-628, и дополнительная замътка, тамъ же, кн. 4). Исправивъ порядокъ текста, по мнѣнію г. Кобеко спутанный въ изданной рукописи, и сличивъ показанія "Беседы" съ византійскими извѣстіями о тогдашнемъ состояніи памятниковъ Константинополя, авторъ делаетъ смелое и, можетъ быть, правильное, предположеніе, что: 1) Повъсть или Сказаніе о Царъградъ, включенная въ тексть Бесвды, составлена новгородскимъ паломникомъ въ первой половинѣ XIV вѣка; 2) составленіе ся можеть быть прилисано новгородскому священнику Григорію Калькь, впосльдствій (1329-1352) архіепископу Василію; 3) тексть Бесбды должень быть расположень по другому, указанному авторомъ, порядку, при которомъ онъ получить последовательность, и 4) авторъ заключаеть, что въ исправленномъ чтеніи Бесѣда представляеть лучшее изъ русскихъ описаній святынь и достопамятностей средневѣкового Константинополя. Вопросъ относительно Бесёды о святыняхъ Царяграда былъ снова поднятъ Хр. М. Лопаревымъ въ Общ. люб. др. письм., 28 ноября 1897. Легенду Бестады г. Лопаревъ сравнивалъ съ житіемъ Өеодора Эдесскаго (въ связи съ легендой объ Амфилогъ, у Веселовскаго). Въ самомъ описаніи Царяграда г. Л. виділь смішанными два текста, отличавmieca по содержанию (напр. указание однихъ и тъхъ же мощей въ разныхъ мъстахъ) и языку. На послъднее выставилъ свои возражения Д. Ө. Кобеко. Лопаревъ, "Русское анонимное описание Константинополя (около 1321 г.)", въ "Извёстіяхъ" II Отд. Акад., т. Ш., 1898.

Повъсть о Цареградъ находится въ льтописяхъ, напр. во второй Софійской, въ лѣтописи Густинской и пр.; переводъ на современный языкъ (но безъ окончанія, заключающаго ироническія сравненія русскихъ внутреннихъ порядковъ съ турецкими) сдъланъ былъ Срезневскимъ съ историческими примъчаніями: Повъсть о Цареградъ. Спб. 1855 (изъ "Ученыхъ Записовъ" русскаго отдѣленія академіи). Другое краткое сказание о взяти Цареграда турками, изъ рукописи XVI вѣка, въ "Изборникъ" Андрея Попова. М. 1869, стр. 87-91. Далъе: Сказанія о Царбградѣ по древнимъ рукописямъ, изданныя подъ редакцією В. Яковлева. Сиб. 1868. Чрезвычайно любопытнымъ отврытіемъ была повидимому старъйшая редакція подробной повъсти, съ послъсловіемъ, гдѣ авторъ-очевидецъ называетъ себя невольнымъ потурченцомъ и говорить, что хотвлъ передать христіанамъ объ этомъ преужасномъ и предивномъ Божіемъ изволеніи, желая, чтобы всемогущая Троица снова пріобщила его своему стаду: "Повѣсть о Царьградѣ (его основании и взяти турками въ 1453 году) Нестора-Искандера, XV въка. (По рукописи Троице-Сергіевой лавры нач. XVI въка, № 773)". Сообщиль архимандрить Леонидъ. Спб. 1886 (изд. Общ. любит. древней письменности). Разборъ памятника, Дестуниса, въ Журналъ мин. просв. 1887, февр., стр. 366 — 383. Въ рукописи (по снимку) авторъ пишетъ свое имя: Несторъ Искиндъръ.

Въ подробной повъсти о взятіи Царяграда итальянскія имена переданы по греческому произношенію, напримъръ: Зустунъя—Giustiniani. Зеновія—Genova (Генуя); въ краткой повъсти у Андрея Попова: Іустіанъ, Генуя.

Твореніе Василія въ первый разъ издано было архим. Леонидомъ: "Хоженіе гостя Василья". Спб. 1884 (Палестинскій Сборникъ, вып. 6).

О Варсонофіи: докладъ Тихонравова, "Хожденіе во Святую Землю въ 1456 году". М. 1893, 9 стр. (оттискъ изъ Археол. Извѣстій и Замѣтокъ, моск. Археолог. Общ. 1893, № 11). Замѣтка Д. Ө. Кобеко въ Сообщеніяхъ Прав. Палестинскаго Общества, 1895, октябрь. Изданіе: "Хожденіе священноинока Варсонофія ко святому граду Іерусалиму въ 1456 и 1461 — 1462 гг.". Подъ ред. С. О. Долгова. М. 1896 (Палестинскій Сборникъ, т. ХУ, вып. 3).

Объ апокрифическомъ матеріалѣ паломническихъ хожденій, см. вообще у Веселовскаго, "Разысканія въ области русскаго духовнаго стиха": объ агуменѣ Даніилѣ—II, стр. 33—35; III, 12, 13, 15; VI—X, 417 и др.; объ архіепископѣ Антоніи—II, 31; Игнатіи Смольнянинѣ—II, стр. 79; III, 13, 15, 16; о Зоснмѣ—II, стр. 35; III, 17; VI—X, 377 и др. О камнѣ Алатырѣ, который, по взгляду Веселовскаго, примыкаетъ именно къ апокрифамъ о Сіонскихъ святыняхъ—III, стр. 1, 23— 25 и пр. О пупѣ земли, находящемся въ іерусалимскомъ храмѣ Воскресенія—III, стр. 43; о крестномъ древѣ и проч. О паломничествѣ новгородскаго былиннаго удальца Василія Буслаевича—у Веселовскаго, въ изслѣдованіи о камнѣ Алатырѣ; у Жданова, "Русскій былевой эпосъ". Спб. 1895 (изслѣдованіе о Василіи Буслаевичѣ). О хожденіи Даніила у Сперанскаго, Славянскія апокриф. евангелія. М. 1895, стр. 17 и др.

# ГЛАВА Х.

#### ОТРЕЧЕННЫЯ ВНИГИ.

Обильное распространение легенды въ средневѣковомъ міровоззрѣнін на Востокѣ и на Западѣ. — Византійскій и южно-славянскій источникъ нашей легенды и "отреченныхъ книгъ". — Исторія и составъ статьи "о книгахъ истинныхъ и ложныхъ". — Апокрифы въ русскихъ памятникахъ древняго и средняго періода.

Дуалистическіа сказанія о міротворенія. — Апокрифы ветхозавѣтные и новозавѣтные. — Апокрифы церковпо-историческіе. — Сказанія о концѣ міра. — Богомильскіе апокрифы. — Бесѣда трехъ святителей. — Суевѣрія и гаданья. — Апокрифы западнаго происхожденія:

Въ течение всего стараго періода русская письменность владъла врайне скудными и смутными познаніями въ области науви; нѣкоторое улучшеніе, наступившее въ этомъ отношеніи со второй половины XVI вѣка и особливо къ концу XVII-го, мало коснулось большинства книжныхъ людей, и средній уровень обравованія оставался на той же низкой степени. Но если не было свёдёній научныхъ, то взамёнъ старинный книжникъ былъ богать знаніемь легендарнымь, особенно апокрифическимь. Мы указывали, что этого рода знаніе возникало уже съ первыхъ шаговъ нашей письменности; съ теченіемъ времени оно все глубже проникало въ умы. Первобытное мышленіе неизмѣнно соединяется съ фантастикой: просто и трезво понимаются только внёшнія матеріальныя отношенія, ближайшіе факты личной и бытовой жизни, — но если и здёсь при попыткахъ обобщенія начинается фантастическая окраска, то твиз больше она господствуетъ тамъ, гдъ идетъ дъло о мудреныхъ вопросахъ бытія природы и человъка. Въ древнемъ языческомъ быту мисологія была единственная форма отвлеченной мысли и знанія; съ христіанствомъ она была мало-по-малу вытёсняема новыми представленіями, гдѣ, кромѣ истинъ вѣры, съ самаго начала заняла мёсто вакъ бы новая мнеологія, воспитанная легендой. "Двоеверіе"

#### ЛЕГЕНДАРНОЕ МІРОВОЗЗРЪНІЕ.

стало все больше смѣняться легендой, развивавшейся на христіанской почвѣ и общирный матеріаль которой приходнль изъ того же главнаго источника — Византія, отчасти черезъ южно славянсвое носредство, отчасти прямо. Эта стихія вибла особенные задатви успёха именно потому, что въ своемъ источнике имела своего рода народно-поэтическое происхождение. Богатый запасть фантастики хотвлъ дополнить недосвазанное въ писаніи в цер ковномъ учении и всего чаще касался самыхъ таинственныхъ и завлекательныхъ для наивной мысли вопросовъ міротворенія, событій священной исторія, божественнаго міроправленія отъ са мыхъ врупныхъ до мелкихъ фактовъ человъческой жизни, на конецъ, вопросовъ будущей судьбы человъка в вселенной. Въ соединении съ признанной христіанской легендой, съ которой она какъ бы совпадала, явилась стихія апокрифическаго сказа вія: фантастическое по преимуществу, оно не могло не производить сильнаго впечатлёнія на простые умы, не вооруженные знаніемъ, но съ жаждой понять вопросы, поставленные христіансвных ученіемъ, и особенно видёть ихъ решеніе въ наглядной поэтической картинь, - ступень развития заставляла искать именно фантастическаго сказанія, если не настоящаго эпоса. Такъ создавалось оригинальное міровоззрівніе, въ которомъ соединялись и отголоски туземной поэтической старины, и новые матеріалы изъ церковнаго ученія и поэзін христіанской. Когда христіанство, въ учения, обрядъ и легендъ, возобладало надъ умами, вся жнень окружена была религіознымъ освъщеніемъ: изъ писанія и легенды заниствованы были представления о творения міра, о протедшей исторіи человічества, о жизни природы, о силахъ, правящихъ судьбами народовъ и каждаго человёка, о мірё загробномъ. Народно-христіанское міровоззрѣніе обняло всю личную и общественную жизнь: въ молитев и видвейн человекъ встуналъ въ прямое отвошение въ божественнымъ силамъ, или посреднивами являлись святые, ближайшіе повровители человёка, воснышаго ихъ имя; святые становились патронами цёлыхэ. народовъ или областей, городовъ, обителей; на всякій случай жизни готово было легендарное средство защиты, помощи, исцъленія въ видъ особой молитвы, обращенія въ извёстному святому, заклинанія, талисмана; все это становилось религіей и поэзіей виъств. Понятно, что въ этой релнгія и поэзіи оставлялъ свой отпечатовъ тотъ умственный уровень, въ которомъ они созндались: вѣра слишкомъ часто становилась суевѣріемъ; въ понятіяхъ о природа наз-за фантастической легенды забывался даже непосредственный опыть; почитание святыни впадало иногда въ фетишизмъ; въ

411

концё концовъ это настроеніе умовъ удаляло самую возможность анализа или, при возникавшей, хотя еще слабой, работё мысли, приводило къ тёмъ крайностямъ, какія представляются въ умствованіяхъ средневёковой схоластики. Съ другой стороны, легендарное міровоззрѣніе не всегда способствовало нравственному воспитанію въ духё христіанства: религія, заражаясь суевѣріемъ, не оказывала дѣйствія на жестокіе нравы; бывали строгіе подвижники, но рядомъ сохранялась первобытная дикость, въ которой не отдавали себѣ отчета. Когда это міровоззрѣніе начинало колебаться и возникала потребность въ новыхъ представленіяхъ, то на первый разъ работа мысли шла въ томъ же кругу легендарныхъ идей и выражалась "ересью".

Указанный порядовъ представлений былъ въ разныхъ оттенвахъ (при большей или меньшей степени культуры) общею чертой первыхъ вёковъ христіанства, на Востокъ и на Западъ. Съ распространеніемъ христіанства это міровоззрѣніе, — которое вообще представляется спеціально "среднев' вовымъ" и воторое, въ различной степени, хранится до сихъ поръ въ народныхъ массахъ христіанскаго міра, --- водворялось у вновь обращаемыхъ народовъ: они воспринимали міровозарёніе, основанное въ христіанской легендъ первыхъ въковъ; у вновь обращенныхъ эта легенда получала новые отростви, но съ тъмъ же традиціоннымъ характеромъ. Отсюда — обиліе параллелей, какія новъйшее изслёдование находить въ восточныхъ и западныхъ легендарныхъ свазаніяхъ: частію это были древне-христіанскіе мотивы, частію ихъ новые варіанты, въ воторыхъ сбереглось единство ихъ основы. При всемъ различіи національной почвы, на которую въ разныхъ странахъ попадалъ этотъ легендарный матеріалъ, его средневъковыя изложения очень часто представляють замъчательное сходство: единство основной темы и общаго тона мысли между прочемъ должно было очень облегчать международное распрострапеніе легенды. Была однаво великая разница въ литературной судьбѣ легенды в спокрифическаго сказанія на славяно-русскомъ Востовъ и на средневъковомъ Западъ. Вслъдствіе того, что на западѣ уже рано началось литературное развитіе, какого древнее славянство и древняя Русь никогда въ такихъ размърахъ не знали, этотъ матеріалъ рано получилъ на Западъ литературную обработву, латинскую и національную, въ самыхъ разнообразныхъ формахъ, и впослёдствін вошель и въ схоластическія умствованія, и въ проповёдь, и въ легендарную повёсть, поэму и драму. Въ письменности славяно-русской развитие легендарно-апокрифическаго матеріала было тёснёе: онь вошель въ агіографію.

# отреченныя книги.

доставлялъ мотивы для устной легенды и суевърія, и повидимому только позднве отразился въ поэзін духовнаго стиха, и частію былны; но ни духовный стихъ, ни былина не вышли изъ области народнаго устнаго творчества. Съ другой стороны, если средневъковая національная литература Запада начала складываться раньше (латинская литература первыхъ среднихъ въковъ была уже ся подготовленіемъ), то въ ней гораздо раныше и закончился тоть періодь наивной непосредственности, который продержался у насъ до самаго XVIII въка: эта непосредственность на Западъ была нарушена очень рано потому, что когда въ популярной внижности еще господствовала сполна апокрифическая легенда, въ вругу болбе образованномъ издавна сказывалось стремленіе къ критикъ, и легенда потерала въру. Въ то время какъ у насъ до самаго XVIII въка апокрифический матеріалъ сохранялъ весь свой авторитетъ, и начитанность въ его разнообразныхъ произведеніяхъ считалась глубовимъ знаніемъ, въ западной литератури онъ давно отжиль, становился только арханческимъ предметомъ историко-вритическаго изслёдованія: сами средніе вёка, когда совершался пышный раздвёть легендарной фантастики, съ эпохи Возрожденія стали считаться въками варварства и умственнаго мрава.

Нанменованіемъ "отреченныхъ" (собственно, отрицаемыхъ, не-признаваемыхъ), а также "сокровенныхъ", "ложныхъ книгъ", въ старой южно-славянской, а потомъ русской письменности передавали греческое слово: апокрифический (biblia apocrypha, также aporrheta, pseudepigrapha). Это слово означало собственно: скрытый, долженствующій быть скрываемымъ, тайный и таинственный, не всёмъ доступный. Еще до христіанства такое названіе давалось религіознымъ внигамъ, которыя бывали доступны только жрецамъ и посвященнымъ. Въ первые въка христіанства въ этомъ обозначение еще не было понятия о дурномъ и недозволенномъ: это были книги тайныя, или полузапрещенныя, происхожденіе воторыхъ было неизвёстно, или таниственный смыслъ не совстви понятенъ, - въ этомъ смыслъ Апокалипсисъ былъ называемъ апокрифическимъ; въ церковномъ смыслѣ это были вниги, воторыя исключались изъ общаго цервовнаго употребленія, потому что по какимъ-либо основаніямъ не почитались на ряду съ признанными книгами, боговдохновенными, представляющими истинное цервовное ученіе или постановленіе. Въ древней церкви вопросъ объ этомъ определении книгъ не былъ оконча-

413

тельно выясненъ; расходилясь мийнія о томъ, какія книги в въ какой мёрё лоджны были считаться апокрифическими, и донынё въ этомъ различные церковные взгляды еще не согласны. Вробще, апокрифическия книги не были книги совсёмъ ложныя и запретныя, но ими должно было пользоваться съ осторожностью; онъ должвы были служить только для "мудрыхъ", опытныхъ, и быть скрываемы отъ неопытныхъ, которые не съумълн бы отличить, что могло быть въ нихъ истиннаго или ложнаго. Аповрифическія вниги были и въ Веткомъ и въ Новомъ Заветт. Въ Веткомъ таковыми счетались три вниги Мавкавеевъ, книга Юдноь, Товія, Інсусъ сынъ Сираховъ, Премудрость Соломона, Варухъ, посланіе Іеремін, третья внига Ездры, и нівсоторыя позднійшія прибавленія къ внигъ пророка Данінла и Есонрь. Эти книги не были приняты уже ветховавётнымъ канономъ палестинскихъ евреевъ, большей частью потому, что написаны были послё того, какъ ветхозавътный канонъ былъ законченъ. Это непризнание отразилось и въ христіанскомъ опредёленіи состава боговдохновенныхъ библейскихъ книгъ. Взглядъ на эти книги сталъ опредёленнёе съ тёхъ поръ, вакъ предпринято было установленіе христіанскаго библейскаго ванона. Когда быль категорически н авторитетно поставленъ и ръшенъ вопросъ, какія именно книги составляють "священное писаніе", основу и источникь христіанскаго ученія и исторіи, были ръзко различены книги каноничесвія и не-ваноническія; и между послёдними принимались разныя степени ихъ признанія или непризнанія, и когда онъ прямо несогласны были съ установленнымъ ученіемъ и исторіей, или бывали "ложно надписаны", онъ признавались вредными, ложными, запрещенными. Первое положительное исчисление внигь истивныхъ и запрешенныхъ сдёлано было въ декретв папы Геласія I: de libris recipiendis et non recipiendis (496), съ кото раго начинается исторія папскаго Индекса librorum prohibitorum. Въ церкви восточной также составился, на основани апостольсвихъ и соборныхъ правилъ и писаній св. отепъ, списокъ внигъ каноническихъ, истинныхъ, и книгъ запрещенныхъ, извъстный и въ нашей старой письменности въ виде статьи "о внигахъ истинвыхъ и ложныхъ"... Ограничиваясь сначала ветхозавётными апокрифами; унаслёдованными отъ еврейской литературы, и основными апокрифами христіанской эпохи, соборныя постановленія я церковные учители расширили индексъ осужденіемъ лживо составленныхъ повъстей о мученикахъ, далъе явились запрещения языческихъ празднествъ и иныхъ суевърій, --- такъ что наконецъ

въ нашей статъё о ложныхъ "внигахъ" церечислялись уже и не вниги.

Въ чемъ завлючалась эта отреченная литература? Содержание ея относится прежде всего въ той ветхозавѣтной и новозавѣтной всторів, вакая излагается въ признанныхъ каноническихъ внигахъ, --- но писанія "отреченныя" значительно расширяють эту исторію неизвёстными каноническимъ книрамъ подробностями. Міротвореніе, судьба первыхъ людей, патріарховъ, царей іудейскихъ, разсказаны въ Ветхомъ Завётё вратко или оставляли неразъясненными много вопросовъ, волновавшихъ религіозное любопытство, — и ветхозавѣтные апокрифы разсказывали объ Адамѣ и Евъ, нхъ паденін и изгнанів изъ рая; разсказывали объ Енохъ, Мельхиседевъ, Авраамъ, Монсеъ, о царяхъ Давидъ и Соломонъ многое, что совсёмъ неизвёстно ноъ Библін. Ветхій Завёть не говорнаъ о томъ, какъ древніе люди устронвали свою жизнь, получали первыя знанія, изобрѣтали искусства, — и объ этомъ сообщало Малое Бытіе и книга Адама. Не менње прошедшаго завлевали вопросы о будущемъ, и аповрифическия вниги говорили о приходѣ Мессіи, о будущихъ временахъ, блаженствѣ праведныхъ и казни гръшниковъ, — такъ это сообщалось въ книгъ Еноха, Откровении Авраама, Восхождении Исаия. Восполняя такниъ образомъ недосказанное Библіей, апокрифы сами принимали тонъ и форму библейскихъ писаній, какъ "Малое Бытіе", "псалмы Соломона", "Откровенія" Авраама, Исаіи и пр., и сами выдавали себя именно за древнее преданіе... Если христіанство, принимая Ветхій Зав'ять, унаслёдовало виёстё и его аповрифическія продолженія, то еще болёв богатый матеріаль для аповрифическаго творчества доставила собственная исторія христіанства. — земная жизнь Спасителя, авянія апостоловъ, подвиги святыхъ людей и мученивовъ, христіанскія ожиданія о будущемъ въвъ, мистическія представленія о силъ христіанской веры, чудесныя сказанія. И здёсь также писанія апокрифическія разсказывають много такого, что не ваходится въ канонической евангельской исторіи, — напр., о дётствё Христа, о разныхъ другихъ событіяхъ жизни Спасителя. Представленіе о томъ прообразованія, какое связываеть Ветхій Завёть съ Новымь, дало поводъ возвратнъся въ ветхозавётнымъ преданіямъ объ Адамё, и напр. въ сказании о врестномъ древѣ провести цѣлую историю этого древа отъ временъ Адама до строенія Соломонова храма в до Голгофы. Еще общириве, чвиз прежде, развились въ христіанскую эпоху сказанія о раб и адб, —въ послёдній сошель самъ Спаситель, -- и свазанія эсхатологическія, о концё міра и

415

страшномъ судѣ. Цѣлый обширный циклъ сказаній сложился о Богоматери, которая оказывала дѣятельное участіе въ судьбамъ человѣчества и заступничество предъ божественнымъ сыномъ. Христіанская легенда уже съ древнихъ поръ переступила ту мѣру, за которой церковные учители должны были отнести массу ея произведеній въ разрядъ книгъ отреченныхъ...

Источныхь отреченной литературы есть то религіозно-поэтичесвое настроение, вакое вообще создаеть легенду. Историческая вритива признаеть, что если личное авторство участвовало въ послёдней книжной форме сказаній, то въ основе ихъ лежить обывновенно народное предание, иногда весьма древнее. Въ теченіе въковъ преданіе развивалось и осложнялось, и витеть усиливался его авторитеть, т.-е. народная въра, и оно привимало наконецъ литературную форму, — приближавшуюся, какъ мы упоминали, въ формъ господствующихъ каноническихъ книгъ. Нъкоторыя изъ ветхозавътныхъ апокрифическихъ сказаній относятся во временамъ до Вавилонскаго плёненія; другія составились позднве, когда, какъ напр. въ Александрійскую эпоху, очень измёнилось самое іудейское міровоззреніе. Въ Ветхомъ Завътъ находятся упоминанія о древнихъ книгахъ, --- которыя не сохранились, но, какъ предполагають, могли доставить матеріалъ для болфе позднихъ апокрифовъ. Въ Новомъ Завётё упоминаются отдёльныя ветхозавётныя подробности, которыхъ нёть въ самонъ Ветхомъ Завётё и которыя очевидно принадлежали народному предавію или апокрифу. Литературную формацію такихъ внигьсъ предполагаемыми древнёйшими преданіями, — какъ книга Еноха, Малое Бытіе, Завѣты двѣнадцати патріарховъ, относятъ лишь къ первымъ въкамъ до нашей эры, или даже первымъ въкамъ по Р. Х. Поздибе, въ христіанскія времена, въ апокрифическую литературу продолжали входить сказанія Талмуда, который быль хранилищемъ древнихъ преданій. — Апокрифы новозавѣтные носять еще болье ясную печать преданія. Въ первомъ въкъ христіанства, по свидітельствамъ самихъ апостоловъ, ходило много разсказовъ о Христь, между прочимъ неправильныхъ: здёсь и быль безь сомнёнія первый легендарный источнякь апокрифическихъ новозавётныхъ сказаній. По новымъ изслёдованіямъ, кром'я четырехъ каноническихъ существовало болёе тридцати свангелій апокрифическихъ; извёстныя по упоминаніямъ у церковныхъ писателей, они большею частью не дошли до насъ или еще не найдены, - сохранилось однако семь апокрифическихъ евангелій. Новозавѣтная исторія, затѣмъ дѣянія апостоловъ, судьба мучениковъ и подвиги праведниковъ стали достояніемъ

легенды, которая нерёдко становилась апокрифомъ, когда казалась слишкомъ невёроятною даже для тёхъ временъ, исполненныхъ вёры въ чудесное...

Въ цъломъ, апокрифическая литература представляетъ собою богатый религіозный эпосъ съ длинной литературной исторіей. Исходя изъ ветхозавѣтныхъ преданій, осложненный восточными сказаніями, соединенный съ новозавётными легендами, апокрифическій эпось распространился вийсть съ христіанствомъ по азаятскому Востоку и европейскому Западу. Памятники этого эпоса переводились на языки народовъ, принимавшихъ христіанство; и именно потому, что въ самой основъ ихъ была склонность народной въры въ чудесному, было приближение въ народному пониманию, были бытовыя черты, образныя предсказания, эти памятники становились популярной легендой и пов'врьемъ, отражались въ литературѣ, народной поэзія, церковномъ искусствѣ. Распространяясь путемъ вниги и пересказа, апокрифическія сказавія нашли впослёдствія еще одннъ путь для сильнаго проникновенія въ народные влассы — въ паломничествё, затёмъ въ врестовыхъ походахъ: прямое посъщение мъстъ, гдъ совершались великія событія Ветхаго и Новаго Завёта, оживляло религіозныя представленія и въ особенности давало силу аповрифичесвой легенды-часто она оправдывалась наглядными свидытельствами мёстныхъ святынь и разсказовъ. Такимъ образомъ не только въ книжнической, но и въ народной средѣ укрѣплялось обильное содержание легенды, которая затёмъ испытывала въ разныхъ условіяхъ новыя развитія и осложненія, воспринимая черты миста и времени, отражаясь и въ высшихъ областяхъ литературы и искусства, въ повзіи и преданіяхъ народной массы.

Какъ и всё памятники церковнаго ученія, обычая и чтенія, отреченныя книги пришли впервые въ нашу письменность изъ Византіи, черезъ южно-славянское посредство. Это было значительное собраніе крупныхъ и мелкихъ произведеній; время и мѣсто ихъ перевода почти не поддается ближайшему опредѣленію; но многія изъ нихъ извѣстны были съ нашихъ древнѣйшихъ памятниковъ и, разъ утвердившись въ письменности, онв живутъ въ ней вѣками, старое рядомъ съ болѣе позднимъ, первоначальная форма съ новымъ варіантомъ: въ безразличной массѣ онѣ собирались въ старыхъ сборникахъ. Отношеніе нашихъ текстовъ къ первоначальнымъ греческимъ и ближайшимъ южнославянскимъ источникамъ еще не вполнѣ выяснено: дальше скажемъ, что лишь въ послѣднее время предприняты здѣсь обширныя детальныя изслѣдованія, которыя должны разъяснить исто-

MCT. PYCCE. JET. T. I.

27

рію появленія нашихъ отреченныхъ книгъ и ихъ судьбы на русской почвѣ. Древнія южно славянскія рукописи вообще рѣдки онѣ должны были подвергнуться истребленію въ мрачныя времена паденія южно-славянскихъ царствъ и позднѣйшаго упадка книжности; рѣдки и древнія рукописи русскія, — но въ томъ, что сбереглось, находятся очень цѣнныя указанія и на судьбу отреченной литературы. На южно-славянскій источникъ нашихъ отреченныхъ книгъ указывало старинное обозначеніе ихъ какъ "болгарскихъ басенъ".

Въ древнемъ періодъ, ---какъ можно видъть по сохранившимся рукописямъ, цитатамъ и упоминаніямъ церковныхъ писателей и лётописи, — существоваль уже цёлый рядь отреченныхъ сказаній въ полномъ составѣ или въ отрыввахъ. Такъ въ Начальной летописи, въ проповѣди греческаго философа передъ княземъ Владимиромъ, слёдовательно въ первомъ, отмёченномъ исторіей, изложения христіанскаго ученія и священной исторіи среди русскаго народа, мы находимъ цёлый рядъ отреченныхъ эпизодовъ (взятыхъ изъ Пален): о паденіи Сатананла и десятаго чина ангеловъ; о томъ, какъ дьяволъ научилъ Канна убить Авеля и какъ Адамъ и Ева тридцать лёть оставили тёло Авеля непогребеннымъ, не зная способа погребенія; о томъ, что Серухъ первый началъ дёлать идоловъ, что Авраамъ для испытанія силы идоловъ зажегъ вумирницу своего отца Оары; что египетские волхвы предсказали Фараону рождение Монсен, что дочь Фараона, взявшая Монсея на воспитание, называлась Өермуфией, что Монсей, будучи четырехъ лѣтъ, сбросилъ вѣнецъ съ головы Фараона, и т. д. Безразлично, -- говорить одинъ изслёдователь, -- входилъ ли этоть разсказь въ самую Начальную лётопись или внесенъ повднве: "важно воззрвніе автора или редактора лётописи, считавшаго умъстными подобные разсказы при обращении въ христіанство внязя Владимира"<sup>1</sup>). Отголосовъ апокрифической книги находять у одного изъ древнъйшихъ русскихъ писателей, Іакова мниха, въ его житін Бориса и Глёба. Въ поученія Владимира Мономаха замёчають вліяніе апокрифическихъ "Завётовъ", имевно завъта патріарха Іуды; быть можеть, име внушена самая мысль написать поучение дѣтямъ, гдѣ, вакъ въ "Завѣтахъ", разсказаны событія собственной жизни. Давно извёстная русскимъ внижникамъ Палея заключала уже не мало апокрефическихъ сказаній: здёсь находились Завёты двёнадцати патріарховъ и "Лёствица" патріарха Іавова. Апокрифическое "Виденіе" пророка Исаін,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сиеранскій, Анокр. Евангелія, стр. 17.

# АПОКРИФЫ, ИЗВЪСТНЫЕ ВЪ ДРЕВНЕМЪ ПЕРІОДВ.

"Паралиномены" пророка Іеремін, сказаніе отца Агація о райизвёстны въ рукописи XII вёка (Четь-Минея московскаго Успенскаго собора); "Хожденіе Богородицы по мукамъ" — въ сборникъ Тронцкой Лавры, также изъ XII въка; "Сказаніе Афродитіана о чудъ въ Персидской землъ" — въ рукописи XIII въка; Житіе преподобнаго Нифонта — въ рукописи Троицкой Лавры 1219; Житіе священномученика Панкратія переведено было въ Болгарін въ первой половина XI вака; "Слово о царствія языка послёднихъ временъ" Меводія Патарскаго цитируется начальнымъ льтописцемъ подъ 1096 годомъ. Въ житіи Авраамія Смоленскаго упомивается объ укорахъ ему, что онъ читалъ какія-то "глубинныя книги", виднио неодобрительныя, и вфроятно книги отреченныя. Старбйшіе паломники, какъ Даніилъ и Антоній, и твиъ болве позднъйшіе, отправлялись въ свои хожденія вооруженные апокрифическимъ знаніемъ и въ свою очередь подкрапляли и расширяли его собственнымъ опытомъ. Даниялъ разсказываеть о главѣ Адамовой, погребенной въ томъ мѣстѣ Голгооы, гдъ былъ распять Христосъ; въ разсказъ о благовъщении и событіяхъ детства Христа онъ пользовался аповрифическимъ Первоевантеліемъ Іакова; архіепископъ новгородскій Антоній припоинналъ и записывалъ апокрифическія преданія въ Царьградѣ. Нифонть новгородский, въ отвѣтахъ Кирику, приводить апокрифическое преданіе. Вообще, говориль одинь изслёдователь нашей отреченной литературы, въ памятникахъ древней письменности апокрифические элементы распространены такъ сильно, что въ рёдкомъ изъ нихъ мы не встрёчаемъ если не апокрифическаго сказанія, то по крайней мёрё какой-нибудь апокрифической подробности", --- хотя эти подробности не всегда указывали на существование въ письменности самыхъ памятниковъ и могли заимствоваться иногда изъ вторыхъ и третьихъ рукъ.

Эга двойственность положенія апокрифическихъ книгъ, съ одной сторовы запрещаемыхъ, съ другой проникающихъ въ благочестивыя, даже авторитетныя писанія, имѣла основаніе въ самомъ свойствѣ этой литературы, и примѣры ея являются уже у славнѣйшихъ древнихъ и византійскихъ церковныхъ писателей. Въ ихъ глазахъ апокрифы не всегда представляли что либо вполнѣ ложное и запретное; ими только должно было пользоваться съ осторожностью; не все въ вихъ было достовѣрно, но безъ сомнѣнія предполагалось, что нѣкоторые изъ нихъ заключали часть древнихъ преданій, и у писателей первыхъ вѣковъ христіанства (въ двухъ-трехъ случаяхъ даже у писателей апостольскихъ) встрѣчаются очевидныя заимствованія изъ ветхозавѣт-

ныхъ апокрифовъ, а затёмъ — изъ новозавётныхъ. Такъ были, напр., весьма распространены и принимались съ довфріемъ нѣкоторыя изъ апокрифическихъ евангелій, какъ Первоевангеліе Іакова, Никодимово. Если это бывало у писателей церковныхъ, то еще болбе довбрчивости и любопытства въ аповрифическимъ сказаніямъ было у писателей популярныхъ, каковы были византійскіе хронисты, Индикопловъ и т. п. Неудивительно, что апокрифы встръчали еще болъе легковърныхъ читателей въ нашей древней письмевности: сказание всего чаще прикрывалось славнымъ священнымъ именемъ, носило весь тонъ благочестиваго повъствования. Интересъ содержания увлекалъ даже іерарховъ, стоявшихъ во главѣ церкви, и напр., митрополитъ Макарій внесъ въ Четьи-Минен книгу Еноха праведнаго и сказание Афродитіана; — старинный книжникъ вообще былъ мало способенъ къ критикѣ и по общему настроенію, и по скудности знаній, и подобную вритику мы встрачаемъ только поздние и въ исключительныхъ случаяхъ, какъ у Максима Грека или вн. Курбскаго.

Но церковные учители уже рано обратили вниманіе на эти книги, которыя могли, въ различной степени, вводить въ заблужденіе вѣрующихъ. Опредѣленіе канона св. писанія приводило и къ составленію индекса, списка запрещенныхъ книгъ. Отцы церкви, какъ св. Асанасій, Григорій Богословъ, соборныя постановленія предостерегали отъ чтенія книгъ, не одобренныхъ церковью или вполнѣ ложныхъ, а впослѣдствіи къ этимъ общимъ предостереженіямъ стали прибавлять и подробное перечисленіе апокрифовъ. Такъ составился индексъ, наша статья "о книгахъ истинныхъ и ложныхъ".

Древнѣйшія запрещенія отреченныхъ книгъ въ нашей письменности находятся уже въ знаменитомъ сборникѣ, составленномъ для болгарскаго царя Симеона и переписанномъ для князя Святослава Черниговскаго въ 1073. Одна статья "отъ апостольскихъ уставъ", заключаетъ общее запрещеніе ложныхъ языческихъ книгъ; другая, "Богословьца отъ словесъ" (Григорія Богослова) даетъ уже перечисленіе главнѣйшихъ апокрифовъ Ветхаго и Новаго Завѣта. Далѣе извѣстны были запрещенія, находящіяся въ твореніяхъ Никона Червогорца, палестинскаго инока второй половины XI вѣка. Но если здѣсь были еще только переводы греческихъ запрещеній, то съ XIV вѣка (насколько нынѣ извѣстно) мы имѣемъ уже прямыя перечисленія апокрифовъ славянскихъ. Цервымъ основаніемъ статьи о книгахъ истинныхъ и ложныхъ полагали молитвенникъ митр. Кипріана, но повидимому болѣе аревній текстъ былъ найденъ въ Номокановѣ XIV вѣка.

# СГАТЬЯ "О ВНИГАХЪ ИСТИННЫХЪ И ЛОЖНЫХЪ".

Затымь статья все болые разросталась; вь этомь расширенномь вилѣ она читается обывновенно въ спискахъ XVI и XVII столётія и была наконець напечатана въ такъ называемой "Кирилловой книгв" 1644 (повторенной въ 1786). Въ этой послёдней форм' статья есть цілый трактать не только объ отреченныхъ внигахъ, по также о заслуживающихъ осуждения (языческихъ) обычаяхъ и повърьяхъ, которые были пріурочены къ ложнымъ и запрещеннымъ книгамъ. Статья слёдуетъ образцу греческаго индекса въ перечислении книгъ и собираетъ изъ соборныхъ постановленій жестовія угрозы противъ тёхъ, кто нарушить запрещеніе: ложныя впиги должно сожигать; читающіе ихъ предаются проклятію, — "кто ложное писаніе почитаеть, да будеть провлять", читающій еретическія отреченныя вниги есть врагь божій; эти княги "отъ бъсовъ сретиками насъяны невъжамъ, на пагубу душамъ, какъ плевелъ посреди пшеницы, разжигая пламень вёчныхъ мувъ"; отреченныхъ внигъ надо бёгать, какъ Лотъ Содома и Гоморры; ежели духовный отецъ, узнавъ на исповвди, не будеть воздерживать отъ чтенія этихъ книгъ и самъ имъ повёрить, то пусть будеть изверженъ своего сана и вмёсть съ тъми еретиками да будетъ проклять, и "написанная та на твлв его да сожгутся".

Но всѣ эти заклятія не помогли. Отреченныя книги переполняють старую письменность, причемъ стоять рядомъ съ другимъ, вполет авторитетнымъ благочестивымъ чтеніемъ. Послъ того, что указано было выше объ отреченныхъ книгахъ древняго періода, число ихъ еще размножается; а параллельно съ этимъ расширяется индексъ. Въ своемъ докладъ объ этомъ предметъ на Кіевскомъ археологическомъ съёздё Тихонравовъ замёчалъ, что начало исторіи нашего индекса восходить къ первымъ памятникамъ русской письменности, а конецъ ся совпадаеть съ эпохой, предшествовавшей реформамъ Петра Великаго, такъ какъ въ окончательномъ видъ статья о книгахъ истинныхъ и ложныхъ явилась въ знаменитой Кирилловой книгъ 1644 года. "Этотъ небольшой памятникъ отразилъ важнѣйшіе фазисы культурнаго развитія древней Россія; поэтому разложеніе его на составныя части можетъ объяснить намъ, какого рода вліяніе на русскую письменность шло изъ Болгаріи, Сербіи, Византін, далекаго христіанскаго Востока, и что въ ней возникло независимо отъ посторовняго вліявія". О составленів списка христіанскихъ каноническихъ книгъ начали думать во второмъ въкъ по Р. Х.; древнъйшій славянскій списокъ относится въ XI вѣку; статья, приписываемая Анастасію (Синанту), была основнымъ зерномъ, изъ

421

котораго развился впослёдствій нашь индексь. Во второй половинѣ XIV вѣка митр. Кипріанъ принесъ въ Россію болгарскій индевсь, помъщенный въ его требникъ. "Этотъ индевсъ значительно отличается отъ своего оригинала, т.-е. указаній Анастасія. Главное отличіе его заключается въ страстной полемикъ автора съ тёми еретиками, которые распустили множество ложныхъ писаній на соблазнъ людей, и во главѣ которыхъ былъ попъ Іеремія. По всёмъ соображеніямъ, составленіе этого нндекса должно быть отнесено къ первой половинѣ XI вѣка. Въ ХУ въкъ статья о книгахъ истинныхъ и ложныхъ измънилась въ томъ отдёлё, который посвященъ былъ вингамъ истипнымъ: здёсь нашла себё представителей вся почти оригинальная русская письменность, которая была плодомъ христіанскаго просвѣценія, развивавшагося подъ византійскимъ вліявіемъ и особенно процебтавшаго въ XV въкъ. Затъмъ вопросъ о томъ, какія вниги нужно считать ложными, въ XVI в. получилъ особенное значеніе. Онъ вытекалъ изъ потребностей русской жизни, смущенной еретическими ученіями и толками о концѣ міра. Подъ вліяніемъ эпохи измёнилась и статья о книгахъ истинныхъ и ложныхъ... Съ вонца XVI в. начинаютъ проникать въ русскую жизнь иностранныя вліянія, появились сочиненія, переведенныя съ нѣмец-КАГО, ПОЛЬСКАГО И ЛАТИНСКАГО ЯЗЫКОВЪ, — И ВОТЪ ВЪ СТАТЬЮ ЗАносятся заглавія этихъ сочиненій. Въ началь XVII въка, когда господство византійскихъ догматовъ сильно ослабъло, когда вліяніе западное, поддерживаемое московскими государями, все болѣе и болѣе укрѣплялось, уже немногіе заводили рѣчь о необходимости преследовать ложныя вниги. Только отсталые люди, напр., старовёры, могли еще въ то время сътовать, что православные увлеваются ложными ученіями". Должно, впрочемъ, прибавить, что этихъ отсталыхъ людей въ XVII в. было еще большинство.

Въ своей поздней формѣ нашъ индексъ какъ будто хотѣлъ стать цѣлымъ руководствомъ для чтенія благочестивымъ людямъ и, какъ упомянуто, въ число книгъ истинныхъ помѣстилъ, кромѣ церковныхъ каноническихъ книгъ, различныя произведенія славянской и русской литературы, между прочимъ не имѣющія викакого отношенія къ церковному чтенію. А именно здѣсь поименованы: Кириллъ словенскій, Козьма пресвитеръ, Иванъ Экзархъ, Даніилъ странникъ, Григорій Самвлакъ, Златоустъ, Маргаритъ, Измарагдъ, патерики, книги богослужебныя; далѣе Лѣтописецъ, Родословіе, Хронографъ, Зерцало, Пчела, Стоглавъ, Судебникъ и т. д. Въ исчисленіи ложныхъ книгъ русскій ин-

# СТАТЬЯ "О ВНИГАХЪ ИСТИННЫХЪ И ЛОЖНЫХЪ".

дексъ прибавляетъ описательныя подробности, воторыя должны были указывать ихъ особенную ложность и витстъ примъту. "А внигъ ложныхъ писанія сія суть, ихъ же не достоитъ держати...: Адамъ, Енохъ-о Еносъ, что былъ на пятомъ небеси и исписалъ 300 вныгь:.. Адамль Завёть, Монсеевь Завёть, криво складень:.. Апостольстін обходи, что приходили въ граду, обрётоша человъка, орюща волы, и просиша хлъба, онъ же нде въ градъ хлъба ради, апостоли же безъ него взоравше ниву и насъявше, и прінде съ клѣбы и обрѣте пшеницу зрѣлу;... Павлово дѣяніе, лжею складено;... Паралипомена Еременна о плевени Іерусалимстёмъ, что орда сдали съ грамотою въ Еремен въ Вавилонъ;.. о древѣ крестнѣмъ лгано; что Христа въ попы ставили и что Христосъ илугомъ оралъ, еже Еремія попъ болгарскій солгалъ, быль въ навѣхъ въ Верзіуловѣ колу; Петрово житіе въ пустыни 50 и 2 лёта, и хожденіе Петрово по вознесенія Господни, что Христа отрочатемъ продавалъ и архистратига Михаила врести и что рыбы по суху ходили; Дётство Христово; Богородицыно хожденіе по муками; Лобъ Адамль, что седмь царей подъ нимъ сидбло... О службъ таннъ Христовыхъ, что опоздятъ служити объдню, врата небесная затворятся и ангели попа кленуть, то еретикъ писалъ;.. Авгарево посланіе на шен носятъ неразумнін"...

Обращаемся въ памятникамъ.

Тотъ живой интересъ, какой возбуждали произведенія апокрифической литературы у насъ, какъ въ свое время на всемъ средневъковомъ Востокъ и Западъ, объясняется состояніемъ религіозной мысли. Апокрифы создавались въ такое время, которое исполнено было глубовой въры, но и – легковърія. Въ основъ многихъ изъ этихъ произведений лежало готовое народное преданіе; а если работала личная фантазія, то въ духъ того же религіозно-поэтическаго творчества. Разъ занесенное въ книгу, сказание легко распространялось въ средъ, такниъ же образомъ настроенной, --- особливо въ тв времена, когда каноническое и неканоническое еще мало различалось. Содержание сказаний было таково, что не могло не увлекать благочестивато и любознательнаго читателя, и действительно увлевало его на всемъ пространствѣ христіансваго міра оть Палестины и Малой Азін до крайняго запада Европы и отъ Эсіопіи до скандинавскаго и русскаго сввера: всторія апокрифической литературы обнимаєть всё христіанскія страны, лежавшія въ этихъ предёлахъ и даже переходить ихъ. Аповрифическия вниги повторяти авторитетную

423

форму внигъ самого св. писанія. Во главѣ ихъ стояли тѣ же священныя имена: книга Еноха, двёнадцати библейскихъ патріарховъ, исторія Моисея, Давидъ, Соломонъ, пророви — съ новыми чудесными сказаніями и прореченіями; въ Новомъ Завѣтѣ--въсколько новыхъ евангелій сверхъ извъстныхъ четырехъ, съ именами Іавова, Никодима, Оомы; исторіи апостоловъ. Тонъ былъ тоть же библейскій и евангельскій — та же возвышенная простота, то же важное пророческое, иногда загадочное слово. Если уже эта внёшность производила впечатлёніе, то самые разсказы представлялись какъ бы необходимымъ добавленіемъ въ тому, что не было досказано въ библейскихъ книгахъ и что было, однако, исполнено величайшаго интереса для върующаго, который естественно стремился ближе узнать тайны творенія, умолчанныя черты священной исторія, земную жизнь Христа, тайны жизня загробной. Аповрифъ доставлялъ обо всемъ этомъ множество самыхъ завлекательныхъ, часто поразительныхъ и обывновенно наглядныхъ подробностей. Тамъ, гдъ библейскій и евангельскій разсказъ былъ вратокъ и гдв особенно возбуждалось любопытство, апокрифъ являлся, чтобы досказать то, чего не было въ священной книгь, и въ представленіяхъ читателя то и другое сливалось въ одну цёльную картину.

Такъ было въ первые въка христіанства, и такъ повторялось у новыхъ народовъ, обращаемыхъ въ христіанство: у нихъ снова являлось это настроеніе глубовой вѣры, принимавшей и то, что оффиціальная цервовь сочла, навонець, нужнымъ останавливать и запрещать. Едва-ли сомнительно, что этому апокрифическому эпосу принадлежала не малая роль въ замѣнѣ стараго языческаго міровозэрѣнія новымъ христіанскимъ: на народныя массы должно было особенно действовать въ апокрифе его чудесное, наглядное, трогательное или страшное. Если въ первые въка по принятіи христіанства въ народныхъ массахъ повсюду больше или меньше господствовало довъріе съ примъсью еще свѣжихъ воспоминаній языческихъ, то позднѣе въ немъ гораздо большую долю начинають занимать христіанскіе элементы въ видъ своего рода христіанской минологіи, главный матеріаль воторой былъ доставленъ именно чудесными сказаніями отреченныхъ книгъ.

Аповрифъ сопровождалъ всѣ главиѣйшія событія священной исторіи.

Міротвореніе, разсказанное въ внигѣ Бытія, было дополнено апокрифическими сказаніями, происходившими изъ іудейскихъ, христіанскихъ и, наконецъ, еретическихъ источниковъ. Такъ наша

Палея разсказывала о сотворенін ангеловъ въ первый день и о паденіи ихъ въ четвертый день. Здъсь и въ другихъ сказаніяхъ сообщены были неизвъстныя Библін имена "воеводъ", стоявшихъ во главъ девяти ангельскихъ чиновъ, и воеводы десятаго, отпавшаго чина, Сатанаила. Ученіе объ ангелахъ, правящихъ стихінми, было развито съ подробностями, опять неизвъстными св. писанію. Пребываніе Адама въ раю, изгнаніе изъ рая, убійство Авеля Каиномъ, покаяніе Адама, его смерть опять передаются съ подробностями, отсутствующими въ Библін, обставлены символизмомъ, въ которомъ судьба Адама прообразовала различныя будущія событія священной исторіи, и, наконецъ, въ исторію сотворенія Адама введена дуалистическая легенда.

Богъ создалъ человъка въ землъ мадіанской, взявши отъ восьми частей: 1) отъ земли – тъло, 2) отъ камня – вости, 3) отъ моря-вровь, 4) отъ солнца-очн, 5) отъ облава-мысли, 6) отъ свѣта -- свѣть, 7) отъ вѣтра -- дыханіе, 8) отъ огвя -- тепло. Когда Богъ ношелъ взять отъ солнца очи и Адамъ лежалъ на земль, то пришель въ Адаму окаянный Сатана и вымазаль всего его грязью; и вогда Богъ, возвратившись, хотълъ вложить Адаму очи, то увидблъ его въ грязи, разгибвался на дьявола и проклялъ его. Дьяволъ исчезъ какъ молнія сввозь землю. Господь, снявши съ Адама "пакости сатанины", сотворилъ изъ этого собаку и повелёль ей стеречь Адама, а самъ отошель въ горній Іерусалимъ за Адамовымъ дыханіемъ. Сатана во второй разъ пришелъ, чтобы навести на Адама влую скверну, но, увидевъ въ ногахъ его собаку, которая начала на него лаять, испугался и, взявши дерево, истывалъ имъ всего Адама и сотворилъ въ немъ семьдесять недуговъ. Господь, возвратившись, снова отогналъ дьявола, но недуги вошли внутрь человъва. Затемъ Господь позаботился дать Адаму имя и послаль ангела своего-взять авъ на востовъ, добро на западъ, мыслете на съверъ и на югъ, и человъкъ былъ названъ Адамомъ. Онъ сталъ даремъ всёмъ вемлямъ, и птицамъ небеснымъ, и звърямъ земнымъ, и рыбамъ морскимъ, и Богъ далъ ему "самовласть". Затъмъ Господь насадилъ на востовъ рай и велълъ Адаму пребывать въ немъ, навелъ на него сонъ, создалъ изъ ребра его Еву, и въ этомъ снъ Господь повазалъ ему свою смерть, распятіе, воскресеніе и вознесеніе на небо за полъ-шесты тысячи лёть; и увидёль Адамъ Господа распятаго, Петра ходящаго въ Римѣ, Павла учащаго народъ въ Дамаскъ и т. д. Проспувшись въ великомъ трепетъ, Адамъ сказалъ Господу о своемъ видънін и Господь ему сказалъ: ради тебя подобаеть мнѣ сойти на землю, быть распяту и восвреснуть на третјй день, а ты никому не повѣдай этого видѣнія, пока не увидишь меня въ раю, сидящимъ одесную Отца, й ты объ этомъ поскорби. Адамъ пробылъ въ раю семь дней и этимъ прообразовалъ Господь жизнь человѣческую: "десять лѣтъ исполнится роженіе, 20 лѣтъ — юноша, 30 лѣтъ — свершеніе, 40 лѣтъ средовѣчіе, 50 лѣтъ — сѣдина, 60 лѣтъ — старость, 70 лѣтъ скончаніе". Эти же семь дней прообразовали и другое: семь дней означаютъ семь тысячъ лѣтъ существованія міра, "а восьмой тысячѣ нѣтъ конца". Это будетъ вѣкъ безконечный.

Приведенное сказаніе могло составлять отголосокъ того дуалистическаго преданія о міротвореніи, которое приписывается богомильской ереси. Въ старой письменности встръчается и сказаніе о первоначальномъ актъ міротворенія, въ которомъ подлѣ Бога является участникомъ Сатанаилъ въ видѣ плавающей птицы гоголя... Новѣйшія изслѣдованія дуалистическихъ преданій, сдѣланныя особливо Веселовскимъ, указываютъ обширное распространевіе этой легенды, доходящей до глубины средней Авів; но первый источникъ ея все еще представляется темнымъ. Съ какихъ поръ это преданіе стало извѣстно въ нашей письменности и народномъ обращеніи, неизвѣстно: оно встрѣчено было пока только въ болѣе позднихъ рукописяхъ, но по крайней мѣрѣ форма его свидѣтельствуетъ о давнемъ обращеніи легенды въ народѣ.

Дуалистическое сказаніе не совпадаеть съ обычнымъ библейскимъ разсказомъ, который не опредъляеть точнъе отношеній добраго и влого начала, и вовсе не даетъ такого ръзкаго противоположенія ихъ, какъ въ богомильской легендъ. Наши книжники, повидимому, не замъчали разноръчія: по обычаю, они принимали то и другое довольно того, что та или друган легенда разсказывала въчто символически таинственное и чудесное.

Въ апокрифахъ Пален первая судьба человѣка старательно изображается, какъ прообразованіе будущей судьбы человѣчества, даже въ малѣйшихъ подробностяхъ. Напримѣръ, какъ отъ Адама бевъ сѣмени произошла жена, такъ и Христосъ, хотя спасти человѣчество, родился отъ дѣвы безъ сѣмени. Какъ древо добра и зла стояло посреди рая и, вкусивши отъ него, Адамъ и Ева осуждены были на смерть, такъ крестъ Христовъ водрузился посреди земли, и Адамъ, впадшій въ грѣхъ отъ древа, спасенъ былъ древомъ крестнымъ. Какъ Адамъ, вкусивши отъ древа, спасенъ былъ древомъ крестнымъ. Какъ Адамъ, вкусивши отъ древа, скрывался, такъ по распятіи Господа тьма была по всей земли отъ 3-го часа до 9-го. Отъ ребра создана жена и черезъ нее вошелъ грѣхъ; потому и Спасъ нашъ милосердый вознесся на крестъ, чтобы исцѣлить ребро Адамово; отъ ребра Адамова вышелъ

струпъ и вслъдствіе гръха смертный отвъть на родъ человъческій; отъ ребра же Спасова вышла пречистая кровь на омовеніе гръховъ и т. д.

Въ апокрифъ, имъющемъ вняъ "Исповъданія Евы" на вопросы ея внуковъ, разсказъ о гръхопаденіи и изгнаніи изъ рая ведется отъ лица Евы. Соблазняя первыхъ людей, діаволъ пришелъ въ нямъ въ видъ свътлаго ангела, и на слова ихъ, что Богъ не велёлъ вкушать отъ райскаго древа, жалёлъ ихъ, что они этого не разумѣють, потому что, еслибы съѣли отъ того древа, то были бы какъ боги. Когда Ева вкусила отъ плода, то "сердце въ ней возмутилось", она позвала Адама и сказала: приди ко мить и посмотри великое чудо, — я отвервла уста и языкъ мой самъ во мић заговорилъ. Когда и Адамъ, взявши отъ Евы, съблъ плода, ихъ очи отверзлись, они увидбли свою наготу и въ сердцѣ явилась похоть; листья всѣхъ деревьевъ осыпались, кром' одной смоковвицы. Они подошли подъ это неосыпавшееси дерево в спили себъ одъяние изъ листьевъ смоковницы. Адамъ тотчасъ почувствовалъ свой грёхъ и молился Богу, но тёмъ не менъе они были изгнаны изъ рая. Они почувствовали голодъ, обошли всю землю и не нашли никакой пищи, кромф травы; подошли опять къ раю, Адамъ плакался объ его утратъ и просилъ Бога, чтобы онъ далъ ему райскаго благоуханія, чтобы поминать Бога, и Господь послаль ему онијамъ, ливанъ и ладанъ. Адамъ сотворнаъ молнтву и Богъ еще умилосердился: архангелъ Іовль "отдълилъ седьмую часть рая" и подалъ имъ, и они поили плода терновнаго. Потомъ пришелъ архангелъ Миханлъ, ваучилъ Адама ручному труду, далъ ему пшеницу и медъ. Потомъ изгналъ всёхъ животныхъ, звёрей, гадовъ и птицъ и предалъ ихъ Адаму, который далъ имъ всёмъ имена. Адамъ началъ воздёлывать землю, "и пришелъ къ нему дьяволъ и сталъ передъ нимъ, говоря: земля моя, а божін — небеса и рай; если хочешь быть монмъ, то воздѣлывай землю; если хочешь быть божіных, то вди въ рай. Адамъ сказалъ: божін — небеса и земля, и вся вселенная. Напиши мий рукописание, - сказаль дьяволь, тогда дамъ тебъ воздълывать землю (и не давалъ ему отойти), и тогда будешь мой. Адамъ сказалъ: чья земля, того и я, и чада мон. Дьяволъ обрадовался и сказалъ: то мнъ и запиши, что говорняз. И Адамъ далъ рукописаніе". Дьяволъ взялъ Адамово рукописаніе и скрылъ его подъ камнемъ въ Іорданъ, а потомъ на этоми мъсть врестился Христосъ.

Но Адамъ сталъ помышлять объ избавлении отъ дьявола и для этого, наложилъ на себя и на Еву постъ. Онъ сказалъ Евъ:

войди въ ръку Тигръ и положи камень себъ на голову, а другой подъ ноги, и стой до выи въ водъ, и никого не слушай, чтобы опять не прельститься, --- онъ указалъ ей тайный знакъ и велълъ ей не выходить, пока онъ къ ней не придеть. Самъ же онъ пошелъ каяться въ Іорданъ, и туда сошлись всё звёри и птицы, и множество ангеловъ плакалось за Адама. Адамъ погрузился въ Іорданъ весь и пробылъ въ немъ сорокъ дней. Въ это время дьяволъ приходила въ Евъ, чтобы соблазнить ее выйти изъ ръви, сначала въ видъ ангела, говоря ей, что Богъ услышалъ ея молитву и велблъ ей выйти изъ рбки, потомъ въ видё самого Адама, но Ева не повърила, потому что не видъла тайнаго знака, указаннаго ей Адамомъ. Наконецъ, Адамъ совершилъ соровъ дней и, идя отъ Іордана, увидёлъ слёдъ дьявола, приходившаго въ Евъ, и убоялся, не была ли она прельщена, и очень обрадовался, увидѣвъ ее въ водѣ. Она не върила и ему, пока онъ не увазалъ ей тайнаго знака, и лишь тогда вышла изъ ръви. "Тогда Богъ освободилъ насъ отъ дьявола и мы поселились въ Мадіамъ".

Идеть затёмъ исторія Канна и Авеля, въ которой между прочимъ оказывается, что первому убійству научилъ также Сатана; исторія смерти Адама, при чемъ Адамъ послалъ своего сына Сиев въ вратамъ рая просить Господа, чтобы онъ послалъ своихъ ангеловъ и далъ ему "масла отъ древа милованія", чтобы помазать немощное тёло. Тогда же или послё пошла въ раю Еза; на Сноа напалъ лютый звърь, "рекомый Горгоній", и гналъ его; Ева вступилась за сына и напоминала звърю, какъ (въроятно, еще въ раю) она "своими руками хранила его"; звърь отвѣчалъ укоризнами за ея грѣхъ и Ева восплакала такъ, что слышно было отъ востока до запада. Сноъ заклялъ звёря и дошелъ съ матерью до рая и плакалъ, посыпая голову перстью. Ему явился архангелъ и на просьбы его отвъчалъ, что отъ болёзни Адамовой нёть лекарства, но уломиль вётвь оть дерева, изъ-за котораго Адамъ былъ изгнанъ изъ рая, и далъ Сноу. Когда вътвь была принесена Адаму, онъ глубоко вздохнулъ, свилъ изъ нея вёнецъ, возложилъ на свою голову и увидёлъ руку Господню, принимающую его душу. По смерти его явился архангелъ, который научилъ, какъ похоронить его тъло. Въ это время былъ голосъ съ неба, призывавшій Адама и говорившій: ты земля и пойдешь въ землю. Черезъ шесть дней послъ Адама умерла Ева. Изъ вѣнца, бывшаго на головѣ Адама, выросло пречудное дерево, ростущее на трое, и высотою превосходило оно всъ деревья... По другимъ разсказамъ, райское дерево выросло на

три столба: одниъ — Адамъ, другой — Ева, третій по серединѣ самъ Господь. Исторія этихъ деревьевъ продолжается въ другихъ аповрифахъ: чудесное ветхозавѣтное дерево послужило царю Соломону при строеніи знаменитаго храма, а потомъ послужило для врестнаго древа, на которомъ распятъ былъ Христосъ. Самое погребеніе Адама совершено было посреди земли въ Іерусалимѣ, на томъ самомъ мѣстѣ, гдѣ потомъ была Голгова.

Мы упомянули только немногія апокрифическія сказанія, связанныя съ именемъ Адама. Онъ происходили изъ разныхъ источнивовъ, смѣшивались отчасти еще на греческой почвѣ, а потомъ въ рукахъ нашнаъ книжниковъ, которые не отличались разборчивостью и неръдко сливали сказанія на сходную тему, ставя ихъ рядомъ и не объясняя разноръчія. Исторія Адама вспоминалась по поводу строенія Соломонова храма, по поводу врестной смерти Спасителя; о раб и адб повъствовали сказанія о новозавътныхъ святыхъ, которые или видёли рай, или живали невдалекъ отъ рая; случалось быть въ сосъдствъ этихъ мъстъ и обывновеннымъ смертнымъ, какъ тѣ русскіе мореходы, о которыхъ говорить новгородское сказание о раб; наконець, баснословная исторія Александра Македонскаго разсказывала, что въ своихъ чудесныхъ походахъ въ невёдомыя страны царь Александръ былъ вблизи рая и видель двухъ исполинскихъ людей: это были Адамъ и Ева.

Далбе, въ Ветхомъ Завете апокрифы знали многое, чего не знала Библія и что, между прочимъ, открывало таниственную связь событій Ветхаго и Новаго завъта. Такъ имъ извъстны были чудесныя сказанія о Мельхиседекь, объ Авраамь, о Лоть, о Монсев, о волхвѣ Валаамѣ, который пророчествовалъ о Христѣ; извъстны были Завъты двънадцати патріарховъ и т. д. Разсказывалось, напримёръ, какъ нёкогда Богъ Отецъ, Сынъ и Святой Духъ въ видъ путниковъ посътили Авраама: онъ велълъ Сарръ омыть имъ ноги, а самъ пошелъ взять тельца, чтобы угостить странниковъ. Сарра разсказала потомъ мужу великое чудо: всёмъ мимоходящимъ я омываю ноги, а теперь я вижу ноги, что онв бездушны; я осязаю ихъ, а онъ избъгаютъ отъ моей руки. Когда Авраамъ приготовилъ трапезу, путники спросили его, есть ли у него сынь; и вогда онъ отвъчаль, что въть, они сказали ему, что у него будетъ сынъ. Сарра "дерзо усклабилась" и сказала: господныть мой старъ, а я- безчадная баба, то какъ я рожу сына? Она не върнла этимъ словамъ; но путники сказали, что они говорять правду. И когда они оканчивали трапезу, то прибъжала мать закланнаго тельца, который быль подань для трапезы, и

ревѣла, отыскивая своего тельца; когда же путники встали отъ трапезы, то всталъ и заколотый телецъ и пошелъ вслѣдъ своей матери. "Увидѣвши это, Авраамъ палъ ницъ лицомъ, потому что не могъ смотрѣть на этихъ мужей".

О Лоть разсказывалось такъ. Сотворившя гръхъ, Лотъ пришелъ въ Аврааму съ поваяніемъ; Авраамъ былъ очень опечаленъ и сказаль ему, чтобы онъ шелъ на реку Нилъ, исходящую изъ рая, и принесъ ему три головни, и Лотъ пошелъ черезъ непроходнимыя пустыни. Авраамъ (не думая, чтобы Лотъ могъ искупить свой грёхъ) полагалъ, что онъ или събденъ будетъ звёрямя, или погибнеть отъ жажды и темъ только избавится отъ своего гръха. Но Лотъ спасся божіею помощью и, нашедши на ръкъ три головни отъ деревьевъ певга, ведра и випариса, принесъ въ Аврааму. Послёдній очень возрадовался, лобзалъ дерево и, пошедше съ Лотомъ на верхъ пустыни, водрузилъ три дерева лицомъ въ лицу на разстояния трехъ локтей одно отъ другого, в далъ Лоту завѣтъ, чтобы онъ ходилъ на Іорданъ и, самъ нося воду, поливалъ деревья, стоявшія на камнѣ, а Іорданъ былъ въ двадцати четырехъ поприщахъ. Трудясь такимъ образомъ, Лотъ поливалъ деревья, и черезъ три мѣсяца сказалъ Аврааму, что деревья не только проросли, но обнялись другъ съ другомъ. Авраамъ пришелъ на мёсто и увидёлъ, что деревья росли такъ, вавъ свазалъ Лотъ, и поклонился Господу и свазалъ: это дерево будеть разришениемъ отъ гриховъ. И такъ это дерево росло, имбя ворень, раздбленный на три части, а въ середнив они не разлучались другъ отъ друга. "И такъ это было до царя Соломона, но объ этомъ деревъ скажемъ въ другомъ писании". Въ другомъ писаніи разсказывалось, что эти деревья послужили для Соломонова храма, а послё для креста, на которомъ былъ распять Христось.

О цар' Давид разсказывается, что однажды, когда онъ быль въ большой бол'язни, ангелы восхитили его душу на небеса и показали ему на небесахъ образъ церковный (тема, которая впосл'ядствии повторялась много разъ, между прочимъ въ Печерскомъ Цатерикъ) и сказали: пусть будетъ такой церковный домъ Богу въ Іерусалимъ, и опить возвратили душу его въ тело. Возставши, Давидъ началъ пёть 83-й псаломъ и, призвавъ сына своего Соломона, разсказалъ ему видъніе; Соломонъ усомнился, какъ можетъ жить Богъ въ рукотворенномъ храмъ, но Давидъ подтвердилъ ему свое видъніе и сдълалъ образъ церковный (чертежъ), который Соломонъ всегда носилъ съ собою. По смерти Давида пришелъ къ Соломону ангелъ и далъ ему на правую

## ОТРЕЧЕННЫЯ ВНИГИ ВЕТХОЗАВЪТНЫЯ.

руку знаменіе, страшное и утаенное отъ всёхъ людей (какъ полагають, чудесный перстень, съ помощью котораго Соломонъ, по еврейскому преданію, управляль духами, помогавшими ему стронть храмъ), и Соломонъ началъ строеніе храма, для котораго работало множество людей и употреблены были громадныя богатства: "можно свазать, что все царство его трудилось надъ храмомъ". Давидъ предвидълъ, что Соломонъ "искуситъ Бога хитростью своего разума". Черезъ сорокъ шесть лётъ строеніе храма было овончено и Соломонъ обратился въ Богу, что хочетъ испытать его, не трудился ли безъ разума. Онъ сдёлаль изъ дерева, желѣза, серебра и золота двухъ орловъ на подобіе херувимовъ, и просилъ Бога, чтобы онъ сотворилъ ему знаменіе и чтобы эти птицы "приняли духъ". И действительно, "вошелъ въ нихъ духъ, онъ задвигали врыльями и поврывались ими. И тогда Соломонъ прославнять Бога и украпиять людей своихъ говоря: во-истину прійдеть Господь на землю".

Разсказывалось о Давидъ, какъ онъ писалъ Псалтирь. Когда онъ сълъ писать ее, то не зналъ, отвуда идеть ея разумъ (не зналь, что разумъ идеть отъ ангела) и что онъ пишеть. Одинъ вельножа хотёль тайно потоворнть съ царемъ, и царь сказаль ему: преходи, въ эту ночь и сважешь мий, что теби нужно. И когда вельможа ночью пришель, то увидъль юношу, шептавшаго на ухо царю; вельможа не сказался царю и вышелъ вонъ изъ царской палаты. Утромъ царь спросилъ его, отчего онъ не пришелъ говорить съ нимъ? Вельможа пришелъ опять вечеромъ и увидълъ юношу свътле солнца, говорившаго царю на ухо, и опять ушель. Утромъ царь уже съ гнъвомъ говорилъ ему, зачёмъ онъ не пришелъ, вакъ было сказано, и вельможа отвёчалъ, что приходилъ два раза и видълъ, что царь былъ не одинъ. Царь испытывалъ слова его, велблъ ему опять придти вечеромъ и спросиль: есть ли здёсь человёкь, котораго онь прежде видёль? вельможа отвѣчалъ ему, что видѣлъ его огненное лицо. "И царь уразумѣлъ, что ангелъ Господень указываеть ему смыслъ и разумъ писать псалтирное сложение"... Навонецъ, Давидъ написалъ Псалтирь, и было въ ней всёхъ псалмовъ 365. Тогда Давидъ устроилъ небольшой ковчежецъ в, запечатавъ Псалтирь, вложнить въ ковчежець, залилъ одовомъ и по своей мудрости бросняъ въ море и свазалъ: если мое псалтирное составление нстинно, то пусть выйдеть вовчежець изъ моря и писаніе въ немъ. И была Псалтирь въ моръ восемьдесять лътъ. И по смерти Давида, Соломонъ бросилъ въ море свти и нашелъ въ свтяхъ олованный ковчежень. Распечатавши его, Соломонъ нашель

## Г.JABA X.

псалмы отца своего Давида, числомъ 153, и объявилъ ихъ міру и положилъ въ соборной церкви... Поздиве псалмы затерялись, и снова собралъ 150 псалмовъ проровъ Ездра и положилъ ихъ не въ томъ порядкъ, какъ при Давидъ были написаны. "И наполнился міръ пъсней псалтирныхъ". Потомъ Христосъ велълъ своимъ апостоламъ бросить съти въ море въ томъ же мъстъ, и поймано было 153 рыбы. "И какъ Давидъ и Соломонъ наполнили весь міръ псалтирнымъ ученіемъ, такъ и апостолы исполнили міръ божества и правой въры: рыбы были новый завътъ и крещеніе Господне".

Царь Соломонъ окруженъ былъ цёлымъ роемъ анокрифическихъ сказаній, которыя пользовались чрезвычайно обширной извёстностью и популярностью на всемъ пространствё христіанскаго міра. Такъ эти сказанія были очень распространены и въ старой нашей письменности. Отчасти онѣ примываютъ (какъ въ приведенныхъ выше эпизодахъ) въ мотивамъ библейскимъ; отчасти остаются далеки отъ нихъ и впослёдствін вступали въ область чисто сказочной фантазіи.

Мы видёли, что райскія и другія ветхозавётныя деревья находятся въ связи съ построеніемъ Соломонова храма и съ врестомъ Спасителя. На Соломоновой чашё изъ драгоцённаго камия написаны были три стиха еврейскими и самарянскими письменами, "и ихъ никто не можетъ истолковать, кромё одного того философа, который приходилъ учить великаго князя Владимира". Стихи заключали разныя пророчества о Христё, и "философъ" (въ другихъ варіантахъ: Кириллъ философъ) показываетъ, что апокрифъ успёлъ даже получить русское примёненіе...

Статья о книгахъ истинныхъ и ложныхъ особо останавливается на знаменитомъ царѣ. Упомянувъ объ извѣстныхъ судахъ Соломона, статьн замѣчаетъ еще: "о Соломови цари и о Китоврасѣ басни и кощуны, все лгано, не бывалъ Китоврасъ на земли, но еллинстіи философи ввели". Краткое указаніе на эти басни и кощуны находится уже въ одномъ изъ древнѣйшихъ, если не самомъ древнемъ славяно-русскомъ индексѣ, въ Номоканонѣ XIV вѣка, и вѣроятно не позже этого времени появляется въ нашей письменности самый памятникъ, сказаніе о Соломонѣ и Китоврасѣ: несмотря на осужденіе въ индексѣ, это сказаніе пользовалось большой популярностью у старыхъ книжниковъ, было не столько ветхо-завѣтной исторіей, сколько любопытной повѣстью, и его развѣтвленія перешли въ область народной поэзіи, совсѣмъ обрусѣли въ былинъ и нашли мѣсто въ

народной вартникѣ. Мы упомянемъ эти сказанія о Соломонѣ въ ряду памятниковъ древней повѣсти.

Въ "Видбији" пророка Исаји заключались предвъщанія о послёдныхъ временахъ. Апокрифъ заставляетъ библейскаго пророка говорить объ Антихристь, рисуетъ картину человъческихъ беззавоній и послёднюю вазнь оть разгийваннаго Бога. Людей постигнуть всевозможныя бёдствія: сначала бёдствія грозять, повидимому, только еврейскому народу, - на него нападуть иноплеменники, на него обрушится голодъ, нападутъ дикіе звъри и повдять его своть, "ратан не будуть пёть на нивь", пути опустеють, погнбнуть рыбы въ водахъ, птицы не будуть парить въ воздухѣ, "земля будетъ водою" и легко будетъ только однимъ мертвымъ и не роднвшимся... Но въ концов концовъ долженъ погибнуть весь родъ человъческий. Придетъ конецъ міра: "н тогда не будеть между вами ни сибха и богохульныхъ словъ, ни всякнать игръ бесовскихъ, не будетъ коней борзыхъ, ни ризъ свътлыхъ; тогда начнете падать, умирая, другъ съ другомъ и братъ съ братомъ охватившись, и тогда дитя умретъ на колъняхъ матери своей, а мать, охватившись съ своей дочерью, и тогда будеть въ васъ горькое стенание и отъ крика вашего потрясется вемля, солнце померкнетъ, луна преложится въ кровь, и тогда земля восплачется, какъ красная дъвица, за погибель человъческую, восплачется море и ръки и вся глубина и преисподняя в тогда восплачется бездна великимъ гласомъ, какъ въ златокованную трубу; тогда восплачутся ангелы, видя безъ милости погибающій родъ человізческій за умноженіе его влобы, н тогда Антихристъ начнетъ ходить явно съ своими бъсами, прельщая и умерщвляя людей, пока сойдеть съ неба. Господь Саваооъ, воздавая каждому по его дъламъ".

Эта картина конца міра и будущаго суда была обильно разработана въ литератур'в первыхъ в'вковъ и въ книгахъ истинныхъ и въ цёломъ рядё сказаній "ложныхъ", которыя начали проникать въ нашу письменность съ первыхъ ея памятниковъ, какъ, напр., особенно извёстное сказаніе Меводія Патарскаго.

Еще общирние быль отдиль апокрифовь новозавитныхь. Въ нихъ повторяется общая черта нашей отреченной литературы. Памятники ея, въ огромномъ большинстви, приходили къ намъ готовыми изъ письменности южно-славянской. Повидимому, и въ этомъ источники они чаще передавали греческие подлинники не сполна, а въ извлеченияхъ и отрывкахъ; въ старой нашей письменности эта отрывочность, быть можетъ, еще увеличилась и

NCT. PYCOE. JHT. T. I.

Digitized by Google

 $\mathbf{28}$ 

вибств съ темъ происходило сибшеніе сказаній. Большинство старыхъ книжниковъ было мало опытно въ литературномъ отношеніи и, встрёчая сказанія, близкія по сюжету, книжникъ не затруднялся сибшивать ихъ въ одно цёлое, хотя бы между ними были разнорёчія; неисправность рукописей давала поводъ къ произвольнымъ исправленіямъ и къ новой порчё текстовъ. Не мудрено, что, переходя въ народную массу, основа и подробности апокрифовъ видоизмёнялись иногда до неузнаваемости. Такъ, напр., для нашихъ изслёдователей до сихъ поръ остается камнемъ преткновенія знаменитый "камень алатырь", играющій такую важную роль въ старыхъ заговорахъ и заклятіяхъ и несомнённо происходящій изъ апокрифическаго источника, который затерялся въ долговременномъ народномъ обращеніи.

Такниъ образомъ, составъ нашей отреченной литературы, --хотя иногда заключающей немаловажныя указанія для исторіи греческаго апокрифа, - не исчерпываеть своего источника. "Далево не всв аповрифы (ветхозавѣтные), упоминаемые въ древнихъ индексахъ запрещенныхъ книгъ, --- говорилъ Порфирьевъ, --были переведены на славянский языкъ и были извёстны у насъ въ древнія времена; и изъ изв'ястныхъ апокрифовъ многіе распространены были болбе въ передълкахъ, нежели въ подлинномъ видѣ, болѣе въ извлеченіяхъ и отрывкахъ, чѣмъ въ полныхъ сочиненіяхъ; такъ часто встрёчающіяся въ разныхъ памятникахъ древней русской письменности апокрифическія сказанія и легендарныя подробности далеко не всегда заимствовались изъ первыхъ подлинныхъ источниковъ, а весьма часто и даже большею частію изъ вторыхъ и третьихъ рукъ, изъ разныхъ переводныхъ, греческихъ, болгарскихъ, сербскихъ и даже польскихъ книгъ, въ которыхъ они помъщались. Это же самое надобно сказать н о новозавѣтныхъ апокрифахъ. Они также далеко не всѣ были извёстны у насъ въ древнія времена и также извёстны были больше въ сокращенияхъ и въ извлеченияхъ изъ разныхъ переволныхъ внигъ".

Изъ апокрифическихъ евангелій извѣстны были первоевангеліе Іакова, евангеліе Никодима и Оомы. Изъ апокрифическихъ писаній апостольскихъ извѣстны отрывки, напримѣръ: путешествія (обходы) апостоловъ; дѣяніе и мученіе святыхъ, славныхъ и верховныхъ апостоловъ Петра и Павла; житіе и мученіе апостола Оомы; мученіе св. апостола и евангелиста Матоея; мученіе апостола Андрея Первозваннаго; дѣяніе апостола Филиппа. Изъ апокрифическихъ апокалипсисовъ были извѣстны: апокалипсисъ апостола Павла, въ славянской передѣлкѣ подъ заглавіемъ: "Слово

434

о видёніи апостола Павла"; апокалипсисъ пресв. Богородицы, подъ заглавіемъ: "Хожденіе Богородицы по мукамъ"; и (второй) апокалипсисъ Іоанна Богослова, подъ заглавіемъ: "Слово св. Іоанна Богослова о пришествіи Господни". Въ самой византійской литературѣ, кромѣ основныхъ древнихъ апокрифовъ составилось впослѣдствіи большое количество сказаній второстепенныхъ, которыя были ихъ совращеніемъ, варіантомъ или дополненіемъ: такъ цѣлая масса апокрифическихъ отрывковъ, старой и поздней формаціи, разсѣяна въ разнообразныхъ толкованіяхъ священнаго писанія, въ книгахъ историческихъ, житіяхъ и поученіяхъ, и въ этомъ составѣ апокрифическіе эпизоды снова приходили, въ переводахъ, въ славяно-русскую письменность. Множество подобныхъ сказаній разсѣяно въ сборникахъ, которые, особливо съ XV вѣка, становятся любимой формой книжнаго чтенія <sup>1</sup>).

Въ отреченныхъ памятникахъ исторія Спасителя, Богоматери, апостоловъ излагается опять съ подробностями, совершенно неизвѣстными каноническимъ евангеліямъ и инымъ апостольскимъ инсаніямъ. Какъ и въ апокрифахъ ветхозавѣтныхъ, событія излагаются обыкновенно съ большою наглядностью, съ наклонностію къ символизму и прообразованію, съ тономъ полной достовѣрности и нерѣдко съ неподдѣльной поэзіей.

Въ первоевангелін Іакова разсказывается главнымъ обравомъ о рожденіи Богоматери, и въ нашихъ рукописяхъ оно встрёчается обыкновенно подъ названіемъ: "Слово о рождествё пресв. Богородицы"; разсказывается о введеніи во храмъ, о двухъ благовѣщеніяхъ (одно на колодцѣ, когда Богоматерь ходила ва водой; другое въ храмѣ, когда она пряла золотыя нити для цервовной завѣсы), о рождествѣ Христа, о поклоненіи волхвовъ, бѣгствѣ въ Египетъ и т. д. Не признанное каноническимъ, оно, однако, было очень распространено у церковныхъ писателей первыхъ вѣковъ, и многія подробности его принимались какъ историческій фактъ.

Описанію дътства Христа посвящено евангеліе Оомы: "Младеньство Господа нашего І. Х.", или "Чтеніе дътьства І. Х-ва", какъ называется оно въ нашихъ рукописяхъ. Это евангеліе встръчается, однако, весьма ръдко, и это объясняютъ тъмъ, что когда, напримъръ, первоевангеліе Іакова отличается тономъ сдержаннымъ и спокойно величественнымъ, здъсь изложеніе слишкомъ реалистическое, и личности Христа, еще младенца, приданъ ръз-

<sup>1</sup>) См. предисловія Порфирьева къ апокрифамь ветхозавѣтнымъ и новозавѣтнымъ.

кій суровый характеръ. "Здёсь Христосъ является далево не проповъдникомъ любви къ ближнему, не основателемъ христіанскаго ученія, не чудотворцемъ-благодътелемъ человъчества: это --мальчикъ, озлобленный на окружающихъ его іудеевъ, къ которымъ онъ относится не только сурово, но иногда и жестово; мальчикъ, который, будучи одаренъ высшей силой, употребляетъ эту силу, чтобы покарать, наказать, а не солько вразумить не видящихъ въ немъ Бога іудеевъ; единственно симпатичными ему людьми, въ воторымъ онъ относится ласковѣе, --- его родители; да и то не всегда въ отношении въ нимъ можетъ онъ сдержать самоувѣренный, строптивый характеръ. Понятно, насколько Христосъ съ подобнымъ харавтеромъ былъ далевъ отъ того Христа, какимъ его себѣ представляли христіане на основаніи писаній каноническихъ, на основаніи преданій, легендъ в всего христіанскаго в'вроученія"<sup>1</sup>), — и даже на основаніи другихъ апокрифическихъ книгъ.

Въ сказаніи Афродитіана о чудъ въ Персидской землъ разсказывается, какъ персидскіе жрецы первые узнали о рождествъ Спасителя: это — исторія волхвовъ. "Персы прежде всего увѣдали о Христь"-и въ доказательство сообщается, что писанія персидскихъ книгочіевъ вваяны въ золотыхъ ковчегахъ и хранятся въ царскихъ палатахъ. Первое открытіе о веливомъ событін Рождества Спасителя произошло слёдующимъ обравомъ. Однажды царь пришелъ въ кумирницу, наполненную золотыми и серебряными идолами, чтобы спросить у жрецовъ объясненія виденнаго имъ сна. Жрецы иносказательно объявили ему о божественномъ рождени отъ дъвы; они сказали ему, чтобы онъ остался въ кумирницѣ до вечера, и когда пришла ночь, онъ увидёль, что "образы кумирные" начали пёть и играть. Царь ужаснулся и хотёлъ уйти, но жрецъ сказалъ ему: "подожди, царь, потому что приспъло вонечное явленіе, -- которое Богъ всёхъ изволилъ показать намъ". Тогда отврылась вровля и вошла свътлая звъзда и стала надъ кумиромъ источника и послышался голосъ, возвѣщавшій, что появился "неописанный младенецъ", начало и конецъ, начало къ спасенію, а конецъ къ пагубъ". При этомъ всё кумиры пали ницъ, стоялъ одинъ "источникъ" (кумиръ), въ которомъ оказался царскій вѣнецъ отъ камня анеракса и измарагда, а надъ источникомъ стояла звъзда. Царь велълъ позвать всёхъ мудрецовъ, разрёшающихъ знаменія, сколько ихъ было въ его царствѣ. Когда всѣ они пришли въ кумирницу и

<sup>1)</sup> Сперанскій, Апокр. Евангелія, стр. 37.

увидѣли звѣзду надъ источникомъ и вѣнецъ съ каменіемъ и лежащихъ кумировъ, они сказали, что въ Іудев возстало новое царство и кончилось время упавшихъ боговъ, и пусть царь пошлетъ въ Іерусалимъ, потому что тамъ находится "вседержи-тель, держимый женскими руками". Звъзда осталась надъ источнивомъ до тёхъ поръ, пова волхвы пошли изъ Персін, и тогда звъзда пошла съ ними, руководя ихъ. По возвращении волхвы разсказали о томъ, что они видѣли, и повѣствованіе ихъ было написано на золотой доскъ. Когда они пришли въ Іерусалимъ, еврейскіе старбишнны спросняй, зачёмъ они пришан, и когда ть сказали, что родился Мессія, разрушающій ихъ законъ, старвишнны просили волхвовъ взять дары и утанть такое чудо; возмутился и царь еврейскій, къ которому ихъ привели, — но волхвы не послушали ихъ и пошли, куда были посланы. Они увидёли младенца Інсуса и мать его: отроча, по словамъ ихъ, сидѣло на землѣ, какъ бы по второму году, и младенецъ нѣ-сколько похожъ былъ на образъ его матери, которая была высова ростомъ, смугла, съ круглымъ лицомъ, и волхвы взяли съ собой обличіе ихъ обонхъ и принесли въ свою страну и своими руками положили въ кумирницѣ. Волхвы принесли въ даръ младенцу золото, ливанъ и смирну, поклонились ему и привътствовали его; онъ же смёнлся и плескалъ руками, какъ бы похваляя слова яхъ. Къ вечеру пришелъ въ нимъ страшный юноша и велёль них нер не серу принена из ниму странный юпоны и велёль них нати съ миромъ домой, потому что на нихъ дол-женъ былъ подняться Иродъ. Они послушались и отправились въ Персію... Сказаніе Афродитіана осложнялось потомъ другими апокрифическими легендами и, рано явившись въ нашей пись-менности, еще въ XVI столътія пользовалось большой любовью читателей, такъ что противъ него счелъ нужнымъ вооружиться Максниъ Грекъ, доказывая его недостовърность. Опроверженіе было, однако, запоздалое и притомъ, касаясь одного этого иа-мятника, не ослабило вліянія множества другихъ однородныхъ.

Ниводимово евангеліе, принадлежащее къ очень древнимъ памятникамъ новозавѣтнаго апокрифа, существуетъ въ двухъ редакціяхъ: краткой, представляющей разсказъ объ осужденіи Спасителя Пилатомъ, о крестной смерти и воскресеніи; и полной, гдѣ къ этому присоединяется разсказъ о сошествіи Христа во адъ. Разсказъ объ осужденіи Снасителя вообще сходенъ съ канонической исторіей и отличается только большими подробностями и прикрасами. Говорится, напримѣръ, что когда Іисусъ былъ введенъ къ Пилату, то "боги демонскіе", стоявшіе въ палатахъ игемона, увидѣвъ Іисуса, преклонились передъ нимъ. Іуден, увидъвъ чудо, закричали людямъ, державшимъ боговъ, что они навлонили ихъ передъ Інсусомъ, и сказали Пилату, что сами это видёли. Пилать призваль этихъ людей и спросиль ихъ, зачёмъ они это дёлали; они отвёчали, что они - греви и служители своихъ боговъ, то вакъ могли бы они превлонить ихъ передъ Інсусомъ? Тогда Пилатъ свазалъ іудейскимъ старбищинамъ, чтобы они сами выбрали сильныхъ людей держать боговъ; іуден выбрали врёпкихъ людей и поставили у каждаго бога по шести человъкъ и велъли кръпко держать ихъ, когда Інсусъ станетъ предъ судищемъ, — и Пилатъ велълъ вывести Іисуса, пова боги будутъ поставлены вновь. Когда Інсусъ снова вошелъ въ притворъ, то боги, увидъвши его, опять пали и поклонились ему до земли. Судъ Пилата изложенъ опять съ новыми подробностями. Шилатъ видълъ невинность Христа, но не могъ противиться настояніямъ іудеевъ и предаль его на распятіе, "измывъ руки свои передъ солндемъ". Услышавъ о распятін и сопровождавшихъ его чудесахъ, Пилатъ и жена его отъ сворби не могли въ тотъ день ни йсть, ни пить. Разсказъ о погребения и воскресения Христа опять украшается дополнениями, которыя впослёдствів, несмотря на апокрифическое происхожденіе, пользовались полупризнаннымъ авторитетомъ.

Къ евангелю Никодима примыкаетъ "Посланіе Пилата въ Тиверію кесарю", въ различныхъ редакціяхъ, заключающее разсказъ о страданіяхъ, смерти и воскресеніи Спасителя. Затёмъ связаны съ нимъ сказаніе о приходѣ въ Римъ сестеръ Лазаря, Мареы и Марін, съ жалобами на Пилата, и разсказъ объ Іосифѣ Аринаеейскомъ. Посланіе имѣеть видъ оффиціальнаго донесенія (оно названо "возношениемъ его величествию"), какъ бы по взгляду посторонняго свидътеля. Въ посланіи чудесь при смерти Спасителя было больше и онъ разсказаны подробиъе, чъиъ въ евангельскомъ изложении. Между прочимъ, "въ одну субботу ночью быль съ неба великій шумь и все небо было въ семь разъ яснѣе и свѣтлѣе всѣхъ дней, а отъ третьяго часа ночью возсіяло солнце, какъ викогда не бывало, и освѣтило всюду, в все небо просвѣтилось, какъ молнія, внезапно пришедшая зимою. И нъкіе высовіе мужи въ великолбиныхъ одеждахъ и въ неисповёдниой славё являлись въ великомъ множествё, восклицая: распятый Христосъ воскресъ, и голосъ ихъ слышался, какъ громовое величіе: слава въ вышнихъ Богу и на землё миръ, выйдите изъ ада порабощенные въ преисподней. Отъ голоса же ихъ всё горы и холны вемные волебались, камни разсёлись и на землё явились великія пропасти... и многія тёла умершихъ

438

воскресли и все множество воспъвало великимъ голосомъ: воскресъ изъ мертвыхъ Христосъ, и, воскресивъ всъхъ мертвыхъ, оживилъ и, разрушивъ адъ, умертвилъ... Всю ночь, благочестивый владыка <sup>1</sup>), свътъ не переставалъ. Изъ іудеевъ же многіе умерли, такъ что и тъла ихъ не явились. И одержимый страхомъ и лютымъ трепетомъ, видъвши то, что происходило въ это время, я написалъ и возвъстилъ нашей державъ, изложивъ содъянное іудеями на Інсуса"...

Судьба Пилата разсказывалась различно и послужила потомъ темою для средневёковыхъ варіацій. Передавалось между прочимъ сказаніе, что Пилатъ, осужденный кесаремъ на смерть, раскаялся и молился, идя въ мёсту казни, и по окончаніи молитвы съ неба послышался голосъ, приносившій прощеніе: "...тобой совершились пророческія прореченія обо мнё, и ты будешь свидѣтелемъ во второмъ моемъ пришествіи, когда буду судить живымъ и мертвымъ". Отсѣченную голову Пилата принялъ ангелъ.

Содержаніе второй части евангелія Никодима, говорившей о сошествіи Христа въ адъ, было извёстно у насъ и во вторичныхъ формаціяхъ, особливо въ видё "Слова въ великую субботу о погребеніи тёла Спасителя", Епифанія Кипрскаго, и "Слова въ великую пятницу", Евсевія Александрійскаго. Въ обоихъ событіе излагается въ подробностяхъ, неизвёстныхъ каноническому писанію, и въ грандіозныхъ образахъ, безъ сомиёнія поражавшихъ воображеніе и доставлявшихъ этимъ произведеніямъ популярность.

Слово Епифанія считается подложнымъ. Оно открывается разсказомъ о томъ, какъ находившіеся въ аду ветхозавѣтные патріархи, пророки и праведники непрестанно молились Богу, прося избавлевія. Когда послышался голосъ: "возьмитесь, врата вѣчныя", то всѣ основанія адской темницы поколебались и адскія силы въ ужасѣ бросились бѣжать, сбивая одинъ другого съ ногъ, спотыкаясь; иные цѣпенѣли какъ мертвецы; силы Господни разрушали адъ: онѣ раскапывали темницу до самыхъ основаній, вявали мучителей, а другія освобождали вѣчныхъ узниковъ. Первозданный Адамъ заслышалъ приближеніе Спасителя и обратился къ заключеннымъ вмѣстѣ съ нимъ: "я слышу, что нѣкто идетъ къ намъ, и если тотъ во истину соизволилъ придти сюда, то мы освободимся отъ узъ, и если во истину увидимъ его съ нами, то избавимся отъ ада". Въ это время

<sup>1</sup>) Обращение въ весарю.

вошелъ Господь съ побѣднымъ оружіемъ въ рукахъ, крестомъ; Адамъ въ ужасѣ, ударивъ себя въ перси, привѣтствовалъ его и Христосъ взялъ его за правую руку и воскресилъ, говоря: "возстань, спящій, и воскресни изъ мертвыхъ и освѣтитъ тебя Христосъ твой; я—Богъ твой, ради тебя бывшій сыномъ тебѣ, и нынѣ говорю: повелѣваю связаннымъ — выходите, и находящимся во тьмѣ—просвѣтитесь, и лежащимъ—возстаньте; а тебѣ повелѣваю: возстань, спящій, потому что не для того я тебя сотворилъ, чтобы ты былъ связанъ въ аду: воскресни изъ мертвыхъ, потому что я — жизнь человѣкамъ и воскресеніе". Въ связи съ этимъ разсказомъ находится и извѣстное въ старой письменности "рукописаніе, данное Адамомъ дьяволу".

Другое слово, воторое носить имя Евсевія Александрійскаго, приписывается въ нашихъ рукописяхъ и другимъ писателямъ-Евсевію Самосатскому, Евсевію Емесскому, блаженному Евстафію. Славянскій переводъ представляеть, какъ неръдко, нъкоторые варіанты въ сравненіи съ греческимъ подлинникомъ. Слово Евсевія, по зам'ячанію Порфирьева, любопытно и въ художественномъ отношения: "оно представляетъ высокий образецъ церковнаго враснорѣчія и виѣстѣ христіанской церковной поэзіи". Событія, изложенныя въ Ниводимовомъ евангеліи, представлены здёсь въ видё настоящей драмы, въ трехъ отдёлахъ: ожиданіе исвупленія находящимися въ аду ветхозавётными праведнивами и сошествіе въ адъ Іоанна Предтечи; предательство Іуды и возни адскихъ силъ; сошествіе въ адъ Спасителя, разрушеніе ада и изведение изъ него праведниковъ. Напр., когда Іоаниъ Предтеча сошелъ въ адъ, ветхозавётные праведнике стали спрашивать: придеть ли Спаситель освободить ихъ — потому что всв пророчества о немъ окончились, т.-е. совершились. Іоаниъ спрашиваетъ ихъ: что они пророчествовали о Христь? Проровъ Давидъ свазаль: я разумёль, что безь молвы тихо сходить Христось съ небеси, вакъ туча на руно. Исаія сказалъ: я провидёлъ, что отъ Дѣвы родится, и потому говорилъ: се дѣва во чревѣ пріиметъ и родитъ сына, и нарекутъ имя ему Емманунлъ. Одинъ сказалъ: я провидёль, что двенадцать ученивовь будуть служить ему. Другой сказаль: меб явлено было Духомъ Святымъ, какія двла и чудеся сотворить; отверзутся очи слепымъ и уши глухихъ услышатъ. Другіе говорили: я разумълъ, что ученикъ его предасть; я разумблъ, что на тридцати сребренивахъ хотятъ предать. Исаія опять сказаль: я провидёль, что на судище будеть ведень. Іеремія свазаль: я зналь, что на вресте хотять его распять, и т. д. Эти

радостные разговоры услышалъ Адъ <sup>1</sup>) и совъщается съ дыяволомъ, что имъ слёдуетъ предпривять. Дьяволъ разсказываетъ, что онъ сдълалъ все, что нужно --- вооружилъ на Христа іудеевъ, отънскалъ Іуду для предательства; изъ словъ Спасителя: "прискорбна есть душа моя даже до смерти", дьяволъ заключилъ, что Христосъ боится смерти, и съ радостью пришелъ въ адъ и говорилъ: "готовъ будь, брате мой Аде, уготови мёсто твердо, чтобы завлючить нарицаемаго Іисуса: я уже устроиль на него смерть, уготовнять гвоздіе, наостриль копіе, налиль оцта. Іуду и жидовь наострияъ на него, какъ оружіе". Христосъ много досадилъ ему, разрушая всё его козни, творя знаменія в чудеса, которыя привлекають въ нему народъ, и въ особенности тяжело было дьяволу то, что Христосъ воскресилъ Лазаря, и т. д. Съ этими словами Епифанія и Евсевія связаны были новые апокрифы, гдъ отчасти повторяются ть же подробности, отчасти вносятся новыя. Между прочимъ таковы: "Слово святыхъ апостолъ, иже отъ Адама во адъ къ Лазарю", и "Слово въ субботу шестую поста на воскресение друга божьяго Лазаря", первое — извъстное по рукописи XVI въка, второе XVI-XVII въка. Въ первомъ, ветхозавѣтные праведники, услышавъ о пришествія Спасителя, возрадовались, припоминають всв предсказания о немъ и просять Лазаря, уходящаго изъ ада на землю, передать Спасителю объ ихъ положении и ихъ ожидании. Адамъ поручаетъ Лазарю, чтобы онъ сказалъ Спасителю: "Свѣтлый другъ Христовъ Лазарь, повъдай отъ меня владыкъ: на то ли ты меня, Господи, совдалъ, чтобы на короткій в'якъ быть на этой землё, а воть и меня осудилъ мучиться многіе годы въ аду; для того ли я наполнилъ землю, а воть мон возлюбленные внуки сидять во тьмё, на днё адовомъ, мучимые Сатаной, скорбью и тугою сердце твшать, н слевами очи и зъницы омывають... На малое время я быль царемъ всвиъ божіниъ тварямъ, а нынѣ на многіе дни сталъ рабомъ аду и бъсамъ его плънникомъ... Я сотворенъ по твоему образу, а нынѣ дьяволъ мнѣ ругается"... И Адамъ исчисляетъ ветхозавѣтныхъ патріарховъ и праведниковъ — Авраама, Ноя, Монсен, Давида, Еноха, Илію: что они совершили и за что мучатся? Во второмъ Словѣ продолжается разсказъ о томъ, какъ Лазарь исполнилъ просьбу Адама, когда, воскресши, возвратился на землю.

Полагають, что оба слова должны восходить въ одному общему источнику, въ более полному сказанию о Лазаре, и какъ

1) "Адъ" вообще неръдко олицетворялся.

будто носятъ слёды народной редавціи. Въ способѣ выраженія есть дёйствительно обороты народные и любопытныя совпаденія съ язывомъ Слова о полку Игоревѣ <sup>1</sup>).

Особая группа сказаній излагала исторію Іуды предателя. Сказанія были разнорѣчивы и согласны были въ одномъ — въ изображеніи его злодъйства, съ обычными фатальными совпаденіями и предзнаменованіями. Такъ еще въ первоевангелін Іакова разсказывается, что однажды на дорогв напалъ на Спасителя бёсноватый мальчикь и укуснль его вь правый бокь; этоть мальчивъ былъ Іуда Искаріотскій. Тридцать сребреннивовъ, которые Іуда получилъ за свое предательство, имѣли длинвую исторію: это были тѣ самые сребренники, которые получили братья Іосифа, когда продали его египетскимъ купцамъ; затѣмъ сребренники попали за купленный хлёбъ къ Фараону, а отъ него перешли къ царицъ Савской. Царица послала ихъ къ Соломону и они лежали въ царской казнъ до вавилонскаго плъна. Похищенные во время плёна, они попали опять въ Іерусалимъ, когда волхвы принесли ихъ въ даръ въ новорожденному Інсусу. Во время бъгства въ Египетъ святое семейство потеряло ихъ; ихъ нашелъ иастухъ и т. д. Далее, разсказывается, что Іуда, предавши Христа, былъ мучимъ совъстью, возвратилъ іудеямъ деньги и, пришедши домой, просилъ у жены веревки, чтобы повъситься, потому что Христосъ на третій день долженъ былъ восвреснуть и тогда ему грозила веливая бъда. Жена его въ это время жарила на вертелѣ пѣтуха и не вѣрила воскресенію: "какъ этоть жареный пѣтухъ не восвреснетъ, такъ и Інсусъ не восвреснетъ". Но едва она сказала эти слова, какъ пътухъ взмахнулъ крыльями и три раза прокричалъ. Јуда взялъ веревку и повѣсился, и т. д.

Подобнымъ образомъ передавались цёлыя исторія о двухъ разбойнивахъ, которые распяты были вмёстё съ Христомъ.

Въ отреченныхъ внигахъ разсказываются далёе повёсти объ iерействё Христа, о перепискё Христа съ Авгаремъ, о нерукотворенномъ образё и т. д.

Группа сказаній сосредоточена была на успенія Богоматери. Древнёйшимъ изъ нихъ считается Слово Іоанна Богослова, апокрифическое, какъ и другія повёсти объ этомъ событіи; тёмъ не менёе эти сказанія были чрезвычайно распространены и поль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наприм'яръ: "Воспоемъ, дружнно, п'ясньми днесь"; "воспоемъ п'ясни тихи и веселыя"; "Исаля и Геремія, ругающеся адови"; "тугою сердце тышатъ"; "да мене жань ни ти, Господи, или не жань"; "а се твои извольници, Авраамъ съ синовъ своимъ... полоняникъ"; "Ему же Адаму глаголаше Давидъ, во преисподнемъ адъ свда, накладая очитыя персти на живыя струни". Порфирьевъ, Апокрифи Новозавътние, стр. 48-49.

## ОТРЕЧЕННЫЯ КНИГИ НОВОЗАВЪТНЫЯ.

зовались большимъ уваженіемъ. "Онѣ входили въ церковныя пъснопънія и проповъди, въ Прологи, Синаксари и Четь-минеи... Разные анахронизмы, которые встръчаются въ Словъ Іоанна Богослова, не позволяють приписать его Іоанну Богослову и показывають, что оно составлено въ концъ III или въ началъ IV въка. Неизвъстный составитель назвалъ его именемъ св. Іоанна Богослова, конечно, для того, чтобы придать ему болёе авторитета. Іоаннъ Богословъ былъ самымъ любимымъ и близкимъ ученикомъ Спасителя; его попечевію и защить Спаситель поручилъ предъ своею врестною смертію свою матерь, которая, по преданію, и жила въ его дом'в до самаго успенія"<sup>1</sup>). На основанів евангельсваго упоминанія объ этихъ отношеніяхъ, онѣ были развиты въ легендъ и дали поводъ приписать повъствование именно Іоанну Богослову. Оно рисуеть величественную вартину событія, въ воторому собрались въ Виелеемъ принесенные Святымъ Духомъ апостолы изъ разныхъ странъ, гдъ они вели проповъдь; въ событін приняли участіе небесныя силы и самъ Господь, и оно сопровождалось великими чудесами. Когда апостолы собрались, Святой Духъ свазалъ: какъ въ недёлю (древнее названіе восвреснаго дня) было благов'ящение, рождество въ Виолеемъ, входъ Господень въ Іерусалимъ, и въ недёлю при кончинё міра пріндеть Господь судить живыхъ и мертвыхъ, такъ въ недёлю же Онъ имъетъ прійти съ небесъ ради преставленія св. Дъвы. Когда Богонатерь благодарила Господа, что онъ услышалъ ея молитву и привелъ къ ней апостоловъ, съ неба послышался громъ и страшный звукъ какъ бы отъ колесницъ, и голосъ какъ бы Сына человъческаго, явилось множество ангельскаго воинства, н серафимы стояли вкругь храмины, гдѣ находилась Богородица. Въ средъ собравшагося народа происходили знаменія и чудеса: слёпые прозрёвали, глухіе начали слышать, прокаженные и бёсноватые исцёлялись. Іуден просили игемона послать войско въ Внолеемъ, но Богоматерь и апостолы находились уже въ Іерусалимъ въ ся домъ, перенесенные туда силою Святого Духа. Іуден хотёли сжечь домъ Богоматери, но огонь обратился противъ нихъ и попалилъ множество народа, и т. д. Когда успеніе совершилось и Господь принялъ святую душу Богоматери, апостолы понесли на одръ ся тело изъ Ісрусалима, но въ это время (при чемъ совершилось еще одно чудо) двънадцать облаковъ вне-запно восхитили ихъ и перенесли въ рай, гдъ апостолы видъли

1) Порфирьевъ, тамъ же, стр. 74-75.

между прочимъ Елизавету, мать Іоанна, и Анну, мать Пресвятой Дъвы, Авраама и Давида и т. д.

Кром'й другихъ сказаній, связанныхъ съ разсказомъ объ успеніи Богоматери, столь же апокрифическихъ, но признаваемыхъ у весьма авторитетныхъ писателей, существовало цѣлое житіе пресвятой Богородицы, іерусалимскаго монаха Епифанія, гдѣ были собраны легендарныя сказанія объ ея жизни съ дѣтства до успенія.

Исторія апостоловъ также имѣла свои апокрифическіе памятники. Таковы были путешествія апостоловъ, названныя въ славяно-русскомъ индексъ "Обходами апостольскими", въ рукописяхъ подъ заглавіями: Слово святыхъ апостоловъ Петра и Андрея, Матоея и Руфа и Александра; двянія и мученіе апостоловъ Петра и Павла; дбянія апостола Павла и великомученицы Өеклы; дбянія апостола Филиппа; двянія и мученіе апостола Оомы; житіе святаго Іоанна Богослова; сказаніе о немъ же, ученика его Прохора; житіе апостола Іакова, брата Господня; Слово апостола и евангелиста Марка; наконець упоминаются въ индевсахъ и частію встрѣчаются въ рукописяхъ еще многія сочиненія съ именами апостоловъ: Слово Іакова, брата Господня, о святой недълъ; Варнавино свангеліе, Варнавино посланіе, Петрово обавленіе (Апокалипсисъ), Павлово хожденіе по мукамъ, Вопросы Іоанна Богослова Господу на Өаворской горъ и Вопросы Іоанна Аврааму на Елеонской горб. Съ нёкоторыми изъ нихъ мы еще встрётимся лалѣе.

Уже древніе соборы обратили вниманіе на ложныя свазанія. о мученикахъ и запрещали ихъ, чтобы не подавать повода къ невбрію. Греческіе и латинскіе индексы называють уже мученіе Георгія и житіе Кирика и Іулиты. Въ славяно-русскомъ индексв указанъ цёлый рядъ подобныхъ отреченныхъ житій: — "Суть же и о мученицъхъ словеса криво свладена, а не тако, яко же истинна о нихъ писана въ Миніахъ-четьихъ и въ Пролозбяъ, -яко се: Георгіево мученіе, ревше отъ Дадіяна царя мученъ, онъ же бяше мученъ отъ Діоклитіяна царя, -- Никитино мученіе, нарицающе его сына Максимьянова царева, иже бъ самъ мучилъ, все же то лгано, вся же суть та прялогъ обличаеть; Еупатіево мученіе, что седмижды умеръ, а седмью ожилъ, — Климентово мученіе Анкирьскаго, -- и Өеодора Тирона, еже о змін, -- и Иринино мучение -- несогласна суть, и иныхъ мнозвхъ"... И дъйствительно въ старой письменности существовали еще многія не упомянутыя индексомъ апокрифическія житія; нёкоторыя изъ нихъ пользовались большою славою у старинныхъ читателей и зано-

сниы были въ самыя Минен и Прологи: сказаніе о святомъ Макаріи римскомъ или "Слово о трехъ мнисѣхъ, како находили св. Макарья отъ рая поприщъ двадцать", житія Зосимы, Ипатія, Динтрія Солунскаго, семи отроковъ въ Ефесѣ и др.

Длинный рядъ памятниковъ посвященъ вопросамъ эсхатологическаго характера, т.-е. концу міра, второму пришествію, страшному суду и жизни загробной. Эсхатологическія сказанія были чрезвычайно распространены въ славяно-русской, какъ вообще въ средневъковой христіанской литературъ, и это было естественно: подобные вопросы возникають уже въ первобытныхъ мноологіяхъ; при нѣкоторой степени сознанія человѣкъ не можеть не задавать себ'я вопроса о будущей судьб'я, о загробной жизни, которой ожидали въ той или другой формъ. Христіанская эсхатологія, хотя и не вполнѣ ясно, поставлена была въ самыхъ основахъ въроучения, и неясности по обыкновению были расврыты въ апокрифическихъ сказаніяхъ о концѣ міра. Онѣ про-изошли въ особенности изъ двухъ источниковъ. Однимъ были собственно іудейскія представленія о пришествіи Мессіи и его царствѣ: много разъ это царство было указано ветхозавѣтными пророчествами и понято было евреями въ реальномъ смыслъ, такъ кавъ бъдствія народа въ многократныхъ разореніяхъ и плёневіяхъ заставляли ожидать избавленія и освобожденія въ этомъ будущемъ царствв. Самымъ яркимъ выраженіемъ этихъ ожиданій явилась внига пророка Даніила, написанная во время Вавилонскаго плёненія, и еврейская апокрифическая книга Еноха, возникшая еще до христіанства. Объ книги (и послъдняя, испытавшая потомъ много видоизмѣненій) пользовались большимъ авторитетомъ у самихъ христіанъ и служили образцами для эсхатологическихъ сочиненій христіанскихъ. Въ іудейской средѣ возникло и представление объ извъстномъ количествъ времени, въ течение котораго предоставлено было существовать земному міру, послѣ чего должно было наступить царство Божіе на землѣ. Это время было 6000 лёть, опредёленныхь въ соотвётствіе съ шестью днями творевія: послб этихъ тысячъ лётъ бёдствій и испытаній седьмой день или седьмая тысяча лёть должна была быть временемъ торжества и благополучія для избраннаго народа. Евреи исполнены были этими надеждами и во время пришествія Спасителя, но они обманулись въ своихъ ожиданияхъ, вогда онъ говорилъ не о внѣшнемъ царствѣ, а о царствѣ не отъ міра сего: поэтому они и отвергли его. Христіане приняли это опредѣленіе лёть существованія человѣчества и только впослёдствіи продолжные существование міра до семи тысячь лёть. Другимь

источнивомъ средневъвовой эсхатологіи служили писанія новозавътныя, въ особенности Аповалипсисъ. Здъсь были уже даны указанія о концѣ міра, и богатый мистическій матеріаль широво развился впослёдствіи. Внёшнія историческія условія способствовали ожиданіямъ конца міра: въ первые въка гоненія христіанства, позднѣе опустошительныя нашествія варваровъ на христіанскія страны внушали мысль, что наступили послёднія времена (какъ эта мысль являлась у нашихъ книжниковъ во время татарскаго нашествія); историви зам'ячають, что распространенію легендарныхъ сказаній этого рода содбиствовалъ между прочниъ упадокъ просвёщенія на востокъ въ те въка. Рядомъ съ легендами о концѣ міра слагались и распространялись апокрифичесвія сказанія о будущей жизни: загробный міръ видбла Богоматерь и объ этомъ разсказала легенда; о немъ говорили сказанія съ вменами Іоанна Богослова, апостола Павла, апостола Вареоломея, святыхъ и мучениковъ. Особенно авторитетнымъ свидътелемъ былъ Іовинъ Богословъ, о воторомъ существовало мивніе, что онъ будетъ жить до второго пришествія и передъ вонцонъ міра явится на землю съ Енохомъ и Иліей. Въ евангеліи Матеея говодилось, что Христосъ бесъдовалъ съ учениками на Елеонской горѣ о разрушения Іерусалима и о знаменияхъ второго пришествія, а свангелисть Лука говориль, что во время преображенія на Өаворской гор' были т'я же ученики (Петръ, Іаковъ и Іоаннъ) и съ Христомъ бесъдовали Моисей и Илія: въ аповрифическихъ внигахъ явилась бесъда и на горъ Елеонской, н ва горъ Өаворъ, а затъмъ и другія бесъды между священными лицами о тайнахъ міра.

Эти произведенія по основнымъ чертамъ содержанія дѣлятся на три отдѣла: сказанія объ Антихристѣ и концѣ міра, о страшномъ судѣ, о будущей жизни. Понятно, что эти предметы разсматривались не въ однѣхъ апокрифическихъ книгахъ, но и въ признанныхъ церковныхъ писаніяхъ. Грань между тѣми и другими была не всегда ясна даже для церковныхъ учителей, особливо въ эпохи слабаго просвѣщенія. Такъ бывало особенно у насъ: для обыкновеннаго книжника упомянутая грань часто совсѣмъ не существовала.

Въ старой русской письменности извѣстно было не мало сказаній объ Антихристь и конць міра и наиболье любимы были ть, которыя отличались особенною подробностью изображенія страшныхъ будущихъ событій. Таковы были писавія св. Ипполита о Христь и Антихристь (было собственно два слова Ипполита: одно, дъйствительно присвояемое этому писателю II—III въка,

и другое "ложно написанное"); слово св. Ефрема Сирина о пришествіи Господа, о концѣ міра и пришествіи Антихриста; житіе св. Андрея Юродиваго, гдѣ сообщены отвѣты этого святого о концѣ міра на вопросы ученика его Епифанія, — и сочиненія апокрифическія: Слово Мебодія Патарскаго "о царствіи языкъ послѣднихъ временъ", извѣстное съ первыхъ вѣковъ нашей письменности въ различныхъ переводахъ и многихъ редакціяхъ; подложное "Сказаніе о скончаніи міра и Антихристѣ" упомянутаго Ипполита; "Вопросы Іоанна Богослова Господу на Өаворской горѣ" (апокрифическій Апокалипсисъ Іоанна), которые отразились въ другихъ апокрифическихъ книгахъ, какъ "Вопросы Іоанна Богослова Аврааму на горѣ Елеонской" и "Вопросы Іоанна Богослова Аврааму о праведныхъ душахъ", "Бесѣда трехъ святителей" <sup>1</sup>) и др.

Изъ сочинений, представляющихъ описание страшнаго суда, а также частнаго суда по смерти каждаго человъка, въ старой руссвой письменности въ особенности распространены были: слова Ефрема Сирина, особливо "на второе пришествіе"; слово Палладія Мниха о второмъ пришествін; житіе Василія Новаго-одно нзъ самыхъ грандіозныхъ изображеній страшнаго суда и частнаго суда надъ каждымъ человъкомъ, какія были въ средневъковой литератури. Житіе Василія Новаго (онъ умерь въ 944) состоить изъ двухъ частей: въ первой ученивъ Василія, мнихъ Григорій, передаеть разсказъ умершей кормилицы Василія, Өеодоры, о томъ вакъ она ходила по мытарствамъ; а во второй тоть же Григорій разсказываеть, какъ, при помощи св. Василія, онъ видблъ страшное зрблище послбдняго суда. Представление о мытарствахъ, проходимыхъ душою человъка послъ смерти, не находится въ числё прямыхъ церковныхъ догматовъ, но издавна принимается преданіемъ, изложено во многихъ сочиненіяхъ отцовъ и въ житіяхъ: повъствованіе Өеодоры принадлежить къ числу самыхъ ярвихъ и самыхъ популярныхъ разсказовъ о хождении по мытарствамъ. Въ русской письменности оно изложено было, на основании общепринятыхъ представлений, въ "Словв о небесныхъ силахъ", которое приписывается Авраамію Смоленскому (въ XIII въкъ) и говоритъ, между прочимъ, о томъ, какъ при рождении человѣка Богъ даетъ ему ангела хранителя, и о томъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Съ Апокалинсисонъ Іоанна смѣшивали апокрифическую "Книгу святого Іоанна", или считали послёднюю богомильской передёлкой этого Апокалинсиса; но это два разния сочиненія: въ "Книгѣ Іоанна" преобладаетъ космогоническое содержаніе, разсказъ о твореніи міра двумя силами, о паденіи Сатаніила, и только во второй части говорится о концѣ міра. Ср. Порфирьева, Апокрифы Новозавѣтные, стр. 105.

вавъ по смерти душа человъка совершаетъ хожденіе по мытарствамъ.

Рядъ сказаній посвященъ изображеніямъ жизни загробной. Здѣсь повѣствованіе опять соединено съ самыми авторитетными именами или вносится въ житія святыхъ, изображая будущую жизнь на "томъ свѣтѣ", въ раю или аду. Таковы: "Хожденіе Богородицы по мукамъ" (въ греческомъ подлинникѣ: Откровеніе или Апокалипсисъ пресв. Богородицы); Слово о видѣнін апостола Павла (въ греческомъ подлинникѣ: Апокалипсисъ); упомянутые двоякіе "Вопросы Іоанна Богослова Аврааму"; видѣніе рая въ житія Андрея Юродиваго. Далѣе, были изображенія рая, существовавшаго будто бы на землѣ: таковы: житіе Макарія Римскаго; хожденіе Зосимы въ Рахма́намъ; житіе св. Агапія. Все это—памятники сполна апокрифическіе и большею частію извѣстные въ нашей письменности съ очень древнихъ временъ.

"Хожденіе Богородицы по мукамъ" и "Виденіе" апостола Павла излагали тему, которая должна была живбищимъ образомъ затрогивать религіозное чувство и воображеніе въ средніе вёка, и первый изъ этихъ памятниковъ былъ особенно любимъ старыми книжниками. Пожелавъ видёть мученія грёшниковъ, Богородица, руководимая архангеломъ Михаиломъ, проходить мъста адскихъ мукъ и, пораженная страшнымъ зрѣлищемъ, обращается къ Спасителю съ молитвой объ облегчения вазней: по молитвъ ся. готы никамъ дано облегчение отъ мувъ отъ великаго четверга до пятидесятницы. "Виденіе" апостола Павла более сложно. Господь повелёваеть апостолу призвать людей въ поваянію и въ уразумѣнію того, что вся тварь повинуется Богу и одинъ человѣкъ согрѣшаеть. Слѣдують жалобы природы въ Богу на человѣческое беззаконіе: свётлое солнце, ночныя свётила и особенно земля, свидётели человёческихъ грёховъ, приносятъ свои жалобы и обличенія. Когда заходить солнце, всё ангелы приходять къ Богу и приносять ему людскія дёла, добрыя и злыя; они приходять и утромъ и т. д. Затёмъ излагается самое видёніе. Апостоль быль въ святомъ духѣ и ангелъ обѣщаетъ повазать ему блаженство праведныхъ и мученія гръшныхъ. Подъ небесною твердью увидёль онь ангеловь страшныхъ и ангеловь добрыхь, которые посылаются за душами людей грёшныхъ и людей праведныхъ. Взглянувъ съ небесъ на землю, апостолъ увидълъ ее совсёмъ ничтожной и уразумёлъ суетность "величества человёческаго"; взглянувъ снова, овъ увидёлъ надъ всёмъ міромъ огненное облако: это было беззаконіе, см'вшанное съ молнтвою грёшнивовъ. Онъ увидёлъ потомъ, какъ душа отлучается отъ

#### СБАЗАНІЯ О ЗАГРОВНОЙ ЖИЗНИ.

тёла, душа праведная и грёшная, и какъ онё предстають предъ Господомъ. Далбе, ангелъ показалъ ему мъста праведныхъ на третьемъ небѣ: у воротъ были два волотыхъ столпа, и на столпахъ сврижали, гдѣ написаны были имена работающихъ Богу; на вопросъ апостола ангелъ объяснилъ, что не только имена, но и образъ и подобіе служащихъ Богу извъстны ангеламъ на небъ. Оглянувшись на землю, апостоль увидъль ръку, текущую млекомъ и медомъ, на берегу были насаждены деревья, а земля блестёла свётлёе серебра: это была земля обётованная. Потомъ ангель повель апостола во градъ Христовъ, на озерѣ Херусійскомъ <sup>1</sup>): онъ взялъ апостола въ золотой корабль и передъ ними пъли ангелы, когда они вошли во градъ Христовъ. Этотъ городъ свётнися сильнёе земного свёта; его окружали двёнадцать стёнъ и внутри каждой стёны была тысяча столповъ. Тамъ текли четыре рёки: медовая, молочная, рёка съ виномъ и елеемъ и масляная. Эти ръки образуются на землъ, объяснилъ ангелъ, и называются Фисонъ, Тигръ, Гіонъ и Евфрать 2). Здёсь апостолъ увидёлъ ветхозавётныхъ патріарховъ, пророковъ и блаженныхъ людей, славящихъ Бога; посереди города стоялъ алтарь, свётлый какъ солнце; подлѣ него былъ мужъ, съ гуслями и псалтирью въ рукахъ, и пѣлъ: его слушали стоявшіе на столпахъ воротъ и возглашали аллилуія такъ громко, что потрясались основанія города. Это былъ, конечно, царь Давидъ, а ворота были-ворота небеснаго Іерусалима. Ангелъ показалъ потомъ апостолу страшвыя мученія грѣшвиковъ, при чемъ злыя казни назначались јереямъ, епископамъ, чтецамъ, не исполняющимъ заповѣди, и самая злая мука предназначалась тёмъ, кто не въриль пришествію Христа на землю во плоти. Затёмъ отверзлось небо, сошелъ архангелъ Михаилъ со множествомъ воинства и стали просить Господа, и апостолъ Павелъ съ ними, чтобы Господь помиловалъ свое созданіе. Небо заколебалось, апостолъ увидёлъ алтарь Божій; потомъ небо отверзлось, сынъ Божій сошелъ съ небесъ, гръшники возопили въ нему о помиловании, и Господь сказалъ имъ, что ради архангела Михаила и ради Павла даетъ имъ покой въ день и ночь Святой недёли. Затёмъ ангелъ ведетъ апостола въ рай: "это мёсто есть рай Едемскій, въ которомъ пали Адамъ и Ева". Апостолъ увидёлъ въ раю четыре рёки (уже названныя выше) и древо, изъ котораго шли воды, давшія начало ръкамъ; на древъ почивалъ духъ Божій, и когда онъ дышалъ, тогда шли воды. Ангелъ объяснилъ, что это - Святой Духъ, во-

 <sup>1</sup>) Въ греческомъ текстѣ: Ахеруза.
 <sup>2</sup>) Въ другихъ сказаніяхъ эти рѣки представляются текущими изъ рая. BCT. PYCCK. JHT. T. I. 29

торый до сотворенія міра носился вверху бездны, а по сотвореніи неба и земли почиваеть на этомъ древь. Апостоль увидъль древо, черевъ которое смерть вошла въ міръ, и древо жизни, которое охранялъ херувимъ съ пламеннымъ оружіемъ. Далъе, апостолъ видълъ Богородицу, которая гуляла въ сопровожденіи двухъ сотъ ангеловъ и, увидъвъ апостола, привътствовала его; видълъ Авраама, Исаака, Іакова, Монсея, Исаію и Іеремію, говорилъ съ Ноемъ о потопъ, наконецъ, видълъ Илію и Елисея <sup>1</sup>).

Въ сравнени съ мрачными изображеніями ада, картины рая въ подобныхъ произведеніяхъ являются вообще гораздо болѣе однообразными и скудными, и наиболѣе живописнымъ представляется изображеніе рая въ житіи Андрея Юродиваго. Рай, согласно первому библейскому сказанію, изображается вообще какъ цвѣтущій садъ, исполненный благоуханіемъ, съ рѣками, текущими медомъ и молокомъ, съ свѣтлой землей, какъ изъ серебра, съ чудными птицами и т. д.

Кавъ выше упомянуто, была группа сказаній, въ основавін воторыхъ лежитъ предположеніе, что рай существуетъ ва землѣ: были люди, которые видѣли его хотя бы издали или слышали о немъ отъ очевидцевъ. Таковы сказанія о святомъ Макаріи Римскомъ, Зосимѣ, Агапіи. Сюда присоединяется и та новгородская легенда, которая излагается въ пославіи новгородскаго архіепископа Василія<sup>2</sup>).

Въ древнъйшей редакціи статьи о внигахъ истинныхъ и ложныхъ, какая была до сихъ поръ найдена въ Номоканонъ XIV въка<sup>3</sup>), въ первый разъ названы ложныя писанія Іереміи, попа болгарскаго, которыя впослъдствіи неизмънно вносились въ эту статью. Попу Іереміи приписано здъсь, во-первыхъ, сказаніе о трясавицахъ (лихорадкахъ), которыхъ назвалъ онъ семью дочерями Иродовыми, при чемъ ссылался на святого отца Сисинія на горъ Синайской, и упоминалъ ангела Сихаила; "но, — говоритъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ греческомъ подлинникѣ вмѣсто Елисея названъ Енохъ, а послѣ Іереміи названъ еще Іезекінль.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О литератур'я этихъ сказаній, см. взсл'ядованія В. Сахарова: Эсхатологическія сочиненія и пр. (Тула, 1879), гдё русскіе апокрифи изложены въ связи съ древней христіанской литературой и отчасти сравнены съ ихъ греческими оригиналами. Изсл'ядованія Веселовскаго подробно останавливались на различныхъ вопросахъ этой литературы, напр., на тѣхъ сказаніяхъ о концё міра, которыя связани съ историческими условіями Византійской имперіи ("Опыты по исторія развитія христіанской легенды"), на житіи Андрея Юродиваго ("Разисканія въ области русскаго духовнаго стиха") и пр. См. также отд'яльныя изсл'ядованія Невоструева, Срезневскаго, Андрея Попова и др.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Летопись занятій Археограф. Коммиссін. І, Спб. 1862, стр. 25-27.

### писавія волгарскаго попа Іереміи.

статья, --- это онъ баснословилъ на соблазнъ многимъ: ни евангелисты, и вивто изъ святыхъ не вазывали ихъ (дочерей Ирода) семь, а была только одна, испросившая, чтобы усвчена была глава Предтечь, а объ ней извъстно, что она была дочь Филиппова, а не Иродова; велнкій же Сисиній, патріархъ Константенова-града<sup>1</sup>) въ своихъ словахъ говорилъ такъ: не считайте меня за того лживаго Сисинія, котораго написаль Іеремія попъ, на соблазнъ неразумнымъ". Далбе, статья говорить еще: "о древъ врестномъ, извъщевіе святыя Тронцы, и о Господъ нашемъ Інсусъ Христь, какъ онъ былъ въ попы ставленъ -- тотъ же Іеремія изолгалъ". Въ позднъйшихъ спискахъ статьи прибавляются новыя подробности, напр.: "глаголеть бо окаянный сей (попъ Іеремія), яко съдящу святому Сисинею на горъ Сянайстъй, и видъ седиь жевъ исходящи отъ моря, и ангела Сихаила именчетъ, и вныя изыдоша седмь ангелъ, седмь свъщъ держаще, седмь ножевъ острящи, еже на соблазнъ людемъ многымъ, и седмь дщерій Иродовыхъ трясцами басньствоваше" и пр. Относительно сказаній о Христь прибавляется: что "Христосъ плугомъ оралъ", это тавже солгаль болгарскій попь Іеремія. Далье, тому же Іеремін приписаны "Вопросы и отвѣты, что отъ колика частей сотворенъ бысть Адамъ", наконецъ, "молитвы врачевальныя о недугахъ и о нежитахъ, исходящихъ изъ пустыни", а въ одномъ спискъ статън находится намевъ, что попъ Іеремія былъ именно знаменитый ересіархъ, родоначальникъ южно-славянскаго богомельства, попъ Богомилъ<sup>2</sup>).

Въ этомъ указания различаются два отдѣльныя произведения: молнтвы о трясавицахъ, и апокрифъ о крестномъ древѣ и другихъ предметахъ. Первыя, повидимому, уже очень давно извёстны были въ нашей письменности и во множествѣ варіантовъ распространены въ старыхъ рукописяхъ и современномъ народномъ употреблении. Въ послъднее время издано было не мало, между прочных древнихъ южно славянскихъ, текстовъ такихъ "врачевальныхъ молятвъ", похожихъ на заклятія, - несомевнно тъхъ самыхъ, какіе имёлъ въ виду старый индексъ. Нашелся и апо-

451

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сисиній, патріархъ константинопольскій, въ 969-999 годахъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сисиній, патріархъ константинопольскій, въ 969-999 годахъ.
<sup>2</sup>) А именно въ Церковномъ уставѣ 1608 года (Румянц. № 449) читается: "...Іеремія попъ болгарскій, паче же Богу не мизъ". Въ послѣдней фразѣ имѣнсь въ виду слова Козъми Пресвитера: "бисть попъ именемъ Богумилъ, а по истинѣ Вогу не милъ, иже нача первіе учити ереси въ земли болгарстѣй". Лѣт. Арх. Ком. І, стр. 40. Въ индексѣ русскаго митрополита Зосими (1490-1494) это мѣсто читается такъ: "Геремѣа попъ, Богомиловъ сниъ и ученикъ, паче же Богу не милъ" (въ дру-гомъ спискѣ той же редакціи "сынъ" опущенъ). Въ синодальномъ индексѣ XVI вѣка они поставлени такъ: "попъ Еремѣй да попъ Богумилъ". Ср. цитаты въ "Матеріалахъ и замѣткахъ" М. Соколова, стр. 115-116.

врифъ о врестномъ древъ въ въсколькихъ старыхъ рукописяхъ, изъ воторыхъ одна сохранила въ заглавіи самое имя "Іеремін пресвитера"<sup>1</sup>). Первый изслёдователь этого апокрифа, Ягичъ, нашель уже, что это сказание представляеть собственно компиляцію изъ нѣсколькихъ памятниковъ, которую онъ разложилъ на пять отдёльныхъ эпизодовъ <sup>2</sup>). Затёмъ М. Соколовъ раскрылъ цълый рядъ писаній попа Іеремін, осуждаемыхъ индевсомъ, а именно молитвы о трясавицахъ, связанныя съ свазаніемъ о Сисинія, и писанія о крестномъ древѣ, гдѣ оказалось до семнадцати отдёльныхъ апокрифическихъ мотивовъ, не сполна упомянутыхъ въ самомъ индексъ. Ранъе, изъ неоднократныхъ сопо- ставленій Іереміи съ Богомиломъ предполагалось, что аповрифическая компиляція была составлена еретикомъ - богомиломъ или переработана изъ богомильскаго оригинала (какъ думалъ Веселовскій). Еслибы предположеніе было справедливо, то съ открытіемъ сочиненій Іереміи мы имѣли бы передъ собой отсутствовавшія славянскія сочиненія самихъ еретиковъ, извѣстныя прежде только по отраженіямъ ихъ въ западной литературѣ или по обличеніямъ противниковъ; но новѣйшій изслѣдователь, разобравъ содержаніе апокрифа, дошедшаго до насъ по старымъ рукописямъ именно въ томъ видъ, въ какомъ знали его составители индекса, находить, во-первыхь, что въ словѣ Іереміи нѣтъ ничего богомильскаго: "цёль всёхъ извёстныхъ врестныхъ легендъ. восточныхъ и западныхъ, состоитъ въ прославлени вреста. что не согласно съ ученіемъ богомиловъ, порицавшихъ христіанскій культь креста, вызвавшій легенды о крестномъ древъ", и, вовторыхъ, что поэтому пресвитеръ Іеремія не можетъ быть отождествленъ съ попомъ Богомиломъ, распространителемъ ереси въ Болгаріи <sup>3</sup>).

О самомъ попѣ Іереміи вичего неизвѣство, вромѣ проклятій въ индексъ: онъ повменованъ здъсь нъсколько разъ, при чемъ иногда намекается на его близость или тождество съ Богомидомъ; наконецъ, во многихъ спискахъ индекса при упоминании лжнвыхъ сказаній Іеремін замѣчено, видимо въ лишнее осужденіе, что онъ "былъ въ навѣхъ на Верзіуловѣ (или: Верзиловѣ) волу". Эти слова долго были загадкой для изслёдователей. Ду-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Два текста этого апокрифа изданы были въ первый разъ Лгиченъ, по гла-голической сербо-хорватской рукописи 1468 года и болгарской XIII—XIV въка (въ берлинской королевской библіотекъ); третій—Андреемъ Поповымъ по русской руко-писи XIV въка (собранія Хлудова); наконецъ, четвертий—М. И. Соколовымъ по серб-окой рукониси XIII—XIV въка ("Матер. и замътки", стр. 78—211). <sup>2</sup>) А именно: 1) о крестномъ древъ; 2) о главъ Адамовой; 3) какъ Інсусъ щу-гомъ оралъ; 4) какъ Провъ Інсуса братомъ назвалъ; 5) какъ Інсусъ попомъ сталъ. <sup>4</sup>) Матеріалы и замътки, стр. 128 и д., 141—142.

мали, что они означають, что Іеремія считался у своихъ про-

тивниковъ колдуномъ и оборотнемъ, и потому, когда онъ былъ "въ навѣхъ", т.-е. мертвецомъ, противъ него было употреблено средство, удерживающее оборотней въ могилъ, осиновый колъ. и "Вервіуловъ" былъ Вельзевуловъ. Вфроятнѣе была догадка Ягича, что въ тёхъ словахъ разумёется извёстное въ сербскихъ повърьяхъ "Врзино коло", какое-то мъсто, гдъ получаютъ овончательное знаніе своего дѣла волшебники, колдуны, "грабанціашн": послёднее слово означаеть некроманта, колдуна; "коло" или колесо, или кругъ, хороводъ; а подъ именемъ Верзіула скрывается испорченное имя Виргилія, который въ средніе вѣка былъ знаменить не какъ поэтъ, а какъ волшебникъ и колдунъ. "Врзино коло", или Виргиліево было волшебной школой въ преисподней. Болгарскій ученый, рано умершій, Матовъ, указалъ, что въ повърьяхъ македонскихъ болгаръ какія-то мнонческія существа "нави", однородныя съ въщицами и самодивами, мучатъ родильницъ, и какъ существуетъ "самодивское хоро", сборище, такъ было и навьское коло или сборище. Соболевский считалъ невозможнымъ видъть въ Верзіулъ Виргилія и принималъ, что если "навье" означаеть здыхъ духовъ, - какъ въ начальной дётописи подъ 1092 г. говорится, что "кавье били полочанъ", - то біографическое извёстіе объ Іереміи должно быть переводимо: "былъ среди влыхъ духовъ, на Вельзевуловомъ собрания". Новыя указанія найдены были въ самыхъ лживыхъ молитвахъ, приписываемыхъ Іереміи. Съ именемъ Сисинія въ славянскихъ текстахъ,--также румынскихъ (взятыхъ съ славянскаго) и греческихъ (первоначальныхъ), - связаны, во первыхъ, свазаніе объ избавленія Снсиніемъ сестры (Мелентів, Мелитины) отъ бъса, и во-вторыхъ, молитва Сисинія, которая прогоняеть бъса (подъ разными именами), олицетворяющаго разныя болёзни, особливо трясавицу (лихорадку). И въ сказании, и въ молитвъ имена дъйствующихъ лицъ мѣняются, и варіантовъ оказывалось еще больше, вогда расврыты были, вром'в греческихъ, еще тевсты восточные, еврейсвіе и особливо воїопскіе. Сущность свазанія остается одна: борьба съ демоническимъ существомъ (Гило въ греческихъ преданіяхъ, нави у славянъ и пр.), которое мучитъ родильницъ и умерщвляеть новорожденныхъ дътей. Сисиній избавляеть отъ этого демона свою сестру; но въ зейопской легендъ сама эта сестра обращается въ демона; она именуется "Верзилія" и умерщвляеть ребенка. Сисиній отправился искать сестру и нашелъ ее въ рощъ, окруженную множествомъ злыхъ духовъ. По модитет въ Спасителю онъ получилъ силу настичь ее и убить.

Онъ пронзилъ ей копьемъ правый бокъ: она съ воплемъ зареклась ходить по путямъ, гдё обрѣтается его имя, и не будетъ вредить тѣмъ, вто читаетъ его молитву. Съ этимъ она умерла, а Сисиній "сталъ свидѣтелемъ имени Господа нашего Іисуса Христа". Очевидно, Верзилія прямо соотвѣтствуетъ демоническому существу славянскаго сказанія и молитвы, — и Веселовскій заключалъ, что должно предполагать существованіе какого-инбудь южно-славянскаго текста съ именемъ Верзиліи, какъ сестры Сисинія, и до-славянскаго оригинала молитвы съ тѣмъ же или подобнымъ именемъ. Вопросъ объ Іереміи объяснялся бы такъ: "Іеремія, съ именемъ котораго соединяютъ славянскую молитву Сисинія, былъ въ сонмищѣ Верзиліи, на Верзиловѣ колу, среди навей—вилъ, такихъ же злыхъ духовъ, опасныхъ родильницамъ. Мы ожидали бы, впрочемъ, скорѣе Верзилино (см. сербск. Врзино) вмѣсто Верзилова кола".

Относительно самаго происхожденія легенды, Веселовскій предполагалъ, что такъ какъ въ эеіопскихъ текстахъ Сисиній родомъ изъ Антіохія, то легенда пришла въ Эсіопію изъ Арменія (или Малой Арменіи, Каппадокіи) и отсюда же пришла и на Балканскій полуостровъ, и путь перехода можно установить исторически: въ половинѣ XIII вѣка Константинъ Копродимъ переселилъ павликіанъ изъ Малой Арменіи во Фракію, а другое переселение совершилось въ 970 году при Цимисхии въ Филиппополь, — и историви говорять безразлично о павливіанахъ и манихеяхъ, "армянахъ" и богомилахт; и ново-манихейское, богомильское, движение въ Болгарии во всякомъ случав примыкаетъ къ павлякіанамъ. Далфе, изслёдователь зеіопскихъ апокрифовъ, Бассе <sup>1</sup>), дёлалъ, виёстё съ другими, предположение, что Сисиний отреченнаго свазалія тожественъ съ Сисиніемъ, ученикомъ Манеса, основателя манихейства, и по его смерти главою ереси. Любопытно, наконецъ, что у болгаръ "ерменки", т.-е. армянки, есть название демоническихъ существъ, воторыхъ отождествляютъ съ урисницами, въдающими судьбу родильницъ и новорожденныхъ.

Тавъ объясняются тв нъсколько словъ, которыя сказаны о попъ Іереміи въ индексв. Попъ оказывается прикосновеннымъ къ въдовству<sup>2</sup>), и его сказаніе было манихейскаго происхожденія, хотя, собственно, это было сказаніе на тему, которая по основъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) René Basset, Les apocryphes éthiopiens, вып. IV, Paris, 1894; у Весел., Журн. мнн. просв. 1894, май, стр. 230. <sup>2</sup>) Если только не случилось здёсь смёшенія въ текстё. Слова: "быль въ навёхъ"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Если только не случилось здёсь см'яшенія въ текстё. Слова: "быль въ нав'ях" и пр., относились, быть можеть, именно въ Сисинію, который быль въ нав'яхь, когда пресл'ядоваль Верзилію, и эта глосса,— какихъ много въ индексё,—могда быть ошибочно перенесена на попа Іеремію.

## ПИСАНІЯ БОЛГАРСВАГО ПОПА ІЕРЕМІИ.

не была исключительной принадлежностью ереси и только получила пріуроченіе къ манихейскому ересіарху.

Рядъ отреченныхъ книгъ, приписанный Іереміи въ индексѣ, сказанія о крестномъ древѣ, о Христѣ и пр., какъ выше замѣчено, не имѣетъ ничего богомильскаго и примыкаетъ къ обычной области апокрифа. Исторія крестнаго древа открывается сказаніемъ о насажденіи Моисеемъ кедра, певга и кипариса для услажденія горькой воды въ Меррѣ, о мѣдномъ змія, и продолжаетъ сказаніями о томъ, какъ Давидъ сообщилъ Соломону планъ дома божія, о строеніи Соломонова храма и т. д. Приводимъ содержаніе нѣкоторыхъ эпизодовъ изъ этого сборника отреченныхъ легендъ.

"О главѣ Адамовой". Христосъ, будучи десяти лѣтъ, ходилъ съ сверстниками по Іордану, нашелъ черепъ Адама, сказалъ: это дело монхъ рувъ, и написалъ перстомъ: Адамь и Адамова глава. Адамъ умеръ около рая и положенъ во гробъ; но когда родняся Христосъ, повелёлъ Іордану наводниться и разнести кости Адама на четыре стороны, отъ земли которыхъ онъ былъ взятъ при создания; и кости его врестились въ первый разъ Іорданомъ, во второй моремъ, а въ третій разъ глава его кровію Христа. И вогда глава была внесена въ Іерусалимъ, то сошлись всъ малые и великіе и дивились вельчинѣ головы своего прадѣда. потому что могло въ ней състь тридцать мужей. И было тогда въ Іерусалимъ два царя и стали спорить о головъ: одинъ хотвлъ предать ее погребенію, а другой, младшій, хотвлъ имъть ее въ своемъ домѣ и онъ получилъ голову своего прадъда и поставилъ ее у воротъ въ хорошемъ мъстъ, и когда приходилъ ВЪ СВОЙ ДВОРЪ, ТО, ВХОДЯ ВЪ НСС, ОТДЫХАЛЪ ВЪ НСЙ, И ХОТВЛЪ, чтобы его въ ней похорониль. Но Христосъ запретилъ это и велбаз вынести главу изъ города и похоронить на мъств, воторое названо было Краніево, потому что здѣсь Христосъ хотвлъ принять смерть и врестить главу вровію истекшею изъ его реберъ.

Какъ "Провъ Христа братомъ звалъ". По смерти Августа наслѣдовалъ ему Селевкъ, благочестивый царь, желавшій видѣть Бога (т.-е. ждавшій пришествія Спасителя); но однажды въ храмѣ онъ потерялъ зрѣніе отъ упавшаго на его глаза птичьяго помета. Боясь потерять царство, Селевкъ посылаетъ сына собрать дань, чтобы имѣть охрану, если его изгонятъ по его слѣпотѣ, и велѣлъ сыну взать съ собой чужихъ отроковъ. И когда сынъ царя, именемъ Провъ, вышелъ въ "вышнія страны", то увидѣлъ Іисуса и спросилъ, изъ какихъ онъ людей. И Інсусъ отвѣ-

чаль: я отъ вышнихъ странъ, ---разумъя страны небесныя. Провъ, думая, что онъ говоритъ о странахъ іерихонскихъ, спросилъ, хорошо ли онъ знаетъ пути, города и селы вышнихъ странъ и можеть ли повести туда. Інсусь отв'язаль, что онъ знаеть вышнія страны, потому что пришелъ оттуда, покажетъ ихъ Прову и спасеть его домъ. Провъ не понялъ этого; они пошли въ јерихонскія страны. Провъ сталъ любить Інсуса, и когда іерихонсвіе жители сопротивлялись платить дань, то Інсусъ сказалъ имъ: воздайте Богу божіе и царю царево, и тогда іерихонскіе люди сами стали носить дань. Однажды они стали станомъ на ръкъ и молодые отроки стали купаться; Провъ вошелъ въ воду и сказалъ Інсусу: войди и ты, брате. Інсусъ увиделъ, что Провъ любитъ его отъ всего сердца, вошелъ въ воду и, поймавъ рыбу лёвою рукой, правою перекрестиль ее и спросиль Прова: знаеть ли онъ эту рыбу? Тотъ сказалъ: не въдаю, брате. "О, дивное чудо, что Провъ назвался братовъ Богу, такъ какъ слова Інсуса были любезны Прову; поэтому добро есть людямъ брататься". Інсусъ сказалъ Прову, что рыба служитъ на пищу, а желчь на очную болёзнь, а утроба на прогнание бесамъ. Провъ возрадовался и, покинувъ станъ, поспѣшилъ къ отцу, исцѣлилъ его, а также исцёлилъ жену и ребенка, которые были одержимы бёсомъ. Онъ разсназаль Селевку объ Інсусѣ; когда стали искать Інсуса, оказалось, что онъ сврылся. Царь уразумълъ и сказалъ: во истину это есть Богъ, котораго мы чаемъ видѣть.

Какъ "Христа въ попы ставили". Умеръ одинъ изъ сорока пресвитеровъ храма, но по уставу нельзя было служить литургіи, пока не будетъ выбранъ новый. Когда долго не могли никого выбрать, одинъ человъкъ предложилъ избрать Іисуса, сына Маріина. Пресвитеры призвали Марію и сказали, что слышали объ Іисусѣ, что онъ внижникъ и хорошо учитъ людей; но по уставу въ клиросъ церковный должно записать имя отца. Когда Марія сказала, что у него нѣтъ отца на землѣ, а есть на небесахъ, и что это было ей сказано, ее изгнали изъ сонма. Но объ ней не слышали они никакого порицанія, а потому снова призвали и спрашивали у нен истину. Марія сказала, что говорилъ ей архангелъ при благовѣщеніи. Пресвитеры разгнѣвались и опять изгнали ее; но по испытаніи отъ бабы, они увѣровали и записали Іисуса въ книги клиросныя и поставили его попомъ.

Въ нъкоторыхъ индексахъ въ разрядъ апокрифовъ, которые "солгалъ" попъ болгарский Іеремія, отнесены еще "Вопросы и отвъты, что отъ колика частей сотворенъ бысть Адамъ" <sup>1</sup>). Въ

<sup>1</sup>) Такъ въ индексъ Кирилловой книги 1644.

упомянутой компиляціи Іереміи этихъ вопросовъ н'втъ: они ему не принадлежали и вводять насъ въ особый очень распространенный отдёль отреченной книги, заключающийся въ "бесёдахь" или "вопросахъ и отвётахъ" между святыми лицами и представителями церковнаго ученія о всевозможныхъ предметахъ міротворенія, священной исторіи, человѣческой судьбы, такъ что въ концъ концовъ эти бесъды вообще обнимали разнообразный кругъ интересовъ пытливаго средневъковаго человъка. Тонъ бесвль быль различень -- оть схоластическихь богословскихь тонвостей до историческаго анекдота, загадки, наконецъ, до шутви. Начало этого рода произведений восходить, вакъ обыкновенно, до византійской литературы: отсюда они расходились на латинскій Западъ и славяно русскій Востокъ. Знаменитьйшимъ произведеніемъ этого рода въ нашей старой письменности была "Бесвда трехъ святителей" (Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоуста), которая, вслёдствіе массы апокрифическихъ иодробностей въ ея содержании, занесена была въ списовъ внигъ ложныхъ.

"Бесвда, — замвчаетъ Порфирьевъ, — имветъ видъ сборника, составленнаго изъ разныхъ, преимущественно апокрифическихъ и легендарныхъ сочинений. Когда и гдъ она составилась, опредёлить нельзя, какъ нельзя точно опредёлить происхождение всякаго сборника, составившагося не вдругъ и не однимъ лицомъ, а постепенно и разными лицами. Извёстно, что сборники краткихъ свёдёній о замёчательныхъ лицахъ и событіяхъ историчесвихъ, мудрыхъ изреченій разныхъ знаменитыхъ лицъ о разныхъ предметахъ, замысловатыхъ загадовъ, вопросовъ и отвѣтовъ о недоумённыхъ вещахъ, вачали составляться (на византійской почвё) очень рано изъ развыхъ источниковъ — изъ книгъ св. писанія, писаній отеческихъ, Пален, хронографовъ, изъ сочиненій древнихъ поэтовъ, философовъ, историковъ и ораторовъ. Эти сборники носили разныя названія, каковы: Памятныя записи 1); Антологін, или Цвётники и Пчелы; каковы сборники Мавсима Испов'єдника (VII в.) и инока Антонія; вопросы и отв'єты, каковы Вопросы внязя Антіоха и отвёты Аванасія (VII в.)...; состязаніе или преніе между противниками, каково Преніе Панагіота съ Азимитомъ: беста между итсколькими лицами, какъ Беста трехъ святителей; разговоры между учителемъ и ученивомъ, какъ западный сборникъ Луцидаріусъ. Для того, чтобы подобнымъ сборнивамъ придать большее значение, ихъ приписывали разнымъ A CONTRACT OF A DATE OF A DATE

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Какъ напр., Hypomnesticon Іосифа, изданный въ сборникѣ апокрифовъ Фабриція.

знаменитымъ лицамъ. Изъ лицъ библейскихъ въ этомъ случаъ чаще другихъ упоминались имена премудрыхъ царей изранльсвихъ Давида и Соломона, какъ это мы встръчаемъ въ сборнивахъ священныхъ загадовъ, въ "Іерусалимской Беседа" и "Голубиной внигъ". Царь Давидъ былъ извъстенъ всему народу по своей премудрой внигъ Псалтирь, а Соломонъ — по внигамъ Притчи, Премудрость и Экклезіасть"... По библейскимъ сказаніямъ объ его мудрости, "имя Соломона, какъ у іудеевъ, такъ и у христіанъ сдѣлалось центромъ, вокругъ котораго сосредоточивались самыя разнообразныя сказанія, а вопросная форма, форма разговора, бесёды, притчи и загадки дали форму разнымъ апокрифическимъ сочивениямъ (таковы разсказы въ Талмудѣ, повѣсти о Соломонъ и Китоврасъ, разныя загадки и пр.). Изъ лицъ новозавётной библейской исторіи чаще другихъ, какъ авторы апокрифическихъ сочинений, выставляются апостолы Павелъ и Іоаннъ Богословъ. Іоаннъ Богословъ былъ любимымъ и ближайшимъ ученивомъ Спасителя, такъ что имѣлъ дерзновеніе обраращаться въ нему съ вопросами въ разныхъ недоумённыхъ случаяхъ; ему открыты были тайны царствія божія и судьбы міра въ Апокалнисисъ; отсюда естественно могли возникнуть съ его именемъ (указанныя выше) эсхатологическія сочиненія. Изъ отцовъ цервви особенною популярностью пользовались имена Василія Веливаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоуста. Въ старыхъ рукописяхъ сохранилось множество псевдонимныхъ словъ, поученій и посланій, означенныхъ именами того или другого изъ этихъ святителей; но есть в такія сочиненія, на которыхъ выставляются имена всёхъ этихъ трехъ святителей вмёстё, какъ всё они вмёстё соединяются въ церковныхъ праздникахъ, въ церковныхъ молитвахъ и пѣснопѣніяхъ, въ изображеніяхъ на иконахъ"... "Бесвла". вонечно, не можеть принадлежать тремъ святителямъ; она названа ихъ именемъ для приданія ей большаго авторитета и въ виду существовавшаго обычая отъ ихъ имени производить пренія по разнымъ богословскимъ вопросамъ <sup>1</sup>).

Древнѣйшій памятникъ подобнаго смѣшаннаго апокрифическаго характера (съ именами пока только двухъ святителей, Григорія Богослова и Василія Великаго) встрѣчается уже въ знаменитомъ Святославовомъ (Симеоновомъ) Сборникѣ 1073 года и посвященъ богословскимъ вопросамъ о воплощеніи Сына Божія, о духовности божія существа и т. п. Впослѣдствіи подобныя "бесѣды" съ различными именами (но особенно съ именами трехъ святи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Апокрифы Новозавѣтные, стр. 113-116.

телей) и въ разныхъ редавціяхъ встрічаются во множестві списковъ: очевидно, оні принадлежали къ числу наиболіе любимаго чтенія, что доказывается съ другой стороны ихъ широкой разработкой въ народной поэзіи духовнаго стиха. При первомъ заниствованіи изъ византійскаго источника эти произведенія оставались безъ сомнічнія близки къ своимъ подлинникамъ, но затімъ въ рукахъ книжниковъ подвергались переділкамъ и дополненіямъ изъ другихъ сродныхъ источниковъ.

Содержаніе бесёдъ касается разнообразныхъ вопросовъ священной исторіи и, наконецъ, вообще знанія, обыкновенно въ замысловатой формѣ, такъ что разрѣшеніе вопросовъ въ глазахъ стариннаго простодушнаго читателя представлялось дѣломъ великой мудрости, носителями которой могли быть только такіе ветхозавѣтные мудрецы, какъ Давидъ или Соломонъ, или знаменитѣйшіе святители изъ отцовъ церкви: богословскій вопросъ сближается съ мудрой загадкой, какія бывали въ ходу въ сказочной литературѣ.

Нѣсколько примѣровъ дадутъ понятіе о складѣ подобныхъ произведений. Одинъ изъ первыхъ вопросовъ, какіе представлялись древней любознательности, быль вопрось о томь, оть скольвихъ частей (изъ какихъ элементовъ) созданъ былъ Адамъ? Отвѣтъ говориль: оть восьми частей-первое взято оть земли тёло, второе отъ камня кости, отъ моря кровь, отъ солнца очи, отъ облака мысли, отъ вѣтра духъ, отъ огня теплота, душу Господь вдохнулъ. (Источникъ отвъта мы видёли уже въ отреченныхъ сказавіяхъ о созданія Адама). — Свольво времени Адамъ пробылъ въ раю? Отъ шестого часа до девятаго. - Кому Господь прежде всего сослалъ грамоту? Сноу, Адамову сыну. --- Когда четвертая часть міра умерла? Когда Каннъ убилъ Авеля? — Когда возрадовался весь міръ? Когда Ной вышелъ изъ вовчега. --- Какого звъря не было у Ноя въ ковчегъ? Не было рыбы въ ковчегъ. - Какой городъ стоитъ, а пути къ нему нътъ? Ноевъ ковчегъ стоитъ на водъ. -- Кто не рожденъ, вто не умеръ, вто не истлёлъ? Не рожденъ Адамъ, не умеръ Илья Проровъ, не истлёла Лотова жена.-Что такое: гробъ ходилъ, а въ немъ мертвецъ пълъ? Іона во чревъ витовъ, три дня и три ночи, живой вышелъ изъ чрева. китова. — Что есть высота небесная и широта земная и глубина морская? Огецъ и Сынъ и Святой Духъ. - Что такое ръка посреди моря течеть? Море есть весь мірь, а р'вка-божественныя писанія и почитаніе книжное. - Какой городъ прежде всёхъ сотворенъ и больше всѣхъ? Іерусалимъ городъ прежде всѣхъ сотво.репъ и больше всѣхъ, а въ немъ пупъ земли и церковь святая святыхъ и Господенъ гробъ, и т. д.

"Бесъда" знаетъ множество подробностей, не упомянутыхъ въ писаніи, потому что всобще обильно черпаеть изъ апокрифическихъ книгъ. "Бесъда" знаетъ имена рабы Пилатовой, обличившей Петра, имя человѣка, дѣлавшаго крестъ Господень, человъка, поразившаго Господа на крестъ копьемъ и т. д. Нъкоторые вопросы и отвѣты имѣютъ характеръ шуточныхъ загадокъ, напр.:-Кто родился прежде Адама съ бородой? Козелъ. - Что значить: волъ родилъ корову? Адамъ родилъ Еву. - Какое было на землѣ первое художество? Швечество: Адамъ и Ева сшили себѣ одѣяніе изъ листвія смоковнаго. -- Что такое: стоялъ городъ на пути, а пути къ нему вътъ, пришелъ къ нему нъмой посолъ, принесъ грамоту неписанную? Городъ былъ ковчегъ, а посолъголубь, принесъ масличный сучокъ. - Живой мертваго билъ, а мертвый вопіяль? Живой — звонарь, а мертвый — колоколь, и т. д. "Бесъда" знала, наконецъ, что земля основана "на трехъ китвхъ великихъ" 1) и т. д.

Исторія настоящихъ богомильскихъ апокрифовъ остается такимъ образомъ мало выяснена, но существовавіе и распространеніе ихъ въ южно славянской и потомъ въ русской письменности не подлежитъ, однако, сомивнію. Правда, извѣстные доселѣ иамятники, какъ, напримёръ, "Свитокъ божественныхъ книгъ", заключающій въ себѣ отраженія богомильства, очень поздни и отличаются смѣшаннымъ характеромъ, но кромѣ этого памятника свидѣтельствомъ вліянія дуалистической легенды остаются произведенія народной поэзіи, какъ извѣстныя колядныя пѣсни о сотвореніи міра. Разысканія Веселовскаго указали столь обширное распространеніе дуалистическаго мноа о сотвореніи міра, что вопросъ вступаетъ на новую почву, гдѣ потребуетъ новыхъ изслѣдованій.

Послѣ всѣхъ упомянутыхъ произведеній, или въ полномъ составѣ апокрифическихъ, или представляющихъ отрывки и пересказы, нашъ индексъ приводитъ еще длинный рядъ "ложныхъ книгъ", не имѣвшихъ никакого отношенія въ церковнымъ апокрифамъ и вызывавшихъ запрещеніе потому, что въ нихъ видѣли

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ первый разъ указалъ значеніе "Бесйди" въ связи съ произведеніями народной поззік Буслаевъ; въ изданіяхъ памятниковъ отреченной литературы (моемъ, Тиховравова) издано было нѣсколько текстовъ; затѣмъ явилось много снеціальнихъ изслѣдованій, отчасти и съ новыми гекстами: кн. П. П. Вяземскаго, В. Мочульскаго, Матвѣя Соколова, Порфирьева, Архангельскаго, Красносельцева, И. Н. Жданова, Н. Никольскаго и др.

суевбріе, которое въ тв времена отождествлялось съ ересью и бъсовскимъ прельщеніемъ. Уже въ византійскомъ индексѣ названы были сочинения, относившияся къ астрономии - по обычному предубъждению противъ античной науки, а отчасти потому, что въ астрономіи примъшивалась астрологія, нарушавшая понятіе о божественномъ провидѣвін. Нѣсколько статей астрономическаго содержанія было переведено еще въ древнемъ періодъ славяно русской письменности, в въ послёдующихъ редакціяхъ нашего индекса отминены были сочинения подобнаго рода, въ общемъ счетъ съ апокрифами церковными, какъ, напр., "Астрологъ", "Коляднивъ", "Мъсяцъ овружится", "Звъздочтецъ" (ихъ считалось два, и объ одномъ въ индевсе пишется: "Звездочтецъ... ему-жь имя Шестодневецъ, въ нихъ же безумнія людіе върующе волхвують, ищуще дней рожений своихъ, сановъ получения, бъдныхъ напастей, различныхъ смертей, казней въ службахъ и въ ремяслехъ"). Позднѣе, въ нимъ присоединился и "Альманакъ". Независимо отъ индекса, въ старыхъ нашихъ памятникахъ по византійскому образцу очень осуждалась "остронумия", хотя наши предки не имъли объ ней никакого понятія, зная только двъ три переводныя съ греческаго статейки объ астрономическихъ или календарныхъ вычисленіяхъ. Подобнымъ образомъ запрещалось и "землемфріе", которое въ своемъ научномъ смыслё (какъ "геометрія") было нашей древности совстмъ неизвъстно; запрещался и "Зелейникъ", т.-е. собрание указаний о лечебныхъ травахъ. Далбе, какъ суевбріе, запрещались предсказанія или примѣты по грому в молвіи-, Громникъ" и "Молвіянникъ", приибты о добрыхъ и злыхъ дняхъ и часахъ, и еще нъсколько подобныхъ книгъ, отчасти гадательнаго, отчасти волшебнаго содержанія, изъ которыхъ иныя были, повидимому, еще произведеніемъ древняго періода нашей письменности, другія встричаются только въ болѣе позднихъ вндевсахъ и иныхъ церковныхъ запрещеніяхъ (вавъ, напр., въ Стоглавѣ и т. п.). Въ статьѣ о внигахъ истинныхъ и ложныхъ онъ перечисляются вообще такъ: "Чаровникъ: въ нихъ же суть 12 главизнъ стихи опрометныхъ лядъ звёрнныхъ и птичихъ, еже есть сіе: тёло свое мертво хранить; летаеть орломъ, ястребомъ, ворономъ, дятломъ, совою, рыщуть рысію, лютымъ звъремъ, звъремъ дикимъ, волкомъ, медвъдемъ, летаютъ зміемъ; -- Мысленикъ; -- Сносудецъ; -- Волховникъ, волхвующе всявные воби, птицами и звърями, еже есть: храмъ трещить; ухозвонь; окомигь; огнь бучить; песь воеть; мышей пискъ; мышъ порты погрызетъ; жаба воркочетъ; кошка въ окнъ; изгорить нѣчто; огнь пищить; искра изъ огня; кошка мявкаеть;

падетъ человѣвъ; свѣща угаснетъ; конь ржетъ; волъ на волъ; пчела, рыбы, трава шумить, древо въ древу, листь шумить, волвъ воеть; гость придеть. - Птичникъ различныхъ птицъ: воронограй. курокликъ, сорока пощекочетъ, дятелъ. -- Трепетникъ: мышца подрожить. Лопаточникъ, волхвованія различная.-Путникъ книга, въ ней же есть писано о встричахъ коби всявія еретическія; слёпца стрётить. -- Соннивъ".

Нѣвоторыя изъ этихъ внигъ только въ недавнее время были отысканы въ старой письменности, и составъ ихъ подтвердилъ указанія индекса, — но нёчто остается еще не разысканнымъ, какъ напр. "Чаровникъ", и др.

Еще одна подробность возвращаеть къ церковному быту. Въ древнъйшемъ спискъ индекса XIV въка упомянуты "худые номоканунцы у поповъ по молитвенникамъ" и "лживыя молитвы о трясавицахъ" --- оба запрещенія идуть въроятно еще изъ южнославянскаго источника. Молитвы о трясавицахъ мы упоминали уже вакъ произведенія попа Іереміи, и къ нимъ присоединались еще другія ложныя молитвы. Худые номованунцы, то-есть произвольно составленныя церковныя правила, особливо обрядовыя, были отытчены въ очень старыхъ памятникахъ и любопытны, какъ примёръ ранняго развитія обредоваго формализма: наклонность къ нему можно видеть уже въ извёстныхъ вопросахъ Кирика изъ XII вѣка.

Наконецъ, въ области отреченныхъ внигъ можно предполагать и источники западные. Вопросъ еще не вполнѣ обслѣдованъ, и мы ограничимся нѣкоторыми указаніями.

Въ одномъ варіантъ нашего индекса, изъ XVI столътія, говорится о составлении ложныхъ внигъ: "творци быша еретическимъ внигамъ въ болгарьской земли попъ Еремъй, да попъ Богумилъ" (отдъляемый здъсь отъ Іереміи, съ которымъ въ другихъ случаяхъ его отождествляли), "и Сидоръ Фрязинъ"<sup>1</sup>). Это лишь намевъ на присутствіе латиннина. Другой намевъ заключается въ древней статьъ іерусалимскаго мниха Аванасія, который (не позднѣе половины XIII вѣка) обличалъ нѣкоего Панка въ чтенін ложныхъ писаній попа Іеремія и между прочимъ говорилъ: "И се слышахомъ: твориши Христа поставлена попомъ, плугомъ и двѣма волома оравше, - послушьствуеши латинь, ихже и самъ хулишь". Новъйшіе изслёдователи находили <sup>2</sup>), что Панко заимство-

462

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Описаніе рукописей моск. Синод. б-ки, Отд. III, т. 3, стр. 641. <sup>2</sup>) М. Соколовъ, Матеріалы и зажѣтки, стр. 119, 125 и д.

валъ свои миѣнія, обличаемыя Аванасіемъ, не только изъ Іеремін, а также изъ другихъ источниковъ, но упрекъ въ послёдованія датинѣ остается неясенъ. Несомнѣннымъ заимствованіемъ изъ латинскаго источника является переводъ Никодимова евангелія (полной редакція), сдёланный повидниому въ очень древнее время, судя по особенностямъ языка: "переводъ приходится отнести едва ли не въ первымъ въкамъ христіанства у славянъ, во всякомъ случай въ начальному періоду славянской литературы", по мнѣнію М. Н. Сперанскаго <sup>1</sup>).

Въ первой половинѣ XIV вѣка встрѣчаемъ сказаніе о такъ называемомъ новгородскомъ раб, архіепископа Василія. Не занесенное въ индевсъ, оно по существу принадлежитъ въ внигамъ ложнымъ. Сказаніе Василія въ форм'я посланія къ тверсвому епископу Өеодору, утверждавшему, что земной рай, гдъ жиль Адамь, погибь и есть рай только "мысленный", -- это сказаніе преисполнено апокрифическими свидітельствами противнаго: нигдъ въ писаніи вътъ, чтобы рай погибъ, и напротивъ о немъ говорится и въ чудесахъ святого архангела Мяханла, и святой Илья сидеть въ раю, находель рай святой Агапій и часть хлёба взялъ, и Макарій святой жилъ въ двадцати поприщахъ отъ рая, и Евфросинъ святой былъ въ раю и принесъ оттуда три яблока и далъ своему игумену Василію. "Да, брате, продолжаеть арх. Василій, — не опредблено Богоиъ людямъ видёть святого рая, а муки" (т.-е. адъ) "и нынѣ есть на западѣ: много дътей моихъ новгородцевъ очевидцы тому. На дышущемъ моръ червь неусыпающій, сврежеть зубный и ръка молненная Моргь, и вода здъсь входить въ пренсподнюю и опять исходить трижды въ день... А то мѣсто святого рая находилъ Моиславъ новгородецъ и сынъ его Явовъ, и всёхъ ихъ было три юмы, и одна изъ нихъ погибла, много проблуждавши, а двъ ихъ потомъ долго носило море вътромъ и принесло ихъ въ высовимъ горамъ. И видѣли на горѣ той написанъ Деисусъ<sup>2</sup>) чуднымъ лазоремъ и преукрашенъ выше мёры, какъ не человёческими руками творенъ, а божіей благодатью; и свёть быль въ томъ мёстё самосіянный, такъ что невозможно человіку разсказать. И долгое время пробыли они на томъ мъстъ, а солнца не видъли, но свътъ былъ многочастный, свътлънсь паче солнца; а на горахъ тёхъ слышали много ливованія и голоса, въщающіе веселіе. И повелбли одному изъ своихъ взойти по мачте на ту гору, чтобы

463

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Апокр. Евангелія, стр. 55 и д. <sup>2</sup>) Икона, съ изображеніемъ Спасителя и по сторонамъ его Богородицы и Іоанна Предтечи.

видёть свёть и ликующіе голоса. И когда онъ вошель на ту гору, то всплеснулъ руками и засмёялся, и побёжалъ отъ своихъ друзей въ тому голосу. Они же очень удивились и послали другого, приказавъ ему, чтобы вернувшись сказалъ имъ, что тамъ на горъ. И тотъ сдълалъ такъ же, не только не возвратился въ своимъ, но съ великою радостію побѣжалъ отъ нихъ. Они же исполнились страха и начали размышлять въ себъ, говоря: если и смерть случится, но надо увидёть свётлость этого мѣста, --- и послали третьяго на гору, привязавъ за ногу веревкой. И тотъ хотелъ сделать такъ же, всплеснувъ радостно и побъжалъ, въ радости забывъ веревку на своей ногъ; они же сдернули его веревкой, и въ то время онъ оказался мертвъ. Они же побъжали назадъ; не дано имъ было далъе этого видёть той неизреченной свётлости, и слышаннаго тамъ веселія и ликованія. А тёхъ, брате, мужей и нынёча дёти и внучата въ добромъ здоровьѣ".

Веселовскій находиль невозможнымь точное опредѣленіе источниковъ этого сказанія, но, сличая его съ нѣкоторыми западными фантастическими путешествіями, указаль замфчательныя параллели-въ нъмецкой поэмъ XIII въка Генриха Нейенштадта, въ хождении св. Брандана, путешестви Мандевиля, и приходилъ въ завлюченію, что легенда была не русскаго происхожденія, была занесена въ Новгородъ и получила мъстное пріуроченіе: "предание о новгородскомъ рай принадлежитъ, повидимому, къ темъ баснословнымъ разсказамъ о странахъ незнаемыхъ, воторые распространились въ Европъ съ литературою путешествій. Въ торговыхъ приморскихъ городахъ эта литература должна была пользоваться особою популярностью-что и объясняетъ мѣстное пріуроченіе новгородской пов'єсти"<sup>1</sup>). Характерно то, что когда въ западной книге это была поэма, заведомое произведение фантазін, арх. Василій даетъ сюжету догматическое значеніе и свой разсказъ ставитъ въ прямую связь съ апокрифическими сказаніями о раз и адв, въ которыя совершенно ввритъ.

Въ позднъйшихъ редакціяхъ индекса занесено въсколько новыхъ книгъ, особливо гадательнаго и суевърнаго содержанія, или даже упомянуты, повидимому, не внига—а простыя суевърія. Частію это были книги и суевърія, давно существовавшія и которыя только сочтено было нужнымъ особливо осудить занесеніемъ въ индексъ; частію въ индексъ прибавлены были новыя пріобрътенія народной письменности. Таковы были упомя-

<sup>1</sup>) Разысканія, XIX.

нутые "Острологъ", Чаровникъ, Волховникъ, Рафли, Альманави, Звѣздочетецъ. Въ параллель къ индексу Стоглавъ, въ отвѣтахъ на царскіе вопросы (17, 22), строго запрещаеть подобныя вниги разнить съ иными бъсовскими обычаями. "Да въ нашемъ царствія, -- говорилъ царь, -- христіяня тяжутся неправдою и повлепавъ врестъ цёлуютъ или образъ святыхъ, и на полё бьются и кровь проливають, и въ тѣ поры волхвы и чародеи, отъ бъсовскихъ наученій, пособіе творятъ кудесбою, и во Аристотелевы Врата и въ Рафлен смотрятъ, и по звъздамъ и по планидамъ глядають, и смотрять дней и часовь, и тёми діявольскими дёйствы міръ прельщаютъ" и пр. Соборъ совѣтуетъ благочестивому царю въ царствующемъ градъ Москвъ и по всъмъ городамъ россійскаго царства запов'ядь учинить, чтобы "тв ереси попраны были до вонца", а вто впредь будеть обличенъ, тому быть въ великой опалё и быть отверженнымъ и проклятымъ по священнымъ правиламъ. Такимъ же образомъ соборъ призываетъ царскую грозу и повелѣваетъ отлучение по другому вопросу: "о злыхъ ересбхъ, вто внаетъ и держится, Рафли, Шестоврылъ, вороновъ грай, Острономію, Зодін, Альманахъ, Звъздочетъ, Аристотелевы Врата и иные составы и мудрости еретическія и коби обсовскія, которыя прелести отъ Бога отлучаютъ" и пр. Соборъ осуждаеть эти "еретическія отреченныя вниги". Статьи астрономическаго и гадательнаго содержанія бывали издавна въ письменности, и осуждение подобныхъ вещей находилось уже въ церковныхъ правилахъ. Въ русскій индексъ эти запрещенія вошли только поздебе, повидимому тогда, когда явился особый притокъ подобныхъ книгъ съ запада: такъ было, повидимому, во время распространенія ереси жидовствующихъ и въ XVI вѣвѣ, когда начали, вийств съ западными иноземцами, проникать въ Москву и западныя книги — на эти новыя книги указываеть упоминание Альманаха. Есть и положительное свидательство у Самуила Маскъвича, писавшаго во времена междуцарствія. "Науками въ Москвъ не занимаются, - говоритъ онъ:онѣ даже запрещены. Бояринъ Головинъ разсказывалъ мнѣ, что въ правление извъстнаго тирана (Ивана Грознаго) одинъ изъ нашихъ купцовъ, пользовавшихся правомъ прітажать въ Россію съ товарами, привезъ съ собою въ Москву кипу календарей. Царь, узнавъ о томъ, велълъ часть этихъ внигъ принесть въ себъ. Русскимъ онъ казались очень мудреными; самъ царь не понималь въ нихъ ни слова; почему, опасаясь, чтобы народъ не научился такой премудрости, приказаль всё календари забрать во дворецъ, купцу заплатить сколько потребовалъ, а книги HOT. PYCCE, JHT. T. I.

465

сжечь". Едва ли сомнительно, что царь поступаль такъ именно съ точки зрения индекса и Стоглава: самъ онъ могъ не понимать вниги (въроятно, польской или нъмецкой), но въ Москвъ XVI въка могли бы перевести и нъмецьую внигу; и Маскъвичь говорить, что видьль у боярина. Головина одну изъ техъ книгъ, которыя царь велёлъ сжечь 1). Но если и вдёсь не всё календари были сожжены, то безъ сомибнія другіе привозы календарей совсёмъ избёжали конфискаціи, и въ XVI столётіи встрёчаемъ усиленныя обличенія астрологіи, какъ, напр., въ обличеніяхъ Максима Грека противъ Николая Нёмчина, "прелестнива и звъздочетца". Календари были именно "альманахи" индевса, и ихъ отреченное значение состояло въ томъ, что въ нихъ обывновенно помъщались разныя свъдънія астрологичесваго свойства, напр., о вліяній планеть. Позднѣе, цари Миханлъ и Алевсей очень увлевались подобнымъ звёздочетствомъ, и упрямый старовёръ протопопъ Аввакумъ и попъ Лазарь обличали царя Алевсья въ его пристрасти въ "альманашенкамъ".

Въ это же время, въ XVI въкъ, переведевъ былъ съ нъмецкаго знаменитый въ средвіе въка Луцидаріусъ. Первоначальнымъ источникомъ его считается Elucidarium sive dialogus de summa totius christianae theologiae, приписываеный Ансельму Кантерберійскому, Гонорію Отенскому (Augustodunensis) я пр., въ XI-XII въвъ; но зачатки этой книги находятъ еще глубже въ среднихъ въвахъ, потому что отврытъ былъ латинскій отрывовъ подобнаго содержанія въ рукописи Х стольтія. Это было вопросо - отвѣтное твореніе въ родѣ "Бесѣды", завлючавшее "сумму теологін" для популярнаго чтенія, или учебникъ, и повидимому уже издавна подвергалось многоразличнымъ измёненіямъ и дополневіямъ, и богословіе расширено было свёдёвіями о разныхъ странахъ земля, людяхъ, животныхъ и т. д., изъ иныхъ средневѣковыхъ источниковъ. Это была своего рода средневъковая эвциклопедія, и успъхъ ся былъ таковъ, что книга распространилась по всёмъ литературамъ западной Европы: изъ латинскаго и нёмецкаго текста явились переводы французскій,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дальше онъ разсказываеть: "Тоть же бояринъ мнё сказываль, что у него быль брать, который имёль большую склонность къ языкамъ иностраннымъ, но не могь открыто учиться имъ; для сего тайно держаль у себя одного изъ нёмцевъ, жившихъ въ Москвѣ; нашелъ также поляка, разумѣвшаго язикъ латинскій; оба они приходили къ нему скрытно въ русскомъ платьё, запирались въ комнатё и читали имѣстѣ книги латинскія и нёмецкія, которыя онъ успёль пріобрёсть и уже понималь израдно. Я самъ кидѣлъ собственноручные переводы его съ языка латинскаго на польскій и множество книгъ латинскихъ и нѣмецкихъ, доставшихся Головниу по смерти брата. Что же было бы, если бы съ такимъ умолъ соединялось образованіе?" (Устряловъ, Сказанія современниковъ о Димитріи Самозванцѣ, изд. 3. Спб. 1859, II, стр. 55-56).

#### АПОВРИФЫ ЗАПАДНАГО ПРОИСХОЖДЕВІЯ.

англійскій, итальянскій, шведскій, нидерландскій, датскій, исландсвій, чешскій. Немецкій переводь явился уже въ XII вёке, а затвиъ Elucidarius или Lucidarius былъ въ числё старбищихъ произведеній внигопечатанія: нѣмецкій Луцидаріусь вышель разомъ въ двухъ изданіяхъ, въ Аугсбургѣ 1479, и множество разъ GOBTODAJCA.

Немудрено, что такая популярная книга была завезена нъщами в въ Россію. Кавой то Георгій перевелъ ее в сообщилъ вныгу Мавсиму Греку. По предположению Тихонравова, это быль князь Георгій Ив. Токмаковъ, авторъ сказанія о Выдропусской нкон' Богородицы, который бываль нам'стникомь во Псков' и тамъ встръчался съ иноземцами. Максимъ Грекъ въ особомъ послание строго осудилъ внигу и указывалъ, что она "въ множайшихъ лжетъ и супротивъ напишетъ православнымъ преданіямъ" и должна сворбе называться "Тенебраріусъ, еже есть Темнитель, а не Просвътитель". Но по существу Луцидаріусъ очень близовъ былъ въ домашнимъ познаніямъ и отреченнымъ преданьямъ и внига была очень распространена: читатель находнаъ здъсь свъдения о безначальномъ божестве, о сотворении міра, о сверженія діавола съ небесн, о раб и адб, о жизни Адама въ раю, о Енохъ "обрътшемъ писанія", о томъ, какъ земля стоить и солнце течеть, "о людяхь, которые называются автипедесъ", о рождевіи людей, объ устройствъ человъческаго тёла; далёе, о страданія Христовё, о святыхъ душахъ, объ Антихрист $\dot{B}$  и dp. <sup>1</sup>).

Новый притокъ отреченной легенды явился въ XVII столётіи, вогда прониваеть въ Москву западно-русская и южно-русская ученость. Воспитанная подъ латино-польскими вліяніями, эта ученость черпала въ католической пропов'еди и легендъ, и главнъйшій представитель этого направленія въ Москвъ во второй половинѣ XVII вѣва, Симеонъ Полоцвій, пользуясь иногда даже въ Библін не славянскимъ или греческимъ текстомъ, а Вульгатой, въ своихъ писаніяхъ, особливо въ "Венце Веры", нередко пользуется аповрифическими сказаніями, напр. о Рождествѣ Христовѣ, о крестномъ древѣ, но заимствуя ихъ не изъ славянорусскаго, а изъ ватолическаго источника<sup>2</sup>). Еще не вполнъ разслёдовано, но должно предполагать, что въ западной в южной русской письменности были рядомъ въ обращения какъ памятники

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Јуцидаріусь издань быль Тихонравовымь въ Лётописяхь р. лит. и древн., І, отд. 2, стр. 41 — 68; и въ другой, болёе общирной редакціи, Порфирьевымь, Апо-арифы Новозавётные, стр. 417 — 471. <sup>5</sup>) См. у Майкова, Очерки изъ исторіи русск. литературы XVII и XVIII ст. Спб.

<sup>1889,</sup> стр. 67-69.

старой русской книжности, такъ и памятники латино-польскаго происхожденія. Польское книжное вліяніе, черезъ Кіевъ и Бѣлоруссію, начинаетъ распространяться еще съ XVI вѣка, и особенно усилилось въ XVII-мъ: отсюда приходили духовныя повѣсти (Великое Зерцало и пр.), повѣсти свѣтскія и смѣхотворныя, рыцарскіе романы, — и наконецъ, сказанія апокрифическія.

Примъромъ послъдняго можетъ служить указанное недавно произведение этого рода: "Противъ человъка, всечестнаго божія творенія, завистное сужденіе и злое поведеніе провлятаго демона", переведенное съ польскаго въ концѣ XVII вѣка. Это оригинальное твореніе есть опыть самостоятельнаго сочинительства на апокрифическую тему первобытныхъ отношеній человѣка къ Богу и сатанъ: исторія борьбы діавода противъ Адама и всего рода человическаго, изложенная дивною бесидою, посольственнымъ и суднымъ обычаемъ", гдъ дьяволы отправляютъ на небо посольство съ соблюденіемъ всёхъ посольскихъ обычаевъ, добиваясь власти надъ родомъ человѣческимъ, а потомъ происходить судьбище, при "ассессорахъ небесныхъ", причемъ противъ обвиненій діавола въ защиту человѣка является "стряпчимъ" архистратигъ Михаилъ; пишутся протоколы и пр. Исторія сопровождается множествомъ апокрифическихъ подробностей, а также и новъйшими псевдо классическими чертами: архистратигъ Михаилъ, не разсчитывая на полную правоту человъва, призываетъ на помощь "богиню Клеменцію" (милосердіе), воторая просить "усмирить лютость и жестоту" ея сестры "Юстиціи".

Еще въ XVI столѣтіи старыя сказанія подновлялись еще изъ западнаго источника. Таково сказаніе объ Антихристѣ, примыкающее къ Меводію Патарскому. Въ рукописяхъ оно надписывается: "Отъ книги глаголемыя Тефологіи сіи совокупленіе вкратцѣ избрано о Антихристѣ", и въ текстѣ книга называется "совокупленіе тефологіи", т.-е. compendium theologiae: предсказанія о дѣявіяхъ Антихриста и знаменія его пришествія. Сказаніе идетъ несомнѣнно изъ западнаго источника, что указывается ссылками на Іеронима и уцѣлѣвшими латинскими словами и латинизмами <sup>1</sup>).

Мы только въ общихъ чертахъ изложили этотъ обширный отдёлъ старой письменности; но изъ приведенныхъ подробностей можно видѣть широкое значеніе отреченной книги для древняго народнаго читателя. Вліяніе отреченныхъ писаній сказалось уже



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истрипъ, Откровение Мессодія Патарскаго и пр., стр. 219—226.

### РАСПРОСТРАНЕНИЕ ОТРЕЧЕННЫХЪ КНИГЪ ВЪ НАРОДВ.

въ древнѣйшихъ нашихъ цамятникахъ и съ тѣхъ поръ твердо держалось въ теченіе всего древняго періода, а въ народной средъ и до нашихъ дней. Когда въ недавнее время началось изучение этой литературы, много произведений ся изданы были не только по древнимъ, но и по новымъ спискамъ; даже до XIX стояттія дожили: Хожденіе Богородицы по мувамъ, Сонъ Богородицы, Лживыя молитвы, Свитокъ божественныхъ внигъ, Бесбда трехъ святителей, Трепетникъ и др. Церковныя власти стараго времени, на основания апостольскихъ, соборныхъ и отечесвихъ правилъ и византійсвихъ индексовъ, вооружались противъ отреченныхъ внигъ: цёлые въка разросталась статья "О внигахъ истинныхъ и ложныхъ", дополняемая южно-славянсвими и руссвими прибавками, пом'вщаемая въ Кормчихъ, въ молитвенникъ митрополита, въ Кирилловой книгъ, съ указаніемъ книгъ истинныхъ и съ грознымъ осужденіемъ книгъ ложныхъ; но это не останавливало распространения послёднихъ; сами церковные учители не всегда различали изъ и поддавались изъ вліянію. На дълъ отреченныя вниги вошли въ существо народнаго преданія, религіозныхъ и космогоническихъ представленій.

Еще съ первыхъ вѣковъ христіанства нѣкоторые основные апокрифы пользовались довбріемъ даже въ средѣ славиѣйшихъ учителей церкви, - если это и не было вполнъ каноническое представление, это было благочестивое и въроподобное предание: въ апокрифѣ дѣйствовали увѣренная положительность легенды и неръдко ея несомнънвая и глубокая христіанская поэзія, и дъйствовалъ тавже элементъ символа и прообразованія, очень сильный въ самомъ христіанскомъ въроученія. Такъ этимъ довъріемъ пользовались сказанія о міротвореніи, о небесныхъ силахъ, о создании Адама, о крестномъ древъ, о житія и успенія Богоматери и т. д.; и которые апокрифы, какъ Первоевангеліе Іакова. Евангеліе Никодима, нёкоторыя апокрифическія Откровенія имёли какъ бы полу-каноническое значение; позднѣе, нѣкоторыя жития, съ повъствованіями о загробномъ міръ, принимались съ полною върою, поражая фантазію благочестиваго читателя. Давно замѣчено, что эта апокрифическая легенда уже съ первыхъ временъ христіанства и особливо въ средніе въка отразилась въ церковной жизни и искусствъ: апокрифъ проникалъ въ церковныя изображенія, обрядность, пъснопънія, проповъдь. Все это приходило готовымъ и въ церковную жизнь русскую, вь обрядѣ, иконописи, церковныхъ пѣсняхъ и пр. Поученіе философа князю Владимиру переполнено апокрифами; переводныя книги, паломпические разсказы распространяли отреченную легенду; древние

Digitized by Google

469

"подлинники" вносиля апокрифическія черты въ иконопись, и т. д. Мало-по-малу содержание отреченной легенды проникало въ народныя массы, и самымъ ярвимъ свидътельствомъ этого остаются ея отраженія въ народной поэзін. Таковъ духовный стихъ: знаменитый стихъ о Голубиной книгъ есть цълая небольшая энциклопедія народно-апокрифическаго знанія; апокрифъ отразился и въ былинь, — тамъ, гдъ она повторяетъ фантастическия сказания о Соломонь или разсвазываеть о паломничествь Василія Буслаевича; народный апокрифъ мы видёли въ новгородскихъ сказаніяхъ о рађ; и народный апокрифъ до сихъ поръ живетъ въ разнообразныхъ легендахъ и повърьяхъ... По обычному для древняго періода недостатку данныхъ о литературной судьбѣ памятниковъ, трудно судить о путяхъ и степени распространенія отреченной легенды въ средѣ старинныхъ читателей; но можно думать, что это было общее достояніе, широко распространенное върованіе н общая ступень умственнаго развития. Это старое міровоззрівніе до самаго вонца XVII въва жило даже въ наиболъе просвъщенномъ кругу тёхъ временъ-въ царскомъ кругу.

Главнымъ источникомъ отреченной легенды были византійскіе памятники. Нёкогда въ глубний среднихъ вёковъ это былъ общехристіанскій религіозный эпосъ; но какъ выше упомянуто, литературная судьба этого легендарнаго матеріада на востокъ и западѣ была весьма различна. У насъ, изъ отреченной книги онъ прямо проникалъ въ народное повърье и въ устную народную поэзію, но не достигь дальнёйшаго литературнаго развитія. На Западъ, напротивъ, онъ очень рано вступилъ въ процессъ этого развитія и монументальнымъ поэтическимъ созданіемъ на почвъ легенды в общественно-національной жезне была знаменитая поэма Данта: поэтическій памятникъ, воплотившій легенду, сталъ веливных фактомъ національной литературы в вибстё отврываль путь въ новымъ задачамъ поэзія и просвъщенія. Подобнымъ образомъ средневъковое содержание было пережито у другихъ народовъ западной Европы. Затёмъ наступила новая пора: задолго до грани новыхъ въковъ складывалось и, наконецъ, возобладало новое просвётительное движеніе — въ гуманизий и реформацін. Средневѣковое содержаніе стало далевниъ воспоминаніемъ, которое въ нанболѣе просвѣщенныхъ вругахъ общества было, навонецъ, совсёмъ отвергнуто и забыто, ставши только предметомъ научнаго изслёдованія. У насъ, за рёдкими исключеніями, это древнее средневѣковое міровоззрѣніе осталось господствующимъ до самой Петровской реформы.

Изученіе области отреченныхъ книгъ, витств съ опытами сравнительно-историческаго изученія народнаго преданія и поэзіи, чрезвычайно содержания разъяснению внутренняго содержания древне-русской письменности, и витстт съ темъ было важнымъ фактомъ въ самомъ развити историко-литературной критики и истории. Во "Введения указано, какое значение имъли, съ конца сорововыхъ годовъ, изслёдованія старины и народности, представленныя тогда въ особенности трудами Буслаева, въ виду прежней историко-художественной критики, представляемой Бълинскимъ. Послёдняя имёеть дёло исключительно съ новвишей литературой, только въ ней находя первую правильную художественную организацію литературы; новая теорія, видя въ послё-Петровской литературъ почти только подражание, искала подлинныхъ выраженій народнаго содержанія и находила ихъ въ до-Петровской старинъ. Совершаются ревностные поиски въ древней письменности и народной поэзіи, -и однимъ изъ существенныхъ отдѣловъ этой письменности явилась область "отреченной книги" съ ея отраженіями въ народномъ міровоззрівнім и поэтическомъ творчествѣ.

Опыты новой школы были вскорь вознаграждены высоко любопытными результатами въ разъясненіяхъ старины и отврытіяхъ; но приходилось одолѣвать ивыя трудности. Первые поиски совпадали съ крайне тяжелыми условіями цензурными: это быль конець сорововыхъ и первая половина пятидесятыхъ годовъ, время совершенно невозможнаго цензурнаго "порядка", отголоски котораго продолжались еще долго послѣ. О временахъ "Негласнаго комитета" 2-го апрѣля чита-тель найдетъ подробныя свѣдѣнія въ "Исторіи р. цензуры" г. Ска-бичевскаго и въ Х—ХІ томахъ "Жизни М. П. Погодина" г. Барсукова. Въ пятидесятыхъ годахъ найдено было неодобрительнымъ собраніе русскихъ пословицъ В. И. Даля; сдёланъ былъ неблагопріятный отзывъ о мноологическихъ изысканіяхъ А. Н. Асанасьева, — а потомъ его "Легенды" вскор'в посл'я изданія подверглись запрещенію; по русской исторіи были изъяты изъ обращенія смутныя эпохи, народной жизни, а С. М. Соловьевъ получилъ выговоръ министра за критику Несторовой лётописи; въ самыхъ памятникахъ цензура дёлала исключенія и поправки, и Цекарскій еще въ 1862, по поводу одного путешествія Петровскихъ временъ, изданнаго съ пропусками, писаль: это "всегда дёлается у насъ при изданіи старинныхъ памятниковъ. за исключеніемъ развѣ Дворцовыхъ разрядовь, которые допускають (Наука и лит. при Петр'в В. І. 145). Біографъ иечатать вполнѣ" Аванасьева говорить о томъ, въ какое отчаяніе приходилъ этоть почтенный изслёдователь отъ невозможныхъ условій исторической и этнографической работы (Народныя р. Сказки, Асанасьева М. 1897, т. І, біографія А. Грузинскаго). Въ некрологѣ Тихонравова, Л. Н. Майковъ замвчалъ, что общирный трудъ его по изучению отреченной литературы, оконченный въ рукописи, "къ сожалению остался неизданнымъ по причинамъ, не зависввшимъ отъ автора", что Тихонравовъ "лишенъ былъ возможности издать свое сочинение въ его полномъ составѣ"... Такниъ образомъ, должно было, рядомъ съ изучевіемъ памятниковъ, бороться противъ этого крайняго отсутствія историческаго цониманія или противъ прямого обскурантизма. Только мало-по-малу наступило и здѣсь то освѣжающее вліяніе, которое оказала эпоха реформъ.—До пятидесятыхъ годовъ апокрифъ оставался совсѣмъ не тронутъ изслѣдованіемъ. Мы увидимъ, что съ тѣхъ поръ создалась въ этой области цѣлая литература.

Приводимъ литературу предмета по возможности въ хронологическомъ порядкъ, чтобы указать ходъ разработки этого важнаго отдъла древней письменности.

— Первыя объясненія связи "отреченныхъ книгъ" съ народной поэзіей и повѣрьемъ даны были Буслаевымъ въ изслѣдованіяхъ, собранныхъ потомъ въ "Историческихъ очеркахъ русской народной словесности и искусства". Спб. 1861, 2 тома.

--- Моя работы: "Ложныя и отреченныя книги русской старины", Спб. 1862, какъ 3-й выпускъ "Памятниковъ старинной русской литературы" (Спб. 1860—1862, 4 выпуска), задуманныхъ Н. И. Костомаровымъ съ цёлью, частію научной, частію популярной-сдёлать опытъ введенія въ литературу памятниковъ, къ которымъ прежняя цензура относилась такъ неблагопріятно, и расширить историческіе интересы читателей. Къ этому тексту отреченныхъ книгъ присоединены были нъвоторыя объяснения въ "Русскомъ Словъ", 1862; объ нихъ замътка Тихонравова въ "Р. Въстникъ" 1862. Далъе: "Для объясненія статьи о ложныхъ книгахъ", въ "Лѣтописи занятій Археогр. Коммиссіи". Спб. 1862, І. стр. 1-55, гдѣ данъ обзоръ источниковъ статьи, ея варіантовъ, и сводный тексть; между прочимъ старъйшій тексть, съ чертами славяно-русскими, изъ Номоканона XIV въка (объ этомъ Тихонравовъ, въ отчетъ объ Увар. преміяхъ, 1878, стр. 73). Ранве: "Древняя русская литература: старинные апокрифы; Хожденіе Богородицы по мукамъ", въ Отечеств. Запискахъ, 1856, т. СХУ; "Для исторіи ложныхъ книгъ: Трепетникъ, Дни добрые и злые, Рафли", въ Архивѣ истор. и правтическихъ свъдъній, Калачова. Спб. 1860-1861. Греческій первообразъ "Трепетника" указанъ былъ мною, по рукописи вънской библіотеви, въ "Археол. Въстникъ" Моск. Археол. Общества, 1866.-По поводу давняго изданія текстовъ, 1862, г. Иванъ Франко (см. дале) счель нужнымь отнестись ко мне весьма враждебно. Онь конечно не знаеть указаннаго выше тогдашняго положенія литературы и цёлей изданія Костомарова; онъ осуждаеть въ этомъ изданіи неполноту, хотя въ предисловіи прямо сказано, что предлагается только образчикъ, "небольшой рядъ", ложныхъ книгъ, а "полнота" и позднъе была невозможна по цензурнымъ условіямъ; далѣе-несоблюденіе палеографическихъ требованій, что неправда, потому что написаніе старыхъ тевстовъ въ изданіи передано; наконецъ, употребленіе "гражданки" витьсто "кириллицы": замъчаніе ребяческое---эта "гражданка" предпочиталась по своей четкости, напр. спеціалистомъ палеографіи Срезневскимъ въ его "Свѣдѣніяхъ и Замѣткахъ" и даже въ изданіи памятниковъ "юсоваго письма", предпочиталась Археогр. Коммиссіей въ изданій лѣтописей, грамотъ, Макарьевскихъ Четіихъ-Миней, и т. д. и т. д., а для текстовъ позднѣйшихъ, для "скорописи" отъ XVII-го и до XIX столътія (бывали и такіе тексты) употребленіе въ печати кириллицы было бы простою нелёпостью.

- Н. С. Тихонравовъ, Памятники русской отреченной литера-

туры. М. 1863, два тома, какъ "приложеніе" къ сочиненію объ отреченныхъ книгахъ, которое однако при жизни его не явилось. Статья объ "отреченныхъ книгахъ" является въ издаваемомъ нынѣ "Собраніи сочиненій" Тихонравова. Отрывокъ предположеннаго третьяго тома "Памятниковъ" изданъ въ "Сборникъ" Русск. Отд. Акад., т. LVIII, 1895; въ бумагахъ Тихонравова этотъ третій томъ сохранился, кажется, въ полномъ составъ. Нъсколько апокрифическихъ и полу-апокрифическихъ памятниковъ издано было Тихонравовымъ въ "Лътописяхъ русск. литер. и древности". М. 1859—1863, какъ сказанія о Соломонѣ, Слово о вѣрѣ христіанской и жидовской, Луцидаріусъ и пр. Докладъ о статьѣ о книгахъ истинныхъ и ложныхъ, въ краткомъ изложеніи, въ "Трудахъ" третьяго Археол. съѣзда въ Кіевѣ въ августѣ 1874, Кіевъ, 1878, I, стр. LVIII—LIX. Рефератъ о "худыхъ номоканунцахъ" изложенъ въ Моск. Вѣдом. 1875, № 44.

- И. И. Срезневскій, тексты отдёльныхъ апокрифовъ и отрывки: Посланіе Пилата къ Тиверію, Книги откровенія Авраама, Покаяніе Книріана, изъ Сильвестровскаго Сборника XIV вѣка, въ "Сказаніяхъ о св. Борисѣ и Глѣбѣ". Спб. 1860;—Сказаніе Іоанна Богослова о второмъ пришествіи, въ "Др.-слав. памятникахъ юсоваго письма". Спб. 1868, стр. 185—188 и, второй пагинаціи, 406—416:—въ "Свѣдѣніяхъ и замѣткахъ о малоизвѣстныхъ и неизвѣстныхъ памятникахъ". Спб. 1867—1881: сказаніе Прохора объ евангелистѣ Іоаннѣ по сербской рук. XII вѣка и русскимъ спискамъ; апокрифическое житіе Іоанна Богослова и великом. Өеклы изъ глаголическихъ списковъ, и др. Въ 1873—74, Срезневскій не однажды обращался къ пророчествамъ объ Антихристѣ, Ипполита папы римскаго, особливо въ 15 отчетѣ объ Увар. преміяхъ, по поводу книги К. Невоструева: Слово св. Ипполита объ Антихристѣ въ славянскомъ переводѣ по списку XII вѣка. М. 1868.

— Н. Лавровскій, Обозрѣніе ветхозавѣтныхъ апокрифовъ, въ Дух. Вѣстникъ, 1864, т. IX, ноябрь—декабрь.

— Архим. Михаилъ, Библейская письменность каноническая, неканоническая и апокрифическая, въ Чтеніяхъ въ Общ. любителей дух. просв'ященія. М. 1872, февраль.

— Свящ. М. Альбовъ, объ апокрифическихъ евангеліяхъ, въ Христ. Чтеніи, 1871, іюль; 1872, іюнь—августі.

--- Свящ. І. Смирновъ, Апокрифическія сказанія о Божьей Матери и дъяніяхъ св. Апостоловъ, въ Правосл. Обозрѣніи, 1873.

— И. Порфирьевъ, Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ. Казань, 1872—73;—Апокрифическія сказанія о ветхозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки, въ "Сборникѣ" II Отд. Ак., т. XVII, и отдѣльно. Спб. 1877;— Апокрифическія сказанія о новозавѣтныхъ лицахъ и событіяхъ по рукописямъ Соловецкой библіотеки, въ "Сборникѣ" II Отд. и отдѣльно. Спб. 1890;—Апокрифическія молитвы по рукописямъ Соловецкой библіотеки, въ "Трудахъ" четвертаго Археолог. съѣзда въ Казани, въ 1877, т. II. Казань, 1891, стр. 1—24.

— Андрей Н. Поповъ, въ "Обзоръ хронографовъ", М. 1866—1869, касался апокрифической литературы; въ "Описаніи рукописей... библіотеки А. И. Хлудова". М. 1872 (и "Первое прибавленіе къ Опи-

санію" и пр. М. 1875) сообщиль не мало важныхь апокрифическихь текстовь. Здёсь изданы: Паралипомена Іереміи; сказаніе о крестномь древѣ; слово Іоанна Богослова, по сербской рук. XIV в.; житіе Макарія Римлянина, жившаго въ 20 поприщахь оть рая, изъ сербской рук. XIV в.; писанія болгарскаго попа Іереміи, и пр. Выше указаны труды, относящіеся къ Палеѣ. Наконецъ важны "Библіографическіе матеріалы, собранные А. Н. Поповымъ", начатые имъ въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн., и по смерти его доконченные тамъ же М. Н. Сперанскимъ и В. Щепкинымъ: 1879—1881, 1889—90 и А. Д. Григорьевымъ, 1902. Здѣсь изданы: Книга Еноха, въ южно-русскомъ спискѣ XVII в.; Видѣніе Давіила (въ русской и особой бѣлорусской редакціи); Первоевангеліе Іакова; апокрифическія Дѣянія апостоловъ; объ Агапіи (подробная редакція) и пр.

— Александръ Н. Веселовскій, "Славнискія сказанія о Соломонѣ и Китоврасѣ и западныя легенды о Морольфѣ и Мерлинѣ. Изъ исторіи литературнаго общенія Востока и Запада". Спб. 1872 (разборь Буслаева, въ 16-мъ отчетѣ объ Увар. преміяхъ. Спб. 1874). Съ этого перваго крупнаго труда по старой народной поэзіи идуть многочисленныя изслѣдованія, обильно касающіяся отреченныхъ книгъ и произведенныя съ ученымъ знаніемъ, у насъ небывало общирнымъ. Въ особенности отмѣтимъ "Опыты по исторіи развитія христіанской легенды" и "Разысканія въ области русскаго духовнаго стиха"; но вообще отсылаемъ читателя къ "Указателю къ научнымъ трудамъ А. Н. Веселовскаго, 1859—1895". 2-е изд. Спб. 1896.

Трудами русскими вызваны были изданія и изслёдованія ученыхъ славянскихъ, южныхъ и западныхъ.

— И. В. Ягичъ, рядъ статей въ хорватскихъ Starine, т. V, VI и IX, изданныхъ отдѣльно въ Opisi i izvodi iz nekoliko južnoslovinskih rukopisa. I—III. U Zagrebu 1873, 1874, 1897:—cogepzanie болгарскаго сборника XIII в. въ Берлинъ, съ апокрифическими статьями (Opisi, I, стр. 43 и д.);-Biblijska pitanja i odgovori; Apokrifna Apokalipsa Ioana bogoslovca; Apokrifi bogomila popa Jeremije; Diela svetoga apostola Tome (тамъ же, стр. 69-108);-заповѣди "Іоанна Златоуста", съ упоминаниемъ о богомилахъ (Opisi II, стр. 169 и д.):-Slovenski tekstovi kanona o knjigama staroga i novoga zavjeta podjedno s indeksom lažnih knjiga (Opisi III, стр. 201—226); разборъ и тексть новоболгарскаго памятника XVII вѣка, заключающаго апокрифическое Откровение апостола Павла (тамъ же, стр. 147-281). Въ стать объ lepemin сдулано предположение объ его апокрифическихъ писаніяхъ, подтвердившееся изысканіями Андрея Попова, въ "Первомъ нрибавлени", и подробно развитое потомъ, съ новыми фактами, у М. Соколова (см. дальше); — Die südslavischen Sagen von dem Grabancias djak und ihre Erklärung, въ "Архивъ" т. II (объяснение загадочнаго места о "Верзіулове коле" въ статье о книгахъ истинныхъ и ложныхъ, что потомъ иначе толковалъ Веселовскій: Молитва св. Сисиннія и Верзилово коло, въ Журн. мин. просв. 1894, май; ср. Соболевскаго, Навье и Верзіудово коло, въ Р. Фил. Вѣстн. 1890; далѣе укажежъ статью Д. Матова, болгарскаго ученаго);-Zur Apocryphen Literatur, въ "Архивв", т. V, стр. 676-680 (вопросъ о происхождении и

. .

иервоначальномъ видѣ Пален, по поводу изданія А. Попова);—Slavische Beiträge zu den biblischen Apocryphen. I. Die altkirchenslavischen Texte des Adambuches. Wien. 1893 (изъ Denkschriften вѣнской академін);—Критическія замѣтки къ славянскому переводу двухъ апокрифическихъ сказаній: І. Апокрифическое посланіе Пилата въ Римъ. Спб. 1898 (изъ "Извѣстій" Р. Отд. Акад., т. III).

— Ю. Даничичъ, въ Starine, IV: евангеліе Никодима, въ краткой греческой редакціи, сербскій тексть; сказавіе объ Іосиф'ь Аримаеейскомъ.

- Стоянъ Новаковичъ издалъ нѣсколько южно-славянскихъ апокрифическихъ памятниковъ въ тѣхъ же Starine юго-славянской академіи въ Загребѣ: апокрифы одного сербскаго сборника XIV вѣкаслово пророка Іеремін о плѣненін Іерусалима; Дѣятьо Іисуса Христа; Дѣянія св. апостоловъ Андрея и Матоея; Дѣянія св. апостола Өомы въ Индіи; мученіе св. Георгія (Starine, 1876, VIII, стр. 36—92);--житіе Асенееъ; апокрифическое первоевангеліе Іакова (IX, 1877);--Сказаніе Афродитіана о рождествѣ Христовѣ (X, 1878);--Апокрифы изъ печатныхъ сборниковъ Божидара Вуковича: Енохъ, Антихристъ, Прѣніе Христа съ дъяволомъ и пр. (XVI, 1884);--Апокрифическій сборникъ нашего вѣка: заговоры, сказавіе объ успеніи Богородицы, Откровеніе Богородицы, откровеніе Варухово (XVIII, 1886), и др.

— Юрій Поливка, апокрифическіе памятники изъ пражскихъ рукописей въ "Starine", кн. XXI, XXII и XXIV и отдѣльно: Opisi i izvodi iz nekoliko jugoslavenskih rukopisa u Pragu, 1889, 1890, 1891; Вопросы и отвѣты; Сказаніе о премудрости Григорія, Василія, Іоанна Богослова; Слово святого Ефрема; Слово о небеси и о земли и пр.; Слово о крестномъ древѣ; Откровеніе ап. Павла; о пророкѣ Іереміи (стр. 14—43); Повѣсть Афродитіана; Слово о препрѣніи діавола съ Господомъ; Вопросы пресв. Богородицы о семи грѣхахъ; Двѣнадцать пятницъ (стр. 45–58); о Мареѣ и Пилатѣ; житіе Іова (стр. 71—113);— Evangelium Nikodemovo v literaturach slovanských, въ "Часописѣ" чешскаго Музея, 1891;—Die apocryphische Erzählung vom Tode Abrahams, въ "Архивѣ" Ягича, т. XVIII, 1896, стр. 112—125.

— Въ твхъ же Starine отдёльныя сообщенія Л. Ковачевича (X, 1878); Вл. Качановскаго (XIII, 1881). См. также П. Сречковича, въ "Сноменикъ" бълградской академіи, V, 1890; Стояновича, сербскій текстъ Никодимова евангелія, по латинской полной редакціи, въ бълградскомъ "Гласникъ", т. 63.

— Арх. Амфилохій, Хожденіе по вознесеніи Господа нашего Інсуса Христа св. апостола и евангелиста Іоанна, ученіе и преставленіе, списано Прохоромъ ученикомъ. Спб., въ изданіи Общ. люб. др. письм. 1878. Ср. Ягича, въ "Архивѣ" IV, стр. 649, и Эмина, Апокрифическія сказанія объ Іоаннѣ Богословѣ. М. 1876.

— А. Кирпичниковъ, Св. Георгій и Егорій Храбрый. Изслѣдованіе литературной исторіи христіанской легенды. Спб. 1879. (Книга послужила поводомъ къ общирному изслѣдованію А. Веселовскаго: Св. Георгій въ легендѣ, пѣснѣ и обрядѣ, —въ "Разысканіяхъ въ области русскаго духовнаго стиха", 1886); —Успеніе Богородицы въ легендѣ и искусствѣ. Одесса, 1886; —ранѣе: Источники нѣкоторыхъ духовныхъ стиховъ, въ Журн. мин. просв. 1877, т. 193; —Сужденіе дъявола противъ рода человѣческаго. Сиб. 1894, въ "Памятникахъ" Общ. любит. древней письм. СV; не упомянутый Кирпичниковымъ польскій подлинникъ указанъ былъ еще раньше Ягичемъ (Slavische Beiträge, стр. 79—80 и д.):—изслѣдованія по иконографіи въ связи съ легендой.

- Е. Голубинскій, Ист. р. церкви. М. 1880. І, 1, — въ обзорѣ памятниковъ до-монгольскаго періода, стр. 745, 747, 756—757.

- Влад. Сахаровъ, Эсхатологическія сочиненія и сказанія въ древне-русской письменности и вліяніе ихъ на народные духовные стихи. Тула, 1879;—Апокриф. и легендарныя сказанія о пресвятой Дъвъ Маріи, особенно распространенныя въ древней Руси, въ "Христ. Чтеніи", 1888.

— Кн. П. П. Вяземскій, Бесьда трехъ святителей, въ Цамятникахъ древней письменности. Спб. 1880; вып. I, стр. 63—130.

•— И. Д. Мансветовъ. Византійскій матеріалъ для сказанія о двѣнадцати трясавицахъ. М. 1881.

- В. Макушевъ, О нѣкоторыхъ рукописяхъ нар. библіотеки въ Бѣлградѣ, въ Р. Филол. Вѣстникѣ, 1883: Видѣніе Даніила, Сказаніе Афродитіана.

— Ом. Калитовскій, Матеріялы до русской литературы апокрифичной. Львовъ, 1884, стр. 1-54. "Библіотека Зорв". Замътка объ этой книжкв. А. Соболевскаго, въ Журн. мин. просв. 1885, сент., стр. 157—161: Калитовскій взяль тексты изъ рукописи XVIII въка, собранія Оссолинскихъ, описанной В. Макушевымъ въ Журн. мин. просв. 1881, сентябрь, —здъсь были уже напечатаны, отчасти цъликомъ, исторія о Майдовѣ, царицѣ безбожной и бестіяльной, повѣсть о трехъ юношахъ, рація о царѣ Михаилѣ, о царствѣ антихристовѣ, представляющія пересказъ, съ измѣпевіями, разныхъ мѣстъ изъ Меоодія Патарскаго, именно той редакціи, которая издана у Тихонравова подъ № 3; "все же то, что сказано Макушевымъ о западномъ происхожденіи статьи о цариці Майдонь (стр. 96), должно быть признано ошибочнымъ". Ближе разсматриваетъ этотъ вопросъ г. Истринъ и завлючаеть, что по ибкоторымъ частностямъ "сказаніе Откровенія (Меоодія Патарскаго) и малорусское представляють двё независимыхъ другь оть друга редакции, восходящихъ къ двумъ таковымъ же греческимъ" и пр. (Откровение Мееодія Патарскаго, стр. 198 и слѣд. и, второй пагинаціи, стр. 127). Но вопросъ все еще неясенъ: малорусское изложение своеобразно, и при сильномъ латино-польскомъ вліяни въ южно-русской книжности, предположение Макушева можетъ имѣть мъсто, когда притомъ не вполнъ извъстны, или совсъмъ неизвъстны, тексты западно-славянскіе, чешскій и польскій (см. Истрина, стр. 22).

— Е. Барсовъ, Народная молитва архангеламъ и ангеламъ, XVII въка, въ "Чтеніяхъ" мосв. Общ. ист. и др. 1883, кн. I;—О воздъйствіи апокрифовъ на обрядъ и иконопись, въ Журн. мин. просв. 1885, декабрь, стр. 97—115;—Сонъ Богородицы въ живомъ народномъ пересказъ и пр., въ "Чтеніяхъ" 1886, кн. III.

— Н. Сумцовъ, Очерки исторіи южно-русскихъ апокрифическихъ сказаній и пѣсенъ, въ Кіевской Старинѣ, 1887, іюнь, іюль, сентябрь, ноябрь.

- М. И. Соколовъ, Матеріалы и зашѣтки по старинной славянской литературѣ. М. 1888 (данныя о твореніяхъ попа Іереміи; раз-

боръ Ягича, въ 33-мъ отчеть объ Увар. преміяхъ, Спб. 1893, стр. 249— 275); — Апокрифическій матеріалъ для объясненія амулетовъ, называемыхъ змѣевиками, въ Журн. нар. просв. 1889, іюнь, стр. 340—368; Новый матеріалъ для объясненія амулетовъ, называемыхъ змѣевиками, въ Трудахъ Славянской коммиссіи при моск. Археол. общ. М. 1894. (Къ этому замѣтка В. Васильевскаго: О Гилло, въ Журн. мин. 1889, іюнь, стр. 369—371, и: "Еще о змѣевикахъ", Дестуниса, въ Запискахъ Археол. Общества, т. IV, вып. 2. Спб. 1889);—Объ эсхатологическомъ рукописномъ сборникѣ изъ собранія Е. В. Барсова, въ "Чтеніяхъ" Общ. ист. и др., 1895. II, протоколы, стр. 40—42.

— Свящ. А. Смирновъ, Книга Еноха. Историко-критическое изслѣдованіе, русскій переводъ и объясненіе апокриф. книги Еноха. Казань, 1888 (переводъ нѣмецкаго текста; тексты славянскіе, изданные Срезневскимъ и Новаковичемъ, остались автору неизвѣстны. Разборъ Соболевскаго, въ Журн. мин. просв. 1889, январь, стр. 213–214).

— Н. Барсуковъ, Сборникъ Едомскаго. Спб. 1889 (въ изданіяхъ Общ. люб. др. письм.).

— И. Четыркинъ, Къ вопросу объ отреченныхъ книгахъ древней Руси, въ Р. Филол. Въстникъ, 1889.

— В. Мочульскій, Историко-литературный анализьстиха о Голуонной книгь. Варшава, 1887 (разборъ, И. Порфирьева, въ XXXI отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1890); — Слѣды народной Библіи въ славянской и въ древне-русской письменности. Одесса, 1893. (Разборъ послѣдней книги, А. Веселовскаго, въ Журн. мин. просв. 1894, февр., стр. 413—427); — Апокрифическое сказаніе о созданіи міра. Одесса, 1896 (съ греческимъ текстомъ); — Сонъ царя Іоаса. Варшава, 1897 (изъ Р. Филол. Вѣстника); — "Апокрифическое житіе ап. Петра", въ изд. московскаго Археологическаго Общества. Изслѣдованіе и текстъ по сербской рукописи Загребской Академіи XVI вѣка.

— Н. Ө. Красносельцевъ, Къ вопросу о греческихъ источникахъ "Бесѣды трехъ святителей". Одесса, 1890; – Еще къ вопросу объ источникахъ, и пр., тамъ же.

— Л. Шепелевичъ, Очерки изъ исторіи средневѣковой литературы и культуры. Вып. І. Хожденія по мукамъ. Харьковъ, 1890;— Этюды о Дантѣ. І. Апокрифическое Видѣніе св. Павла. Вып. 1—2. Харьковъ. 1891—1892.

- О. Батюшковъ, Споръ души съ тѣломъ въ памятникахъ средневѣковой литературы. Опытъ историко-сравнительнаго изслѣдованія. Спб. 1891. Разборъ, А. Веселовскаго, въ Журн. мин. просв. 1892, мартъ.

— И. Н. Ждановъ, Бесѣда трехъ святителей и Ioca monachorum, въ Журн. мин. просв. 1892, январь, стр. 157–194;—Русскій былевой эпосъ. Спб. 1895;—работы о Палеѣ указаны выше.

— А. Карн Бевъ, Въроятный источникъ "Слова о средъ и пяткъ", въ Журн. мин. просв., 1891, сентябрь.

— Н. Никольскій, О литературныхъ трудахъ митр. Климента Смолятича. Спб. 1892 (о вопросо-отвѣтныхъ памятникахъ; объ Аеанасіи, јерусалимскомъ мнихѣ; о Завѣтахъ патріарховъ).

- Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина. Софія, 1889--1901, XVIII томовъ. Здѣсь, какъ и въ другихъ новъйшихъ болгарскихъ этнографическихъ сборникахъ, собрано немало отреченныхъ сказаній изъ рукописей и народнаго преданія (труды Н. А. Начова, М. П. Драгоманова, И. Д. Шишманова и др.).

— Eug. Kozak, Bibliographische Uebersicht der biblisch-apocryphen Literatur bei den Südostslaven, въ Jahrbücher für protestantische Theologie, т. XVIII, 1892, стр. 127—158. Библіографическія указанія по каждому памятнику: русскіе и южно-славянскіе тексты; греческіе подлинники по изданіямъ и частію по рукописямъ.

— Н. В. Покровскій, Евангеліе въ памятникахъ иконографіи. Спб. 1892.

— А. Vassiliev (А. В. Васильевъ, 1855—1889), Anecdota Graeco-Byzantina. Pars prior. Collegit, digessit, recensuit А. V. М. MDCCCXIII (замѣчательный трудъ по изысканію и изданію греческихъ текстовъ апокрифическихъ книгъ въ библіотекахъ Австріи, Сербіи, Италіи—въ связи съ текстами славяно-русскими).

— Апокрифическое пророчество царя Соломона о Христв, находящееся въ пространномъ житіи св. Константина Философа по списку XIII въка. Сообщеніе А. Н. Петрова. Спб. 1894, въ "Памятникахъ" Общ. люб. др. письм. СІУ.

- С. В. Соловьевъ, Къ легендамъ объ Іудъ предателъ. Харьковъ. 1895.

— М. Н. Сперанскій, Славянскія апокрифическія евангелія (общій обзоръ). М. 1895 (оттискъ изъ II тома Трудовъ VIII Археол. съйзда); и ранбе: Апокрифическія діянія ап. Андрея, въ "Древностяхъ" моск. Археолог. Общ., т. XV;—О змбевикъ съ семью отроками, въ "Археол. Извёст. и Замбтвахъ" моск. Арх. Общ. 1893, № 2;— Изъ исторіи отреченныхъ книгъ. І. Гаданія по Псалтири. Тексты гадательной псалтири и родственныхъ ей памятниковъ и матеріалъ для ихъ объясненія. Спб. 1899 (въ изданіяхъ Общ. люб. др. письменности. Памятники, № СХХІХ);—Изъ исторіи отреченной литературы. II. Трепетникъ. Тексты Трепетниковъ и матеріалъ для икъ объясненія. Спб. 1899 (тамъ же, СХХХІ);—наконецъ, въ тёхъ же изданіяхъ, изслёдованіе о "Лопаточникъ", 1900 (гаданіе по чертамъ на лопаткѣ овцы, очищенной отъ мяса и брошенной въ огонь);—Замѣтки о рукописяхъ бѣлградскихъ и Софійской библіотекъ. М. 1898 (изъ XVI тома Извѣстій Нѣжинскаго Института),—здѣсь указаны Слово о Соломонѣ, молитва Сисинія, списокъ отреченныхъ книгъ и пр.

— А. С. Архангельскій, "Къ исторіи южно-славянской и древнерусской апокрифической литературы. Два любопытныхъ сборника Софійской Народной библіотеки въ Болгаріи. Описаніе рукописей и тексты". Здѣсь изданы "Дѣтьство Господа нашего"; апокрифическое сказаніе объ апостолѣ Петрѣ; сказаніе о пророкѣ Даніилѣ; такъ называемый Разумникъ, вопросы Іоанна, Василія и Григорія: о двѣнадцати пятницахъ великихъ; сказаніе о премудромъ Соломонѣ и о женѣ его; и сказаніе о Трепетнику; Коледарникъ; Громовникъ; молитва отъ нежита. — Раньше былъ упомянутъ трудъ Архангельскаго: "Творенія отцовъ церкви въ древне-русской письменности. Казань. 1888—1890 (см. разборы: П. Владимірова, въ Кіевскихъ Унив. Извѣстіяхъ, 1891, н въ "Чтеніяхъ" въ Общ. 'Нестора Лѣтописца, т. IX. Кіевъ, 1895, стр. 2—44; Ив. Жданова, въ З4-мъ отчетѣ объ Уваровскихъ пре-

міяхъ, 1892);—"Къ исторіи нѣмецкаго и чешскаго Луцидаріусовъ". Казань 1877 (изъ Учен. Записокъ каз. унив.); "Къ исторіи древне-русскаго Луцидаріуса. Сличеніе славяно-русскихъ и древне-нѣмецкихъ текстовъ", въ тѣхъ же Уч. Запискахъ, 1899.

— Д. Матовъ, Верзиуловото коло и навитѣ. Софія, 1895, стр. 1—16 (изъ Болгарскаго Прѣгледа, год. II, кн. IX—X).

— Памятки украінсько-руської мови і літератури. Видае Комісия Археографічна Наукового товариства імени Шевченка. Томъ І. Апокріфи старозавітні, зібрані з рукописівъ украінсько-руськихъ. У Львові. 1896 (трудъ Ив. Франка). Раньше, Франко указывалъ южно-русскій сборникъ апокрифическихъ сказаній (Дрогобицкій) въ "Зорв" 1886; другую подобную рукопись въ "Житьв и Словв", 1894. Далёе, въ тъхъ же "Памяткахъ", томъ II. "Апокріфи новозавітни. А. Анокріфічни евангелия". Львовъ, 1899. Съ общирнымъ, очень любопытнымъ предисловіемъ о средневѣковомъ распространеніи апокрифа и его вліяніи въ литературъ и легендѣ.

О рукописныхъ собраніяхъ, гдё есть и южно-русскіе апокрифы: — Е. І. Калужняцкій, Обзоръ славино-русскихъ памятниковъ языка и письма, находящихся въ библіотекахъ и архивахъ львовскихъ. Кіевъ, 1877, здѣсь отиѣчены, напр., сказавія объ Анфилогѣ, "о службѣ таннъ Христовыхъ". Тому же Калужняцкому принадлежитъ замѣтка: Zur Geschichte der Wanderungen des "Traumes der Mutter Gottes", въ "Архивѣ" Ягича, XI, стр. 628 — 630; — Н. Петровъ, Описаніе рукописей Церк.-археолог. Музея при Кіевской духовной академіи. Кіевъ, 1875 и д.; — П. Владиміровъ, Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII ст. (изъ "Чтеній" въ Общ. Нестора лѣтописца, т. IV). Кіевъ, 1890.

— А. Шахматовъ и П. Лавровъ, "Сборникъ XII вѣка Московскаго Успенскаго собора". Выпускъ первый. М. 1899,—-нѣсколько апокрифическихъ памятниковъ—замѣчательныхъ по древности текста.

— А. И. Яцимирскій, Мелкіе тексты и зам'ятки по старинной славянской и русской литератур'я, въ "Изв'ястіяхъ" Р. Отд. Акад., 1897—1902, т. II—VII. Зд'ёсь изданы лживыя молитвы, Коледарникъ въ разныхъ редакціяхъ, гадательныя книги и пр.;—Изъ славянскихъ рукописей. Тексты и зам'ятки. М. 1898. Зд'ёсь, стр. 93—143, "апокрифическое евангеліе апостола Оомы въ славянскихъ спискахъ".

— В. Истринъ., Откровеніе Мефодія (Мееодія?) Патарскаго и апокрифическія Видѣнія Даніила въ византійской и славяно-русской литературахъ. Изслѣдованіе и тексты. М. 1897 — чрезвычайно обстоятельный трудъ, гдѣ изучены греческіе, латинскіе и славянскіе тексты памятниковъ, первые главнымъ образомъ по западно-европейскимъ библіотекамъ: въ римскомъ Ватиканѣ, Неаполѣ, Венеціи, Туринѣ, Вѣнѣ, Лондонѣ (Бодлеянская), на Аеонѣ и пр., наконецъ въ русскихъ собраніяхъ; — Замѣчанія о составѣ Толковой Палеи. Вып. первый. Спб. 1896 (изъ Извѣстій II отд. Акад.: сказаніе о столпотвореніи, обг Авраамѣ; объясненіе собственныхъ именъ; книга Каафъ); — Апокрифь объ Іосифѣ и Асенефћ, въ "Древностахъ" Слав. Коммиссіи моск. Археол. Общ. 1898. II, стр. 146—199; "Къ вопросу о снѣ царя Іоаса, по поводу ст. проф. Мочульскаго, въ Р. Филол. В. 1897", въ Журн. мин. просв. 1898, февраль; — "Къ вопросу о славяно-рус. редакціяхъ первоевангелія Іакова". Одесса, 1900;—"Къ вопросу о гадательныхъ псалтиряхъ", по поводу книги Сперанскаго. Одесса, 1901;—"Греческіе списки апокр. мученія Даніила и трехъ отроковъ". Спб. 1901 (изъ "Сборника" Р. Отд. Ак., т. LXX).

— П. А. Лавровъ, Апокрифическіе тексты. Спб. 1899 (изъ "Сборника" Р. Отд. Акад., т. LXVII), очень любопытные тексты, собранные изъ рукописей авонскихъ, софійской библіотеки, рукописей Тихонравова. Здёсь находятся, между прочимъ: Видѣніе Даніила, Слово Меводія Патарскаго, Первоевангеліе Іакова, Дѣянія апостоловъ, евангеліе Өомы, откровеніе Варуха, хожденіе Богородицы по мукамъ, и др.

— П. Е. Щеголевъ, Очерки исторіи отреченной литературы. Сказаніе Афродитіана, І—VII. Спб. 1899—1900 (изъ "Извѣстій", т. IV).

— В. Н. Перетцъ, Матеріалы къ исторіи апокрифа и легенды. І. Къ исторіи Громника. Введеніе, славянскіе и еврейскіе тексты. Спб. 1899 (изъ Записокъ ист.-филол. факультета Спб. унив., т. LIV); то же, П. Къ исторіи Лунника. Введеніе и славянскіе тексты. Дополненія къ исторіи Громника. Спб. 1901 (изъ "Извѣстій", т. VI).

Книги астрологическія и гадальныя, упомянутыя въ индексъ. вызвали въ послёднее время не мало изслёдованій. Къ запрещеніямъ индекса присоединялись осужденія Стоглава, потомъ патріаршихъ и царскихъ грамотъ, иногда съ большою подробностью исчислявшихъ гръховодныя народныя суевърія, какъ знаменитая грамота 1649 года (Акты Историч., IV, № 35). Были особыя поученія, напр. "Слово учительно наказуеть о въровавшихъ въ страчю и въ чехъ"; "Поученіе къ върующимъ отъ прелестнаго разума въ роженіе мъсяца, и въ наполненіе, и въ ветохъ, и въ преходныя звъзды, и во злые дни и часы" (Лётописи Тихонравова, т. У, стр. 96-103; послёднее поученіе въ одномъ мъсть совпадаеть съ индексомъ). Далье, обличенія суевърій у Максима Грека, старца Елеазарова монастыря Филовея, и др. Общее обозрѣніе см. въ статьяхъ Өед. Керенскаго: "Древне-русскія отреченныя върованія и Календарь Брюса", (въ Журн. мин. просв. 1874, мартъ и дал.). О гаданьт по книгамъ: "Гадальныя приписки къ пророческимъ внигамъ св. писанія", въ Свѣд. и Замѣткахъ, Срезневскаго, XXXIV; "Употребленіе книги Псалтырь въ древнемъ быту русскаго народа", въ Правосл. Собесъдникъ 1856; упомянутыя выше изслъдованія о гадательныхъ книгахъ М. Сперанскаго, В. Истрина и др. Книги астрологическаго характера, отчасти изданныя, первоначально исходили изъ греческаго источника, затъмъ, повидимому, еще оть ереси жидовствующихъ, и особливо съ половины XVI въка начинается прямой притовъ въ Москву западныхъ внигъ (см. изслёдованія В. Перетца о Громникѣ и Лунникѣ).

О византійскихъ астрологическихъ и гадальныхъ книгахъ у Крумбахера, Geschichte der byzant. Literatur, 2 Ausg., стр. 627-631.

"Рафли" объясняются средне-латинскимъ Raffla (въ моей ст., "Архивъ", Калачова), или же греческимъ ramplion (Заусцинскій, "Макарій, митр. всея Россіи", въ Журн. мин. просв. 1881, ноябрь, стр. 14; по его толкованію, ramplion—астрологическое сочиненіе, въ которомъ говорится о вліяніи звъздъ на жизнь человѣка): по патріаршей грамотѣ 1628 г. рафли были "гадальныя тетради", за держаніе которыхъ строго былъ наказанъ дьячокъ Семейка (Акты Археогр. Эксп.

481

III, № 176; соображенія о рафляхъ у Керенскаго). "Шестокрылъ" астрономическія таблицы, составленныя еврейскимъ астрономомъ Иммануиломъ бенъ-Іаковомъ и бывшія въ ходу въ сектѣ жидовствующихъ; по немъ они предсказывали разныя небесныя явленія: самъ ересіархъ, Схарія, былъ наученъ "всякому изобрѣтенію, чернокнижію, чародѣйству, звѣздозаконію и астрологіи", по словамъ Іосифа Волоцкаго; Геннадій, арх. новгородскій, въ посланіи къ ростовскому арх. Іоасафу жалуется, что еретики, "изучивъ" Шестокрылъ, имъ "прельщаютъ христіанство", — "Аристотелевы Врата", по объясненію Буслаева, относились къ псевдо-Аристотелевымъ "Тайная тайныхъ" (Secreta secretorum): это были предполагаемыя наставленія Александру Македонскому, отъ поученій о дѣлахъ государственныхъ и воинскихъ до описанія свойствъ человѣка по внѣшнимъ примѣтамъ и до врачебныхъ совѣтовъ. Книга дѣлилась на "врата".

Свои изслѣдованія о древнихъ отреченныхъ суевъріяхъ Керенскій заканчиваетъ знаменитымъ Брюсовымъ Календаремъ, который именно заново сообщилъ "астрологію" и предсказанія стараго отреченнаго Альманаха, Звѣздочетца и т. п. "Такія подробности не могли не интересовать читателей Брюсова календаря. Своимъ многостороннимъ содержаніемъ онъ обнималъ всѣ стороны человѣческой жизни... Гаданія, осуждаемыя прежде, какъ ересь и чернокнижіе, въ календарѣ высказаны безбоязно и приписаны одному лицу, какъ величайшему знахарю и чудодѣю... Брюсовъ календарь, такимъ образомъ, представляетъ одно изъ тѣхъ многихъ явленій реформаціонной Петровской эпохи, когда многое, непонятное и отвергнутое прежде, усвоялось русскимъ человѣкомъ охотно и небезусиѣшно, когда новая жизнь больше и больше осиливала несостоятельную старину".

Брюсовъ Календарь, изданный "за понелѣніемъ царскаго величества" и съ благочестивымъ призываніемъ божіей помощи (1715), завершалъ грозныя осужденія индекса противъ звѣздочества оффиціальнымъ введеніемъ календаря, который кромѣ календарныхъ предвѣщаній, которыя дѣлались наконецъ одной забавой, приносилъ научныя и практическія свѣдѣнія.

Образчикъ "худыхъ номоканунцевъ" былъ помѣщенъ въ "Памятникахъ отреч. литературы" Тихонравова, т. Ц; выше упомянутъ также его рефератъ. Указаніе о присутствіи этихъ номоканунцевъ въ Измарагдѣ, у В. Яковлева: "Къ литер. исторіи древне-русскихъ сборниковъ. Опытъ изслѣдованія Измарагда". Одесса, 1893, стр. 27, 146— 156. Ср. "Предъсловіе покаянію", историко-литературный очеркъ, В. Изергина, Журн. мин. просв. 1891, ноябрь, стр. 142—184. Цѣлый вопросъ объ исторіи чина исповѣди въ книгѣ А. Алмавова: "Тайная исповѣдь въ православной восточной церкви. Изслѣдованіе преимущественно по рукописямъ". Три тома. Одесса, 1894.

Наконецъ народные апокрифы, оставшіеся отъ старой письменности и устнаго сказанія въ народной памяти, были собираемы А ванасьевымъ: Народныя русскія легенды. М. 1859, и малорусскія М. П. Драгомановымъ: Малорусскія народныя преданія и разсказы. Кіевъ, 1876, и въ "Трудахъ" экспедиціи Чубинскаго, т. І—П. (Драгомановъ впослѣдствіи много работалъ по исторіи легенды, а также апокрифа; напр.: "Славянскитѣ вариянти на една евангелска легенда",

HCT. PYCCK, AHT. T. I.

въ болгарскомъ "Сборникѣ за народни умотворения" и пр., т. IV и др.). Обзоръ народнаго апокрифа, сдѣланный Н. Ө. Сумцовымъ, указанъ выше. Изъ отдѣльныхъ сообщеній отмѣтимъ еце: Къ исторіи южнорусскихъ апокрифическихъ сказаній, Мирона, въ Кіев. Старинѣ, 1894, дек., стр. 425—444; — Къ литер. исторіи южно-русскихъ апокрифовъ, О. Фотинскаго, въ Волынскомъ историко-археолог. сборникѣ. Вып. первый. Почаевъ-Житоміръ, 1896, стр. 1 и дал., и тамъ же: Иконописное отраженіе стараго апокрифа.—О. Кудринскій, "Сказаніе о царѣ Соломонѣ". Кіевъ, 1897 (изъ "Кіевской Старины"), современная малорусская версія, съ историко-литературными объясненіями; Легенда о сотвореніи міра и злыхъ духовъ, въ Кіев. Старинѣ 1897, іюль и авг., стр. 72—79; "Громовыя стрѣлки. Очервъ по исторіи южно-русскаго фольклора", Юльяна Яворскаго, тамъ же, стр. 227—238; и др.

Отдъльные тексты апокрифовъ и связанныхъ съ ними памятниковъ и замътки о нихъ:

— Е. Барсовъ, О Тиверіадскомъ морѣ по списку XVI вѣка, въ "Чтеніякъ" моск. Общ. 1886, II, стр. 1—8. Archiv für slav. Phil. Supplement-Band, стр. 182, Пастрнекъ замѣчаетъ, что первоначальная основа была конечно кожнославниская.

— Пл. Кулаковскій, Отчеть о научныхъ занятіяхъ за границею (въ 1899). Варшава, 1900 (указанія южнославянскихъ рукописей съ анокрифическими текстами, между прочимъ любопытныя "лживыя молитвы о нежитахъ").

— В. В. Качановскій, "Молитва съ апокрифическими чертами отъ злого (вредоноснаго) дождя", въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад. 1897, т. П.

- М. Халанскій, Экскурсы въ область древнихъ рукописей и старопечатныхъ изданій. II-XIII. Харьковъ, 1901 (Бесѣда трехъ святителей, древне-русскіе лечебники и пр.).

— Евг. Ляцкій, Къ вопросу о заговорахъ отъ трясавицъ, въ Этнограф. Обозрѣніи, кн. XIX, стр. 121—136.

— Запросъ къ о. Іоанну Кронштадтскому изъ Билимбаевскаго завода, Пермской губ., о "святомъ письмѣ Господа I. Христа и о "Снѣ Богородицы", въ Астраханскомъ Листкѣ, 1898, № 68, мартъ;— Въ апрѣлѣ или маѣ 1902, газеты сообщали о новомъ "святомъ письмѣ", только недавно упавшемъ съ неба въ Римѣ и имѣвшемъ большой успѣхъ въ томъ же восточномъ краѣ.

— "Противъ человѣка... завистное сужденіе проклятаго демона" было отмѣчено, съ указаніемъ рукописей, И. Шляпкинымъ, "Димитрій Ростовскій". Спб. 1891, стр. 91.

— П. Н. Тихановъ, "Архангелъ Михаилъ. Псалка", въ "Брянскомъ Въстникъ", 1894, — замъчанія на изданное Кирпичниковымъ "Сужденіе діавола противъ рода человъческаго", основанныя на лучшемъ спискъ этого памятника, въ библіотекъ г. Тиханова. См. Отчеты Общ. люб. древней письменности за 1894—1895. Спб. 1895, стр. 19.

— Н. М. Тупиковъ, "Страсти Христовы въ западно-русскомъ спискъ XV въка". Спб. 1901, въ изданіяхъ Общ. люб. древней письменности,—памятникъ, основанный на Никодимовомъ евангеліи и восходящій къ латинскому источнику, по всему въроятію черезъ польскій переводъ.

— Е. Ө. Карскій, "Западноруссвое сказаніе о Сивилл'я пророчиц'я по рукописи XVI в'яка. Текстъ сказанія, его составъ и языкъ". Варшава, 1898 (изъ варшавскихъ Универс. Изв'ястій).

Въ послъднемъ вышедшемъ томъ "Древностей" (Труды Слав. коммиссіи московск. Археолог. Общ., т. III. М. 1902, протоколы) находимъ указанія о слъдующихъ трудахъ и матеріалахъ по литературъ апокрифовъ:

- Н. М. Вторыхъ, Лъствица Іакова.

— И. М. Тарабринъ, Апокрифический элементъ въ "Вертоградъ" С. Полоцкаго.

- М. И. Соколовъ, Объ апокрифическомъ Откровени Варуха; далёе о Громникъ и Колядникъ, о чудъ св. Георгія о змът.

— Въ статът А. И. Яцимирскаго описаны иллюстраціи XVII въка въ сказанію о крестномъ древъ.

О письмахъ I. Христа, падающихъ съ неба, см. еще:

— Hippolyte Delehaye, S. J., Note sur la légende de la lettre du Christ tombée du ciel, въ Acad. royale de Belgique. Bulletin de la classe des lettres 1899, № 2. Brux. 1899.

Въ то время, когда апокрифы еще въ полной мъръ господствовали въ нашей письменности, въ западной наукъ они становились уже предметомъ историко-критическаго изслъдованія, какое у насъ начинается только въ послъднее время. Давно начаты были греческія и латинскія изданія св. писанія, отцовъ церкви, и общирныя изслёдованія въ патрологической литературів, такъ что собрался, наконецъ, громадный историческій и критическій матеріаль. Еще въ пачаль XVI въка сдълано было изданіе полиглотты Библіи (1514), причемъ Ветхій Зав'ять издань на еврейскомь, халдейскомь, греческомь и латинскомъ языкахъ. Затъмъ, давно ученые филологи и богословы предприняли изученіе литературы апокрифовъ. Въ XVII въкъ работалъ надъ ними знаменитый филологъ Левъ Аллацій. Въ началъ XVIII столѣтія являлись въ свѣть замѣчательные труды Фабриція (1668-1730) -аповрифические кодексы Ветхаго и Новаго Заръта. Нынъшнее столѣтіе было въ особенности богато какъ изслѣдованіями первобытнаго христіанства, такъ въ частности изученіемъ апокрифа. Какъ некогда знаменитые Болландисты предприняли громадное собраніе житій святыхъ, Acta Sanctorum, такъ едва обозримый матеріалъ церковной литературы собранъ былъ въ сотняхъ томовъ изданія аббата Миня (Migne, 1800 — 1874): Patrologiae cursus completus (Series graeca и Series latina), и въ особомъ изданіи были собраны апокрифы: Dictionnaire des Apocryphes. Въ ряду новъйшихъ изслъдователей апокрифа наиболье авторитетнымъ были Тило (Thilo), и въ особенности знаменитый Константинъ Тишендорфъ (1815 — 1874), профессоръ въ Лейпцигѣ: De evangeliorum apocryphorum origine et usu, 1850; sarbus Acta apostolorum apocrypha, Лейиц. 1851; Apocalypses apocryphae, Лейиц. 1866: Evangelia apocrypha, 2-е изд. Лейпц. 1873. Далье, Рихардъ Липсіусъ, въ послѣднее время профессоръ въ Іенѣ: Die Edessenische Abgarsage, Epayhms. 1880; Die apokryphen Apostelgeschichten und

Apostellegenden, два тома, Брауншв. 1883—84; вытесть съ Максомъ Боннелемъ, послѣ Тишендорфа, Acta apostolorum apocrypha, Лейиц. 1891. Много изслёдованій посвящено отдёльнымъ вопросамъ апокрифа. ---напр.: Dillmann, Das Buch Henoch, übersetzt und erklärt. Лейиц. 1853; Sinker, Testamenta XII patriarcharum. Cambridge 1869, 1879; Zahn, Acta Ioannis. Эрлангенъ, 1880; и еще ранъ́е: Borberg, Die apocr. Evangelien und Apostelgeschichten, Штуттгарть, 1841; Rud, Hoffmann, Leben Jesu nach den Apocryphen, Лейпц. 1851; Stichart, Die kirchliche Legende über die heiligen Apostel, Лейнц. 1861 и т. д.; вообще множество изданій текстовъ и комментаріевъ къ отдёльнымъ апокрифамъ Ветхаго и Новаго Завѣта. Кромѣ основныхъ апокрифовъ, греческихъ и латинскихъ, дъйствовавшихъ въ европейскомъ христіанствъ, привлечены къ изучению древніе памятники восточные, въ которыхъ открывались отражения первобытныхъ эпохъ апокрифической литературы-тексты эфіопскіе, сирійскіе, армянскіе и т. д. Наконець, новъйшія стадіи апокрифа въ памятникахъ и народномъ преданіи средневъковой Европы: здъсь пріобрътали особенный интересь и апокрифы славяно-русскіе, въ которыхъ находимы были новыя черты литературной исторіи апокрифа, еще неизвёстныя по памятникамъ византійскимъ. Такимъ образомъ изученіе апокрифа обнимало громадную международную область христіанскаго народнаго эпоса.

Къ этому присоединяется множество изслъдованій по исторіи первыхъ вѣковъ христіанства, особливо историками-богословами такъ называемой Тюбингенской школы, исторія секть и религіозныхъ движеній, которыя имѣли свою немалую роль въ развитія апокрифической легенды; наконецъ, исторія самого канона. Изъ русскихъ сочиненій по послѣднему вопросу укажемъ: А. В. Горскаго, Образованіе канона священныхъ книгъ Новаго Завѣта, въ Твореніяхъ св. отцевъ, 1871; Къ вопросу о происхождении канона, противъ Баура, въ Чтеніяхъ Общества люб. духовнаго просв'ященія, 1877; архим. Михаила, Библейскій канонъ священнаго писанія Ветхаго и Новаго Завѣта, въ Чтеніяхъ Общества люб. дух. просвѣщенія, 1872; В. Г. Рождественскаго, Исторія ново-зав'ятнаго канона, въ Христіанскомъ чтеніи, 1872—73, съ указаніемъ литературы; Ник. Елеонскаго, О времени завершенія новозавътнаго канона, въ "Чтеніяхъ" того же Общ. 1877. А. М. Иванцова-Платонова, Ереси и расколы первыхъ трехъ вѣковъ христіанства. М. 1877, и др.

# ГЛАВА XI.

#### древняя повъсть.

Источники древней русской повъсти. — Отсутствіе точной хронологіи. — Историческій интересъ повъсти. — Странствующія сказанія; мъсто, занимаемое въ ихъ средъ русскими памятивками.

Повъсти византійскія и латино-римскія, приходившія черезъ южно-славлиское посредство.— Александрія, въ редакціяхъ болгарской, сербской и поздиъйшихъ.— Троянскія сказавія: "Притча о кралехъ"; Троянская исторія Гвидона де-Колумин.— Сказаніе о царъ Синагрипъ или премудровъ Акиръ; чудо Инколая Чудотворца, въ сказаніе о патріархъ беостириктъ; связь съ баснословной біографіей Езопа. — Девгеніево Дъяніе.— Сказавіе объ Индъйскомъ царствъ и пресвитеръ Іоаниъ.— Сказаніе о Варлаамъ и Іоасафъ.— Стефанитъ и Ихинлатъ. — Сказанія о царъ Соломонъ.— Слово о кущъ Басартъ.

Съ тѣхъ поръ, какъ древняя русская повѣсть привлекла вниманіе историковъ, изданы были ся тексты, сдѣланы разысканія объ ся происхожденія. — раскрылась цѣлая обширная область старой письменностя, и въ связи съ нею могли быть выяснены любопытныя черты легендарныхъ и сказочныхъ мотивовъ въ исторіи самой народной поэзіи — былины, сказки и духовнаго стиха.

Нѣкогда, и еще недавно, существовало миѣніе о полной самобытности древней русской жизни: западныя отношенія считались для нея только враждебными и вредными, и сама она ихъ чуждалась <sup>1</sup>); фавты указывають, однако, что старая письменность не только не чуждалась иноземныхъ произведеній, какія становились ей доступны, но охотно ихъ воспринимала—до усвоенія ихъ въ составъ собственнаго преданія. Въ древнемъ періодѣ источникъ заимствованій былъ по преимуществу византійскій и южно-славянскій, какъ это былъ вообще основной источникъ старой русской письменности; но въ книгѣ южно-славянской была уже иногда посредствующая ступень къ книгѣ латинской и романской: роман-

<sup>1</sup>) Шевыревъ; К. Аксаковъ.

Digitized by Google

-

скій элементь присутствуеть въ древнѣйшихъ и нѣкогда весьма любимыхъ повъстихъ, вавъ Алевсандрія и свазанія Троянскія. Правда, это романское вліяніе не было сознаваемо въ его церковно-славанскомъ одбянів; но факты литературные и бытовые убъждаютъ, что если была потомъ усвоена отъ грековъ великая антипатія къ западу въ вопросѣ исповѣданія, то въ началѣ повидимому свободно воспринимались воздействія поэтическія, художественныя, культурныя. Въ древней, до татарской Руси являются строителями церквей художники не только греческіе, но нѣмецвіе и итальянскіе; въ поэзіи, по Слову о полку Игоревѣ, можно наблюдать широкій поэтическій горизонть его автора, -- это лишь, правда, намеки, но ихъ историческая цённость подтверждается другими подобными намеками. По случайнымъ замъткамъ старыхъ книжниковъ можно заключить, что до нихъ доходили отголоски нѣмецкой героической саги 1); въ старыхъ поэтическихъ преданіяхъ не однажды является столь близкое сходство съ преданіями западными, что необходимо предположить непосредственное общеніе, - какъ это было, напримаръ, въ навоторыхъ новгородскихъ сказаніяхъ. Эти международные поэтическіе элементы не нашли у насъ широкаго развитія, -- но, къ сожалѣнію, этого развитія не нашли и домашніе поэтическіе элементы. Весь складъ старой письменности былъ таковъ, что въ усиленномъ распространении церковнаго стиля свободная поэтическая д'вятельность не получила права гражданства.

При всемъ гонени на "обсовския посни" и "сказки небылыя" нельзя было подавить поэтическаго инстинкта и потребности въ произведеніяхъ фантазін, и если собственная поэзія народа не осмёлилась показаться въ книге, съ очень древняго времени стала проникать повёсть иноземная. И именно съ древними памятниками русской повёсти мы вступаемь въ общирный циклъ странствующихъ сказаній, господствовавшихъ въ средніе въка на западъ и на востокъ Европы и имъвшихъ свой первый корепь въ далекихъ литературахъ старой Азіи, а также и въ классической древности. Эти перехожія сказанія крбпко привились и въ нашей письменности: свидетельствомъ этого осталось, кромѣ множества рукописей, то обстоятельство, что чужая повъсть пріурочивалась мало-по-малу къ своей средъ и въ концъ концовъ усвоивалась до той степени, что входила въ кругъ народнаго преданія и не однажды сливалась съ народнопоэтическимъ творчествомъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дитрихъ Бернскій и пр.

Въ теченіе въковъ, которые жила древняя русская повъсть, характерь ся бываль различень по различію самыхъ источниковъ, изъ которыхъ она приходила. Мало общаго между греческой Александріей, наполненной чудесными подвигами знаменитаго завоевателя, и Девгеніевымъ Дѣяніемъ, отражавшимъ героическій эпосъ византійской эпохи, или сказаніемъ о Синагрипъ, изъ Тысячи и одной ночи, съ тономъ восточной сказки, или "Варлаамомъ и Іоасафомъ", наполненнымъ мудрыми поученіями, или поздними "Римскими Деяніями" и рыцарскими романами, любовными исторіями, или, наконець, шуточными повъстями, гдъ были уже начатки бытового реализма и даже сатиры. Но такъ разнообразна была вообще область перехожихъ сказаній, и простодушвая непосредственность стараго внижнива мирида все это живымъ интересомъ къ вымыслу. Было, однако, извъстное различіе въ слояхъ этой литературы. Въ древніе въка преобладали свазанія героическія и поучительныя, и только поздибе становится доступна реальная и см'яхотворная новелла; и древніе в'яка относились въ поэтическимъ сказаніямъ съ гораздо большею вѣрой, принимая ихъ за полную историческую правду. Цервая повъсть, воторая разсказывала, напр., объ Александръ Македонскомъ, безъ сомнънія принималась за самую подлинную исторію: объ этомъ Алевсандръ говорилъ авторитетный Хронографъ, и "Алевсандрія" служила иногда только его дополненіемъ; въ "Але-всандрія" разсказывалось о египетскихъ волхвованіяхъ, но о нихъ извъстно было и изъ библейской исторіи; говорилось о необычайныхъ чудесахъ, видънныхъ Александромъ въ далекихъ странахъ востока и Индін, но о подобныхъ чудесахъ разсказывала Пален, писанія церковныя, и особое сказаніе объ Индъйскомъ царствъ; подлъ Александра стоилъ знаменитый философъ Аристотель, имя котораго названо было еще въ первыхъ памятникахъ славяно русской письмевности, но подлѣ него поставленъ былъ и проровъ Іеремія, и Александръ изображался царемъ "благочестивымъ". Если изъ исторіи Александра извлекалось христіанское поученіе, то мудрый царскій совѣтникъ Акиръ въ арабсвой сказых о Синагрипи прямо изображается вавъ благочестивый христіанинъ, — чёмъ онъ не былъ въ своемъ источнике; легенда разсказывала даже, что надъ этимъ сказочнымъ царемъ совершилъ чудо Николай Чудотворецъ, ---а въ одномъ спискъ стараго индекса сочтено было нужнымъ упомянуть сказаніе объ Акирѣ, какъ книгу ложную <sup>1</sup>). Это христіанское освѣщеніе дано было иногда еще

<sup>1</sup>) Румянцовскій Сборникъ, № 362; Лѣтопись занятій Археогр. Комм. Спб. 1862, стр. 39.

въ греческихъ источникахъ сказаній. Только позднѣе, когда сталъ умножаться матеріаль повъсти, она понимается свободнье, вакъ произведение фантазии, но для народнаго читателя, — какимъ бывалъ читатель старинный, -- свазка и донынъ представляется подлинной исторіей, только происходившей очень давно. На почвѣ этой эпической вёры утверждалось и сліяніе чужихъ поэтическихъ мотивовъ съ туземными въ народномъ эпосв. Поздивищая повъсть уже не представляла прежнихъ эпическихъ элементовъ: Бова Королевичъ могъ сдёлаться народной книгой, но остался чуждъ былинѣ 1); повѣсти съ рыцарскими привлюченіями, любовными в шутливыми исторіями могли стать только любимымъ чтеніемъ и войти въ народный анекдоть.

Въ этой литературѣ повѣсти, какъ вообще въ древней письменности, мы видимъ то же отсутствіе хронологіи. Во первыхъ, нигдѣ не отмѣчены ни время появленія того или другого памятника въ нашей письменности, ни имя внижника (хотя для древняго періода всего чаще это былъ внижнивъ южно-славянскій), который потрудился надъ переводомъ, или того внижника, воторый уже въ вругу русской письменности приложилъ свою руку къ разнообразнымъ редакціямъ нёкоторыхъ изъ этихъ произведеній. Во-вторыхъ, эта литература не была привязана къ какой-либо литературно-исторической эпохѣ: произведенія дотатарскаго періода продолжали неизмённо обращаться въ теченіе средняго періода и еще много списковъ ихъ доходитъ въ XVIII столётіе, — и по условіямъ нашей письменности эти литературные элементы не достигають самостоятельнаго развитія. Далее нельзя услёдить нивакого различія между слоями читателей: вслёдствіе отсутствія школы уровень понятій въ средѣ книжныхъ людей быль одинаковь; один бывали болье, другіе менье начитаны, но свойство начитанности было сходное.

Въ первую пору изученій этой поэтической старины казалось чрезвычайно привлекательнымъ это свойство ся всенародности, тъснаго общенія между книгой и народной поэзіей, откуда укръилялось единство міровоззрёнія у разныхъ классовъ народа, ихъ единство умственное и правственное <sup>2</sup>). Но всенародность старой литературы основывалась только на невысокомъ уровнѣ ея содержанія, и при немъ только была возможна. Уровень былъ такъ невысокъ, что старая литература была совсъмъ лишена какъ научнаго движенія мысли, такъ и личнаго поэтическаго творче-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Только Полканъ увеличнать собою списокъ именъ популярныхъ богатырей. <sup>2</sup>) Буслаевъ.

ства: это было все еще продолженіе первобытнаго эпическаго періода, и въ данномъ случаѣ притокъ иноземной повѣсти не подѣйствовалъ на расширеніе литературныхъ интересовъ. Потому именно, первое стремленіе къ знанію, первое знакомство съ другими литературами должны были нарушить это единство міровоззрѣнія и первобытную непосредственность, и новый періодъ литературной жизни начиналъ разрывомъ съ этой стариной, не оставившей ни самостоятельно выработанныхъ памятниковъ, ни стиля и языка. Первая школа XVII въка открывала своимъ питомцамъ совсѣмъ иную литературу (классическую и псевдоклассическую), чѣмъ та, какую знали по преданію, — и этого было довольно, чтобы положить грань между традиціонной письменностью и новой литературой съ иными формами и содержаніемъ.

Изученіе древней повѣсти представляеть въ разныхъ отношеніяхъ историческій интересъ. Эти памятники являются, во-первыхъ, свидѣтельствомъ о положеніи книжной дѣятельности; вовторыхъ, въ нихъ находятся указанія о развитіи народнаго міровоззрѣнія и между прочимъ о связи памятниковъ письменности съ народной поозіей; наконецъ, изученіе международныхъ отношеній славяно-русской повѣсти дало не мало любопытныхъ указаній для исторіи средневѣковой литературы, особливо византійской.

Русскіе памятники обогащали исторію странствующихъ сказаній новымъ звеномъ, темъ болёе любопытнымъ, что они представляють иногда отсутствующіе или пова не отысванные греческіе тексты. Эта исторія, открывая вообще мало извѣстные до сихъ поръ фавты международнаго общенія и взаимодійствія, и относительно русской письменности устраняеть прежнее предположение объ ея изолированности въ старомъ періодъ: гдъ только допусвали условія, она охотно почерпала матеріаль пов'єсти и поэтическаго сказанія на югь, западь и востокь, быль ли то источникъ византійскій, южно-славянскій, германскій, романскій, восточно-азіатскій. Только слабое вообще литературное развитіе не дало этому чужому и собственному матеріалу сложиться въ болбе самостоятельныя и цёльныя произведенія: въ условіяхъ старой поэтической двятельности этоть матеріаль быль воспринять и переработань почти только въ области устной народной поэзін.

Однимъ изъ древнъйшихъ и наиболъе популярныхъ памятниковъ старой повъсти была "Александрія" — менъе историческій, чъмъ баснословный разсказъ о подвигахъ Александра Македон-

скаго, почти одинаково извёстный и любимый въ средніе вёка на западѣ и на востокѣ. Первый источникъ этого памятника быль греческій, изъ александрійской эпохи (около второго вѣка по Р. Х.), на что указываетъ между прочимъ особенная роль города Александріи въ самомъ разсказъ. Это произведеніе приписывалось въ древности племяннику Аристотеля, Каллисеену, находившемуся при Александръ и которому принадлежалъ, повидимому, какой то исторический трудъ объ Александръ; но памятникъ, взвъстный теперь съ именемъ "Алексавдрін", не могъ быть составленъ Каллисоеномъ потому уже, что Каллисоенъ умеръ раньше Александра. Книга, составленная въ Александрія, повидимому получила большую славу еще въ древности: въ началъ четвертаго въка она была переведена на латинскій языкъ Юліемъ Валеріемъ; давно стала извъстна на ярмянскомъ языкъ. Популярность памятника въ Византіи опредёллется значительнымъ количествомъ его греческихъ редакцій. Одна изъ нихъ переведена была въ Х столётін на латинскій языкъ неаполитанскимъ архипресвитеромъ Львомъ: это была, по позднѣйшему совращенному заглавію, Historia de preliis (Исторія о битвахъ) или, въ болѣе полномъ заглавія, Historia Alexandri Magni regis Macedoniae de preliis, которая и послужила главнымъ источникомъ для средневъковыхъ обработокъ исторіи Александра въ литературъ французской, нимецкой, потомъ чешской и пр. Наконецъ псевдо-Каллисоенъ проникъ и въ литературы восточныя, гдф "Искандеръ" сталъ мусульманскимъ народнымъ героемъ. Произведение псевдо-Каллисоева провикло и въ письменность южно-славянскую, откуда было унаслёдовано русскими книжниками.

Когда былъ сдѣланъ южно-славянскій переводъ и когда онъ перешелъ на Русь, остается, по обыкновенію, неизвѣстно. Единственный внѣшній признакъ, которымъ можетъ быть опредѣлена хронологія памятника, состоитъ въ томъ, что рукопись XV вѣка, въ которой сохранилась одна (такъ-называемая болгарская) редакція псевдо-Каллисеена, является копіей съ рукописи 1261 года, такъ что въ половинѣ XIII вѣка "Александрія" можетъ считаться извѣстной; но самый переводъ могъ быть гораздо старѣе, какъ можно заключить по древнимъ чертамъ языка, какія сохранились иногда и въ позднѣйшихъ, хотя сильно подновленныхъ спискахъ. Но переводовъ было даже два: кромѣ болгарскаго — сербскій, сдѣланный по другой редакціи подлинника и также значительно древній.

Первая форма "Александрін", которую будемъ называть болгарской, въ старыхъ рукописяхъ оказывается внесенной въ вн-

## АЛЕКСАНДРІЯ.

зантійскую хронику Іоанна Малалы, вакъ отдёльная вставка, и впослёдствія встрёчается у насъ по превмуществу въ составё стараго хронографа. Она извъстна теперь въ большомъ числъ рукописей, представляющихъ до пяти различныхъ редавцій. Исторію ихъ образованія новъйшія изысканія излагають такъ. Время и мѣсто происхожденія нашей "Александріи" (въ ея первой формѣ) съ точностью опредѣлить еще нельзя, но въ XII въкѣ она уже существовала. Она была первоначально переводомъ изъ псевдо-Каллисоена (по второй его редакции, хотя оригиналомъ этого перевода не былъ ни одинъ изъ до сихъ поръ извъстныхъ греческихъ списковъ); переводъ былъ буквальный, слово за словомъ. не исправлявшій ошибовъ греческаго оригинала и самъ дёлавшій ошнбын. Къ первоначальному составу "Алевсандрін" прибавился потомъ разсвазъ о вшествіи Алевсандра въ Іерусалимъ, взятый изъ переводной византійской хроники Амартола, и въ XIII въкъ "Александрія", уже съ этой вставкой, внесена была въ хроннку Іоанна Малалы. Эта первоначальная редакція подверглась потомъ большимъ измёненіямъ, результатомъ которыхъ явилась, вфроятно въ вфсколько пріемовь, вторая редакція "Алевсандрін", отличающаяся отъ первой множествомъ добавленій. По словань новейшаго изслёдователя, нёкоторыя изъ прибавокь второй редакціи только распространяють тексть, не разъясняя его, но другія обнаруживають желаніе осмыслить чтеніе первой редавція, а также сообщають и новые факты, и этоть второй редавторъ "Алевсандріи", повидимому русскій, проявиль въ своей работѣ большую начитанность-въ литературѣ исторической, поучительной и въ апокрифахъ. Онъ прибавляетъ историческия свёденія изъ Амартола, Малалы и "Еллинскаго летописца", пользуется сочивениями Епифания Кипрскаго и Кирилла Александрійскаго и Прологомъ, беретъ изъ Меводія Патарскаго сказанія объ основании Византии, о заключении нечистыхъ народовъ въ горахъ, изъ сказанія объ Индейскомъ царствё-разныя подробности о чудесахъ Индіи, изъ Физіолога-разсказы объ ехиднахъ, о Горгоніи, изъ аповрифическаго хожденія Зосимы-извѣстія о рахманахъ, неъ апокрифическаго хожденія трехъ иноковъ въ Макарію Римскому-разсказы о разныхъ чудесахъ, видённыхъ Александромъ на крайнемъ востокъ, не вдалекъ отъ рая (Макарій жилъ отъ него въ двадцати поприщахъ или верстахъ), навонецъ, изъ народныхъ сказаній. Составитель второй редакціи вообще расположилъ свой матеріалъ очень складно, и лишь въ немногихъ случаяхъ онъ не умълъ связать изложения. "Въ обрисовкъ харавтера Александра, - говоритъ г. Истринъ, - наша Александрія стоитъ нисколько не ниже западныхъ Александрій. Но она рѣзко отличается отъ нихъ полнымъ отсутствіемъ анахронизмовъ. Ея редакторъ, заимствуя откуда только могъ различные эпизоды и приписывая ихъ Александру, такъ искусно все спаивалъ, что ничто не отзывается неправдоподобностью. Въ западныхъ же Александріяхъ Александръ прежде всего рыцарь, и вся обстановка, среди которой онъ воспитывается и дѣйствуетъ, чисто рыцарская; онъ представленъ дѣйствующимъ не въ древнее время, а въ рыцарское. Въ нашей Александріи ничего подобнаго нѣтъ: Александръ не вышелъ изъ рамокъ, очерченныхъ ему оригиналомъ нашего романа. Эго особенно сказывается въ томъ, что на Александра въ нашемъ романѣ не легла ни одна черта христіанства: покорность судьбѣ уже намѣчена въ его оригиналѣ, и авторъ романа только попалъ въ тонъ и провелъ его съ послѣдовательностью"... (стр. 240).

Эта вторая редакція, въроятно путемъ нъсколькихъ переработокъ, получила свою окончательную форму въ XIV-XV въкъ, вошла въ этомъ видъ въ составъ "Еллинскаго Лътописца", но затъмъ начинаетъ выходить изъ употребленія, а въ то же время приблизительно въ XIV-XV въкъ, начинаетъ распространяться сербская "Александрія", которая разошлась потомъ въ большомъ количествъ списковъ. "Видимое дъло, -- говоритъ тотъ же изслъдователь, -- псевдо-Каллисоеновская Александрія была вытёснена новой Александріей, сербской, пришедшейся больше по вкусу читателямъ, чъмъ ея предшественница. Такое явленіе нисколько не удивительно... Сербская Алевсандрія больше представляла ивтереса для читателя, чёмъ псевдо-Каллисоеновская. Она именно, а не псевдо-Каллисееновская, подходила подъ понятіе свётской литературы: въ ней романизма<sup>1</sup>) гораздо больше, чѣмъ въ псевдо-Каллисееновской. Ея герои произносять при удобномъ случав рёчи, которыя привлекали въ себё, особенно рёчи жалостныя. Затёмъ она приходилась по вкусу читателямъ множествомъ афоризмовъ, разсѣянныхъ во многихъ мѣстахъ, что сближало ее съ Пчелами, а Пчелы были любимымъ чтеніемъ нашихъ предковъ. Наконецъ, Александръ являлся въ ней полу-христіанскимъ героемъ: пророкъ Іеремія являлся его спутникомъ и помощникомъ, что, разумвется, больше удовлетворяло древне-русскаго человвка, воспитывавшагося подъ вліяніемъ церковно-христіанской литературы, чёмъ упоминание о Гермесе, о которомъ онъ не имелъ и представленія. Все это было причиной, почему псевдо-Каллисоенов-

<sup>1</sup>) Авторъ хочеть сказать-романическаго элемента.

ская Александрія, представляющая ту же идею, что и сербская, ничтожество человёка, — была вытёснена послёдней изъ домашняго обихода читателей, изъ вруга занимательныхъ повёствованій и сохранилась въ хронографахъ" (стр. 250).

Впослъдствін передълки продолжались: образовались еще третья и четвертая редавцін "Александрін", гдв старый тексть былъ совращенъ, но вибств съ твиз получилъ и невоторыя новыя добавленія: источникомъ ихъ послужилъ опять византійскій историческій памятникъ (Паралипоменонъ Зонары) и особливо сербская "Александрія", тъмъ временемъ распространившаяся въ нашей письменности. Эти новыя переработки относятся въ конецъ XV въка. Въ началъ XVI въка "Александрія" была передблана еще разъ, - какъ и предъидущія редакція, - въ составѣ того Хронографа, которому она принадлежала: прежній тевсть быль опять совращень, но опять получиль дополненія изъ новыхъ источнивовъ, тёмъ временемъ явившихся въ нашей письменности, а именно изъ переводной хроники Мартина Бѣльсваго, изъ старой подробной редакціи "Александрія", наконець, изъ появивщейся тогда въ переводъ мнимой вниги Аристотеля "Тайная тайныхъ". Была, наконецъ, и еще одна форма Алевсандрів, которую считали ея южно-русской редавціей, но она оказалась буквальной переписью русскими буквами стараго польскаго перевода латинской Historia de preliis <sup>1</sup>).

Объясненіе особеннаго успѣха сербской "Александріи", явившейся у насъ въ XIV — XV вѣкѣ, заключается въ томъ, что эта редакція еще расширяла элементъ чудеснаго, а кромѣ того давала самому Александру христіанскую окраску. Она послужила въ особенности предметомъ разысканій г. Веселовскаго. Происхожденіе сербской "Александріи" представляло вопросъ болѣе сложный, чѣмъ исторія "Александріи" болгарской: послѣдняя была прямо переводомъ греческаго текста псевдо-Каллисеена, въ связи съ извѣстными греческими хронистами, съ дополненіями изъ паматниковъ славяно-русской письменности; характеръ "Александріи" сербской представляется гораздо болѣе запутаннымъ. Подлинникъ ея былъ несомнѣнно греческій: есть греческіе тексты того же типа; въ переводѣ сохранились грецизмы, но есть и черты, указывающія на присутствіе элемента романскаго, и какъ видно изъ нѣкоторыхъ греческихъ руко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истринъ, стр. 186, 138 — 189, 251, 287—288, 313. Не совсёмъ понимаемъ, почему авторъ постоляно неправильно пишетъ имя Каллиссена. Непонятое имъ слово: "въ талбу" (стр. 230 и стр. 231 текстовъ) значитъ: въ заложники, отъ стараго слова "таль".

писей 1), этотъ романский элементъ находился уже и въ греческомъ текств, какой могь быть подлиникомъ сербской редакция. Между прочимъ, въ эпизодъ преданій о Троъ, внесенномъ въ "Алевсандрію", подобный греческій тексть приводить собственныя ниена отчасти въ ихъ обывновенной форив, а отчасти въ такой, которая указываеть, что онъ прошли черевъ латинскую форму: въ такой же латинизированной формъ эти имена повторяются и въ сербской редакціи Алевсандрія<sup>2</sup>). Эти особенности языка вибсть съ некоторыми подробностями самаго изложения приводили г. Веселовскаго въ заключенію, что и самый подлинникъ сербской Алевсандріи испыталъ средне-латинское и романское вліяніе. "Греческій источникъ сербской рецензіи, -- говорить онь, -- очевидно, не непосредственно выработался на грековизантійской почвё изъ какого-нибудь текста псевдо-Каллисеена; послѣдовательное употребленіе романизмовь и датинскій обликъ собственныхъ именъ указывають на знакомство редактора съ лятературой западной романтики, если не на посредство или вліяніе какой-нибудь западной, нынѣ утраченной обработки, въ род'ь Historia de preliis, пространный тевсть которой не разъ служиль намь комментаріемь въ нашему роману. Какь пересказана была по-гречески, по одной изъ позднейшихъ европейскихъ передёловъ, византійская повёсть о Floire и Blanceflor, утраченная въ подлинникъ, но сохранившаяся въ старо-французской поэмѣ, такъ вообще старые греческіе и византійскіе мотивы и разсказы, унесенные на западъ, возвращались на родину въ новомъ освѣщенія. Взятіе латинянами Константинополя (1203 г.), отврывшее пути западному литературному вліянію, взятіе Даміэтты (1220 г.), обновившее память мёстныхъ преданій о пророкѣ Іереміи, играющемъ столь видную роль въ сербской Александріитаковъ terminus a quo<sup>3</sup>) сложенія и ся греческаго подлинника. Другую хронологическую грань представляють списки старославанскаго перевода, восходящие въ XV въку; въ XIV - XV вв. могъ быть сдёланъ и самый переводъ, что отнесло бы время составленія греческаго подлинника въ XIII — XIV стольтіянъ". Далбе, указаніемъ о времени составленія этой формы "Алевсандрін" можетъ служить то, что псевдо-Каллисоеновы скиом, война съ которыми составляетъ одинъ изъ первыхъ подвиговъ Александра, замёнены здёсь куманами (половцами): Византія вела

Вѣнская, изданная Веселовскимъ въ приложеніи къ его изслѣдованію.
 Вапр.: Кандархусъ, Полукратушь, Вринеушь, Селевкушь, "скитъ Киросовъ" (Кировъ), Пріамушь и т. п.; вообще окончанія на us (ушъ), ез; переходъ Ø въ и п обратно.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Т.-е. хронологическій пункть, съ котораго можно считать это сложеніе.

### АЛЕКСАНДРІН.

съ ними войны, которыя завершились окончательнымъ пораженіемъ ихъ въ 1095 году, и по мнёнію г. Веселовскаго, появленіе ихъ имени могло быть отголоскомъ если не непосредственнаго, то близкаго воспоминанія. "Страннымъ въ нашей гипотезъ о западномъ источникѣ или источникахъ греческаго подлинника сербской Александрія представляется то обстоятельство, что до сихъ поръ между европейскими пересказами романа не встрътилось ни одного съ характерными признаками нашей редавци", --но есть указанія, что отдёльные, спеціально ей принадлежащіе, эпизоды были извёстны и въ западной литературё. Какъ мы замётили, собственныя имена передаются въ сербской Александрін, вслёдъ за греческимъ, латинизированнымъ подлинникомъ, особеннымъ образомъ: подобныя формы встръчаются и въ другихъ памятникахъ той же группы (какъ Троянская притча, о которой будемъ говорить далее, и др.) и указывають на известныя діалектическія особенности, а также на установившійся пріемъ и возможность западнаго вліянія <sup>1</sup>). Съ фактами этого сербо-романскаго вліянія въ древней русской повёсти мы еще встрѣтимся.

Что Алевсандръ Македонскій сделался уже въ древнее время героемъ любимаго героическаго и чудеснаго романа, легво объясняется его громкой исторической ролью. Онъ былъ исполнителемъ самаго сильнаго движенія греческой власти и цивилизацін на азіатскій востокъ, гдё онё и утвердились потомъ на цёлые в'яка. Его походъ въ Малую Азію, Персію и еще боле отдаленныя страны азіатскаго востока, о которыхъ до тёхъ поръ существовали только самыя темныя представленія, этотъ походъ былъ быстрымъ побъдоноснымъ шествіемъ, не могъ не поразить современниковъ и тёмъ болёе окружаемъ былъ чудесными сказаніями въ потомствѣ; возбуждала сочувствіе и личность самого героя, умершаго молодымъ, отличавшагося героической сиблостью и вибств мудростью и великодушіемъ. Новбишіе изслёдователи ставили вопросъ о томъ, гдё былъ источникъ этой героической повёсти-была ли это народная сага или книжный романъ, украшавшій подлинную исторію: въроятно, что въ составъ повъсти участвовало и то, и другое. Многія подробности не могли быть произвольно выдуманы внижникомъ, и впослёдствія въ "Александріи" легко приставали другія народныя сказанія; съ другой стороны, "Александрія" переполнена эпизодами чисто внижнаго рода, каковы, напр., многочисленныя посланія, кото-

<sup>1</sup>) Изъ исторів рожана в пов'єсти, І, стр. 437-451.

рыя пишеть и получаеть Александрь. Начало повѣсти, которое повторяется во всёхъ ся редавціяхъ и приписываетъ Алевсандру происхождение отъ египетскаго царя и волхва Невтанава, явившагося въ Олимпіадъ въ видъ египетскаго бога Аммона, -- представляется уже преданіемъ, которое хотёло привязать Александра въ Египту и городу Александріи: онъ получаетъ Египетъ не какъ плодъ завоеванія, а какъ законное наслёдіе. Но если одни эпизоды повёсти должны были прославлять городь Александрію, то другія редакція псевдо-Каллисовна носять іудейско-христіанскій характеръ: Александръ приходитъ въ Іерусалимъ; іудеи, видя невозможность сопротивленія, торжественно встр'явють его и на вопросъ: "какому богу служите вы?" ему отвъчали: "мы служимъ единому Богу, который сотворилъ небо и землю и все, что въ нихъ; никто изъ людей не можетъ Его постичь". Тогда Алевсандръ сказалъ: "тавъ какъ вы служите истивному Богу, то идите съ миромъ; Богъ вашъ будетъ монмъ Богомъ". И потомъ проровъ Іеремія является ему во снѣ, говорить ему объ истинной въръ, о Богъ-Саваооъ и т. д. Эта близость Александра въ нравственнымъ понятіямъ христіанскимъ не разъ высказывается въ теченіе разсказа: онъ со вниманіемъ слушаетъ поученія "нагомудрецовъ", воторыхъ нашелъ на дальнемъ востовѣ, и благоволить имъ; среди своихъ побъдъ и могущества онъ сознаетъ ничтожество земного величія, и если въ военныхъ дёлахъ отличается большимъ искусствомъ и хитростью, то въ своихъ нравственныхъ понятіяхъ выказываетъ великое смиреніе и мудрость. Отдаленные походы естественно давали поводъ въ невъроятнымъ разсказамъ о чудесахъ дальнихъ странъ, никъмъ раньше не виданныхъ — разсказовъ, которыхъ, конечно, невозможно было провърить.

Классическая слава подвиговъ, героическаго харавтера н мудрости Александра перешла и въ христіанскія времена. Не было историческаго лица, знаменитость котораго распространялась бы тавъ широво и привлекала такой интересъ: онъ сталъ центромъ богатой легенды. "Александрія" передаетъ много поучительныхъ изреченій, мудрыхъ ръшеній Александра въ родъ судовъ Соломона, и съ этой стороны отвъчала также вкусамъ древнихъ и средневъковыхъ читателей. Сопоставляя легендарныя черты Александра въ литературъ древней и средневъковой, г. Веселовскій указываетъ, какъ античный Александръ развивался, наконецъ, въ полу-христіанскаго героя. "Назидательный характеръ нашего памятника достаточно выяснияся изъ предъидущаго изложенія; онъ сознательно любитъ апофтегму: ею ше-

## АЛЕКСАНДРІЯ.

÷.,

голяетъ и Дарій, и Поръ, но особливо Александръ, сложившійся уже у Плутарха въ типический образъ царя-философа, бесёдующаго съ брахманами-гимнософистами (Плутархъ, псевдо-Каллисеенъ, Палладій), съ мудрецами (Талмудъ), философами, не даромъ сходящимися у его гроба, чтобы задуматься надъ бренностью земного величія. Въ то время, какъ средневъковые жонглёры увлекались представлениемъ блестящаго, щедраго царя, старая и новая новелла любили ставить его въ положения, вызывавшия общіе вопросы и философскія сомивнія". Таковы разсказы еще Цицерона и Валерія Максима, потомъ блаженнаго Августина и затёмъ средневёковыхъ сборниковъ, изъ которыхъ одинъ, напр., выводить самого Александра въ бестат съ наслъдникомъ древнихъ царей, отказавшимся отъ власти и проводящимъ все время въ склепъ, гдъ онъ перебираетъ кости, стараясь узнать, какія изъ нихъ принадлежали царямъ, какія рабамъ — и не находя между нимя никакой разницы".

"Этотъ идеализированный образъ Алевсандра полюбился отцамъ церкви, — продолжаетъ г. Веселовскій: — Василій Великій, Григорій Назіанзинъ, Іоаннъ Златоустъ приводятъ примёры его мудрости, спра́ведливости, воздержанія и милосердія, и цитирують его изреченія. Его слабости и порочныя увлеченія не забыты, но не всегда ведутъ къ отрицательной характеристикъ, какъ у Евсевія и Орозія: чаще они упоминаются какъ бы затёмъ, чтобы оттвнить положительныя стороны идеала: и такого-то героя, мудреца, одолѣлъ порокъ, скосила смерть!" Такъ, напр., писалъ о немъ Григорій Назіанзинъ въ своихъ стихотвореніяхъ, и старое русское "Преніе живота и смерти" вспоминаетъ о немъ въ томъ же смыслѣ: смерть похваляется: "Александръ Македонскій и удалой и храбръ, и всей подсолнечной царь и государь былъ, да и того азъ взяла!"

"Это представленіе чего то рокового усиливалось, въ иной связи, тёмъ мёстомъ, какое выпало на долю Александра въ талмудическихъ и христіанскихъ толкованіяхъ Даніиловыхъ пророчествъ. Вся его историческая роль явилась въ фаталистическомъ освёщеніи: побёдитель персовъ, создавшій всемірное господство македонянъ, онъ пришелъ какъ бы за тёмъ, чтобы уготовить такое же господство римскаго имени. Римляне славны уже тёмъ однимъ, что переяли власть македонянъ, говоритъ Златоустъ... Все это указываетъ въ христіанскомъ обществѣ на своеобразный интересъ къ Александровой легендѣ, отрывочныя упоминанія которой у церковныхъ писателей даютъ матеріалъ для исторіи ея позднѣйшихъ версій... Въ такой средѣ становится

ACT. PYCCE. JET. T. I

Digitized by Google

32

понятно сложеніе "христіанизованныхъ" Александрій въ родъ нашей и включенной эпизодомъ въ житіе Макарія римскаго; понятна своеобразная историко-политическая идея псевдо-Мееодіевыхь отвровеній, дёлающая Олимпіаду-Хусиоу матерью не только Александра, но и Византіи, сыновья которой властвують въ Римѣ, Царьградѣ и Александріи, - какъ съ другой стороны насъ не поразятъ ни церковныя изображенія легенды о полетв Алевсандра на грифахъ, примънительно въ Исайъ, гл. XIV, ни помъщение одного изъ чудесныхъ эпизодовъ Александрии въ Цвѣтникѣ XVI в., среди чудесъ, совершившихся въ Печерской обители, съ заглавіемъ: "А се иное чюдо Александра". Александръ христіанизовался<sup>" 1</sup>).

Чудеса, видънныя Александромъ въ далевихъ странахъ востова, тавже подпали христіанскому истолкованію. Выше мы указывали совпаденіе "Алевсандрін" съ апокрифическимъ сказаніемъ о пустынникъ Макаріи ("римскомъ"), жившемъ въ двадцати верстахъ отъ рая. Одна изъ старыхъ реданцій нашей "Алевсандрін" прямо воспользовалась этимъ свазаніемъ въ дополненіе своего изложенія: Веселовскій объясняеть, что самый аповрифь образовался на почвъ какого нибудь христіанизованнаго посланія Александра въ Олимпіадъ и Аристотелю, гдъ Александръ говорить о своемъ хождения въ страну блаженныхъ людей (Makares), съ воторыми авторъ апокрифа по типу и имени сблизилъ пустынножителя Маварія; съ другой стороны сербсвая "Алевсандрія", или ея греческій подлинникъ, воспользовалась, между прочимъ, сказаніемъ сходнаго типа, и въ заключеніе чудовищные народы н звёри, видённые Александромъ, обращались въ фантасмагорію христіанскихъ мытарствъ, а страна блаженныхъ приготовляла въ видѣнію рая: Алевсандръ былъ недалево отъ рая, но не могъ бы его видъть, потому что рай обведенъ неприступной стѣной <sup>2</sup>).

Таковъ былъ характеръ памятника, который пришелъ къ намъ еще въ древнемъ періодъ нашей письменности однимъ изъ первыхъ образцовъ внижной повъсти, и понятно, почему "Алевсандрія" распространилась у насъ едва ли не больше, чъмъ какое-либо другое произведение повъствовательной литературы. Уже въ своемъ первообразъ она являлась со всей привлекательностью повъствованія, которая приближала ее въ геронческому эпосу, съ великимъ обиліемъ чудеснаго, наконецъ съ приминеніями въ смыслѣ христіанской легенды и мисологіи. Не мудрено, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изъ исторія романа и повѣсти, І, стр. 420-424. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 305-829.

#### АЛЕВСАНДРІЯ.

f 1 -

на русской почвѣ она была еще прикрашена новыми баснословными и апокрифическими подробностями --- изъ домашнихъ внижныхъ источнивовъ... Рукописи ея весьма многочисленны, и многія изъ нихъ-, лицевыя", т.-е. иллюстрированныя <sup>1</sup>); Алевсандръ былъ знакомымъ именемъ въ произведеніяхъ народной письменности и въ народной картинкѣ<sup>2</sup>).

Выше мы привели мибніе одного изъ изслѣдователей нашей "Александрін", что въ обрисовкъ характера Александра она стоитъ нисколько "не ниже" западныхъ "Александрій" и рѣзко отличается отъ нихъ полнымъ отсутствіемъ анахронизмовъ, тогда какъ въ западныхъ романахъ Александръ изображается въ настоящей рыцарской обстановкъ, что является "неправдоподобнымъ"<sup>3</sup>). Можетъ быть, однаво, что эта черта западныхъ "Александрій", съ другой точки зрения, вовсе не была особеннымъ недостатвомъ. Русская "Александрія", хотя бы избъгала "анахронизмовъ", не была все-таки исторіей и не въ этомъ состоитъ историво-литературный интересъ памятника: если западныя поэмы приближали античнаго героя къ быту своего времени, это означало только, что онъ живъе воспринимали содержание сказаний, больше старались усвоить его идеальныя стороны. Трудъ западныхъ писателей быль болёе самостоятельной попыткой воспроизведения героической темы, когда работа нашихъ редакторовъ была только внѣшнимъ компилятивнымъ подборомъ подробностей. Въ этомъ именно была разница двухъ состояній литературнаго развитія.

Къ той же области южно-славянсваго литературнаго преданія, какъ сербская "Александрія", и въроятно той же эпохъ принадлежить одно сказание о Троянской войнь, извъстное въ старыхъ рукописяхъ подъ заглавіемъ: "Притча о кралехъ".

Троянскія сказанія были очень распространены въ средневъковой литературъ, особливо въ западной – между прочимъ вслёдствіе распространенной легенды о троянскомъ происхожденій западныхъ государствъ и народовъ; но источникъ этихъ сказаній былъ не Гомеръ, а позднъйшія сказанія, въ особенности мнимыя произведенія Дивтиса и Дарета. Дивтисъ былъ гревъ съ острова Крита, спутнивъ Идоменея: его мнимая исторія троян-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такая лицевая рукопись издана Обществоиъ любителей древней письменности, другую, "великолѣпно иллюстрированную", упоминаетъ Веселовскій изъ собранія Буслаева (Изъ ист. романа и пр. I, 450); еще одну иллюстрированную Александрію им видѣли въ библіотекѣ Павловскаго дворца, и т. д.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О послѣднемъ у Ровнискаго, "Русскія народныя картинки" (указатель). <sup>3</sup>) Истринъ, стр. 240.

ской войны долго оставалась въ неизвестности и открыта была уже при Неронъ, когда землетрясение раскрыло могилу Диктиса, гдѣ и хранилось его твореніе. Оно сохранилось только въ латинскомъ пересказъ, но неръдко упоминается у византійскихъ писателей, напр. въ хроникъ Малалы; древній славянскій переводъ Малалы, относимый къ Х въку, представляетъ старъйшее изложение троянской истории въ славяно-русской письменности. Диктисъ былъ въ своемъ разсказъ партизаномъ грековъ; напротивъ, на сторонъ троянцевъ стоитъ Даретъ (Dares). Это былъ опять упоминаемый въ Иліадъ троянскій жрець Гефеста и написалъ будто бы свою фригійскую Иліаду, восхвалявшую троянцевъ и сохранившуюся въ латинскомъ переводѣ, который ходилъ съ именемъ Корнелія Непота. Даретъ пользовался въ средніе въка особенною популярностью: на немъ основалъ Бенуа де-Сентъ-Моръ свой французский романъ о Троъ, который послужилъ образцомъ для латинской Historia destructionis Trojae Гвидона де Колумны, переведенной позднѣе на русскій языкъ. Сочиненія Диктиса и Дарета были на западъ въ числъ первыхъ печатныхъ внигъ въ концъ XV столътія.

Славяно-русская "Притча о кралехъ" представляетъ особую троянскую исторію. Въ древнѣйшемъ ея текстѣ она помѣщена при славянскомъ переводѣ византійской хроники Манассіи (половины XIV вѣка), послѣ разсказа о троянской войнѣ самого Манассін. Языкъ притчи отличается отъ перевода Манассіи и признается народно-болгарскимъ; но есть также хорватско-глаголическіе тексты этой повѣсти, которые вмѣстѣ съ болгарскимъ восходятъ, вѣроятно, къ болѣе древнему оригиналу; наконецъ, въ сокращенномъ и значительно обрусѣвшемъ изложеніи притча вошла, вмѣстѣ съ хроникой Манассіи, въ русскіе хронографы и существуетъ также во множествѣ отдѣльныхъ списковъ, подъ новымъ заглавіемъ: "Повѣсть о созданіи и поплѣненіи тройскомъ и о конечномъ разореніи, еже бысть при Давидѣ царѣ іудейскомъ".

Троянская притча обратила уже вниманіе Востокова своеобразнымъ написаніемъ собственныхъ именъ, аналогичнымъ съ тъмъ, какое мы видъли въ сербской "Александрія", и Востоковъ предположилъ уже для притчи латинскій источникъ; Веселовскій полагаетъ возможнымъ и источникъ романскій. Что оригиналъ притчи былъ вообще западный, это представляется несомвъннымъ послъ замъчаній Ягича, и особенно послъ подробныхъ сличеній Веселовскаго. Какой именно былъ этотъ источникъ, остается неясно. Нъкоторыя греческія слова, которыя встръчаются

въ притчѣ, приводили Миклошича къ заключенію, что она могла быть переведена съ греческаго; по мвѣнію Веселовскаго, это можно было бы допустить лишь при предположеніи, что самый греческій текстъ былъ переводомъ съ латинскаго или романскаго, сохранивъ черты его міросозерцанія и форму собственныхъ именъ. По содержанію притча распадается на двѣ части: первая, объ юности Париса, совпадаетъ съ различными средневѣковыми поэмами; вторая принадлежитъ только славянскимъ текстамъ, — но то и другое могло заключаться вмѣстѣ въ оригиналѣ славянской притчи, который до сихъ поръ остается, однако, неизвѣстнымъ: видно только, что составитель этого оригинала пользовался Овидіемъ (Героиды и Метаморфозы).

На вопросъ, где сделанъ былъ славянский переводъ повести, Веселовский зам'вчаетъ: "Сходство стиля и направления, а также и звувовыя особенности (упомянутыя выше) не позволяють отдёлить ее отъ сербской Александріи, относимой Ягичемъ въ Босніи и съверной Далмаціи, и отъ сербскихъ подлинниковъ бълорусскихъ Тристана и Бовы (о нихъ далёе). Именно въ указанной мъстности византійское и западное теченія могли скрещиваться и вызвать литературу переводовъ, распространившихся отъ Болгаріи до Россіи. Насколько эти переводы вѣрно сохранили намъ свои подливники, объ этомъ судить трудно; подлинника троянской повъсти мы не знаемъ, вакъ не знаемъ западнаго текста Александрів, который подходиль бы въ греко-сербскимъ версіямъ этого романа"... Здёсь, въ Босніи и северной Далмаціи, была именно удобная почва для сближенія славянской письменности съ литературой романской: некогда здесь шло движение богомильской ереси на западъ, здёсь составилась хорватская хроника попа Дувлянина, здёсь вскорё развилась по итальянскимъ образцамъ далматинская поэзія и т. д.

Въ славяно русской письменности троянскія сказанія, какъ и "Александрія", не получили такой самостоятельной обработки, съ примѣсями національнаго быта, какъ было съ тѣмъ и другимъ на западѣ. Единственныя напіональныя примѣненія состоять въ томъ, что рядомъ съ классическими именами являются передѣлки на славянскій ладъ: Ифигенія называется Цвѣтаною, Юнона — Юная, Юпитеръ названъ пророкомъ, а три богяни на судѣ Париса переведены "вилы-пророчицы". Парису, воспитанному пастухомъ, придано отчество: "Фарижъ Пастыревичъ" и т. п. Славянскому переводчику принадлежитъ, кажется, заключеніе, одинаково повторенное въ древней ватиканской рукописи и новѣйшей русской: "и такъ кончилось троянское кралевство… такъ Богъ

смиряетъ возносящихся, и съмя нечестивыхъ истребляетъ, какъ провозвёстилъ пророкъ, говоря: я видълъ нечестиваго превозносящимся и высящимся, и прошелъ мимо, и не наплось его мъсто, потому что Богъ праведенъ и любитъ правду, а пути нечестивыхъ истребляетъ и своею мышцею гордымъ противится, а право ходящимъ даетъ благодать и не лишаетъ добра ходящихъ не злобою". Было уже замъчено, что, собственно говоря, ничто въ троянской повъсти не приготовляетъ къ этому нравоученію. Впослъдствія, въ русскомъ Луцидаріи преданіе о Троъ сообщено съ суевърнымъ оттънвомъ: "Таможъ было превеликое Троянское царство; зломерзкого-жь ради волхвованія раззорися полущеніемъ божія чудодъйства, и въ конечную гибель суждено, яко отнюдь тамо нъсть жилища человъкомъ, но дивіи звъріе в зміеве тамо пожираютъ".

Въ старой славянской письменности были и другіе памятники, примыкавшіе въ троянскимъ сказаніямъ, но которые до сихъ поръ еще не были встръчены въ русскихъ рукописяхъ, какъ болгарское "Слово о ветхомъ Алевсандръ".

Гораздо позднѣе, повидимому, не раньше XVII вѣка, явился русскій переводъ троянской исторіи Гвидона де-Колумны. Это была одна изъ многихъ средневѣковыхъ варіацій Дарета и Дивтиса, составленная на латинскомъ языкѣ въ концѣ XIII вѣка: Троянская исторія получила романтическій характеръ, съ рыцарской обстановкой. Книга Гвидона еще въ концѣ XV вѣка прошла въ числѣ первыхъ печатныхъ книгъ по всей Европѣ и, наконецъ, дошла къ намъ, гдѣ помѣщалась, между прочимъ, въ Хронографѣ вмѣсто "Притчи о кралехъ". У насъ она также явилась въ числѣ первыхъ печатныхъ книгъ Петровскаго времени и имѣла много издавій вплоть до настоящаго столѣтія, при чемъ сдѣланъ былъ и новый ея переводъ.

Если можно было приблизительно опредёлять византійскій оригиналь "Александріи" и въ меньшей степени — Троянской притчи, то до сихъ поръ не было открыто слёда греческаго источника любопытнаго сказанія о царё Синагрипё (или "Слова о премудромъ Акирѣ"), представляющаго переработку сказан Тысячи и одной вочи о царѣ Сенхарибѣ и его мудромъ совѣтникѣ Гейкарѣ. Это сказаніе находилось въ составѣ того знаменитаго, потеряннаго въ 1812 году, сборника, изъ котораго извлечено было Слово о полку Игоревѣ, — но сказаніе о Синагрипѣ или Синографѣ сбереглось въ большомъ числѣ другихъ списковъ,

#### ТРОЯНСКІЯ СВАЗАНІЯ.

обывновенно позднихъ, но изъ воторыхъ одинъ восходитъ въ XV вѣку: по этому и по другимъ обстоятельствамъ очевидно, что сказаніе было очень популярно. Содержаніе его вкратцѣ слѣдующее. Царь Синагрипъ обладаетъ страной адорской (аравійсвой или ассурсвой) и наливской (ниневійской). У него есть мудрый советникъ, Акиръ, богатый, но бездётный: онъ тяготится этимъ одиночествомъ; вогда онъ умретъ, не будетъ у него васлёдника, некому будеть изъ мужского пола постоять на гробъ его и изъ дъвическаго — его оплакать. Онъ усыновляетъ сына своей сестры, Анадана, даеть ему наилучшія наставленія, и наконецъ, представляетъ его царю на свое мъсто. Но злобный Анаданъ хочетъ совсѣмъ уничтожить его-обвиняетъ передъ царемъ, что Авиръ измѣнилъ ему и хочетъ лишить его престола. Акирь долженъ быть казневъ, но върный слуга успёлъ спасти его. Между тёмъ, Фараонъ, услышавъ о мнимой смерти Авира, посылаеть Синагрипу запросъ, чтобы онъ прислалъ Фараону такого строителя, который построиль бы ему домъ между небомъ . и землей: если царь пришлетъ такого, то Фараонъ четыре года будетъ платить ему дань, — нътъ, то царь долженъ платить Фараону. Царь не знаеть какъ быть; тогда слуга открываетъ, что Авиръ живъ, и Синагрипъ посылаетъ его подъ другимъ имепемъ въ Египеть, гдё онъ успёшно разрёшаеть задачу: онъ пріучиль двухь орлиць взлетать на воздухь съ клёткой, въ воторой посажень быль мальчикь; орлицы взлетёли, и мальчикь вричалъ сверху, что строители готовы и пусть только египтяне подають имъ каменья и известь. Подобнымъ образомъ онъ рвшаеть другія загадки Фараона, возвращается домой, гдб царь осыпаетъ его почестями; Анаданъ былъ жестово наказанъ.

Разсказъ совершенно сходенъ со сказкой Тысячи и одной ночи, до самыхъ собственныхъ именъ. Путь, какимъ она пришла къ намъ, до сихъ поръ не выясненъ: не было встрёчено греческаго памятника, который могъ быть оригиналомъ нашего сказанія, но что подлинникъ былъ именно греческій, въ этомъ едва ли можетъ быть сомнёніе <sup>1</sup>).

Указаніемъ на его существованіе можетъ служить давно отмѣченное и недавно изданное сказаніе, изъ котораго оказывается, что съ этимъ царемъ Синагрипомъ совершилъ одно чудо Николай Чудотворецъ. Царь Синагрипъ отправляется моремъ на войну, возстали великіе вѣтры и корабль готовъ былъ разбиться. Въ то время былъ у него "рядца" (совѣтникъ), именемъ Акиръ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Нѣкоторыя черти въ старой редакція Синагрипа, указывающія на греческій оригиналь, отмѣчевы въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 83-84.

премудрый и "зѣло крестьянъ" (очень хорошій христіанинъ); онъ сказалъ царю: призови святого Николу и объщай ему ванувъ и свъчу, и избавитъ тебя изъ моря. Царь возрадовался его словамъ, сдёлалъ все по его совёту и началъ призывать святого Ниволу. И пошелъ корабль по морю и пришли они въ свой городъ. И спросиль царь Акира: кто есть святой Никола, призови его ко мий; тотъ сказалъ: есть митрополить въ Халкидонв, именемъ Өеоктиристъ — тотъ можетъ призвать Николу въ образъ человёка. Царь послаль звать митрополита въ себё "на бравъ" (?), такъ какъ "царь объщалъ на моръ святому Николъ канунъ и свѣчи, и трапезы и столы готовы". Өеоктиристь пришель, но, чтобы призвать Николу, надо было выстроить церковь. Въ три дня была построена церковь, отслужена была литургія, молебенъ, освященъ канунъ; съли за трапезу; Осоктиристь готовиль мъсто святому Николь, безъ котораго нельзя вкусить брашна. Предстоящіе не върили и думали, что это ложь; но вскоръ Осоктиристъ увидѣлъ идущаго святого Николу, быстро вскочилъ и пошелъ на встричу къ нему съ свичами и кадиломъ. Святой Николай свазаль: "быль я на моръ Тиверіадскомъ, и поднялась великая буря, и начали корабли утопать, и корабленники возопили и начали призывать мое имя, и я избавиль изъ моря ворабль". Өсоктиристъ спросилъ его: "а что ты у нихъ взялъ?" Святой Николай сказаль: "объщали миъ канувъ и свъчи и темьянъ, и дали мнѣ печенаго тъстянаго кура", и показалъ, что ему дали. Өеовтиристъ сказалъ ему <sup>1</sup>): "а я бы ради этого твстянаго кура и трехъ ступеней не ступилъ", а святой Никола, услышавъ эти слова отъ "святого" Осоктириста, возвратился отъ входа царевой палаты и сказаль: "ты гордь, а называешься святителемъ, но сотворю на тебя молитву Вышнему царю Христу Богу". Өеовтиристь паль къ его ногамъ съ плачемъ, парь и всѣ люди умоляли святого Ниволу, чтобы онъ вошелъ въ палату; святой Нивола вошель въ цареву палату и благословиль брашна и вино и питье, и начали всть и пить, а святой Нивола сталъ невидимъ. Царь и съ нимъ всв люди прославили Бога в сотвориля честный праздникъ святому Николь. А святого Өеоктириста за эти "три ступени" святые отцы велёли по три года не поминать, а велбли поминать только на четвертый годъ-тогда бываетъ високосъ, -а святого Николу велѣли святие отцы поминать трижды въ годъ: въ день его рожденія, на его успеніе и на перенесеніе его мощей.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ одномъ варіантѣ пишется: "рече философіею", т.-е. съ високоуміемъ.

# СКАЗАНІЕ О СИНАГРИПЬ ИЛИ ПРЕМУДРОМЪ АБИРЬ.

"Патріархомъ" легенды предполагается Өеостириктъ Пелекнтскій, исповёдникъ VIII вёка, который патріархомъ не былъ. Имя его не было особенно знаменито, такъ что образованіе легенды надо относить ко времени довольно близкому, когда оно еще не было забыто; въ это время и должно было существовать на греческомъ языкъ сказаніе о Синагрипъ.

Извёстность сказанія въ греческой литературѣ подтверждается еще совсёмъ съ другой стороны, а именно содержание его повторяется почти буквально въ эпизодѣ баснословной біографія Езопа, приписываемой византійскому ученому монаху половивы XIV въка, Максиму Плануду. Біографія по обывновевію представляєть компиляцію, и нов'яйшіе критики ся приходили къ завлюченію, что біографія носить только имя Плануда, но была сочинена не имъ; издатель біографія по тексту, очень мало отличному отъ Планудова, Вестерманиъ, полагалъ ее около Х въка; слъдовательно въ подобной, болъе далекой порѣ должно быть относимо и существованіе арабской сказки въ византійской литературь. Дёлалось и обратное предположеніе, что въ арабский сборникъ сюжетъ сказки попалъ изъ греческаго источника; но для насъ этотъ вопросъ безразличенъ. Когда сказаніе о Синагрипѣ явилось въ славяно-русской письменности, остается, по обывновенію, неизвѣстно: древнѣйшій руссвій списовъ относится въ XV въву; въ тому же времени относится сербо-хорватскія редакцін, весьма отличныя оть нашвхъ, и уже это одно заставляетъ предполагать гораздо болже раннее появвленіе памятника; далёе, кромѣ того, что нашелся довольно старый сербскій списовъ, сходный съ древней русской редавціей сказанія, аналогія другихъ памятниковъ заставляетъ предполагать, что и здъсь переводъ былъ не русскій, а южно-славянскій. На старое происхождение его увазывають арханческия черты 835JR8.

Сказаніе, повидимому, было очень попудярно и списки его доходять до XVIII столётія. Между прочимъ видимо нравились поученія Акира Анадану, и они встрёчаются въ старыхъ рукописяхъ въ видё отдёльныхъ статей, съ заглавіями: "поученіе отъ святыхъ книга о чадёхъ" и т. п. Сборники наставительныхъ нареченій, какъ особенно "Пчела", были вообще весьма любимы въ старину: въ эту категорію вошли и поученія Акира. Акиръ учитъ Анадана хранить царскую тайну — пусть она сгніетъ въ его сердцё, — уважать умъ въ человёкъ, не смёяться надъ чужими недостатками, не завидовать чужому счастію, быть правдивымъ. "Чадо, — говоритъ онъ, — лживъ человёкъ исперва вязьюбленъ будетъ и наконецъ въ смёсё (будетъ осмёянъ) и въ укоризнё бываетъ; лжива человёка рёчь яко птича шептанія суть, и безумніи послушаютъ его. Сыну, уне (лучше) есть человёку добра смерть, нели золъ животъ; сыну, уне есть овча нога въ своею руку, нели плече въ чужей руцё, и ближнее овча нога въ своею руку, нели плече въ чужей руцё, и ближнее овча уне есть, нели далней волъ; уне есть единъ врабьи, иже въ руцё держиши, негли тысяща птича, летяща по аеру; уне есть коноплянъ портъ, иже имёсши, нели брачиненъ (шелковый), его же не имёсши". Онъ прибавляетъ и простыя житейскія наставленія: не ходи на обёдъ, не побывавши прежде у хозяина; когда много выпьешь, то поменьше говори, и прослывешь умнымъ человѣкомъ; на пиру долго не сиди, чтобъ тебя не прогнали раньше твоего ухода. Въ концѣ Акиръ говоритъ своему чаду: "уже научихъ тя о Христѣ Іисусѣ".

Поздивитая редакція потеряла многія древнія черты, но получила много русскихъ примвненій, которыя приближали ее къ тону русской сказви. Она вообще короче древней, собственныя имена испорчены и прибавлены русскія подробности: Акиръ, между прочимъ, учитъ сына русской грамотв; освободившись изъ заключенія, онъ идетъ "въ баняхъ паритися"; у него своя дружина — "отроки"; царя Фараона окружаютъ "посадники"; въ поученіи говорится, вброятно, пословицею, "добро сытому у великаго князя оббда ждать, также и праведному смертнаго часу ждать", тогда какъ обыкновенно упоминаются цари. Между прочимъ, въ поздивйшихъ спискахъ Акиръ остерегаетъ сына отъ тѣхъ же пороковъ, какіе Максимъ Грекъ, авторъ Домострои и другіе наши моралисты XVI—XVII в. осуждали въ своихъ современникахъ.

Въ томъ же сборникъ, гдъ находилось Слово о полку Игоревъ и свазаніе о Синагрипъ, было еще одно произведеніе, свъдъніе о которомъ сохранилось въ упоминаніи Карамзина. Оно называлось "Дъяніе и житіе Девгеніево Акрита". Долго оно считалось потеряннымъ и найдено было мною около 1856 года въ одномъ погодинскомъ сборникъ Публичной Библіотеви. О древнемъ текстъ извъстны изъ Карамзина лишь немногіе отрывки съ интересными подробностями содержанія и языка. Текстъ новъйшій (въ рукописи XVII—XVIII въка и не имъющій окончанія) значительно измънился отъ въкового обращенія въ рукахъ нашихъ книжниковъ, утративъ многое изъ старины и, какъ новъйшія редакціи Синагрипа, впадаетъ въ тонъ русской книжной сказки.

Въ "Девгении" мы имъемъ отражение византийскаго эпоса Х въка, не достигавшее до средневъкового запада. Содержаніе эпоса состоить въ слёдующемъ. Сарацинскій или аравитскій царь Амиръ влюбился въ дочь одной набожной вдовы царскаго рода въ землѣ греческой; онъ собралъ войско и пошелъ "пакости творити въ греческой землѣ для ради красоты дѣвицы тоя", похитилъ дёвушку и сврылся. Вдова посылаетъ трехъ сыновей въ погоню: "идите вы, -- сказала она имъ, -- и угоните Амира царя и отоймите сестрицу свою преврасную; еще сестры своея не возмете, и вы сами тамо головы своя положьте". Братья снарядились и бросились за Амиромъ, какъ ястребы златокрылатые; на границъ земли аравитской они встрътили стражу Амира и начали бить ее, "яко добрые косцы траву коснти". Прібхавши потомъ къ стану царя, братья подняли на копья царскій шатеръ, и Амиръ предложилъ имъ бросить жребій, кому изъ нихъ достанется биться съ нимъ за сестру ихъ; три раза быль брошень жребій и каждый разь приходилось меньшому брату, потому что онъ родился вмёстё съ сестрой. Амиръ былъ побъжденъ на поединкъ, но соглашался принять истинную въру, если братья отдадутъ ему сестру свою. Братья спросили ее, какъ жила она у царя Амира: я разсказала ему о вашей храбрости, -- отвѣчала она, -- и онъ не велѣлъ никому входить въ мой шатеръ, велѣлъ сродникамъ скрыть мое лицо, и разъ въ мѣсяцъ прівзжалъ посмотрѣть на меня издалева; по если Амиръ врестится, то не нужно вамъ зятя лучше его, потому что онъ и славою славенъ, и силою силенъ, и мудростію мудръ, и богатствомъ богать. Братья согласились, и Амиръ, собравши множество сокровищъ, отказался отъ своего царства и убхалъ въ землю греческую; свадьбу отпраздновали великолёпнымъ пиромъ. Между твиъ мать Амира услышала о его отступничествѣ и послала трехъ сарацинянъ на волшебныхъ коняхъ, вывести Амира изъ греческой земли; въ то же время царица Амира царя ввдъла зловъщій сонъ; призваны были волхвы, книжники и "фарисен", и объявили, что за Амиромъ присланы гонцы изъ аравитской земли. Гонцы действительно были найдены въ тайномъ ивств за городомъ; ихъ крестили, а волшебные кони были отданы тремъ братьямъ-богатырямъ. Черезъ нёсколько времени у Амира родился сынъ; его назвали Авритомъ, а въ врещени дали ему имя: преврасный Девгеній. Онъ рось не по днямъ, а по часамъ; на тринадцатомъ году онъ уже готовился къ воинскимъ потвхамъ. "самъ же юноша врасенъ велми, лице же его яко снъгъ, а румяно яко маковъ цетъ, власы же его яко злато, очи же

его велми великія яко чаши". Однажды, когда отецъ выбхаль съ нимъ на охоту, Девгений изумилъ его и всёхъ спутнивовъ неустрашимостью своей въ борьбъ съ дивими звърями; туть же убиль онъ четыреглаваго змія и съ тёхь порь сталь думать о ратныхъ дълахъ. Сначала побъждаетъ онъ Филипата, -- который называется въ погодинской рукописи: "Филипъ-папа", --и воинственную дочь его Максиміану, которые хотёли вёроломно завлечь его въ себѣ; побѣжденный Филипать сказалъ Девгенію, что есть на свётё витязь храбрёе и сильнёе Девгенія, Стратигь съ четырьмя сыновьями и дочерью Стратиговной, которая имбеть мужскую дерзость и храбрость и которой напрасно добивались многіе цари и короли. За такое извѣстіе Девгеній обѣщалъ отпустить Филипата, — "только возложу знаменіе на лице твое протчаго ради времени" (т. е. на будущее время), — но хотълъ сперва увбриться въ справедливости его словъ: сдавъ Филипата отцу, а Максиміану матери своей, Девгеній отправился на новые подвиги, несмотря на всъ увъщанія Амира. Погодинская рукопись прерывается на описании похищения Стратиговны: изъ замѣтовъ Карамзина о старой рукописи видно, что Девгеній побъднят и Стратига, и женияся на славной врасавицъ.

Византійскій подлинникъ "Дбянія" быль удостовбрень только въ послъднее время. Нашелся если не самый оригиналъ нашего текста, то очень близкое произведение, - какъ и предполагалось, геронческий эпосъ Х въка изъ эпохи борьбы Византи съ сарацинами. Русская повёсть представляеть значительныя отличія отъ изданной греческой поэмы, но основныя черты содержания тѣ самыя. Въ греческой поэмѣ исторія героя обставлена определенными историческими подробностями, отнесена въ определенной мустности; въ руссвой повусти эти черты стерлись, потому что были безразличны, и главное внимание обращено на подробности героическія и сказочныя, между прочимъ такія, воторыхъ нътъ въ изданной греческой поэмъ. Въ основъ славянскаго перевода могъ лежать особый греческій пересказь. Какъ стерлись историческия черты, такъ въ славяно русской повъсти слабъе выразился и любовный элементь, а взамънъ усилевъ элементь религіозный, и вмісто борьбы національной между греками и сарадинами сильнѣе выступаетъ борьба религіозная между православными и погаными. Идуть приготовления къ бою: "И начаша братаничи меньшово брата крутить (вооружать, готовить въ битвф), а гдф стоятъ братаничи, и на томъ мюсть ави солнце сіяеть, а гдё Амира царя крутять, и тамъ нёсть свѣта, аки тма темно, — братія же ангельскую пѣснь во Богу

#### девгеніево дъяніе.

возсылающе: Владыко, не поддай созданія своего въ поруганіе поганымъ". Подобное противоположеніе встрѣчается и въ русскомъ духовномъ стихѣ о Дмитровской субботѣ: "христіане-то какъ свѣчи теплятся, а татары какъ смола черна" и т. д. Девгеній по-гречески есть Василій Дигенисъ, т. е. двуродный, потому что онъ былъ сынъ сарацина Амира и гречанки; бабка его по греческой поэмѣ — вдова Андроника Дуки, который прославился въ царствованіе Өеодоры и Льва Мудраго; царь аравитской земли Амиръ есть эмиръ и пр. "Дѣяніе" пришло въ русскую письменность вѣроятно опять изъ южно-славянскаго источника, но въ самыхъ рукописяхъ южно-славянскихъ до сихъ поръ не было встрѣчено.

Отголоски Дигениса остались и въ нашей народной поэзіи.

Наконецъ, еще одно сказаніе находилось въ старомъ сборвикъ, заключавшемъ Слово о полку Игоревъ: это было сказаніе объ Индѣйскомъ царствѣ. Оно сохранилось въ другихъ рукописяхъ, было очень популярно въ старой письменности и опять оставило свои отраженія въ народной поэзіи. Сказаніе объ Индія богатой есть знаменитое въ средніе въка посланіе Пресвитера Іоанна въ греческому императору Мануилу. Въ XII столѣтін, или еще ранѣе, въ западной Европѣ начали говорить о существовании сильнаго христіанскаго государства въ Азін, которымъ управлялъ царь и вмъстъ священникъ Іоаннъ (Presbyter Johannes). Извѣстное сперва по темнымъ преданьямъ, имя это появилось въ сочиненіяхъ путешественниковъ, напр. у Плано-Карпини, Рубруввиса, Монте-Корвино и другихъ, которые съ увъренностью говорили о загадочномъ пресвитеръ; но извъстія ихъ противорѣчили одно другому и представленія о неизвѣстномъ царствъ запутывались болье и болье. Предавіе, впрочемъ, сохранялось, и имя пресвитера Іоанна вошло въ народныя легенды: извъстные три царя, отправляясь съ востока въ Виолеемъ, поручали будто бы Іоанну управленіе своими индёйскими цар-ствами. Были въ обращеніи письма, которыя писалъ онъ къ греческому императору, къ Фридриху Барбаруссѣ и др. о чу-десахъ своего царства. Мандевиль разсказывалъ о немъ въ своемъ сказочномъ путешествія. Личность пресвитера Іоанна представлялась въ самыхъ смутныхъ чертахъ, но не подвергалась сомнънію, твиъ болѣе, что хотѣли вѣрить удивительнымъ чудесамъ, воторыя находились въ его странъ. Его считали татарскимъ ханомъ, принявшимъ христіанство, индъйскимъ царемъ и несторіанскимъ патріархомъ; дёлали его главою сказочныхъ рахманъ, о которыхъ говорила исторія Алевсандра; поздибе его перенесли въ Абиссинію, гдъ путешественники описывали что-то подобное христіанскому царству Іоанна. Въ эпоху врестовыхъ походовъ надъялись, что могущественный пресвитеръ придетъ въ Іерусалимъ и освободить эту землю отъ враговъ христіанства. Онъ — могущественный царь и первосвященникъ вытетъ, ему служать цари и епископы, его страна преисполнена неисчислимыми богатствами и невиданными чудесами. Когда греческій царь Манунлъ послалъ въ нему свое посольство съ дарами и спрашивалъ объ его царствъ, то царь Иванъ сказалъ послу: "рцы царю своему Манувлу-аще хощеши увъдать мою силу и вся чудеса моего царства, продай все свое царство и приди ко мят самъ, и послужи мнъ, и поставлю тя у себя слугою вторымъ или третьимъ... аще восхощеши писать царства моего, и ты со всёми книжники свовми не можеши исписати моего царства до исхода души твоей, и ни твоего царства не станеть, и тебя съ харатьею, на чемъ мое царство исписати, занеже нелзъ тебѣ моего царства земли писати и всѣхъ чудесъ. Азъ бо есмь до объда патріархъ, а послъ объда царь, а царь есми надъ треми тысящами цари и шести сотъ, а поборникъ есми по православной въръ Христовой, а царства моего итти на едину страну 10 мѣсецъ, а на иную страну не вѣдаю в самъ, гдѣ вебо и земля сотвнулась", и т. д. Кромъ этихъ богатствъ, средневѣковое воображеніе наполнило страну царя Ивана всякими чудесами: тамъ живутъ удивительные люди, пигмен и веливаны, люди съ четырьмя руками, люди-половина пса и половина человъка, люди съ очами и ртомъ на груди, люди съ скотьими ногами, сильные блёднолицые люди, такъ что "единъ ударится на тысячу человъкъ" и т. д.; родятся въ той странъ всякіе чудные звѣри, птица фениксъ, всякіе дорогіе камни, между прочимъ камень, который свѣтитъ ночью точно огонь горить; есть море песочное и ръка, которая три дня течетъ каменьемъ безъ воды; страна полна обиліемъ и нътъ въ ней ни татя, ни разбойника, ни завистливаго человека. Когда царь Иванъ идетъ въ походъ (у него сто тысячъ конной рати и сто тысячъ пѣшей), то передъ нимъ несуть двёнадцать врестовъ и двёнадцать стяговъ, и одинъ врестъ деревянный съ изображеніемъ Господня распятія, а въ сторонѣ того вреста несутъ золотое блюдо, на воторомъ положена одна земля, "и смотря на эту землю, мы вспоминаемъ, что отъ земли созданы и въ землю опять пойдемъ",

# СКАЗАНІЕ ОБЪ ИНДЪЙСКОМЪ ЦАРСТВЬ.

а на другомъ золотомъ блюдъ драгоцънный камень и "четій жемчугъ", которымъ означается величіе Индъйскаго царства, и т. д.

Происхождение сказания до сихъ поръ не выяснено въ самой западной литературъ, гдъ оно было въ средніе въка чрезвычайно распространено: явилось ли оно изъ греческаго источника или возникло самостоятельно на западной почвь. Некоторыя подробчности посланія допускали возможность перваго предположенія, но до сихъ поръ не было найдено никакого слъда греческаго оригинала. Нашъ новъйшій изслёдователь, разлагая посланіе (какъ мы знаемъ его теперь) на его составныя части, находить, что оно отличается двойственнымъ харавтеромъ – религіознымъ и сказочнымъ: пресвитеръ Іоаннъ есть христіанскій царь, смиренный служитель Христа, аттрибуты его власти — церковнаго характера. онъ-ващитникъ гроба Господня и т. д.; съ другой стороны его царство — страна чудесъ: въ его царствъ живутъ различные звъри, текуть особыя ръки, живуть рахманы, амазонки, десять племенъ іудейскихъ и т. п. Съ теченіемъ времени Посланіе пресвитера встр'ятилось съ "Александріей"; такъ какъ въ обояхъ произведеніяхъ была затронута Индія съ ея чудесами, то между двумя произведеніями естественно вознивло взаимоабйствіе: Александру стали приписывать то, что находилось въ царствъ пресвитера, а пресвитеру то, что видълъ Алевсандръ. Но если взять не позднія, а древнюю редакцію латинскаго посланія, то въ ней не окажется нивакого сходства съ "Алевсандріей". Александръ не видалъ ни одного чуда, которыя находятся въ царствѣ пресвитера: это какъ будто двѣ совершенно. различныя Индія, если не считать рахманъ и амазоновъ, --- но они и не могутъ идти въ счетъ въ виду своей общензвъстности и помимо псевдо-Каллисоена. Нашъ изслёдователь замёчаетъ, что еслибы послание явилось въ Византии, то было бы естественно ожидать въ немъ отголосковъ "Александріи"; если же этого нътъ, то можно предполагать, что сказочная сторона посланія составилась независимо отъ псевдо-Каллисоена, въ то время и въ томъ мъстъ, гдъ псевдо-Кяллисоенъ еще не былъ извъстенъ, -а на западѣ онъ сталъ распространяться главнымъ образомъ только съ XI въка. Представляется такой выводъ, что религіозная часть посланія, сопоставленіе пресвитера Іоанна съ императоромъ Манунломъ, могла образоваться на византійской почвъ и для заимствованія изъ псевдо-Каллисоена не было основаній, потому что вся обстановка пресвитера христіанская, — вменно въ этой части посланія и замѣчаются вѣкоторые грецизмы. Но если доля латинскаго посланія могла быть заимствована съ гре-

511

ческаго, то другая часть его, сказочная, составилась на западѣ на основании одного еврейскаго баснословнаго путешествія IX вѣка или другого подобнаго источника. Съ прибавкой сказочнаго элемента посланіе получило новый интересъ и стало широко распространиться на западѣ: образовался цѣлый рядъ редакцій, которыя все болѣе дополняли содержаніе посланія новыми чудесами <sup>1</sup>).

Этой судьбой памятника опредѣляется и происхожденіе славяно-русскаго сказанія объ Индѣйскомъ царствѣ. Оно было, безъ сомнѣнія, переведено съ латинскаго, по одной изъ болѣе старыхъ редакцій: латинскій исгочникъ обнаруживается въ переводѣ цѣлымъ рядомъ латинизмовъ, какъ напр.: "сатырѣ" (satyri), "гигантешь" (gygantes), "тигрисъ" (tigres), "мнокли человѣци" (monoculi), "леонисъ, лютый звѣрь" (leones), "урши бѣлія, рекше медвѣди" (ursi albi), "бовешь", будто бы звѣрь о пяти ногахъ (boves) и т. п. Представляется очень вѣроятнымъ, что мѣстомъ изготовленія перевода былъ тотъ самый пунктъ южно-славянской литературной дѣятельности, гдѣ мы уже видѣли встрѣчу византійскихъ и латино-романскихъ вліяній, именно Боснія и сѣверная Далмація, отвуда вышла сербская "Александрія" и Троянская "притча".

По общему отношенію въ Индін Сказаніе сближалось съ "Александріей" и послужило въ допозненію послѣдней. Такъ именно оно вошло во вторую редакцію русской псевдо-Каллисееновой "Александріи", а такъ какъ послёдняя существовала уже въ началѣ XV вѣка, то первая редавція Свазанія можетъ быть отнесена въ конецъ XIV въка или даже въ XIII-XIV в., въ упомянутой выше мѣстности. "Очевидно, — завлючаеть г. Истринъ (стр. 62), — въ XIII — XIV въкъ на Далматинскомъ побережьъ было особенное литературное движение, во время котораго совершались переводы съ греческаго и латинскаго языковъ. Въ Сербіи это было царствованіе Нёманей, а извёстно, что они стремились создать независимое государство не только въ политическомъ, но и въ умственномъ отношеніяхъ. Нътъ особенныхъ указаній на то, что переводъ Сказанія объ индъйскомъ царствъ сдёланъ былъ на сербскій языкъ: памятникъ слишкомъ малъ, да къ тому же первая редавція его въ отдёльномъ спискѣ не сохранилась. Но въ виду всего сказаннаго, въ этомъ нътъ ничего неправдоподобнаго". Болбе древняя редавція Сказанія вошла

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Истрянъ, стр. 7-9, 11.

въ "Алевсандрію"; вторая редавція существуетъ въ отдѣльныхъ спискахъ.

Исторія Варлаама и Іоасафа, или Іосафата, была чрезвычайно любима въ средніе въка на Востокъ и на Западъ. Іоасафъ - сынъ индейскаго царя Абеннера (въ нашемъ старомъ переводъ: Авенира), идолопоклонника и гонителя христіанства. Когда у царя родился сынъ неописанной красоты, звъздочеты предсказывали ему славу и богатство; но мудр'йшій изъ нихъ заибтилъ, что царство его будетъ не въ этомъ мірѣ и что царевичь вброятно сделается последователемь гонимой религии. Чтобы отвратить эту опасность, царь выстроилъ сыну богатыя палаты, окружилъ его роскошью, но держалъ взаперти, чтобы предотвратить всякія встрёчи съ бёдствіями жизни и также съ христіансвимъ ученіемъ. Но царевичъ понялъ наконецъ, что живетъ въ завлючения, и жаловался отцу, что не можеть выносить этой жизни. Царь разрёшиль ему выходить, но велёль, чтобы на дорогѣ его удаляемо было все печальное; царевичу случилось однако встрътить двухъ людей, проваженнаго и слъпого, потомъ дряхлаго старца: онъ понялъ, что на земяв есть страданіе и смерть. Онъ сталъ задумываться надъ тщетою жизни и искалъ, ято бы могъ его просвътить. По высшему отвровению узналъ объ этомъ святой пустынникъ Варлаамъ и подъ видомъ купца. иришелъ въ индъйскую землю; онъ говорилъ приставнику Іоасафа, что имветь драгоцвиный вамень, который хотвлъ продать царевичу. Камень имвлъ чудесное свойство: онъ освъщаеть истиной сердца слёпыхъ, отврываетъ слухъ глухимъ, исцёляетъ больныхъ, изгоняетъ демоновъ, но онъ виденъ только людямъ съ здоровыми очами и чистымъ тъломъ. Царевичъ пожелалъ видъть камень, но Варлаамъ сказалъ, что долженъ испытать сперва его разумъ. Слёдуетъ затёмъ рядъ притчъ, которыми Варлаамъ постепенно разъясняеть ему христіанское ученіе. Сюжеты разсказовъ взаты отчасти изъ евангельскихъ притчъ, отчасти изъ восточныхъ свазаній. Въ концѣ концовъ Варлаамъ креститъ царевича и уходитъ, оставивъ ему по его просьбѣ свою грубую одежду. Между тѣмъ царь узнаетъ о сношеніяхъ царевича съ Варлаамомъ, посылаетъ за пустынникомъ погоню, призываетъ одного мудреца своей вёры, чтобы разубёдить царевича, но самъ мудрецъ въ бесёдахъ съ царевичемъ обращается въ христіанство и бъжитъ въ пустыню; наконецъ царь призываетъ волшебника, который съ помощью демоновъ старается возбудить страсти въ юношѣ, окружаетъ его красавицами, но царевичъ остается 33

MCT. PYCCR. JHT. T. I.

непоколебимъ, и самъ волшебникъ обращается въ христіанство. Царь раздёлилъ, наконецъ, свое царство и отдалъ половину его царевичу, ожидая, что заботы правленія возвратять его къ прежней въръ; царевичъ не сопротивлялся, началъ правленіе, научилъ свой народъ истинной въръ и сдълалъ свою землю образцомъ христіанскаго царства. Наконецъ обратился въ христіанство самъ царь Авениръ. По его смерти новый царь нъсколько лёть правиль еще своимъ народомъ, оплакивая отца, но затёмъ, назначивъ царемъ одного изъ вельможъ, ръшился удалиться въ пустыню. Опечаленный народъ погнался за нимъ и вернулъ его, но Іоасафъ повторилъ ему свое ръшеніе и тайно ушелъ въ пустыню въ той власяницъ, которую нъвогда оставилъ ему Варлаамъ. Два года онъ свитался въ пустынъ, отысвивая своего учители среди всякихъ лишеній и искушеній, придумавныхъ дыяволомъ, пока другой пустынникъ указалъ ему путь къ Варлааму. Царевичъ прожилъ въ пустынъ тридцать пять лътъ, схоронилъ своего учителя и затёмъ самъ скончался. Похоронилъ его тотъ же самый пустынникъ, который указалъ ему путь къ Вардааму. Въ видёній одинъ страшный мужъ велёлъ ему идти въ индъйское царство и возвъстить о смерти царевича; пришелъ царь съ толпой народа, нашелъ тъла царевича и Варлаама нетлёнными и благоуханными и торжественно перенесъ ихъ въ столицу.

Оригиналомъ нашего сказанія былъ греческій памятникъ, авторомъ котораго считали Іоанна Дамаскина или другихъ Іоанновъ. Давно дёлалось предположеніе, что авторомъ этой исторіи былъ какой-либо восточный христіанинъ, эеіопскій или абиссинскій, книга котораго перешла въ греческую литературу. Въ новъйшее время установилось миѣніе, что исторія Варлаама и Іоасафа есть христіанская передѣлка исторіи Будды.

"Эстетическое достоинство этой пламенной аналогіи христіанской жизни, — говорить о греческомъ "Варлаамѣ" историкъ византійской литературы Крумбахеръ, — гдѣ съ убѣдительною силой изображается борьба противъ мірской суеты, стоитъ внѣ всякаго сомнѣнія. Композиція превосходна; противоположности настроеній лицъ и жизненныхъ условій изображены прекрасно. Поэтому книга должна была произвести самое глубокое впечатлѣніе на вѣрующіе народы Европы. И однако, источникъ этого произведенія былъ вовсе не христіанскій. Какъ исторія Синдибада и Калила-и-Димна, такъ и романъ о Варлаамѣ произошелъ изъ Индіи; это есть предпринятая въ христіанскомъ дукѣ переработка исторіи Сиддарты, который позднѣе подъ именемъ

Будды сталъ основателемъ буддизма (ум. въ 543 г. до Р. Х.). Такимъ образомъ, историческая основа разсказа не есть Іоасафъ и царь Абеннеръ, которые въ дъйствительности никогда и не существовали, а Будда и его отецъ, царь Капилавасту. Этотъ замѣчательный факть совершенно доказань полнымъ совпаденіемъ исторіи Варлаама съ извёстіями о жизни Будды, сохранившимися въ индійскихъ источникахъ. Авторъ заимствовалъ повъствовательную часть изъ біографіи Будды съ небольшими отвлоненіями и самъ прибавиль только христіанско-догматичесвое содержание. Кромъ біографія Будды, составляющей основу произведенія, введены также и другія буддійскія преданія. Сюда принадлежить въ особенности знаменитая притча о человъвъ, который убѣгаетъ отъ свирѣпаго инорога: человѣкъ бросается въ пропасть, въ счастью схватывается за кусть, но замвчаеть, что бълая и черная мышь неустанно подгрызають корни спасительнаго дерева, между тёмъ какъ на днё страшный драконъ раскрываеть на него свою пасть; въ этомъ бъдственномъ положения человёвь видить медь, каплющий съ вётовъ дерева, и, забывая всю опасность, онъ устремляется въ сладкому меду. Это сказаніе поучало, какъ человѣкъ, преслѣдуемый смертью (инорогъ), и жизнь котораго постоянно подтачиваютъ день и ночь (облая и червая мышь) въ неразумномъ ослъпления стремится въ суетному мірскому удовольствію (медъ), хотя ему угрожаеть адъ (драконъ). Этоть же разсказъ, популярный въ Германія по стихотворенію Рюккерта, находится также въ Калильн-Димић и въ другихъ восточныхъ внигахъ; онъ перешелъ тавже въ средневъковые "Gesta Romanorum" и т. д. Для христіанской части Варлаама указывають заимствованія изъ христіанскихъ сочинений первыхъ въковъ или совпадения, заставляющия предполагать не открытый пока общій источникь.

"Объ авторѣ и времени происхожденія греческаго Варлаама еще идутъ споры. Мнѣніе, что этимъ авторомъ былъ Іоаннъ Дамаскинъ, теперь всѣми оставлено; имя его упоминается только въ группѣ новѣйшихъ рукописей; зато во всѣхъ старыхъ рукописяхъ Варлаама единогласно сообщается, что это назидательное сказаніе принесено изъ Индіи въ Іерусалимъ Іоанномъ, монахомъ монастыря св. Саввы... Время составленія сказанія, какъ это именно оказывается по догматическимъ основаніямъ, есть первая половина VII вѣка. Это было время, когда и въ другихъ случаяхъ выступаетъ вкусъ къ христіанско-популярной беллетристикъ". Историкъ замѣчаетъ, что "Варлаамъ" остался свободенъ отъ тѣхъ передѣлокъ, сокращеній и искаженій, которыя

такъ затрудняють возстановленіе текста большинства популярныхъ средневѣковыхъ произведеній. "Въ немъ видѣли достопочтенный и по формѣ законченный памятникъ, къ которому переписчики соблюдали такую же внимательность, какъ къ классическимъ текстамъ и отцамъ церкви". Страннымъ представляется то, что "Варлаамъ" начинаетъ распространяться только очень поздно; до XI вѣка не встрѣчается рукописей или упоминаній въ легендахъ, — полагаютъ, что это могло быть потому, что только позднѣе "Варлаамъ" получилъ церковную санкцію. "Распространеніе Варлаамъ получилъ церковную санкцію. "Распространеніе Варлаамъ получилъ церковную санкцію. "Распространеніе Варлаамъ кинается съ того же времени, когда стали извѣстны исторіи Синдибада в Калила-и-Димна. Что странствія этихъ восточныхъ книгъ начинаются именно въ XI вѣкѣ, это связано, конечно, съ тѣмъ великимъ культурнымъ движеніемъ, которое шло волной съ запада на востокъ и съ востока на западъ и которое открыло и сопровождало крестовые походы".

Отсюда началось распространеніе "Варлаама" въ западныхъ литературахъ. Первый источникъ былъ греческій, а на западѣ главнымъ основаніемъ былъ латинскій переводъ, старѣйшія рукописи котораго относятся къ XII вѣку. Въ XIII вѣкѣ находимъ нѣсколько переводовъ и обработокъ— нѣмецкихъ, въ числѣ которыхъ особенно произведеніе Рудольфа Эмсскаго, затѣмъ переводы французскіе, провансальскіе; по сѣверно-французской редавціи составлена была въ началѣ XIV вѣка итальянская; изъ нѣмецкой произошла шведская народная книга и исландская сага; съ латинскаго сдѣланъ переводъ испанскій, и позднѣе явились переводы чешскій и польскій. Печатныя изданія "Варлаама" были въ числѣ старѣйшихъ печатныхъ книгъ въ концѣ XV столѣтія. На востокѣ было двѣ редавціи арабскія: христіанская, съ греческаго, и не-христіанская, съ пеглевійскаго оригинала, затѣмъ еврейская, эеіопская, армянская и т. д.

Древнѣйшіе русскіе списки Варлаама восходять къ XIV — XV столѣтіямъ. Памятникъ возникъ вѣроятно на юго-славянской почвѣ, и есть его сербскія рукописи. Указываютъ два отдѣльные старые перевода или редакціи, но они достаточно не выяснены. И у насъ, какъ на западѣ, исторія пользовалась большимъ уваженіемъ; почти въ каждой изъ старинныхъ нашихъ описей книгъ упоминается одинъ или нѣсколько экземпляровъ Варлаама н Іоасафа: такъ въ переписной книгѣ домовой казны патріарха Никона, въ описи книгамъ митроп. Павла Сарскаго и Подовскаго, въ описи степенныхъ монастырей, составленной въ XVII столѣтіи: въ послѣдней "книга Іоасафа" или "Асафа царевича" поминается безпрестанно, и, между прочимъ, означена

"Книга loacaфа царевича, въ доскахъ, письменная, въ десть (т. е. въ листъ), ветха, на харатьъ"<sup>1</sup>). Въ XVII столътіи вышло два изданія этой книги: одно въ Кутеенской типографіи въ 1637, когда эта "Гисторія" была "стараньемъ и коштомъ иноковъ общежительного Монастыра Кутеенскаго, ново зъ грецкого и словенского на русскій языкъ преложена" (это былъ языкъ западно-русскій) и въ концъ книги помъщена "пъснь святого Ioacaфa, кгды вышолъ на пустыню"; другое изданіе въ Москвъ въ 1680, съ двумя гравюрами Самона Ушакова и стихотворной "молитвой святого Іоасафа, въ пустыню входяща".

Когда собственно сдёланъ былъ славянскій переводъ Варлаама, до сихъ поръ не выяснено. Сколько можно судить по чертамъ языка въ старъйшихъ рукописяхъ, исторія могла придти къ намъ въ XIII столётіи и даже раньше. Особенную привлекательность придавали ей многочисленныя притчи Варлаама, которыя, между прочимъ, встрёчаются въ рукописяхъ и отдёльно, съ замёчаніемъ: "отъ болгарскихъ книгъ", чёмъ указывается, вёроятно, и происхожденіе цёлой исторіи. Притчи Варлаама пользовались великой популярностью и въ средневёковой западной литературё, какъ и у насъ; въ нашихъ рукописяхъ отдёльныя притчи Варлаама, затерявъ въ памяти книжниковъ свое происхожденіе, приписывались и другимъ лицамъ.

Имя Іоасафа царевича стало священно въ народной поэзіи: съ нимъ соединяется знаменитый духовный стихъ, воспёвающій красоты пустыни и спасительность пустыннаго житія.

Къ числу памятниковъ, пришедшихъ тѣмъ же южно-славянскимъ путемъ изъ Византіи, принадлежитъ опять знаменитая въ средніе вѣка исторія о Стефанитѣ и Ихнилатѣ. Странствія этого памятника были особенно продолжительны и многосложны. Древнѣйшей основой его былъ индійскій сборникъ, состоявшій первоначально изъ тринадцати отдѣловъ; пять изъ нихъ были обособлены въ одно пѣлое подъ названіемъ Панчатантры, т.-е. Патикнижія. Въ предисловіи книги разсказывается, что это Пятивнижіе составнлось изъ бесѣдъ мудреца Вишну-Сармы, наставника сыновей одного индійскаго царя, учившаго ихъ нравственности и политикѣ. Разсказы были такъ привлекательны, что прежде всего вызвали подражанія и передѣлки въ самомъ санскритѣ: такова была столь же знаменитая Гитопадеза, которую ставять въ из-

<sup>1</sup>) "Временникъ" моск. Общ. ист. и древн., кн. XV; "Чтенія", 1848.

вѣстное отношеніе съ баснями Езопа. Позднѣе совершился другой переходъ индійскаго эпоса въ Европу: черезъ четыре въка послѣ предполагаемаго составленія Панчатантры, по привазу персидскаго царя Хозроя Нуширвана, сдёланъ былъ переводъ знаменитой книги на пеглевійскій языкъ, подъ названіемъ Калилава-Димна (въ VI въкъ по Р. Х.). Отсюда начинаются безконечныя странствія вниги въ разнообразныхъ редакціяхъ, кажется, по всёмъ безъ исключенія литературамъ востока и запада. Не входя въ эту исторію, отмѣтимъ только нѣкоторые факты. Сюжетъ разсказа составляеть прежде всего исторія царя-льва, довѣреннаго друга его, быка, и двухъ придворныхъ шакаловъ: одинъ изъ шакаловъ, коварный и завистливый, убъждаетъ царя, чтобы онъ умертвилъ своего друга, будто бы злоумышлявшаго на жизнь льва; а быка въ то же время убъждаеть возстать противъ царя, будто бы измёнившаго ихъ дружбе. Лукавый придворный достигаетъ своей цёли: бывъ погибъ жертвою ярости льва, но и шакалъ не избъгнулъ справедливой кары, когда клевета его была обнаружена. Разговаривающіе шакалы приводять много другихъ апологовъ, по обывновенной манерѣ восточнаго разсваза, такъ что образуется цёпь исторій, связанныхъ одна съ другою. Имена двухъ шакаловъ превратились въ название самой книги: Калилава-Димна, т.-е. Прямодушный и Лукавый. Въ VIII столътіи пеглевійскій тексть переведень быль подь твиь же названіемь на арабскій языкъ, и здѣсь явилось позднѣйшее предисловіе, глѣ внига приписана была мудрецу Бидпаю... Распространение вниги пошло двумя путями. Съ первоначальной индъйской родины, гдъ почвой разсказовъ былъ буданзмъ, они перешли вмъстъ съ буддизмомъ въ Тибетъ, Китай, Монголію, отчасти въ видѣ письменныхъ сборниковъ, но еще больше въ устныхъ пересказахъ, и когда послёдніе были записываемы, то получалось большое разнообразіе редакцій. Въ самой Индін первоначальные разсказы сохранились уже въ болѣе поздней формѣ, когда буддизмъ смѣнился браманизмомъ. Съ другой стороны, источникомъ громаднаго распространенія разсказовъ послужила арабская редакція Калилы-ва-Димны, вслёдствіе обширнаго вліянія тогдашней арабской литературы. Такъ произошли отъ нея на востокъ-редавціи ново-сирійская, персидская, еврейская, на западъ греческая, староиспанская; отъ персидской произошли турецкая, грузинская; отъ еврейской-средневъковая латинская и изъ нея нъмецкая, чешская, другая испанская и т. д. Съ половины XVII въка появляются новые европейскіе переводы басенъ "индъйскаго философа Пильпая" или Бидпая и т. д.; наконецъ, новъйшіе ученые переводы

различныхъ восточныхъ сборниковъ, идущихъ изъ этого общаго источника, и изданіе самихъ древнихъ текстовъ.

Греческій переводъ сдёланъ былъ, какъ замёчено, съ арабской редакціи. Авторомъ перевода въ концё XI столётія былъ нэкто Симеонъ Сиюъ, котораго считали прежде и авторомъ псевдо-Каллисоеновой "Александріи". Принявъ за основаніе арабскую редакцію, Сиюъ ближе сохранилъ первоначальную форму исторіи, значительно измёненную въ другихъ редакціяхъ; впрочемъ, переводъ не былъ особенно точенъ. Имена шакаловъ — Прямодушнаго и Лукаваго — переданы именами: "Стефанитъ и Ихнилатъ", т.-е. Увёнчанный и Слёдящій. Въ западномъ ученомъ мірѣ Стефанитъ сталъ предметомъ изслёдовавій еще въ XVII столётіи; сначала былъ изданъ латинский переводъ Стефанита, составленный ученымъ Поссиномъ; затёмъ греческій текстъ изданъ Штаркомъ, съ новымъ датинскимъ переводомъ.

Русскіе списки Стефанита весьма многочисленны и довольно разнообразны, но восходять, кажется, къ единственному древнему переводу. Заглавія нашихъ рукописей приписывають сочиненіе то Симеону Сиоу — называемому также "Антіохомъ" (это произошло изъ того, что онъ былъ протовестіаріемъ антіохійскаго дворца, въ Константинополъ), — то Іоанну Дамаскину, однажды даже "Есопу индъянину". Южно-славянское и древнее происхожденіе нашего Стефанита доказывается находкой болгарскихъ и сербскихъ рукописей, и первое появленіе текста можно возвесть къ XIII столътію.

Стефанить и Ихнилать пользовался въ старину большимъ уваженіемъ: книгу считали возможнымъ приписывать Іоанну Дамаскину; въ одномъ сборникъ нравственныхъ и благочестивыхъ изреченій, въ родъ Пчелы, выписки изъ Ихнилата поставлены рядомъ съ изреченіями самыхъ знаменитыхъ у насъ учителей <sup>1</sup>). Какъ животный эпосъ, эти разсказы имъютъ ту особенность, что эпическое начало постоянно уступаетъ поученію: не только мудрецъ, разсказывающій исторію, но и самые звъри пускаются въ разсужденія; разговоръ состоитъ изъ нравственныхъ сентенцій, сравненій и пословицъ, которымъ басня служитъ только подтвержденіемъ.

Много другихъ повъстей византійскаго происхожденія распространено было въ старой русской письменности, примыкая въ апокрифу, въ хронографу, житіямъ святыхъ, въ поученію. Далъе

<sup>1</sup>) Толстовская руконнсь Публ. Библіотеки, II, 184, л. 446-460.

увидимъ, что иногда эти повъсти получали ближайшее пріуроченіе въ фактамъ и общественнымъ тенденціямъ самой русской жизни: именно, сказаніе о Вавилонскомъ царствъ примънено было въ идеъ византійскаго преемства московской Россіи, какъ другое сказаніе дало мотивъ для новгородской повъсти о бъломъ клобукъ и т. п.

Мы остановимся еще на одномъ чрезвычайно любопытномъ эпизодѣ старой русской повѣсти, который опять получилъ свои особенныя примѣненія въ области народной поэзіи. Это—циклъ повѣстей, привязанный къ имени библейскаго царя Соломона и простирающійся отъ ветхозавѣтнаго апокрифа, черезъ письменную повѣсть, до былины и народной сказки. Библейская исторія представляетъ уже Соломона въ ореолѣ особеннаго величія: онъ мудрый царь и божественно вдохновенный писатель; ветхозавѣтный апокрифъ окружилъ его новыми сказаніями, гдѣ его мудрость возвышалась до сверхъ-человѣческихъ размѣровъ (онъ повелѣвалъ демонами), гдѣ онъ представлялся рѣшителемъ труднѣйшихъ вопросовъ (суды Соломона), что давало основу для позднѣйшихъ развитій этой темы уже въ чисто баснословныхъ повѣствованіяхъ.

Извѣстныя рукописи сказаній о Соломонѣ идуть отъ XV до XVIII столѣтія, и памятники, въ вихъ представленные, простираются отъ болѣе или менѣе первоначальныхъ редакцій отреченной книги въ церковно-славянскомъ стилѣ до новѣйшихъ обработокъ сказанія, которыя указывають уже на долгое народное обращеніе. Отреченныя сказанія говорять о царѣ Давидѣ, завѣщавшемъ Соломону строеніе храма; о самомъ строительствѣ, на которое употреблены были безчисленныя богатства; о власти Соломона надъ демонами; о посѣщеніи Соломона царицею Савскою, которая спорила съ нимъ мудрыми загадками; о знаменитыхъ судахъ Соломона; наконецъ, о Соломонѣ и Китоврасѣ.

Этотъ послёдній, по древнему сказанію (въ нашихъ текстахъ XV вёка), былъ какое-то могучее демоническое существо и Соломону нужно было привлечь его къ строенію храма. Соломонъ послалъ своего лучшаго боярина захватить Китовраса обманомъ. Бояринъ отправился въ дальнюю пустыню, гдё онъ пребывалъ, и нашелъ три колодезя, къ которымъ Китоврасъ приходилъ пить. Бояринъ вычерпалъ воду изъ колодцевъ, заткнулъ ихъ жерло овчими кожами и налилъ въ два колодцевъ, заткнулъ ихъ жерло овчими кожами и налилъ въ два колодца вина, а въ третій меду, и спряталси въ сторонѣ. Китоврасъ, захотѣвши пить, пришелъ въ колодезямъ и, увидѣвъ вино, сказалъ: "всякій пьющій вино не умудряется"; но, одолѣваемый жаждою, сказалъ: "это—вино, весе-

520

ſ

лящее сердца человъкамъ", выпилъ всъ три колодезя и, охмелъвъ, врѣпко заснулъ. Тогда бояринъ застегнулъ на его шев желѣзную цёпь, полученную отъ Соломона, и когда Китоврасъ очнулся, сказалъ ему: "на тебъ имя Господне съ повелъніемъ", и Китоврасъ кротко пошелъ за нимъ. А нравъ Китовраса былъ таковъ: онъ не ходилъ вривымъ путемъ, а прямымъ. И вогда онъ пришелъ въ Іерусалимъ, передъ нимъ равняли путь и разрушали дома, потому что криво онъ не ходилъ. И пришли въ храминъ одной вдовицы и она (боясь разрушенія ея дома) возопила къ Китоврасу: "я-убогая вдовица". Онъ же обогнулъ уголъ ен дома и при этомъ сломалъ себъ ребро и сказалъ: "Мягкое слово кость ломаеть, а жестокое слово воздвигаеть гнивъ"... По дорогв. видя людскія дёла, онъ говорилъ мудрыя загадки, которыя объяснилъ потомъ на вопросы Соломона. Когда, наконецъ, онъ представился царю, то сказалъ ему: "далъ тебѣ Богъ власть на вселенную, по ты не насытился, а взялъ и меня". Соломонъ отвѣтилъ, что взялъ его не по прихоти, а привелъ по божьему повелѣнію для строенія храма, потому что не было повелѣно тесать вамня желёзомъ. Китоврасъ свазалъ: "Есть птица ногъ, которая хранить птенцовь въ своемъ гитздъ въ дальней пустынь", --у этой птицы есть средство пробивать камень. Соломонъ опять послалъ боярина съ отроками въ гнёзду птицы. Китоврасъ далъ имъ бълое стекло и научилъ, что, когда вылетитъ птица, они должны были замазать гибздо этимъ стевломъ, и затёмъ спрятаться и ждать. Они сдёлали это, и вогда птица опять прилетвла, то увидвла за стекломъ птенцовъ, которые пищали; птица не знала, что сдёлать, и, наконецъ, нашла средство: она принесла червяка шамира (подъ которымъ разумъется алмазъ), положила шамира на стеклъ, хотя пробить стекло; тогда бояринъ и отроки крикнули, птица упустила шамира, бояринъ взялъ его и принесъ въ Соломону.

Когда Соломонъ спрашивалъ Китовраса о его загадкахъ на пути, тотъ между прочимъ объяснилъ, что посмѣялся человѣку, ворожившему другимъ, потому что этотъ человѣкъ не зналъ, что подъ нимъ находится кладъ съ золотомъ; что заплакалъ, видя свадьбу, потому что ему было жаль, что женившійся не проживетъ тридцати дней послѣ свадьбы; что поставилъ пьянаго на дорогу, потому что слышалъ голосъ съ неба, что это вѣрный человѣкъ и ему должно послужить и т. д.

Китоврасъ пробылъ у Соломона до окончанія строенія храма. Тогда Соломонъ сказалъ ему, что сила ихъ (т.-е. демоновъ) такая же, какъ человъческая, и не больше человъческой, потому

что онъ взялъ Китовраса. Тотъ отвѣчалъ: царь, если хочешь видѣть мою силу, то сними съ меня эту цѣпь и дай мнѣ съ руки твоей перстень, чтобы увидѣть мою силу. Соломонъ снялъ съ него желѣзную цѣпь и далъ ему перстень; Китоврасъ же проглотилъ этотъ перстень, простеръ свое крыло, ударилъ Соломона и забросилъ его на конецъ земли обѣтованной. Мудрены отыскали Соломона, — но всегда ночью онъ боялся Китовраса: велѣлъ устроить себѣ одръ и стоять около него шестидесяти отрокамъ съ мечами.

Въ позднѣйшемъ пересказѣ Китоврасъ является въ иномъ видь. "Быль въ Іерусалимъ царь Соломонъ, а во градъ Лукорьъ царствоваль царь Китоврась, и вибль онь такой обычай: днемь онъ царствуетъ надъ людьми, а ночью обращался звъремъ Китоврасомъ и царствовалъ надъ звёрьми, а по родству онъ былъ брать царю Соломону". Исторія состоить въ томъ, что Китоврасъ узналъ о красоте жены Соломона и велълъ своему волхву похитить ее: волхвъ отправился въ Іерусалимъ въ видъ купца, усыпиль царицу зельемь, ее сочли мертвой и похоронили, а волхвъ похитилъ ее и оживилъ. Соломонъ узнаетъ объ обманъ и похищения, идеть въ видѣ нищаго старца въ царство Китовраса, видить жену, обличаеть ее, но захвачень Китоврасомъ и должень умереть на висёлицё. Онъ просить только, чтобы ему вмёсто лычаной петли сдёлали шелковыя, чтобы приготовили пиръ для народа и, наконецъ, дали передъ смертью три раза протрубить въ рожобъ. Но эти звуби рожба были сигналами для войска, которое было приведено Соломономъ и скрыто до послѣдней минуты въ тайномъ месте. При последнемъ рожке войско Соломона избиваетъ народъ; Китоврасъ, невърная жена, ихъ пособникъ повѣшены на шелковыхъ и на лычаной петляхъ, и царство истреблено.

Въ другихъ варіантахъ имя Китовраса въ этой исторія замъняется именемъ "нъкоего царя" или царя Пора, имя котораго было взято безъ сомнънія изъ "Александрін": опять исторія похищенія жены съ нъкоторыми видоизмъненіями... По сравненію съ однородной средневъковой нъмецкой поэмой о Соломонъ и Морольфъ и другимъ подробностямъ полагали, что оба сказанія о Соломонъ и Китоврасъ существовали въ древности совмъстно, и именно, что былъ нъкогда славянскій пересказъ, гдъ вслъдъ за поимкой Китовраса и преніемъ съ Соломономъ слъдовала исторія похищенія Соломоновой жены, и что такъ было въ той первичной легендъ, изъ которой развились нъмецкія сказанія о Соломонъ и Морольфъ, и сказанія славянскія.

Далбе есть разсказы о детстве Соломона. Онъ былъ сынъ Давида и Вирсавіи. Девяти недбль онъ уже задаеть Давиду загадку, намекая ему о невърности его жены; потомъ еще разъ дёлаеть подобную загадку. Трехъ лёть онъ играеть съ дётьми, и на вопросъ матери объясняетъ смыслъ игры, что "у всякія жены власъ долгъ, а умъ коротокъ". Мать возненавидъла его и велить дядык свести его къ "теплому морю", заколоть его, тѣло бросить въ море, а сердце испечь и принести ей. Дядька смутился, признался Соломону, который посовътовалъ ему заколоть пса и испечь его сердце; самъ онъ пустился странствовать "куда глаза глядатъ" и питаться "Бога ради". Вибсто него пріисканъ быль похожій на него мальчикъ, но мальчикъ быль глупый, и Давидъ скоро увидѣлъ обманъ; дядька раскрылъ ему все. Давидъ посылаеть его разыскать Соломона... Мальчикъ Соломонъ между тёмъ поражаеть всёхъ своей мудростью, становится царемъ надь врестьянскими дётьми, дёлается пастухомъ и здёсь творить судъ между конями своего стада, и исторія разсказываеть цёлый рядь мудрыхъ словъ, по которымъ дядька, наконецъ, узналъ Соломона и говоритъ ему, что царь Давидъ просить его вернуться домой. Соломонъ, однако, не тотчасъ возвращается въ отцу и вдетъ сначала въ Индію богатую въ царю Пору и здъсь начало той исторіи, о которой сказано выше: онъ прельщаетъ жену Пора, а послёдній въ другомъ сказаніи мстить ему похищеніемъ его жены.

Первое появление нашихъ апокрифовъ и баснословныхъ сказаній о Соломонъ и ихъ источники опять покрыты мракомъ неизвъстности. По всти въроятіямъ, источникъ былъ обычныйюжно-славянская письменность, передававшая византійскіе оригиналы. На послёдніе указываеть, напримёрь, имя Китовраса, видимо изъ греческаго "кентавра". Древнёйшій славяно-русскій списовъ ложныхъ внигъ, въ Номовановъ XIV въва, увазываетъ писанія "о Соломони цари и о Китоврасѣ басни и кощуны" и, повидимому, эти писанія существовали еще раньше XIV вѣка. Рукописи сказаній о Китоврась восходять въ XV въку, во болье раннюю извёстность ихъ указываетъ изображение одного эпизода легенды на Васильевскихъ вратахъ Софійскаго собора въ Новгородъ. Дальнъйшая исторія текстовъ остается еще перазслёдованной, между прочимъ по недостатву посредствующихъ рукописей; но въ концё концовъ повёсти о Соломонѣ развились до степени чисто народныхъ сказаній по свладу и стилю. Давно уже замъчено было, что русскія сказочныя повъсти о Соломонъ различнымъ образомъ совпадали съ среднев вковыми н вмецкими

сказаніями о Соломонъ и Морольфъ: тамъ и здъсь могъ быть одинъ греческій источникъ, — но въ славяно-русской редакція слово "шамиръ" могло быть прибавлено прямо изъ талмудическаго разсказа, быть можеть, во времена ереси жидовствующихъ въ Новгородѣ. Въ своихъ общирныхъ изслёдованіяхъ объ этихъ сказаніяхъ Веселовскій восходилъ къ первымъ ихъ основамъ: въ индъйскихъ сказаніяхъ суды Соломона совершалъ уже мудрый царь Викрамадитья; основа сказаній о Китоврасѣ возводится къ талмудической легенде о Соломоне и Асмодее и т. д. Это была широво распространенная тема, гдф, наконецъ, совсфиъ забывался мудрый библейскій царь и выступали на сцену любимыя темы трудныхъ загадовъ и мудрыхъ отвѣтовъ, вавими Соломонъ отличался еще мальчикомъ, или романическія приключенія съ чисто сказочными пріемами. Послёдней стадіей развитія этихъ сказаній была ихъ разработка въ народной поэзін. Сказки о дътствъ Соломона приняли уже народный стиль, а затъмъ исторія Соломона и Китовраса, или царя Пора, вошла цёливомъ въ былину о Василіи Окуловичь; г. Ягичь думаль даже, что легендарный Соломонъ скрытъ въ чудовищной фигурѣ Соловья-разбойника.

Въроятно, подъ вліяніемъ сказаній, передававшихъ пренія мудрыми загадками, составилась и русская повъсть этого рода, подъ названіемъ: "Слово о Димитріъ купцъ, прозваніемъ Басаргь, и о сынъ его Добросмыслъ" (Борзосмыслъ и т. п.). Димитрій, богатый купець изъ Кіева, отплылъ однажды изъ Царьграда съ товарами; онъ взялъ съ собой семилётняго отрока, сына. Буря занесла его въ городъ, гдъ жители были "русской въры", но правилъ ими нечестивый Несменнъ Гордяевичъ, веровавшій въ "Аполлона". Приставши въ городу, купецъ Димитрій тотчасъ услышалъ, что ему грозитъ великая бъда. Всъхъ прітзжихъ вупцовъ царь требуетъ въ себѣ, задаетъ имъ три загадви, и вогда купцы не отгадывають, царь сажаеть ихъ въ тюрьму, гдв морить голодомъ, а товары беретъ на себя. Испуганнаго Димитрія усповоиваетъ сынъ, что онъ берется отгадать загадви. Они являются въ царю, и прежде всего Добросмыслъ проситъ испить, тогда онъ отгадаетъ загадки. Подаютъ золотую чашу; онъ отдаетъ ее отцу, и когда тотъ выпилъ, велълъ ему спрятать чашу "въ нѣдра", потому что царево даяніе не возвращается вспять; вторую чашу онъ беретъ себѣ, и третью получаетъ ихъ рабъ. Добросмыслъ отгадываетъ загадку ("много ли того или мало отъ востоку и до западу?"), черезъ въсколько дней другую ("что днемъ десятая часть въ міру убываеть, а нощію десятая часть

#### СЛОВО О КУВЦЪ БАСАРГЪ.

въ міръ прибываетъ?"); для третьей загадки царь собираетъ весь народъ, но Добросмыслъ говоритъ, что отгадаетъ загадку, когда царь пустить его сёсть на престолё, дасть ему свое царское одбяніе и мечъ; царь сдблалъ это, и тогда Добросмыслъ спросилъ весь народъ: "въ котораго Бога хощете въровати?" И вогда всё возопили, что хотять вёровать въ святую Троицу, Добросныслъ отсъкъ нечестивому царю голову. Его самого выбрали царемъ; онъ велѣлъ призвать патріарха, находившагося въ заключения, и былъ имъ вънчанъ на царство; освободилъ купцовъ изъ тюрьмы, велълъ врестить прежнюю царицу и ся дочь, и вскоръ женился на этой дочери ("осьми лътъ, красна и мудра вельми"), и царствовалъ потомъ мудро и славно... Веселовскій указываль, что нёкоторые мотивы этой повёсти были уже извёстны изъ другихъ источниковъ, напр., присвоеніе чаши въ "Алевсандріи", вънчаніе на царство въ сказаніяхъ о Вавилонь; загадки весьма незамысловаты, и могли быть доморощеннымъ ивобрѣтеніемъ...

Итавъ, русская письменность занимала мъсто въ ряду тъхъ пунктовъ, черезъ которые проходила странствующая повъсть, составлявшая какъ бы общее поэтическое достояние средневъкового Востока и Запада. Но литературная судьба этого поэтическаго матеріала была очень различна у насъ и на западъ. Наша повъсть осталась переводомъ, который осложнялся иногда, какъ "Алевсандрія", добавленіями однородныхъ подробностей, отъ продолжительнаго обращенія въ средъ народныхъ читателей получала вародную складку, отдёльными мотивами входила въ произведенія народной поэзій, — но никогда не возбуждала самодвятельности личнаго творчества. Въ литературахъ западныхъ, напротивъ, этотъ чужой матеріалъ разработывался въ большей или меньшей связи съ туземными сказаніями и съ примѣненіемъ къ собственному быту, такъ что уже въ средніе въка повъсть вошла въ вругъ національнаго творчества, и, хотя этотъ поэтическій цивлъ былъ забытъ съ распространеніемъ псевдо-классическаго стиля, --- несколько вековъ спустя способна была содействовать повому литературному возрождению въ романтизмъ.

Иначе сложилась судьба западнаго поэтическаго цикла и въ его внѣшнемъ распространеніи. Во второй половинѣ XV<sub>в</sub>вѣка памятники странствующаго эпоса явились въ числѣ первыхъ печатныхъ книгъ: Historia de preliis (Александрія), Historia de excidio Trojae (Троянскія сказанія), Directorium humanae vitae (Стефанитъ и Инхилатъ) и т. д., а затѣмъ, когда средніе вѣка были завершены съ классическимъ Возрожденіемъ, греческіе памятники древней повѣсти, какъ памятники апокрифа и легенды, еще съ XVII вѣка и даже раньше, стали предметомъ научнаго изслѣдованія.

Древне-русская повѣсть цочти цѣликомъ входить въ общую средневъковую область восточно-запядныхъ сказаній, представляющихъ явленіе единственное во всей исторіи литературы. Несмотря на внѣшнее разъединение народовъ, между ними совершался либопытный литературный обывнъ. Первыя ступени этой связи, передача устныхъ сказаній, сюжетовъ эпической сказки, почти ускользають оть изслёдованія: объ нихъ догадываются по тожественности сюжетовъ, но пути перехода остаются неуловимы. Более прочны те наблюденія, которыя могуть опереться на памятники письменные. Таковы были первыя произведения христіанской литературы, апокрифъ и легенда, глъ уже очевидны устное и внижное взаимодъйствіе. Другой эпохой были культурныя вліянія Византіи на европейскій западъ; но временемъ наиболве оживленнаго обмвна была, повидимому, та эпоха, когда произошла грандіозная встрівча и столкновеніе Востока и Запада въ канунъ и затёмъ въ цёлые вёка Крестовыхъ походовъ. Въ Европу приходили восточныя легенды, эпическія сказанія, наконецъ, цълыя вниги происхожденія индъйскаго, сирійскаго, талмудическаго и получали здѣсь великое распространеніе и популярность.

Съ другой стороны, по формъ здъсь опять наблюдается одно изъ любопытнейшихъ явлений того, что называють эволюціей литературныхъ родовъ. Какъ нъкогда на первыхъ стадіяхъ поэтическаго развитія всё роды смёшивались, и изъ этого смёшенія лишь позднёе обособились и развились эпосъ, лирика и драма, такъ здъсь съ наплывомъ матеріала легендарныхъ, чудесныхъ и бытовыхъ сказаній, этоть матеріаль принималь разнообразныя формы. Средневѣковую повъсть восточную и западную почти невозможно принять за опредъленный родъ. Повёстью становились и догматическое ученіе, какъ "Варлаамъ", и апокрифическая легенда, и героическая исторія, какъ "Александрія", и мъстная національная эпоцен. Матеріаль пріурочивался въ чистымъ потребностямъ фантазіи, и перерождался въ поэму съ національными чертами, и къ церковному поученію, и сборникъ чудесныхъ или анекдотическихъ исторій превращался въ "руководство человѣческой жизни" (Directorium humanae vitae) или въ руководство для клиривовъ (Disciplina clericalis), или въ мнимо историческую книгу какъ "Римскія Дѣянія" (Gesta Romanorum), или наконецъ въ "Декамеронъ". Въ самомъ процессъ творчества совершалось приспособление старыхъ формъ къ новому содержанию, къ новому мировоззрѣнію и направленію фантазіи. Между прочимъ общею чертою творчества тёхъ временъ является христіанизированіе чуждыхъ героевъ и исторій, входившихъ въ область средневѣковой фантазіи: благочестивое настроеніе, сполна владъвшее тыми въками, безсознательно переносило христіанскія черты на героевъ, которые по своему происхождению вовсе не были и не могли быть христианскими. Такъ христіанскія черты приданы были Александру Македонскому; такъ сділаны были христіанскими подвижниками Варлаамъ и Іоасафъ; такъ въ нашей повѣсти восточный мудрецъ Акиръ былъ "мужъ зѣло крестьянъ" и т. д. Объ этой внутренней исторіи средневѣковой поэзіи, и въ частности повѣсти и романа, укажемъ наблюденія Веселовскаго въ его книгѣ: "Изъ исторіи романа и повѣсти" (вып. І. Спб. 1886, введеніе).

Историческое изучение древней и средневъковой повъсти, особливо какъ странствующей, перехожей, въ связи съ исторіей легенды и апокрифа, -- есть изучение недавнее; но за послѣднее время оно привлекло много крупныхъ ученыхъ силъ во всёхъ литературахъ Европы, и въ первый разъ открываетъ едва замъчаемое, даже совсъмъ неизвъстное прежде, но въ высокой степени любопытное явленіе тъснаго международнаго сродства и общенія. Это было цёлое открытіе въ исторіи поэзіи и культуры. Посл'я того какъ наука установила единство происхожденія племенъ и языковъ индо-европейскихъ и предположила. общую основу до-историческаго міровоззрѣнія, являлась мысль о преемствѣ и общеніи культурнаго развитія у народовъ Европы и Азіи даже за предълами племенного родства (напр., о египетскихъ источникахъ эллинской культуры); наконецъ исторія легенды, сказки, пов'єти открывала процессъ широкаго поэтическаго общенія. Изслѣдованіе установляло неподозръваемые ранье факты въ исторіи поэзіи и культуры. Что казалось прежде анекдотическимъ совпаденіемъ, объяснялось теперь какъ обнимавшее вѣка и народы взаимодѣйствіе на общей почвѣ миеа и поэзіи; что казалось единичнымъ произведеніемъ личнаго поэта или отдѣльной народной поэзіи, возводилось къ общему достоянію, переходившему изъ страны въ страну, изъ вѣка въ вѣкъ часто невѣдомыми путями, -- и генеалогическая связь доказывалась сходствомъ подробностей, необъяснимымъ одною случайностью. Мы указывали въ другомъ мъстъ (Ист. этнографія, т. П), какъ ученіе Бенфея о значеніи литературнаго преданія въ судьбѣ народныхъ сказаній становилось противъ теоріи Гримма объ ихъ до-исторической связи по единству племени и языка: взамънъ трудно услъдимаго единства первобытной мисологіи, будто бы согласно развивавшейся потомъ у родственныхъ племенъ на пространствѣ тысячелѣтій, - въ этомъ новомъ сравнительномъ изучении литературной истории давались осязательные факты иного характера, факты более поздняго широкаго международнаго обмѣна, выходившаго притомъ далеко за предѣлы единаго племени... Эти новыя изученія, начатыя почти на нашихъ глазахъ, если еще не пришли къ цѣльному построенію, то отчасти уже теперь даютъ новый видъ литературной исторіи среднихъ вѣковъ. А именно, ограничивая область первобытной мисологіи (по теоріи Гримма), эти изученія установляють факть прямого или посредственнаго заимствованія преданій, миническихъ въ источникъ или становившихся мноомъ, заимствованія, процессъ котораго иногда можно опредѣлять даже съ известной исторической точностью; а съ другой стороны расширяють, сравнительно сь прежнимъ, область христіанскихъ воздѣйствій на средневѣковое міровоззрѣніе. Подобный результать оказывается уже на построении мисологии германской, скандинавской, а также и славяно-русской; что полагалось первобытно-миоическимъ, объясняется вліяніемъ мисологіи христіанской — апокрифомъ, легендой,

а также повъстью. Первобытная старина, предшествовавшая христіанскимъ воздъйствіямъ, удаляется въ туманъ древности и часто, повидимому окончательно, закрыта для насъ позднъйшими созданіями народной жизни.

Въ изучении странствующей повѣсти началомъ считается книга шотландца Донлова (John Dunlop): History of Fiction, being a critical account of the most celebrated prose works of fiction from the earliest greek romances to the novels of the present age. Edinb. 1814, и др. Эта книга была переведена Феликсомъ Либрехтомъ: John Dunlop's Geschichte der Prosadichtungen, oder Geschichte der Romane, Novellen, Märchen u. s. w. Berlin, 1857, съ общирными примъчаніями, гдѣ дополнялась исторія странствій, указывались новыя изданія и изслъдованія. Много библіографическихъ данныхъ собрано, въ соотвътственныхъ отдѣлахъ, въ обширной книгь Грессе (J. G. Th. Graesse): Lehrbuch einer allg. Literärgeschichte aller bekannten Völker der Welt von der ältesten bis auf die neuste Zeit. Dresd. u. Leipz. 1837-1859, въ четырехъ огромныхъ томахъ. Ему принадлежать также вѣсколько спеціальныхъ работъ по странствующимъ сказаніямъ: Gesta Romanorum, Legenda Aurea, Сказанія о вѣчномъ жидѣ, Средневѣковая сага. Въ связи съ возбужденіями романтизма начинались изслёдованія о развитіи и международныхъ связяхъ національной поэзіи, какъ у Ферд. Вольфа, Валентина Шмидта и пр. Однимъ изъ сильнѣйшихъ возбужденій къ изслёдованію международныхъ литературныхъ общеній была внига знаменитаго оріенталиста Т. Бенфея (1809—1881) о Панчатантрѣ, 1859, съ дальнѣйшими разъясненіями въ "Orient und Occident", 1863—1865, и др. За послѣднее время интересъ къ этому сравнительно-историческому изслёдованію развился до небывалыхъ размѣровъ; въ изученію національныхъ памятниковъ присоединяется историческое сравнение и изучение современнаго фольклора. Во всѣхъ ученыхъ литературахъ Европы явились уже авторитетныя имена; таковы, напр., у нѣмцевъ Адольфъ Эбертъ (романистъ и историкъ средневъковой латинской литературы), Рейнгольдъ Кёлеръ (универсальный изслёдователь странствующихъ сюжетовъ). Ад. Келлеръ, Ф. Либрехтъ, Муссафія; у французовъ Гастонъ Пари (Paris), Коскэнъ; у итальянцевъ д'Анкона, Компаретти; у англичанъ Кембль, Клоустонъ; въ изучении легенды Альфредъ Мори (Croyances et légendes du moyen âge, новое изд. 1896), и пр. Литература предмета все еще наполняется множествомъ частныхъ изслёдованій, и обобщеніе становится все болёе сложнымъ. Обзоръ странствующихъ сказаній сділань въ книгь Клоустона: Popular tales and fictions, their migrations and transformations (by W. A. Clouston, editor of "Arabian poetry for english readers", "Bakhtyår-Nâma" и пр. London, 1887, два тома), изъ которой введеніе и нѣкоторыя извлеченія переведены А. Крымскимъ на галицко-русскій языкъ: В. А. Клоустонъ, Народні казки та вигадки (Литературно-наукова Библіотека). Львовъ, 1896; къ переводу Крымскій присоединиль не мало библіографическихъ дополненій. Въ нашей литератур'я краткій очеркъ странствующихъ сказаній сділанъ былъ Буслаевымъ: "Перехожіе повісти и разсказы", 1874 (Мои Досуги. М. 1886, II, стр. 259-406). Одинъ изъ историковъ, Клоустонъ, указываетъ правственный выводъ этихъ изучений на-

роднаго творчества: "Народныя сказанія заслуживають величайшаго вниманія; они очевидно имбють великую силу надь національнымь вкусомь и нравами; сравнительное изслёдованіе народныхь сказокь обогащаеть нашь умь, а если работать прилежно, расширяеть наши симпатіи, даеть намъ видёть (быть можеть, лучше, чёмъ что-либо иное) общее братство всего человёческаго рода". Спеціально-научный интересь этихъ изученій заключается въ тёхъ чрезвычайно любопытныхъ указаніяхъ, какія извлекаются изъ памятниковъ перехожей повѣсти и вмёстё фольклора для опредёленія природы народнаго творчества, поэтическихъ формъ и стиля въ разнообразныхъ комбинаціяхъ ихъ происхожденія и международнаго общенія.

Относительно древней русской повёсти нёкоторыя сличенія сяйланы были еще Буслаевымъ; для собиранія и изданія текстовъ важныя работы сдёланы были Тихонравовымъ, а потомъ его учениками. Наиболёе многочисленныя и цённыя изслёдованія принадлежать А. Н. Веселовскому, который собраль громадный запась историко-литературныхъ сравненій, разъясняющихъ самую исторію памятниковъ въ средневѣковой литературѣ и ихъ роль въ русской письменности и народной поэзіи. "Памятники старинной русской литературы", Костомарова, Спб. 1860-62, были опытомъ популярваго изданія; но досель ныть цельнаго собрания старой русской повести и легенды, ни въ научномъ, ни въ популярномъ направленія, и отсутствіе подобнаго изданія прежде всего затрудняеть для обывновеннаго читателя знакомство съ этимъ отдѣломъ древней письменности. Для изданія текстовъ много было сдѣлано Обществовъ любителей древней письменности, хотя въ его "Памятникахъ" большею частью являются факсимиле отдёльныхъ рукописей, безъ опредёленія редакцій и безъ варіантовъ.

Общія обозрѣнія древней повѣсти:

¥71.

— Въ моемъ "Очеркъ литер. исторіи старинныхъ повъстей и сказокъ русскихъ". Спб. 1857, — здъсь изданы въ первый разъ отрывки изъ Александріи, Троянскихъ сказаній, Девгеніево Дъяніе, отрывки Варлаама и Іоасафа, Стефанита и Ихнилата, Римскихъ Дъяній, повъсти о Семи мудрецахъ, Мелюзины, сказаніе о мутьянскомъ воеводъ Дракулъ.

- "Памятники литературы повъствовательной", — глава, написанная Веселовскимъ во второмъ изданіи "Исторіи русской словесности", Галахова, Спб. 1880. І, стр. 394—517.

— Ilchester Lectures on Greeko-Slavonis Literature and its relation to the folc-lore of Eupore during the middle ages. By Gaster. London, 1887. Румынскій ученый останавливается на древней славяно-русской пов'ясти именно съ точки зрёнія исторіи странствующихъ сказаній, впрочемъ весьма кратко.

--- Упомянутая статья Буслаева: "Перехожіе пов'єсти и разсказы", 1874.

— Для исторіи изученій древне-русской повѣсти исполненъ интереса "Каталогъ собранія рукописей О. И. Буслаева, нынѣ принадлежащихъ Имп. Цубл. Библіотекѣ". Составилъ И. А. Бычковъ. Спб. 1897 (также въ Отчетѣ Библіотеки за 1894 годъ). Собраніе любопытно

HOT. PFOOR. ANT. T. I.

84

529

между прочимъ лицевыми рукописями, и многіе изъ памятниковъ служили примо изслёдованіямъ Буслаева.

— А. Степовичъ, О древне-русской беллетристикъ. Кіевъ, 1898 (брошюра).

Объ "Александріи":

— Общія зам'ячанія и отрывовъ текста въ моемъ "Очервъ", 1857, стр. 25–50, 303—306. Ран'я, въ отеч. Запискахъ, 1854, т. СП.

— Подробныя изслёдованія объ Александріи сербской редакціи у А. Веселовскаго въ Журналё мин. просв., 1884, іюнь, сентябрь: "Къ вопросу объ источникахъ сербской Александріи", 1885, октябрь, замётки о томъ же; Archiv für slavische Philologie, I, стр. 608—611: Zur bulgarischen Alexandersage; но въ особенности въ книгё: "Изъ исторіи романа и повёсти", Спб. 1886, I, стр. 129—511, и приложенія, стр. 1—66; "Новыя даяныя для исторіи романа объ Александръ". Спб. 1893 (о еврейской Александріи XII в.), и др. Еще разъ Веселовскій возвратился къ "чащѣ сказаній" объ Александрѣ Македонскомъ въ разборѣ сочиненій В. М. Истрина объ Александрѣ Македонвингъ, въ "Визант. Временникѣ", 1897, т. IV, стр. 533—587.

- В. Йстринъ. Александрія русскихъ хронографовъ. Изслѣдованіе и текстъ. Москва, 1893 (изъ "Чтеній" московскаго Общества исторіи и древностей). Здѣсь изданы четыре редакціи болгарской "Александріи", а въ изслѣдованіи сдѣланъ также очеркъ литературной исторіи "Александрія", указаны новѣйшія изслѣдованія о ней, и русскія редакціи подробно разобраны.

— Изданія Ягича: "Život Aleksandra Velikoga". Загребъ, 1871; "Život Aleksandra Velikoga po tekstu recensije bugarske"; въ "Starinę" юго-славянской академіи, V. Загребъ, 1873.

- Стоянъ Новаковичъ, "Приповетка о Александру Великом" (въ старой сербской письменности: критическій тексть и изслёдованіе). Бёлградъ, 1878.

— Александрія. Спб. 1880—1887 (автографическое изданіе лицевой рукописи Александріи XVII в., сербской редакціи). Памятники Общ. люб. др. письменности, LXVII, LXXXVII.

- Никольскій, Климентъ Смолятичъ, стр. 133.

- В. Григорьевъ, Походъ Александра Великаго въ западный Туркестанъ, въ Журн. мин. просв. 1881, сент., овтябрь.

— Новѣйшее изслѣдованіе объ азіатскихъ походахъ Адександра Македонскаго: Alexander des Grossen Feldzüge in Turkestan. Kommentar zu den Geschichtswerken des Flavius Arrianus und Q. Curtius Rufus auf Grund vieljähriger Reisen im russischen Turkestan, und den angrenzenden Ländern, von Franz v. Schwarz. München, 1893. Авторъ пятнадцать лѣтъ прожилъ въ Туркестанѣ и имѣлъ случай вндѣтъ мѣстности, въ которыхъ нужно предположить походы Александра. Крайними сѣверными пунктами походовъ были нынѣшніе Бухара (Согдіана), Самаркандъ (Мараканда) и Ходжентъ (Александрія) въ древней Согдіанѣ.

— О греческой Александріи у Крумбахера, Geschichte der byzantinischen Litteratur, 2-е изд., стр. 849—852.

Троянскія сказанія:

- Въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 206-316 (русская редакція Притчи).

— Ягичъ, Priměri staroherv. jezika. Zagreb, 1866, стр. 180—184 (по глаголической рукописи XV вѣка, чакавско-хорватская редакція); Prilozi k historiji književnosti naroda hrvatskoga i srbskoga. Zagreb, 1868 (по глаголической рукописи XV в. кайкавско-хорватская редакція); см. также: Ein Beitrag zur serbischen Annalistik, въ Archiv für slavische Philologie, II.

— Миклошичъ, Trojanska priča bugarski i latinski, въ "Starine" юго-слав. академін, III, 1871 (по ватиканской рукописи XIV вѣка, солгарская редакція).

— Веселовскій, "Южно-славянская повѣсть о Тров" (Изъ исторіи романа и повѣсти, вып. П. Спб. 1888, стр. 25—121), гдѣ въ приложеніи помѣщено два текста изъ Новгородско-Софійской рукописи XVI вѣка (тоже въ "Архивѣ" Ягича, т. Х); въ разборѣ книги Гастера, Журн. мин. просв. 1888, марть.

— Болгарскій "Сборникъ за народни умотворения, наука и книжнина", кн. VI, Софія, 1891, гдъ въ подробномъ описаніи Ватикансвой рукописи, д-ра Гудева, изданъ снова текстъ "Притчи", стр. 345—357.

— Въ томъ же болгарскомъ "Сборникѣ<sup>а</sup>, кн. VII, 1892, стр. 224 — 244, изслѣдованія Д. Цонева о происхожденіи Троянской притчи и сличеніе редавцій.

— "Слово о ветхомъ Александрѣ, како уби Іога царя и Сіона царя амморейска и 12 цари хапаанскыхъ", въ сборникѣ XVI—XVII вѣка поздней болгарско-румынской редакціи, изданное г. Сырку въ "Архивѣ" Ягича, VII, стр. 78—88. Переводъ относятъ къ серединѣ XIV вѣка. Объ этомъ Веселовскій, Журн. мин. просв. 1884, явварь.

— В. Мочульскій, Zur mittelalterlichen Erzählungsliteratur bei den Südslaven, въ "Архивъ", Ягича, 1893. XV, стр. 371—378.

— В. Истринъ, Beiträge zur griechisch-slavischen Chronographie, въ "Архивъ", 1895. XVII, стр. 416—419.

- В. Н. Щепкинъ, Лицевой сборникъ Имп. Росс. Историч. Музея. 1-II. Спб. 1900 (изъ "Извъстій", т. IV), стр. 23-41: о русскомъ переводъ Гвидона де-Колумны, и отрывокъ текста съ латинскимъ оригиналомъ. Въ томъ же сборникъ-болгарская "Притча".

-- С. Л. Пташицкій, Обзоръ матеріала по исторіи средневѣковой свътской повъсти въ Польшѣ, — въ "Извъстіяхъ", т. VII, 1902.

— О греческихъ Троянскихъ сказавняхъ у Крумбахера, Gesch. der byzant. Litteratur, стр. 844—845.

-- Первое Петровское изданіе называется такь: "Історїа въ неї же пішеть, о разорені града Трої фрігіїскаго царства, ї о создавії его ї о велікіхь ополяїтельныхь бранехъ" и т. д.; затёмъ, въ томъ же заглавіи слёдуеть похвала Дату-Греку и Фригію-Дарію, т.-е. Диктису и Дарету, а Омиръ, Виргилій и Овидій Соломенскій (т.-е. Sulmonensis) отвергаются, потому что у нихъ находятся "многія несогласія и басни". Книга печаталась повелёніемъ царскаго величества въ московской типографіи въ іюнѣ 1709 года, 8°, 479 стр.

34\*

Повъсть о царъ Синагрипъ и премудромъ Авиръ, — упоминанія, тексты и изслъдованія:

- Карамзинъ, Ист. госуд. росс., Ш., прим. 272.

— Полевой издаль одинъ тексть сказки въ "Моск. Телеграфв", 1825, № 11, стр. 227—235.

— Востоковъ, Опис. рук. Румянц. муз., № 363.

— Въ моихъ "Очеркахъ изъ стар. литер.", въ "Отеч. Запискахъ", 1855, № 2, текстъ по рукописи Рум. музея, № 363, стр. 124—134; и замѣчанія въ "Очеркѣ литер. ист." и пр., 1857, стр. 63—85.

— Памятники стар. русской литературы. Спб. 1860—1862, II, стр. 359—373 (два варіанта).

— Буслаевъ, Историч. Хрестоматія, М. 1861, отрывки изъ старъйшей рукописи XV въка.

— Ягичъ издалъ два сербо-хорватские текста, одинъ—кирилловский 1520 г., другой — глаголический 1468 г., но въ иной редакции. Arkiv za povjestn. jugoslav. IX, и Prilozi k historiji književnosti и пр. Zagreb, 1868, стр. 73—84.

— Ягичъ, въ Byzantinische Zeitschrift, Крумбахера, I, 1892, стр. 107 — 126: Der weise Akyrios nach einer altkirchenslavischen Uebersetzung statt der unbekannten byzantinischen Vorlage ins Deutsche übertragen.

— Е. Барсовъ, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества ист. и древн., 1886, кн. Ш., стр. 1—11: Акиръ Премудрый во вновь открытомъ сербскомъ спискъ XVI въка (текстъ однородный съ старъйшей русской рукописью).

— Веселовскій, Новыя отношенія муромской легенды о Цетрв и Февроніи, въ Журн. мин. просв. 1871, апръль; разборъ книги Драгоманова, "въ Др. и Нов. Россіи", 1876, № 2; въ Исторіи р. словесности, Галахова. 1880, І, стр. 415 и д.

-- Слово о святоиъ "патріархѣ Өеостириктѣ". Къ вопросу о 29-иъ февраля въ древней литературѣ. Сообщеніе Хр. Лопарева. Спб. 1893. Изд. Общества любит. др. письменности, XCIV.

— Сказка Тысячи и одной ночи: Tausend und eine Nacht. Arabische Erzählungen. Deutsch von Max Habicht, Fr. H. von der Hagen und Carl Schall. Zweite vermehrte Auflage. Breslau, 1827, XV Bde. T. XIII, стр. 86—126; 561—568 ночи.

— Всев. Миллеръ, въ Журн. мин. просв. 1895, поль, по поводу Сборника матеріаловъ для описанія мъстностей и племенъ Кавказа, вып. XVIII—XX. Тифлисъ, 1893, — говоритъ объ армянской сказвъ и объ источникахъ исторіи Акира.

- Г. Потанинъ, Акирь повъсти и Акирь легенды, въ Этногр. Обозръни, кн. XXV. М. 1895, стр. 105-125.

- Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 897-898, объ Акиръ въ связи съ сказочнымъ житіемъ Езопа.

— Южно-славянскій списокъ пов'ясти объ Акир'й указанъ у Архангельскаго, "Къ исторіи южно-слав. и древне-русской апокрифической литературы". Спб. 1899, стр. 2; "Слово премудраго Акурія" (т.-е. Акурія). Посл'яднимъ подтверждается указаніе Ягича, что имя мудреца было первоначально: Акирій.

- А. Д. Григорьевъ, "Когда, гдъ, съ какого языка и на какой



#### виблюгр. примъчленя.

славянскій языкъ впервые былъ сдёланъ переводъ повѣсти объ Акирѣ Премудромъ", въ "Археологич. Извѣстіяхъ и Замѣткахъ". М. 1898, № 12, стр. 353 и д.; изложеніе въ "Древностяхъ. Труды Слав. Коммиссіи моск. Археолог. Общества". М. 1902, протоколы, стр. 8—12. Авторъ полагаетъ, что переводъ повѣсти былъ сдѣланъ впервые на церковно-славянскій языкъ и именно въ Македоніи или южной Болгаріи, въ XI вѣкѣ, но не съ греческаго языка, какъ обыкновенно думали, а съ армянскаго оригинала, взятаго съ греческаго. Этотъ, армянскій переводъ могли сдѣлать, по его мнѣнію, аркяне-павликіане, колоніи которыхъ Іоаннъ Цимисхій поселилъ въ 970 г. около Филиппополя. — Въ протоколахъ приведены и возраженія, вызванныя докладомъ.

Въ тѣхъ же протоколахъ упомянутъ (стр. 51) докладъ А. С. Хаханова о грузинскомъ переводъ повъсти о Хикаръ...

Въ послёднее время исторія Акирія вызвала любопытныя изслёдованія по древнимъ восточнымъ версіямъ:

— E. Cosquin, Le livre de Tobie et l'histoire du sage Ahikar, въ Revue biblique, jany. 1899.

— The story of Ahikar from the syriac, arabic, armenian, greek and slavonic versions by F. C. Conybeare, G. Rendel, Harris and Agnes Smith Lewis. Lond. J. Clay, 1898. (cm. Revue Critique de l'histoire et de littérature. 1899. № 27-28).

— Отмѣтимъ также новый начатый переводъ "Тысячи и одной ночи": "Le Livre de Mille Nuits et Une Nuit. Traduction littérale et complète du texte arabe. Par le Dr. J. C. Mardrus". Tome I. Paris 1899. (Editions de la Revue Blanche). Разборъ изданія въ англійскомъ Athenaeum, 1899, сент. 23.

Девгеніево Д'вяніе:

— Издано было въ моемъ "Очеркъ" 1857, стр. 316—332, и повторено въ "Памятникахъ" Костомарова, Спб. 1860 — 62. II, стр. 379—387.

— Les exploits de Digénis Akritas, épopée byzantine du dixième siècle, publiée pour la première fois d'après le manuscrit unique de Trébizonde par C. Sathas et E. Legrand; Paris, 1875. Вскорѣ однако нашлось еще нѣсколько рукописей, на основаніи которыхъ сдѣланы были изданія поэмы—Ламброса (въ Collection de romans grecs. Paris, 1880—рукопись хіосская и частью Гротта-Феррата), Ант. Миліараки (Аоины, 1881, -- андросская); у Саввы Іоаннидиса (Константинополь, 1887) повторена рукопись требизондская; наконецъ готовится, кажется, полное изданіе рукописи изъ Гротта-Феррата. Существованіе стараго русскаго-текста еще не было извѣстно издателямъ греческой поэмы.

— Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Поэма о Дигенисѣ. "Вѣстн. Европы", 1875, апрѣль, стр. 770—775, и съ нѣкоторыми добавленіями въ Russische Revue, IV, стр. 539—570: Bruchstücke des byzantinischen Epos in russischer Fassung; см. также въ Журн. мин. просв. 1876, октябрь, замѣтку о готовившемся изданіи Леграна, Chansons populaires grecques; отчеть о книгѣ Дестуниса: Разысканія о греческихъ богатырскихъ былинахъ средневѣковаго періода, въ Журн. мин. просв. 1884, іюль; Южнорусскія былины. Спб. 1884, гл. III; разборъ книги Гастера, въ Журн. мин. просв. 1888, марть.

— Тихонравовъ, въ 1891, нашелъ новый списовъ "Дѣянія", XVIII вѣка; пока овъ еще не изданъ.

-- Крумбахеръ. Geschichte der byzant. Litteratur, 2 - е изд., стр. 827--832.

Сказаніе объ Индвискомъ царствь:

--- Карамзинъ, Ист. госуд. росс., III. пр. 282.

— Полевой издалъ "Сказаніе о Индъйскомъ царствъ" и пр. въ "Моск. Телеграфъ", 1825, № 10, стр. 93—105, по позднему сииску. — Тихонравовъ, Лътописи р. лит. и древности, 1859, II.

— Баталинъ, Филологическія Записки, Хованскаго, 1874—1875,

и отдѣльное изданіе, Воронежъ, 1876.

— Шамятники древней письменности (Общества любителей древней письменности). Спб., 1880, выпускъ третій, стр. 11—15, изданіе сказанія по волоколамской рукописи конца XV вѣка, впрочемъ не точное.

— Веселовскій, Южно-русскія былины. Спб. 1881—1884, стр. 173 и далѣе, гдѣ указана также литература новѣйшихъ изслѣдованій о пресвитерѣ Іоавнѣ, особливо нѣмецкихъ.

— На русскомъ языкѣ, одинъ изъ средневѣковыхъ разсказовъ о "попѣ Иванѣ" читатель найдетъ въ переводѣ Марко Поло, И. П. Минаева: "Путешествіе Марко Поло", изданіе И. Р. Геогр. Общ., подъ ред. В. В. Бартольда. Спб. 1902, главы LXVI — LXVIII, и др.; но Марко Поло помѣщаетъ царство попа Ивана не въ Индіи, а въ сѣверной Азіи, по сосѣдству съ Чингизъ-ханомъ, который съ нимъ воевалъ.

— В. Истринъ, Сказаніе объ Индъйскомъ царствѣ. Москва, 1893. 4°. Въ приложеніи нѣсколько текстовъ, въ томъ числѣ переизданъ упомннутый волоколамскій списовъ (выше отмѣченъ разборъ Веселовскаго).

Царнке, спеціально изслѣдовавшій посланіе пресвитера Іоанна въ западной литературѣ, имѣлъ въ рукахъ почти до 100 латинскихъ рукописей.

Варлаамъ и Іоасафъ:

Въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 124--134.

-- А. Кирпичниковъ, "Греческіе романы въ новой литературѣ. Повѣсть о Варлаамѣ и Іоасафѣ". Харьковъ, 1876 (стр. 211 и д.). Авторъ оспаривалъ миѣніе Либрехта (Die Quellen des "Barlaam und Iosaphat", въ Jahrb. für romanische und engl. Litteratur, 1860, II, стр. 314-334; позднѣе въ книгѣ Zur Volkskunde Heibr. 1879, стр. 441-460) о буддійскомъ происхожденіи Варлаама.

— Веселовскій, разборъ книги Кириичникова, Въстн. Евр. 1876, декабрь: Журн. мин. просв. 1877, іюль, — не признаетъ его опроверженій Либрехта; О славянскихъ редакціяхъ одного аполога Варлаама и Іоасафа, въ Запискахъ Акад. Н. 1879, т. XXXIV, стр. 63—70.

— Ст. Новаковичъ, "Прилог в познавању упоредне литерарне историје и хришћанске средњевековне белетристике у Срба, Бугара и Руса". Бѣлградъ 1881 (изъ "Гласника" сербскаго ученаго Дружества)-

#### виблюгр. примъчания.

о греческомъ подлинникѣ Варлаама, объ источникахъ повѣсти, о западныхъ и славянскихъ обработкахъ (нашъ переводъ считается южнославянскимъ, и вѣроятно не старѣе XIV вѣка); наконецъ изложеніе содержанія и отрывки изъ серо́ской рукописи, писанной на Аеонѣ въ 1518 г.

— Житіе Варлаама и Іоасафа. Спб. 1885. Изд. Общества люб. др. письм. LXXXVIII.

— Ив. Франко, о литер. исторіи Варлаама, въ "Запискахъ наукового товариства імени Шевченка". Львовъ, 1895, т. VIII—Х, съ отрывками текста XVI вѣка и образчиками рисунковъ. Объ этомъ замѣтка въ Отчетахъ Общ. люб. др. письм. за 1895—96 г., стр. 63.

— Византійскій Временникъ, т. III, вып. 3—4, стр. 714, замѣтка къ исторія Варлаама.

— А. Соболевскій, въ докладъ въ Общ. люб. древней письменности, 7 марта 1897, высказывалъ мнѣніе, что переводъ Варлаама былъ русскій.

— С. Ө. Ольденбургъ, Персидскій изводъ повѣсти о Варлаамѣ и Іоасафѣ, въ Запискахъ Восточнаго отдѣла Археолог. Общ. Спб. 1889, IV, стр. 229 — 265; Къ притчамъ въ Варл. и Іоасафѣ, тамъ-же, IX, стр. 275—276; Спб. 1896. — Въ Х томѣ тѣхъ же Записокъ напечатанъ переводъ грузинскаго текста Варлаама, и затѣмъ имѣется въ виду изданіе перевода персидской версіи (В. А. Жуковскаго) и арабской — бомбейской (бар. В. Р. Розена).

— Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, 2-е изд., стр. 886—891, съ обширными литературными указаніями.

#### Стефанить и Ихнилать:

Τ.,...

— Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 148 — 167, о литературной исторіи повъсти и сличеніе состава русскаго Стефанита съ греческимъ текстомъ въ изданіи Штарка; стр. 333—337, отрывки текста.

— Латинскій переводъ, Поссина: Specimen sapientiae Indorum veterum, въ приложенія къ изданію Георгія Пахимера, Римъ, 1666.

- Specimen sapientiae Indorum veterum, id est liber ethico-politicus pervetustus, dictus arabice Kalilah wa-Dimnag, graece Στεφανίτης zai Ίχνηλάτης, nunc primum ex mss. cod. Holsteiniano prodiit etc. opera Seb. Gottofr. Starkii. Berol., 1697. Перепечатано въ Абинахъ, 1852. Недостающее у Штарка введеніе издано было, съ нѣкоторыми варіантами къ Стефаниту, П. Фаб. Ауривилліемъ, въ Упсалѣ, 1780. Новѣйшее изданіе по четыремъ рецензіямъ греческаго текста. Витторіо Пунтони, Pubblicazioni della società asiatica italiana, т. II. Firenze, 1889.

— Описаніе славянскихъ рукописей Синодальной библіотеки, Горскаго и Невоструева, II, 2, стр. 628—641, сообщаетъ свёдёнія о болгарско-русскомъ спискъ конца XV въка.

— Отчеть москов. Публичнаго и Румянцов. Музеевъ за 1873— 1875 годъ. М. 1877, стр. 9—10, о сербскомъ спискъ XV въка, принадлежавшемъ Севастьянову.

- Отчетъ тъхъ же Музеевъ за 1876-1878 годъ, стр. 42-44, о сербскомъ неполномъ синскъ XIII-XIV въка, принадлежавшемъ В. И. Григоровичу. --- Даничичъ, Indijske priče prozvane Stefanit i Ihnilat, въ "Starine" юго - славянской академіи, Zagreb 1870, изданіе церковно-славянскаго текста по рукописниъ бѣлградской и карловацкой (болгарской).

— Стефанить и Ихнилать, съ предисловіемъ и примѣчаніями Θ. И. Булгакова. Спб. 1877, въ изданіи Общества любителей древней письменности XVI, XXII, 1877 — 1878: — введеніе объ исторіи памятника; перепечатка первыхъ 46 страницъ старой русской вниги; "Политическія и нравоучительныя басни Пильпая, философа индѣйскаго. Съ французскаго переведены Академіи наукъ переводчикомъ Борисомъ Волковымъ" (Спб. 1762), заключающихъ введеніе въ баснямъ, недостающее въ старыхъ русскихъ рукописяхъ; изданіе стараго русскаго текста въ позднѣйшей редакціи по рукописи князя П. П. Вяземскаго.

— Стефанить и Ихнилать. М. 1881, съ предисловіемъ и подъ редакцією А. Е. Викторова, параллельное изданіе двукъ списковъ XV вѣка, Севастьяновскаго и Синодальнаго, и отрывковъ Григоровича XIII — XIV вѣка.

- С. Смирновъ, "Стефанитъ и Ихнилатъ", въ "Филологическихъ Запискахъ". Воронежъ, 1879, выпускъ Ш.

- Для исторіи памятника ср.: Книга Калила и Димна (сборникъ басенъ, извъстныхъ подъ именемъ басенъ Бидпая). Переводъ съ арабскаго М. О. Аттая, преподавателя арабскаго языка, и М. В. Рябинина, студента III курса спец. классовъ Лазаревскаго института восточныхъ языковъ. М. 1889.

— Крумбахеръ, Gesch. der byzant. Litteratur, стр. 895 — 897, съ указаніемъ общирной литературы.

Свазанія о Соломонъ:

- Въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 102-123.

— Памятники старинной русской литературы. Спб. 1860—1862, вып. Ш, стр. 51—71, рядъ повъстей о царъ Соломонъ.

— Лѣтописи русской литературы и древности, Тихонравова. IV. М. 1862. стр. 112—153, повѣсть о царѣ Соломонѣ въ трехъ варіантахъ; — Памятники отреченной русской литературы. М. 1863, I, стр. 254 — 272: Соломонъ и Китоврасъ, и Суды.

— Порфирьевъ, Ветхозавътные апокрифы. Спб. 1877, стр. 240— 241, 261—263.

— А. Веселовскій, Изъ исторіи литературнаго общенія востока и запада. Славянскія сказанія о Соломонъ и Китоврась и западныя легенды о Морольфь и Мерлинь. Спб. 1872. Посль этого авторь еще не сднажды возвращался къ Соломоновскимъ сказаніямъ, отчасти видоизмъня, отчасти развивая первыя изслъдованія. Ср. Замътки къ исторіи апокрифовъ, Журн. мин. просв. 1886, іюнь. и въ особенности: Разысканія въ области рус. духовнаго стиха. Спб. 1891, гл. V.

— Буслаевъ, разборъ сочиненія Веселовскаго о Соломонъ́ и Китоврасѣ, въ XVI отчетѣ объ Уваровскихъ премінхъ. Спб. 1874, стр. 24—66.

— Ягичъ, Die christlich-mythologische Schicht in der russischen Volksepik, въ Archiv für slavische Philologie, 1, стр. 82—133.

- По заявлению М. И. Соколова ("Древности". М. 1902, прото-

#### БИБ.ЦОГР. ПРЯМЪЧАНІЯ.

колы Слав. Коммиссіи моск. Археол. Общ., стр. 4—5), въ принадлежащемъ ему сборникъ начала XVIII в. находится "обширный циклъ сказаній о Соломовъ, не встрѣчающійся въ такомъ объемъ и составѣ въ извѣстныхъ рукописякъ". Этотъ циклъ "интересенъ по своей полнотъ и народному стилю, представляя вмъстъ съ тъмъ не мало цѣнныхъ варіантовъ какъ въ мелкихъ частностяхъ, такъ и въ цѣлыхъ эписодахъ".

Къ этимъ сказавіямъ о Соломонѣ, о трудныхъ загадкахъ и мудрыхъ рѣшеніяхъ, примыкаютъ другія подобныя, въ иныхъ повѣстяхъ, обыкновенно идущихъ съ востока; этотъ видъ повѣсти былъ очень популяренъ и у насъ и на западѣ. Въ связи съ нимъ стоитъ и народная загадка. Ср. М. А. Дикарева, О царскихъ загадкахъ. М. 1897 (изъ "Этнограф. Обозрѣнія", кн. XXXI).

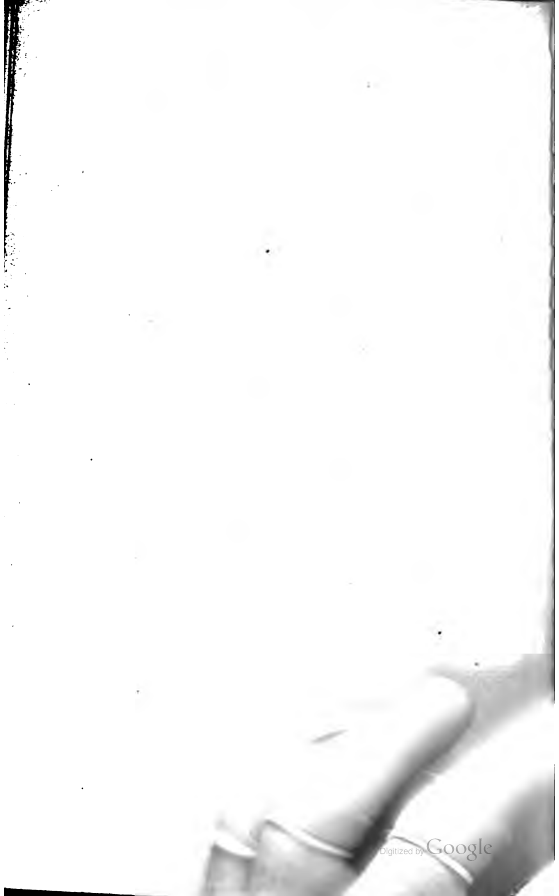
Слово о купцъ Басаргъ:

-- Въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 95--99.

— Памятники стар. русской литературы, Костомарова. Спб. 1860— 1862. II, стр. 347—356, два варіанта.

- Веселовскій, въ Ист. р. словеспости Галахова. Спб. 1880. I, стр. 426-428.

Первый томъ моей вниги удостоился общирнаго разбора г. Архангельскаго въ Журн. мин. просв. 1898, сентябрь. Сама редакція журнала взяла на себя трудъ замѣтить къ этой статьѣ (стр. 180), что г. А. "въ своей критикѣ предъявляеть къ труду г. П. не совсѣмъ тѣ требованія, какимъ повидимому имълъ въ виду удовлетворить авторъ". Это справедливо. Прибавлю, что я никогда не считалъ исторію литературы каталогомъ, или (для новой литературы) сборникомъ послужныхъ списковъ. Въ нашей древней письменности памятники болгарскіе и сербскіе я считаю болгарскими и сербскими, которые въ исто-**ДИ ДУССКОЙ ЛИТЕДАТУДЫ ЗАВИМАЮТЬ ТОЛЬКО ИЗВВСТНОЕ** ОТНОСИТЕЛЬНОЕ положение, и т. п. Въ библіографическихъ указаніяхъ я старался себя ограничивать, давая только необходимое, потому что читатель, обращаясь въ приведеннымъ сочиненіямъ, черезъ нихъ уже самъ познакомился бы съ подробностями литературы вопроса. Критику невразумительны также общія ссылки на мой прежній трудь — "Исторію русской Этнографіи"; но мнв не было основанія повторять того, что было уже. мною сказано прежде по тому или другому вопросу, а "Исторія Этнографін" снабжена кромѣ оглавленій весьма подробнымъ указателемъ, смыслъ котораго долженъ быть понятенъ человѣку грамотному.



# исторія Русской литературы

#### ТОМЪ II.

— ДРЕВНЯЯ ПИСЬМЕННОСТЬ.
 — ВРЕМЕНА МОСКОВСКАГО ЦАРСТВА.
 — КАНУНЪ ПРЕОБРАЗОВАНІЙ.

#### А. Н. Пыпина.

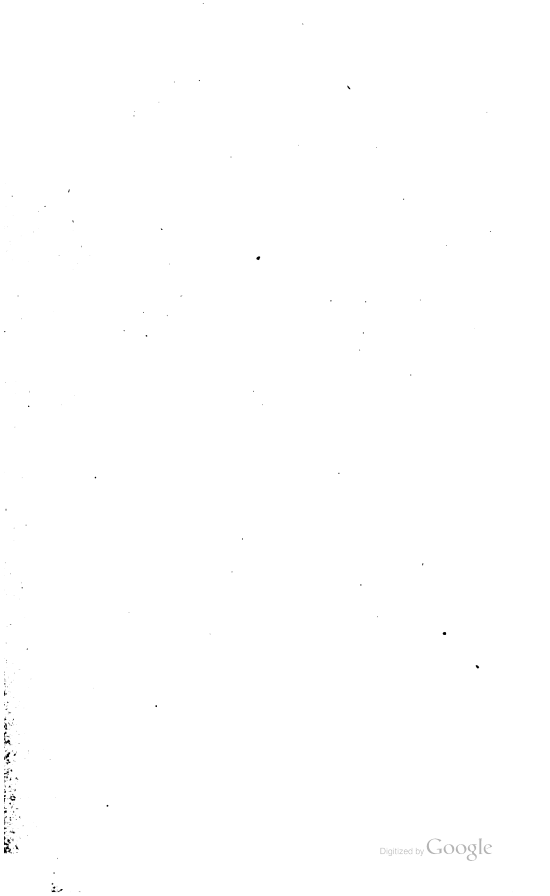
.....

ИЗДАНІЕ З-Е, БЕЗЪ ПЕРЕМЪНЪ.



-ПЕТЕРБУРГЪ. тасбаввича, Вас. остр., 5 авн., 28. 1907.





### ИСТОРІЯ

## РУССКОЙ ЛИТЕРАТУРЫ

#### ТОМЪ II.

— ДРЕВНЯЯ ПИСЬМЕННОСТЬ.
 — ВРЕМЕНА МОСКОВСКАГО ЦАРСТВА.
 — КАНУНЪ ПРЕОБРАЗОВАНІЙ.

#### А. Н. Пыпина.

. . . . . . . . . . . .

издание З-е, безъ перемънъ.

С.-ПЕТЕРБУРГЪ. Тивографія М. М. Стасюлевича, Вас. остр., 5 лин., 28. 1907.





#### СОДЕРЖАНІЕ.

Глава I. - Средніе вѣка русской письменности. Стр. 1—21.

Гравнцы средняго періода. — Это періодъ по пренмуществу великорусскій н московскій.-Татарское иго и освобожденіе.-Московское объединеніе; расшяреніе территорін.-Формы московской жизни.

Упадокъ образованія. — Усиленіе византійскихъ вліяній. — Возвышепіе іерархін.-Связи съ православнымъ Востокомъ.-Юго-славянскія отношенія.--Московское міровоззрівніе: крайняя національная исключительность. Библіографическія примъчанія . . 20 . • •

Глава II. — Легенды о московскомъ царствѣ.

Стр. 22-41.

| Преемство Византійской имперіи и     | цен | rpa | пра   | BOC | <b>I</b> ARİ | 8 B' | ьМ  | ock           | B\$ | -Ci | <b>(8</b> - |    |
|--------------------------------------|-----|-----|-------|-----|--------------|------|-----|---------------|-----|-----|-------------|----|
| заніе о Мономаховомъ вѣнцѣСказаніе   | e o | Ba  | BRLIC | HC  | ONT          | 5 ղ  | apc | т <b>в</b> В. | -0  | ams | p-          |    |
| ская сказкаГенсалогія Ивана Грознаго | ο.  |     |       |     |              | •    | •   |               |     |     | •           | 22 |
| Библіографическія принвчанія         | •   | •   | •     | •   | •            | •    | •   | •             | •   |     | •           | 39 |

Глава III. — Іосифъ Волоцкій и Нилъ Сорскій. Стр. 42—91.

Религіозное міровоззр'вніе нашихъ среднихъ в'вковъ.-Обрядовое благочестіе. — Чрезвычайное развитіе монастырей въ центрів и на сіверів; ихъ значение культурное и политическое.

Монастырская двятельность Іоснфа Волоцкаго.-Его "Просветитель".-Церковные споры.- Стригольники: различные взгляды на происхождение этой ереси. — Жидовствующіе. — Обличенія Іоснфа. — Его инквизиторскій фанатизиз: "богопремудростное коварство".--Его школа: "іоснфляне".

| Нилъ Сорскій. — Немногія    | біогр | афиче | скія  | CBJ | ьдвні | я. — | Пp | ебыв | <b>R</b> Hi | ie 1 | 88        |    |
|-----------------------------|-------|-------|-------|-----|-------|------|----|------|-------------|------|-----------|----|
| Аскетванъ и созерцател      | ьност | ьО    | CHOBS | mie | nycı  | HBN. | ;  | Учев | iл          | Hu.  | <b>38</b> |    |
| Сорскато                    |       | • •   |       |     | •••   | •    |    | •    |             |      | •         | 42 |
| Библіографическія прим'вчан |       |       |       |     |       |      |    |      |             |      |           |    |

CTP.

CTP.

Глава IV.—Броженіе XVI въка.—Максимъ Грекъ; Вассіанъ Патрикъ́евъ; Зиновій Отенскій.—Князь Курбскій. Стр. 92—149.

Необходимость просвёщенія для защиты самой церкви.—Призывъ Максима Грека.—Отношеніе русскаго просвёщенія къ западному.—Ученая школа Максима Грека.—Труды въ Москвё: исправленіе книгь.—Гоненія.—Сочиненія Максима.

Борьба іосифлянъ и "заволжскихъ старцевъ".--Князь-иновъ Вассіанъ Патрикфевъ: Беседа Валаамскихъ чудотворцевъ.

| Новыя ереси: Башкинъ, Косой. |   | "Ист  | a H Pi | по  | K83 | аніе | °," | 3 <b>8</b> 8 | osia | [ ] | Отен | CKA | ro. |     |
|------------------------------|---|-------|--------|-----|-----|------|-----|--------------|------|-----|------|-----|-----|-----|
| Князь Курбскій.—Его значеніе | U | OJATE | 1960   | koe | X   | INT  | eps | тур          | ное  | •   |      |     |     | 92  |
| Библіографическія примѣчанія | • |       | •      | •   | •   | •    | •   | •            |      |     |      |     |     | 144 |

#### Глава V. — Итоги, собранные московскимъ царствомъ. Стр. 150—200.

| Политическій усп'яхь Москвы.—Его односторонность бытовая и образо-     |   |
|------------------------------------------------------------------------|---|
| вательнаяИсторическое значеніе Ивана ГровнагоПонятія о высокомъ на-    |   |
| значенія Москвы.—Посланія старца Филовея.— Политическое объединеніе въ |   |
| "царствв"Деятельность митр. МакаріяКанонизація русскихъ святихъ        |   |
| Стоглавъ, Четьн-Минен" митр. Макарія Домострой Стремленіе закръ-       |   |
| лить старину                                                           | ) |
|                                                                        |   |

Глава VI.—Паломничество съ XV въка.—Старыя путешествія. Стр. 201—245.

Измъненіе въ характеръ паломничества.—ХVІ въкъ.—Купецъ Василій Позняковъ.—Мнимое хожденіе Трифона Коробейникова.—ХVІІ въкъ.—Купецъ Василій Гагара.—Черный дьяконъ Іона Маленькій.—Общій характеръ хожденій.—Арсеній Сухановъ.—Паломники поздиъйшіе.

Другія путешествія.—Хожденіе Аванасія Никитина.— Путешествія на Флорентинскій соборъ: суздальскаго іеромонаха Симеона и епископа Авраамія.—Путешествіе въ Китай Ивана Петрова и Бурнаша Еличева; въ персидское царство Федота Котова.

| Статейные списки  | <b>МОСКОВСКНХ</b> Ъ | no | CION | њ | • | • |  | • | • | • | • | 201 |
|-------------------|---------------------|----|------|---|---|---|--|---|---|---|---|-----|
| Библіографическія | примъчанія          |    |      |   |   |   |  |   |   |   |   | 240 |

#### Глава VII.—Исправленіе книгъ и начало раскола. Стр. 246—296.

Обрядовое благочестіс; книжное невъжество.—Сознаніе необходимости исправленія книгь: Максимъ Грекъ; Стоглавъ; судьба тронцкаго нгумена Діоничія; вмѣшательство вселенскихъ патріарховъ.—Печатаніе церковныхъ книгь. -- Патріархъ Іосяфъ: Кириллова книга в Книга о върв. -- Вызовъ кіевскихъ ученыхъ.

Путешествіе на Востокъ Арсенія Суханова: Пренія съ греками; Проскивитарій.

| Патріархъ Никонъ.—Столкновеніе съ приверженцами старины.—Суровыя |      |     |    |      |               |      |    |     |          |       |     |   |    |     |
|------------------------------------------------------------------|------|-----|----|------|---------------|------|----|-----|----------|-------|-----|---|----|-----|
| мѣры патріарха и ожесточеніе сты                                 | DOB: | ŧро | въ | -110 | o <b>s</b> os | кені | ie | цар | -<br>H 1 | Alles | cta | М | Я- |     |
| хайловичаПротопонъ Аввакумъ                                      |      | •   | •  | •    |               |      |    | •   |          |       | •   |   |    | 246 |
| Библіографическія примечанія                                     | •    |     | •  |      |               |      |    |     |          |       | •   | • |    | 292 |

Глава VIII. — Кіевская школа. — Симеонъ Полоцкій. Стр. 297—348.

Пробужденіе образовательных инстинктовъ.—Разстояніе, дѣлившее Москву и Западъ въ просвёщеніи.—Предавіе и наука.—Необходимость помощи иноземнаго знанія: иноземцы въ Москвё.—Колебаніе старивы съ XV—XVI въка.—Польскія вліянія.--Кіевская школа.—Положеніе кіевскихъ ученыхъ въ Москвѣ, между московскими книжниками.

Глава IX.—Сильвестръ Медвъдевъ и "латинская часть". —Патріархъ Іоакимъ.—Св. Димитрій Ростовскій.

#### Стр. 349-404.

Смѣшеніе литературныхъ теченій.—Біографическія свѣдѣнія о Медвѣдевѣ.—Отношеніе къ Симеону Полоцкому.—Строительство въ Занконоспасскомъ монастырѣ.—Спорь о пресуществленія.—Вражда съ братьями Лихудами. -- Политическія партін. — Заговоръ Шакловитаго. — Казнь Медвѣдева. -- Патріархъ Іоакимъ.

| Данінав Туптало, потомъ св. Димитрій Ростовскій. – Біографическія свѣ- |     |
|------------------------------------------------------------------------|-----|
| авнія.—Трудь надь житіями святыхь.—Назначеніе митрополитомь.—Ростов-   |     |
| ская мкола.—Окончаніе Четінхъ-Миней.—Пропов'ян.—"Розыскъ" о брынской   |     |
| въръ. — Канунъ реформы                                                 | 849 |
| Библіографическія примізчавія                                          | 899 |

Глава Х.—Григорій Котошихинъ, подьячій посольскаго приказа. Стр. 405—442.

| Открытіе его сочиненія. Біографическія свідівня.— Отзывы историковъ<br>объ его предполагаемой, тенденціозности. — Разборъ показаній Котошихина |      |     |      |       |     |       |           |    |     |    |     |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|------|-------|-----|-------|-----------|----|-----|----|-----|--|--|
| о старомъ носковскомъ, быть К                                                                                                                  | høra | его | кабъ | OXNXO | Bie | HOBSI | <b>`0</b> | по | ряд | K8 |     |  |  |
| вещей.<br>Библіографическія прим'янія                                                                                                          |      |     |      | • •   | •   |       |           | •  | •   | •  | 405 |  |  |
| Библіографическія приничанія                                                                                                                   |      | •   |      | • •   | •   |       |           | •  | •   | ·  | 441 |  |  |

Digitized by Google

Y

CTP.

#### Глава XI.—.Івтопись и исторія. Стр. 443—480.

| Льтописные своды XVI въка Царственныя, знаменныя книги Сте-         |     |
|---------------------------------------------------------------------|-----|
| ренная книгаСказанія о Смутномъ времениЛитературный стиль"Исто-     |     |
| рія" дьяка Өелора Грибоѣдова. — Кіевская школа Хроника Өеодосія Са- |     |
| фоновача. — Синопсись. — Историческій трудь Манкіева                | 443 |
| Библіографическія примичанія                                        | 478 |

#### Глава XII.-Ноздняя повъсть. Стр. 481-552.

Полу-историческіе разсказы.—Повѣсть о царицѣ иверской Динарѣ.—Сказаніе о мутьянскомъ воеводѣ Дракулѣ.—Сказаніе Ивана Пересвѣтова о царѣ турскомъ Махметѣ, и др.

Повъсти восточния. — Сказаніе о двънадцати снахъ царя Шаханши. — Шемляниз судъ. — Сказка о Ерусланъ Лазаревичъ.

Новыя заимствованія съ Запада. — Повѣсти славяно-романскія; посредство бѣлорусское, чешское, польское. — Бова королевичь. — Тристань и Изольда, Ланцелоть (Трисчань, Ижота, Анцалоть). — Рыцарство, въ славяно-русской передачѣ. — Исторія объ Атылѣ, королѣ угорскомъ. — Исторія о чешскомъ королевичѣ Брунцянкѣ. — О королевичѣ Василін Златовласомъ чешскія земля. — Рямскія Дѣянія (Gesta Romanorum). — Великое Зерцало. — Повѣсть о Семи Мудрецахъ.

Ридарскіе романы: исторія о Мелюзинѣ; о князѣ Петрѣ Златыхъ-Ключахъ и о королевиѣ Магелонѣ; о преславномъ римскомъ кесарѣ Отгонѣ; объ Аполлоніи королѣ Тирскомъ.

Апофеегиаты.—"Сивкотворныя повёсти".—Сказанія о злыхъ женахъ.— О высокоумномъ хмвлв.—О травв табацв.—Басия.—Шуточные разсказы.

Опыты русской повѣсти. — Сказаніе о Саввѣ Грудцынѣ. — Отголосокъ народной старним: повѣсть о Горѣ-Здочастін. — Повѣсть о Фролѣ Скобѣевѣ.

| Популярное  | чтеніе | конца | XVII | -ro | Ħ | Ha | 98.1 | a | XV | · <b>M</b> - | ю | ст | 0.1 <sup>1</sup> | 51 <b>i</b> 8 | ι. |  |      | 481  |
|-------------|--------|-------|------|-----|---|----|------|---|----|--------------|---|----|------------------|---------------|----|--|------|------|
| Библіографи | ческія | примв | анія | •   |   |    |      |   |    | •            | • | •  | •                |               |    |  | 589- | -552 |

Digitized by Google

CTP.

#### ГЛАВА І.

#### Средние въка руссвой письменности.

Границы средняго періода.—Это періодъ спеціально великорусскій и московскій.— Татарское иго и освобожденіе.—Московское объединеніе; расширеніе территоріи.—Формы московской жизни.

Упадовъ образовавія. — Усиленіе византійскихъ вліяній. — Возвишеніе іерархія. — Связи съ православнымъ Востокомъ. — Юго-славянскія отношенія. — Московское міровозартніе: крайняя національная исключительность.

Отъ первыхъ вѣковъ русскаго христіанства и начинавшагося образованія къ XIII-XV вѣкамъ во внутреннихъ основахъ русской жизни не произошло, повидимому, никакихъ перемѣнъ: та же ревность въ установлении православно-христіанскихъ началъ; та же политическая неустойчивость, вслёдствіе которой русская земля, единая по народному происхожденію и въръ, была однако раздблена на земли и княженія съ своими мёстными интересами и вняжескими притязаніями и раздорами; тотъ же харавтеръ образованія въ внижномъ меньшинстве и простодушное двоеверіе въ массъ; во внутреннемъ свладъ умственной жизни, а за нею и литературы не предвидёлось измёненій, --- но вслёдствіе частью внёшнихъ чрезвычайныхъ событій, частью естественно выроставшаго стремленія въ государственной организація, въ упомянутые вѣка въ русской жизни совершился великій перевороть, отразившійся на судьбѣ всего національнаго целаго. Внёшнія событія овазали прямое и восвенное вліяніе на самую судьбу образованія и литературы: многимъ прежнимъ задаткамъ свѣжаго развитія не суждено было созр'ять; произошла несомн'янная остановка; горизонть образованія сталь тёснёе. Самый народь разбился на двъ части, которыя жили съ тъхъ поръ цълые въка отдѣльною жизнью; но когда западъ и югъ подпали въ концѣ концовъ иноземному и иновърному владычеству Литвы и Польши, на востокъ стало складываться и къ концу XV въва сложилось

HCT. P. JHT. T. II.

русское царство, которое все болёе расширялось и усиливалось въ теченіе XVI и XVII вёка, несмотря на страшное потрясеніе Смутнаго времени. Здёсь сосредоточилась русская жизнь послё тяжкой борьбы противъ татарскаго ига, — въ своеобразныхъ условіяхъ деспотическаго по-восточному государства, въ удаленіи отъ культурныхъ связей съ западомъ, въ крайней національной и религіозной исключительности, которая поддерживалась этимъ отдаленіемъ и сама его поддерживала. Литература этой эпохи выростала изъ старыхъ начатковъ въ одностороннемъ, исключительно церковномъ направленія, не давая мёста ни научному знанію, которое тёмъ временемъ уже совершало свои великія пріобрётенія на западѣ, ни народно-поэтическому творчеству, воторое пробивалось въ книгу только разъединенными эпизодами, или даже только намеками, въ свою очередь воспринявъ значительную долю книжной легенды.

Основными событіями, которыя съ XIII вѣка потрясли политическій быть древней Руси, были татарское нашествіе на востокѣ, литовское завоеваніе на западѣ. Можно думать, что разрушительность татарскаго нашествія развѣ только до извѣстной степени могла быть ограничена или задержана большей сосредоточенностью народныхъ силъ; политическая неурядица удъльной системы, разъединение земель, себялюбивые вняжеские раздоры, безъ сомнѣнія, имѣли свою долю въ томъ страшномъ пораженін, какое было нанесено татарами, и въ самыхъ успёхахъ литовскаго завоеванія; но съ другой стороны татарское нашествіе было тавимъ грознымъ стихійнымъ движеніемъ, сила котораго трудно поддается вычисленію: двигалась громадная кочевая масса, не нуждавшаяся въ освдлости, все разрушавшая и повидимому столь многочисленная, что разбросанное население древней Руси только при особенныхъ усиліяхъ могло бы противопоставить ей равное сопротивление. На западъ литовское завоеваніе вскор' потеряло свой первоначальный характерь: смёнилась вняжесвая династія, при чемъ старая отчасти сливалась съ новою; руссвій язывъ оставался язывомъ цервви и государства, -но во всякомъ случав произошелъ политическій расколь, и соединение "Литовскаго" вняжества съ Польшей окончательно раздълило руссвій народъ между двумя враждебными одно другому государствами. Внутренняя жизнь здёсь и тамъ пошла по разнымъ направленіямъ, и только съ твхъ поръ, какъ московское государство почувствовало свою силу, возродилось стремленіе объединить старое русское наследіе, — стремленіе, которое уже въ половинѣ XVII вѣка успѣло достигнуть (хотя неполнаго) при-

#### средние въва руссвой письменности.

соединенія Малороссіи, и только въ концу XVIII вѣка присоединенія западной Руси.

Тавимъ образомъ, говоря о русской литературъ средняго періода, надо говорить собственно о восгочной Руси, которая ведетъ съ половины XIII въва свою отдъльную жизнь: здъсь послъ страшныхъ испытаній, при крайне трудныхъ условіяхъ, съ великими жертвами матеріальными и правственными, достигается политическое и, пока еще одностороннее, національное единство; только здъсь хранилась старая традиція, развиваясь въ упомянутомъ исключительномъ направленіи.

Границы второго періода русской жизни полагаются обыкновенно отъ татарскаго нашествія до конца XVII вѣка: это время по преимуществу московское. Здѣсь произошли или установились новыя видоизмѣненія самой народности; общественная и умственная жизнь сложилась въ особыя формы, какихъ мы пе видали прежде, и которыя потомъ надолго, даже до сихъ поръ, отзывались на національномъ существованіи, какъ историческая черта, пріобрѣтенная многими вѣками.

Въ обще-историческомъ отношении русское племя поставлено было въ положение, которое было его бъдствиенъ, но и его заслугой. Наплывъ средне-азіатскихъ племенъ, начавшійся съ первыхъ въвовъ нашей исторіи, издавна проходиль черезъ земли русскаго племени; за гуннами, аварами, здёсь прошла венгерская орда, печенѣги, половцы, наконецъ послѣднее средне-азіатское нашествіе монголовъ, вогда на юго-востовъ Европы н'всколько поздн'ве наступали орды турецкія. Юго-славянскій міръ, нѣкогда связанный съ древней Русью въ религи и образованности, палъ подъ турецкимъ завоеваніемъ: въ 1393-96 было разрушено Болгарсвое царство; въ 1389 Косовская битва окончила существование царства Сербскаго; дальныйшая тяжелая судьба балванскаго славянства состояла только въ усиліяхъ спасать свою религіозную и племенную особность. Русская земля, одно время сама почти затопленная волной нашествія, одна осталась представительницей юго-восточнаго православнаго славянства. Она избавилась, наконецъ, отъ ига, но еще долго должна была вести борьбу съ азіатскимъ Востовомъ, которая танется-въ послёднихъ столкновеніяхъ-до нашего времени.

Эта борьба съ Востовомъ была великимъ бидствіемъ для русскаго племени—она разорвала надолго національную цёлость съверной и южной Руси; задержала умственное развитіе, отнявъ много силы па матеріальную защиту національности и отдаливъ

1\*

Россію отъ европейскаго Запада; наконецъ, вслёдствіе долгаго сосёдства оставила свой слёдь на самомъ національномъ харавтерѣ. Въ европейской исторіи древняя Россія оказала этой борьбой великую, хотя невольную услугу: она выносния на своихъ плечахъ страшныя азіатскія нашествія, и при всемъ невысокомъ уровнѣ ея культуры, она боролась противъ Востова во имя общаго европейскаго начала, такъ какъ это была борьба не только за свою независимость, но и борьба за христіанство противъ невърныхъ. Европа почти не видъла этого врага, до нея мало или совсёмъ не достигали бёдствія борьбы, поэтому она рёдко оцёнивала это положение вещей --- несправедливость, которая и до нашего времени не давала европейской исторіографіи и обществу правильно опредблять историческія судьбы Россій и существенный источникъ ся сравнительной запоздалости. Съ другой стороны, и русские историки не всегда отдавали себъ отчеть въ значении этого историческаго факта.

Во внутренней исторіи народности этоть періодъ ознаменовался прежде всего установленіемъ ся великорусскаго характера: съ отдёленіемъ руссваго юга и запада подъ власть татаръ, Литвы, Польши, великорусское племя является одно представителемъ независимаго руссваго государства. Сюда перешло историческое предание старой Руси, вакъ стремление къ политической цёльности и независимости и, покрытое великорусскимъ наслоеніемъ, становилось вавъ бы исключительной принадлежностью Москвы; и сюда, на великорусскій стверо-востовъ, какъ увидимъ, перешло книжное преданіе, потому что внижное наслъдіе віевскихъ временъ сохранилось почти исключительно только въ сверныхъ рукописяхъ, в на съверъ находило свое дальнайшее, хотя видоизибненное развитие. Въ свладъ жизни средняго періода возникають, однако, явленія съ новымъ національнымъ оттёнкомъ, который сталъ потомъ господствующимъ. Болѣе непосредственная, раздёльная и болёе свободная жизнь прежнихъ временъ уступаеть государственному стёсненію и суровой дисциплини; политическая и народная опасность вызываеть сосредоточение народныхъ силъ, которое совершается по исторической необходимости, но съ грубой силой и ущербомъ для мъстныхъ интересовъ; федерація в вѣчевое устройство исчезли передъ централизаціей въ Москвъ; свободная сельская общена обратилась малопо-малу въ врёпостную; свёжіе начатви образованности перешли въ врайнюю національную и религіозную исключительность в упрамую неподвижность. Нікоторыя изъ этихъ явленій имізи свое отдаленное начало еще въ старомъ періодѣ, но теперь

#### средніе въка русской письменности.

нашля особенно удобную почву для своего развитія въ различныхъ условіяхъ времени.

Историческій процессь образованія этнографическихъ типовъ, уже ярко выступающихъ въ среднемъ періодѣ, до сихъ поръ остается не разъясненнымъ. Сѣверная народность, послѣ политическаго раздѣленія съ югомъ, еще многіе вѣка продолжаетъ рости географически и измѣняться подъ вліяніями климата, территорія, сосѣдства, мѣстныхъ условій, — такъ что образованіе ея, какъ характеристическаго типа, завершилось не только не въ XIV, но развѣ въ XVII—XVIII столѣтіи.

Географическая область свернаго, съ твхъ поръ господствующаго, племени, съ XIII до XVIII вѣка, расширяется до громадныхъ размеровъ: когда въ XIII веке его крайняя восточная граница едва доходила до нынѣшней нижегородской губернін, при Алексв' Михайловичь восточные предбам Россіи были уже почти тъ, какъ въ недавнее время, до занятія Амурской области и Туркестана. Колонизація, вызываемая внутренними обстоятельствами народной жизни, искавшая новыхъ и свободныхъ земель, воздъйствовала опять на быть е національный харавтеръ. Она оставила на народъ разнообразный слъдъ новыхъ условій влиматическихъ, этнографическихъ и культурныхъ, въ воторыя народъ становился. Прежде всего, - вогда югъ и западъ были заперты для движенія великорусскаго племени, - волонизація направилась почти исключительно на стверъ и востовъ, нервако въ страны гораздо болве суровыя и бваныя почвой но богатыя въ другомъ отношение — пушнымъ товаромъ, рыбными ловлями, горными произведеніями, въ страны-если не пустыя, то съ населеніемъ инородцевъ, стоявшихъ на болѣе низкой ступени развитія. Всего чаще новыя земли бывали совсёмъ не тронуты вультурой, и поселенцу приходилось тратить огромный трудъ на первоначальную расчистку почвы отъ въковыхъ лёсовъ, - отрываясь отъ свёта, довольствоваться въ своемъ захолусть разъ принесеннымъ запасомъ культурныхъ свёдёній, а иногда и перенимать промысловые и другіе нравы туземцевь. Путемъ колонизація — веденной чисто народною иниціативой пріобрътались для государства новыя громадныя земли, и народный самостоятельный трудъ въ этомъ дёлё не приносилъ, однаво, пользы для внутренней свободы: за поселенцемъ, утвердившимся въ новомъ враб, шагомъ слбдовала фискальная власть сильнаго центра, — эту неизбъжную судьбу чувствоваль даже Ермакъ, когда, завоевавъ Сибирь, долженъ былъ "поклониться" ею мосвовсвому государю. Другіе люди, исвавшіе именно личной

свободы и образовавшіе русское козачество, волжское, донское, яицкое, люди "гулящіе" и "воровскіе", оставались дёйствительно независимы отъ центральной власти, но лишь потому, что жили на спорныхъ земляхъ, открытыхъ татарскому нападенію,— но въ концё концовъ и они стали аванпостами для расширенія государственной территоріи.

Московская политика состояла здёсь во всевозможномъ извлечени богатствъ изъ новыхъ областей. Способы извлечения были простые: сверные и сибирскіе инородцы облагаемы были ясакомъ. собирание котораго было иногда чистымъ грабежомъ отъ чиповниковъ. Пушной промыселъ, составлявшій тамъ главный промышленный трудъ, былъ монополіей казны, стёснительной для частныхъ земскихъ людей. Съ другой стороны, промыслы, требовавшіе извѣстныхъ знаній, какъ, напримъръ, горное дъло на востокъ Россіи и въ Сибири, или шелководство на югъ (въ XVII в.), оставались на самой грубой степени - Москва не нитла для того знающихъ людей, пова, навонецъ, сочли нужнымъ призывать иноземцевъ. Словомъ, новыми богатствами пользовались въ самомъ грубомъ и сыромъ видё; земскіе промышленники были крайне стёснены; вазенные правители угнетали и своихъ, и инородцевъ. Въ выигрышѣ оставалась только московская казна, которая получала, однако, свои выгоды съ большою потерей-отъ дурного управленія и неумёнья пользоваться природными богатствами.

Съ государственной точки зрѣнія, усвоеніе восточныхъ земель руссвому племени было дѣломъ величайшей важности: оно покоряло, отдаляло, обезсиливало азіатскій Востокъ, такъ долго грозившій спокойствію государства, и давало возможность русскому племени прочно установить свое внѣшнее политическое бытіе—что и было въ тѣ времена насущной потребностью. Но пріобрѣтенія на Востокѣ и будущія выгоды покупались большным пожертвованіями. Тяжелый трудъ завоеванія и усвоенія земель не давалъ средствъ и досуга для умственнаго развитія; терялось сосѣдство съ болѣе цивилизованными странами; крайняя разбросанность населенія ослабляла связи вемской общины, такъ что пры постоянномъ усиленіи централиваціи на долю вемства пе оставалось никакой общественно-политической самодѣятельности.

Невыгода являлась и въ новыхъ этнографическихъ условіяхъ илемени.

Уже при началѣ исторіи, при первыхъ заявленіяхъ политической жизни, Русь авляется въ тѣсныхъ связяхъ съ финскими племенами въ области Ростова, Суздаля, Мурома; Москва по-

#### средние въка русской письменности.

ставлена была на первоначально финской почвѣ. Въ Х вѣкѣ даже на югъ во вновь основанные города приглашаются "лучшіе люди", между прочимъ, я изъ Чуди<sup>1</sup>); на съверъ участіе чудскаго элемента было еще значительние въ состави населения. воторое стало потомъ великорусскимъ. Сосбаство и связи сбвернаго племени съ финнами тянулись въ теченіе многихъ столѣтій: остатви финскихъ населеній и теперь еще цёлы въ ближайшемъ сосвястве съ центральной Россией — некогда оно было единственнымъ населеніемъ этихъ враевъ. Сила русской народности была такова, что теперь среднія около московскія губернін, гдѣ именно была страна финскаго племени, представляють чистый великоруссвій типъ. "Въ этой врёпости храненія европейскаго типа, -говорилъ Ешевскій, -- среди безпрерывнаго смъшенія съ племенами азіатскаго происхожденія, и состоить величайшая заслуга русскаго народа; поэтому-то каждый шагъ русскаго племени въ глубину Азін и становился несомитиной побъдой европейской гражданственности. Чуждыя племена вливались въ народность русскую", принимая главныя условія народности славянской и европейской. Но, какъ ни происходило обруствие новыхъ земельвымераніемъ ли стараго племени, или смѣшеніемъ и принятіемъ русской народности — оно не могло обойтись безъ извъстнаго воздействія оть самаго поглощаемаго элемента. Чемъ объяснить исчевновение инородцевъ? - спрашиваетъ Ешевский, и думаетъ, что ничёмъ инымъ, вакъ обрусвніемъ, слитіемъ съ славянскими поселенцами въ одинъ народъ, а въ этомъ случав "нельзя не предполагать ихъ участія въ образованіи народнаго типа" въ мъстахъ ихъ совмъстнаго пребыванія.

Татарское нашествіе и дальнёйшія отношенія съ ордою не остались безъ своего слёда и въ этнографическомъ отношенія, или какъ внёшнее историческое условіе, или непосредственно. Съ удаленіемъ отъ европейскихъ связей въ складъ жизни примёшиваются восточные элементы. Ордынская власть содёйствовала московской централизаціи, усиливая власть великаго князя поддержкой орды, — но эта поддержка пріобрёталась особой поворностью; восточный взглядъ татаръ на власть, безъ сомнёнія, сообщался ихъ союзникамъ, и привычка въ насилію пріобрёталась тёмъ легче, когда собственная власть покупалась униженіемъ. Съ тёхъ поръ, какъ, по словамъ лётописи, "всё князья русскіе отданы были (въ ордѣ) подъ власть Симеона", — дёло московской центра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Дітоп. подъ 988 г.: князь Владимирь "пача ставити городы по Десић, и по Востри, и по Трубежеви и по Сулб... и поча нарубати мужь лучьшіт отъ Словенъ и отъ Кривичь, и отъ Чюди" и др.

лизаціи было рѣшено. Духовенство пользовалось у татаръ особымъ уваженіемъ, не подпадало "числу"; при помощи ярлыковъ и тархановъ монастыри легко собирали на своихъ земляхъ рёдвія тогда рабочія руки. Вліяніе духовенства тавже помогло дёлу московскихъ князей, которыхъ јерархія усердно поддерживала. На народную массу татарское вго легло страшнымъ гнетомъ: грабежъ и насиліе были въ порядкъ вещей; господство грубой силы было слишкомъ продолжительно, чтобъ не оказать своего действія, прямого или восвеннаго. Съ теченіемъ времсни эти отношенія приняли также иной складь. Еще во времена самого ига татары начинали принимать христіанство; внязья, которые въ старину роднились съ половецвими ханами, теперь роднатся съ татарскими ханами; татары начинаютъ селиться между руссвими: въ періодъ борьбы и поворенія самыхъ татарсвихъ царствъ, Москва вступала въ связи съ ордами, искала тамъ приверженцевъ, вызывала ихъ въ Россію, давала помъстья татарскимъ царевичамъ и мурзамъ и т. д. Черезъ два-три поколѣнія выходцы русбли, но ихъ родовыя черты, безъ сомивнія, сообщались ихъ новой средѣ, если не передачей обычаевъ, то загрубѣніемъ нравовъ и упадкомъ образовательныхъ интересовъ, -- былъ даже распространенъ обычай носить "тафьи", противь котораго сильно возставало духовенство XVI-го вѣка. Татарская аристовратія дала начало множеству русскихъ княжескихъ и дворянскихъ фамилій. Этнографія современной восточной Россіи почти не тронута изучениемъ, но присутствие огромнаго числа нын вшвихъ русскихъ поселений съ татарскими, мордовскими и проч. именами, сильное уменьшение или исчезновение мъстныхъ инородцевъ должны указывать, что и здёсь происходиль этнографическій процессь-подобный тому, какой въ древности испытала страна съверной Чуди. Московское служилое сословіе наполнилось также немалымъ числомъ выходцевъ изъ западныхъ государствъ, -- отъ такихъ выходцевъ ведутъ свое начало не мало руссвихъ дворянскихъ фамилій; они обывновенно быстро рустли, самыя имена передблывались на русскій ладь, или замбнялись руссвами прозвищами, --- но эти разрозненныя и немногочисленныя переселенія едва ли внесли значительный этнографическій проценть, или также вультурное пріобрѣтеніе.

Всего сильнёе была, безъ сомнёнія, примёсь сёверныхъ и восточныхъ элементовъ. Ассимиляція совершалась въ теченіе многихъ вёвовъ, на обширныхъ пространствахъ, и въ результатё ся, вмёстё съ вліяніями климатическими и бытовыми, въ сёвернорусскую народность неизбёжно должна была войти доля новыхъ физическихъ и правственныхъ свойствъ; и при смѣшеніи съ народностями положительно низшими, какъ финскія племена, или порядочно дикими (какъ татарскія), не было бы удивительно, если бы въ окончательномъ счетѣ эта ассимилація понизила старый національный уровень, или по крайней мѣрѣ дала одностороннее направленіе національнымъ даннымъ, съ которыми племя начинало свою исторію. При этомъ однако шло распространеніе, и наконецъ господство русскаго языка и быта.

Съ расширеніенъ государственной территоріи шло постоянное возростание московской централизации и упадовъ старыхъ бытовыхъ формъ и преданій — удёльной федераціи, въчевыхъ обычаевъ, общинной автономіи, наконецъ, личной свободы сельскаго населенія. Установленіе централизація не было, конечно, достиг. нуто тольво личною политивою несколькихъ князей; это былъ результать цёлой исторіи, созданіе цёлаго народа, т.-е. именно веливорусскаго племени. Потребность созданія государства была естественнымъ фавтомъ развитія народа; она повела въ началъ исторіи въ первому призванію внязей; стремленія въ объединенію являются уже въ древнемъ періодъ; что объединеніе прочно установилось въ средній періодъ въ веливорусскомъ племени, это зависвло не только оть особенныхъ предполагаемыхъ свойствъ сввернаго племени, но отъ обстоятельствъ историческихъ. Въ данныхъ условіяхъ оно произошло въ формахъ, отвѣчавшихъ великорусскаго племени -- промышленно-рабочаго, Свойствамъ сивтливаго, выносливаго, но съ менве выработанной личной вндивидуальностью; собяратели государства не останавливались передъ лукавымъ разсчетомъ или грубой силой для достиженія цёли. Великоруссу сверо-востова не трудно было отказаться оть стараго преданія. Централизація началась на почвѣ, которая была сравнительно новымъ пріобрѣтеніемъ племени: вогда старая Русь оставалась въ Кіевѣ и Новгородѣ, новая начиналась въ Москвѣ, и главная сила послёдней была въ великорусскомъ северо-востоке. Паденіе старыхъ формъ заняло нісколько столітій и завершилось уже въ XVII въкъ; въ это паденіе вовлечены были малопо-малу всё общественныя формы средней Руси: пали отдёльныя вняженія, представлявшія отдёльныя "земли"; исчезли вёча, которыя встрёчаются и на сёверё въ XIII столётіе и слёдъ воторыхъ остался тольво въ тесномъ вругу сельсваго самоуправления и въ правъ писать собирательныя челобитныя; бродячая дружина была приврёплена раздачей помёстій и обязательной службой; остатовъ прежней свободы, право отъёзда, на которое ссылался Курбсвій при Грозномъ, исчезъ уже вскорѣ; врестьянская свобода передвиженія ограничена была Юрьевымъ днемъ, а подъ конецъ лишена была и этого обычая. Въ "соборахъ" отразилось только неопредѣленное воспоминаніе о правѣ земскаго голоса, и самые соборы прекратились ко второй половинѣ XVII вѣка.

Основныя учрежденія, господствующія въ жизни націи, считаются выраженіемъ ся политическо-общественныхъ идей. Такъ создалась московская централизація. Но это теоретическое представление должно понимать въ известныхъ границахъ. Во-первыхъ, подобныя учрежденія, хотя, по мнѣнію историвовъ, исходять изъ народнаго источника, въ сущности далеко не всегда бывають действительнымь осуществленіемь народнаго идеала. Московская централизація сдёлала многое изъ того, для чего народъ совдавалъ ее; она освободила и объединила государство, но во многихъ другихъ отношеніяхъ отъ нея ждали не совствиъ того, что она давала: какъ въ западныхъ монархіяхъ король являлся союзнивомъ и оберегателемъ городскихъ общинъ противъ захватовъ феодализма, тавъ московский царь, въ предположения народа, былъ оберегателенъ "земли" отъ боярства: но Россія не избъгла зла народнаго угнетенія, отъ котораго искала защиты въ "земскомъ" царв. "Земля" только изръдка призываема была подавать свой голось о делахь государства; эти призывы быля случайны, вполнъ зависъли отъ доброй воли центральной власти и, слёдовательно, не представляли никакого прочнаго явленія государственности, никакого права. Во-вторыхъ, самъ идеалъ былъ собственно принадлежностью тёхъ временныхъ историческихъ условій, которыя представляли власть умамъ народа именно въ такихъ формахъ. Между тёмъ, разъ созданное учреждение старалось закръпить свои формы, и затъмъ расширять объемъ н способы действія, и продолжало съ темъ же свладомъ госполствовать и тогда, когда національная жизнь принимала новый обороть, возникали новыя потребности, воторымъ учреждевіе уже переставало удовлетворять. Московское царство не давало просвещения. Отсюда возникаеть въ народе темное сознание кавого-то недостатва, смутное искание чего-то поваго, тяжелое недоумёніе. Такой элементь быль въ броженія XVII-го вёка. Отсюда, съ противоположной стороны, объясняется, почему возможенъ былъ столь крутой поворотъ цёлаго быта во время реформы. Петру въ началѣ вакъ бы инстинктивно не правится восточный харавтеръ московсваго быта и самой власти, и онъ (съ полнымъ сочувствіемъ приверженной въ нему сартів) рашился измёнить этотъ быть въ болёе европейскомъ смыслё. Харавтеръ Московскаго царства быль действительно восточный:

#### СРЕДНІЕ ВЪКА РУССКОЙ ПИСЬМЕННОСТИ.

вогда народъ выработывалъ въ XIV-XV въкъ свой идеалъ, онъ не имвлъ въ своей жизни соответственнаго явленія: "ласвовый князь Владнииръ" былъ идеалъ уже устарвлый; онъ слишкомъ жилъ въ героической эпохв, и былъ достояніемъ поэзіи и преданія. Идеаломъ позднівйтимъ сталъ "грозный царь". Народу нужень быль болбе двятельный и могущественный хранитель земскаго интереса внутри и защитникъ святой Руси отъ внёшнихъ враговъ, отъ "поганыхъ". Идеалъ такого правителя давно рисовала церковная литература; духовенство, явившееся съ самаго начала союзникомъ вняжеской власти, имбло готовый образецъ въ византійскомъ императорѣ. Такимъ образомъ, первая основная идея царя быль царь библейскій, о которомь читали въ священной исторіи; далбе, жавымъ представителемъ царскаго достоянства былъ царь греческій, величіе котораго дополнялось церковнымъ освящениемъ, онъ-защитникъ православія, "благочестивый"; навонецъ, третій царь, вотораго знали русскіе, былъ "царь" ордынскій, — еще незадолго передъ основаніемъ московскаго царства настоящій верховный властитель надъ русскими внязьями и землями, и царь московскій въ этихъ отношеніяхъ извёстнымъ образомъ наслёдовалъ ордынскому царю. Указываютъ навонецъ, что во всему этому присоединялось, или именно сообщало этому основу великорусское народное, бытовое представленіе о "государь"-домохозяннь, распространенное и на цилое домоховяйство государственное.

Московская централизація установилась не безъ сильной борьбы не только съ династическими стремленіями удёльныхъ внязей, но и съ различными стремленіями земскихъ массъ. Страшныя насилія, совершенныя въ Новгородъ Иванами Васильевичами, в вроятно больше свидвтельствують о свирвпости московскихъ нравовъ, чёмъ служатъ мёркой того сопротивленія, какое народная масса оказывала московскимь притязаніямъ; побёда послёднихъ едва ли показываетъ, что оне были совсёмъ правы. Съ новгородской независимостью погибли старыя стихии пародвой жизни, которыя могли имъть свое развитіе, а способъ дъйствій безъ сомпанія содъйствоваль огрубанію в ожесточенію народныхъ правовъ. Господствующая система вызвала въ самихъ народныхъ массахъ продолжительный, хотя пассивный протесть. состоявшій въ бысствы людей наъ государства: козачество получило отсюда большой контингенть; прямыя вовстанія, какъ Стенькь Разина, имбли несомновную популярность, слодь которой остался донынв въ народныхъ разбойничьихъ пёсняхъ. Въ расколъ уходили люди, въ которыхъ, кромѣ религіознаго разногласія съ

господствующимъ духовенствомъ, было и недовольство бытовыми порядками.

Въ дѣлѣ образованія средній періодъ, особенно его первые вѣка, былъ временемъ несомнѣннаго упадка. Многіе начатки, которые мы видели въ древнемъ періодъ, остаются безъ развитія; просв'ященіе останавливается на данномъ разъ содержанін, подводить подъ него всё отношенія жизни и всё требованія мысли, почти не дълая опытовъ распирить его. Это содержаніе было церковно-схоластическое. Первая книжность была деломъ духовенства; съ теченіемъ времени, и особенно съ утвержденіемъ централизаціи оно дёлается всвлючительнымъ представителемъ книжной мудрости; ему принадлежала цензура нравовъ и цензура мыслей. Іерархія оказала свои историческія заслуги въ образования государства; многочисленные аскеты, основателя множества обителей, пріобрѣтавшіе въ народѣ авторитетъ святости, подавали примъръ благочестивой жизни, -- но недостатовъ образованія и въ народѣ, и въ большинствѣ самого духовенства оставлялъ понятія грубыми; самое благочестіе все больше обращалось въ приверженность къ внѣшнему обряду; въ монастыряхъ стекались богатства — землями и врестьянами, но ими ничего не было сдёлано для шволы и просвёщенія. Иден самой ісрархін были влерикальныя въ византійскомъ смыслё, и распространеніе ихъ послужило однимъ изъ главнёйшихъ источнивовъ національной исвлючительности, которая надолго, въ различныхъ своихъ проявленіяхъ, стала трудно-одолимымъ препятствіемъ для успѣховъ образованности. Отсутствіе правильной шволы дёлало пріобрѣтеніе знаній случайнымъ и всегда крайне ограниченнымъ; просвъщение состояло во внъшнемъ наборъ внижно-церковныхъ свёдёній; образованные люди средняго періода были начетчиви въ церковныхъ книгахъ, въ томъ родѣ, какъ бывали потомъ начетчики раскола. Свётская власть сама не имёла иныхъ представленій, всей своей силой поддерживала взгляды ісрархів, н тавже мало заботилась о шволё. Доходило до того, что при самыхъ умъренныхъ требованіяхъ того времени, самимъ властямъ бросалось въ глаза врайнее невъжество тъхъ, вто долженъ былъ быть религіознымъ и правственнымъ руководителемъ народа (заявленія Геннадія, Стоглаваго собора и проч.); власти рішали, что "должно быть книжное ученіе", -- но до половины XVII в. не было принято въ этому нивавнать серьезныхъ мъръ. Когда, навонець, чувствовалась необходимость въ ученомъ знанів, въ искусствахь, въ свёдёніяхъ промышленныхъ, Москва должна

#### средние въка русской письменности.

была обращаться къ чужой помощи: издавна призываемы были въ Москву ученые греки в южные славяне — знатоки церковной книжности, западные иностранцы — приносившіе правтическое знаніе, какъ архитекторы, литейщики, врачи, астрологи и т. п., наконецъ, ученые кіевскіе, съ которыми и началась правильная школа.

Вліянія византійскія въ теченіе средняго періода болёе и болёе возростають, хотя въ одномъ исключительномъ направленіи, не помогая въ сущности дёлу образованія. Продолжаются сношенія по церковнымъ дёламъ, переводится византійская церковная литература, примёняется византійское законодательство и обычаи.

Общественная сила духовенства постоянно расширяется. Ко второй половинѣ XIII вѣка относятся древнѣйшіе извѣстные списки "Кормчей", которая, кромѣ каноническихъ законоположеній (апостольскія правила, постановленія вселенскихъ и помѣстныхъ соборовъ, правила св. отецъ), заключала свѣтскіе законы византійскихъ императоровъ <sup>1</sup>). Византійскіе законы, рядомъ съ каноническими, пользовались великимъ уваженіемъ и тавже нашли місто въ русскомъ законодательстві: въ "Судебнику" царя Ивана Васильевича прибавлялись законы Юстиніана; редавторы "Уложенія" прямо говорять, что, между прочямь, руководились правилами св. апостоль и св. отецъ и "градскими завонами греческихъ царей". Когда во внутреннихъ отношеніяхъ стало обнаруживаться стремленіе въ централизаціи и единовластію, этому стремленію сильно содвйствовала іерархія, которая уже восприняла точку зрънія византійскаго законодательства и литературы, развивавшихъ понятіе о единомъ верховномъ властителѣ. По преданію Византія прислала еще Владимиру Мономаху царсвія украшенія; при бракѣ Ивана III съ Софьей Палеологъ, греческое вліяніе действовало уже прямо, в нововведенія царецы в ея гревовь не безъ основанія казались тогдашнимъ политивамъ "переставляваньемъ обычаевъ" (которое они считали опаснымъ даже для существованія государства), -- это были вещи дъйствительно новыя. Обстановка царской власти въ XVI-XVII въкъ была чисто византійская <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отийтичъ, какъ не иншенный интереса образчикъ клерикальной исключительности. своего рода канцелярской тайны — въ нисьмѣ, при которомъ деспотъ болгарскій Іаковъ Святославъ посылалъ русскому митрополиту Кирилу списокъ Коричей, Зонары (около 1262 г.). Онъ внушаетъ Кирилу, чтобы эта "Зонара" (такъ называетъ онъ Коричую) — "да ся нигдѣ не прѣпишетъ, понеже тако подобно есть сей Зонарѣ во всяковъ царствѣ единой быти".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Любопытенъ въ этомъ отношени проекть, составленный при Оедоръ́ Алексъевичъ, о стеценяхъ для государственныхъ и придворныхъ чиновъ: кромъ́ обыкновен-

Возвышение великаго князя московскаго возвышало и iepapхію. Въ государственныхъ дълахъ издавна внязья исвали благословенія святителей; теперь оно становилось необходимой санкціей, —если не по праву, то по требованіямъ благочестія. Авторитеть церковной власти усиливался съ матеріальнымъ положеніемъ. По времени духовенство было изъ первыхъ вотчинниковъ, и впослёдствіи было богатёйшимъ землевладёльцемъ: внязья и частные люди даваля монастырямъ и церквамъ богатые вклады десятиной, землями и деньгами. Въ своихъ земляхъ духовенство имѣло независимое управленіе и судъ (кромѣ нѣкоторыхъ уголовныхъ дёлъ). Свои права на земли и иныя мірскія блага оно еще при Иванъ III защищало ссылками на апостольскія правила, соборныя постановленія и законы "благочестивыхъ царей константиноградскихъ" 1). Свётская власть стала находить, наконецъ, что духовенство становится чрезмърно сильно, и Иванъ III, Иванъ IV и еще больше Алексей и Өедоръ, считали нужнымъ отмънять тарханы, налагать на церковныя имънія обычныя пошлины, запрешать новые земельные ввлады и завёщанія въ пользу монастырей, "чтобы земля изъ службы не выходила".

Тёмъ не менѣе, церковь владѣла обширными матеріальными средствами. Учрежденіе патріаршества придало новый блескъ свѣтскому вліянію церковной власти: патріархъ Филареть, патріархъ Никонъ были настоящими соправителями царей Михаила и Алексѣя.

Съ паденіемъ славянскихъ царствъ и самаго Константинополя, съ подчиненіемъ южной и западной Руси Литвъ, московское царство возвышается въ глазахъ христіанскаго Востока и самихъ русскихъ, какъ единственное свободное и сильное православное царство. Москва, "третій Римъ", становится прибъжищемъ, куда обращаются за "милостыней" южно-славянскіе, греческіе и восточные іерархи и монастыри; просители шли сюда толпами, выпрашивали пособій для своихъ епархій, монастырей и соотечественниковъ, описывая свои бъдствія подъ игомъ невѣрныхъ. Хотя московскія власти стали, наконецъ, принимать просителей съ большимъ разборомъ, но въ цѣломъ рѣчи пришельцевъ льстили національному самолюбію: отзывы этихъ людей, приходив-



ныхъ русскихъ чиновъ и должностей, здйсь являются званія и должности, составленныя по придворному штату византійскихъ императоровъ. Почему проекть оставлея безъ исполнения, неизвистно; полагають, что онъ имваъ отношение къ уничтожению мистичества (Калачовъ, о Кормчей, стр. 100).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти правила в завоны указывали, чтобы "святители и монастыри, грады в волости, слободы и села имъли, и суды и управленія, и пошлины в оброки и дани перковныя держали", —и за нарушеніе этого держанія грозили проклятіемъ въ этомъ въкъ в въ оудущемъ.

шихъ издалека, укрѣпляли мысль, что Московское царство есть высшій представитель и хранитель православія, что это его слава и задача.

Пришельцы являлись изъ всёхъ странъ православнаго Востока-изъ Константинополя, Антіохін, Алевсандрін, Іерусалима, Сяная; но въ числё болёе близвихъ отношеній были связи руссваго православія съ Авономъ, а также и южнымъ славянствомъ. Асонъ издавна привлевалъ особенное почтение обилиемъ священныхъ воспоминаній, поражавшихъ благочестивое воображеніе. Святая Гора была усвяна монастырями; это была спеціальная школа подвижничества, куда съ первыхъ въковъ отправлялись и подолгу живали руссвіе благочестивые люди; на Авонъ были, навонецъ, славянсвіе монастыри и русскій. Содійствіе Авона русскому православію было самое действительное. Сюда стекалось всегда множество поклонниковъ, на которыхъ производила сильное действіе вся обстановка этой страны подвижничества, гдъ собирались представители всего восточнаго православія, куда направлялись богатые дары православныхъ царей и владёльцевъ. куда сходились отовсюду цервовные книжниви. На Авонъ писались и переводились также русскія вниги; это была вакъ бы центральная библіотека восточнаго православія, откуда распространялись цервовныя произведения и легенды. "Авонские старцы" были частыми посётителями Москвы. Асонъ имёлъ свою долю дъятельнаго участія въ борьб южно-русскаго православія противъ унів в католичества; сюда патріархъ Никонъ посылалъ за греческими книгами, вогда былъ поднятъ вопросъ объ исправлении русскихъ богослужебныхъ внигъ.

По всей въроятности, черезъ Асонъ въ значительной степени шелъ литературный обмѣнъ Москвы съ южнымъ славянствомъ. Въ началѣ нашего средняго періода существовали еще южнославянскія царства, въ которыхъ продолжалась литературная дѣятельность, начатая учениками Кирилла и Месодія. Господство старо-славянскаго литературнаго языка, съ незначительными племенными оттѣнками, дѣлало то. что однѣ и тѣ же рукописи ходили между русскими, болгарами и православными сербами. Въ древнемъ періодѣ большинство переводовъ съ греческаго сдѣлано было, повидимому, именно на югѣ, такъ что русскіе получали отсюда много уже готовыхъ произведеній <sup>1</sup>). Южное славянство переживало передъ концомъ славянскихъ царствъ послѣдній расį.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ послѣднее время, съ болѣе подробнымъ изученіемъ памятниковъ въ этомъ ихъ разрядѣ начинаютъ иногда открывать трудъ русскихъ переводчиковъ. Таковы, напр., заключенія А. И. Соболевскаго.

цебтъ своей письменности подъ близвими вліяніями греческой церковности и на это время сильно превышало литературными силами Москву, которая была тогда бъдна книжностью. Оть южнаго славянства, какъ изъ Греціи, приходили ученые ісрархи и инови, которые нерёдко занимали видныя мёста въ русской церкви и церковной образованности; напр., сербы и болгарымитр. Кипріань, Пахомій, Григорій Самвлакь; греви--митр. Фотій, Максимъ, Арсеній и другіе. Но съ паденіемъ южно славянской независимости этоть литературный источнивъ мало-по-малу изсяваеть: церковное просвещение падаеть подъ турецкимъ игомъ; южные славяне приходять въ Москву просителями "милостыни" и, въ свою очередь, запасаются здёсь (хотя и скудно) книгами, которыя становились рёдки въ ихъ отечествё. Въ одной Москвё они видбли свободное православіе, в усиленіе русскаго государства дало первыя надежды на освобождение, которыя съ того времени жили въ турецвомъ славянствъ.

Ть условія, въ которыхъ складывалась національная жизнь Московскаго царства, съ теченіемъ времени все больше и больше уединяли его, въ особую систему представлений политическихъ, религіозныхъ, общественныхъ и образовательныхъ. Люди Мосвовскаго царства въ концѣ концовъ стали считать себя избраннымъ народомъ, представителями истиннаго христіанства, — и съ крайней нетерпимостью относились ко всему неправославному, считая его почти нехристіанскимъ. Московское царство, отдѣлившись точно витайской ствной отъ европейскаго Запада, недовърчиво относилось въ его знавію, опасалось сношеній съ немъ, какъ заразы, опасной для сохраненія истинной вёры, а слёдовательно и душевнаго спасенія. Это явленіе имбло свои многоразличныя причины: татарское иго, отдёленіе южной и западной Руси удалили центръ русскаго племени на востокъ, и географически раздѣлили Россію и Европу; путь на западъ могъ лежать черезъ враждебную Литву и Польшу. Новгородъ не пользовался сочувствіемъ и довѣріемъ Москвы по своему стремленію къ независимости. Византія искони внушала вражду въ отдёлившемуся Риму, в религіозная нетерпимость, наконець, прививалась тёмъ больше, когда религіозные противники (полнки, нёмцы) оказывались и политическими врагами, когда въ притязаніяхъ римской церкви легко было усмотръть теократическое властолюбіе, политическую интригу, и другую нетерпимость, которая и вызывала отпоръ. Судьба православія на русскомъ юго-западѣ, въ борьбѣ съ уніей в католичествомъ, подъ политическимъ угнетеніемъ, еще боле возбуждала религіозную вражду, вмёстё съ національной. Рели-

#### средніе въка русской письменности.

гіозная исключительность явилась весьма естественнымъ послѣдствіемъ этого уединеннаго положенія, вогда для народнаго образованія не было нивавой школы, и народная мысль, ограниченная однимъ церковно-легендарнымъ содержаніемъ, ставила во главу всѣхъ отношеній исключительно религіозную точку зрѣнія, и, идя въ одномъ этомъ направленіи, приходила въ настоящему фанатизму.

Такимъ образомъ съ обще-историческоч точки зрѣнія, подобное состояніе народной жизни имѣетъ достаточныя объясненія въ условіяхъ времени: при невыгодахъ оно имѣло и выгоды. Религіозный фанатизмъ устранилъ отъ Россіи всякую возможность вліяній римской теократіи, и вообще создалъ для народной массы сѣверной Россія рѣзко опредѣленное понятіе своей національной особности, которое въ тѣ трудныя времена оказалось большою силой: оно помогло образованію государства, что было тогда дѣломъ національнаго самосохраненія: непосредственный, въ теоріи часто нанвный и полу-фантастическій, но вмѣстѣ сильный правтическимъ смысломъ, тонъ мысли одвнаково господствовалъ во всѣхъ слояхъ народа и сообщалъ національному чувству упорную устойчивость.

Но по отношению къ образованию и нравственной жизни народа этоть порядокъ вещей оканчивался самымъ серьезнымъ вредомъ. Свою нетерпимость въ ватолицизму Москва распространила на всю западную Европу и, опасаясь его, отказалась отъ встхъ европейскихъ знавій. Славянофильская школа думала осмыслить этотъ отказъ, утверждая, будто европейское просвѣщение такъ проникнуто было католической идеей, что вездъ представляло переодётое латинство. Не вдаваясь въ вопросы, подлежащіе богословію, припомнимъ, что, напротивъ, именно въ эти въка западная жизнь представляеть давно чодготовлявшійся протесть противъ ватолической теократіи: отъ Гуса, въ концѣ XIV въва, до реформаціи, въ первой половинъ XVI-го, этотъ. протесть внёшник образомы освободнию оть папскаго ига, большую долю Европы; во-вторыхъ, защищалъ національныя стороны нравственной жизни; наконець полагаль первыя прочныя основы свободнаго научнаго изслёдованія. Схоластическій характерь науки быль подорвань еще задолго до XVI въка и заявлены были требованія свободнаго изслёдованія: примёръ новой философіи и возникавшаго естествознанія указываеть достаточно, что новая наука была ужо свободна отъ католическаго клерикализма: Коперникъ и Галилей не были переодътые латиняне. Русские люди тахъ въчовъ не имъли понятія объ этомъ движеніи европейскаго

ИСТ. Р. ЛИТ. Т. II.

знанія, не подозрѣвали, что эта наука въ XVI— XVII вѣкѣ вовсе не была тожественна съ латинствомъ; но и съ своей точки зрѣнія были неспособны уразумѣть значеніе науки. Отношевія московской Руся къ западному просвъщенію представляютъ смѣну и колебаніе то ненависти къ латинству, то суевѣрнаго страха передъ неизвѣстной наукой, то неизбѣжной практической необходимости прибѣгать къ ся содѣйствію.

Русскіе люди того вёка, ограниченные исключительнымъ кругомъ свояхъ національно-религіозныхъ понятій, были твердо убвждены въ своемъ правовёріи и своемъ національномъ превосходствё надъ всякими иноземцами, и восточными и западными. Ихъ идеаль было царство въ библейско-византійскомъ, а кромф того ч въ восточно-азіатскомъ стилѣ. Еврона понималась какъ латинство; и даже вогда совершилась реформація, по мнѣнію русскихъ внижнивовъ на свётё прибавилась только одна новая. "дюторская", ересь. Все это витеств считалось "поганымъ", бусурманскимъ, нехристью: отъ одного въва до другого все увеличивается это отчужденіе, недовъріе и высокомърное презръніе въ западнымъ иноземцамъ. Мы увидимъ дальше, какъ наконецъ нужды самого государства заставили его обратиться въ помощи иноземцевъ,--какъ въ самой жизни, практической и литературной, природа, изгозяемая въ дверь, влетала въ окно, и какъ мало-по-малу основались умственныя и художественныя связи, которыя легли въ основу новъйшаго періода нашей литературы.

Подозрительность къ чужимъ землямъ—и къ своимъ людямъ бы.ча такова, что путешествія руссвихъ "за рубежъ" были совсёмъ невозможны. Власть систематически не пускала нивого за границу, — пускала иногда только для торговыхъ дёлъ, но за всевозможными обезпеченіями: если же кто изъ знатныхъ, нарочитыхъ, людей уёдетъ въ другое государство, то это считалось за измѣну, и тогда родственниковъ уѣхавшаго пытали "накрѣпко", "трижды", чтобы увнать зачёмъ уѣхалъ— "не напроваживаючи-ль какихъ воинскихъ людей на московское государство, хотя государствомъ завладѣти, или для какого иного воровского умышлепія по чьему наученію": такъ объясняетъ Котошихинъ.

Подъ вліяніемъ правительственныхъ и церковныхъ запретовъ и предостереженій, всего иновърнаго и ниоземнаго дъйствительно стали бояться, какъ "гагрены огненныя и злъйшія коросты". Флетчеръ видълъ большую хитрость въ мърахъ правительства противъ сближенія съ иноземцами, — но здъсь было и простое слъдствіе искренней боязни, внушаемой невъдъніемъ. Встръчи съ иноземцами, происходившія при такихъ предубъжденіяхъ,

могли тольво усиливать недовърчивость: русскій видълъ у иновемпа странные для него обычан, не понималь ихъ, и они прамо вазались ему дурными или нехристіанскими. Западныхъ иностранцевъ считали некрещеными и злыми еретиками, слёдовательно, погаными, и питали въ нимъ отвращение и презръние. Еще Герберштейнъ разсказываеть, что когда московские князья и цари принимали иностранныхъ пословъ, то, допустивъ ихъ къ рукѣ, обмывали ее потомъ, чтобы стереть слѣды освверняюшаго еретическаго прикосновенія. Конрадъ Буссовъ замѣчаеть, что руссвіе, считая свою землю одну христіанской, а другія языческими, сворбе уморять своихъ дбтей, чбиъ пустять ихъ въ чужія страны, гат имъ грозитъ опасность потерять душевное спасеніе  $^{1}$ ).

Котопихинъ, разсвазывая о посольскихъ дълахъ и указывая обманы и незнание посольскихъ людей, объясняетъ это такъ: "Россійскаго государства люди породою своею спесивы и необычайные во всякому делу, понеже въ государстве своемъ наученія никавого добраго не иміють и не пріемлють, вромі спесивства и безстыдства, и ненависти, и неправды", -- и прибавляеть: "Благоразумный читателю! чтути сего писанія не удивляйся. Правда есть тому всему: понеже для науки и обычая въ иныя государства дётей своихъ не посылають, страшась того: узнавъ тамошнихъ государствъ вёры в обычан, и вольность благую, начали-бъ свою вёру отмёнить и приставать въ инымъ, и о возвращении въ домамъ своимъ и въ сродичамъ нивакого бы попеченія не имѣли и не мыслили" <sup>2</sup>).

Понятно, что по уровню русской образованности, по грубости понятій в нравовъ, вностранцы могли смотрёть на нихъ свысока; но не слёдуеть выводить изъ этого, что таковъ только и быль ихъ взглядъ на народъ старой Россіи. Напротивъ, читая лучшихъ иностранныхъ писателей XVI-XVII въка, легко видъть, что они далеви отъ недоброжелательства и высокомърія: въ самыхъ осужденіяхъ грубости нравовъ и невѣжества московской России они охотно признають достоинства руссваго народа, и какъ ни былъ онъ далекъ отъ Европы по всему складу своей жизни, они считаютъ руссвихъ за племя имъ близвое и родственное, и вакъ будто досадуютъ, что русскіе, при такой силъ

Die Moskowiter, bevoraus hohe Leute, liessen ihre Kinder viel ehe allerley Todes sterben, ehe sie die mit Willen aus ihrem Lande in fremde Länder gestatten, es mögte sie dann der Kayser dazu zwingen. Sie halten ihr Land allein für das Christliche Land unter der Sonnen, die andern Länder alle halten sie Paganisch, etc. Rerum Ross. Scriptores ext. I. 62-63, также стр. 9, 39, 311 и пр. <sup>2</sup>) Котошихинъ, 3-е изд., стр. 58-59.

и такихъ врожденныхъ дарованіяхъ, остаются при своемъ невѣжествё и нелюбви въ знанію. Они съ положительнымъ сочувствіемъ говорять о тёхъ русскихъ, въ которыхъ находили просвёщенныя понятія; въ самомъ народё постоянно указывають большой здравый смысль, любознательность и способность въ образованію, — помѣхи которому они уже видѣли въ дурномъ управленія, въ непониманія властями пользы науки, въ народномъ рабствѣ. Тавое впечатлѣвіе оставляють Герберштейнъ, Мейрбергъ, Олеарій, Карлейль, даже суровый Флетчеръ.

Этнологическія изслёдованія русскаго племени, и въ частности великоруссовъ, едва начаты. Въ ришение вопроса должны войти конечно самыя разнообразныя черты народной жизни въ прошедшемъ и настоящемъ, и уже теперь въ рукахъ изслёдователя находится громадная масса матеріала по исторіи, этнографіи, экономической статистикѣ русскаго народа и пр.; но всего менѣе затронуты изученіемъ черты собственно племенныя, опредёление типа, междуплеменныхъ связей и взаимодъйствій, и наконець развътвленій племени по мъстнымъ особенностямъ. Не касаясь спеціально историческихъ и этнографическихъ сочиненій, укажемъ опыты намѣтить общіе вопросы.

- Н. И. Надеждинъ, "Великая Россія", въ Энциклопед. Словарѣ Плюшара, 1837, т. IX; "Опытъ исторической географіи рус-скаго міра", въ Библіотекѣ для чтенія, 1837, т. XXII; Russische Mundarten, въ Jahrbücher der Literatur, Вѣва, 1841.

— Труды Сахарова, Снегирева, Бодянскаго, Максимовича, Терещенко и др., въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, и иножество дальнѣйшихъ филологическихъ и этнографическихъ из-слѣдованій (см. въ Исторіи русской этнографін, т. І—ІV).

- Ю. Венелинъ, "О спорѣ между южанами и сѣверянами на счетъ ихъ россивма", издано по его смерти въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1847.

- Н. И. Костомаровъ, "Двѣ русскія народности", въ Истор. монографіяхъ. I. Спб. 1863.

— К. Д. Кавелинъ, "Мысли и замътки о русской исторіи". въ Вѣстн. Евр. 1866, и въ "Сочиненіяхъ", Спб. 1897 г. т. І. — С. В. Ешевскій, "Русская колонизація съверовосточнаго

края", въ Въстн. Евр., 1867, и въ Сочиненіяхъ. М. 1870, т. III.

- Изслѣдованія о древнихъ инородцахъ и русской колонизаціи на ихъ почвѣ: гр. А. С. Уварова (о мерянахъ), Д. А. Корсакова, Ефименка (Заволоцкая Чудь) и др.; спеціальныя изслѣдованія о финскихъ и финно-тюркскихъ племенахъ---Шёгрена, Кастрена, Альквиста, Веске, Смирнова, Радлова и др.

- Н. А. Өнрсовъ, Положение инородцевъ сверовосточной Россін въ московскомъ государствѣ. Казань, 1866; Инородческое населеніе прежняго Казанскаго царства въ новой Россіи до 1762 и колонизація закамскихъ земель въ это время. Казань, 1869.

— Г. Перетятковичъ, "Поволжье въ XV и XVI въкахъ (Очерки

изъ исторіи колонизаціи края)". М. 1877; "Поволжье въ XVII и началѣ XVIII вѣка". Одесса, 1882.

- И. Е. Забѣлинъ, Исторія русской жизни. Двѣ части. Москва, 1876—79.

- Н. П. Барсовъ, "Очерки русской исторической географіи". Варшава, 1885.

— Богдановъ, антропологическія изслёдованія о великорусскомъ племени, въ трудахъ моск. Общ. ест., антроп. и этнографіи.

— И. Филевичъ, Исторія древней Руси. Варшава, 1896.

- П. Н. Милюковъ. Очерки по исторіи русской культуры. Двѣ части. Спб. 1896—97.

- Д. Н. Анучинъ, Великоруссы, въ Энциклоп. Словарѣ Брокгауза и Ефрона, т. V.

21

# ГЛАВА II.

### **ЛЕГЕНДЫ О МОСКОВСКОМЪ ЦАРСТВЪ.**

Преемство Византійской имперіи и центра православія въ Москвб.—Сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ. — Сказаніе о Вавилонскомъ царствѣ. — Самарская сказка. — Генеалогія Ивана Грознаго.

Если "Слово о погибели руссвія земли" есть памятникъ XIII въка, въ немъ получитъ особенный историко-литературный интересъ та подробность, что Мануилъ царегородскій очень боялся внязя Владимира и посылалъ въ нему дары, чтобы тотъ подъ нимъ Царя-города не ввялъ. Впослъдствіи на тему подобныхъ отношеній древней Руси въ Царьграду выработались цълыя легенды, которыя были пріурочены въ позднъйшему основанію Московскаго царства.

Въ пятнадцатомъ въвъ совершился переломъ во внутреннемъ развити руссваго государства. Татарское господство видимо влонилось въ упадку; рядомъ съ этимъ поднималось могущество веливаго вняжества мосвовсваго, воторое давно уже не только подчинило массу удёльныхъ князей, превращавшихся въ московскихъ придворныхъ бояръ, но во второй половинѣ XV вѣка нанесло рёшительный ударъ и старой новгородской свободѣ. Авторитеть московскаго внязя увеличивался и вибшинии событіями: таковы были завоевание Константинополя турками и падение Византійской имперіи, и бракъ Ивана III съ царственной представительницей византійскаго императорскаго дома, Софьей Палеологъ. Это было уже не первымъ примъромъ брачныхъ связей русскихъ внязей съ греческими императорами; подобныя связи и прежде получали извёстное значеніе, а теперь бракъ Ивана III могъ произвести тёмъ большее впечатлёніе, что Софья послёдняя представляла собою исчезавшій царственный домъ: она какъ бы приносила съ собою послёдніе завёты славной имперіи. Въ

## сказание о вавилонскомъ царствъ.

параллель и въ дополненіе ко всему этому, самыя внутреннія отношенія московской власти все больше измёнялись въ смыслё единодержавія и самодержавія. Московскій великій князь еще за нѣсколько поколѣній раньше выказывалъ себя почти абсолютнымъ государемъ и боярство начинало терять привилегію представлять собою обязательныхъ совётниковъ великаго князя; и теперь великій князь не отказывался совётоваться съ боярами, но это была только его добрая воля. Фактически онъ готовъ былъ стать царемъ; требовалось только оффиціальное заявлевіс, церковное освященіе и историческое оправданіе. Такимъ оправданіемъ явился, притомъ заранёе, рядъ легендъ.

Мы уже не разъ видёли, что историческое возстановление старой литературы представляеть нерёдко чрезвычайныя трудности. Еще въ старые въка она забывалась, между прочимъ потому, что исторически была пережита. Последующее время покидало первую точку зрѣнія, изъ которой проистекали факты этой литературы; мотивъ ся становился непонятенъ, и когда терялись и самыя рукописи и памятникъ сохранялся только въ позднёйшихъ, не всегда удовлетворительныхъ копіяхъ, реставрація становилась тёмъ труднёе. Такъ было и вдёсь. Слёды старыхъ легендъ остались лишь въ случайныхъ отрыввахъ, и только собравь эти disjecta membra, изслёдователь можеть возстановить нхъ первоначальный видъ, ихъ старый смыслъ и назначение. Въ свое время легенды и ихъ историческія утвержденія имбли, однако, шировое распространение, получали разнообразную внижную форму, пріобрѣтали оффиціальное значеніе и, наконецъ, становились достояниемъ народнаго предания, гдъ можно прослъдить ихъ въ исторической пъснь, съ какими-то на первый взглядъ непонятными чертами, или просто въ свазк'я,-потому что содержаніе легенды въ концё концовъ переходило въ чистую фантастику. Средоточісить, въ которому примыкали всё эти проезведенія. было основаніе московскаго царства, — и именно не совершившийся факть, а его подготовление, предварительная работа историческихъ соображеній и фантазій, поэтизированіе будущаго событія, воторое тавимъ образомъ явилось съ готовой почвой въ умахъ.

Основной смыслъ легендъ, о которыхъ мы говоримъ, заключается въ образномъ представленін того преемства, которое перенесло на Москву древнее политическое и церковное значеніе Византін и сдёлало московскихъ царей единственными закопными продолжателями греческихъ императоровъ. Легенды сложились изъ нёсколькихъ мотивовъ, которые впослёдствіи перепле-

23

лись между собою, хотя и не успёли сложиться въ органическое цёлое. Эти мотивы состояли, во-первыхъ, изъ свазочной повести о древнемъ Вавилонѣ, трехъ отрокахъ, царѣ Навуходоносорѣ, новѣсти несомнѣнно византійскаго происхожденія, существовавшей у насъ въ разныхъ редавціяхъ и извёстной тавже средневъковому западу. Во-вторыхъ, изъ внижнаго генеалогическаго сказанія, которое, начавшись по старинному обычаю отъ Адама или по крайней м'вр'в отъ Ноя, доводило историческій обзоръ до Августа Кесаря: этоть Кесарь, устронвая "вселенную", между прочимъ послалъ своего брата или сродника Пруса на берегъ рѣки Вислы въ землю, названную потомъ пруссвою землею, и здёсь прямымъ потомвомъ рода былъ Рюрнкъ, а этотъ послёдній, призванный на русское вняжение, сталь родоначальникомъ русскаго вняжескаго дома. Въ третьихъ, изъ лѣтописнаго преданія, имъвшаго въроятно народную основу, о томъ, какъ нъкогда при Владимеръ Мономахъ или даже при Владимиръ Святомъ перешли на Русь императорскія византійскія регаліи, царскій вінець, бармы и пр., служившіе потомъ при вѣнчаніи русскихъ царей.

Было бы слишвомъ долго входить въ подробности тёхъ варіацій, въ воторыхъ существовали эти основные легендарные мотивы и въ какихъ они смёшивались между собою. Отмётимъ существенныя черты.

Византійскія легенды (неизвѣстно когда перешедшія въ русскую письменность и очень въ ней распространенныя, судя по разнообразію сохранившихся русскихъ реданцій) разсказывають о чудесной исторіи города Вавилона во времена царя Навуходоносора и его преемниковъ, когда великолѣпный городъ запуствль, сделался жилищемъ безчисленныхъ виби и самъ овруженъ былъ однимъ веливимъ змвемъ, тавъ что городъ сталъ недоступенъ. Въ одной изъ этихъ легендъ о Вавилонъ разсвазывается, что греческій царь Левъ, въ святомъ врещенія Василій", отправилъ въ Вавилонъ пословъ, чтобы "взять знаменіе" отъ святыхъ трехъ отроковъ Ананіи, Азаріи и Мисанла (брошенныхъ нёвогда въ пещь огненную; въ нёвоторыхъ варіантахъ свазанія предполагалось, что они послё того остались въ Вавилонв живыми) и добыть тамъ вещи, принадлежавшія невогда Навуходоносору. Собравши войско, Левь отправился въ Вавилону и, не дошедши до него пятнадцать поприщъ, остановился и послалъ въ Вавилонъ трехъ благочестивыхъ мужей-грека, обежанния 1) и русана. Путь быль очень трудный: вовругь города на шестнал-

<sup>1</sup>) Обезани назывались абхази.

цать версть поросла трава великая, какъ волчецъ; было множество всявнать гадовъ, змёй, жабъ, которые, какъ сённыя колны, вились отъ земли и до верху,-они свистёля и шипёли, а отъ вныхъ несло стужею, какъ зимой. Послы прошли благополучно въ ствив города и въ великому зивю. У ствим была лестица Съ надписью на трехъ упомянутыхъ язывахъ, гласившая, что по этой лёстницё можно благополучно пробраться въ городъ. Послы дбиствительно вошли въ городъ, и въ церкви, на гробнице святыхъ, нашли чудный драгоценный кубовъ, полный мирры и ливана; они испили изъ кубка, стали веселы и на долгое время уснули: проснувшись, хотёли взять вубовъ, но голосъ изъ гробницы запретиль имъ это дёлать и велёль идти въ царскую совровищницу: тамъ они должны были взять "знаменіе". Въ совровищниць они нашли всявія драгоцьнности, множество золота, серебра, дорогого бисера, и между прочимъ два царскихъ вѣнца (первый былъ вънецъ Навуходоносора, "царя вавилонскаго и всея вселевныя", другой — его царицы), при которыхъ была "грамота", гат говорилось, что вънцы сатланы были Навуходоносоромъ, а теперь должны быть носимы царемъ Львомъ и его царицей; вром'в того послы нашли въ вавилонской казн'в "крабицу сердоликовую" (т.-е. воробку), въ воторой была "царская багряница, сирѣчь порфира", —а по другому варіанту сказанія въ крабицъ лежали дарскій виссонъ в порфира, и шапка Мономахова, и скинетрь царскій". Взявши вещи, послы вернулись въ церковь, поклонились гробницё трехъ отроковъ, изъ которой на этотъ разъ "гласа" не было (въ знавъ того, что они сдёлали дёло, вакъ слёдовало): затёмъ они еще выпили изъ кубка, отдохнули и на другой день пошли въ обратный путь. Одинъ изъ нихъ на той же лёстницё оступился, упаль на великаго змія и разбуднать его: когда же "великій змёй услышаль его, то встала на немъ чешуя, вакъ волны морскія, и начала колебаться"; послы ухвателе товареща и поспёшно бъжали; они уже добрались до мыста, гды оставили своихъ коней и положили на нихъ добычу, вогда великій зм'я свистнуль: они попадали на землю н долго лежали вакъ мертвые, и вогда очнулись, отправились къ царю. Оказалось, что отъ змѣинаго свиста и въ войскѣ царя Льва погнбло не мало воиновъ и коней. Царь съ войскомъ бъжаль и за тридцать версть отъ Вавилона ждаль своихъ посланцевъ. Вернувшись, они разсказали свои приключения и принесли дары. Въ разныхъ варіантахъ сказанія подробности мёняются; говорится, напр., что патріархъ возложилъ вѣнцы на царя Льва н его царицу, что полный кубокъ золота царь послалъ въ ledvca-

 $\mathbf{25}$ 

лимъ, богато одарилъ пословъ; или что царь сотворилъ пиръ на князей и бояръ и что на этомъ пиру "русенинъ" поднесъ царю и царицѣ порфиру и вѣнецъ Навуходоносора, "гречанинъ" царское дивное узорочье, отъ котораго освѣтилась вся палата, "обежанинъ" — смирну и енміамъ и т. д.

Сказаніе, видимо византійское, до сихъ поръ не найдено въ греческомъ текстѣ; но историко-литературныя сличенія указывають, что оно извёстно было средневёковой западной литературѣ и разработывалось тамъ въ баснословныхъ повѣстяхъ и романахъ. Различныя черты его вошли въ нѣмецкую поэму объ Аполлоніи Тирскомъ, въ старо-францувскій романь объ Оберонь, въ романъ Huon de Bordeaux; преданія о посѣщенія трехъ отроковъ въ Вавилонъ повторяются кромъ того въ житіи Кира и Іоанна; различнымъ образомъ варьировались у насъ и въ запалной средневъковой литературъ сказанія о царъ Навуходоносоръ и судьбѣ города Вавилона и т. д. Что касается "знаменій", вынесенныхъ изъ Вавилона послами царя Льва, то Ждановь замѣчаль: "Въ житін Кира и Іоанна упоминаются части мощей святыхъ отрововъ; въ поэмъ объ Аполлонія – драгоцънные кампи и пряжва Навуходоносора. Только въ русскихъ повъстяхъ и свазвахъ рѣчь идетъ о царскихъ инсигніяхъ. Это даетъ основаніе предполагать, что упоминаніе о вавилонскомъ кѣнцѣ не представляеть существенной, всконной подробности разсматриваемаго вруга свазаній". Эти дарскія инсигнін, — воторыя еще разь явятся передъ нами въ русскихъ сказаніяхъ, -- были важны именно своимъ отношевіемъ въ баснословной исторіи преемства византійской царственности, перешедшей въ Мосвву. Тотъ же изследователь объяснялъ соединение разсказа о Вавилонъ съ преданіями о добыванія царсваго в'внца вліяніемъ очень распространенныхъ сказочныхъ представлений о змёвномъ царё и змённой коронв. Съ другой сторовы, Веселовский припоминалъ паломинческое хожденіе Добрыни Ядрейковича (новгородскаго арх. Антонія), гдѣ также говорится объ отношеніяхъ ямператора Льва къ Вавилону <sup>1</sup>), и завлючаль, что уже въ XII въкъ существовало въ Византіи сказаніе, сходное по типу и по имени главнаго дъйствующаго лица съ посланіемъ русской повъсти; что восланіе это явилось эпическимъ отвѣтомъ на вопросъ о происхо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Той царь Корлей (киръ Леонъ), взявъ грамоту Вавилонф во градъ у св. пророка Данівла и особя содержа, по смерти же его во инозъхъ лътъть принесена бисть въ Царьградъ и преведена бысть отъ философа на греческій язикъ. Написана бысть имена въ ней царей греческихъ, кому царемъ быти, дондеже стоитъ Цареградъ".

#### КОНСТАНТИНЪ МОНОМАХЪ И КНЯЗЬ ВЛАДИМИРЪ.

ждении загадочныхъ пророчествъ о судьбъ Византии, въ которыхъзнаменательно чередовались имена Данияла и Льва Мудраго.

Таковъ былъ одинъ мотивъ, послужившій для сказаній о византійскомъ преемствѣ московскаго царства. Опускаемъ другія баснословныя подробности о Вавиловѣ, разслѣдованныя названными историками: давая не мало любопытныхъ историко-литературныхъ сближеній, онѣ выходятъ за предѣлъ сюжета, который мы здѣсь имѣемъ въ виду.

Другой мотивъ, послужившій для сказаній о преемствѣ, составили разсвазы о томъ, какъ руссвій внязь Владимиръ успёль добыть царскій в'янець, бармы и пр. Разсказь существуеть опять въ различныхъ варіаціяхъ. Вообще полагалось, что Владимиръ Мономахъ (въ другихъ случаяхъ Владимиръ Святой), по примвоу своихъ предшественниковъ, задумываетъ идти на Царьградъ, и руссвіе возвращаются изъ похода домой съ богатою добычей. Греческій царь Константинъ Мономахъ шлеть въ Владвывру пословъ съ дарами: это-врестъ, вёнецъ и другія драгоцённости. Владимиръ принялъ дары и былъ съ тёхъ поръ въ мярв и любви съ Константиномъ Мономахомъ; при этомъ онъ самъ получилъ название Мономаха. Исходнымъ пунктомъ (и старёйшинъ панятнивомъ) является здёсь сказаніе о Мономаховомъ въндъ въ носланіи нъкоего Спиридона Саввы. Посланіе Спирядона писано при великомъ внязъ Василии Ивановичъ. Авторъ почти несомибные быль тоть Спиридонь, который быль одно время (1476-1477) митрополитомъ віевскимъ; а потомъ, доживая въвъ въ Осрапонтовомъ монастыръ, онъ былъ авторотъ нъсколькихъ сочинений, между прочимъ житія святыхъ Зосимы и Савватія соловецкихъ, славился ученостью, мудростью и, по отзыву известнаго архіепископа Геннадія, быль "столпь церковный" <sup>1</sup>). Данное посланіе, какъ надо полагать, не было прямо его сочинения, но имъло болъе ранний первообразъ. Оно вызвано было тёмъ, что нёкто настойчиво просилъ Спиридона сообщить ему нёкоторыя свёдёнія "оть историкін"; авторь въ то время быль "старостію одержямь многою", им'яль оть роду лёть "девятьдесять и едино", и послание писано не позже 1523 года. Здъсь передается удивительная исторія, восходящая во временамъ Ноя. За разсказомъ о раздълении земли между потомками Сима, Хама и Іафета слёдуеть перечень великихъ властодержцевъ: называются имена Сеостра и Онливса, царей егинет-

27

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Его двойное имя (онъ называеть себя: "Спиридонъ рекомый, Сава глаголемый") Ждановь объясняль тёмъ, что подъ конецъ онъ принялъ схиму, что сопровождалось новымъ наименованіемъ.

скихъ, Алевсандра Македонскаго, Юлія Цезаря. По смерти Юлія, брать его Августь, находнешійся съ войсками въ Египте, провозглашенъ былъ властителемъ вселенной; его облевли въ одежду царя Сеостра, на голову возложили митру Пора, царя индейскаго, принесенную Александромъ Македонскимъ, плечи поврыли "окрайницею" цара Өнливса; кромѣ того, Августъ увѣнчанъ быль "ввицомъ римскаго царства". Ставши верховнымъ властителемъ, Августъ "началъ рядъ покладати на вселенную". Своего брата Патривія онъ поставилъ царемъ Египта, Августалія властодержцемъ Алевсандрів, Ирода Антипатрова — царемъ еврейскимъ, Азію поручилъ сроднику Евлагерду и т. д., "а Пруса въ брезехъ Вислы рёки, во градъ глаголемый Мамборовъ, и Туровъ и Хвойница, и преславный Гданескъ и иныхъ многихъ градовъ по ръку глаголемую Нъмокъ, впадшую въ море". По имени этого Пруса названа прусская земля. Затёмъ одинъ воевода новгородский, именемъ Гостомыслъ, передъ смертью созвалъ другихъ владбльцевъ новгородскихъ и посовбтовалъ имъ послать въ прусскую землю и призвать въ князья одного изъ тамошнихъ потомковъ римскаго кесаря Августа: такъ призванъ былъ князь Рюривъ съ его братьями. "И отъ веливаго внязя Рюрива четвертое колёно князь великій Володимиръ, просвятный землю русскую святымъ крещеніемъ, нареченный во святомъ крещенія Василен; и отъ него четвертое колѣно внязь великій Володимеръ Всевололовичъ".

Затвиъ идетъ вторая часть посланія, где разсвазывается объ отношеніяхъ этого послёдняго Владнивра къ греческому царю Константину. Владимиръ собралъ своихъ внязей и бояръ и просиль ихъ совёта, такъ какъ хотёль, по примёру Олега и Игоря, взять дань съ Константинополя, и вогда князья и бояре ответили, что они въ его волъ, онъ собралъ большое войско и отправиль во Оракію; войско вернулось съ богатой добычей. Слёдуеть вставка о римскомъ пап'я Формозъ, который впаль въ сресь, в на соборѣ въ Константинополѣ рѣшено было исключить имя этого напы "изъ паралипомена церковныхъ престолъ". Затёмъ Константинъ Мономахъ послалъ въ віевскому внязю пословъ: мнтрополита ефессивато Неофита, двухъ епископовъ, Августалія александрійскаго и игемона ісрусалимскаго Евстафія. Послы принесли дары: вресть "оть самого животворящаго древа, на немъ же распятся владыва Христосъ"; вънецъ царсвій; "врабицу сердоливову, изъ нея же Августь весарь веселяшеся"; ожерелье, воторое онъ носилъ на плечахъ, и иные дары. Царский вънецъ лолжень быль послужить для коронованія Владимира, въ знакь

"вольнаго самодержства великія Россіи". "И съ того времени, говоритъ сказаніе, — великій князь Владимиръ Всеволодовичъ назвался Мономахомъ и великимъ царемъ великой Россіи, и съ того времени этимъ вѣнцомъ царскимъ, что прислалъ геликій царь гроческій Константинъ Мономахъ, вѣнчаются всѣ великіе князья владимирскіе, когда ставятся на великое княженіе русское, кавъ и сей вольный и самодержецъ царь великой Россіи Василій Ивановичъ".

Такъ кончается посланіе. Тъ же извъстія о генеалогіи русскихъ внязей и дарахъ царя Константина, съ нёкоторыми варіаціями, повторены въ статьё подъ названіемъ: "Сказаніе о веливихъ внязехъ владимирскихъ", затёмъ въ Родословін великихъ князей русскихъ <sup>1</sup>); далёе разсказъ о Мономаховыхъ утваряхъ читается въ видъ отдельной статьи въ сборникахъ, въ Хронографъ, помъщенъ на затворахъ царскаго мъста въ Успенскомъ соборѣ; враткіе пересвазы, опять съ варіаціями, находятся въ позденхъ лътописяхъ и въ Степенной книгв. Наконецъ, въ болёе позднихъ произведеніяхъ, какъ Густинская лётопись и Синопсисъ, то же извёстіе внесено съ поправками и дополненіями: въ первый разъ замёчена была неправильность хронологіи, ---императоръ Константинъ Мономахъ умеръ въ 1055 году, когда русскому Мононаху было только около двухъ лётъ, -- поэтому вмя Константина Мономаха было замёнено именемъ Алексёя Комнина, который кром' даровъ посылаетъ русскому князю особую грамоту и т. п.

Руководящій смысль этихь сказаній быль опредёленно высказань въ Степенной книгё, авторитетномь трудё митрополита Макарія. Владимирь приняль діадиму и вёнець греческаго царя Константина Мономаха, кресть животворящаго древа, порамницу царскую, "крабійцу сердоличную, изъ нея же веселяшеся иногда Августь кесарь римскій, и чепь златую аравицкаго злата и иныя многія царскія почести въ дарахъ", приняль "мужества ради своего и благочестія—и не просто рещи таковому дарованію не отъ человёкъ, но (по) божіных судьбамъ неизреченнымъ претворяюще и преводяще славу греческаго царства на россійскаго царя". Митрополить ефесскій Неофить вёнчаль Владимира, "и оттолё боговёнчанный царь нарицашеся въ россійскомъ царствіи". Такимъ образомъ инсигніи Константина Мономаха уже заранёе "переводили" на русскаго "царя" славу гре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Между прочниъ, это родословіе еще въ XVI въкъ переведено было на латинскій языкъ: Magni Moscoviae ducis genealogiae brevis epitome ex ipsorum manuscriptis annalibus excerpta. Въ Rerum moscoviticarum auctores varii, 1600.

ческаго царства: это должно было оправдаться въ XV вѣкѣ послѣ паденія Царяграда и послѣ сверженія татарскаго ига; окончательно былъ вѣнчанъ на царство Иванъ Грозный, 1547...

Исторически было, однаво, извёстно, что послё Владимира русскіе внязья не бывали "боговѣнчанными царями" и не было на лицо самыхъ царскихъ регалій. Для объясненія противорѣчія придумана была историческая фивція, состоявшая въ слёдующемъ. Нѣвоторые списки сказанія о Мономаховыхъ вещахъ разсказывають (оцять съ варіантами), что Владимиръ Мономахъ, умирая, вручилъ царскую утварь шестому своему сыну Георгію, велёлъ хранить ее, вакъ душу или вакъ зъницу ока, и передавать изъ рода въ родъ, пока Богъ воздвигнетъ царя истиннаго самодержца въ государствѣ веливороссійскомъ; пока не явится такой царь, потомки Мономаха не имбли права надбвать этихъ царсвихъ уборовъ и вёнчаться на царство. Ждановъ замёчалъ, что это было предсказание послѣ события, что это не могло быть н родовымъ преданіемъ, потому что ни о вакихъ подобныхъ вещахъ не упоминалось въ завъщанияхъ московскихъ князей, хотя другія родовыя вещи въ нихъ перечислялись.

Разобравшись въ массѣ варіантовъ сказанія о генеалогіи московскихъ князей, о дарахї греческаго императора и т. д., Ждановъ приходилъ въ заключенію, что въ ряду текстовъ, извъстныхъ теперь по рукописямъ, долженъ считаться, если не первоначальнымъ, то наиболѣе близкимъ къ первоначальному тоть текстъ, какой представляется въ "Сказаніи о князехъ владимирскихъ". Отъ него идутъ всѣ послѣдующіе пересказы, какъ и упомянутое посланіе Спиридона-Саввы.

"Сказаніе появилось въ концѣ XV-го или въ началѣ XVI-го въка. На первыхъ порахъ оно не пользовалось, повидимому, большой извѣстностью. Тотъ, къ вому обращено Саиридоново посланіе, не разъ обращался къ своему духовному отцу съ просьбой пересказать повѣсть "отъ исторіи Ханаоновы"; какъ видно, достать списокъ этой повѣсти было не легко. Родословіе отъ Пруса и сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ получили шировую извѣстность только со временъ Ивана IV. Грозный царь, словесной премудрости риторъ, не могъ не обратить вниманія на замысловатыя историческія построенія, изложенныя въ "Сказаніи о князехъ владимирскихъ". Въ памятникахъ дипломатическихъ сношеній временъ царя Ивана не разъ повторяется указаніе на римское происхожденіе московскихъ князей: генеалогіи отъ Пруса придается при этомъ значеніе несомнѣннаго историческаго извѣстія. "Мы отъ Августа кесаря родствомъ ведемся", — писалъ

Иванъ IV шведскому королю. —, ,Это всёмъ извёстно", — замётплъ Грозный Литовскому послу Мих. Гарабурдъ, упомянувъ о томъ же римскомъ родословіи. Торжественное коронованіе Ивана придало особенный интересъ и второму отдёлу нашего сказанія разсказу о Мономаховомъ вёнцъ. Въ 1552 году устроено было "царское мёсто, еже есть престолъ"; на затворахъ этого мёста помёщенъ разсказъ о войнъ Владимира Мономаха съ греческимъ царемъ и о присылкъ вёнца изъ Византіи. Припомнимъ еще, что къ царствованію же Грознаго относится пересмотръ Степенной книги и царского Родословца; въ томъ и въ другомъ памятникѣ нашли мёсто извёстія и о Прусѣ, и о Константинѣ Мономахѣ. Въ царствованіе Ивана IV появляется и латинскій переводъ нашего родословія, познакомившій съ сказаніями о Прусѣ и о Мономахѣ европейскихъ читателей".

Откуда же взялось Сказаніе? Изслёдованіе этого вопроса аринадлежить въ любопытибйшимъ страницамъ въ трудъ Жданова. Въ прежнее время полагали, что баснословная генеалогія московскихъ царей составилась подъ зашедшимъ въ Москву вліявіемъ польскихъ "ученыхъ" писателей, которые разсказывали о римскихъ колонистахъ въ Пруссіи. Такъ думалъ еще Байеръ, Татищевъ, потомъ Шлёцеръ, наконецъ, Куникъ и Первольфъ; но сличая разсказы нашего сказанія съ польскими баснями. Ждановъ не находилъ между ними ничего общаго; для того времени, въ вавому могло относиться свазаніе, онъ даже не считаеть возможнымъ польскаго вліянія на нашихъ внижниковъ, и съ гораздо большимъ основаніемъ указываеть источники нашего баснословія совсёмъ въ другомъ мёстё. Стараясь опредёлить хронологію Сказанія, авторъ установляеть два крайнихъ предбла: оно явилось не позже 1523 года, когда оно было внесено въ посланіе Спиридона-Савры, и не раньше 1480, когда Вассіанъ писалъ свое посланіе въ Ивану Ш на Угру, где напоминаль ему о доблестяхъ предвовъ и гдѣ надо было бы ожидать повторенія славныхъ преданій о Владимирѣ Мономахѣ; но этихъ преданій изть въ посланіи Вассіана, а еслибь онъ существовали, наъ долженъ былъ бы внать ростовскій архіепископъ, ближайшій сов'ятникъ и духовный отецъ Ивана Ш. Итакъ, Сказаніе должно было явиться въ послъдние годы XV-го въка или въ первые годы XVI-го, и его источника надо искать въ связи съ самымъ его содержаніемъ. "II содержаніе, и изложеніе Свазанія переносять насъ въ эпоху, предшествовавшую пронякновению въ намъ польской учености. Начитанность, какую высказываеть составитель Сказанія, напоминаетъ своныъ составомъ кругъ свѣ-

дѣній, которымъ владѣли. такіе книжные люди, какъ составитель первой редакціи Хронографа. Библія, греческія хроники, Слово Меводія Патарскаго, сочиненія противъ латинянъ, — вотъ та литература, на которой воспиталась историческая ученость нашего автора. Обратимъ еще вниманіе на форму нѣкоторыхъ именъ (Врутосъ, Патрикій), ясно указывающую на вліяніе памяткиковъ греческихъ или, по крайней мѣрѣ, переведенныхъ съ греческаго. Все это заставляетъ поискать объясненій для загадочной родословной внѣ польской исторической литературы".

Припомнивъ свидътельство Татищева о многочисленныхъ трудахъ извёстнаго митрополита Кипріана (ум. 1406), предполагаемаго перваго составителя Степенной книги, нашъ авторъ останавливается въ свояхъ поискахъ на немъ, такъ какъ онъ былъ своего рода центромъ особой литературной школы, которая привилась и въ старой русской литературь съ конца XIV въка. "Болгаринъ по происхождению, современникъ и другъ знаменитаго терновскаго патріарха Евоимія, Кипріанъ первый познавомиль русское общество съ твиъ образовательнымъ движеніемъ, которое отврылось въ это время среди южныхъ славянъ. Движеніе началось въ Болгарія, гдё главнымъ дёятелемъ выступнаъ упомянутый Евонмій: онъ заботнася объ исправленіи церковныхъ княгъ, объ установленів правилъ для вбрной передачи священнаго текста, собиралъ и излагалъ свъдения о лицахъ и событіяхъ, съ которыми связаны были священныя, важныя для болгаръ, воспоменанія: писалъ житія, похвальныя слова, посланія. Это болгарское движение, начатое Евонмиемъ, вскоръ переходить въ Сербію, гдѣ находитъ для себя удобную и подготовленную почву". Тажелое положение балванскаго славянства съ распространеніемъ турецкаго владычества на первое время не уничтожило этой книжной дёятельности, которая, между прочимъ, нашла себѣ пріютъ на Асонв. Здѣсь, повидимому, былъ издавна тотъ посредствующій пункть, черезъ который происходила связь древней русской письменности съ южно-славянскою. Въ особенности знаменита была въ это время обитель Хиландарская. Выше мы упоминали о забажихъ болгарахъ и сербахъ, воторые съ конца XIV-го въка приходили въ Россію, поселялись въ ней, между прочимъ занимали высокіе посты въ іерархів и развивали общирвую литературную двятельность, какъ митрополить Кипріанъ, Григорій Самвлакъ, Пахомій Лаговеть и въ началь XVI ввка Аникита Левъ Филологъ. Они получали значение въ особенности потому, что уровень этого южно-славянскаго образованія въ его

послёднюю пору быль выше того, на какомъ стояли тогда русскіе внижниви <sup>1</sup>).

"Захожіе болгары в сербы, - говорить Ждановь, - явились въ намъ съ запасомъ литературной образованности, они цънились вакъ внижные люди, вскусные въ плетеніи словесь; но литературнымъ вліяніемъ не ограничивалось значеніе этихъ представителей юго-славянской учености. Митр. Кипріанъ былъ не литературнымъ тольво, но и государственнымъ дѣятелемъ. Ему приходилось считаться съ задачами и стремленіями московскаго правительства, съ вопросами, выдвигавшимися движеніемъ русской государственной жизни. Отвёты, которые могъ давать на эти вопросы болгарень, опредёлялись, конечно, кругомь тёхь политеческихъ воззрѣній, которыя были въ ходу на его далекой родинѣ, которыя сложились подъ вліяніемъ исторіи балванскихъ государствъ". Ждановъ припоминаетъ, что именно при митрополитъ Кипріань, въ вняженіе Василія Динтріевича, у нась было отмьнено церковное поминание именъ византийскихъ императоровъ. Константинопольскій патріархъ прислалъ по этому случаю московскому великому князю наставленіе, въ родѣ выговора, гдѣ объясняль между прочимь, что вакь есть одна православная церковь, такъ есть и одинъ касолический царь, и этотъ единственный царь быль, конечно, византійскій императорь: "если же некоторые изъ христіанъ усвоили сами себѣ имя царя, то это не естественно, не законно и допущено болёе по произволу и насилію". "Кипріанъ, -- говоритъ Ждановъ, -- могъ сказать Василію Диивтрієвичу, что въ числу этихъ христіанъ нужно причислить и сербовъ, и болгаръ".

Дѣло въ томъ, что старыя притязанія грековъ господствовать церковно и политически въ православномъ восточномъ мірѣ несли теперь большой ущербъ. Балканскія славянскія земли давно уже стремились пріобрѣсти равенство съ греками въ политическомъ отношеніи. принимая для своихъ царей высокіе титулы, и въ церковномъ добившись, наконецъ, автокефальности своихъ церквей въ видѣ патріархій. "Кипріанъ могъ объяснить москвичамъ, какъ возникли и пали юго-славянскія державы. Онъ могъ разсказать о той долгой и упорной борьбѣ съ Византіей, которая проходитъ черезъ исторію сербовъ и болгаръ и которая воспи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отмѣтниъ, между прочимъ, что южно-славянскому источнику Соловьевъ приписываетъ происхождение сказания объ учения Батыя въ Венгрия, въ Никоновской лѣтописи. "История России", новое издание I, стр. 1318—1319. Онъ не сомиввается, что это сказание принесено на свверъ именно сербиномъ Пахомиемъ. Въ соображеніяхъ историка надо только откинуть ссылку на чешскаго воеводу Ярослава по мнимодревней Краледворской рукописи.

ист. р. двт. т. п.

тала въ нихъ мысль о "царствъ", какъ выражени полной государственной самостоятельности, автовратіи, равноправности съ греческимъ государствомъ. О подобной же самостоятельности думалъ и московскій внязь. Греческій патріархъ держался, вонечно, иныхъ взглядовъ, чъмъ русский князь и митрополитъ-болгарянъ. Патріархъ догадывался, что русскіе вступили на ту же дорогу, по которой шли болгары и сербы; мъра, принятая русскимъ вняземъ, его непочтительность въ "каеолическому царю", могли казаться только первымъ шагомъ на этомъ пути, первымъ проявленіемъ на Руси "произвола и насилія", для которыхъ уже имвлись примвры", т. е. у сербовъ и болгаръ. Нашъ изследователь припоминаетъ далбе, что тотъ же Кипріанъ дёлаеть у насъ извёстной "молитву на постановленіе царя или внязя", что въ написанномъ имъ житіи митрополита Петра впервые записано пророчество о Москвё: "градъ сей славенъ будеть во всёхъ градбхъ русскихъ, и святители поживутъ въ немъ, и взыдутъ руцѣ его на плеща врагъ его".

Подобное отношение въ этому вопросу историвъ указываетъ у другого юго-славянина, серба Пахомія. Въ одномъ сочинения (1461) противъ латинянъ, которое <sup>1</sup>) должно быть принисано именно Пахомію и по высказаннымъ въ немъ взглядамъ сходится съ извъстными сочиненіями этого сербина, авторъ постоянно употребляеть при имени вел. внязя Василія Васильевича титуль "царь" в "боговёнчанный царь", и визстё съ тёмъ заставляеть самого греческаго императора Іоанна Палеолога признавать за русскимъ княземъ этотъ титулъ и заявлять объ этомъ предъ восточными и западными ісрархами на феррарскомъ соборѣ: Цалеологъ говорилъ на соборѣ о "большемъ православін и высшемъ христіанствѣ Бѣлой Руси", и что великій князь мосвовскій не зовется царемъ только "ради своего смиренія, благовърія и величества разума". "Дальнъйшія событія, -- замъчаль Павловъ, --- по мысли автора, навсегда утвердили за русскимъ великамъ княземъ титулъ царя, провизорно данный сму византійсвимъ императоромъ. Такъ мыслить и писать могъ только человъвъ, воспитавшійся подъ б л и ж а й ш и и в въяніями Византія, очевидецъ паденія своего родного царства, современникъ такой же участи греческаго Царяграда и, съ другой стороны, свидътель сравнительнаго могущества русской земли и ся неизмінной върности православію. Такой писатель могъ даже находить особенное правственное утвшение въ томъ, чтобы называть право-

<sup>1</sup>) По соображеніямъ А. С. Павлова.

славнаго русскаго государя не иначе, вакъ боговѣнчаннымъ царемъ"<sup>1</sup>). Такимъ образомъ мысль о московскомъ царствѣ была готова, оставалось найти для нея историческое оправданіе, и такимъ оправдательнымъ документомъ явилось "Сказаніе о внязехъ владимирскихъ".

По весьма довазательно обставленной гипотезъ Жданова, "Сказаніе" составилось именно по этемъ южно-славянскимъ внушеніямъ и даже образцамъ, -хотя, конечно, только потому, что они нивли уже почву въ дъйствительныхъ отношенияхъ московскаго государства и готовомъ настроении умовъ. Съ 1453 г. не выло уже давняго "васолическаго" греческаго царя; но по слобамъ самого вонстантинопольскаго патріарха христіанамъ невозможно было имъть церковь и не имъть царя, -и теперь московсвій внязь задумываль стать тавниь царемь. Было затрудненіе въ томъ, что "ваеолическій" царь отождествлялся съ римскамъ императоромъ, но одинъ разъ это "касолическос", т. е. всемір-нос, царство было перевессно изъ Рима въ Византію; оно могло найти, послё паденія Византіи, и новую столицу. Составилось и изэйстное представление о Москви, вакъ третьемъ Рями: "два Рима пали, третій-Москва-стоить, а четвертому не быть". Но Константинъ, перенестій царство въ Византію, былъ однако самъ римскимъ императоромъ; поэтому надо было отыскать въ исторіи генеалогическія основанія и для римсво византійскаго преемства Мосввы.

Основанія найдены въ открытіи генеалогін отъ императора Августа и, Пруса" до Рюрива и до московскихъ внязей. Образцы подобныхъ генеалогій были уже даны у болгаръ и сербовъ. Болгарскіе цари Асвни утверждали свое происхожденіе отъ знатнаго римсваго рода; родъ сербскихъ Неманей былъ отъ племени Августа Кесаря и именно въ родствё съ Константиномъ Веливимъ (послёдній далъ свою дочь Константію въ жены Ливинію и отдёлилъ ему часть греческаго царства, а Ливиній, "далматскій господинъ" и родомъ сербинъ, былъ родоначальнивъ Неманей). Оставалось идти по этимъ слёдамъ, и братъ Августа Прусъ оказался родоначальникомъ русскихъ князей.

Авторъ "Сказанія" остался неизвістенъ. Нашъ историкъ ділаетъ предположеніе, что это могъ быть самъ Пахомій сербинъ, весьма уважаемый въ московской книжности писатель; но основнымъ фактомъ остается совпаденіе возростанія московскаго кня-

3\*

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) А. С. Павловъ, Критич. оныты по исторіи древнѣйшей греко-русской полемики противъ латинянъ (въ XIX отчетѣ объ Увар. преміяхъ), стр. 100-101, 108; у Жданова, стр. 93-94.

женія въ державу всея Руси и вліянія сербской образованности на нашу письменность. "Эти два ряда явленій не могли оставаться уединенными: литература давала выраженіе тому, что навръвало въ жизни, но форма, въ какую облекались идеи въка, опредълялась ходомъ литературной исторіи."

Но если "Сказаніе" выросло изъ тъхъ историко-политичесвихъ представлений, вакія обращались въ нашей литературѣ послѣ флорентійской унін и особенно послѣ паденія Константинополя, то, по мевнію Жданова, изъ этихъ разсказовъ о византійскомъ преемствѣ вовсе не слѣдуетъ заключать, чтобы въ русскую государственную жизнь въ самомъ дѣлѣ переходило византійское начало, чтобы московскій князь д'ййствительно превращался въ касолическаго царя: это значило бы придавать слишьомъ мало цёны русскимъ государственнымъ и церковнымъ претяніямъ. "Можно ли думать, -- говорилъ Ждановъ, -- что среди руссвихъ людей отвроется вавое-то особенное увлечение византійскими идеалами какъ разъ въ то время, когда государственный строй, ихъ воплощавшій, терпёль врушеніе, когда византійскому "царству" пришлось выслушать суровый историческій приговоръ? Наши предви долго и пристально наблюдали пропессъ медленнаго умиранія Византін. Это наблюденіе могло давать урови отрицательнаго значенія, а не вызывать на подражаніе, могло возбуждать отвращеніе, а не увлеченіе. И мы вндимъ дъйствительно, что какъ разъ съ той поры, какъ будто бы утверждаются у насъ византійскіе идеалы, наша государственная и общественная жизнь медленно, но безповоротно вступаеть на тоть дёйствительно новый путь, который привель къ рефорыт Петра. Любопытно, что изъ всей повъсти "отъ исторіи Ханаоновы" Иванъ IV придаваль значеніе одной подробности, происхождению Рюрика отъ Пруса... Ивану Грозному, при его несомнённыхъ, хотя нёсколько сумбурныхъ влеченіяхъ къ западу, генеалогія отъ Пруса правилась такъ же, какъ правилась и причудливая этимологія слова: "бояре" отъ Bayern. "Мон предки были нёмцы", говаривалъ Иванъ Васильевичъ, если върить Флетчеру"<sup>1</sup>). Когда впослёдствін шель вопрось о выборѣ царя Өедора Ивановича на польскій престолъ, московскіе бояре заявляли, что въ титуль онъ долженъ былъ называться царенъ и великамъ княземъ влядимирскимъ и московскимъ, королемъ

36

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По мићнію Жданова, авторъ Сказанія, ограничивая владбиія Пруса простравствомъ между Висдой и Нбманомъ, едва ли хотблъ сказать, что Рюривъ быль призванъ именно "изъ ибмецъ".

### ГЕНЕАЛОГІЯ ОТЪ АВГУСТА КЕСАРЯ.

польскимъ и великамъ княземъ литовскимъ, и прибавляли: "хотя бы и Римъ старый, и Римъ новый, царствующій градъ Византія, начали прикладываться къ нашему государю, то какъ ему можно свое государство московское ниже какого-нибудь государства поставить?" Ждановъ замѣчаетъ: "Въ глазахъ людей, говорившихъ такія рѣчи, могли ли имѣть какую-нибудь цѣну мечты о византійскомъ наслѣдствѣ, о касолической монархіи"---и авторъ припоминаетъ затѣмъ извѣстныя слова Ивана Грознаго въ посланіи къ князю Курбскому о томъ, какъ разоряются царства; "отъ поповъ владомыя", о томъ, какъ погибло царство греческое в покорилось туркамъ.

Но если у насъ не установилось византійсное царство, если возобладали собственныя стремленія русскаго народа, то нельзя сказать, чтобы представление о византискомъ преемствъ было в осталось только фантазіей церковныхъ книженковъ, какъ, повидимому, полагалъ Ждановъ. "Сумбурныя" представленія Ивана Грознаго о западѣ указывали, что онъ чувствовалъ необходимость известныхъ связей съ более образованнымъ западомъ; но вакъ онъ самъ, такъ и всё болёе просвёщенные люди того выка были обыкновенно и церковными книжниками, и представленіе о касслическомъ царѣ различнымъ образомъ соединялось съ представлениемъ о царѣ московскомъ. Въ Москвѣ привыкли ссылаться съ гордостью на то, что Мосвовское царство, вакъ это действительно и было, осталось одно свободнымъ православнымъ царствомъ и свободною отъ иноплеменнаго насилія церковью. Это давало Московскому царству особый и великій авторитеть на православномъ востовъ, -- особенно въ въва наибольшаго развитія турецкаго могущества; основой широкаго вліянія Россіи на востов' становилась не только милостыня, которая шла изъ Россіи для православныхъ ісрарховъ и монастырей, но и надежда на политическое освобождение когда-либо въ туманномъ будущемъ. Представление о касолическомъ царъ заняло свое мёсто и въ томъ понятіи о дарской власти, какое вознавало въ XVI въкъ и установлялось въ XVII-мъ: если царь пріобрёталь то инстическое значеніе, какимь онь быль окружаемь въ понятіяхъ народной массы, это представленіе велось между прочимъ подъ вліяніемъ идей о безграничномъ властелнив-похожемъ на византійскаго касолическаго царя. Выше было уцомянуто, какъ любимы были въ древней Руси, до самыхъ временъ Петра, ссылки на византійскую исторію, которая одна, при помощи Хронографа, была источнивомъ историчесваго по

ученія, тѣмъ больше, что она одна была нсторіей царства православнаго, не впавшаго въ поганыя ереси <sup>1</sup>).

Навонецъ, въ "Сказанін" требовалъ объясненія еще одинъ эпизодъ—отношенія вилзя Владимира въ греческому Мономаху. Сопоставляя лётописныя преданія, старыя и позднія, и отголоски древняго народнаго эпоса, Ждановъ приходилъ въ заключенію, что позднёйшіе лётописные разсказы были попыткой воспользоваться для исторія эпическимъ матеріаломъ. Онъ именно полагаетъ, что въ XV—XVI вёкахъ существовало народно-поэтическое сказаніе о войнё Владимира съ греками, стоявшее въ связи вообще съ былинами Владимирова цикла, и въ которомъ осталось эпическое воспоминаніе о походё Владимира Святославича на Корсунь.

Но, вром'я воспоминаній объ этомъ эпизод'я діаній Владимира въ былинів, народная поэзія сохранила и слёды самыхъ легендъ о началів и византійскомъ преемстві московскаго царства. Въ пісняхъ объ Иванів Грозномъ сохранился также разсказъ объ его царскомъ вінчаніи. Въ піснів говорится:

> Когда-жь то возсіяло солнце красное, Тогда-то воцарился у насъ Грозный царь, Грозный царь Иванъ Васильевичъ. Заводилъ онъ свой хорошъ почестный ширъ: Всѣ на почестномъ напивалися И всѣ на пиру порасхвасталися. Говорилъ Грозный царь Иванъ Васильевичъ: "Есть чѣмъ царю мнѣ похвастати; И повынесъ царенье изъ Царя-града, Царскую порфиру на себя одѣлъ, Царскій костыль себѣ въ руки взялъ, И повыведу измѣну съ каменной Москвы!"<sup>2</sup>).

Если здъсь шла ръчь о фактъ царскаго вънчанія Грознаго, то все-таки есть намекъ на происхожденіе царскихъ регалій изъ Византіи. Въ другихъ случаяхъ цъликомъ приняты и въ на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Множество такихъ цитатъ изъ византійской исторіи въ древне-русской книжности и самой государственной практикѣ собрано въ названной выше книгѣ Ф. Терновскаго.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сборникъ Рыбникова, I, стр. 385; Онежскія былины, Гильфердинга, стр. 785; Ждановъ, стр. 6. Въ варіантахъ, мало извъстное въ народъ названіе "порфири" смъщивается вногда съ собственнымъ именемъ Порфирія (Перфида), такъ что въ одной пъснѣ читается напр.: "царскую перфилу на себя одълъ", или: "вывелъ я измъ́ну изъ своей земли, вывесъ Перфила изъ Царя-града", или: "вывелъ Перфила изъ Повагорода".

Въ другой пъснѣ говорится, что порфиру Иванъ Гровный добыль въ Казани, гдъ онъ свялъ ее съ царя, и затёмъ: "привезъ порфиру въ каменну Москву, – крестилъ и порфиру въ каменной Москвъ, – эту порфиру на себя наложилъ, – посяъ этого сталъ Грозный царъ" и т. д.

#### ПЪСНИ И СКАЗКИ ОБЪ ИВАНЪ ГРОЗНОМЪ.

родномъ стили переработана баснословная исторія о первоначальномъ добывании царскихъ регалий изъ самого Вавилона. Въ чися сказокъ Самарскаго края, собранныхъ Садовниковымъ, есть одна, гдъ въ роли упомянутаго выше греческаго царя Льва является самъ Грозный. "Царь Иванъ Васильевичъ вликалъ вличъ: "вто мнѣ достанетъ изъ вавилонскаго царства корону, скипетръ, рувъ державу и внижку при нихъ?" По трои сутки вликалъ онъ вличъ, но нивто не явился. Приходитъ Борма арыжка" и т. д., — повторяется съ разными сказочными варіаціями приведенное выше сказаніе о посольстве оть царя Льва въ Вавилонъ и о добываніи царскихъ регалій. Но измёнилась самая постановка сюжета: вмёсто агіографичесваго тона легенды въ самарской свазкъ явился стиль picaresco, въ родъ разсвазовъ о ловкихъ пройдошествахъ, на что указываетъ уже и наименование героя. Приключения Бормы-ярыжки заняли цълыя тридцать лёть; въ концё концовъ онъ является къ царю Ивану Васильевичу съ добытыми короной, скипетромъ, рукъ державой и внижкой <sup>1</sup>), и въ награду просить царя Ивана только одного: "дозволь мит три года безданно, безпошлинно пить во всёхъ вабавахъ!" Этотъ кабацкій идеаль легъ пятновъ на многія произведенія народной поэзіи, пѣсенныя и сказочныя, вакъ черта новъйшаго времени. Этого грубаго стиля нътъ въ другомъ пересказъ исторіи, который сообщенъ былъ Е. В. Барсовымъ: здёсь являются дёйствующеми лицами Егорій Побёдоносець и Митрій Салынскій, — послёдній изъ легенды о Дмитріи Солунскомъ въ связи съ посвященнымъ ему народнымъ духовнымъ стихомъ 8).

Сказки о Вавилонскомъ царствѣ:-Отрывокъ былъ сообщенъ Буслаевымъ, въ статът о пословицахъ, въ Архивъ ист.-юридич. свѣденій", Калачова 1854, II, 2, стр. 47 — 79; — мною изданъ Румянцовскій тексть, № 374, въ "Извѣстіяхъ" II отд. акад. III, ст. 313-320 (въ моемъ "Очеркв литер. исторіи стар. повестей и сказокъ", 1857, стр. 99-102);-Тихонравовъ издалъ нъсколько варіантовъ въ Лътоп. русск. лит. и древн. 1859, І. кн. 2, стр. 161-165; 1859-60, т. III, кн. 5, стр. 20 - 33; - Н. И. Костомаровъ, въ Памятникахъ стар. русск. литер. Соб. 1860, II, стр. 391--396.

Сказаніе о великихъ князехъ владимирскихъ издано, не вполиъ, въ Древней Росс. Вивліое., изд. 2-е, VII. стр. 1 — 4: ло поставлении веливнать внязей россійскихъ на великое вняженіе" и пр.;---по списку

39

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Воспоминание о грамотъ, найденной въ Вавилонъ послами царя Дьва. <sup>2</sup>) Ми не останавливались здъсь на другихъ сказанияхт о Москвъ, напр. объ ел началь, на пъсняхъ объ Иванъ Грозномъ и т. д., такъ какъ они не имъютъ ближайшаго отношения къ данному предмету.

XVI в. разсказано у Карамзина, II, прим. 220. Сказаніе внесено въ Воскресенскую и Царственную лѣтопись. встрѣчается также отдѣльною статьей въ сборникахъ и Хронографѣ.

Сказаніе о Мономаховомъ вѣнцѣ Спиридона-Саввы указано въ первый разъ А. Ө. Бычковымъ въ Описаніи рукоп. сборниковъ Цубл. Библіотеки. Спб. 1882, стр. 58—59.

Обстоятельное изслѣдованіе этихъ преданій сдѣлали:

— А. Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ. Повѣсти о Вавилонскомъ царствѣ, въ "Слав. Сборникѣ". Спб. 1876, стр. 122—165, сводный текстъ по шести рукописямъ и комментарій (тоже въ "Архивѣ" Ягича, II);—въ Исторіи р. словесности, Галахова, 1880, 1, стр. 409 и д.;—Древне-русская повѣсть о Вавилонскомъ царствѣ и такъ называемыя видѣнія Даніила, въ Запискахъ Акад. Н. 1883, т. XLV, придоженіе, стр. 9—14;—въ Журн. мин. просв. 1888, мартъ, въ разборѣ книги Гастера;—въ "Извѣстіяхъ" II отд. академіи, 1896, стр. 647—694: сказанія о Вавилонѣ, скиніи и св. Гралѣ.

— И. Н. Ждановъ, Цовъсти о Вавилонъ и сказаніе о князекъ владимирскихъ, первоначально въ Журн. мин. просв. 1891, потомъ въ "Русск. былевомъ эпосъ". Спб., 1895, стр. 1 — 151. Когда Веселовскій слёдитъ главнымъ образомъ цёльную исторію восточно-европейскихъ христіанскихъ миеовъ, Ждановъ объясняетъ въ особенности русское легендарно историческое пріуроченіе сказаній о Вавилонъ. Въ приложеніяхъ помѣщено нѣсколько новыхъ текстовъ.

По вопросу о византійскомъ преемствѣ см.:

— В. Иконниковъ, Опытъ изслъдованія о культурномъ значеніи Византім въ русской исторіи. Кіевъ, 1869.

— Ф. Терновскій, Изученіе византійской исторіи и пр. Кіевъ, 1875—76.

— Н. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россіи къ правося. Востоку въ XVI и XVII стольтіяхъ. М. 1885.

- М. Дьявоновъ, Власть московскихъ государей. Спб., 1889.

— М. Владимирскій-Будановъ, Обзоръ исторіи р. права. Изд. 2-е. Кіевъ, 1888, стр. 143 и д.

— В. Малининъ, Старецъ Елеазарова монастыря Филовей и его посланія. Историко-литературное изслѣдованіе. Кіевъ, 1901. См. отдѣлъ VII: церковно-политическое ученіе Филовея, и посланія его къ вел. князьямъ Василію Ив. и Ивану Васильевичу, стр. 369—687; въ приложеніяхъ тексты посланій.

— II. Н. Милюковъ, Очерки изъ исторіи р. культуры, ч. II: объясненіе историческаго развитія той "идеологіи", на которой строилось ученіе о византійскомъ преемствв московскаго царства.

Указанія о чинѣ вѣнчанія на царство, дарскомъ титулѣ и регаліяхъ:

- А. Лакіеръ, Исторія титула государей Россій, въ Журн. мин. просв. 1847.

- Е. Барсовъ, Древне-русскіе цамятники свящ. візнчанія царей на царство въ связи съ греческими ихъ оригиналами. Съ историческимъ очеркомъ чиновъ візнчанія на царство въ связи съ развитіемъ идеи царя на Руси, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1883, кн. І.

- А. Ө. Вельтманъ, Царскій златой вінець и царскія утвари,

присланныя импер. Василіемъ и Константиномъ первовѣнчанному вел. князю Владимиру кіевскому, въ "Чтеніяхъ", 1860, кн. І.

— Прозоровскій, Объ утваряхъ, приписываемыхъ Владимиру Мономаху, въ запискахъ отд. русской и славянской археол. Имп. р. Археол. Общества, III, 1882.

— Н. П. Кондаковъ, Русскіе клады. Ивслёдованіе древностей великокняжескаго періода, І. Спб. 1896 (здёсь указаны также труды нашихъ византинистовъ: Д. Ө. Бѣляева, Byzantina; Pereля, Analecta Byzantino-russica и пр.), археологическое изслёдованіе Мономаховой шапки, бармъ и пр.

Новый трудъ о византійско-московскихъ отношеніяхъ:

- В. Савва, Московскіе цари и византійскіе василевсы. Къ вопросу о вліяніи Византіи на образованіе идеи царской власти московскихъ государей Харьковъ, 1901.

Давая историческій обзоръ византійскаго учрежденія, авторъ приводитъ литературу и о власти московскихъ царей, особливо съ точки зрѣнія политической и обрядовой. Книга заключаетъ слѣдующія главы: І, роль Софьи Палеологъ, какъ проводника византійскаго вліянія въ Кремлѣ; ІІ, пространство и характеръ власти византійскаго императора; ІІІ, церковно-гражданскіе обряды византійскаго двора сравнительно съ такими же обрядами московскаго двора; ІV, происхожденіе и развитіе обряда вѣнчанія на царство московскихъ государей; V, обрядъ въ недѣлю Ваій въ Византіи и на Руси; VI, московскими государями въ пользу правъ ихъ на царскій титулъ.

См. также новый трудъ по исторіи Москвы:

— Исторія города Москвы. Сочиненіе Ивана Забѣлина, написанное по порученію Московской Городской Думы. Часть первая, съ приложеніемъ древняго плана Кремля. М. 1902. См. главу II: свазанія о началѣ Москвы-города, и д.

# ГЛАВА Ш.

## ІОСИФЪ ВОЛОЦКІЙ И НИЛЪ СОРСКІЙ.

Религіозное міровоззрѣніе нашихъ среднихъ вѣковъ.-Обрядовое благочестіе.-Чрезвычайное развитие монастырей въ центрв и на свверв Россин; ихъ значение культурное и политическое.

Монастырская деятельность Іосифа Волоцкаго.-Его "Просветитель".-- Церковные своры.-Стритольники: различные взгляды на происхождение этой ереся.-Жи-довствующие.-Обличения Іосифа.-Его инквизиторский фанатизиъ: "богопремудростное коварство".—Его школа: "іоснфляне". Нихъ Сорскій.—Немногія біографическія свъдънія.—Пребываніе на Афонъ.—

Аскетнямъ в созерцательность. - Основание пустыни. -- Учения Нила Сорскаго.

Мы видьли характеръ міровоззрѣнія, господствовавшаго въ наши средніе въка болье или менье одинаково во всьхъ слояхъ народа, внижнаго и не-внижнаго. Единственная швоза была элементарная швола грамотности; болбе широкое знаніе, какъ, напримъръ, знаніе греческаго языка, было великою рёдкостью; единственное средство пріобретенія знаній для громаднаго большинства было "внижное почитание" — по наличному составу письменности; ученый человъкъ, получавшій иногда громкій титуль "философа", быль только более усердный начетчивь съ запасомъ книгъ и памятью: онъ славился тёмъ, что могъ говорить "отъ писанія", т.-е. имъть на готовъ обильныя цитаты. При такой школь, при недостаткъ знанія не могло развиться самостоятельной вритической мысля: все ръшалось авторитетомъ вниги, на воторую можно было сослаться. Книги бывали не только "истинныя", но и "ложныя"; даже различение тихъ и другвать давно было слабое, и мы видёли, что "ложныя" вниги вошли въ обилів въ старыя рукописи и отсюда въ народныя вѣрованія.

Старое ,двоевфріе" простодушно смѣшнвало христіанскую въру съ прежнимъ язычествомъ, христіанскихъ святыхъ съ восноминаніями о мноологическихъ существахъ, церковный обрадъ съ

## политическое и церковное брожение.

обрадомъ языческимъ. Цервовность съ теченіемъ вѣковъ возобладала и двоевфріе сибнилось твиъ новымъ религіознымъ міровоззрвніемъ, гдв надъ внутреннимъ содержаніемъ брала верхъ внѣшность, надъ правственнымъ ученіемъ и требованіемъ-обрядъ. Это господство обрядоваго благочестія давно зам'йчено всториками древней Руси; но, быть можеть, не всёми достаточно опредёлено по его существу... Цблая швола писателей изображала христіансвое просв'ящение древней Руси такъ, что оно д'влало древнюю Русь не только народомъ по преимуществу христіанскимъ, но дълало для нея какъ бы ненужными ту борьбу идей, какая совершалась на европейскомъ западъ, и тъ богатства внанія воторыя были плодомъ этой борьбы. Для древней Руси действительно остались чужды тв великія движенія въ области ввры и мысли, какія волновали западъ еще съ половины среднихъ въковъ и результатомъ которыхъ явилось Возрождение и затёмъ цѣлый новый періодъ европейскаго просвѣщенія. Древняя Русь осталась на ступени элементарной, для которой широкая двятельность мысли была бы невозможна и просв'вщение другихъ народовъ было бы недоступно; обрядовое настроеніе массъ указывало на недостатокъ вритическаго сознанія, и «дёсь источникъ того застоя, въ которомъ русская жизнь пребывала цёлые BÅRA.

Разнообразныя условія соединились для того, чтобы создать такой порядокъ вещей: давнія особенности историческаго положенія русскаго народа; татарское иго, удручавшее русскую жизнь матеріально и правственно; политическая смута, результатомъ которой было московское объединеніе; скудныя средства или отсутствіе школы. Все это и создавало, и поддерживало народное міровоззрівніе, о которомъ мы говорили: обрядовая религія связывалась естественно съ консерватизмомъ преданія и быта; бездіятельность критической мысли возстановляла впередъ противъ всякаго нововведенія, которое противорічно бы старому обычаю или старому суевірію; или же, если тімъ не меніе мысль начинала работать, она была легко склонна въ преувеличенію и отъ привычнаго консерватизма переходила вдругь ві необузданному отрицанію, какъ увидимъ дальше въ исторіи нашихъ ересей...

Какъ ни были неблагопріятны условія, народная жизнь стремилась, однако, развивать свое содержаніе. Съ первыхъ вёковъ нашей исторіи и христіанства не прекращается рядъ замёчательныхъ дёятелей, работавшихъ для государства и народа въ томъ направленіи, которое представлядось имъ единственно правильнымъ и спасительнымъ; совершались діянія христіанскаго подвижничества, слава и вліяніе которыхъ становились всенародными: совершалось, хотя далево не всегда правдивыми средствами, политическое объединение, необходимость котораго указывалась настоятельно внёшнимъ положеніемъ народа. Цёль, повидимому, достигалась: руссвая земля становилась святою Русью, единственнымъ настоящимъ христіанскимъ царствомъ; но съ другой стороны центральная власть уже чувствовала въ странѣ недостатокъ знанія и находила нужнымъ для восполненія его обращаться къ западу, хотя и ненавистному по его "датинству", и инымъ путемъ, черезъ Литву (Бѣлоруссію) в Новгородъ, начинали просачиваться западныя вліянія; сама народная мысль, въками воспитываемая въ упорномъ консерватизмѣ, въ болѣе возбужденныхъ умахъ не довольствовалась однаво наличнымъ умственнымъ содержаніемъ, и такъ какъ вся основа міровоззрѣнія была религіозная, то пытливость ся направилась прежде всего на цервовные вопросы — въ предблахъ кругозора своихъ понятій. Въ этомъ политическомъ и церковномъ брожении шла та внутренняя жизнь, которая наполняеть средній періодъ нашей исторія съ перваго усиленія Мосввы вплоть до вонца московскаго періода.

Исторія политическаго объединенія древней Руси достаточно извѣстна. Установившись окончательно въ Москвѣ, объединеніе совершалось присоединеніемъ покупкой и захватомъ удёловъ, превращениемъ удёльныхъ князей въ бояръ, постепеннымъ стёсненіемъ народоправныхъ областей, наконецъ, все большей исключительностью верховной власти московскаго князя. Великую помощь оказала при этомъ церковная власть, когда митрополія русской церкви окончательно перешла въ Москву. Свержение татарскаго ига, совпадавшее приблизительно съ первымъ ударомъ новгородской свободѣ, подкрѣпленное бракомъ великаго князя съ греческой царевной, ставило великаго князя московскаго-несмотря на насмёшви лётописи надъ его трусостью -- на высоту, недоступную для вакого-либо соперника, и уже создавалась легенда о византійскомъ преемствѣ Москвы. Конецъ XV вѣка опредѣлялъ дальнѣйшее движеніе исторія; но процессъ еще продолжался: мёстныя автономів, хотя безсельныя для отврытой защиты своего историческаго права, еще помнили объ этомъ правъ. и это отзывалось, врои в отдельныхъ политическихъ столяновений, отголоскаме народнаго мебнія въ легендв, которая возвеличивала мъстныя святыни передъ Москвой, и отголосками въ. литописи, гав автописцы мёстные и московскіе защещають каждый свою сторону и весьма недружелюбно отзываются о противникахъ. Въ

процессѣ объединенія принялъ свою долю участія еще одинъ элементъ церковной жизни, элементъ народно-церковнаго подвижничества, и это участіе, сначала мало замѣтное, стало, наконецъ, большою нравственной силой, которою не преминула воспользоваться великокняжеская централизація.

Четырнадцатый и пятнадцатый въка отмъчены особеннымъ распространеніемъ монастырей.

Монашество утвердилось въ древней Руси еслёдъ за первымъ уставовлениемъ христіанства и съ монашескимъ идеаломъ, выработаннымъ на востовѣ и въ Византіи. Монастырское подвижничество было однимъ изъ тъхъ явленій, которыя въ новой въръ оказывали наиболёе могущественное вліяніе на народныя массы. Являлось нёчто новое и поразительное. Суровый аскетизмъ, служившій выраженіемъ глубоваго внутренняго убъжденія, проязводнаъ впечатайніе на массы свидѣтельствомъ великой нравственной силы, а затёмъ-и чуда. Монашеское подвижничество было уже вскор' окружено легендой; это была новая поэзія, которая чёмъ дальше, тёмъ больше обогащалась въ разныхъ концахъ русской земли. Легенда связывала русскій монастырь съ Царьградомъ, откуда сама Богородица прислала строителей Кіево-Печерской церкви, и даже съ Римомъ, откуда святой Антоній нриплыль на камив, чтобы основать обитель въ Новгородъ; новгородский архиепископъ, заключивъ соблазнявшаго его бъса въ сосудъ, въ одну ночь съёздилъ на немъ въ Іерусалимъ, чтобы повлоныться святому гробу, и въ утру вернулся въ "святой Софен". Обширная литература, говорившая о душевномъ спасенів, настанвала, что это спасеніе можеть быть достигнуто всего върнве полнымъ отреченіемъ отъ міра, удаленіемъ въ монастырь, особливо въ пещеру в въ пустыню. Смутныя времена татарскаго нга несомнённо содёйствовали распространенію этого монастырскаго идеала: визшина будствія, которыя современное правоученіе неизмённо объясняло божінмъ навазаніемъ за грёхи, внушали мысль о покаянія и также указывали въ монастыръ прибъжнще отъ матеріальной нужды, потому что съ давняго времени монастыри стали пріобрётать дары отъ благочестивыхъ людей и могли обезпечивать своихъ обитателей. Монастыри сдёлались богатёйшими землевладёльцами: въ ихъ рукахъ, путемъ пожертвованій и иныхъ пріобрѣтеній, оказалась въ концѣ концовъ цвлая треть государственныхъ земель.

Понятно, что это громадное скопленіе земельныхъ и иныхъ богатствъ вовсе не было цёлью первыхъ основателей монастырскаго житія; напротивъ, почти неизмённо это были суровые

аскеты; но богатство монастырей свидътельствовало о силъ религіознаго настроенія въ цёломъ обществё, изъ пожертвованій котораго составились эти богатства и воторое въ монастырскихъ молитвалъ особенно видёло надежду посмертнаго спасенія. Развитіе монастырей той эпохи, о которой говоримъ, было несомнѣнно явленіемъ народнаго характера: если въ первые въка основание монастырей было все-таки дёломъ болёе или менёе единичнымъ, теперь оно становится явленіемъ массовымъ. Въ теченіе нашихъ среднихъ вѣковъ возникаютъ цѣдыя сотни монастырей, особливо въ центральной и свверной России, въ областяхъ московскихъ и новгородсвихъ. Свромныя, даже убогія обители разростаются въ богатые монастыри съ многочисленной братіей, и монастырь пріобрътаетъ не только чисто церковное значение прибъжища для ящущихъ душевнаго спасенія, но и значеніе народное: на съверъ монастырь становится небольшимъ центромъ, въ воторому стекалось население, и вожакомъ народной колонизации въ съверныхъ пустынныхъ или инородческихъ мѣстностяхъ; наконецъ, овъ становился силой политической, - игуменъ монастыра, особливо извёстный своею строгою жизнью и учительствомъ, пріобрёталь многочисленныхъ почитателей; слава его достигала до Москвы, доходила до великовняжеской семьи, отвуда получались дары н вызады селами и деньгами: отъ мудраго старца исвали поученія, а съ поученіемъ соединялись и совѣты, касавшіеся мірскихъ начинаній великаго внязя. Мойастыри такимъ образомъ непосредственно, хотя бы вногда безъ опредъленнаго плана, вителевались въ объединительную полнтаку московскихъ князей и въ концѣ вонцовъ прямо в восвенно оказали ей важныя услуги. Не могло остаться безъ вліянія на умы, а затёмъ на все теченіе полетическихъ интересовъ, когда святой подвижникъ, поканувний всъ земныя помышленія, весь жившій въ помыслахъ о душевномъ спасения, оказывался усерднымъ молитвенникомъ за великаго внязя и приходиль въ нему на помощь съ своимъ вліятельнымъ словомъ въ рѣшительныя минуты исторической жизни, какъ Сергій Радонежскій въ Дмитрію Донскому передъ Куливовской битвой, въ которой участвовали воннами два старца изъ его обители. Такъ было еще въ XIV столътін. Позднъе, другимъ приверженцемъ московскаго великовняжества быль знаменитый подвяжникъ Пафнутій Боровскій, язъ школы котораго вышелъ еще болёе знаменный дёятель вонца XV и первыхъ лёть XVI вёва, Іосифъ Волопкій.

Одинъ изъ изслёдователей той эпохи не безъ основания ви-



#### типъ инова-подвижнива.

дёль въ подвижнике XIV-XV вёка столь же типическое народное явленіе, вакимъ былъ нёкогда эпическій богатырь.

"Основатели монастырей въ XIV — XV вѣкѣ, и даже позже, составляють особый типъ людей, отличавшихся могучею силою воли, безстрашіемъ и вромѣ того настойчивостью въ преодолѣніи трудностей для достиженія высшей цѣли. Преданіе о Пересвѣтѣ и Ослябѣ — этихъ богатыряхъ въ иноческой одеждѣ, равно вакъ и постриженіе богатыря въ инови въ народной былинѣ, имѣетъ свое значеніе. Такъ же какъ богатырь, преподобный разрываетъ съ семьею и родиной всѣ связи в идетъ на подвигъ. Выдержавъ строгій, долголѣтній искусъ въ монастырѣ, укрѣпленный въ борьбѣ со страстями и всякаго рода трудностями, онъ удаляется въ глубь лѣсовъ и тамъ собираетъ своего рода дружниу — иноковъ.

"Эпическій типъ богатыря донесла до насъ устная народная поэзія; историческій же типъ основателя монастыря сохранила намъ наша письменность. Типъ этотъ проходитъ черезъ всю русскую исторію съ бо́льшимъ или меньшимъ значеніемъ; но его золотымъ вѣкомъ былъ XV вѣкъ, представляющій сорокъ именъ, извѣстныхъ своею святостію основателей и устроителей монастырей".

Создалась типическая біографія этихъ подвижнивовъ, какъ передаютъ ее многочисленныя житія, стиль которыхъ образовался по византійскимъ образцамъ, въ большей или меньшей мёрё примёняясь въ русской обстановкё.

"Семья, воспитавшая святого, отличается благочестіемъ; иногда въ ней замѣтна склонность къ монашеству. Это семья грамотная, гдѣ въ обычаѣ обучать дѣтей чтенію и письму, преимущественно дворянская, иногда купеческая, или крестьянская зажиточная семья.

"О родителяхъ святого, по пострижения его, сохраняется память въ томъ случав, когда они оба, отецъ и мать, приняли пострижение.

"Въ дётствё будущій основатель монастыря чуждается игръ и общества сверстниковъ. Онъ любитъ вслушиваться въ разсказы о святыхъ, отдавшихъ себя на служеніе Богу и получившихъ отъ Него даръ творить чудеса. Церковная служба замёняетъ ему всё удовольствія; онъ прежде всёхъ является въ храмъ и послёднимъ выходить оттуда. Отрова отдаютъ для обученья грамотё въ сосёдній монастырь, рёдко въ училище. Способный въ ученію и впечатлительный, онъ вчитывается въ книги и встрёчается въ нихъ съ монашескимъ идеаломъ. Кругомъ себя онъ видитъ много зла, которое, по его понятію, усвоенному изъ прочитанныхъ имъ

книгъ, происходить отъ вліянія бѣсовъ. Созрѣваетъ, наконецъ, сильное, непреодолимое желаніе постричься въ честный ангельскій образъ и тѣмъ спасти душу и побѣдить діавола. Родители, удерживая юношу отъ постриженія, уговариваютъ его вступить въ бракъ съ прінсканною ими невѣстою. Туть то дѣлаетъ онъ первый рѣшительный шагъ: тайно уходитъ отъ родителей въ отдаленный монастырь, куда влечетъ его слава обители или имя подвижняка-старца, и гдѣ не могутъ своро найти его. Бываетъ и такъ, что родители успѣваютъ женить сына, но раннее вдовство опредѣляетъ дальнѣйшее. Въ такихъ случаяхъ списателя житій говорятъ, что святой возблагодарилъ Бога за это обстоятельство, въ которомъ видѣлъ призваніе къ иноческому подвигу.

"Въ монастырѣ новый постриженнявъ безропотно несеть тяжесть молитвенныхъ подвиговъ, со ргеніемъ исполняетъ самыя трудныя работы и тѣмъ заслуживаетъ любовь игумена и братів. Потомъ въ иновѣ является желаніе повинуть мѣсто своего по стриженія. Жизнь другихъ инововъ не удовлетворяетъ того, кто имѣлъ передъ глазами полвиги великихъ Антонія, Пахомія и другихъ пустынножителей. И вотъ онъ тайно оставляетъ монастырь для пустыни, подобно тому, какъ въ юности покинулъ домъ родительскій для монастыра...

"Долго странствуеть онъ по монастырямъ руссвимъ, иногда, ръдво, впрочемъ, доходитъ до святой горы Асонской. Странствованіе оканчивается тъмъ, что онъ поселяется въ пустынъ и тамъ начинаетъ вести жизнь отшельника... По большей части странникъ направляется на съверъ отъ мъста своего постриженія. Это стремленіе въ съверу объясняется тъмъ, что нашъ съверъ былъ мало населенъ; отсутствіе же гражданскихъ элементовъ в дъвственная природа болъ всего могли привлечь жаждущаго пустынной жизни.

"Мѣсто, избранное основателемъ будущей обители, отличается красотою, и списатели житій обыкновенно очерчивають его съ сочувствіемъ. Съ высокой горы увидалъ Кириллъ Бѣловерскій необъятное пространство, покрытое оверами и лугами, орошенное съ одной староны Шексною, и призналъ тутъ місто, указанное ему Богомъ. Филиппъ Ирапскій выбралъ на берегу пустынной рѣки Андоги, въ Бѣловерской странѣ, красивое мѣсто подъ развѣсистою сосною. Герасимъ Болдынскій избралъ себѣ мѣсто надъ потокомъ, гдѣ стоялъ огромный дубъ. Кириллъ Новоезерскій поселился подъ елью на крутомъ берегу Новаго озера... Обитель Савватія на ненаселенномъ острову моря Окіана была крайнытъ предѣломъ подвиговъ русскаго странствующаго отшельника. "Живя въ одиночествъ, отшельнивъ съ любовью относится къ природъ его окружающей; онъ приручаетъ звърей и птицъ, дълитъ съ ними пищу... Змън и гады, по молитвамъ угоднивовъ божіихъ, оставляютъ мъста жительства святыхъ и укрываются въ иныхъ дебряхъ, хотя неръдко видъ ихъ принимаетъ на себя оъсъ, когда наводитъ страхъ на св. подвижниковъ.

"Первое столкновеніе пустынника съ людьми враждебно со стороны ихъ. Въ житіяхъ ясно высказывается причина тому: жители близь лежащихъ селъ опасаются, чтобы ихъ угодья не отошли къ имѣющему возникнуть монастырю. Рыболовы видѣли въ Кириллѣ Новоезерскомъ врага. Арсенія Комельскаго выгнали съ того мѣста, гдѣ онъ поселился, такъ что онъ ушелъ въ глубину Шелегонскаго лѣса... Такъ какъ въ городѣ сильнѣе религіозное начало, то жители его съ радостію узнаютъ о возникновеніи монастыря по близости къ городу. Основатели селились или полъ защитою городовъ, или въ совершенно бевлюдныхъ мѣстахъ, въ глубинѣ непроходимыхъ лѣсовъ, по берегамъ глухихъ рѣкъ. Нѣкоторые изъ основателей погибали въ борьбѣ съ враждебнымъ въ нимъ населеніемъ...

"Слухъ о новомъ поселенцѣ доходитъ до другихъ, ищущихъ спасенія. Пустынникъ принимаетъ только тѣхъ, кто въ силахъ нести подвиги и лишенія пустынножительства, и съ помощію вовой братіи подвижникъ сооружаетъ церковь, по большей части во имя Богородицы. Князья удѣльные даютъ возникшему монастырю тѣ лѣса и луга, среди которыхъ онъ находится. Личность основателей привлекаетъ посѣтителей, являются богатые и даютъ вклады, записываютъ за монастыремъ села, князья освобождаютъ эти села отъ пошлинъ, даютъ монастырю льготы для тѣхъ людей, которые будутъ селиться на пустопорожнихъ монастырскихъ земляхъ. Основатель ведетъ монастырь по-своему. Строгій подвижникъ дѣлается строгимъ игуменомъ, самъ подаетъ примѣръ братіи во всемъ... Самъ онъ носитъ худыя ризы; неутомимо надзираетъ за братіей; ночью ходитъ по кельямъ и, заслышавъ разговоръ, стучитъ въ окно.

"Слухъ о подвигахъ игумена доходитъ до Москвы, вклады и поминки увеличиваются.

"Первое время монастырь терпить бёды оть разбойниковъ... Инородцы не-христіане также дёлали нападенія на вновь возникавшія обители... При этомъ слёдуеть замётить преподобныхъ такого рода, которые основывали монастыри въ странахъ поганыхъ человёкъ, жили между дикарями й просвёщали ихъ врещеніемъ.

ист. р. лит. т. н.

"Итакъ, въ основателѣ монастыря выразились двѣ стороны: любовь къ святому подвигу одинокаго пребыванія въ пустынѣ, благоразуміе и умѣнье вести хозяйство въ имъ же устроенномъ монастырѣ.

"Съ одной стороны основатель представляется какъ пустыннолюбецъ, къ которому случайно собралась братія; съ другой онъ является какъ заботливый хозаннъ обители съ умѣньемъ вести въ ней и правственный, и матеріальный порядокъ"<sup>1</sup>)...

Всѣ эти подвижники, почти безъ исключенія, стали потомъ святыми или преподобными. Ихъ мъстный авторитетъ, какъ мы замъчали, расширялся съ молвою объ ихъ святости; сильные люди искали молитвы и поученія у знаменитаго игумена; ему открывался путь въ совѣты высшихъ іерарховъ и самого великаго князя, для него бывалъ открытъ путь не только къ епископскому, но и къ митрополичьему сану.

Таковъ былъ одинъ изъ знаменитвйшихъ двятелей древнерусской церкви, игуменъ Волоколамскаго монастыря (или "на Воловѣ") Іосифъ. Онъ происходилъ изъ добраго рода (род. 1439 или 1440), быль сыномь вотчинника въ томъ же волоколамскомъ враћ, где былъ впоследстви основанъ имъ монастырь, и правнукомъ литовскаго выходца. На восьмомъ году онъ отданъ былъ учиться грамотѣ въ монастырь и съ юныхъ лѣтъ такъ пристрастился въ монашеской жизни, которая одна могла дать душевное сиасеніе, что двадцати лёть приняль постриженіе и вель строгую жизнь подъ руководствомъ Пафнутія Боровскаго, въ его обители. Въ монастырѣ онъ скоро подвинулся своими качествами. Современники говорять, что своей красотой онь "уподобился древнему Іосифу"; онъ отличался необывновеннымъ искусствомъ читать въ церкви и п'еть псалмы <sup>2</sup>), быль чрезвычайно начитань и обладалъ такою памятью, что ръдко обращался къ книгъ, когда говорилъ "отъ писанія"; по выраженію одного жизнеописателя, онъ держалъ св. писаніе "памятью на врай языва"; въ довершение былъ строгий подвижникъ и отличался "крвивимъ" умомъ и сильнымъ правтическимъ смыслокъ. По смерти Пафнутія Іосифъ, которому не было еще сорова л'втъ, былъ поставленъ на игуменство въ Москвъ, гдъ былъ обласванъ самниъ великимъ княземъ, --- хотя въ монастырѣ были болѣе старые братья,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Хрущовъ, стр. 2-12.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Одинъ современникъ пишетъ: "бѣ же у Іосифа въ языцѣ чистота и въ очѣхъ быстрость и въ гласф сладость и въ чтеніи умиленіе, достойно удивлению великому: никто же бо въ та времена нитдѣ таковъ явися". По словамъ другого: "въ церковныхъ пѣснословіи и чтеніи толикъ бѣ, яко же ластовица и славій доброгласний услажаше слухи послушающихъ, яко же инъ никто же нигдѣ же".

которые имѣли бы право стать во главѣ монастыря. Іосифъ, однако, не долго пробылъ въ Боровской обители: онъ хотѣлъ ввести болѣе строгія правила монастырскаго житін, начался ропотъ со стороны монастырскихъ старожиловъ. и Іосифъ, сообщивъ свою мысль лишь немногимъ старцамъ, рѣшилъ уйти изъ монастыря, чтобы осмотрѣть другія русскія обители, былъ въ монастыряхъ тверскихъ, заволжскихъ, въ Кирилловѣ, возвратился послѣ почти годового отсутствія въ свой монастырь, но уже вскорѣ окончательно покинулъ его: "возгорѣся бо сердце его огнемъ Святого Духа",--у пего созрѣлъ планъ основать новый монастырь по собственной мысли и уставу.

Этоть монастырь основань быль въ 1479 въ области воловоламской, внязь которой съ самаго начала оказываль Іосифу расположение в подарилъ монастырю деревню, съ обычными льготами оть податей, оть постоя кояжескихь людей, оть суда княжескихъ намъствиковъ. Черезъ шесть лътъ на мъстъ первой деревянной церкви стояла уже большая каменная, на которую потрачены были большія деньги. Въ 1485 году архіепископомъ новгородскимъ поставленъ былъ знаменитый Геннадій, къ епархін котораго принадлежалъ Воловъ-Ламскій и монастырь Іосифа: Геннадій пад'ялиль монастырь новыми селами, и съ игуменомъ монастыря его соединили потомъ, кромъ нъкоторыхъ общихъ дружескихъ связей, общіе церковные и политическіе интересы. Гепнадій быль суровый ревнитель церковнаго правов'трія. Назначенный въ Новгородъ мимо обычнаго избранія самихъ новгородцевъ, послѣ того, какъ Иванъ III впервые наложилъ на Новгородъ свою тяжелую руку, онъ поставилъ себъ цёлью уничтожить церковное настроеніе, какое нашель въ Новгородь, а вибств съ тъмъ дъйствоваль въ духъ московскаго веливаго князя противъ послёднихъ автономическихъ стремленій новгородскаго народоправства. Его церковная ревность выказалась въ извёстной борьбѣ противъ ереси жидовствующихъ, которая въ концѣ ХУ-го въка появилась въ Новгородъ, нашла тамъ многихъ приверженцевъ, достигла до Москвы и, наконецъ, имъла своихъ сторонниковъ въ ближайшей обстановкъ самого великаго князя. Въ этомъ дълъ Геннадій встрётиль ревностнаго союзника въ Іосифъ Волоцвомъ, обличительныя посланія котораго, собранныя потомъ въ зна-менитомъ "Просвѣтителѣ", въ особенности сдѣлали ересь предметомъ общаго вниманія и остались въ литературной исторіи главнымъ памятникомъ этой борьбы.

Ходъ этой борьбы и содержание "Просвътителя" много разъ были изложены историками того времени, историками церкви,

Digitized by Google

4\*

навонецъ, спеціальными изслёдователями. Для нашей цёли довольно остановаться на общемъ тонъ мысли, на характеръ церковнаго міровоззрёнія, какіе отличали дёятелей обёнхъ сторонъ. По обычному понятію литературной исторіи, "Просв'ьтитель" и другіе подобные памятники той эпохи, собственно говоря, не принадлежать въ исторіи литературы: въ нихъ нёть элементовъ поэтичесваго творчества, ихъ содержание-догматическая полемика и публицистика, ихъ форма - обычное церковное поученіе, испещряемое цитатами изъ священнаго писанія и отеческихъ внигъ, ихъ языкъ-обычная смёсь руссваго языка съ церковнославянскимъ; это-памятникъ полу-оффиціальной церковной письменности, исторический матеріаль; но ихъ неизмённо, и справедливо, вносять въ исторію литературы не только потому, что письменность XV-XVI вѣка почти не представляла памятниковъ иного рода. Эти полу-деловыя произведенія вступають въ литературную исторію съ своимъ особымъ значеніемъ: если нельзя судить по нямъ о поэтическомъ творчестве эпохи, то оне доставляють чрезвычайно любопытныя указанія объ ся умственномъ и нравственномъ тонъ — въ формъ страстной церковной полемиви и врасноръчія сказались нравственно-политическія стремленія въка; это была ндеалистическая теорія и своего рода поэзія; отголосовъ этого тона нашелся потомъ въ другой области-въ той области былины, духовнаго стиха и легенды, воторыя въ ту пору не нашли или почти не нашли себѣ мѣста въ письменности. Такимъ образомъ эти церковные памятники, эта догматика и полемика, за отсутствіемъ литературы поэтической, входять въ исторію литературы какъ явленія, относящіяся къ ней косвенно, вакъ отголосовъ двежений эпохи, и въ этомъ смыслъ они представляють первостепенный интересь.

Составъ этой церковной литературы XV—XVI столѣтія, дѣятельность писателей и іерарховъ, какъ Геннадій, Іосифъ Волоцкій, Нилъ Сорскій, Вассіанъ Патрикѣевъ, Максимъ Грекъ, святотроицкій игуменъ Артемій, князь Курбскій, митр. Даніилъ, митр. Макарій и многіе другіе, весьма характерно отражаютъ то внутреннее содержаніе, какое отличало тотъ вѣвъ отъ его высшихъ представителей до цѣлой книжной массы и толпы. Мысль была настроена въ исключительно церковномъ направленіи; церковная книга была единственнымъ источникомъ не только религіознаго и нравственнаго поученія, но поученія политическаго и даже мірского знанія; всякое другое внаніе было суетное, а если оно въ чемъ-нибудь расходилось съ авторитетной, или просто полагаемой за авторитетную, церковной книгой, то оно было пре-

вратное, еретическое, гибельное, всходившее отъ самого дьявола. Къ эпохъ московскаго объединения, во второй половинъ XV въка, уже складывался тотъ образъ православнаго царства, который затрыъ въ XVI-XVII въкъ становился въ большинствъ народной массы національнымъ идеаломъ, единственной мыслимой формой церковнаго и государственнаго бытія. Древняя русская церковь не имѣла притязаній на свѣтскую власть; по византійскимъ образцамъ она признавала происходящею отъ Бога всявую установленную власть <sup>1</sup>); но представители церкви высово ставили ся авторитеть правственный. Они были служителями и проповѣднивами христіанской истины, несли отвѣтственность за свою наству: здёсь они чувствовали себя не только независимыми оть мірской власти, но считали своимъ правомъ и обязанностью вившиваться въ двянія этой власти съ точки зрвнія церковнаго ученія. Тавъ дъйствовали не только высшіе іерархи, митрополиты и епископы, но и игумены монастырей. При господствъ церковныхъ воззрѣній, которое наступало въ средніе вѣка нашей исторіи, интересъ церкви отождествлялся, навонецъ, съ интересомъ государства: если цервовь должна была заботиться о сохранности и чистотъ христіанскаго ученія въ народъ, то государство обязано было поддерживать ся заботы внишнею силою своей власти. Для представителей церкви, какъ для великихъ внязей, харавтеръ власти представлялся какъ бы полу-осократическимъ: на соборѣ о церковныхъ дѣлахъ, кромѣ iepapховъ, присутствовали царь и бояре. Въ этихъ условіяхъ существовавшее издавна вибшательство јерарховъ въ дѣла свѣтской власти нии требование ся участия въ дълахъ церковныхъ становились обычными, и мы видимь действительно рядь посланій духовныхъ лицъ къ веливимъ виязбямъ по дёламъ государства и церкви. Съ другой стороны, внязья выбшиваются въ дъла церковныя, и іерархъ, неугодный необузданному властителю, платился, навонецъ, жизнью за свое непокорство, какъ московский митрополитъ Филиппъ.

Эта московская старина представлялась нёкоторымъ изъ новёйшихъ историковъ желаннымъ образцомъ національнаго единства, въ которомъ согласно жили и дёйствовали государство, церковь и народная масса, когда высшій классъ не отдёлялся отъ народа всёми понятіями и нравами, когда всё одинаково дорожили одними преданіями и питали одни идеалы. Эго представленіе, однако, обманчиво. Объединеніе государства стоило насильствен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Даже иноплеменную и иновърную; ср. объясненія Костомарова: "Сввернорусскія Народоправства". Саб. 1863, II, стр. 412 и далёе.

наго уничтоженія множества проявленій містной жизни, и хотя частныя жертвы были необходимы для цёлаго, это уничтожение совершалось съ такою суровостью, что погибали и несомитно жизненные элементы, какъ въ Новгородъ. Въ самой внутренней жизни предполагаемое единство представлялось практически той безграничной властью, которая олинаково подчиняла всё слон народа, сдерживала вражду сословій тімь, что не давали нсхода общественнымъ силамъ, и подавление этихъ силъ еще съ XVI въка вело къ разброду населенія, уходившаго въ разбой, казачество, наконецъ, къ опасному бунту Разина. Въ то же время власть не сообщала народу средствъ научнаго и культурнаго образованія. Въ вопросахъ знавія, общественныхъ и правственныхъ понятій, единство древне-русской жизни опиралось прежде всего на общемъ низменномъ уровнъ образованія; изъ него такъ мало выдблялся какой-либо слой болбе просвбщенныхъ людей, что появленіе такого слоя въ XVIII въвъ сочтено было въ извъствой шволѣ, по прежнему архаическому представленію, за измѣву народному преданію.

Жизнь, однаво, дёлала свое. Вознивали съ одной стороны вопросы о томъ содержания, которымъ питалась народная жизнь цѣлые вѣва-явилось религіозное недоумѣвіе, сомнѣніе, отряцаніе, попытка найти новыя формы религіозной жизни; съ другой-упорная защита преданія. Съ конца XV въка старое общество волновалось въ особенности двумя внутренними вопросами: это была новгородская ересь и вопросъ о монастырскихъ имуществахъ. Долгая борьба по этимъ вопросамъ перешла отъ полемическихъ посланий до цервовныхъ соборовъ и государственныхъ мёрь и въ своей литературной сторон'в потребовала напряженія всёхъ наличныхъ средствъ, сполна выразивъ ихъ объемъ и характеръ... Некогда историки представляли это литературное движеніе, какъ рядъ успѣховъ духовнаго просьёщенія, обогащавшихъ внутреннее содержание древне-русской жизни. Ближайшее изслъдование все больше указывало, что размъры пріобрътения были не велики, что, напротивъ. поражаетъ скудость самостоятельнаго труда, теснота умственнаго горизонта. Приводимъ слова одного изъ новъйшихъ историковъ той эпохи, котораго трудно заподоврить въ преувеличения.

"Вмёстё съ христіанствомъ въ Россію перешла изъ Греціи, хотя и не вдругъ, а постепенно, и большая часть византійской письменности, отличавшейся одностороннимъ, исключительно религіознымъ содержаніемъ. Не успёвъ выработать своей собственной, національной, литературы, русскій народъ ухватился за

доставщійся отвнѣ матеріаль и въ немъ сталъ искать, и, конечно, всегда находилъ пищу для своего ума и сердца, и главнымъ образомъ на немъ воспитывалось и выработывалось все его міросозерцаніе!..

"Замкнутая въ религіозную сферу, заключенная въ область истинъ въры, истинъ съ непреложнымъ и неизмённымъ характеромъ, регулируеная при этомъ узво правтическимъ взглядомъ на задачи просв'ящения, когда послёднею цёлью его поставлялось достижение религизно-правственнаго усовершенствования и получение чрезъ то спасения, русская мысль приучилась ограничиваться простымъ усвоеніемъ, заучиваніемъ того, что ей представлялось узнать изъ тёхъ или другихъ произведеній цервовной письменности. Такое отношение въ внижнымъ занятиямъ мало давало собою матеріала собственно для умственнаго развитія. Умы древнихъ книжниковъ оставались пассивными въ то время, вогда съ большимъ количествомъ прочитанныхъ внигъ все болѣе и более обогащалась память разными пріобрётаемыми оттуда душеспасительными сведениями... Добытыя только памятью, разнородныя и разновременно появившіяся, не осв'єщенныя одной кавой-либо общей идеей, свёдёнія такъ и оставались въ памяти въ вхъ примитивной, той самой форми, въ вавой они были восприняты, но не дёлались матеріаломь для живой, разумной мысли... Преслёдуя въ вняжности только религіозно-правтическія цёли древніе мыслители съуживали рамки, въ которыхъ долженъ былъ, по ихъ мивнію, вращаться умъ. Они прямо заявляли, что двло ума-усвоять въ чистомъ видъ то, что дано въ книгахъ, и пользоваться добытыми свёдёніями въ томъ самомъ чистомъ видё въ кавомъ онѣ находятся въ внигахъ. Свободнаго, самостоятельнаго изслёдованія пріобрётаемыхъ знаній, критическаго отношенія въ нимъ не допусвалось. Всявое проявленіе свободной анализирующей мысли, или, какъ тогда называли, "мийнія", заклеймлялось поворнымъ названіемъ проклятаго" и даже еретическаго, и "мивніе" трактовалось тогда даже какъ источникъ встхъ бъдъ, какъ второе паденіе. Такимъ образомъ книга для древне-русскаго внижника являлась мёриломъ и нормою истивы, а не собственный вретический анализъ его ума.

"Благоговѣніе предъ авторитетомъ книги опредѣлило на долгое время характеръ древне-русской письменности... Древніе русскіе богословы всѣ свои умственныя силы и способности направляли въ тому, чтобы выучиться, развить въ себѣ способность говорить "отъ книгъ", "отъ писаній" или даже ихъ языкомъ, но никакъ не думали о развитіи въ себѣ критическихъ пріемовъ,

которыми бы они могли пользоваться по отношенію къ прочитанному и изученному. Свою авторскую дѣятельность они сводили къ компилаціи сгараго, что собственно и составляло признакъ тогдашней учености, богословской эрудиціи. Трудъ автора сосредоточивался по преимуществу на томъ, чтобы сдѣлать больше выписокъ изъ книгъ въ смыслѣ аргументовъ въ пользу того или другого поставленнаго имъ положенія... Самыя поученія составлялись часто изъ выписокъ, заимствованныхъ изъ самыхъ разнообразныхъ произведеній, и если русскій умъ осмѣливался вносить въ нихъ нѣчто свое, то старался скрыть и свое имя, и свою, по его мнѣнію, дерзость, приписавъ свое произведеніе, часто на половниу составленное чрезъ посредство выборки изъ постороннихъ источниковъ, какому-либо извѣстному всѣмъ св. отцу.

"Повлонение и рабство предъ авторитетами оказало неблагопріятное вліяніе на характеръ древне-руссвой письменности и въ другомъ отношения. Благоговѣние предъ внигами простиралось на все, въ нихъ заключающееся. Всякое мибніе считалось несомнённо истиннымъ, воль скоро оно находило себе место въ внигахъ... Недостатовъ научнаго вритическаго отношения въ произведеніямъ религіозной церковной письменности быль причиною, по воторой послёдняя наполнялась множествомъ сочиненій аповрифическихъ... Древне русскіе богословы не умѣли и не могли всегда строго отличать истинное отъ под южнаго и апокрифическаго, и придавали произведениямъ того и другого характера сиыслъ и важность, одинавовые со всёми другими несомитино подлянными и авторитетными твореніями... Отсюда въ древнерусской литературѣ выдѣляются слѣдующія особенности: слабое развятие самостоятельности и преобладание произведений вомпилятивныхъ, распространенность аповрифическихъ и подложныхъ сочиненій и, наконець, третье - расширеніе богословской сферы священныхъ авторитетовъ, доходившее въ нёкоторыхъ случаяхъ до благоговёнія предъ важдымъ отдёльнымъ памятнивомъ, нитвешимъ въ себѣ религіозный оттѣновъ и запечатлѣннымъ нѣворыми признавами древности.

"Подъ вліяніемъ установившагося просв'ященія въ древнерусскомъ обществі выработался и соотвітствующій свладъ міровозврібнія. Самою выдающеюся чертою религіозной жизни русскаго народа служитъ развитіе въ немъ религіозно-церковнаго формализма... Отвлеченная догматическая система христіанства была не по силамъ массі молодого русскаго народа, умственно неразвитого и неподготовленнаго, находившагося въ то время

еще въ девственномъ состояния, и понятно, воспринималась имъ очень туго и медленно... Простой народъ усвоилъ себѣ болѣе доступную для него внёшнюю оболочку религін, и для него религія обратилась въ совокупность обрядовъ. При этомъ политическая исторія русскаго народа не заключала въ себѣ благопріятныхъ условій для сповойнаго развитія и болёе глубокаго усвоенія имъ христіанства... Крайняя ограниченность, а затёмъ и почти полное отсутстве школь внесли значительную долю своего вліянія на односторонность развитія религіозной жизни въ смыслѣ преобладанія въ ней обрядности. За отсутствіемъ шволъ цервовь сдёлалась единственнымъ мъстомъ, гдъ народъ могъ учиться вёрё и благочестію, но въ церкви все состояло изъ исполнения тёхъ или другихъ священныхъ обрядовъ, съ воторыми сживался народъ и въ исполнении которыхъ онъ приучился видёть существенную сторону религюзной жизни... Съ теченіемъ времени самая церковная письменность стала отличаться религіозно-формальнымъ направленіемъ: памятники ся свидітельствують, что рувоводители руссваго народа посвящали свои труды больше на разръшение обрядовыхъ вопросовъ, чъиъ на уяснение правиль христіанской нравственности въ ея глубокомъ духовномъ значения... Такимъ путемъ совершенно послёдовательно въ русскомъ народѣ образовался взглядъ на обрядъ какъ на нѣчто тождественное съ догматомъ. Отсюда естественъ переходъ въ тому, чтобы признави догмата, его ввчная неизивнность, стали приписываться въ извёстной мёрё и обряду. И дёйствительно, въ XV вёку церковный формализыть развился до такой степени, что на разности въ обрядахъ русские стали смотрёть какъ въ своемъ родъ догматическия отступления. Для нихъ казалось верхомъ человѣческой мудрости и въ то же время величайшею смѣлостью прибавить хотя бы одну букву къ обряду сверхъ установившагося въками его порядка. Такія открытыя прибавки и измвненія были настольво необывновенны, что двлались на нввоторое время предметомъ общественнаго вниманія и, кавъ событія особенной важности, иногда заносились даже въ літописи... Въ ХУ и ХУІ в. возникало не мало споровъ по поводу обнаружившейся разности въ нёкоторыхъ обрядахъ. Въ ХУ вёкё во главѣ спорящихъ объ обрядовыхъ разностяхъ лицъ являются самые видные представители русской интеллигенции, понимаемой въ ея оффиціальномъ смыслѣ. Таковъ былъ споръ о хожденія посолонь. Въ послёднемъ случай однимъ изъ непосредственно заинтересованныхъ въ спорѣ лицъ былъ самъ великій князь, который видёль въ отступления, какъ ему казалось, отъ древняго

обычая хожденія по-солонь такого рода причину, за которую "гнѣвъ Божій приходитъ". Жаркіе споры вызывались также въ то время и другими обрядовыми разностами, какъ-то: сугубой и трегубой аллилуіи, способомъ сложенія перстовъ для крестнаго знаменія в др.

"Если религіозныя истины теоретическаго характера, — догматы подъ вліяніемъ религіознаго формализма смѣшивались и сливались съ обрядами, то то же самое нужно сказать и относительно правственно-практическихъ истинъ. И правственное ученіе въ древней Руси понималось точно также болёе съ формальной стороны. И здѣсь на первомъ планѣ становилось всегла внѣшнее выполненіе правственныхъ предписаній, но не внутреинее значеніе и живое искреннее религіозное чувство" <sup>1</sup>).

Бевъ сомявнія, бывали люди даровитые и убъжденные, ревностные борцы за достоинство церкви и государства, - таковъ быль и Іосифъ Волоцкій, — но объемъ ихъ понятій, средства литературнаго действія были те же, какіе мы сейчась видёли. Присоединившись въ Геннадію въ борьбѣ противъ новгородскихъ еретиковъ, онъ написалъ противъ нихъ, въ концъ XV въка и въ началѣ XVI-го, рядъ обличительныхъ словъ, собранныхъ потомъ въ "Просвётителе". Затронуты были интересы православія, обнаруживалось волебание въры; нужно было думать объ устраненіи зла, невиданнаго въ русской земль съ самаго ся крещенія: Геннадій и Іосифъ подняли цёлую бурю преслёдованія, требовали соборнаго осужденія ереси, вазни еретиковъ,но ни этимъ ревнителямъ и никому взъ ихъ современниковъ не пришла въ голову мысль о томъ, въ какихъ условіяхъ заключалась возможность ереси, какими средствами могли бы быть устраняемы по врайней мёрё нанболее грубыя заблужденія. Они оставались въ заколдованномъ вруге старыхъ книжничесвихъ понятій и у нихъ не возникла даже отдаленная мысль о необходимости правильной школы<sup>2</sup>). По ихъ мивнію, все въ русскомъ просвіщении стояло благополучно: ересь была принесена извив и нало было только построже вазнить сретиковъ.

Геннадій, по слованъ Іосифа, показалъ въ преслъдованія еретиковъ великую ревность: изъ чащи божественныхъ писаній онъ устремился, какъ левъ, чтобы ногтями растерзать внутрен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Жиакинъ, "Митрополитъ Даніилъ", стр. 3-13.

<sup>2)</sup> Мы упоминали прежде, что Геннадій, ужаснувансь невѣжества новгородскихъ ставленниковъ, просилъ великаго князя объ учрежденіи школъ, но дѣло шло о простихъ элементарныхъ школахъ, которыя обучнан бы грамотѣ и церковной службѣ, умѣнью "конархати".

#### ГЕННАДІЙ.

ности саверныхъ еретиковъ, напившихся жидовскаго яда <sup>1</sup>). Вадимо, что эта ревность тервающаго льва была его идеаломъ: каждый разъ, когда онъ говоритъ о еретикахъ, онъ говоритъ о нихъ только съ крайнимъ озлобленіемъ и проклятіями; дъйствовать противъ нихъ можно только казнями; чтобы обличить ихъ, такъ какъ они хитры и скрываютъ свой ядъ, — слѣдуетъ употреблять даже коварство, какъ дальше увидимъ.

Въ "Сказани о новоявившейся среси новгородскихъ сретиковъ", составляющемъ введеніе къ "Просвѣтителю", Іосифъ говорить о введении христіанства въ русской земль: отъ того времени солнце евангельское осіяло нашу землю, апостольскій громъ насъ огласилъ, создались божественные цервви и монастыри, явились многіе святители, преподобные и чудотворцы, и вакъ на золотыхъ врыльяхъ взлетали на небеса; и какъ въ древности русская земля превзошла всёхъ вечестіемъ, такъ нынё одолёла всёхъ благочестиемъ; потому что въ иныхъ странахъ хотя и бывали многіе благочестивые и праведные люди, но бывали многіе нечестивые и невърные и мудровали сретически, а въ русской семлъ всъ были овчатами единаго пастыря Христа, всъ единомудрствовали и всё славили святую Тронцу, а сретика или злочестиваго человѣка никто нигдѣ не видалъ. "И такъ было 470 лёть: а теперь, увы, сколько на насъ твоей злобы, сатана, ненавидящій добро вселукавый діаволь, помощникь и способшникь злымъ, божій отметникъ, поглотившій весь міръ и ненасытив**шійся**, возненавидъвшій небо и землю и вожделъвшій вѣчной тьмы. --- смотри, что онъ творить, какія совершаеть возни". Слёдствіемъ этихъ козпей явилась новгородская ересь, которая, по мвѣнію Іосифа, была прямою затѣею сатаны.

Было уже замѣчено, что лѣтосчисленіе Іосифа неточно. Первую ересь опъ относить къ 1470-мъ годамъ, когда уже въ половинѣ XIV вѣка въ томъ же Новгородѣ появилась секта стригольниковъ, и съ тѣхъ поръ, быть можетъ, не исчезла совсѣмъ до второй половины XV вѣка. Судя по тому, что, начиная съ первыхъ упоминаній о "стригольникахъ", не прерываются потомъ, между прочимъ съ тѣмъ же именемъ, извѣстія о новгородскихъ еретикахъ до "жидовствующихъ" конца XV-го вѣка.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Священный Генадіе положень бысть яко свѣтильникъ на свѣщникѣ божівмъ судомъ" (когда поставленъ былъ архіенископомъ новгородскимъ въ 1485). "И яко левъ пущенъ бысть на злодѣйственныя еретикы, устремибося яко отъ чаща божественныхъ писаній, и яко отъ высокихъ и красныхъ горъ пророческихъ и апостольскихъ ученій, иже ногты своими разтерзая тѣхъ скверныя утробы, напившаася яда жидовскаго, зубы же своими съкрушав и растерзав, и о камень разбивая. Они же устреминася на бъганіе, и пріядоща на Москву готову имуще помощь"... ("Просвѣтитель", стр. 51-52).

надо думать, что это было не превращавшееся религіозное броженіе, твиъ болве, что многія черты ереси, увазываемыя обличеніями XIV и XV въка, весьма близви, даже тождественны. Изъ этихъ обличеній можно извлечь и другое, а именно, что ересь и въ ту, и въ другую эпоху не представляла чего-нибудь опредѣленнаго и организованнаго: напротивъ, очевидно, что въ средѣ еретиковъ была весьма различные оттвния мнѣній, отстунавшихъ отъ цервовнаго догмата и обычая, оттёнки болёе умёреннаго раціоналистическаго харавтера и різкія врайности, которыя особенно бросались въ глаза и распространялись обличетелями на всю "ересь", --- какъ, напр., факты поруганія иконъ и другой церковной святыни. Эти крайности могуть найти объясненіе: нравы вообще были столь грубы, что вогда разъ вознивало сомнѣніе, вогда извѣстное цервовное представленіе или обрядъ не вазались уже правильными или обязательными, необузданный нравъ и неразвитость пониманія были тотчасъ готовы на грубое дъйствіе. Трудно себѣ представить, чтобы тавовы были, напр., тв новгородские попы, Алексей в Денись, которые во время пребыванія Ивана Васильевича въ Новгородѣ произвели на него впечатлёніе своимъ умомъ и внижнымъ образованіемъ, были имъ взяты въ Москву и определены протопопами, одинъвъ Благовѣщенью, другой-къ Архангелу; вле чтобы тавовъ былъ ученый дьявъ Өедоръ Курицынъ.

Происхождение ереси стригольниковъ остается досель не ясно. Исторію ся излагали на основаніи немногихъ лётописныхъ данныхъ и обличительныхъ грамотъ, воторыя однако не указывали ся ближайшаго источника, - вроив луваваго беса, изначала человѣвоубійцы, борителя нашего естества, діавола, прельщающаго родъ человѣческій <sup>1</sup>). Кромѣ лукаваго бѣса были, безъ сомивнія, и частныя причины вознивновенія среси. Тихонравовъ<sup>2</sup>), обративъ внимание на мъстныя и временныя условия, ставитъ ересь въ свявь съ моровой язвой 1350-хъ годовъ, той "Черной смертью", которая особенно свириствовала въ Новгороди и Псковѣ, гаѣ послѣ и оказалось гнѣздо ереси: подъ впечатлѣніемъ ужаса многіе уходили въ монастыри, отдавали свои имънія цервви, другіе въ домахъ готовились "на душевный исходъ" <sup>3</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Грамоты константинопольскихъ патріарховъ, Нила 1382, и Антонія 1388-95, исковичамъ о среси стригольниковъ. Акты Истор., т. І. <sup>2</sup>) Въ трудахъ 2-го Археологическаго съёзда, вып. 2. Спб. 1881, протоколы,

стр 85-89.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Новгор. летопись, подъ 1352 годомъ, замечаеть, что по словамъ некоторыхъ "той морь цошель изь Индъйскія страны, оть Солица града" (по воспоминаніянь пов Меводія Патарскаго и "Александрін") и что онь ходиль по лицу всей земли.

Основныя черты секты завлючались въ отрицания всего духовваго чина, потому что духовенство ставится "на мадъ", т.-е. получаеть свое саны за деньги (ставленическия пошлины), что духовные "пьютъ и ёдать съ пьяницами", что они корыстолю-бивы, и вслёдствіе всего этого недостойны быть церковными учителями и совершителями таинствъ; другимъ положеніемъ еретиковъ было отрицаніе "задушья", т.-е. вкладовъ въ церкви и монастыри за спасение своей души: еретиви учили, что надъ умершным не слёдуетъ совершать службы, творить пиры, раздавать милостыни и т. д. Отвергая таинства, еретики считали необходимымъ только покаяніе, но каяться нужно было-земль. Такъ какъ духовные не могли быть учителями, то еретиви дёлались учителями сами... Во всемъ этомъ Тихонравовъ видёлъ полное сходство съ тою нёмецкою сектою "крестовыхъ братьевъ", которая распространилась въ Германіи именно послё "Черной смерти" въ половинѣ XIV вѣка, но съ нею и исчезла. "Точно такъ же, какъ и русские стригольники, измецкие врестовые братья проповёдовали равенство и ненависть въ духовенству". У тъхъ и другихъ были братства и союзы; те и другіе ваялись землё. "Куда ни приходили престовые братья, они приходили съ своими пёснями, непремённо на народномъ языкё... Хроника говорить, что они пѣли, смотря по языку того народа, въ которому приходили, такъ что пѣли и славянскія пѣсни". Тихонравовъ указывалъ, что крестовые братья читали также эпистолу, упавшую съ неба и которую онь отожествляль съ извёстной въ нашихъ рукописяхъ "Епистоліей о недёлѣ"; по словамъ его въ одной рувописи ему встрётнлось указаніе, что эта эпистолія была переведена на русскій языкъ въ семидесятыхъ годахъ XIV столітія. Подлинникъ ея представлялся ему латинсвимъ, какъ это предполагали и другіе изслёдователи. Далёе, западные врестовые братья изнуряли свою плоть; отличались мастицизмомъ, занамались толкованіемъ священнаго писанія. Русскія обличенія стригольнивовъ (какъ напр., упомянутое послание патріарха Антонія, основанное вонечно на руссвихъ данныхъ) тавже даютъ понять, что еретики вели жизнь благочестивую, но вспомвная при этомъ, что фарисеи и другіе еретики также были постники и молебники и "творились чистыми передъ людьми". Отрицая духовенство, они становились сами толкователями писанія, особенно уважая Евангеліе.

Далѣе въ изученію этого вопроса приведенъ былъ Ө. И. Успенскій изученіемъ византійско-славянскихъ церковныхъ отношеній той эпохи. Успенскій называлъ ересь загадочной. До сихъ поръ историки не могли отдать себѣ отчета въ ея происхожде нів: думали, что источникомъ ея было недовольство порядками церковной жизни; полагалось также, что въ новгородскомъ еретичествъ (быть можеть, и теперь, а главное впослъдствіи) участвовало нерасположение новгородцевъ въ чужому выбшательству въ ихъ политическую и церковную жизнь, такъ что ересь могла какъ будто возникать изъ духа противоръчія. Но если началомъ ереси было дъйствительно недовольство церковными порядками, изъ этого вовсе не проистекало остальное ся содержаніе. На дълъ еретики отвергали не мъстные порядки, а самую іерархію цёликомъ, "весь вселенскій соборъ"; отвергали не одно неправильное совершение таинствъ и обрядовъ, но самые таинства и обряды. Однимъ словомъ, выводы ереси становились, очевидно, несравненно шире ихъ мнимаго повода. Такимъ образомъ надо было думать, что недовольство мѣстной іерархіей не было главною причиной возникновенія ереси, или совствить не было этой причиной. Действительно, богда первые изслёдователи секты останавливались именно на этихъ мъстныхъ поводахъ, совствить не исчерпывавшихъ этого явленія, и находили, что исторія не представляеть никавихъ слёдовъ чужеземнаго вліянія на образованіе ученія стригольниковъ (вакъ Рудневъ, историки церкви Филаретъ и Макарій), посл'ядующіе изыскатели исвали еще иныхъ объясненій и находиля ихъ въ возможномъ вліянія севты врестовыхъ братьевъ, какъ Тихонравовъ, или въ отголоскахъ богомильства, какъ предполагалъ Веселовскій и Никитскій <sup>1</sup>). Успенскій тавже замізчаль, что частнымь протестомь противь недостатвовъ перковной жизни невозможно объяснить того полнаго отрицанія, которое увазывають сами обличители. Главное положение нашихъ сретиковъ, -- говоритъ онъ, -- именно и заключалось въ отридании общихъ принцидовъ церковной жизни: "недостоинъ есть патріархъ, недостойни суть митрополити"; вибсто оффиціальнаго священства они выставляли право каждаго быть учителемъ, въ чемъ они полагали всю задачу священства. "Если мы отдадимъ себѣ отчетъ въ той принципіальной мысли, воторой держались стригольники, то-есть, если поймемъ, что они отрицали христіанскую церковную іерархію, то въ нашихъ глазахъ получать второстепенное значение тв черты, которыми въ обличительныхъ сочиненияхъ рисуется современное духовенство". Въ обличеніяхъ можно до нѣкоторой степени прослѣдить и самый мотивъ отрицанія церковной іерархів. Въ посланія митрополнта

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Никитскій. "Очеркъ внутренней исторія Пскова". Спб. 1873, стр. 223–231; но при отсутствія ближайщихт. данныхъ вопросъ все-таки оставался для него те-

#### ересь стригольниковъ.

Фотія <sup>1</sup>) затронута хотя поверхностно весьма существенная статья догнативи стригольнивовъ: "стригольниви признавали Богомъ не творца неба и земли, а только небеснаго отца...; называя Богомъ творца высшаго надземнаго міра, стригольники, очевидно, приписывали земное строительство не Богу, а другому началу, отсюда отрицательное отношение ихъ въ земной церкви, также отмѣченное у Фотія въ слѣдующихъ словахъ: "ни въ божінмъ церквамъ, къ небу земному, не имуть быти прибѣгающе". Аргументація Фотія направлена, конечно, противъ опредвленной дуалистической системы, признающей два начала въ творени"... Параллель въ выраженіямъ русскихъ паматнивовъ Успенскій находить въ памятникахъ болгарскихъ, направленныхъ противъ тавого же дуализма у болгарсвихъ богомиловъ. Подобнымъ образомъ въ связи съ богомильствомъ историкъ считалъ возможнымъ истолвовать взглядъ стригольнивовъ на причащение, ихъ отрицание необходимости поминания умершихъ и принесения за нихъ молитвъ, отриданіе храмовъ, покаяніе въ грѣхахъ землѣ и т. п. "Въ обличительныхъ сочиненіяхъ намфченъ вифший фавть, но не расврыты его мотивы. Между твиъ эти мотивы даны въ вёроученіи богомиловъ: если стригольники, какъ и богомилы, признавали только небеснаго Бога, а въ земныхъ созданіяхъ усматривали дівло злого начала, то и церкви они должны были разсматривать вакъ жиляще демоновъ: отсюда ихъ стремленіе совершать свои молитвы подъ открытымъ небомъ".

Самое названіе стригольниковъ Успенскій затрудняется объяснять, какъ это дёлалось, въ смыслё ремесла самого ересіарха Карпа ("художествомъ стригольникъ"), который рядомъ называется одчако діакономъ: было бы въ самомъ дёлё странно назвать всёхъ послёдователей ученія по какому-нибудь ремеслу лжеучителя. Обыкновенно въ названіи секты передается какая-нибудь, хотя бы частная, подробность ея отличительныхъ свойствъ, и нашъ изслёдователь находитъ объясненіе этого въ грамотё новгородскаго архіепископа Геннадія, гдё говорится между прочимъ, что одинъ еретикъ "перестригъ" такихъ-то людей и отлу-

менъ: ср. "Очеркъ внутренней исторін церкви въ великомъ Новгородъ". Спб. 1879, стр. 146.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ говорить между прочниъ: "А какъ ми пишете о тѣхъ понраченныхъ, что како тіе стритольници отпадающен отъ Бога и на на небо взирающе бѣху, тамо Отца собѣ нарицаютъ, а понеже бо самыхъ того истинныхъ евангельскихъ благовъстей и преданій апостольскихъ и отеческихъ не върующе, но како смъютъ, отъ земли къ воздуху зряще, Бога Отца собѣ нарицающе, и како убо могутъ Отца собѣ нарицати... И которіи тіи стригольници отъ своего заблужденія не имуть чистѣ въровати православія истиннаго, ни къ божьимъ церквамъ, къ небу земиому, не имуть быти прибъгающе, и на покаяніе къ своимъ отцемъ духовнымъ не имуть приходити... удаляйте собе отъ тѣхъ"...

чиль ихъ отъ Бога<sup>1</sup>): онъ заключаеть, что стригольники получили свое имя отъ обряда посвящения въ ересь. "Въ названия "стригольниви", - говоритъ историвъ, - мы обратиле внямание на то обстоятельство, что подъ этниъ словомъ нужно понимать не ремесло вли занятіе Карпа, а отличительный признавъ севты, способъ или обрядъ посвященія въ въру. Нашедши въ византійскихъ и болгарскихъ извёстіяхъ, касающихся богомиловъ или мессаліань, увазаніе, что они для посвященія въ свою въру употребляли обрядъ стриженія, иначе обрёзанія, мы наведены были на мысль, что и русскіе стригольники обязаны своимъ именемъ тому же обраду, и что послёдніе представляютъ собой богомильскую секту, перенесенную въ Россію при посредствъ южныхъ славянъ... При всёхъ недостатвахъ сохранившагося натеріала все же можно было отыскать слёдующіе подлинные признаки среси стригольниковъ: 1) отрицаніе церковной ісрархіи; 2) усвоение права учительства всякому посвященному въ учение стригольниковъ; 3) уклонение отъ причащения или понимание подъ евхаристіей не причащенія тіла и врови Христовой; 4) отрицаніє храмовъ, молитва подъ отврытомъ небомъ и публичная исповъдь; 5) дуалистическій взглядъ на міровданіе; 6) отрицаніе воскресенія изъ мертвыхъ (и будущаго воздаянія). Въ виду указанныхъ наблюденій, передъ которыми отступають на задній планъ черты, имъющія отношеніе въ русской средь и современнымъ церковнымъ нестроеніямъ, мы приходимъ въ выводу, что стригольничество есть богомильскій отпрыскъ"<sup>2</sup>).

Самопроизвольное зарождение ереси съ такими ризкими особенностями, каково полнос отрицание исрархии и самого вселенскаго собора, было бы мало ввроятно для условій того времени: оно свидётельствовало бы о слишвомъ большомъ возбуждения религіозной мысли, тогда вавъ домашніе "философы" и до ХУ-го въка (и позднъе) были поглощены слишкомъ внъшнимъ обрадовымъ пониманіемъ въры<sup>3</sup>). Но вромѣ еретичества южно-славянскаго, историки предположили возможность вліянія нѣмецкаго еретичества XIV въка, развившагося въ страшныя времена Чер-

зимы нѣкоторын философове начаша пѣти: О Господи помилуй, а друзѣи: Осподи помначи".



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "А по Захара есми посылалъ того для: жаловались мий на него чрынцы, пе-рестриглъ ихъ отъ князя Өедора отъ Бъльскаго, да причастія три годы не да-валь. И какъ азъ его призвалъ да почалъ спрашивати: ты о чемъ же еси перестригаљ датей боярьскыха, да оть государя есн нах отвель, а оть Бога отлучная? И онь ту свою сресь явиль. И азъ позналь, что стригольникъ, да вельзъ есни послати его въ пустыны. А вѣдь то о немъ вѣхто печаловался: а чему тотъ стри-полати со въ пустыны. А вѣдь то о немъ вѣхто печаловался: а чему тотъ стри-гольникъ (вѣдомъ) великому князъ"? <sup>2</sup>) Ф. Успенскій, стр. 378—388. <sup>3</sup>) Знаменитое взвѣстіе новгородской лѣтописи подъ 1476 годомъ: "Той же

ной смерти. Веселовскій, какъ и Тихонравовъ, сопоставлялъ нанихъ стригольнивовъ и поздивйщихъ хлыстовъ съ иймецкою сектою бичующихся (гейслеровъ, флагеллавтовъ); онъ думалъ, что если во взглядахъ хлыстовъ оставили слёдъ старыя богомильсвія идеи; то ересь стригольниковъ "сложилась, быть можетъ, подъ другими вліяніями, пошедшими съ запада".

Западныя, именно измецкія вліянія въ Новгородъ не представили бы ничего невъроятнаго. Торговыя связи шли здъсь издавна; у измцевъ была своя торговая контора, измецкій дворъ; установились извъстныя правила и обычаи торговыхъ сношеній; извъстное культурное вліяніе, шедшее изъ измецкаго источника, предполагается историками, и возможность его подтверждается фактами литературы и народнаго преданія. Новъйшія изысканія дають основаніе заключать, что обмънъ преданія совершался шире, чёмъ думали объ этомъ прежде; въ древней письменности открыты были слёды измецкой саги; они намѣчены были даже въ эпосѣ былины; сказаніе о "новгородскомъ раѣ" оказалось въ родствъ съ нѣмецкими преданіями, и Веселовскій находилъ то же родство въ другихъ апокрифическихъ сказаніяхъ.

Противъ теорія Успенскаго высказался новый взсладователь вопроса: онъ опять свлоняется къ объясненіямъ Тихонравова и Веселовскаго о связи стригольнивовъ съ сектою крестовыхъ братьевъ. По мивнію г. Боцяновскаго, посланіе Фотія не даеть основанія для заключенія о богомильскихъ источникахъ ереси, и напротивъ, данныя самой русской письменности о тогдашнемъ состояніи духовенства и историческія сближенія дълаютъ ввроятнымъ предположеніе о вліяніи врестовыхъ братьевъ, твмъ болѣе, что на это могутъ указывать и факты литературные, упомянутые акопряфическіе памятники: молитвы, епистолія и пр. Но вопросъ все еще остается темнымъ, за отсутствіемъ ближайшихъ свидътельствъ.

Едва ли сомнительно предположеніе, что дальнійшимъ отголоскомъ стригольничества была въ XV віжі ересь жидовствующихъ, но отголоскомъ, осложненнымъ новыми вліяніями<sup>1</sup>). Единогласное свидітельство старыхъ обличеній связываетъ начало ереси съ нрійздомъ въ Новгородъ внязя Михаила Александровича или Олельковича въ 1471, когда новгородцы для защиты отъ московскаго внязя искали союза съ польскимъ королемъ; вмісті съ вняземъ Михаиломъ прибыло въ Новгородъ нісколько евреевъ, въ особенности ученый еврей Схарія. По словамъ

<sup>1</sup>) Напр., ср. Знаненскаго, Церк. ист., 1-ое изд., стр. 113.

HCT. P. JHT. T. H.

самого Іосифа Волоцкаго, можно полагать, что ученость Схаріи могла производить впечатлёніе: по выраженію суроваго обличителя, это быль "діаволовь сосудь и изучень всякому злодыйства изобрѣтенію, чародѣйству и черновнижію, звѣздозавонію и астрологін". Онъ прельстилъ попа Дениса, а Денисъ привелъ въ нему попа Алексъя, и они были обращены въ "жидовство". Потомъ пришля изъ Литвы еще другіе жиды. Мы упомянули выше, какъ великій князь Иванъ Васильевичъ взялъ съ собою въ Москву поповъ Дениса и Алексъя, и ересь стала распространаться въ Москвъ. Здъсь въ числъ ся приверженцевъ былъ между прочемъ дьявъ великаго князя, Өедоръ Курицынъ; самъ великій князь быль расположень къ еретикамь, и наконець съ избраніемъ Зосимы приверженецъ ереси (какъ говорили) вступилъ на митрополичій престолъ. Къ сожаленію и здёсь, какъ относптельно стригольнивовъ, мы не им вемъ достаточно точвыхъ свъдъній о настоящемъ содержании еретическаго ученія: съ одной стороны еретики обличаются въ жидовствъ, съ другой въ преступлевіе имъ ставится такая же погибельвая ученость какою отличался, діаволовъ сосудъ", Схарія: Өедоръ Курицынъ и его мосвовские приятели были близки въ "державному", какъ никто другой, потому что они "прилежали звъздозаконію и мпогимъ баснотвореніямъ, астрологія, чародъйству и черновнижію". Что завлючалось подъ этими именами, страшными еще по давнимъ обличеніямъ, трудно свазать; надо полагать, что это были какіенибудь отголоски средневёковой, а кожеть быть и болёе свёжей западной науки, где еще было не мало остатковь средневековой алхимін, астрологін и вныхъ тайноученій, которыя у насъ стали прямымъ "чародействомъ". И о другихъ еретикахъ не разъ упоминается, что это были люди внижные. Купецъ Кленовъ, совратившійся въ Москві, излагаль свои религіозныя вірованія на письм'ь; Иванъ Черный "писалъ вниги"; Өедоръ Курицынъ былъ человыть внижный. Посыланный въ волошскую землю по поводу брака вел. князя Ивана Ивановича съ дочерью воеводы Стефана Еленой, онъ вывезъ, какъ подагаютъ, пов'есть о мутьянсвоиъ (молдавскомъ) воеводѣ Дракуль; съ его именемъ соедннается переводъ апокрифическаго посланія въ лаодивійцамъ. Арх. Геннадій упоминаеть еретическія писанія, напр. "тетрадь", по воторой сретави молились по-жидовски и гав "псалыы были превращены въ ихъ обычаи". Изъ этихъ писаній до насъ дошло лишь очень немногое; не дошли и грамоты, которыми еретики распространяли свое учение, и тв "подлинники" Геннадія, гдв заключалось его слёдственное дёло объ еретикахъ.

Вреия было особенно мрачное. Къ концу XV въка, а именно въ 1492. ждали кончины міра, Въ христіанскомъ мірѣ этого событія ожидали давно; на Запад'я думали, что оно совершится еще въ Х ввкв, по окснчания тысячи леть отъ рождества Спасятеля, потомъ сровъ отлагался до совершенія шести и семи тысячь лёть оть сотворенія міра, и къ этамъ срокамъ прамёнялись повазапія отповъ церкви и пророчества. Изъ греческихъ книгь эти ожиданія перешли и въ русскую письменность: еще въ словѣ о небесныхъ силахъ, которое приписывалось Авраамію Смоленскому (въ началъ XIII въка) или даже Кириллу Философу, потомъ у мятр. Кипріана въ XIV вѣвѣ, у Фотія въ XV-иъ. Въ одной древней русской пасхаліи противъ 1492 года записано: "здё страхъ, здё скорбь! Аки въ расияти Христове сей кругь бысть, сіе льто и на вонцѣ явися, въ неже чаемъ и всемірное твое пришествіе". Старая пасхалія и оканчивалась этимъ годомъ, и тогда составили новую: митр. Зосима составилъ пасхальное расчисление на 20 леть, потомъ арх. Генпадий довель его до 70 лёть, еще позднёе новгородскій священникъ Агавонь въ 1542 продолжилъ ее на 532 года, Геннадій въ предисловіи въ своей пасхалін разсказываеть о томъ страхѣ, съ какимъ ждали тогда кончныы міра, и указываеть неосновательность тогдашнихъ опасеній. Но вончины міра все-тави ждали, и вогда годъ прошелъ (именно марть 1492), еретики смѣялись надъ православными: почему же Хрястосъ, если онъ Мессія, пе явился по пророчествамъ; какъ върить книгамъ, которыя предвъщали второе его пришествіе, и вакъ върить особливо почитаемому Ефрему (Сврину)? Впоследствін на этихъ обвиненіяхъ подробно остановился Іосифъ Волоцвій.

Изъ словъ обличителей можно думать, что и эта ересь какъ прежняя, не представляла чего-либо опредъленнаго и законченнаго и что были различныя степени еретичества отъ простыхъ опытовъ научнаго зпанія, догматическихъ толкованій, опиравшихся на раціоналистическихъ аргументахъ, у людей любознательныхъ, до грубыхъ осворбленій церковной святыни у немногихъ. въроятно, фанатиковъ. Еретики отрицали св. Троицу и другіе догматы, утверждали, что сынъ Божій, о которомъ говоритъ писаніе, еще не родился, а когда родится, то будетъ сыномъ. Божіимъ только по благодати, какъ ветхозавѣтные пророки: отрицали воплощеніе, какъ невозможное и недостойное сожества; порицали церковь; отвергали апостольскія и отеческія ученія, таинства и церковные обряды, монашество, какъ учрежденіе противное природѣ. Ветхій Завѣтъ они предпочитали

Digitized by Google

**5**\*

Новому и принимали также нѣкоторыя черты еврейскаго вѣроученія; вмѣстѣ съ тімъ они отличались извѣстнымъ образованіемъ, имѣли много книгъ, какихъ православные не знали, но образованность ихъ была повидимому въ родствѣ съ тою ученостью, которая была склонна въ тайнымъ наукамъ; на это могутъ указывать настойчивыя обвиненія въ чародѣйствѣ, хотя въ понятіяхъ русскихъ людей всякая наука могла представляться чародѣйствомъ, и "астрономія" запрещалась церковными иравилами и индексомъ. По своей наклонности въ какимъ то наукамъ ересь распространялась, повядимому, только между книжными людьми; но, какъ говорятъ, еретики отличались и благочестивой жизнью, которая производная впечатлѣніе въ народѣ.

Уграта писаній, затерянныхъ или уничтоженнымъ, не давала историвамъ возможности съ н<sup>в</sup>которой точностью возстановить подленный видъ сресе; только въ послёднее время исторнки напали на слёдъ литературы жидовствующихъ; за то сохранилась другая сторона факта-та полемическая литература, которая была ересью вызвана. Посланія архіепископа І'еннадія были діловыми грамотами, гдъ съ обличеніемъ ереси онъ соединяеть вызовъ другихъ ісрарховъ и властей къ искорененію среси в обсужденіе самихъ карательныхъ мёръ. "Просвётитель" Іосифа Волоцкаго есть систематическое опровержение лжеучений и визстъ ожесточенный памфлеть па сретиковъ и вхъ сторонниковъ, писанный съ большою смёлостью и преисполненный церковно-славянскими ругательствами на противниковъ<sup>1</sup>). Въ этомъ произведенія ярко отразились два главные интереса тогдашней жизни: Іосифъ былъ строгій ревнитель православія, для охраны его не останавливавшійся ни передъ какими средствами истребленія, в горячій защитникъ великокняжескаго самодержавія; вибств съ твых онъ-харавтерный книжнийх своего времени.

Для защиты православія волоцкій нгуменъ былъ, какъ и его архіепископъ, сторонникомъ самыхъ крутыхъ мѣръ, безпощаднагоистребленія. Еслибы случилось, что ихъ иден осуществились, они стали бы основателями русской инквизиція—объ этомъ они мечтали. Въ посланіи къ митрополиту Зосимѣ, 1490 года, о необходимости строжайшихъ мѣръ противъ еретиковъ, Геннадій прямо указываетъ, какимъ прекраснымъ образцомъ могла бы послужить на Руси тогдашняя испанская инквизиція. "А толке государь нашъ, сынъ твой, князь великій, того не обыщетъ, а тѣхъ не казнитъ, ино какъ ему съ своей земли та соромота

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этотъ словарь Іосифа Волоцкаго очень богатъ "адовъ несъ", "діаволовъ вепрь", "сосудъ сатаненъ", "блудный калъ" и т. д.

свести? ано фрязове по своей въръ вакову крипость держать: сказываль ми посоль цесаревь про шпанскаго вороля, какъ онъ свою землю очистиль, и язъ съ тёхъ рёчей и списокъ къ тебъ послалъ" <sup>1</sup>). Геннадій, сколько смогъ, прим'йнилъ на дёлъ мудрый испанскій обычай. Іосифъ Волоцвій очень похваляетъ поступовъ Геннадія съ еретивами, когда они послъ осужденія на московскомъ соборѣ 1491 года посланы были въ распоряженіе архіепископа. Геннадій за четырнадцать поприщъ привазалъ посадить ихъ на воней, "въ съдла ючные", хребтомъ обративъ въ конскимъ головамъ, "яко да зрятъ на западъ въ уготованный имъ огнь", на головы повелёль возложить имъ "шлемы берестяны остры, а еловцы мочальны, яко бъсовскыя, и вънци соломены съ сбномъ смѣшаны, а на племъхъ мишени писаны черчилами: се есть сатавино воинство". И велёль ихъ водить по городу и встрёчнымъ плевать на нихъ со словами: вотъ божін враги и христіанскіе хульники! Потомъ вельлъ пожечь шлемы на головахъ ихъ., Сія сотвори, -- продолжаетъ Іосифъ, -добрый пастырь, хотя устрашити нечестивые и безбожные еретякя", и онъ слелалъ это не только для нихъ, но и для прочихъ, чтобы они уцвломудрились, видя это ужаса и страха исполненное поворище 2). Самъ Іосифъ видимо готовъ былъ бы слѣлать то же самое, еслибы власть была въ его рукахъ.

Онъ относится въ среси, вавъ непримиримый врагъ. Онъ опровергаеть ее оть писанія, собирая доказательства догматиче. свія, ваноннческія и историческія, и вызываеть въ борьб'в противъ нея другихъ ісрарховъ. Онъ различаетъ теоретически степень виновности отступника и сретика, и допускаеть возможность существованія еретиковъ между православными, въ случав если они не распространяють своего лжеученія; но для жидовствующихъ онъ не считаетъ возможнымъ никакого снисхожденія: они должны быть просто истребляены, для уничтоженія ихъ есть одно средство — заточение и смертная вазнь. Правля, изъ божественныхъ писаній онъ зваеть, что есть средство обращевія еретяковъ – молитва "со слезами и сокрушениемъ сердца" объ наъ исправления, но его собственныя мысли далеки отъ этого. Онъ ве върнть поваянію еретивовъ: по его мнинію, оно всегдя -, лестное", т. е. выпужденное и обманное; если сретивъ покается, то пусть все-таки сидить въ тюрьме, тамъ покание будетъ еще дъйствительние. Обязанность вазнить еретиковъ лежить на гражданской власти, потому что ересь есть такое же

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Авты Археографической Экспедиців, т. І. № 380. <sup>2</sup>) "Просябтитель", стр. 55—56.

преступленіе, какъ разбой, душегубство или еще хуже: свётская власть должна не только покарать преступленіе, но и отмстить за Христа. Православные не должны имѣть съ еретиками никакого общенія. Изъ божественныхъ писаній Іосифъ приводитъ наставленіе, что кто здоровается съ еретикомъ, "глаголетъ сму радоватися", тотъ уже раздѣляетъ его влыя дѣла; изъ божественныхъ писаній и "градскихъ законовъ" онъ собираетъ свидѣтельства о томъ, что еретики заслуживаютъ только казни; самъ онъ говоритъ только о вѣчномъ заточеніи, которое можетъ воспрепятствовать еретику прельщеніе православныхъ; говоритъ о страшимхъ мукахъ, о лютыхъ казняхъ, о посѣченіи мечемъ и т. д. Свѣтская власть обязана преслѣдовать еретаковъ не только для охраны вѣры, по и для цѣлости государства, потому что распространеніе ереси бываетъ, по мнѣнію Іосифа, одной изъ главныхъ причинъ паденія царствъ.

Обязанность не только служителей церкви, но и каждаго върующаго состоить въ томъ, чтобы разысвивать сретиковъ. "испытывать" ихъ в даже вымогать отъ нихъ признание въ ереся. Іосифъ собираетъ, "отъ писанія", наставленія о томъ, вавъ это нужно дёлать: для цёлей розыска и потомъ доноса не только позволительно, но и благоразумно употреблять самый обманъ. Іосифъ разсказываеть о натріархѣ антіохійскомъ Флавіанѣ, который "своимъ богопремуаростнымъ художествомъ посрамилъ еретиковъ, испытавъ и истявавъ"; этотъ "добрый цастырь, подвигшись отъ животворящаго духа", "ухищряетъ" слъдующее: онъ зазываеть въ себъ начальника мессаліанской ереса старца Адельфія и, вывѣдавъ отъ него его ученіе, укорилъ его (.о старче, обетшале злыми деньми, твоя уста обличиша сокровенный ядъ сатанинъ въ сердцы твоемъ") и велблъ изгнать мессаліавъ взъ предѣловъ антіохійскихъ. Подобнымъ образомъ поступиль епископь иконійскій Анфилохій. Іосифь поучаеть, что божественныя писанія повелёвають всёмъ вёрующимъ во святую животворящую Троицу показывать всякое тщаніе, подвигь в "богопремудростное коварство", чтобы разыскивать укрывающихся еретиковъ: "сего ради да потщися православный, всяко тщаніе и всякъ подвигь и всяку ревность показати върою в любовію многою, иже въ единородному сыну Божію, еретики и отступники испытовати всякимъ образомъ и всяцёмъ тщаніемъ, якоже преподобнів святителіе и преподобнів отцы наши творяху, увъдавши же не утанти: аще же вто потщится утанти, сей сообщникъ есть еретикомъ". А священныя правила говорятъ, что тв, вто узнаеть объ сретивахъ и не предасть вхъ внязьямъ,

# "ПРОСВЪТИТВЛЬ".

и тѣ воеводы и начальники, которые не предадутъ еретиковъ, иодлежатъ конечной мукѣ <sup>1</sup>). По понятіямъ Іосифа, казнь еретиковъ будетъ такимъ образомъ спасительна и для тёхъ, вто се ироввводить, и до извёстной степени спасительна для самихъ еретнковъ, потому что уменьшитъ нхъ отвътственность передъ Богомъ.

Историки той эпохи старались объяснить себ' источникъ жестовой нетерпиности Геннадія и Іосифа, и полагали между прочных, что относительно послёдняго "можно отчасти допустять постороннее, западное, вліяніе на него, вакъ потомка выходца (?) ввъ Лятвы, гдъ религіозная нетерпимость, проявлявшаяся въ инквизиціи, составляла законъ всей государственной жизни. и разсказы о которой служили, можеть быть, семейными предавіями для родственнявовъ Іосифа Волоцваго". Относительно Геннадія говорять, что на немъ еще яснѣе отразилось внѣшнее н именно "западное". вліяніе, по упомянутому прим'вру "шианскаго вороля". Но главную причных нетерпимости Іосифа и Геннадія тотъ же историвъ видить въ общемъ умственномъ складь, составнышемся на основание старипнаго исключительнаго образованія <sup>2</sup>), — я это проще в вървъе. Слишкомъ ухищренно полагать, чтобы во взглядахъ Іосифа Волоцваго отразились именно взглады какого-то давняго предка; напротивъ, родъ Саниныхъ совсёмъ вошелъ въ русскую жизнь, въ немъ была особенная наклонность въ монастырской жизни: прадъдъ Іосифа быль выходдемь изъ Литвы, но дёдь его быль уже инокомь, и вообще въ роду Іосяфа синодики упоминають четырнадцать монашескихъ именъ мужскихъ и четыре женскихъ - видъть въ этомъ западно-русскую, "литовскую", черту нёть никакого основанія <sup>3</sup>). Оба, Іосифъ и Геннадій, были вполит дътьми своего въка и своего образованія: всв обличенія Геннадія, весь Просв'ятитель" Іосяфа переполнены цитатами взъ той литературы, на воторой они воспитались и которая была ихъ высшимъ авторитетомъ: въ писаніяхъ, на которыя они ссылаются, они находили готовые аргументы, а также находили и примъры суровой нетерпимости. Біографъ митрополита Данінла самъ долженъ былъ замѣтить (стр. 60): "Если им будемъ объяснять нетерпимость Іссифа и Геннадія изъ особенностей и недостатвовъ ихъ вилжнаго образованія, то это должно служить яснымъ доказатель-

<sup>3</sup>) Подобныя заключенія о насабдственности могуть быть рискованны: Пафиутій Боровскій быль рода татарскаго и только дідь его приняль крещеніе.

71

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Просв'ятитель", стр. 557—559. <sup>2</sup>) Жиакина, "Митроволить Данінаь", стр. 59.

ствомъ того, что они не могли стоять въ своихъ суровыхъ отнопеніяхъ къ еретикамъ совершенно одиноко. Такъ дъйствительно и было на самомъ дѣлъ. На соборѣ противъ жидовствующахъ, состоявшемся въ 1490 году, большинство членовъ собора потребовало сожженія еретиковъ". Это были только люди болѣе характерные, болѣе упорнаго убъжденія, которое и переходило въ фанатизмъ, когда еретики раздражали ихъ въ особенности поруганіями святыни; а съ другой стороны это настойчввое требованіе проклятій, заточеній, мукъ, казней отражаетъ цѣлую жестокую эпоху. Еще въ свѣжей памяти были татарскіе погромы; недавняя борьба великихъ князей съ удѣльными представила рядъ свирѣпостей, а наканунѣ быль расправа Ивана Васильевича съ Новгородомъ: всякій противникъ долженъ быть уничтоженъ, и тѣмъ болѣе противникъ самого Христа и Богородицы.

Тотъ же историкъ правильно указываетъ въ Іосифъ черты стариннаго руссваго внижника, - хотя внижника съ особение богатою начитанностью и литературнымъ дарованіемъ. Рёдвая начитанность не могла, однако, сделать его образованнымъ богословомъ, и онъ делево не свободенъ отъ обычныхъ недостатковъ стариннаго внижника. Всякое знаніе онъ понимаеть только съ церковной точки зрвнія: началомъ всей жизни человвка, всточникомъ и мърбой истинности религіозной мысли Іоснфъ ставить "божественное писаніе", разумбя не только божественное нисание въ собственномъ смыслъ, но вообще всю пасьженность церковнаго содержанія. У него совствиъ поть критическаго различевія произведеній этой письменности по ихъ д'бйствительному авторитету. "Такъ широво понимаемый принципъ "божественныхъ писанів" проходитъ черезъ всв сочиненія Іосифа Волонваго и одинавово прилагается ниъ и во встать сферахъ его чисто практической жизни. Въ его сочиневіяхъ встричаются дапныя, заимствованныя и изъ истично богодухновенныхъ источниковъ, равно какъ и изъ такихъ источниковъ, авторитетность которыхъ подвержена сяльному сомнѣнію 1). Какъ особенно авторитетнымь источникамь, преп. Іосифь отводять значительное место жатіямъ святыхъ и цервовнымъ пъсвопъніямъ. Чуждый критяческаго отношенія въ церковнымъ письменнымъ памятникань, Іосифъ не затруднялся черпать доводы изъ сочинений апокри-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ творенія св. отцовъ и нодвижниковъ онъ приравниваетъ во значенію къ писаніямъ евангельскимъ и апостольскимъ; писанія Никона Черногорца, которий вашею церковые не причисленъ даже къ лику святихъ, онъ називаетъ "богодухновенными". и т. д.

....

фическаго характера, равно какъ и изъ сочинений совершенно водложныхъ. На основания своего взгляда на источники христівнскаго в'яроученія. Іосяфъ совершенно посл'яловательно и гражданскимъ законамъ и постановленіямъ византійскихъ императоровъ усвояеть одинаковое достоянство съ соборными и святоотечесвими правилами" 1).

Тавъ составилось у Іосифа странное представление о полной ИСТИННОСТИ. И Обязательности всего, что онъ вычитывалъ въ внигахъ: онъ не различалъ между книгами ветхаго и новаго завъта, между суровымъ закономъ Монсея и религіею любви и прощенія; внижный церьовный авторитеть, хотя бы взятый изъ сомнительнаго апокрифическаго источника, становится готовымъ приговоромъ. "Совершенно незамътно для себя Іосифъ, на ряду съ вполнѣ истинными, проводить и такія воззрѣнія, которыя никакимъ образомъ не могуть быть признаны вполнъ за истинныя. Такого характера, напр., его догматическое ученіе о прехищреніи и воварств'я Божісичь, выразнышихся въ воплощении и сошестви Сына Божія на землю, однимъ изъ самыхъ вёскихъ авторитетовъ для котораго послужила въ глазахъ Іосифа подложная или, по крайней м'бр'в, сомнительная по своей подлинности, выдержка изъ слова Златоуста. Равнымъ образомъ и въ сферъ правственныхъ воззрѣній преп. Іосифъ не удержался на почвѣ непререваеной истины. Безусловное довбріе во всякому церковному авторитету послужило поводомъ, по воторому онъ на основавіи частнаго единичнаго поступка одного святого мужа вносить въ область правственно добрыхъ дъйствій человъка и общее учение о богопремудростномъ и богонаученномъ коварств' <sup>2</sup>), столь много способствующемъ усп'янному отврытію ерствковъ". Вибств съ твиъ, въ его нравственномъ воззрѣнія ноть системы: оно колеблется, впадаеть въ односторонности, напр., въ формальное, обрядовое понимание правственности.

Это нравственное міровозвр'яніе сказалось на общественномъ уставѣ Іоснфова монастыря. По своей основѣ этотъ уставъ былъ повтореніси правиль, принятыхь въ самонь началь нашего общежительнаго монашества при Осодосіи Педерскомъ; но въ уставъ Іосифа жизнь монака была опредълена во всъхъ мелочахъ въ духѣ безусловнаго подчиценія власти настоятеля, и въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр., особенно священнымъ аргументомъ онъ считаетъ подложное поученіе 7) гамр., ословню священными аргументонь онь считаеть подложное поучение царя Константина "о царехъ, князехъ и судіяхъ земскихъ", или мнимую клятву пятаго вселенскаго собора "на общящихъ святыя Вожін церкви", и пр. О "трад-скихъ законахъ" онъ говорить, что они "подобии суть пророческимъ и апостоль-скимъ и св. отецъ писаніямъ", и пр. Жмакинъ, стр. 15—16 и далёе. <sup>2</sup>) "Просвѣтитель", стр. 176, 187, 587.

малёйшихъ подробностяхъ указапы формальныя правила иноческой жизни — "въ хожденіяхъ, въ словесёхъ п въ дѣлехъ", съ длинными церковными службами, съ строгими, даже тѣлесными, наказаніями за неисполненіе уставовъ. "Впёшнему благоповеденію Іосифъ усвояетъ значеніе не только какъ средству, ведущему къ нравственному усовершенствованію инока, но въ массѣ всевозможныхъ внёшнихъ предписаній попадаются у него и такія, въ которыхъ проглядываетъ практическая тенденція дѣлать на показъ, съ цѣлью обратить на себя вниманіе посторонпихъ свидѣтелей и тѣмъ заслужить отъ нихъ одобреніе".

Такимъ образомъ это была въ особенпости школа того визшняго обрядоваго благочестія, которое отличало древне-русскую жизнь, но также и школа фанатизма: при ограниченности умственнаго развитія, при недостаткъ критической мысли, какой отличалъ в самого Іосифа, этотъ монастырскій бытъ долженъ былъ въ людяхъ, прошедшихъ всю его суровость, вызывать только крайнюю нетерпимость и вмъстъ самонадъянность. Дъйствительно, Іосифъ создалъ свою школу, которая еще нъсколько десятилътій по его смерти (онъ умеръ въ 1515) занамала вліятельное мъсто въ средъ духовенства и политическихъ партій: это были тъ "іосифляне", которые играли роль въ теченіе трехъ царствованій, какъ върные послѣдователи Іосифа Волоцкаго, какъ ревнители православія, враги всякаго религіознаго вольномыслія, приверженцы великокняжескаго и царскаго самодержавія противъ боярской цартіи, наконецъ, какъ защитники права монастырей владѣть селами.

Литературная деятельность Іосифа Волоцваго, наполняющая конецъ XV-го и начало XVI-го въка, время окончательнаго паденія удельной эпохи и перваго установленія московскаго единовластія, стоить вполвѣ на сторовѣ новаго политическаго строя и является чрезвычайно характернымъ выраженіемъ того склада древне-русскаго просвёщенія, который образовался въ результать предъндущихъ въковъ и сталъ господствующимъ въ два послёдующіе вёка до Петровской реформы. Если хотять говорать о пачалахъ древняго русскаго иншленія и быта, котория представляются добрымъ старымъ времененъ для новъйшихъ ретроспективыхъ мечтателей, то должно ныбть въ виду въ особенности Іосифа Волоцваго, который ярче, чемъ вто-либо изъ старыхъ писателей той эпохи, высказалъ ея политические, цервояные и общественные взгляды. Смыслъ ихъ очевиденъ: этополное подчинение общества и личности извѣстпому преданию, построенному частью на подлинныхъ, а частью на сомнительныхъ

церковныхъ авторитетахъ, подчиневіе, во допускавшее никакой новой формы жизни и новой мысли, отрицавшее ихъ со всею нетерпямостью фанатизма, грозившее имъ проклятіями и казнями, поставлявшее правственную жизнь въ обрядовомъ благочестіи. в просв'ященіе — въ послушномъ усвоеніи преданія, въ упорномъ застов. Въ этомъ понимания вещей были уже выработаны тв цачала преслёдованія, какія на западё исполняла инквизиція, и было выработано представленіе о "богонаученномъ воварствъ", т.-е. обманъ, который будто бы допускается или даже преподается самимъ Богомъ для благой цёли уловленія еретиковъ-представлепіе, совпадающее съ извѣстнымъ правиломъ, что цёль освящаетъ средства. Притомъ, самое содержаніе этого міровозврівнія не было самостоятельнымь совданіемъ русской мысли: всё главныя положенія "Просвётителя", всв историческія доказательства были взяты готовыми изъ переводныхъ византійскихъ писаній, между прочимъ, частью и подложныхъ. Свои сочувствія въ московскому единодержавію Іосифъ. Водоцкій также подкрыпляеть примыромь власти византійскаго императора... Наконецъ, въ применени "божественныхъ писаній къ русской жизни Іосифъ Волоцкій явился самымъ ревностнымъ защитникомъ владения монастырей селами, другима словами, монастырскаго криностного права; села были необходены монастырямъ, чтобы поддерживать вившнее благольпіе, обезпечивать богатство монастырей, чтобы могли быть въ монастыряхъ "честные старцы" (т.-е. знатные), изъ воторыхъ церковь должна была получать своихъ iepapховъ 1).

Таковъ былъ госнодствующій взглядъ, и этотъ порядокъ вещей производилъ бы удручающее историческое впечатлѣніе фанатяческой исключительности, отнимавшей всѣ пути свободнаго просвѣщенія и общественнаго развитія, еслибы въ самой древнерусской жизни эта врайность не вызвала энергическаго и убѣжденнаго противодѣйствія со сторопы людей иного нравственнаго и религіознаго склада, которме разошлись съ Іосифомъ Волоцкинъ въ самыхъ существенныхъ пунктахъ его теоріи и смѣло противъ нихъ выступили. Во главѣ этихъ людей стоялъ достопамятный Нилъ Сорскій, "великій отецъ церкви русской", по слову архіеп. Филарета.

Няль Сорскій быль нісколькими годами старше Іосифа Во-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Іоснфъ писаль: "аще у монастырей сель не будеть, како честному и благородному человёку постричися, и аще не будеть честныхь старцевь, отколё взяти на митроволю, или архіенископа или епископа и на всякія частныя власти? А коли не будеть честныхь старцовь и благородныхь, ино вёрё будеть поволебаніе".

лоцваго (1433-1508). Его біографія извѣстна мало; его мірское ния невзевство, прозвание было Майковъ. Прежние всторики считали, что онъ былъ изъ боярскаго рода; новъйшіе изслёдователи, ссылаясь на слова самого Нила въ одномъ изъ его посланій 1), говорять, что онь принадлежаль въ врестьянскому роду. На двлё онъ принадлежаль въ служилому сословію; брать его Андрей былъ казначесиъ у великато князя и вздилъ съ посольсвими порученіями въ Литву. То время отличается особеннымъ распространеніемъ монашества: въ этому приводили н смутныя условія исторической жизни, изв'єстивя обезпеченность жизна въ монастыръ, наконецъ, то, что въ тогдашнемъ положения древне-русскаго просвещения монастыри были единственнымъ центромъ умственныхъ и вравственно-религіозныхъ интересовъ. Судя по всему позднившему характеру Нила, его влекло въ монастырь вменно это последнее. Повидемому, очень рано онъ поступилъ въ Кирилло-Биловерский монастырь, основанный преподобнымъ Кирялломъ (ум. въ 1427) и славившійся строгою жизнью яноковь. Самъ Іосяфъ Волоцкій въ разсказъ о русскихъ монастыряхъ восхвалялъ преданія Кирилла Бёлозерскаго: , яко на свъщницъ свъть сіяющь въ нынъшнія времена". Кромъ стросости жизни, старцы Кириллова монастыря, по примеру, поданному имъ самамъ, отлачались полной нестяжательностью, что было большою рёдкостью въ то время, когда монастыри собирали въ своихъ рукахъ огромныя инвнія. Старцы упорно держались преданій св. Кирилла; случалось, что приходили въ нимъ игумены язъ другяхъ монастырей, привывшие въ другимъ порядкамъ, но пнови стояли за старину; случалось, что игуменъ бивалъ ихъ жезломъ, но они не уступали и однажды, не желая видъть попираемыми преданія св. Кирилла, совсёмъ оставили монастырь и вернулись только тогда, когда внязь услышаль объ этомъ и самъ велёлъ изгнать игумена. Вёролтно въ числё тавихъ суровыхъ старцевъ былъ знаменитый въ свое время Паясій Ярославовъ, воторый быль учителемь Нила Сорсваго. Въ Кирилло-Белозерскомъ монастыре Нилъ могъ расширить и свое инижное знаніе, потому что этоть монастырь владіять одной наь самыхъ богатыхъ тогда библіотенъ; но главнимъ образомъ свладъ его идей образовался, повидемому, во время его пребыванія на востокъ. Сколько времени пробыль онъ здъсь, именно на Асонъ, въ точности неизвъстно; во всякомъ случат довольно долго. Здесь въ XIV и XV веве шла усиленная деятельность вниж-

1) "О себь же не сибо творити что, -замвчаеть онъ, -нонеже невъжда и поселянинъ еснь".

ная и движение богословское. На Асон в Ивлъ воспривнаъ то асветическо-созерцательное направление, которое отличало потомъ его жизнь и писанія и доставило ему большое правственное вліяніе, хотя, повидимому, въ не весьма обширномъ кругъ убъжденныхъ учениковъ. Вернувшись на Русь, Нилъ сначала поселился подлё Кирилло-Бѣловерскаго монастыря, но затёмъ основался дальше, ища уединенія. Онъ выбраль себе на речке Соре. "угодное" мъсто, "занеже мірсвой чади мало входно". Здъсь и составилась Нилова пустынь, повидимому немноголюдная. Къ нему приходили благочестивые люди, искавшие его совътовъ, желавшіе поселиться вийстё съ нимъ, но онъ отвазывалъ, н только послё настояній уступиль в приняль нёсколькихь ученивовъ, которые соглашались на его требованія. Въ противоположность Іосифу Волоцвому, онъ, вакъ подобало истинному аскету, удалялся отъ міра, мало принималь участія въ современныхъ дълахъ и брожении умовъ, старался удалять тавже своихъ ученивовъ отъ мірскихъ дѣлъ и "бевсловесныхъ (неразумныхъ) попеченій". "Ты, человіче божій, — пишеть онь одному другу, таковымъ не пріобщайся, не подобаетъ же на таковыхъ и рѣчми наскакати, ни поношати, ни укорити, но Богови оставляти сія: силенъ бо есть Богъ всправити ихъ!" И действительно, не видно особенно деятельнаго участія Нила въ тогдашнихъ цервовныхъ двлахъ, къ которымъ онъ былъ однаво призываемъ. Въ 1489, Геннадій, начавь борьбу противь среся, желаль воспользоваться содайствіемъ билозерскихъ старцевъ: вросилъ ростовскаго архіепископа Ісасафа, чтобы онъ "съ Пансіемъ да съ Ниломъ наврёпко поговорилъ", просвяъ потомъ, что нельзя зи этемъ старцамъ быть у него въ Новгородъ, но не видно, что изъ этого произощао: послъ Гевнадій уже въ нимъ не обращался; не нашелъ въроятно у нихъ той инквизиторской ревности, какой желалъ, --- и его союзнивомъ дёлается Іосифъ Волоцкій. Цансій и Нилъ присутствовали однако на соборѣ 1490 года, на которомъ въ первый разъ еретиви были осуждены. Геннадій требоваль вазни еретивовь в всявихъ ихъ пособнивовъ: разговаривать съ ними нечего. Наканунъ собора онъ писалъ въ Москву: "Дабы о въръ нивавихъ рвчей съ ними не плодили; товмо того для учинити соборъ, что ихъ казнити-- жечи да въщати... Да пытати бы на нихъ наврѣпко о томъ, вого они прельстили... Да не плошитеся: станьте вриято". Соборь дийствительно сталь вринко и требоваль сожженія еретиковъ, и по одному извѣстію, сохраненному Татищовымъ, тольво митрополитъ Зосима нашелъ, что еретиковъ достаточно предать провлятію и послать въ Новгородъ на повая-

77

1

and the second sec

the trailine

ніе <sup>1</sup>). Іосифъ Волоцкій былъ увёренъ, что самъ митрополить былъ еретикъ. Новвиший біографъ Низа Сорскаго полагаеть, что мнѣніе мятрополита на соборѣ могъ поддержать и Нилъ Сорскій, почему впослёдствін Іосифъ почти готовъ былъ обвинить и самого Нила въ ереси <sup>2</sup>). Впослъдствіи учениви Нила Сорсваго открыто выступили противъ свирвпой проповеди Іосифа Волоцкаго.

Ниль иначе относился и въ "божественнымъ писаніямъ". Прежде всего, это не былъ для него безразличный авторитетъ; напротивъ, онъ дълалъ между писаніями различіе по церковному значенію, и затёмъ, вмёсто слёпой вёры во все писанное, давалъ мъсто разуму. Онъ прямо говоритъ, что "писанія многа, но не вся божественна суть". "Нанпаче испытую божественныя писанія, — говориль онь въ посланій къ одному другу о своемъ уединенномъ жительствъ, --- прежде заповъди Господни и толкованія ихъ, и апостольсвая преданія, таже (т.-е. потомъ) житія и ученія святыхъ отецъ, и тъмъ внимаю, я яже согласна моему разуму въ благоугождению божию и въ ползъ души, преписую себъ, и тъми поучаюся, и въ томъ животъ и дыханіе мое имѣю".

"Нилъ Сорскій, — говорить новый изсл'ядователь, — отрицаеть слёпое механическое отношение въ каждой буквё писавія и рабсвое благоговѣніе предъ важдой отдѣльной фразой. Напротивъ, онъ рекомендуетъ разумное самодъятельное изучение божественныхъ писаній... Критическій принципъ, находящійся въ основъ всего міровозарвнія Нила Сорсваго, положиль особенный отпечатовъ на всѣ частныя его воззрѣнія... Онъ остановился на самомъ существъ христіанской религія. Сущность христіанства сосредоточивается въ учении І. Христа, изложенномъ въ евангелии, и въ учения апостоловъ, завлючающемся въ ихъ посланіяхъ... Ниль всегда во всёхъ своихъ частныхъ возэренияхъ всходить изъ одного начала ученія І. Христа и апостоловъ, и съ точви зрѣнія его оцѣнаваеть всѣ явленія въ мірѣ и всѣ нравственныя действія человека, и вообще всегда стовгь на чисто евангельской точки зриния". Поэтому, "все міровоззриніе его отличается пёльностью, и оно для своего времени вполни заслуживаетъ назваліе философско-богословской системы...

"Духъ евангельсваго и чисто правственнаго служения Богу послёдовательно проходить чрезъ всю систему нравственныхъ воззрѣній Нила. Истивное проявленіе религіозности и отсюда



 <sup>&</sup>quot;Занеже,—говорилъ митрополитъ,— мы отъ Бога не поставлены на смерть осуждати, но грѣшныя обращати къ покаянію".
 <sup>2</sup>) Архангельскій, стр. 32—33.

## нилъ сорский.

нравственное достоинство личности онъ видить во внутреннемъ духовномъ расположения и пастроения. Вибшина проявления и обнаружения нравственности сами по себб—дбло второстепенное, но и здбсь онб получають свое нравственное значение изстолько, насколько онб служать выражениемъ внутренняго духовнаго настроения человъка...

"Теоретическія воззр'внія Нила Сорскаго нашли себ'в примъненіе въ его взглядъ и ученіи о монашествъ. Понимая христіанскую мораль въ самомъ глубовомъ и духовномъ ея смыслё, Нилъ и идеалъ монашества определяетъ по преимуществу внутренными правственными чертами. Служение и всё подвиги ннова, по мнѣнію Нила, состоять не въ исполненіи внѣшнихъ предписаній, а непосредственно во впутренней нравственной переработкв души, въ последовательномъ, неуклонно-энергическомъ освобождении ся отъ порочныхъ страстей и помысловъ, путемъ самой упорной, постоянной борьбы съ послёдними, и только побъда надъ ними ведетъ ипока къ правственпому совершенству души. Всю сущность иноческаго подвига Нилъ сводить въ "умному", "сердечному дёланію"; посл'вднее въ свою очередь есть не что иное, какъ внутрепняя духовная борьба съ дурными помыслама... Каждый помысль, важдая страсть анализируется имъ во встахъ видахъ и развътвленияхъ, при чемъ изследуются психическія особенности важдаго порова, но въ то же самое время не оставляются безъ вниманія и физіологическія основы страсти. Вообще въ учении о помыслахъ Нялъ Сорский обнаружняъ тоцвое знаніе человіческой души"... Это ученіе о помыслахъ Нилъ изложиль въ своемъ уставѣ и преданіи о жительствѣ свитскомъ. Въ связи съ общимъ его взглядомъ была имъ выбрана и форма монашескаго подвижничества - жизнь скитская.

"Скитничество поддерживалось и сохранялось на отдаленномъ стверть Россіи, вдали отъ посковской централизаціи, во владъніяхъ новгородскихъ, т.-е. въ такихъ земляхъ, гдъ было сильно развито сознаніе личной свободы. Скитское житіе вполить соотвѣтствовало духу воззрѣній Нила. Оно, не стъсняемое виѣшними правилами монашескаго благоповеденія, давало собою полный просторъ нравственному саморазвитію инока; оно открывало ему полную возможность самостоятельно, при посредствѣ своей собственной энергіи, вести дѣло своего духовно-нравственнаго усовершенствованія...

"Иновъ Ниловой пустыни не былъ связанъ правилами въ своей келліи. Онъ самъ, по личному вкусу, выбиралъ себъ наставника и жилъ съ нимъ какъ братъ съ братомъ, равный съ равнымъ; онъ могъ подвизаться даже самостоятельно и безъ наставника, руководствуясь однимъ св. писаніемъ. Власть настоятеля пустыни была власть чисто нравственнаго характера. Настоятель былъ исвреннимъ другомъ, а не начальникомъ инововъ.

"Мъстомъ для своей общины Нилъ избралъ тавое, которое было "мірской чади мало входно" 1). Скятская церковь, всё ся священныя принадлежности и, наконець, келлін иноковь отличались самою первобытною простотою и чужды были и твен вакой-нибудь росвоши. Богослужение въ ските совершалось только въ воскресенье и праздничные дни, и по средамъ. Нилъ не далъ никакихъ нарочитыхъ постановленій о пищѣ и питьѣ. Каждый вновъ сныскивалъ себѣ пропитаніе своями собственными трудами, и только въ случав врайней необходимости Нилъ позволяль принимать милостыню, и притомъ въ самомъ ограничееномъ видѣ. Вообще Нилъ жизнь инововъ своей общины старался обставить какъ можно проще и несложнее для того, чтобы она менње всего представляла препятствій для неослабнаго бодрствованія надъ внутренними состояніями своей души. Въ твхъ же исключительно нравственныхъ целяхъ Нилъ отрицалъ право монастырей на земельныя владёнія, которыя необходимо втягивали иноковь въ счету мірской жизни и которыя по самому своему существу стояле во внутреннемъ противоръчія съ еноческимы обътами...

"Черезъ всё воззрёнія Нила Сорскаго проходить одна общая идея — идея свободы. Теоретическія воззрёнія его на источники и церковные авторитеты открывають обширное поле для человѣческаго ума, освобождая его отъ узъ односторонняго консерватизма. Въ воззрёніяхъ Нила открываются для русской мысли начала живой дёятельности, начала болёе свободнаго и разуинаго развитія русскаго народа. Вмёсто безусловнаго довёрія въ давнимъ традиціямъ, вмёсто слёпого благоговёнія во всякому церковному авторитету въ воззрёніяхъ Нила выступаетъ, въ качествѣ одного изъ критеріевъ истины, собственное личное убѣжденіе, самоубѣжденіе <sup>2</sup>)...

<sup>1</sup>) "Пр. Нилъ визняетъ въ обязанность каждому христіаннич "расмотрять"



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шевыревъ, въ извъстной "Побздкъ въ Кирилло-Бълозерскій монастырь" (М. 1850, П., стр. 103), такъ описываетъ эту жъстность: "Дико, пустнино и мрачно то мъсто, гдъ Ниломъ былъ основанъ скитъ. Почва ровная, но болотистая; кругомъ лъсъ, болъе хвойный, чъмъ лиственный. Ръка Сора или Сорка, давшал прозвище и угоднику божно, не вьется, а тянется по этому жъсту, и похожа болъе на стоячее болото, нежели на текучую воду. Среди различныхъ угодій, которыми изобяльва счастливал природа странъ бълозерскихъ, трудно отыскать мъсто болъе грустное и уединенное, чъмъ зата пустыня... Видъ этого мъста съ перваго разу даетъ понять о томъ, чего искалъ здъсь святой, и совершенно соотвътствуетъ характеру его духовнихъ созерцаній".

"Свой принципъ свободнаго критическаго изследования перковныхъ источниковъ въроучения и морали Нилъ осуществляла. и на дёлё. Онъ занимался провёркою и исправленіемъ житій святыхъ и скептически относился въ свазаніямъ о чудесахъ нѣвоторыхъ святыхъ, по большей части произведеніямъ позднійшаго временн...

"Въ общенъ харавтеръ воззръній Нила Сорскаго завлючается та замѣчательная черта, воторая избавляла его отъ благоговѣнія къ установившимся традиціямъ времени и открывала ему возможность совершенно свободно и безпристраство отнестись въ явленіямъ современной жизни русскаго общества и указать на ея слабыя стороны. Поставляя критеріемъ для нравственной оцёнки современнаго строя русской жизня духовный, высокій принципъ евангельскаго ученія, пр. Нилъ совершенно самостоятельно, не опасаясь нисколько впасть въ онибку и односторонность, заявляеть руссвому міру о неправильностяхь его нравственной и соціальной жизни и предлагаеть новыя воренныя средства для поднятія нравственнаго уровня руссвой народной жизни" 1).

Опредѣляя общее направленіе Нила Сорскаго, авторъ называеть его по ныябщней термянологія критическимъ и либеральнымъ, но спёшитъ оговориться, что либерализмъ Нила есть "истинный, законный", что духъ свободы, его отличающий, есть духъ новыственный, но что по обстоятельствамъ времени этому нанравленію грозила "опасность" получить "нісколько политичесвій оттёновъ". Авторъ хочеть, повидемому, сказать, что направление Нила исвлючительно состояло въ правственномъ воспитанія личности. что самъ онъ не желаль политическихъ и общественныхъ применений своего учения -- проповедовалъ нёчто въ родъ личной асветической святости (вопросъ о которой поднать быль недавно въ нашей латературь) витств съ "непротивленіемъ злу". Не вдаваясь въ вопросъ о томъ, насколько одна проповъдь личнаго совершенствованія могла бы помочь "поднятію нравственнаго уровня русской народной жизни" (о чемъ сейчасъ говорилъ историкъ) и насколько составляетъ заслугу асветическое попечение о личномъ спасения<sup>2</sup>), замътимъ, что авторъ самъ ставитъ харавтеръ и ученіе Нила въ тёсную связь

HOT. P. JHT. T. H.

труды св. мужей и подвижниковъ прежде чёмъ брать ихъ въ примеръ для себя и даже самыя добрыя двла творить съ разсуждениемъ и во благо время, и подобрымя марами». <sup>1)</sup> Жиакниъ, стр. 27-34.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Напомнимъ прекрасное объяснение вопроса о "святости" у Владимира Со-довъева, въ спорѣ противъ Н. Страхова.

съ явленіями в причинами именно политическими в общественными. Его духъ правственной свободы объясняется какъ особенностями его личности, такъ и вліяніемъ среды. "Бѣлозерскій край, мисто подвижничества Нила, отдаленный отъ Москвы, питалъ свои симпатіи въ свободолюбивому Новгороду. Чувство свободы и сознание личности - душа Новгорода -- жили въ Белозерскомъ враю долго и посль того, какъ самъ Новгородъ утратилъ свою свободу". Отсюда же (въ соединения, какъ увидимъ, съ автономическими преданіями удёльнаго боярства) явилась та "опасность", что люди, окружавшие Нила, готовы были обобщить понятія правственной свободы и свободы общественной и государственной. Этому способствовали всё обстоятельства той эпохи. "Время, въ которое жилъ Нилъ, было времененъ господства религія, когда все сводилось на религіозную почву, все оцёнивалось съ точки зрёнія церковной даже чисто гражданскія и государственныя явленія современной жизни получали в освящались авторитетомъ религін. Между тёмъ личность преп. Нила настолько выдавалась своимъ авторитегомъ, что она извъстна была при двор'й великаго внязя, воторый въ важныхъ обстоятельствахъ церковной и государственной жизни вызывалъ его въ Мосвву для совѣщаній. Вообще и внѣшнія условія и нѣкоторыя современныя историческія обстоятельства складывались такъ, что направление Нила Сорскаго, помимо всякой воли его основателя, получнао в политическій оттвновъ".

Вообще трудно представить, вавных образовъ могла бы существовать метафизическая правственная "свобода", если только человакъ не проживалъ въ недоступной пустына, вна всяваго человическаго общества, и если онъ, напротивъ, жилъ въ общественной средь: съ отсутственъ такой среды исчезала бы, навонецъ, возможность проявления свободы и са испытания. Въ данномъ случай выводъ историка <sup>1</sup>) не отв'язаетъ дъйствительности. Какъ ни были велики заботы Нила о преподаніи личнаго совершенствованія, его дёлтельность различнымъ образомъ вившивалась въ жизнь общественную и даже политическую. Его уставъ свитсваго жительства былъ самъ по себв резвимъ отряцаніемъ нанболёе распространенной формы тогдашняго монашества, и потому отрицаніемъ не узко личнымъ, а именно общественнымь; далже, отрицаніемъ слёпой вёры въ авторитеть . писанія", которое часто бывало только мнимо божественнымъ, отрицаніемъ обрядоваго благочестія, подъ которымъ могло скры-

<sup>1</sup>) "Помимо всякой возн".

82

### нилъ сорский.

ваться самое не-моцашеское и нс-христіанское житіе, т.-е. отрицаніемъ цѣлаго тогдашняго религіознаго пониманія; наконецъ, въ частности, отрицаніемъ монастырской любостяжательности, владѣнія селами. Все это были ученія осязательныя и требованія практическія: еслибъ онѣ исполнились, это былъ бы цѣлый религіозно-общественный и даже политическій переворотъ. И на дѣлѣ Нилъ не усомнился ставить эти практическіе вопросы.

На соборѣ 1503 года, разбиравшемъ различные церковные вопросы, когда дёла приходили къ концу и некоторые члены собора уже разъбхались (между прочимъ Іосифъ Волоцвій), Нилъ поднялъ вопросъ о монастырскихъ иминіяхъ. "И нача старецъ Нилъ глаголати, чтобы у монастырей селъ не было, а жили бы черньцы по пустынямъ, а вормили бы ся руводѣліемъ. А съ нимъ-пустынники бълозерские". Кромъ, или въ числъ, бълозерсвихі пустынниковъ былъ упомянутый Пансій Ярославовъ в одинъ изъ ближайшихъ учениковъ Нила, внязь инокъ Вассіанъ Патривъевъ (или Косой Патривъевъ). Вопросъ, поднятый Ниломъ, быль для тогдашнихь монастырей такой жгучій, что онь пронзвель на собор'в крайній переполохъ: выстіе члены собора р'вшительно отвергали предложение Нила и послали за Іосифомъ Волоцкимъ, надвясь, вонечно, найти въ немъ самаго настойчиваго союзника; въ чемъ и не ошиблись. Нилъ утверждалъ, что монали дають объть нестяжательности, а имънія опять влекуть нхъ въ міръ; монахамъ слёдуеть питаться отъ своего руводёлія и жить по пустынямъ. Ему отвѣчаль, что вмѣнія нужны для содержанія монастырей, храмовъ и священнослужителей; люди спасались и въ вотчивныхъ монастыряхъ; наконецъ монастыри приготовляють для церкви іерарховь: "аще, -говориль Іосифъ, -у монастырей сель не будеть, вако честному и благородному (т.-е. именно родовитому) человѣву постричися? И аще не будетъ честныхъ старцевъ, отколѣ взяти на митрополю, или архіепископа или епископа, и на всякія честныя власти? А коли не будеть честных ъ старцевъ и благородных ъ, ино въръбудетъ поколебание". Такимъ образомъ нужно было своего рода монастырсвое боярство.

Нилъ Сорскій и его ученики разошлись съ Іосифомъ и въ другомъ вопросѣ. Вообще правственное достоинство Нила Сорскаго собрало около него кругъ не только изъ ближайщихъ его учениковъ, но также изъ иноковъ другихъ монастырей, бѣлозерскихъ и вологодскихъ, которые не были съ нимъ свизаны никакой административной зависимостью, какъ монахи волоколамскаго монастыря отъ Іосифа, но тяготѣли къ нему по сочувствію

6\*

къ его религіознымъ, нравственнымъ и общественнымъ взгладамъ, Это были тъзавол жсвіе старцы, которые въто время и послъ были главными и почти единственными противнивами фанатичесваго направленія Іосифа в его преемнивовъ. Мы встрѣтимся далье съ деятельностью главнейшаго представителя этой шволы Нила — Вассіана Косого Патриквева. Отъ Нила ученики его получили совсёмъ вное понятіе о томъ, какъ цервовь должна относиться въ еретивамъ-чёмъ то, какое проповёдовали Геннадій и Іосифъ. Настанвая на мувахъ и казняхъ, Іосифъ Волоцвій по обычаю старался подврёпить свое мнёніе божественными писаніями: онъ пишеть цёлыя посланія о необходимости вазней, сначала въ духовнику великаго князя Ивана Васильевича, архимандриту Митрофану, потомъ въ веливому князю Василію Ивановичу, воторый ванимался церковными дёлами и быль наслёдникомъ московскаго престола. Іосифъ подобралъ изъ Ветхаго и Новаго Завѣта исторіи о томъ, какъ святые люди карали еретиковъ, какъ благочестивые цари отсъкали имъ головы. На эти факты и заключенія заволжскіе старцы отвѣчали коллективнымъ посланіемъ, авторомъ котораго могъ быть Вассіанъ. Іосяфъ писаль великому князю Василію: "грешника или еретика руками убити или молитвою едино есть". Старцы отвёчали: "невающихся в неповоряющихся еретивовъ велёно заточати, а вающихся еретиковь и свою ересь проклинающихъ церковь Божія пріемлеть простертыми дланьми: грёшныхъради СынъБожій воплотисяипріиде бовзыскатинспасти погибшихъ". Іосифъ писалъ, что Монсей скрижали руками разбилъ, Илія Пророкъ заклаль четыреста жрецовь, и въ Новомъ Завъть апостоль Петръ Симона волхва молитвою ослёпиль; Левь, епископь катанскій, Леодора волхва спитрахилью связаль и сожегь, пова Леодорь сгорѣлъ, а епископъ изъ огня не выходилъ, а другого волхва Сидора тотъ же епископъ молитвою сожегъ. Старцы не отвергали фавтовъ, но толвовали ихъ совсёмъ вначе: "А что, господине старець Іосифъ, Монсей сврижали руками разбилъ, то тако есть, но егда Богъ хотвлъ погубити Изравля, повлоньшася тельцу тогда Монсей сталъ вопреви Господеви и рече: Господи, аще сихъ погубищи, то мене прежде сихъ, в Богъ не погуби Изранля Монсея ради... Видиши, господине, яко любовь въ согръшающимъ и злымъ превозможе утолити гибиъ Божій". Старцы увазывали и то, что примъры Ветхаго Завъта не должны быть обязательны для насъ: "Еще же Ветхій Завъть тогда бысть, намъ же въ новъй благодати яви Владыка Христосъ любовный союзъ, еже не осужати брату брата: не судите и не осуждени

## нилъ сорсвій.

будете, но единому Богу судити согрѣшенія человѣческая. Аще ты повелъваеши, о Іосифе, брату брата согръшивша убити, то скорве и субботство будеть и вся ветхаго завона, ихъ же Богъ ненавидитъ". Относительно апостола Петра и епископа катанскаго Льва старцы отвѣчали вронически: "А Петръ апостоль Симона волхва разби, понежь прозвася Сыномъ Божимъ прелукавый злодый, при Неронь царь, и тогда достойный судь пріять отъ Бога за превеликую лесть и злобу. И ты, господине Іосифе, сотвори молитву, да иже недостойныхъ еретивъ пли грѣшнивовъ пожретъ ихъ земля"... "А ты, господние Іосифе, почто не испытаети своея святости, не связалъ архимандрита Касьяна своею мантіею, донелё жь бы онъ сгор'яль, а ты бы въ пламени его держалъ, а мы бъ тебя, яко единаго отъ трехъ отрововъ-назъ пламени изшедъ, да пріяли. Поразумъй, господные, яко много разни промежъ Монсея и Илін, и Петра и Павла апостоловъ, да и тебя отъ нихъ".

Источникомъ ученія Нила Сорскаго была литература отцовъ церкви; онъ не однажды говорить, что пишеть "не отъ себе, но отъ святыхъ писаній", что онъ "малое отъ многаго собралъ оть трапезы словесь господій своихъ блаженныхъ отецъ". И двиствительно, въ своемъ "уставв" и въ "преданіи" онъ приводитъ множество цитать изъ цервовныхъ писателей съ IV-го и до XIV столётія, вавъ Іоаннъ, Кассіанъ, Римлянинъ, Іоаннъ Лёствичникъ, Василій Великій, Исаакъ Сиринъ, Симеонъ Новый Богословъ, Григорій Синанть. Новъйшій историкъ Нила Содскаго рязомъ сличеній указываеть отношеніе руссваго писателя въ его нсточникамъ <sup>1</sup>) и ближайшую связь находить съ Кассіаномъ Римляниномъ, въ произведенияхъ котораго поставленъ былъ именно вопросъ психологическаго анализа "восьми помысловъ" и борьбы съ ними, - вопросъ, которому посвящена 5-я глава въ уставъ Нила: далбе, писанія Нила Синайскаго, также говорившаго о восьми порокахъ, непосредственнымъ образомъ для русскаго писателя не были, но могли послужить общими мыслами о нравственномъ совершенствования; гораздо больше послужила Нилу знаменитая "Лъствица" Іоанна Лъствичника, игумена Синайской обытели въ VI въвъ, одного изъ славнъйшихъ учителей иночесваго житія: "Лёствица" была въ числё древнёйшихъ внигъ, переведенныхъ въ церковно-славянской письменности и пользуется донынь большемь авторитетомь въ церковной литературы. Между прочимъ отсюда Нилъ заимствовалъ, съ небольшимъ измъ-

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Архангельскій, стр. 139—184: "Литературные источники идей преп. Нила Сорскаго".

неніемъ, исихологическую теорію. Въ наставленіяхъ о монашеской жизни Нилъ пользовался Василіемъ Великимъ и Златоустомъ. Наконецъ въ области соверцательнаго аскетизма его образцами были Исаакъ Свринъ, Симеонъ Новый Богословъ и Григорій Синанть: ихъ вліяніе на Нила было рипительное-какъ въ общей постановке идей, такъ и въ изложении, где, говоря объ "умной" (внутренней) молитвѣ, Нилъ всего чаще говорить ихъ подлинными словами... Но, широво пользуясь ибкоторымя изъ этихъ писателей, особляво послёдними, Нилъ не остается вовсе -какъ многіе другіе внижниви тэхъ временъ-безразборчивымъ компиляторомъ: напротивъ, онъ пользуется своеми источниками съ большой самостоятельностью, потому что выработалъ себъ свое цёльное міровоззрёніе, в они служили ему авторитетнымъ объясненіемъ и подтвержденіемъ. Можно думать что во время пребыванія на Востовѣ овъ освовлся в съ греческими книгами. но въ своей работ пользовался существовавшими церковно славянсвими переводами этихъ писателей, повторяя ихъ часто тяжелый язывъ, къ которому прибавляетъ иногда русскія поясненія ("еже просто рещи", "се же есть").

Геннадій, Іосифъ Волоцвій, Нилъ Сорскій въ особенности характеры для опредёленія русской жизни въ критическій моментъ вступленія древней Руси въ ея московсвій періодъ, когда окончательно падали старые автономическіе элементы и готовилось московское объединеніе государственное, церковное, обществевное и книжное; когда послё паденія Византійской имперіи и окончательнаго сверженія татарскаго ига, подъ вліяніемъ всёхъ этихъ факторовъ слагалось новое міровоззрёніе московской великорусской народности — съ высокимъ представленіемъ о русскомъ православів, о могуществё русскаго царя: мы видёли, какъ церковная жизнь и письменность дёйствовали на образованіе этого міровоззрёнія.

Вивств съ темъ эта письменность отражала состояние образования и настроение умовъ.

Господствующій тонъ мысли быль религіозный. Мы привели въ началё сравневіе, гдё аскетическіе подвижники древней Руси были поставлены въ параллель съ эпическими подвижниками, богатырями. Дёйствительно, въ этихъ инокахъ, предпривниавшихъ дёло личнаго спасевія въ тяжелой борьбё пустынножительства, особливо въ суровыхъ дебряхъ сёвера, и завоевывавшихъ себё широкое вравствевное вліяніе до самыхъ центровъ власти, была своя великая сила подвига: какъ эпическіе богатыри защищали русскую землю отъ нашествій поганой орды, такъ эти

## нилъ сорский.

.

вноки искали душевнаго спасенія, создавали святыни для руссваго народа. Въ мрачныя времена татарскаго ига, среди княжескихъ междоусобій в всеобщаго одичанія здёсь ставился нравственный идеаль, воторому въ большой мёрё принадлежить историческое значение въ вопросв національнаго объединения и въ образования лучшихъ сторонъ народнаго характера: эти святыни стали общими для всей разбросанной массы руссваго народа; этоть идеаль воспиталь многихь достойныхь дуятелей внутренней жизни русскаго народа отъ временъ Сергія Радонежскаго и Нила Сорского до Лихона Задонского и былъ залогомъ вравственныхъ стремленій среди полнтической и бытовой дикости... Но какъ эпическое богатырство съ одной первобытной, стихійной силой своей не въ состоянія было отравить наиболёе страшной опасности -- татарскаго нашествія, такъ и зд'ёсь, къ иноческомъ подвижничествъ, недоставало еще одной силы - силы просв'ящения. Оставалась неудовлетворенной глубовая потребность человической и народной природы-необходимость знанія, которое одно можетъ сдёлать жизнь лица и народа сознательной. Владъя только одностороннимъ и небогатымъ запасомъ внижности чужого происхожденія, старая русская образованность была ограничена тёспымъ кругомъ понятій, изъ котораго не было выхода. Привыкши въ слёпой вёрё въ письменный авторитеть, для нспытапія котораго не имъла средствъ, она впадала въ то преувеличение вившией обрядности, за которымъ забывалось самое содержаніе, и противодъйствовать этому были, наконець, безсильны даже такіе высовіе идеалисть, вакъ Нилъ Сорсвій; съ другой сторовы пробуждавшаяся потребность критики, при извѣстныхъ внёшнихъ возбужденіяхъ, вела опять въ преувеличенному, частію необузданному отрицанію, вакъ было въ ересяхъ XIV-XVI вѣка.

Значеніе указанныхъ явленій внутренней жизни русскаго общества конца XV и начала XVI въка разъяснится для насъ, если мы вникнемъ въ замѣчаніе историковъ, что съ одной стороны на политическихъ взглядахъ Іосифа Волоцкаго воспитался Иванъ Грозный, а съ другой "строгое ученіе Іосифа сдѣлалось достояніемъ той массы внижниковъ, которая полтора вѣка спустя послё него воспротивилась новшествамъ Никона", другими словами, стало достояніемъ раскола. Дъйствительно, вчитавшись въ писанія Іосифа Волоцкаго, мы будемъ уже приготовлены къ писаніямъ протопоца Аввакума.

Но до этого старой русской жизни нужно было пережить еще новые перевороты и испытанія.

Литературные труды Іосифа Волоцкаго еще не были до сихъ поръ собраны въ одно цёлое. Объ его жизни и дёятельности есть довольно значительная литература. Кромё исторій церкви Филарета, Макарія и др., см.:

--- Преп. Іосифъ Волоколамский. Проф. Казанскаго. М. 1847 (изъ Прибавлений къ "Творениямъ св. отцевъ").

— "Просвѣтитель" Іосифа Волоколамскаго, въ "Правосл. Собесѣдникѣ", 1859 (здѣсь между прочимъ собраны указанія на тѣхъ церковныхъ писателей, на которыхъ ссылается Просвѣтитель).

— Преп. Іосифъ Волоколамскій. Церковно-историческое изслѣдованіе придворнаго священника П. А. Булгакова. Спб. 1865.

— Два житія Іосифа изданы были Невоструевымъ: Житіе преп. Іосифа Волоколамскаго, составленное неизвъстнымъ. М. 1865; Житіе преп. Іосифа Волоколамскаго, составленное Саввою, епископомъ Крутицкимъ. М. 1865.

— И. II. Хрущовъ, Изслѣдованіе о сочиненіяхъ Іосифа Санина, преп. игумена Волоцкаго. Спб. 1868; разборъ, написанный Невоструевымъ, въ XII отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1869, и статьи Ор. Миллера: "Вопросъ о направленіи Іосифа Волоколамскаго", въ Журн. мин. просвѣщенія, 1868, и "Инквизиторскія вожделѣнія ученаго", въ "Зарѣ", 1869 (по поводу Невоструева).

— Терновскій, "Изученіе византійской исторіи и си тенденціозное приложеніе въ древней Руси". Кіевъ, 1875—1876, вып. II, стр. 126—155.

— Жмакинъ, "Митрополитъ Даніилъ и его сочиненія", въ "Чтеніяхъ" московскаго Общ. ист. и древн., и отдѣльно. М. 1881: двѣ первыя главы книги посвящены исторіи направленій Іосифа Волоцкаго и Нила Сорскаго.

— Артемій, игуменъ Троицвій. Изслѣдованіе свящ. Сергія Садковскаго, въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества исторіи и древностей, 1891, кн. IV.

— Просвътитель Іосифа Волоцкаго въ упомянутомъ изданіи. Казань, 1857; другія сочиненія разсъяны въ Древней россійской Викліоеикъ, въ московскихъ Чтеніяхъ, Памятникахъ старинной русской литературы, книгъ Хрущова и пр.

— О мнимомъ еретичествѣ моск. митрополита Зосимы, ⊖. М. И., въ "Р. Архивѣ", 1900, № 7.

О Нилѣ Сорскомъ см.: А. В. Горскій, въ "Прибавленіяхъ" къ Твореніямъ св. отцевъ: Отношенія иноковъ Кириллова-Бѣлозерскаго и Іосифова-Волоколамскаго монастыря въ XVI вѣкѣ (т. X, 1851).

— Шевыревъ, Исторія русской словесности. ч. ÌV. М. 1860, стр. 177—196; также въ "Потздкт въ Кирилло-Бълозерскій монастырь", М. 1850, ч. II.

— Въ исторіяхъ русской церкви—Филарета, Макарія, Знаменскаго, въ "Обзорѣ русской дух. литературы", того же Филарета.

— Упомянутыя сочиненія Хрущова объ Іосиф В Санин В, Жиакина о митрополить Даніил в.

-- Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ся глав-

нѣйшихъ дѣятелей (гл. XVI: Преп. Нилъ Сорскій и Вассіанъ кн. Патрикѣевъ).

— А. Правдинъ, Преп. Нилъ Сорскій и уставъ его скитской жизни, въ Христ. Чтеніи, 1877, январь.

— Главныя писанія Нила Сорскаго изданы были впервые въ "Исторіи росс. іерархіи", Амвросія, т. V, М. 1813, и въ отдѣльномъ оттискѣ, М. 1813, и послѣ; затѣмъ повторены въ изданіи Козельской Оптиной пустыни: "Преп. Нила Сорскаго преданіе ученикомъ своимъ о жительствѣ свитскомъ". М. 1849 и др.; "Преп. Нилъ Сорскій первооснователь скитскаго житія въ Россіи и уставъ его о жительствѣ скитскомъ съ приложеніемъ всѣхъ другихъ писаній его". Спб. 1864 (вновь: четыре пос́ланія Нила).

— Наиболёе подробное и обстоятельное изслёдованіе представляетъ книга А. С. Архангельскаго: Нилъ Сорскій и Вассіанъ Патрикѣевъ, ихъ литературные труды и идеи въ древней Руси. Историколитературный очеркъ". Спб. 1882 (часть первая; вторая не выходила), въ "Памятникахъ" Общества любителей древней письменности, XVI. Во введеніи см. и другія библіографическія указанія о предметъ.

Литература объ ереси стригольниковъ:

— Ник. Рудневъ, Разсужденіе о ересяхъ и расколахъ, бывшихъ въ русской церкви со времени Владиміра Великаго до Іоанна Грознаго, сочиненное по предложенію канцлера графа Румянцева. М. 1838, стр. 68—91.

— Въ исторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и др. — Костомаровъ, Св. русскія Народоправства. Спб. 1863. II, стр. 437 и д.; Русская исторія въ жизнеописаніяхъ. Спб. 1874. II, стр. 311 и д. (новгор. архієп. Геннадій).

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. V.

— Тихонравовъ, докладъ на 2-мъ Археологическомъ събздъ въ Петербургъ, въ декабръ 1871, весьма неисправно изданный въ "Трудахъ" събзда, вып. 2. Спб. 1881, протоколы, стр. 35—39.

— Веселовскій, Слав. сказанія о Соломоніз и Китоврасі. Спб. 1872, стр. 144—145; Опыты по исторіи развитія христіанской легенды, въ Журн. мин. просв. 1876, марть, стр. 115—116; апріль, стр. 351—360; 1877, февраль, стр. 237—239.

-- А. Никитскій, Очеркъ внутренней исторіи Цскова. Слб. 1873, стр. 228 – 231; Очерки внутр. исторіи церкви въ Великомъ Новгородѣ. Слб. 1879, стр. 146.

- В. Ө. Воцяновскій, Русскіе вольнодумцы XIV-XV вѣковъ, въ "Новомъ Словѣ", "1896, № 12, стр. 153—173 (докладъ въ Общ. люб. древней письм., янв. 1895; "Къ вопросу о происхожденіи ереси стригольниковъ и жидовствующихъ"; см. "Отчеть" Общества, 1895, стр. 23—25). Есть весьма полезныя указанія, но иное не доказано. Авторъ замѣчаетъ, что "способъ каяться землѣ (у стригольниковъ, въ XIV вѣкѣ), повидимому, сопровождался бичеваніемъ" (какъ у нѣмецкихъ крестовыхъ.братьевъ), и говоритъ затѣмъ, что "только такъ можно объяснить то мѣсто лѣтописи, гдѣ разсказывается о низверженіи Перуна въ Новгородѣ". Въ лѣтописи говорится: "онъ же (Перунъ) пловяще сквозѣ великій мостъ, верже палицу свою на мостъ, ею же бе-

89

with the first second

. . . . . .

Ś

•

4

المراجع والمحافظ

A CLU - 164 4.5 5

Ą

Ś

зумніи убивающеся утёху творять бёсомъ" (Собр. Лётоп. III, стр. 207). Далёе, объясняя названіе ереси, авторъ прямо считаетъ, что "стригольникъ" происходитъ отъ слова "стрёкати" и означаетъ: быюцій, бичующій, и что "замѣна буквы љ буквою и признается самымъ обычнымъ свойствомъ новгородскаго говора"; и полагаетъ, что только при такомъ толкованіи слова могутъ быть понятны слова стараго обличенія: "завистію бо стрѣкаеми, вы, стригольницы, возстаете на святителя и на поповъ"... Но все это весьма произвольно: какая связь съ палицей Перуна, если считать ересь занесенною отъ нѣмцевъ; гдѣ основаніе заключать, что слово имѣетъ такое происхожденіе? Какъ ни объяснялось прозвище относительно самой секты, объ ен начинателѣ Карпѣ въ источникахъ во всякомъ случаѣ сказано, что онъ былъ "художествомъ стригольникъ". И недоумѣніе нисколько не разрѣшается сопоставленіемъ двухъ словъ въ послѣдней цитатѣ: это, по мнѣнію автора, должна бы быть игра словъ, но ея не выходитъ.

Литература объ ереси жидовствующихъ:

- Карамзинъ, Ист. гос. Росс, т. VI, гл. IV.

-- Рудневъ, Разсужденіе и пр., стр. 92—171. О книгѣ Іосифа Волоцкаго онъ говоритъ какъ о "малоизвѣстной еще у насъ, но очень замѣчательной въ исторіи нашей церковной литературы", и въ первый разъ приводитъ изъ нея большія выписки.

- Въ исторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и др.

-- Костомаровъ, тамъ же, гдъ о стригольникахъ.

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. У.

-- Сервицкій, Опыть изслёдованія о ереси новгородскихъ еретиковъ или жидовствующихъ, въ Правосл. Обозрёніи, 1862, № 6--8.

— Иконниковъ, О культурномъ значени Византіи въ русской исторіи. Кіевъ, 1869, стр. 389–426.

— Въ названныхъ выше внигахъ Булгакова и Хрущова объ Іосифѣ Волоцкомъ; Никитскаго о церковной исторіи Новгорода; Жмакина, о митр. Даніилѣ.

— Н. Петровъ, О вліяній западно-европейской литературы на древне-русскую; въ Трудахъ Кіев. дух. акад. 1872, т. П.

— Пановъ, Ересь жидовствующихъ, въ Журн. мин. просв 1877, № 1-3.

— Грандицкій, Геннадій, архієп. новгородскій, въ Правосл. Обозрівнік, 1878, сент.; 1880, августь.

- Объ одномъ изъ главныхъ сотрудниковъ Геннадія по собиранію полнаго текста библейскихъ внигъ см. "Послѣдніе труды Л. Н. Майкова". Спб. 1900; здѣсь – "о Герасимѣ Цоповкѣ, русскомъ внижникѣ конца XV вѣка". Трудъ Геннадія былъ въ особенности вызванъ необходимостью борьбы противъ жидовствующихъ.

- В. Ө. Боцяновскій, указанная статья. И здёсь авторь думаль освётить темный вопросъ предположеніемъ о болёю тёсной, чёмъ до сихъ поръ думали, связи ереси съ западнымъ религіознымъ биюженіемъ того вёка, именно съ чешскими таборитами. "Достаточно. говоритъ г. Боцяновскій, — сравнить пункты ученія чешскихъ "еретиковъ" съ изложеннымъ выше ученіемъ русскихъ жидовствующихъ для того, чтобы сходство между тёмъ и другимъ, доходящее до полной



тождественности, сразу же бросилось въ глаза. Кромѣ того, предиоложение, что русские вольнодумцы находятся въ связи съ чешскими таборитами и пикардами, объясняетъ также и то, почему они получили название "жидовствующихъ". Причиной его могла быть та ветхозавѣтная обрядность, та еврейская внѣшность, которой придерживались и тв и другіе. Къ сожалёнію, у насъ нётъ данныхъ для того, чтобы настаивать на отожествленія русскихъ еретиковъ съ таборитами. Обличительныя сочиненія, направленныя противъ жидовствующихъ, на основания которыхъ мы только и можемъ судить о религіозной сторонъ движенія, получившаго названіе ереси, дають о ней слишкомъ неопредёленное понятіе. Почти несомнённымъ кажется намъ только то, что занятіе науками, изученіе классической литературы было базисомъ этого дииженія, что наши жидовствующіе, по крайней мврв большинство ихъ, были отпрысками западно-европейскаго гуманизма"... Для этого заключенія опять недостаеть более убедительныхъ локазательствъ.

Безъ сомнѣшія, остаткомъ литературы жидовствующихъ были книги указанныя А.И.Соболевскимъ въ докладѣ въ Общ. люб. др. письм. (Отчетъ о засѣданіи 5 марта 1899, приложенія: "Логика" жидовствующихъ и "Тайная тайныхъ").

Во-первыхъ, это — неболышая рукопись половины XVI вѣка, въ московской Синодальной библіотекѣ, въ "Указателѣ" епископа Саввы названная: "Метафизика на южно-русскомъ нарѣчіи". На дѣлѣ это логика, на языкѣ западно-русскомъ, и, можетъ быть, еще метафизика. Книга названа въ заглавіи: "Рѣчи Моисея Египтянина"; это — знаменитый Моисей Маймонидъ, ученый испанскій еврей XII вѣка, жившій долго въ Египтѣ и тамъ умершій въ 1205. Его труды переводились на латинскій языкъ, въ томъ числѣ и логика, изданная въ Венеціи 1550 (Voces logicae и пр.). Книга была повидимому учебникомъ, и издавалась между прочимъ съ нѣмецкимъ переводомъ. Старый русскій текстъ, по мнѣнію Соболевскаго, переведенъ прямо съ еврейскаго и написанъ языкомъ крайне невразумительнымъ. Арх. Геннадій (въ посланіи къ архіеп. Іоасафу, 1489) зналъ объ этой логикѣ.

"Тайная тайныхъ", по старъйшему списку половины XVI въка. находится въ Виленской публ. библіотекъ, № 222; средневъковое Secreta secretorum, по заключенію Соболевскаго, не было оригиналомъ нашего текста (но варіантомъ?). По языку, это памятникъ сходный съ "Логикой": языкъ текстовъ—западно-русскій со многими полонизмами, а также славянизмами. Переводъ сдъланъ, по мнѣнію Соболевскаго, или въ Западной Руси, или скоръе въ Руси московской людьми, недавно прибывшими изъ Руси западной (объ этой послѣдней книгѣ см. Вѣстникъ Археологіи и Исторіи, вып. XI, стр. 97—99).— Языкъ такъ называемой Псалтыри, переведенной съ еврейскаго въ 1464—1473 въ московской Руси крещенымъ евреемъ Өсодоромъ, совершенно отличенъ отъ языка обоихъ этихъ текстовъ.

Еще памятниковъ литературы жидовствующихъ былъ упомянутый выше, между отреченными внигами, "Шестокрылъ" (въ изслѣдованіяхъ В. Перетца о "Громникъ" и "Лунникъ"; см. еще Голубинскаго, Ист. церкви, т. II, 1, прим.).

# ГЛАВА ІУ.

# ВРОЖЕНІЕ XVI ВЪВА.-МАКСИМЪ ГРЕВЪ; ВАССІАНЪ ПАТРИВЪВВЪ.-ЗИНОВІЙ ОТЕНСКІЙ. — КНЯЗЬ КУРБСКІЙ.

Необходимость "просвещенія" для защиты самой церкви.—Призивъ Максина Грека.—Отношеніе русскаго просвёщенія въ занадному.—Ученая школа Максина Грека.—Труды въ Москвёз исправленіе книгь.—Гоненія.—Сочиненія Максима. Борьба іосифлянъ и "заволжскихъ старцевъ".—Князь-иновъ Вассіанъ Патрикъевъ:

Беседа Валаамскихъ чудотворцевъ.

Новыя ересп: Башкинъ, Косой.-"Истины показаніе" Зановія Отенскаго. Князь Курбскій,-Его значеніе политическое и литературное.

Внутренніе вопросы русской письменности конца XV-го н начала XVI вѣка захватывали такимъ образомъ и церковныя, и общественно-полнтическія пачала старой русской жизни. Это общественное броженіе, по складу міровоззрѣнія тѣхъ вѣковъ, вращалось па церковныхъ предметахъ и въ своихъ крайностяхъ выразилось ересями. Церковь, заключавшая тогда нанболже просвъщенныхъ людей, какихъ могло выставить общество, въ лицъ наиболёе вліятельных в деятелей возстала противъ сресей со всей своей энергіей, и несмотря на всѣ препятствія, ревнители достигли своей цёли — казней и заточенія еретиковъ. Но уже въ ту минуту послышались голоса совствиь иного рода - голоса, исходившіе отъ учителей безупречно святой жизни и напоминав**ш**іе объ истинныхъ требованіяхъ христіанскаго ученія, о братолюбін и терпимости въ заблужденію. Большого правтическаго значенія эти голоса не возъиміли; взяли верхъ "іосифляне", и весьма естественно, потому что вменно они были приверженцами стараго вонсервативнаго формализма, слёпого подчиненія авторитету вниги, не подвергаемой критическому анализу, и для большинства, воторое они собою представляли, было бы мало понатно то высовое христіанское чувство и то заявленіе о необходимой диательности разума, вавія высказываль Ниль Сорскій в

أشتت

его ученики, "заволжскіе старцы"... Броженіе запало, однако, глубоко. Мысль цёлаго ряда поколёній, воспитываемыхъ въ одномъ исключительномъ направленіи, стала искать выхода изъ недоумёній, какія возникали въ концё концовъ и которыхъ далеко не разрёшала внёшняя практика, существующій быть, обрядъ и книга. Казни и заточенія имёли свое устрашающее дёйствіе, но не заглушили движенія: прежніе дёятели сошли со сцены, но тё же условія жизни вызвали новыя проявленія такого же броженія, новыя ереси и новый отпоръ стараго порядка. Дальнёйшее движеніе не имёло такихъ рёзкихъ врайностей, какъ бывало въ концё XV вёка (по словамъ тогдашнихъ обличителей); но, быть можетъ, оно, хотя болёе умёренное, было болёе глубокое и сознательное. Выёстё съ тёмъ въ борьбу идей вмёшиваются новые мотивы. Необходимость защиты православія заставила думать о необходимости расширить наличное "просвёщеніе".

Сами церковные ревнители вынуждены были въ сознанію господствующаго невѣжества. Извѣстны жалобы Геннадія на недостатовъ даже людей, годныхъ въ попы, и просьбы въ великому внязю объ училищахъ, гдё учили бы "вонархати" (далёе не шли, кажется, и его собственныя желанія); и съ вонца XV въва особенно распространается "душевный гладъ и разума божія гладъ"; міряне и сами монахи начинають усиленно "пытать о въръ"; недоумънія разростаются все сильнье, наконецъ начивается и имъетъ большой успъхъ прямая ересь. Іерархія, какъ Геннадій, находила одно средство: "жечи да вѣшати" еретиковъ; ихъ дъйствительно жгли, уръзывали имъ языви, ссылали, по душевный гладъ не превращался. Самому духовенству недоставало просвъщенія — между тъмъ на очереди являлись все новые вопросы. Тавовъ былъ мотивъ, на которомъ основанъ былъ вызовъ Максима Грека. Съ другой стороны, понимание явной недостаточности просвёщенія въ средё церковныхъ книжниковъ и низменнаго уровня въ массъ грамотныхъ людей вызвало двятелей совсёмъ вного вруга -- таковъ былъ внязь Курбскій, въ писаніяхъ вотораго сказалась еще другая, чисто политическая сторона тогдашняго внутренняго движенія.

Мавсимъ Грекъ прибылъ въ Россію съ запасомъ тогдашней греческой учености; свою школу онъ прошелъ сначала дома, въ Греція, потомъ въ Италія, гдё былъ тогда разгаръ увлеченій классической древностью, такъ что онъ былъ нёсколько знакомъ съ тогдашнимъ направленіемъ умовъ и съ классическими изученіями. Князь Курбскій, бёжавшій въ Литву, но хорошо помнившій положеніе русской книжности и познакомившись съ

религіознымъ положеніемъ западной Руси, гдв противъ православія действовали католицизмъ и протестантство. -- увидёль наглядно слабость руссвихъ внижныхъ средствъ не только для этой борьбы, но и для элементарныхъ потребностей самого православнаго просв'ященія; уже въ зрізыхъ літахъ онъ старался пополнить пробълы своихъ знаній, стоявшихъ на обычномъ уровнѣ московскаго книжничества, и научился по-латыни, чтобъ имъть вовможность ближе познакомиться съ церковной литературой. Такъ сила вещей ваставляла знакомиться съ умственнымъ движеніемъ на Западѣ. Еще рапьше отрывочные отголоски западнаго раціонализма сказывались въ новгородскихъ сресяхъ; теперь являлась новая ступень знакомства съ западною литературой, --- хотя еще односторонняя в недостаточная: во всявоиъ случа становилось очевиднымъ, что русская умственная жизнь не можеть ограничиться тёми предёлами, въ воторыхъ, по мнёнію старыхъ книжнивовъ, была исчерпана вся божественная и человѣческая мудрость.

Въ вакомъ же отношения находилось въ дъйствительности русское просвёщеніе къ тому, что совершалось въ эти въка на Западѣ? Мы видѣли раньше его размѣры: это было накопленіе церковной внижности, большая масса воторой была получева готовою изъ южно-славянскаго источника и только часть была результатомъ собственнаго труда руссвихъ переводчивовъ: кромѣ догматичесваго ученія, признаваемаго неизмівнымі, оставался невзывнымъ и весь традиціонный вругъ застарвлаго и отсталаго среднев вковаго знанія --- тв же скудныя свёдёнія историческія, свёдбијя о природб, съ тбмъ же отсутствјемъ шволы, которан могла бы научить хотя основнымъ понятіямъ науви; въ сущности, внижникъ XVII въка ничёмъ не отличался отъ своего предка въ ХІ в'як' не только по характеру знаній, но нер'яко по самому ихъ объему, когда, напримъръ, понятія о природъ у обонхъ основывались на древнемъ "Шестодневъ", Ковьмъ Индивопловъ, Месодін Цатарскомъ и т. п. До него не коснулось все то движение, которое съ самаго начала среднихъ въковъ совершалось на европейскомъ Западъ. Единственное отношение въ Западу состояло въ ожесточенной ненависти въ "латинъ", ненависти, унаслѣдованной отъ грековъ, которые доставили и весь матеріаль для догматической борьбы съ католицизмомъ; отриданіе латины дошло до того, что она сочтена была "поганою" наравнь съ какимъ-нибудь язычествомъ или магометанствомъ; отъ нея отврещивались и, конечно, нельвя было что-нибудь взять отъ нея изъ опасенія, что можеть пинстать ся зараза; русскіе люди

### отношение въ западному просвъщению.

боялись иностранцевъ еще въ XVII столътік. Вмъстъ съ тъмъ, издавна заподозръно было то свътское мірское знаніе, которымъ руссвіе люди, повидимому, могли бы заимствоваться отъ запада. До самаго конца стараго періода держалось опасливое недовъріе въ этому знанію, въ первый разъ вычитанное у церковныхъ инсателей, когда отцы церкви первыхъ въковъ, въ борьбъ противъ сильнаго еще язычества, предостерегали върныхъ отъ "виъшнихъ философовъ", т.-е. не принадлежавшихъ въ церкви, а затъмъ "еллинская мудрость" приравнивалась къ языческому заблужденію, и самое слово "елливъ", означавшее античную Грецію, стало у насъ только синонимомъ языческаго, поганаго; и "еллинъ" былъ "треклятый".

На средневъвовомъ западъ это представление едва существовало только въ самую первую пору. При всемъ отрицании древняго язычества въ новомъ христіанствѣ, латинская литература издавна нвилась на Запада связующимъ ввеномъ съ образовательными преданіями влассическаго міра. Нов'яйшіе изсл'ядователи почти затрудняются говорить о "Возрожденіи" XV віва; прежное представление объ этой эпох в оказывалось все боле неточнымъ, потому что внимательное изученіе отодвигало все дальше въ глубь среднихъ вѣковъ первое возникновеніе античныхъ вліяній, --- къ концу среднихъ въковъ можно было говорить только о полномъ господствѣ Возрожденія, а не объ его началѣ. Пова на Западъ еще не знали даже подлиннаго гречесваго Аристотеля, его знали на латинскомъ языкъ изъ арабскаго и еврейскаго источника, и онъ бывалъ уже величайшимъ авторитетомъ схоластической философіи; въ монастырскихъ библіотекахъ храявлись древнія рукописи влассичесьнать писателей, и отсюда провикали уже въ литературу отголоски классической поэзія и фвлософія, и т. п. Но действительно, въ XIV – XV веве античныя вліянія распространились особенно могущественнымъ потовомъ, которымъ опредълилось, наконецъ, господствующее настроеніе европейской науки, а затвиз и литературы. Известно, какъ различными путами установилось это господство античнаго духа. Живая умственная двятельность на Западе, особенно въ ближайшемъ сосъдствъ греческаго міра, въ Италін, давно уже привлекала византійскихъ ученыхъ, которые переселялись въ Италію, ваходя здъсь усердныхъ учениковъ, вакихъ уже недоставало дома; ятальянцы отправлялись въ Константинополь и даже на азіатскій востовъ для собиранія греческихъ рукописей; съ начала ХУ въва и особливо послъ паденія Константинополя, Италія стала по преимуществу наслёдницей тахъ совровищъ древней

литературы, кавія хранились въ Византіи. Античныя вліянія охватили ученый в княжный міръ Италін, а затвиъ и другихъ странъ западной Европы, съ невиданною прежде силой, что в заставило говорить о Возрождении. Новые изслёдователи, цовидимому, ограничивають прежнее представление о значении гуманизма XV-го въва въ судьбахъ европейской образованности, такъ какъ античные элементы встръчали уже подготовленную почву въ самостоятельно развевешихся стремленіяхъ европейской мысли; во всякомъ случав увлечение античнымъ миромъ соединялось съ развитіемъ духа вритиви, который уже вскоръ сказался въ необычайныхъ успёхахъ науви. Классическія изученія уже въ XVI въвъ были представлены грандіозными памятниками науви. Уважемъ нёсколько хронологическихъ дать, которыя наглядно представять положение европейскаго просвещения въ конце XV-го и въ первой половинъ XVI въка, сравнительно съ тъмъ, что внали тогда русскіе книжники.

Наиболье пировое развитие Возрождения совершалось въ Италін, и столицею его была Флоренція, гдъ внаменитыми повровителями влассическихъ изученій были Козьма и Лоренцо Медичи (послёдній умеръ въ 1492). Лоренцо собраль при своемъ двор' цёлый кругъ знаменнтыхъ ученыхъ и писателей, какъ Анджело Полиціано, Марсиліо Фичино, Пиво Мирандола, Луиджи Пульчи. Ближайшими предшественнивами этихъ дъятелей Возрожденія были ученые греви, поселявшіеся въ Италіи и пересаждавшіе сюда преданія своей науви; тавовы были: Эмманунль Хризолорась (ум. 1415), Өсөдөрь Газа (ум. 1474), Георгій Трапезунтский (см. 1484), Георгий Гемисть Плетонъ, первый проповёдникъ платоновской философіи; послё паденія Константинополя прибыле еще Калиникъ, Халкондилъ, Ласкарисъ и др., которые пріобр'ятали ревностныхъ учениковъ. Итальянскіе послідователи ихъ искали на востокъ, въ Малой Азіи, на островъ Крить, древнихъ рувописей, и дъйствительно вывезли въ Италію Платона, Ксенофонта, Діона Кассія, Страбона, Лукіана, искали и находили рукописи въ Германіи. Изобрътеніе внигопечатанія послужно снльнымъ рычагомъ для распространенія древнихъ пнсателей, и опять Италія принадлежить знаменитое имя ученаго яздателя Альда Мануція (Мануччи) въ концъ XV въка.

Изъ Италіи гуманизмъ быстро распространяется въ другихъ странахъ западной Европы. Франція въ концѣ XV и въ XVI столѣтін представляетъ рядъ именъ, славныхъ въ исторін науки: таковы были: Бюде (1467—1510), Лефевръ Этапльскій (Faber Stapulensis, 1440—1537), Казобонъ, Сомезъ (Salmasius), Ска-

### отношение въ западному просвъщению.

знгеръ и въ особенности два Этьенна, Робертъ и Генрихъ (Robertus и Henricus Stephanus). Въ Англіи въ первой половний XVI вйва были уже извъстные гуманисты Колеть (ум. 1519), духовное лицо и врагъ схоластиви и обскурантизма, и Томасъ Морусъ, авторъ столь извъстной "Утопіи". Голландія имъла своихъ гуманистовъ, какъ Гергардъ Гротъ, Оома Кемпійскій, хотя мистикъ (1380--1472), Вессель (1419-1489), Агрикола (1443-1485), и въ особенности знаменитый Эразмъ Ротгердамскій (1467-1536). Въ Германіи особеннымъ распространителемъ гуманистическаго направленія былъ Конрадъ Цельтесъ (1459 --1508), Рейхлинъ (1455-1522) и др. Въ 1516 году вышли уже знаменитыя "Письма темныхъ людей".

Создавался новый міръ понятій, который овончательно удалялъ средневъковое міровоззрівніе в начиналъ новую исторію европейской мысли и самаго общества. На мёсто схоластическаго преданія становилось свободное вритическое изслёдованіе, и старыя формы жизни, а съ нею литературы, смёнялись новыми настроевіями, гдё возникали новыя стремленія научныя, новые поэтические вкусы, новые идеалы нравственные и общественные, - и все съ большею силою выступали требования личной и общественной самодёятельности и свободнаго изслёдованія. Старый свладъ жизни не уступалъ давняго авторитета безъ борьбы, которая идеть и до настоящаго времени; но въ области преданій совершались неодолямыя завоеванія науки. Печать расширяла вліяніе литературы на громадный вругь читателей, какого прежде не существовало. Географическія отврытія, воторыя исходнии изъ понятій, совсёмъ непохожихъ на средневёковыя, удаляле эти послёднія, какъ фактами доказанную нелёпость. Въ ХУ въвъ Регіомонтанъ (1436-1476) былъ предшественникомъ Коперника (1473-1543), котораго система была въ наувъ однимъ изъ величайшихъ событій. Возбужденіе умовъ отразилось громаднымъ переворотомъ и въ судьбахъ римской церкви: гуситство XV въка завершилось въ началъ XVI-го реформаціей. Критическая мысль пріобрѣтала господство во всѣхъ отрасляхъ знанія: мы имѣли случай указывать, что въ XVII, даже въ XVI въкъ начинается научное издание и изслъдование, между прочимъ тёхъ памятниковъ, которые у насъ принимались еще съ полною непосредственностью средневъвкового преданія.

Очевидно, что между этимъ преданіемъ, которое еще нераздѣльно господствовало въ нашей письменности, и духомъ изслѣдованія, который становился все болѣе жизненной потребностью западной европейской мысли, лежала цѣлая пропасть.

нст. р. лит. т. Ш.

ÿ

ł

. v. m. -----

<sup>· ·</sup> 

Этотъ духъ изслъдованія былъ бы у насъ непонятенъ; научная сторона движенія оставалась недоступной. Жизнь заявляла, однако, свои требованія. Россія была все-таки въ сос'яствѣ съ этимъ Западомъ; возникали все болѣе близкія отношенія политическія и цервовныя. Въ эпоху паденія Византіи, между прочимъ со стороны самяхъ грековъ, являлась мысль о соединения церквей; послѣ взрыва реформаціи, католицизмъ надѣялся вознаградить свои потери пріобрътеніями на Востовъ, имъль уже нъвоторые успѣхи въ западной Руси и дълалъ попытки пропаганды въ самой Москв'я, которой нужно было защищаться и обличать; потребности государственной жизни вызывали необходимость въ западномъ знанія и искусствахъ; отголоски европейской науки заходили въ русскую книгу; полагнютъ, что пронивали в отголосви западнаго церковнаго броженія, въ видъ ересей. Но предстояло почти еще два въка опытовъ и колебаній для того, чтобы образовалось болве опредвленное сознание необходимости европейской науки и ся органическаго введенія въ жизнь. Мы не удивимся, что это сознание пріобрѣталось такъ медленно, если вспомнемъ, что черезъ другіе два вѣва послѣ начала Петровсвихъ преобразований научное изследование еще не иметъ своего настоящаго, признаваемаго, права въ нашей наукъ и литературъ.

Наконецъ, внутренніе вопросы русской жизни, какъ они выразились въ броженіи ересей, въ спорѣ о монастырскихъ имѣніяхъ и т. д., — вогда еретики "изпревращали" священныя книги, именно псалтирь, когда различныя свидѣтельства "божественныхъ писаній" противопоставлялись, — требовали участія болѣе глубокаго знавія, чѣмъ какое имѣлось на лицо. Понадобился ученый человѣкъ надежный: выбранъ былъ святогорецъ.

# Вызовъ святогорца послѣдовалъ въ 1515 году. Въ мартѣ этого года великій князь Василій Ивановичъ послалъ къ проту Асонской горы и всѣмъ ея игуменамъ, духовнымъ старцамъ и инокамъ, чтобы они прислали съ его людьми, Василіемъ Копиломъ и Иваномъ Варавинымъ, "изъ Ватопета монастыря старца Саву переводчика книжново на время, а тѣмъ бы есте намъ послужили, а мы ожъ дастъ Богъ, его пожаловавъ, опать въ вамъ отпустимъ".

Эта просьба рисуеть положение вещей. Въ русскомъ царствъ не находилось "переводчика книжнаго", на котораго можно было бы положиться — въ какомъ-то случившемся книжномъ дълъ. Желание великаго князя было удовлетворено не вполиъ. Послать

## максимъ грекъ.

старца Саву было пельзя, потому что "господинъ Сава" былъ старецъ многольтній и немощенъ ногами, тавъ что не могъ выдержать путешествія, но витесто него посланы были трое другихъ и въ числа вхъ старецъ Максимъ. Полагають, что просьба была въ то же время направлена въ патріарху вонстантинопольскому, который также заботился о прінсканів способнаго человѣка. Въ отвѣтной грамотѣ съ Афона игуменъ Ватопедскаго монастыря, извъщая московскаго митрополита Варлаама объ отпускъ въ Россію Максима Грева, вакъ человева весьма ученаго, прибавляеть однаво: "но убо языка не въсть руссваго, развъ греческаго в латынскаго". Это противоръчіе съ просьбой именно о , переводчикъ" (какимъ не могъ быть Максимъ, по незнанію русскаго языка) объясняють тёмъ, что гревя, именно патріархъ. им вли въ виду свои соображения: судя по дальн вйшимъ двйствіямъ Мавсима Грева, отъ него ожидалось, что онъ будетъ вообще заботиться въ Москвѣ объ внтересахъ порабощенной Греція, противодъйствовать стремлевіямъ папъ подчинить себъ русскую церковь, и разузнать: не было ли бы возможно возстановление прежняго вначения константинопольской патріархии въ русской церкви? Максимъ Грекь имълъ общирныя свъдънія въ церковной литературъ, зналъ положение дълъ на западъ и въ Грецін, самъ былъ горячимъ греческимъ патріотомъ; ему недоставало знанія русскаго языва, но съ Аеона писали въ Москву: "надћемъ же ся, яко и русскому языку борзо навыкнетъ" и вибств съ нимъ отправили еще несколькихъ монаховъ -грева, болгарина и руссваго, быть можетъ, въ предположении, что они стануть его помощниками въ переводахъ. Въ Москвв, какъ увидимъ, нашлись однако свои помощники.

Годъ рожденія Максима Грека ненявістенъ. Полагають, чтоонъ родился около 1480 года. "Рожденіе его отъ Арты града (въ Албанін), — говорить одно сказаніе объ его жизни: — отца же Мануила и матере Ирины, христіанъ, грековъ, философовъ". Въ другомъ сказаніи онъ названъ воеводскимъ сыномъ, а названіе его родителей "философами" должно обозначать, что это были люди образованные. Въ своемъ "исповіданіи православной віры", Максимъ говорить о себі: "грекъ бо азъ, и въ гречестви земли и родився и воспитанъ и постригся въ иноки". Но воспитаніе его не ограничилось Греціей. Повидимому еще юношей онъ отправился, для довершенія своего образованія, въ Италію. Греческая литература была въ упадків; люди съ научными интересами уходили въ Италію, самъ Максимъ замізчаеть, что въ его время науки въ Греціи "совершенно угасли и дошли

до посл'вдняго дыханія"; для истинной науви, особливо посл'в паденія Константинополя, самимъ грекамъ приходилось отправляться въ Италію. Новъйшіе біографы Максима полагали, что онъ учился, вромъ Италіи, еще въ Парижъ, даже въ Испавіи 1); но горавдо вёроятнёе, что ученіе ограничилось только Италіей, особенно во Флоренціи и въ Венеціи, потому что о Парижѣ въ его сочиненіяхъ говорится только по слуху. Объ Италія, въ отношения своей науки, онъ сохранилъ самыя лучшия воспоминанія; въ "Повёсти страшной и достопаматной о совершенномъ иноческомъ жительствъ" онъ говоритъ о мужахъ, "добродътелію житія и премудростію многою украшенныхъ, у нихъ же азъ, зёло юнъ сый, пожихъ лъта довольна", -- это было вменно въ Италіи <sup>2</sup>). Въ другомъ сказаніи ("о священномъ образѣ Спаса Христа, его же называють Уныніе") онъ упоминаеть, что слышаль его въ юности въ Италія: "азъ такову пов'ясть пріяхъ отъ достовърныхъ мужей (въ) италіянехъ, у нихъ же живый время довольно, юнъ еще сый, мірскаго житія держася<sup>43</sup>). И въ другихъ случаяхъ онъ упоминаетъ о томъ, чему быль "слышатель и самовидецъ" въ Италін-во Флоренціи, Венеціи, Миланъ, Ферраръ: онъ зналъ Анджело Полиціано (ум. 1494); въ Венеців онъ звалъ званснитаго Альда Мануція: "философъ добре хытръ", воторый хорошо зналъ по-римски и по-гречески; Максимъ "въ нему часто хаживалъ книжнымъ дёломъ", когда самъ былъ еще молодъ, "въ мірскихъ платьяхъ". Вообще его заботой было учиться у нарочнтыхъ учителей; онъ "многа и различна самъ прочеть писанія, христіанска же и сложенна вибшними мудрецы, и доволну душевную пользу оттуду пріобрёлъ". И действительво, онъ цитируетъ поэтовъ, какъ Гомеръ и Гезіодъ; философовъ, -кавъ Писагоръ, Сократъ, Платонъ, Аристотель, Эпикуръ; историковъ, какъ Оукидидъ, Плутархъ н т. д.; писатели церковные были извёстны ему, конечно, ближе, чёмъ русскимъ начетчивамъ, потому что онъ зналъ эту литературу въ источнивахъ и умёль отличить подливное оть подложнаго.

Въ Парижѣ, какъ мы замѣчали, онъ, вѣроятно, не былъ 4); но онъ слышалъ о парижскихъ школахъ и былъ о нихъ очень высоваго мивнія. "Царизія градъ, — разсказываеть онъ, — есть нарочить и многочеловъченъ въ Галліехъ, яже нынъ глаголются



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. въ вазанскомъ изданін Максима Грека, часть І, стр. 5. <sup>3</sup>) Тамъ же, стр. 178. <sup>4</sup>) Тамъ же, III, стр. 129. III. <sup>4</sup>) Хотя Курбскій говорить, что Максимъ Грекъ былъ "ученикъ славнаго Іоанна Ласкаря, учащеся отъ него въ Паризін философін". Думаютъ однако, что Максимъ Грекъ ногъ учиться у него въ Венецін.

#### максимъ грекъ.

Франза, держава велія и преславна и богатящи безчисленными благими, ихъ же первое и изрядное есть, еже отъ философскихъ и богословскихъ догнатъхъ наказание же и тщание, туне<sup>1</sup>) подзема всёмъ вкупё рачителемъ сицевыхъ изрядныхъ ученій, вазателемъ бо сицевыхъ ученій оброки <sup>9</sup>) обильны даются во вся лёта отъ царскихъ сокровящъ; по многому любочестію царствующаго тамо и его же имать желанію о словесномъ художествѣ, тамо обрящеши всявое художество не точію нашего благочестиваго благословія и философія священныя, но и впѣшняго наказанія всяческая ученія въ совершенно достиженіе свое руководяща рачителя своя, ихъ же множество многочисленно зъло, яко же слышахъ отъ нъвихъ; отвсюду бо западныхъ странъ и съверсвихъ собираются въ предреченомъ великомъ градъ Парисіи желаніемъ словесныхъ художествъ не точію сынове проствишихъ человъкъ, но и самъхъ, иже въ царскую высоту и болярскаго и вняжеского сана: овъхъ убо сынове, овъхъ же братія, овъхъ же внучата и инако сродники, ихъ же кождо, время довольно во ученияхъ прилъжно упразднився, возвращается во свою страну, преполонъ всякія премудрости и разума, и есть сицевый украшение и похвала своему отечеству, совѣтникъ бо ему есть предобръ и представитель искусенъ и спослёшникъ ему добрёйшій во вся, елика потребна ему будетъ"<sup>3</sup>). Онъ видълъ въ этомъ высовій прим'връ, достойный подражанія.

Но особенно памятна ему была во Флоренціи личность знаменитаго Савопаролы. "Флоренцыа градъ, — разсказываетъ онъ, есть прекраснёйшій в предобрейшій сущихъ въ Италін градовъ, ихъ же самъ видёхъ; въ томъ градѣ монастырь есть мниховъ, отчина глаголемыхъ по-латински предикаторовъ, еже есть божінхъ проповёдниковъ; храмъ же священныя сея обители святъйшаго апостола и евангелиста Марка получивъ призирателя и представителя. Въ сей обители игуменъ бысть нёкій священный вновъ, Іеровимъ званіемъ<sup>4</sup>), латининъ и родомъ и ученіемъ, преполонъ всявіа премудрости и разума богодохновенныхъ писаній и внѣшняго наказанія, сирѣчь философіи, подвижникъ презѣленъ и божественною ревностію довольно украшаемъ"... Максимъ разсказываеть, какъ Іеронниъ, разжегшись ревностію божіею, сталъ пропов'вдовать жителямъ того города и возымълъ на нихъ такое дъйствіе, что множество людей, возлюбивши его кръпкія и спа-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. дарожъ, безилатно. <sup>2</sup>) Жалованье. <sup>3</sup>) Тамъ же, III, стр. 179-180. <sup>4</sup>) Савонарода.

сительныя ученія, отступило отъ своихъ пороковъ; но зато твиъ больше враждовала противъ него другая половина жителей; не устрашаясь этого, Іеронимъ продолжалъ свои обличенія "жесточайшими словами", такъ что его стали называть еретикомъ, потому что обличения свои онъ распространялъ даже на самого "священнаго" ихъ папу. Разсказавъ о томъ, что навонецъ Іеронимъ былъ осужденъ, какъ поридатель римской церкви, и сожженъ выёстё съ другими двумя священными мужами. Максимъ Грекъ говоритъ: "Таковъ конецъ житію преподобныхъ онъхъ тріехъ инокъ и таково имъ возмездіе о подвивъ, яже за благочестіе отъ непреподобнвишаго ихъ папы Алевсандра, - тогда бв Александръ, иже отъ Испаніи, иже всявниъ неправдованіемъ и влобою превзыде всякого законопреступника<sup>1</sup>). Авъ же толико совътенъ бывати неправеднымъ онъмъ судіамъ отстою <sup>2</sup>), яко в привладоваль бы убо ихъ 3) съ радостію древнимъ защитителемъ благочестію, аще не быша латыня вірою, ту же бо ревность древнимъ теплъйшу за славу Спаса Христа и за спасеніе и исправленіе върныхъ позналъ есмь въ преподобнёхъ онъхъ иноцёхъ, --- не отъ иного слышалъ, но самъ ихъ видёвъ и въ поученіихъ ихъ многажды прилучився, не точію же ту же древнимъ ревность за благочестие познахъ въ нихъ, но еще и ту же ниъ премудрость и разумъ и искуство богодохновенныхъ писаній и внъшнихъ познахъ въ нихъ, и множайше инъхъ въ Іеронимъ, иже на два часа, есть когда и больши, стоя на съдалищъ учительномъ 4), видящеся изливая имъ струя учительна преобильно, не книгу держа и пріемля оттуда свидівтельства повазательна своихъ словесъ, но отъ сокровища великіа его памяти, въ ней же совровень быль всякь богомудрень разумь искуства святыхь писаній".

Онъ спѣшитъ, однако, оговориться, чтобы похвалу Іеронныу не приняли за одобреніе самой латинской въры (дальше увидимъ, что онъ легко могъ опасаться подобнаго перетолкованія):

"Сія же пишу не яко да покажу латынскую въру чисту, совершену и прямоходящу во всъхъ, —да не будетъ во мив таково безуміе, — но да яко покажу православнымъ, яко и неуправомудренныхъ у латынехъ есть попеченіе и прилѣжаніе евашгельскихъ спасительныхъ заповёдей и ревность за въру Спаса Христа, аще и не по совершенному разуму, якоже глаголетъ божественный

- <sup>3</sup>) Сравниль бы этихь трехъ ниоковъ.
- 4) На казедръ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это быль известный Александрь VI Борджіа.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е.: я такъ далекъ отъ согласія съ этими неправедными судьями.

### МАКСИМ'Ь ' ГРЕКЪ.

Павелъ апостолъ о неповоривыхъ іюдеехъ: свидътельствую бо имъ. яко божню ревность имуть, а не по совершенному разуму: сипе и латыне, аще и во многихъ соблазнилися, чюжа нѣвая в странная ученіа приводяще, отъ сущаго въ нихъ многоученнаго едлинсваго навазаніа прельщаеми <sup>1</sup>) но и не до конца отпадоша въры и надежди и любви, яже во Спаса Христа, его же ради во святымъ его заповъдемъ уставляютъ прилъжно иноческое ихъ пребываніе сущія у нихъ мнихи, ихъ же единомудренно и братолюбно и нестяжательно и молчаливо и безпечально и востанливо во спасенію многихъ, подобаеть и намъ подражати, оа не обрящемся ихъ вторія"<sup>2</sup>).

Таковы были школа и юношескія впечатлёнія, которыя, какъ видимъ, остались у Максима на всю жизнь. Его дальнъйшія писанія увазывають, что онъ дъйствительно до значительной стецени овладбаз пріемами тогдашняго филологическаго знанія; но онъ не сдѣлался гуманистомъ въ тогдашнемъ итальянскомъ смыслѣ: въ самой Италія могущественный противовёсь этому направленію онъ нашель въ ученіяхъ Савонаролы. Этоть восторженный проповёднивъ, увлекавтій за собою массы, сильно подёйствовалъ и на молодого грека, который бывалъ въ толпъ его слушателей; то поражающее действіе, какое производиль Савонарола, явилось для Максима Грека живымъ идеаломъ христіанской проповъди въ средъ испорченнаго общества, - какимъ, между прочных, и русское общество того въка представлялось для самихъ русскихъ церковныхъ моралистовъ. Это впечатлёніе поддержано было потомъ многолътнимъ пребываніемъ на Асонъ. Религіозная ревность, какую нѣкогда возбудняъ въ немъ Савонарола, нашла вдъсь свою новую шволу: Ватопедская обитель, въ которую онъ вступилъ, была особенно богата книгами и, въроятно, здъсь въ особенности Максимъ пріобрѣлъ свои общирныя знанія въ церковной литературь. Онь совершаль также и другіе труды авонскаго подвижничества: въ позднъйшемъ посланіи къ митрополиту Макарію онъ вспоминаетъ, что, по повелѣнію свонхъ преподобныхъ отцовъ въ Ватопедѣ, онъ былъ посылаемъ "по мялостыню", "свѣтло проповѣдалъ православную вѣру". Къ тому времени, когда онъ былъ посланъ въ Москву, это былъ уже сложившійся характеръ ученаго богослова, неповолебимаго ревнителя въры, а также горячаго греческаго патріота, для котораго надежды на

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отрицаніе тогдашилго увлеченія классицизмомъ. <sup>2</sup>) Не окаженся вторыми посяй нихъ, не отстаненъ отъ нихъ. Тамъ же, 111. отр. 194—203: ср. здёсь же описаніе латинскаго монашества, стр. 184 и сявд.

возрождение отечества заключались въ ту минуту въ поддержаніи православія и авторитета греческой церкви (патріархів).

Если представить себѣ человѣва тавого характера въ средѣ тогдашней руссвой жизни, где онъ долженъ былъ встретить какъ различнаго рода "нестроенія", такъ въ особенности крайне низкій уровень внижнаго образованія, то можно было бы впередъ ожидать, что при всемъ благочести онъ долженъ былъ придти въ различныя тяжвія столкновенія со своей новой средой. Такъ и случилось.

Онъ прибылъ въ Москву не темъ книжнымъ переводчивомъ, вавого тамъ ожидали; поэтому въ Москвѣ повидимому думали сначала, что онъ пришелъ за милостынею, какъ приходили уже греки и авонскіе старцы: въ лётописи записано, что старцы отъ Асонской горы припли бить челомъ о милостынѣ <sup>1</sup>). Максимъ принять быль великимъ княземъ в митрополитомъ Варлаамомъ съ большою честью. Великій князь показалъ Максиму, какъ человъку ученому, свою библіотеку, въ которой было множество греческихъ внигъ, и она поразила Максима своимъ богатствомъ: "вся Греція, — говорить онъ, — не имъетъ тавого богатства, ни Италія". Эта библіотека, — для разысканія которой предпринимались недавно археологические поиски (впрочемъ, напрасные) въ Кремлѣ, -- составилась, вѣроятно, изъ внигъ, отчасти собранныхъ древними внязьями, отчасти вывезенныхъ въ Москву изъ Рима съ греческою царевною Софіею; отчасти, наконецъ, изъ внигъ, приносимыхъ различными пришельцами изъ Греціи. Въ этой библіотев' находилась и толковая Псалтирь, воторую поручено было перевести Максиму Греку. Такъ какъ онъ "мало разумвлъ" тогда церковно-славянскій языкъ, то въ помощники ему дали Дмитрія Герасимова и Власія, а писцами — монаха Сергіева монастыря Сильвана и Михаила Медоварцева. Дмитрій Герасимовъ былъ по своему времени ученый человъкъ: онъ учился въ Ливонін, зналъ латинскій и немецкій явыки, не однажды бываль въ чужихъ краяхъ по дипломатическимъ порученіямъ, между прочимъ въ Римѣ сообщалъ свѣдѣнія о Россіи Павлу Іовію<sup>2</sup>), и оставиль нёсколько русскихь сочинений; Власій также бываль въ посольствахъ, былъ посреднякомъ въ сношеніяхъ съ Герберштейномъ, сообщалъ свъдънія о Россія Іоанну Фаберу <sup>3</sup>). Дмитрій

<sup>1</sup>) Coóp. Járon., VI, crp. 261.
 <sup>2</sup>) Paul. Iovius, Libellus de Legatione Basilii magni principis Moschoviae ad Clementem VII. Pont. Max, in qua situs Regionis antiquis incognitus, Religio gentis, mores, et causae legationis fidelissime referuntur. Roma (1525) # др. над.
 <sup>3</sup>) Joann Fabri, Ad Serenissimum. Principem Ferdinandum Archiducem Austriae. Moscovitarum juxta mare glaciale religio. Basileae, 1526.

Герасимовъ тавъ писалъ въ одному дьяву о своей работъ съ Максимомъ Грекомъ: "Нынѣ, господине, Максимъ Грекъ переводить Псалтирь съ гречесваго толковую вел. внязю, а мы съ Власомъ у него сидимъ перемѣияяся: онъ сказываеть по-латиньсви, а мы свазываемъ по-русски писаремъ; а въ ней 24 толковника". Трудъ перевода занялъ годъ и пять мѣсяцевъ, и едва ли не въ цервый разъ въ русской нисьменности переводъ обставленъ быль совнательными вритическими пріемами. Толкованіе въ Псалтири было сборное, и такъ какъ толкователи въ различныхъ случаяхъ не сходились одинъ съ другамъ, то Мавсимъ Гревъ прибавиль къ своей работъ особое послание къ великому виязю, которое было бы и введеніемъ къ самой книгь: Максимъ далъ историческія свёдёнія о толкователяхъ, указалъ ихъ различныя направленія в степень православія, потому что нёкоторые изъ нихъ были признаны еретиками; переводъ былъ труденъ, какъ по самому переложению греческаго языка на церковно-славянский, такъ и но неисправности вниги, --- на устранение этихъ затрудиений переводчикъ полагалъ "прялежаніе превеліе"; но въ нѣкоторыхъ местахъ оставилъ вавъ было, "где ниже отъ внигъ, ниже отъ себе умыслити нивося цъльбы возмогохомъ". Уже при этой первой работь ныкоторые изъ участниковъ ся высказывали недовъріе въ исправленіямъ Максима Грева <sup>1</sup>); поэтому онъ приводить примёры своихъ поправовъ и считаеть нужнымъ увёрить, что рувоводился "не дервостію, ниже гордостію, но ревностію лучшаго со всемъ прилежаниемъ и любовию истины". Конечно,--замѣчаетъ онъ скромно, --- внига требовала бы болѣе исвуснаго переводчива, и въ его работѣ могутъ встрѣтиться недостатви по человвческой немощи, и онъ просилъ у читателя снисхожденія,--но все-тави думалъ, что для настоящаго сужденія объ его трудъ нужны люди свёдущіе: "аще будуть оть сильныхъ въ разсуждения греческаго гласа, глубоко разумнаго, еще граматичными художествы в риторскою силою вооружени будуть довольнь".

Великій князь передаль трудь Максима на разсмотрёніе митр. Варлаама, и черезь нёкоторое время митрополить явился къ великому князю со всёмь соборомъ и клирикъ несь новопереведенную Псалтирь: церковныя власти отозвались о книгё съ великими похвалами и называли ее "источникомъ благочестія". Князь почтилъ трудившагося не только великими похвалами, но и "сугубою мядою". Затёмъ онъ отпустилъ спутниковъ Максима въ Святую гору, пославши съ ними богатую милостыню, но Мак-

<sup>1</sup>) Нерідко простымъ грамматическимъ или удалявшимъ явныя несособразности.

сима удержалъ, имѣя въ виду воспользоваться имъ для другихъ трудовъ. Еще до окончанія Псалтири Максимъ Гревъ совершиль несколько другихъ работь по поручению митрополита: это были новые переводы разныхъ священныхъ книгъ, церковныхъ правиль; по порученію великаго князя, онъ пересматриваль вниги богослужебныя. Онъ ванимался опять съ помощью переводчиковъ, съ которыми говорилъ "латинскою бесбдою": и здъсь онъ опять нашелъ важныя ошибки, въ которыхъ искажалась, наконецъ, самая христіанская догматика. Впослёдствін, много лёть спустя. Мавсимъ не однажды говориль объ этомъ книжномъ исправлении, которое уже вскоръ навлекло ему ожесточенную вражду со стороны людей, воспитавшихся въ слёпой вёрё въ букву писаній, хотя бы въ спискахъ онѣ были изуродованы <sup>1</sup>). Ену пришлось оправдываться передъ цёлымъ соборомъ, по обвиненіямъ въ порчв книгъ и даже въ ереси: онъ подвергся осужденію отъ русскихъ іерарховъ, былъ заточенъ и даже лишенъ причастія, вакъ настоящій еретикъ. Онъ пишетъ: "Богъ, иже всъхъ Содётель и Господь единъ, вёдый сердца челов'яческая, предъ нимъ же нъсть тварь не явлена ни едица, но вся обнажена и объявлена предъ нимъ, свицътель вамъ благовърнъйшимъ отъ мене недостойнаго инока Максима святогорца, яко ничто же по лицемфрію, ли чрезъ уставъ 2) богодохновенныхъ отецъ, ниже пишу, ниже въщаю въ вашему благовърію, ниже лаская вамъ, ави желая получити славу нёкую привременную и отраду оть лютыхъ, въ нихъ же одержимъ есмь лютъ 18 лътъ; но убо божественною ревностію жегомъ, о немъ же возбраневъ есмь нъвими, служити Богу же и вамъ, въ нихъ же силенъ есмь благодатію Христовою, глаголю же въ преводѣ и исправленіи книжнемъ, ово же и опахаемъ <sup>3</sup>) не мало, о немъ же нѣцыи, не въмъ что ся случивше вмъ, враждебнъ во мнъ имущимся, еретика мене называютъ и богодохновенныя книги растязвающа, а не правяща, иже и слово воздадять Господеви 4), яко не точію возбраняють таковому богоугодному дёлу, по зане въ сему в мене бъднаго, неповинна суща, клевещутъ и ненавидятъ, аки еретика, и чрезъ всякого закона 5) христіанскаго отлучають пречистыхъ даровъ Христовычъ, но о сущемъ убо во мнѣ я

See.

\*) Т.-е. нарушая всякій залонъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. именно: "Инока Максима Грека слово отвѣщательно о исправленія книгъ русскихъ" и другое "Слово отвѣщательно о книжномъ исправленія", въ ка-занскомъ издавін, III, стр. 60—92; и другія статьи по поводу различныхъ текстовь церковныхъ книгъ.

Т.-е. нарушая уставъ.
 Т.-е. угрызаемъ.

<sup>•)</sup> Т.-е. дадуть отвѣть.

### максимъ грекъ.

соблюдаемомъ исповъдани православныя въры довольна вамъ во увѣреніе писанная мною въ ливеллѣ<sup>1</sup>) моего отвѣта. А яко не порчю священныя книги, яко же клевещуть мя враждующів мя всуе, но прилъжнъ и всявимъ вниманіемъ и божінить страхомъ и правымъ разумомъ исправливаю ихъ, въ нихъ же растлёшася ово убо отъ преписующихъ ихъ ненаученыхъ сущихъ и неискусныхъ въ разумъ и хитрости граматикийстви, оно же и отъ самѣхъ исперва сотворшихъ внижный преводъ, приснопамятныхъ мужей, речеть бо ся истина: есть нъгдъ неполно разумъвшихъ силу еллинскихъ рвчей и сего ради далече истины отпадоша, еллинска бо бес бда много и неудобь разсуждаемо имать различіе . толка реченій, и аще вто недовольнь и совершенны научился будеть яже граматвків, и півтики, и риторіи, в самыя философія, не можетъ прямо и совершенно ниже разумѣти писуемая, ниже преложити я на инъ языкъ".

Въ другомъ Словѣ онъ объясняетъ, что въ исправленіяхъ его неть никавого ущерба для святыхъ русскихъ чудотворцевъ, воторые возсіяли въ русской землё и которымъ онъ самъ поклоняется; но они не изучали различія язывовъ, и не удивительно, что оть нихъ утанлись нёкоторыя нужныя исправленія. Имъ дано дарованіе исцізленій и дивныхъ чудесъ, а другому, хотя и грізшному, дано разумѣніе языковъ; и это не удивительно, если нѣвогда и скотина безсловесная, вразумленная божимъ мановениемъ, ногла оцъломудрить многоразумнаго старца. Преподобнымъ русскимъ чудотворцамъ не прибудетъ никакой досады отъ книжнаго исправленія, какъ нёкогда древнимъ святителямъ и мученикамъ не было нивавого поношенія или досажденія оть происходившихъ послё исправленія святого писанія Ветхаго Завёта, сдёланныхъ Симмахомъ и Өеодотіономъ, Акилою и Лукіаномъ, пресвитеромъ антіохійскимъ, когда изъ нихъ каждый исправлялъ пропущенное прежнимъ переводчикомъ. "Но и объ этомъ довольно, потому что протявъ влевещущихъ на меня напрасно я вовражаю передъ праведнымъ и богоразсуднымъ архіереемъ Вышняго. Потому что, если что будетъ сказано хорошо и правильно-благодареніе Вогу, учащему челов'вка разуму; если же неть, то по прочтеніи этого Слова, разорвавъ бумагу, брось въ огонь, а меня худоумнаго благоизволь поучать святительски, а вытств и отечески "<sup>2</sup>). Въ томъ же Словъ Максимъ объясняетъ противъ своихъ влеветниковъ, что онъ вовсе не извращалъ святыя писанія, а только удаляль непохвальныя описи (ошибкв), происходившія

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ книжкѣ, libellus.
 <sup>2</sup>) Тамъ же, III, стр. 89-91.

или отъ незнанія, забывчивости и невниманія "древнихъ приснопамятныхъ преводнивовъ", или отъ великой грубости и небреженія переписывавшихъ<sup>1</sup>).

Тавъ писалъ онъ послъ бъдствій, имъ уже испытанныхъ. Исправленія Мавсима съ самаго начала навлевали ему враговъ. Какъ послѣ, во второй половинѣ XVII столѣтія, исправленіе богослужебныхъ внигъ при Нивонъ цълой большой массъ народа повазалось уничтоженіемъ самой в'вры, тавъ и теперь благочестивые люди, призывшие считать въру въ обрядъ и буввъ, приходили въ ужасъ отъ нововведенія: по старымъ неисправленнымъ внигамъ спасались чудотворцы; какъ спастись по новымъ книгамъ, по которымъ еще нивто не спасался? Утверждали, что Максимъ унижалъ русскихъ чудотворцевъ, какъ онъ и упоминаеть въ приведенномъ Словѣ.

Проживши несколько лёть въ Москвё, Максимъ Грекъ успѣлъ достаточно понять среду, въ воторой онъ находился, в усвлевно просился домой на Авонъ. Его, однаво, не отпусвали; одинъ изъ его русскихъ пріятелей, Беклемишевъ Берсень, объяснилъ ему, что его и не отпустятъ: "а и не бывати тебъ отъ насъ". На вопросъ Максима, за что великому князю его не отпустить, Берсень отвѣтиль: "держить на тебя мнѣнье<sup>2</sup>),-пришелъ еси сюда, а человъкъ еси разумной, и ты здъсь увъдалъ наша добрая и лихая, и тебѣ тамъ пришодъ все свазывати". Берсень былъ правъ: Максимъ Гревъ не увидалъ больше своего отечества. Съ 1525 года начинаются его б'ядствія, воторыя не кончились до его смерти...

Содержание сочинения Максима Грека было излагаемо не однажды. Большая доля его трудовъ, частью переводныхъ посвящена объяснению священнаго писания, и затемъ состоить изъ длиннаго ряда догматико-полемическихъ сочиненій — противъ іудеевъ, язычниковъ (обличение "еллинской прелести", т.-е. греческой мнеологія), магометанъ, противъ "армянскаго зловърія", противъ римскихъ католиковъ (здъсь, между прочимъ, также противъ "звъздозрънія") и лютеранъ; далье, сочиненія нравоучятельныя — по поводу различныхъ явленій тогдашней русской жизпи; сочиненія по поводу исправленія церковныхъ книгъ, объясненія нівоторыхъ молитвъ и обрядовъ, обличенія различныхъ суевърій и аповрифическихъ сказаній; наконецъ небольшія за-

States a



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ біографія максяма, г. Иконниковъ слишкомъ преувеличилъ предположеніе о порчё старыхі нашихь книгь еретиками; гораздо больше действовали общія условія русской книжности, которыя им'яль въ виду Максимъ и которыя укази-ваеть самъ авторъ (стр. 22, 114, 119 и др.), <sup>2</sup>) Соми ввается относительно тебя.

### максимъ трекъ.

мътви историческия и филологическия. Не касаясь догматическихъ сочиненій Максима, зам'ятимъ, что его полемическіе труды совпадали вполнъ съ интересами того времени, вогда происходили разнаго рода столкновенія съ иновърными исповъданіями. Для исторія русской жизня особенно важны дальнійшіе его труды, гдв обычныя представленія того времени вызывали его объясненія и обличенія. Масса фантастичеснихъ легендъ и суевърій наполняла религіозное міровоззръніе тъхъ въковъ: эти легенды и суевърія были общимъ достояніемъ средневъвового Востока и Запада, но въ то время, какъ на Западъ развитіе школы, а затёмъ настоящей науки давно ограничило яхъ вліяніе и оставляло за ними лишь значение поэтическаго миса, у насъ, при крайнемъ недостатвъ знаній, онъ входили въ составъ самой въры. Правда, эти легенды и суевърія давно запрещались статьею о ложныхъ книгахъ, но это были запрещенія голословныя и мало убъдительныя. Максимъ Грекъ относится къ подобнымъ произведеніямъ съ великимъ негодованіемъ, но и съ доказательствами въ рукахъ: онъ изобличаетъ апокрифическія сказанія кавъ нелёпость, воторая опровергается священнымъ писаніемъ, а также и здравымъ смысломъ.

Другимъ важнымъ интересомъ времени былъ вопросъ о монастырскомъ владёніи селами. Максимъ Гревъ, при его высовомъ пониманія иноческой жизни, естественно сталъ на сторонё того мнёнія, которое раньше было высказано у насъ Ниломъ Сорскимъ и заволжскими старцами. Онъ посвятилъ этому предмету особое сочиненіе въ видё разговора между любостяжателемъ и нестяжателемъ и самъ принимаетъ сторону послёдняго <sup>1</sup>).

Какъ будто ученикъ Савонаролы сказался въ одушевленныхъ призывахъ къ истинному христіанскому житію и въ обличеніяхъ господствующей неправды и насилія. Однажды Максимъ изображаетъ аллегорическую картину царства, подверженнаго всѣмъ бѣдствіямъ по небреженію властителей. "Шествуя по пути жестоцѣ и многихъ бѣдъ исполненнѣмъ, обрѣтохъ жену, сѣдящу при пути и наклонну имущу главу свою на руку и на колѣву свою, стонящу горцѣ и плачущу безъ утѣхи, и оболчену во оцежу черну, якоже обычай есть вдовамъ женамъ, и окрестъ бѣша звѣри, львы и медвѣди, и волцы и лиси. И ужасохся о странномъ ономъ и незначаемомъ срѣтеніи; обачс дерзнувъ приступихъ въ ней и еже: миръ тебѣ, о, жено, прирекъ ей, спрошахъ ея,

109

Ç.

and the subscription of the second

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Инока Максима Грека стязаніе о извёстномъ ниоческомъ жительствё. Лица же стязующихся: Филовтимонъ да Актимонъ, спрёчь любостяжательный да нестяжательный".

да речетъ ми: кто убо есть и каково имя ей, и чесо ради при нуствиъ семъ пути сванть, и кая вина плача и скорби есть? Она же, тяжко воздохнувши, отвёщала мий, глаголющи: вскую труды даети мий, о путниче? молю тя, премини мене молчаніемъ; моя бо безгодная не тохмо неудобь сказаема суть, но и отнюдь ненсцвльна отъ человъковъ; не ищи убо слышати свхъ, ви единъ бо успёхъ будеть ти отъ слышанія сихъ, паче же сопротивное въ бѣдахъ себе ввергнеши: въ прочниъ бо многимъ монмъ невсцёльнымъ безгодіемъ правящів вынё мене отъ многія ихъ жестости, ниже мало общеполезное совътование примають доброхотныхъ ихъ, еже и паче иныхъ прозябшихся въ нихъ страстей, мене убо неключных и поругаему сотворили, себе же самвхъ удобь плёняемыхъ повазали (оть) живущихъ оврестъ ихъ". Неизвъстная жена совътовала путниву идти мимо, не сврашивать ея и не говорить объ ней: "да не сія писанію предана бывши тобою, напасть нёкую и ненависть возденснуть на тя отвращающимися истины и поучение старческое ненавидящими, еже, паче всякаго вного градскаго недугованія, конечную наводить погибель человическимъ начальствомъ и властемъ", -- это было больное м'ясто Максима Грека. Неизв'ястная жена, наконецъ, свазала свое имя: она представляла собою "Царство" (Basileia), воторое страждеть оть злыхъ и неразумныхъ властителей, не исполняющихъ божественнаго повеления... Мавсимъ заставляетъ аллегорическую жену припоминать эти божественныя повелёнія в скорбѣть, что нѣтъ у нея великаго Самуила, съ дерзновеніемъ ополчившагося противъ Саула; нътъ Назана, исцълившаго "благовозненною притчею" царя Давида; нъть Ильи и Елисея, нъть Амвросія чуднаго, не убоявшагося высоты царства Өеодосія Веливаго, нътъ Василія Великаго, нътъ Іоанна, "великаго и златаго языкомъ"... (II, стр. 313-337).

Въ другой разъ онъ пишетъ: "Словеса, аки отъ лица пречистыя Богородицы въ лихоимцамъ и сквернымъ, всякія злобы исполненнымъ, а каноны всякими и различными пѣсньми угожати чающимъ". Богоматерь говоритъ человѣку, что часто воспѣваемое ей: "радуйся", тогда только будетъ ей благопріятно, когда она увидитъ, что человѣкъ на дѣлѣ исполняетъ заповѣди Христа, отступится отъ всякой злобы, неправеднаго хищенія, какимъ онъ предается, "испивая мозги убогихъ", ничѣмъ не отличаясь отъ скиоянина и отъ хрисгоубійцъ, хотя и хвалится врещеніемъ. "Ты же, аки свинія всякого студодѣянія несытнѣ насыщаяся, и аки хищнякъ волкъ, хищая чужая стяжанія и бѣдныя вдовицы лихоимствуя и всячески изобилуя и обливаемъ дѣлы беззакон-

#### максимъ прекъ.

ными, аки христоненавистникъ татаринъ зернію нграя, и упиваяся, и гусльми всегда и п'ясньми свверными наслаждая себя блудно, божіяго страха отринувъ отнюдь отъ мысли своя, благоугодити ли мниши множествомъ каноновъ и стихёръ, высовимъ воплемъ мп'я воспёвая" (стр. 241—244). Она грозитъ грёшнику будущимъ судомъ.

Наконецъ, онъ пишетъ слово о томъ, какія ръчи сказалъ бы епископъ тверской <sup>1</sup>) въ Творцу послё страшнаго пожара въ Твери (въ 1537) "и како отв'ящаетъ ему боголипни всъхъ Господь, имъ же и внимати подобаеть со страхомъ и верою нелиценърною". Епископъ скорбитъ и недоумъваетъ, за что постигло ихъ несчастіе, вогда они постоянно совершали божественныя службы съ врасногласнымъ пеніемъ, съ светлошумными коловоламы, украшали иконы золотомъ, серебромъ и драгоцвеными каменьями. и несмотря на все это, постигъ ихъ божій гибвъ и всеядный огонь истребилъ всю врасоту и доброту. На это Господь вротвимъ гласомъ отвѣчалъ: "чесо ради, о человѣцы, неблагодарственно и всуе влевещете на праведный мой судъ? и должны суще ваятися мий, о нихъ же предо мною бевстудно согрѣшаете всегда: вы наниаче прогниваете моя утробы, доброгласныхъ пиний и воловоловъ шумъ предлагающе мнѣ, и многоцѣнное ивонъ украшение и различныхъ миръ благоухания, яже аще приносите ми отъ завонныхъ снисканій и праведныхъ трудовъ вашихъ, и правою мыслію, явоже и Авель древле, и любезна ми та, и на нихъ призрю, и божественными дарованіи воздарую васъ; праведенъ бо воздарователь Азъ, не оставляю безо изды ниже чашю студеныя воды. Аще ли же отъ неправедныхъ и богомерскихъ лихвъ, лиховманія же и хищенія чюжихъ витній сія приношаете ин. человъцы, не точію возненавидить я душа моя, аки смвпана слезами сироть и вдовиць умиленныхъ и кровин убогняъ, но еще и вознегодусть ва вась, аки недостойна правдв и человъволюбнъй мысли моей приносящихъ, да или зъльнымъ огнемъ вытреблю я, или свисомъ въ расхищение издамъ, яво же и иныхъ, иножае лучшихъ васъ людехъ, равн'й же вамъ беззаконновавшехъ піянствы, гордостію, лиховыствы, студодвянія всяваме, по моему праведному гибву, попустихъ содбятися". Онъ напоминаеть о внезапной погибели "велеславнаго и велесильнаго царства греческаго". "Поминайте, каково боголѣпное пѣніе, вкупѣ со свётлошумными колоколы и благовонными миры, совершашеся тамо богатно мив, по всв дни, еликаже пвнія всенощная духов-

111

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Подъ его властию былъ Максимъ Грекъ въ одно изъ своихъ заточений.

#### ГЛАВА IV

ныхъ праздникъ совершахуся, и преподобная торжества, какія же красоты и высоты предивныхъ храмовъ тамо мнѣ создавахуся, и въ нихъ елики сокрывахуся апостольскія и мученическія мощи обильно источаютъ источники исцъленій, елицы же сокровища горнія премудрости и разума всяческаго тамо скрывахуся, но ничимъ же она ихъ пользоваша; понеже убога возненавидѣша, и сира убиша, пришельца же и вдову, якоже есть писано" (II, стр. 260 — 276).

Вмёстё съ поученіями Нила Сорскаго, это было самое рёшительное отрицаніе того обрядоваго благочестія, въ которомъ громадное большинство заключало всю свою вёру и все христіанство.

Максимъ Грекъ постоянно указывалъ необходимость ученія: овъ съ увлеченіемъ описываетъ западныя школы, которыя знальпо собственному опыту и по разсказамъ, и конечно желалъ, чтобы хотя нѣчто подобное было въ Московскомъ царствѣ. Но здёсь, папротивъ, онъ постоянно встрёчался съ крайнимъ невъжествомъ. Въ переводахъ священныхъ внигъ онъ находилъ грубыя ошибки, которыя считаль невозможнымъ оставлять безъ исправленія. Судьями его собственныхъ работь въ этомъ отношенія онъ признаваль только людей, знающихъ "грамматикію", - такахъ людей было тогда очень немного... Онъ самъ въроятно готовъ бы былъ работать для такой школы, но его поставили въ такое положение, что работа была невозможна. Онъ хотёлъ по крайней мёрё сволько возможно помочь этому круглому невёжеству, и въ его сочиненіяхъ мы читаемъ слёдующій совёть "о пришельцахъ философихъ", въ которомъ сказывается странное и жалкое положение вещей:

"Понеже, — пишетъ Максимъ, — мнози обходятъ грады и земли овы убо куплею, овы же художествомъ всякимъ и ремесломъ, ини же и книжнымъ искусствомъ, или греческимъ, или латынскимъ, еже есть римскимъ, и овы убо совершени суть, овы же исполу, ини же и отнюдь не вкусивше художнаго въдънія книжнаго, рекше грамотійскаго и риторскаго и прочихъ чюдныхъ учительствъ еллинскихъ, обаче хвалятся въдъти вся, корыстовати желающе и кормыхатися, — праведно разсудихъ оставити вамъ, господамъ моимъ, мало срокъ <sup>1</sup>) списанныхъ мною еллинскимъ образомъ мудрымъ на искушеніе всякаго, хвалящагося. Аще нъвто по моемъ умертвія будетъ нъкто пришедъ къ вамъ, нже аще возможетъ привести вамъ срокъ тѣхъ, по моему преводу, имите въры ему: добръ есть и искусенъ; аще ли не умъетъ совершенно превести, по моему преводу, не имите, въры ему, хотя и тмами

<sup>1</sup>) Несколько строкъ.

112

хвалатся и первёе вопросите его: коею мёрою сложени суть сроки тін, и аще речеть: вройскою и елегійской мёрою, истинень есть; аще рцыте ему: коликами ногами <sup>1</sup>) обоя мёра совершается? и аще отвёщаеть, глаголя: яко иройска убо шестію, а елегійска пятію, ничто же прочее сомнитесь о немъ, предобръ есть, пріимите его съ любовію и честію, и елико время у васъ жити произволяеть, жалуйте его нещадно, и егда же хощеть возвратитися во свояси, отпустите его съ миромъ, а силою не держите у себе таковыхъ; нёсть бо похвально, пиже праведно, но ни полезно земли вашей, яко же и Омиръ глаголеть премудрый, законополагая страннолюбію: лёпо есть, рече, любити гостя у насъ живуща, а хотяща отънти — пустати".

Къ этому приложены были греческіе стихи, переводъ которыхъ долженъ былъ служить экзаменомъ, а затёмъ приложенъ самый переводъ (III, стр. 286—289).

Наконець, какъ мы говорвли. Максимъ остался греческимъ патріотомъ, а также упорнымъ защитникомъ главенства константинопольской патріархіи надъ русскою церковью. Въ посланіи въ великому князю Василію Ивановичу, которое било вытств объясненіемъ и введеніемъ въ переводу толковой Псалтири, Максимъ проситъ наградить его сотрудниковъ, а ему самому позволить возвратиться въ Святую Гору, гдё ихъ (Максима и пришедшую съ нимъ братію) издавна ждутъ и гдѣ онъ самъ долженъ совершить свои иноческія об'вщанія "предъ Христомъ и страшными ангелы Его, въ день постряженія нашего". Онъ проснаъ отпустить его во Святую Гору и по другой причини: "да и тамо (на Асонѣ и въ. Грецін) сущимъ православнымъ явлена будуть нами, елива видбхомъ, нарочитая и царская твоя исправленіа; да уразуміють оть нась и тамо пребывающій бідній христіяне, яко выбють еще царя не о языцехъ товмо безчисленныхъ в о иныхъ множайшихъ удивленіа и слышаніа достойныхъ парски изобилующа, но яко правдою и православіемъ и нарочитѣ и превысочайте паче всъхъ прославленъ есть, яко Константину и Өеодосію веливимъ уподобитися мощи, имъ же и твоя держава послёдующи, буди намъ нёвогда царствовати, отъ нечестивыхъ работы свобоженымъ тобою" (II, стр. 317-318).

Поставление руссвихъ митрополитовъ безъ участия и утверждения константинопольскаго патріарха Максимъ Грекъ считалъ незаконнымъ по его ръзкому выражению — "самочиннымъ и без-

нст. р. лит. т. н.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отопами. Дёло въ томъ, что Максимъ написалъ нёсколько греческихъ стихова, съ русскимъ переводомъ, и указываетъ, какъ проэкзаменовать по нимъ "пришельцафилософа".

чиннымь"; онъ тщетно довскивался грамоты патріарха, которая предоставляла русской церкви это право самостоятельнаго избранія и посвятиль особыя сочиненія защить главенства греческой церкви (III, стр. 154—164).

Максимъ не былъ отпущенъ въ Святую Гору и оказался въ ловушкъ, какъ объяснялъ ему Берсень. Отсюда начались и его бъдствія. Человъвъ такихъ достоинствъ, такихъ общирныхъ знавій и такой ревности въ церковпому исправлевію быль слишкомъ ръдкимъ явленіемъ, и съ самаго начала онъ привлевъ въ себъ внаманіе: суровыя обличенія уже вскор'в создали ему недоброжелателей, а съ другой стороны в преданныхъ друзей, которые, однаво, не въ силахъ были чёмъ-нибудь ему помочь. Въ его взглядахъ, которые мы видъли отчасти въ перечислении его трудовъ, было много такого, что могло возбуждать только вражду въ духовныхъ властяхъ школы Іосифа Волоцкаго: митрополить Варлаамъ былъ въ нему расположенъ, но смѣнившій его мнтрополить Даніняь быль чистый іоснфлянинь, и отношеніе въ Максных Греву измѣнилось. Съ другой стороны взгляды Мавсима Грека внушали горячее сочувствіе въ вругу людей, которые хранили преданія Нила Сорсваго; самымъ ревностнымъ и вліятельнымъ изъ ихъ среды былъ названный нами раньше князь-инокъ Вассіанъ Патривъевъ, въ то время еще сильный расположеніемъ великаго князя. Къ Максиму Греку приходяло и много другихъ людей, одни "спираться о внижномъ", другіе поговорить и о предметахъ политическихъ. Въ числъ послъднихъ былъ упомянутый Бевлемишевъ-Берсень и дьявъ Өедоръ, по тогдашнему Жареный. Берсень быль близвимь человёвомь при Өедьва, Иванъ III; теперь онъ былъ въ опалъ и, какъ на слъдствін оказалось, въ разговорахъ съ Максимомъ осуждаль велинаго внязя в тогдашнее правление. На судъ, въ которому привлеченъ былъ и Максимъ, довазано было преступление Берсеня в Жаренаго: Берсеню отрубили голову, Жареному уръзали язывъ. Мавсинъ быль посажень въ тюрьму, а затёмъ собрань быль соборь, на воторомъ присутствовали великій внязь съ своими братьями, митрополить и другія церковныя власти, старцы изъ многихъ монастырей, бояре, внязья, вельможи и воеводы. Соборъ обсуждаль церковныя вины Максима Грека, нашелъ ошибки въ исправления книгъ, призналъ въ этомъ сретичество и въ концов концовъ сослалъ Максима въ Волоколамский монастырь подъ начало тамошникъ старцанъ-iосифлянамъ: это были готовые враги, и по слованъ Курбсваго Максимъ здёсь "много претерпёлъ многолётнихъ в тяжкихъ ововъ и многолётняго заточенія въ прегорчайшихъ тем-

ницахъ". Между прочимъ, ему запрещено было писать кому бы то ни было и, кажется, у него отняли его греческія вниги. Это было въ 1525 году, а въ 1531 Максимъ Грекъ подвергся новому соборному суду. На этотъ разъ обвиненія были многочисленнѣе: за Максимомъ нашлись новыя преступленія, между прочимъ, политическія, — послёднія на первомъ соборь не были выставлены, вёроятно потому, что въ то время это находили неудобнымъ по тогдашнимъ обстоятельствамъ; несмотря на запрещеніе, Максимъ писалъ посланія, опять занимался переводами, въ которыхъ открылись новыя ереся и т. д. Послёдовало новое осужденіе: Максимъ былъ сосланъ въ тверской Огрочь мопастырь.

Біографъ Мавсима Грева, стараясь выяснить ходъ этого дёла, думаеть, что у собора не было предвзятой вражды въ Максиму, что по тогдашнему времени обвиненія, выставленныя противъ него, были действительно серьезныя обвинения. Но прежде всего, Максимъ давно уже просилъ, чтобы его отпустили на родяну; въ просьбѣ ему было отвазано. Не мудрено, что захваченный насиліемъ, онъ не переставаль носнться съ этой мыслью, и ему случалось говорить на эту тему съ находившимся тогда въ Москвъ турецвимъ посломъ, - это былъ соотечественникъ Максима, гревъ Скиндеръ. Турецвій посолъ хотёлъ, какъ говорили, поднять турецкаго царя на Москву, и Максима обвиняли, что онъ, зная объ этомъ, не донесъ; въ вонцъ концовъ его самого обвиняли, что онъ, сидъвши въ воловоламсвой тюрьмв, хотелъ поднимать на Россію турецваго султана. Другія обвиненія бывали тавже довольно фантастическия. Самъ біографъ признаетъ, что нравы и понятія того въка, независимо отъ самыхъ фактовъ двятельности Мавсима Грева, овазали вліяніе на ришеніе его судьбы. Преступленіемъ были уже одни разговоры съ Берсенемъ. Въ судебномъ дълъ записаны показанія велейника Мавсима. Онъ говоряль: "Колн въ Максиму придуть Токмакъ, Василій Тучковъ, Иванъ Даниловъ, Сабуровъ, князь Ондрей Холиъской и Юшка Тютинъ... в насъ тогды Мавсимъ и вонъ не выгоняетъ; а воли къ нему придеть Берсень, и онъ насъ вышлетъ тогды всёхъ вонъ, а съ Берсенемъ сидитъ долго одинъ на одинъ". Обвинения его внижныхъ исправленій, какъ еретическихъ, поражаютъ глубиной невъжества. По поводу одной ошибки, которая найдена была въ его первыхъ переводахъ, онъ объяснилъ, что ошибка принадлежить не ему, а его сотруднивамъ, потому что самъ онъ въ то время еще недостаточно понималь русскій языкь; ему твиь не менње была приписана ересь. Въ другомъ случат такая же ересь была взведена на него, когда онъ во время работы велблъ

Digitized by Google

8\*

своему писцу Медоварцеву зачервнуть нёскольво строкъ въ богослужебной книгь. Медоварцевъ, выросшій на почтеніи въ буквь. пришелъ въ ужасъ, и говорилъ послё на соборѣ, что, вычервнувъ двё строки, онъ остановился: "дрожь мя великая поимала, и ужасъ на меня напаль"; Мавсимъ самъ вычервнулъ остальныя строви и, по мнёнію тупоумнаго Медоварцева, зачеркнуль великій догмать премудрый". Въ большую вину поставлено было Максиму его мевніе о главенствъ греческаго патріарха, хотя онъ объясняль, что тщетно исваль той грамоты, которая утверждала бы самостоятельность русской церкви. Забыты были всв заслуги Максина, или не хотвли ихъ понять; не приняты объясненія возможноств ошибовъ отъ забывчивости или утомленія; поставлены въ вину монастырскія сплетни, напр., когда однажды въ Волоколамскомъ монастырѣ онъ сказалъ своямъ надсмотрщикамъ: "азъ вѣдаю все вевдѣ, гдѣ что дѣлается", или когда іосифляне обвиняли его, что онъ "волшебными хитростьми еллинскими писалъ водками на дланвхъ своихъ, и распростиралъ длани свои противъ великаго внязя, также и противъ иныхъ многихъ поставлялъ, волхвуя".

Впослёдствін, когда свергнуть быль (въ 1539) самъ митрополять Данінль, в сослань въ Воловоламскій монастырь. Мабсимь Гревъ писалъ ему примирительное послание: она заявлялъ опять, что никогда онъ ве мудрствовалъ, ни писалъ о православной въръ хульно и лукаво, что вакія-либо ошибки произошли не по ереси или лукавству, "но по нъкоему всяко случаю, или по забвенію, или по скорби, смутившей тогда мою мысль. или ничто излишнему винопитію, погрузивши мя, написашася тогда тако, не точію же просто отвъщахъ тогда, но еще и ницъ падъ трижды предъ священнымъ соборомъ вашимъ, прощенія просихъ, о нихже по невѣдѣнію описался; преподобство же ваше, не вѣмъ что о мнѣ совѣтовавше, вмѣсто прощенія и милости, оковы паки дасте ми, и паки азъ заточенъ, и паки затворенъ и различными озлобление озлобляемъ". Въ другомъ послания, въ митрополиту Макарію, онъ пишетъ опять о своихъ трудахъ для православной ввры, "вашей и моей", просить о разришения ему причастія, вотораго онъ лишенъ уже семналцать лёть (!) "не вёмъ чесо ради"; и упоминаетъ, что никогда въ своей прежней жизни не привелось ему испытать такихъ бъдствій: "нигдъ же въ узы виадахъ, ниже въ темницахъ затворенъ быхъ, ниже мразы и дымы и глады уморенъ быхъ, елика стучишася здё мнв" 1).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) II, стр. 365, 570. Обстоятельное освёщеніе суда надъ Максимомъ и соедяненнихъ съ нимъ отношеній сдёлано г. Жмакинымъ: "Митрополитъ Данінлъ", въ главъ о борьбъ Данінла съ заволжцами.

Послёдніе годы жизни Мавсима Грева были, кажется, однимъ томленіемъ въ заточенія. Напрасно просили объ его освобожденія и отпущении въ Святую Гору и авонская братія, и константинонольский патріархъ отъ своего имени и отъ имени патріарха іерусалимскаго и цёлаго собора митрополитовъ и епископовъ, заивчая, что если царь не отпустить Мавсима, то "самому Богу погрубить и патріарховь богомольцевь своихь осворбить", --- и патріархъ антіохійскій. Самъ Максимъ обращался съ просьбами въ митрополиту Макарію и наконецъ въ царю Ивану Васильевичу, но всв просьбы были безуспётны: самъ митрополитъ не могъ помочь Максиму и писалъ: "узы твоя цёлуемъ, яко единаго отъ святыхъ, пособити же тебѣ не можемъ"; онъ послалъ ему только "денежное благословение". Причина, по которой не отпускали Максима Грека, была, безъ сомнёнія, та самая, какую лёть за тридцать передь тёмь указываль Берсень. Справедливо замёчено было, что ходатайства патріарховъ могли только повредить Максиму, указывая, какое придавалось ему значение. Москва всегда боялась, чтобы вноземцы не узнавали, что въ ней творятся. Въ послѣдніе годы участь Максима была, однако, нѣскольво облегчена. Митрополить Маварій разрёшиль ему причастіе и посвщеніе церкви. Въ 1553 г., по просьбѣ нѣкоторыхъ бояръ и троицваго игумена Артемія, Максимъ Гревъ былъ переведень на житіе въ Троицкую лавру, гдѣ въ томь же году посътилъ его царь Иванъ Васильевичъ. Въ 1554 г. его приглашали на соборъ, собравшійся по поводу среси Башкина; но онъ отвазался, думая, что в его примѣшиваютъ въ этому дѣлу. Въ 1556 году онъ умеръ.

Несмотря на всё гоненія, Максимъ Грекъ пользовался у лучшихъ современниковъ великимъ усаженіемъ. Къ нему обращались за книжнымъ наученіемъ и правственнымъ совѣтомъ; сама власть и іерархія, хотя угнетавшія его, признавали важность его совѣтовъ, и справедливо замѣчено было, что многія мысли Максима Грека были повторены на Стоглавомъ соборѣ, — хотя не всѣ. Такъ, соборъ остался защитникомъ монастырскихъ имѣній и въ цѣломъ стоялъ за укрѣпленіе стараго преданія, все-таки недостаточно понявъ то требованіе критическаго знанія писаній и уваженія къ наукѣ, какое заявлялъ Максимъ Грекъ.

Сочиненія Максима Грека уже въ XVI столятіи были широко распространены. Впослёдствій уваженіе къ нимъ все больше возростаетъ. Въ XVI вёкё великимъ почитателемъ его писаній былъ князь Курбскій; его ученикомъ называется Зиновій Отенскій, извёстный ревнитель православія и обличитель ереси Өео-

досія Косого. Въ XVII въкъ его трудами пользуются Захарій Копыстенскій въ полемикъ противъ латинства, Смотрицкій въ работахъ по славянской грамматикъ; патріархъ Адріанъ ставилъ переводы Максима Грека въ примъръ, какъ образцовые. Его считали связымъ мужемъ, преподобнымъ.

Значеніе Максима Грека въ судьбахъ древней русской письменности и образованія было двойственное. По своему харавтеру и школѣ онъ былъ имъ чуждъ: онъ выросъ не на русской почвѣ и явился въ Россію уже зрѣлымъ человѣкомъ, съ готовыми, вполнѣ опредѣлившимися, взглядами. Здѣсь, онъ посвятилъ свой трудъ интересамъ русской жизни—съ точки зрѣнія идей, выработанныхъ на греческой и частью западной почвѣ. Онъ является какъ бы первымъ посредствующимъ звеномъ между старой русской письменностью и западной научной школой. Правда, в раньше бывали въ старой Россіи "пришельцы философы", греки и южные славяне, но эти были люди того же уровня понятій, только болѣе книжные, чѣмъ принимавшая ихъ русская среда; Максимъ Грекъ явился впервые съ пріемами болѣе высокаго знанія, въ которомъ отражалась школа западнаго, спеціально итальянскаго Возрожденія.

Максимъ Грекъ пришелъ въ Россію не по своей волѣ; онъ былъ посланъ съ Афона въ отвътъ на вызовъ ученаго человъка, сдёланный изъ Москвы. Это создало его нравственную связь съ Москвою: она чувствовала необходимость ученыхъ силъ, которыхъ у нея недоставало, и онъ явился на ея службу. Но онъ угодилъ ей только отчасти: послё немногихъ первыхъ годовъ, когда онъ пользовался расположениемъ власти и исрархии, онъ впалъ въ немилость, задержанъ былъ какъ плённикъ, попалъ въ тюрьиу, лишенъ былъ въ теченіе многихъ лътъ, какъ еретикъ, единственнаго утѣшенія, какое оставалось для вѣрующаго-причастія в посъщения церкви, былъ истоилепъ гонениемъ до "умертвия", но до конца сохранилъ нравственное мужество. Эта личная судьба отражала собою положение вещей: русская церковная жизнь.которая совибщала въ себъ основные правственные вопросы общества. -- послё своей многовёковой исторіи впала, за отсутствіемъ просв'ященія, въ то состояніе застоя, обрядоваго формализма, за которымъ терялась, наконецъ, возможность нравственно-просвътвтельнаго содержанія, и при первой встрёчё съ требованіями истивнаго христіанскаго достоянства и болбе высоваго внижнаго знанія стала въ ихъ представителю въ врайнюю вражду, - два элемента оказались несовитстимы. Болте разумные современники поняли высовое значение пришельца-философа, но высшая іерар-

ийя увидёла еретика — въ писателё, который уже вскорё, въ блажайшемъ потомствё, вызывалъ къ себё великое сочувствіе и почитаніе. Понятія были дъйствительпо несовмёстимы: напр., то, въ чемъ ученый человёкъ видёлъ только описку, корректурную ошибку, казалось его врагамъ изъ высшей іерархіи ересью: митрополитъ Даніилъ, высшій представитель русской церкви, принимая показаніе писца Медоварцева, не умёлъ отличить догмата отъ обряда, не увидёлъ въ доносчикѣ глупаго человѣка, — т.-е. раздёлялъ простодушное невѣжество тогдашней массы, которан уже начинала ваключать вѣру въ обрядѣ и буквѣ. Подобное противорѣчіе проходитъ чрезъ всѣ церковныя и общественныя представленія двухъ сторонъ. Максимъ Грекъ и его судьи не понимали другъ друга.

Одпако, органическая связь соединяла Максима Грека съ русскою жизнью и въ другомъ отношении: въ извъстномъ кругу русскихъ книжпыхъ людей были уже отчасти знакомы те воззрѣнія, которыя проводиль Максимъ Грекъ.—это быль кругъ учениковъ Нила Сорскаго, и главный изъ нихъ, Вассіанъ Патриввевъ сдълался ревностнъйшимъ почитателенъ Максима Грева. Послфаній, по своей учености, по своимъ многочисленнымъ трудамъ, по суровой опредбленности своихъ взглядовъ и строгости нравственныхъ требованій, сталъ во главѣ партін, давно враждовавший противъ іосифлянъ; по послё митрополита Варлазма его преемпикомъ сдълался Даніилъ, чистый іосифляннить и Максимъ Грекъ оказался лицомъ въ лицу съ врагами. Почти безразлично разбирать, участвовала ли во враждебности митрополита Данінла въ Максиму чисто личная причина: митрополить могъ искревно ве понимать взглядовъ Максима Грека и считать ихъ еретическими.

Итакъ Максимъ Грекъ являлся въ старой Москвѣ представителемъ болѣе высокаго церковнаго просвѣщенія, имѣвшимъ понятіе о западной наукѣ. Должно сказать однако, что въ этомъ послѣднемъ отпошеніи Максимъ Грекъ усвоилъ только одну сторону тогдашняго влассяческаго образованія, а именно пріемы филологической критики и общее уваженіе къ высокимъ школамъ, но остался совершенно чуждъ содержанію гуманизма. Онъ зналъ классяковъ, но нимало не раздѣлялъ увлеченій Возрожденія и того свободомыслія, которое съ этимъ связывалось у гуманистовъ: онъ былъ и остался глубоко вѣрующимъ человѣкомъ, сдѣлался ученымъ богословомъ, и изъ всего содержанія тогдашней итальянской жизни самое сильное вліяніе оказала на него именно только аскетическая проповѣдь Савонаролы. Если одно

время онъ могъ нёсколько увлекаться "внёшними ученіями", то это было, повидимому, до вонца изглажено проповѣдями знаменитаго флорентинца и школою Авона. Въ своихъ писаніяхъ Максимъ Гревъ пе однажды высвазалъ враждебное отношеніе въ античной мноологін, воторою восхищались гуманисты и воторая осталась для него "еллинскою прелестью", язычествомъ и неравуміемъ, в въ астрологія, которая была тогда тавъ распространена на Западъ; въ его писаніяхъ нътъ слъда новой научной мысли, которая тогда рядомъ съ культомъ классической древности полагала пути широкому изученію природы. Его идеаломъ было аскетическое христіанство, о которомъ онъ читаль ученія отцовъ церкви и слушалъ пламенныя рівчи Савонаролы; онъ восхищался латинскими монастырями, которые производили ревностныхъ проповёднивовъ этого аскетизма, и западными школами, которыя научали "благочестивому богословію и священной философін" и воспитывали "добрайтихъ споспатниковъ" своему отечеству. Его собственная философія была по древнему примиру основана на Іоаниѣ Дамаскинѣ, которому онъ слѣдуетъ почти буввально, а Дамаскинъ въ своей "Діалективъ" выставляетъ то самое положение, что богословию, какъ царицѣ, подобаетъ "нѣкими рабынями служимъ быти", т.-е. быть служамой такъ называемою "внёшнею мудростью"--положеніе, которое лежало въ основѣ средневѣвовой схоластиви (philosophia theologiae ancilla). Въ этой "витиней мудрости" міровоззртніе Максима Грека осталось традиціоннымъ, и онъ повидимому мало зналь о тёхъ новыхъ взглядахъ на природу, вакіе уже начинали тогда высвазываться въ западной наукъ. Не удивительно, что въ его разсужденіяхъ встр'вчаются вопросы чисто схоластическаго характера и въ разсужденіяхъ физіологическихъ, предполагающихъ вывшательство добрыхъ пли злыхъ силъ, бываетъ и ничто весьна простодущное<sup>1</sup>). Веливая заслуга Возрожденія завлючалась яменно въ польсми научнаго изслидования, которое освобождало науку оть

<sup>1</sup>) Напр., въ статъћ его "на общую прелесть мечтаемыхъ во снѣ соній" Максимъ. Грекъ приписываеть сны, "нощныя мечтанія, сѣтовныя (печальныя) и радостныя". заѣйшему врагу человѣческихъ душъ и изобрѣтателю всякихъ беззаконій, т.-е. льяколу: "исчезин, скверне, – восклицаеть онъ, — исчезни оть мене, вкупѣ съ своини ухищренія. Христосъ мнѣ спаситель, и свѣть и веселіе, и похвала и сдава, и иепобѣдима помощь и стѣна отъ тебе твердѣйша". Обличивши "богомерзкаго", которий прельщаеть людей звѣздами, ворожбой и летаніемъ итичнымъ, и облачныяя смотрѣнія, и волхиованіи ячменными и мучными и бобными, и движеніемъ ока, в блюденія дланными" (хирочантіей), Максимъ Грекъ говорить ему, что онъ безсвлень поругаться надъ людьма, которые "служать вѣрою твердою и непорочною царр и Богу всѣхъ, Христу", и отсылаеть его смущать тѣхъ, кто его слушается: "Инивъ тѣми прелестин твоими поругайся, не знающимъ извѣстно злобы твоея халдеомъ безбожнымъ, италіаномъ и нѣмцомъ прегордымъ, иже по всему повинуются твоимъ унывленіемъ" (II, стр. 154-156).

МАКСИМЪ ГРВКЪ.

этого служебнаго положенія и открывало для нея безграничный просторъ изысканій о природ'й и челов'йк'й. Этой стороны тогдашнаго движенія Максимъ І'рекъ не зналъ и не допустилъ бы,----и для русскаго просв'ященія оставалась еще далеко впереди задача бол'йе полнаго знакомства съ новой европейской наукой.

Не будемъ подробно останавливаться на другихъ явленіяхъ того времени, представляющихъ менве важности для исторіи литературы, чёмъ для исторіи церкви и исторіи образованія. Броженіе, которое въ конць XV въка обнаружилось въ борьбъ Іосифа Волоцкаго съ повгородскими еретиками и въ столкновеніяхъ съ заволжскими старцами, продолжалось. Іосифляне, за воторыми стояло большинство, при митрополить Даніяль находились во главѣ іерархін; вліятельнымъ представителемъ заволжсвихъ старцевъ при дворѣ великаго внязя былъ Вассіанъ Патривъевъ. Преданный ученивъ Нила Сорсваго, и теперь ученикъ и другъ Максима Грека, человъкъ независимаго характера, упорныхъ убъжденій, неръдко необузданный, въроятно, по старой боярской привычки, онъ продолжалъ преданія Нила Сорскаго въ вопросѣ о монастырскихъ имѣніяхъ, о необходимости исправления внигъ, и своими ръзкими отзывами о неправильныхъ внигахъ (овъ говорилъ, напр., о существовавшей Кормчей, что это- не "правила", а "кривила"), возстановилъ противъ себя іосифлянъ, которые, наконецъ, добились его низложенія на судномъ соборѣ 1531 года, гдъ онъ былъ осужденъ вмъстъ съ Мавсимомъ Гревомъ и сосланъ въ Воловоламский монастырь. Завсь передъ твиъ быль въ заключения Максимъ Грекъ, котораго перевели теперь въ Тверь. Оба они были, такимъ обравомъ, отправлены въ самое гнѣздо своихъ враговъ. Курбскій два раза говорить, что въ Іосифовомъ монастырѣ "иноки вскорѣ умориша" Вассіана, и что "преподобно-мученивъ Вассіанъ вѣведъ мученія пріяль оть Бога". Новѣйшіе историки 1) сомпѣваются въ повазании Курбскаго, но пова безъ достаточнаго основанія.

Съ именемъ внязя-инока Вассіана до послѣдняго времени соединялось одно произведеніе XVI вѣка, направленное противъ монастырскихъ владѣній. Изданное въ первый разъ, весьма неполно. Бодянскимъ въ 1859 году, оно было приписано имъ Вассіану—въроятно на основаніи одного намека у Карамзина.

<sup>1</sup>) Жмакниъ, стр. 231-232.

121

Присвоеніе памятника Вассіану вызвало въскія возраженія состороны издателя полемическихъ сочиненій Вассіана Патрикъсва, А. С. Павлова, который указалъ, что Бодянскій, неизвъстно на какихъ основаніяхъ, приписалъ Вассіану произведеніе ему вовсе не принадлежащее, и что, кромѣ того, произведеніе, изданное Бодянскимъ далеко не сполна, на двлё представляеть памятникъ болёе общирнаго состава и съ особымъ заглавіемъ; а именно, это есть подложная: "Бесъда преподобныхъ Сергія и Германа, Валаамскихъ чудотворцевъ". Въ изданія Бодянскаго "Бестда" явилась отрывочно: влёсь нёть предисловія, гдѣ названы два мнимые автора "Бесѣды"; заключенія. написаннаго въ формѣ челобитной въ русскому государю, в, наконецъ, сказанія о явленіи Валаамскихъ чудотворцевъ архіепископу новгородскому Іоанну съ извѣтомъ о томъ, какъ московские цари должны устроввать свое государство. Вассіанъ действительно писаль противь монастырскихь вотчинь, но вель эту полемику отъ своего собственнаго имени (т.-е. не имвлъ надобности сврываться подъ апокрифическими именами) и писаль опъ довольно правильнымъ книжнымъ языкомъ, тогда какъ "Бесбда" отличается изложениемъ безпорядочнымъ и "простою неученою рёчью". Въ другомъ случав Павловъ полагалъ, что "Бесвда Сергія и Гермапа" была произвеленіемъ містпаго внижника изъ среды изобиженныхъ московскими неправдами повгородцевъ, который вложилъ ихъ жалобы и протесты въ уста новгородскихъ чудотворцевъ. Противъ этого вагляда высказался Невоструевъ, который думалъ, что содержаніе "Бесъды" именно даетъ видёть въ авторъ Вассіана, такъ какъ послёдній дёлаеть столь же рёзкія выходки противъ царей и князей, жаловавшихъ монастыри вотчинами, а также противъ иноковъ; въ языкъ сочиненія Невоструевъ виделъ пріемъ человёва свётскаго и даже бывшаго на воинскомъ и дипломатическомъ поприщѣ; въ Сергія в Германь быль, по его мнанію, явный намекь на Нила Сорскаго в Вассіана. Павловъ не оставилъ возраженія Невоструева безъ отвъта. Между прочимъ, онъ указывалъ, что языкъ "Беседы" и особенныя выраженія, напротивъ, свидётельствують . непринадлежности ся Вассіану, такъ какъ совстиъ не встрічаются въ его подлинныхъ сочиненіяхъ, что имена валаамскихъ чудотворцевъ, которыми онъ будто бы воспользовался по особону къ нимъ почтенію, даже не встрвчаются въ его перечисленія нствнныхъ русскихъ святыхъ <sup>1</sup>); а главное, что въ содержания

<sup>1</sup>) Приномнимъ, что Вассіанъ отвергалъ многихъ русскихъ святнахъ, которыхъ прославляли въ то время.

# КНЯЗЬ-ИНОКЪ ВАССІАНЪ ПАТРИКЪЕВЪ.

"Бесёды" есть явные признаки поздибйшаго времени-указываются многіе предметы, о воторыхъ говорится въ Стоглавѣ. русскіе государи постоянно навываются царями, и что весь тонъ "Бесвды" всего скорве можеть быть отнесень въ эпохв опаль в казней, которыми открывается вторая половина царствования Грознаго. Этотъ взглядъ представляется наиболёе вёроятнымъ. Не приводя другихъ мпѣній, высказанныхъ нашими историками объ этомъ памя́тникѣ, упомянемъ только одно разнорѣчіе: г. Ключевскому казалось, что валаамская "Бесёда" составлена публицистомъ боярскаго направленія, "съ одушевленіемъ и талантомъ"; а по мивнію Филарета черниговскаго "Бесвда", сочиненіе-явно подложное, ни по кавимъ рукописямъ не приписывается Вассіану, "да она и не толковита", --- съ чёмъ нельзя не согласиться. Въ своемъ полномъ составѣ "Бесъда" издана только въ недавнее время гг. Дружиннымъ и Дьяконовымъ. Въ определенія эпохи составленія памятника и его авторства, новъйшіе издатели принимають мибніе Павлова, нёсколько видоизмёняя его. Судя по содержанію "Бесёды", авторъ ся "былъ близвій послёдователь, можеть быть, непосредственный ученикъ Вассіана", и кром'я того, что Вассіану не было бы никавой надобности скрывать своего имени, какъ это делаеть авторъ "Беседы", разница языка въ "Бесъдъ" и въ сочивеніяхъ Вассіана убъждаеть несомнённо, что онъ не быль ся авторомъ; притомъ въ подробностяхъ выслей "Беседа" также расходится съ произведеніями самого Вассіапа. Авторомъ "Бесѣды", по митнію новинихъ издателей, былъ мірянинъ: это сказывается въ повторенныхъ не однажды укорахъ противъ ннововъ, въ употребленін терминовъ мірского характера (на что указывалъ еще Невоструевъ), въ отсутствія обильныхъ цитать изъ писанія, нензбъжныхъ у тогдашняго привычнаго книжника; авторъ "Бесъды" писалъ "испроста, простотою своею и неученою ричью", что и безъ его указанія было бы замѣтно на каждой страницѣ. Сопоставление "Бестады" со Стоглавомъ, сдъланное Павловымъ, новыйте издатели опредиляють точние, замичая, что хотя авторъ "Бесвды" и говорить вногда о техъ же предметахъ, о которыхъ упоминаеть Стоглавь, но говорить столь своеобразно, что въ словахъ его трудно увидать заимствованіе изъ Стоглава. О другихъ церковно общественныхъ недостаткахъ, указанныхъ Стоглавомъ, говорится еще раньше собора; наконецъ, русские государи называются царями только въ прибавочной стать в памятника, которая встрвчается лишь въ очень немпогихъ списвахъ <sup>1</sup>). По

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это не точно, потому что терминъ "царь и великій князь" съ первыхъ странищъ "Бос'ёды" является обычнымъ способомъ выраженія.

нъвоторымъ чертамъ содержанія издателя относятъ составленіе "Бес'яды" во времени посл'я 1553—1554 года.

Что "Бесбда" не принадлежить Вассіану, въ этомъ не можеть быть сометнія; она писана мало книжнымъ челов вкомъ, и "не толковита". Въ ней нътъ опредъленнаго плана, она переполнена цовтореніями, изложеніе спутанное; твиъ не менве она чрезвычайно любопытна, и по содержанію, и по языку. Авторъ ея --- мірской челов'якъ, живо затронутый тогдашними толками по вопросу о монастырсвихъ имбніяхъ, о вмѣшательствѣ іерархін въ государственныя дёла, объ упадвъ боярскаго вліянія, --- и свои протесты по этимъ вопросамъ авторъ излагаетъ со всей непосредственностью простого житейскаго языка, который въ обыкновенной письменности того въка такъ скрыть за церковно-славянскими словоизвитіями. Авторъ неспособенъ нарисовать цёльной картины, связно изложить свою аргументацію, но въ его писаніи постоявно слышится живой отголосовъ народной різчи --- вменно повгородской <sup>1</sup>), въ той формъ, въ какой въроятно в велись въ то время подобные толки, въ формъ ярвой и часто несдержанной. Прибавимъ, наконецъ, что въ тонъ изложенія огразились пріемы тогдашней народной полу-аповрифической письменности-напр., навлонность къ эсхатологическимъ обличеніямъ в предвъщаніямъ.

Основная мысль "Бесвды" высказана въ первыхъ строкахъ ея, гдъ говорится, что преподобные Сергій и Германъ Валаамскаго монастырл начальники, "провидёли святыми божественными книгами въ новой благодати царей и великихъ князей простоту, и иноческую погибель послёдняго времени": полуграмотный авторъ хотълъ свазать, что будетъ погибель землъ отъ инововъ, собирающихъ имѣнія п вступающихся въ управленіе посударствоиъ. Прежде всего авторъ убъждаетъ читателя покоряться благовърнымъ царямъ и великомъ князьямъ, во всемъ имъ радъть и прямить и молить за нихъ Бога паче самихъ себя; и объясняеть, что доброе священныческое и иноческое житіе являетъ върнычъ людямъ на землѣ образъ ангеловъ; но цари и инови должны съ своей стороны исполнять важдый свое дело. И затемъ въ теченіе "Бесвды" еще много разъ повторяется съ варіаціями негодование ревнителя на то, что цари дають внокамъ "волости со хрястіаны" и сов'ятуются о ділахъ съ ними, а не съ внязьями и боярами: въ этомъ ревнитель видить дарскую простоту и погибель для самой земля; онъ настаиваеть тавже на томъ, что пра-

<sup>1</sup>) По общліво особенностей новгородскаго нарвчія, уцвлавшихъ даже въ болье позднихъ спискахъ.

# БЕСЪДА ВАЛААМСКИХЪ ЧУДОТВОРЦЕВЪ.

вленіе должно быть милосердное, и милостивый царь уподобляется милостивому Богу. Инови должны служить только себи и другимъ на душевное спасеніе; "а царемъ и веливныъ княземъ достоить и в міру всякіе доходы своя св пощадою збирати и всякіе дёла дёлати милосердно съ своими князи и съ боляры и съ прочими міряны, а не съ вноки". Вслёдъ за тёмъ: "А вотчинъ и волостей со христіаны отнюдь инокамъ не подобаетъ давати; то есть иновамъ душевредно, что мірскими сустами мястися: того всего мірсвого по указу отревлися иноцы сами своею волею, тако имъ подобаетъ. А царемъ иноковъ селы и волости со христіаны жаловати не достоить, и не похвально есть царемъ таковое дёло. Таковые воздержатели сами собою царство воздержати не могутъ и отдають міръ свой, Богомъ данный, аки ноганыхъ иноземцевъ, въ подначаліе. Богъ повелѣ ему царствовати и міръ воздержати, а для того цареве въ титлахъ пишутся самодержцы". И ревнитель объясняеть (опять довольно безграмотно), что твиъ, воторые пишутся теперь самодержцами, не слѣдуеть такъ писаться, потому что Богомъ данное дарство они держать не одни и не съ своими пріятелями <sup>1</sup>) внязьями и боярами, а съ "непогребенными мертвецами", какъ онъ называеть вноковъ. "Лучте степень и жезль<sup>2</sup>), и царскій вѣнецъ съ себя отдати и не имъти царскаго имени на себъ и престола царства своего подъ собою, нежели инововъ мірскими суеты отъ душевнаго спасенія отвращати. То есть царское ко инокамъ не милосердство, но душевредство и безвонечная погибель, что иновамъ вняжее и болярское мірское жалованье давати, аки воиномъ, волости со христіаны. Не съ инови Господь повелёль царемь царство в грады и волости держати и власть имъти. -- съ князи и зъ боляры и съ прочими съ мірявы, а не съ инови. Иновомъ повелѣ Господь за царя и за великихъ князей въ смиренномъ образъ Вога молити". Иноки мнять, что они разумные всёхъ человёкъ мірѣ, и въ бѣльцахъ (не монахахъ) не чаютъ тавого въ разума, какой полагають въ себъ, и не разумъють того, что въ нихъ дбйствуетъ врагъ<sup>8</sup>) и разумъ ихъ хуже самаго худшаго разума, потому что еслибы они имъли настоящій разумъ, то нивли бы во всёмъ равную любовь и заботились бы о душевномъ спасении, а волостей со христіаны за монастыри не залучали, и того бы бёгали, и поминка и посуловъ не прівмали, и льстивыхъ рвчей бы не внимали и мірскія сусты, постригшися,

<sup>2</sup>) Парское достоянство в скинетръ. <sup>4</sup>) Діаволъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. близкими людьми, доброжелателями.

бы не возлюбили, и имѣли бы въ себѣ образъ смиренномудрія съ молчаніемъ, а не свирѣпствомъ и яростію на христіанскія слезы; и во царѣхъ таковое свирѣпство мало будетъ".

Авторъ "Беседы" снова призываетъ молит ся Богу и звать на помощь всё небесныя силы; сворбить, что за иноческие грёхи и за царскую простоту Богъ попущаеть гнѣвъ и на праведныхъ людей, и начипаетъ предвъщать по пророчеству Исаін: "И сего ради при послёднемъ времени начнуть люди напрасными бёдами спасатися, и по мёстомъ за таковые грёхи начпутъ быте глады и морове частые, и многіе всякіе трусы и потопы, в междуусобные брани и войны, и всяко въ мірь начнуть гинути грады и стъснятся, и смятенія будуть во царствахъ веливи и ужасти, и будутъ нивимъ гонным волости и села, пуствютъ доми христіанскіе, люди начнуть всяко убывати и земля начнеть пространние <sup>1</sup>) быти, а людей будеть меньши, и тимъ досталнымъ людемъ будеть на пространной земли жити негдъ. Царіе на своихъ степенъхъ царскихъ не возмогутъ держатися и почасту примѣнятися за свою дарскую простоту и за иноческіе грѣхи и за мірское невоздержаніе".

Дальше, повыя изобличенія: "А царю достоить не простотовати, съ совѣтниви совѣтъ совѣщевати о всякомъ дѣлѣ, а святыми божественными внигами сверхъ всёхъ совётовъ внимати и почасту ихъ прочитати и бесвды Іосифа Превраснаго пов'ясти дозирати... Господь иноковъ устави на исполнение десятаго авгельсваго чина; а малосмысленния цари, Христу противници, ннововъ жалують и дають иновомъ свои царскіе вотчины, гради и села и волости со христіаны, и отдають ихъ изъ міру оть христіанъ своихъ, аки отъ неверныхъ". Онъ скорбитъ, что цари слушаютъ вночесваго ложнаго челобитья: "а сего царіе не въдають и не внимають, что мнози внижницы во иноцихь по дыявольскому наносному умышлению, взъ святыхъ божественныхъ внить и изъ преподобныхъ житія выписывають, и выкрадывають изъ внигъ подленное преподобныхъ и святыхъ отецъ писание и на тоже мисто въ тикъ вниги прилисывають лучшая и полезная себъ, носять на соборы во свидътельство, будьтося подливное святыхъ отецъ писаніе".

Далёе, опять обличеніе иноковъ. Имъ должно слёдовать евангельскому пясанію и святыхъ отецъ житію "и питатися имъ отъ своихъ праведныхъ трудовъ и своею полною прямою силоно", принямать всякую скудость и ризы хуже всёхъ человёкъ. "Аще

<sup>1</sup>) Просториве, пустве.

Section.



#### БЕСЪДА ВАЛААМСКИХЪ ЧУДОТВОРЦЕВЪ.

ли которые иноки не послёдствують сему, таковые есть не иноки, но на соблазнъ въ мірѣ бродять и свитаются, осуды и посмѣхъ міру всему. Сего ради ихъ подобаеть изъ міру разсылати царю въ подначаліе. Таковые вноки труды своями питатися не хотять, навупаются на мірскія слезы, н хотять быти сыти оть царя, по наз ложному челобнтью. Таковые иноки не боромольцы, но иконоборцы" и т. д. Повидимому, авторъ имблъ въ виду тёхъ "кружающихъ", т.-е. бродажничающехъ внововъ, которыхъ обличалъ нёвогда Нилъ Сорскій и которыхъ теперь авторъ "Бесёды" совътуетъ царю разсылать въ подначалін, т.-е. въроятно въ ихъ монастыри. Другое обличение направлено противъ иноковъ, богато живущихъ по монастырями; авторъ повторяетъ: "отнюдь то есть царское небрежение и простота несказанная, а иноческая безконечная погибель, что инокомъ волости владъть и міръ судитя, и отъ нихъ по христіаномъ приставомъ фадити, и на поруви ихъ давати, и піянству въ инокехъ быти, и мірскими слезами кормитися, волости со христіаны отрекшимся инокомъ владъти". Инокамъ неприлично ъздить съ вершниками, какъ вонну на брань, и собирать себъ изъ міра, какъ царевымъ мірскимъ приказнымъ, всякіе царскіе доходы; неприлично въ иноческомъ образъ строить каменныя ограды и палаты съ позлащенными узорами и травами многоцвётными, украшать кельи, какъ дарскіе чертоги, поконть себя пьянствоиъ и брашномъ отъ трудящихся на нихъ людей, когда по правдъ лучшая трапеза и я не воли воли страна принадлежать этомъ трудящимся, а не ановамъ.

Дальше авторъ "Бесёды" направляетъ свои обличенія въ другую сторону. Бида. скорбь и погибель роду христіанскому, когда люде отступають оть христіанской вёры, измёняють своему благовърному царю и возлюбять "слабую и прелестную <sup>1</sup>) незаконную намъ латынскую и многихъ въръ въру", и станутъ перенимать одежды невърныхъ, съ головы до ногъ, и ихъ обычан, -потому что Богъ не повелёлъ вёрнымъ людямъ перенямать обычан и одежды невърныхъ. "Богомерзко и незаконно ихъ житіе н обычай ихъ непріятенъ<sup>2</sup>), занеже не дано имъ разумъти про нашу новую благодать; и имъ наше ничтоже завидно есть; они прочать сесвётное житіе 3), а мы угожаемь на будущее житіе". Въ другомъ мѣстѣ авторъ грозитъ горемъ христіанскому роду, который прельщается портами и шлыками невёрныхъ, носить

127

Полную прелести, т.-е. соблазна, дурного прельщенія.
 Т.-е. не долженъ быть принимаемъ.
 Т.-е. житіе сего св'ята.

ихъ 1) и впускаетъ въ свою землю "прелесть" отъ невърныхъ и вщетъ у нихъ помощи...

Затёмъ онъ снова возвращается къ своей главной темѣ. Гдв будетъ власть иноческая, а не царскихъ воеводъ, тамъ милости божіей ніть; властвующіе иноки — не богомольцы, а гнізвители (Бога); владёть установлено и повелёно парямъ и мірскимъ властямъ, а не святительному или священническому вли иноческому чину; царямъ надо остерегаться, чтобы инови "не выписывали и не выврадывали изъ внигъ подлинного святыхъ отецъ писанія"; автору важется даже, что "при послёднемъ времени умышляють инови съ книжники прелести своими, начнутъ лжами врасти царей и великихъ князей". Инокамъ надо просто давать урочную годовую милостыню, а не "волости со христіаны". Авторъ дёлаетъ замѣчаніе и о самихъ царяхъ: "подобаетъ и царемъ изъ міру съ пощадою собирати всявіе доходы и дёла дёлати милосердно, а не гнѣвно, ни по наносу".

Нѣкоторые историки, а съ ними и новъйшіе издатели "Бесвды" придавали особенное значение словаих "Бесвды" о "земскомъ совътъ"<sup>2</sup>), предполагая, что ръчь идетъ о земскочъ соборѣ; но по связи рѣчи выходитъ нѣчто странное. Въ изложенія темномъ (вслёдствіе плохой грамотвости писавшаго) говорится о томъ, что христолюбивымъ царямъ и великимъ квязьямъ русской земли слёдуеть "избранные воеводы свои и войско свое сврёлити и царство во благоденство соединити и распространити отъ Москвы съмо и овамо, сюду и сюду, и грады, аки врвикіе неповолебниме Богомъ утвержденные столим, врвико скрысити, и области вся задержати"; но слыдуеть все это дылать не своею царскою (въроятно личною и единичною) храбростью, а царскою мудростью в воинскимъ "валитовымъ" (?) разумомъ. Вслёдъ за этимъ говорится, что "и на такое дёло благое достоить святейшань вседенскимь патріархонь и православнымъ благочестивымъ папамъ (?), преосвященнымъ митрополитамъ и всёмъ священнымъ архіепископомъ и епископомъ и преподобнымъ архимандритомъ и вгуменомъ и всему священияческому и нноческому чину благословити царей и великихъ княвей русскихъ московскихъ на единомысленный вселенский совъть и съ радостію царю воздвигнути отъ всёхъ градовъ своихъ я оть убядовъ градовъ техъ, безо величества и безъ высокоунія



Порты — одежды; шлыки - шапки.
 Въ завномъ случай безразлично, находятся ди эти слова въ тексти самой Беседы или въ прибавлении ("нномъ сказани"), которое принадлежитъ надино друтежу веру.

гордости, христоподобною смиренной мудростію, безпрестанно всегда держати погодно при собъ отъ всявихъ мъръ, всявихъ людей"... Повидимому, ръчь идетъ именно о государственномъ двлв, чтобы "царство во благодевство соединити и распространити отъ Москвы съмо и овамо", но - держа при себъ погодно вселенскій совёть, царямъ слёдуеть "на всякъ день ихъ добрѣ рэспросити царю самому о всегоднемъ посту и о ваянів міра всего и про всявое дёло міра сего". Выходить такъ, что вселенскій соборь нужень для наблюденія того, держатся ли посты и исповёдь, и затёмъ уже для другихъ дёлъ сего міра. И дальше дъйствительно оказывается, что царю следуеть "везде уставити своею царскою смиренною и всегодною грозою, чтобъ покаятися и говъти по вся годы всякому вездъ мужеску полу и женьску двоюнадесать лёть: о томъ царю самому врёпко и врёпко печися паствы своея о спасении міра, о всегодномъ посту всегодными прямыми постными людьми (?) во благоденство міра всего".

Таковъ этотъ странный памятникъ. Не считая прибавленія ("вного свазанія") онъ, безъ сомнёнія, представляетъ отголосовъ мыслей, развивавшихся въ вругу заволжскихъ старцевъ, начиная съ Нила Сорскаго, продолжая Вассіаномъ Патривбевымъ и Максимомъ Грекомъ. Не весьма умѣлый гранотѣй не далъ, а можетъ быть, и не имълъ, связнаго представленія о томъ, чего онъ желаль; но по врайней мёрё онь высвазаль всю степень негодованія противъ монашескаго владёнія "волостями со христіаны", негодованія не только личнаго, но, видимо, уже значительно распространеннаго дальше тёснаго вруга заволжскихъ старцевъ. Трудно сказать, былъ ли авторъ "Бесъды" столь же сознательнымъ приверженцемъ партіи, желавшей сохраненія боярскихъ притязаній: могло быть, что, выставляя внязей и бояръ естественными совѣтниками царя въ правленіи, онъ только повторялъ традиціонное представленіе о царскомъ правленіи, -- главное было для него въ томъ, чтобы въ правленіе не мѣшались "непогребенные мертвецы". Это были именно іосифлане, упорные защитники монастырскихъ владеній, гонители заволжскихъ старцевъ и ихъ приверженцевъ, и которые, по мибнію автора, "выврадывали" изъ книсъ подлинныя божественныя писанія и даже способны были "лжами врасти царей и великихъ внязей".

Дѣятельность такихъ лицъ, какъ Нилъ Со́рскій и его послѣдователи, не могла исправить внутренняго состоянія русскаго общества и его религіозной жизни. Эти силы остались единичными

HOT. P. JET. T. II.

Digitized by Google

9

и не достигали замѣтнаго дѣйствія среди массы приверженцевъ стараго порядка, для которыхъ при сильномъ невъжествъ была гораздо удобиће и доступиће въра въ букву и обрядъ, чемъ трудная работа разума и исполнение действительной храстіансвой жизни. Происходили странныя явленія. Нилъ Сорскій подпадалъ уже подозрѣнію въ сочувствіи въ ереси; Вассіанъ Патривъевъ былъ обвиненъ въ ереси и заточенъ; судьбу Мавсима Грека мы видёли. Заволжскіе старцы пріобрёля дурную славу въ правящей јерархія и новому обвиненію подвергся еще однаъ изъ среды этихъ старцевъ, — по своему благочестію и книжному знанію поставленный даже игуменомъ въ Троицъ, потомъ обвиненный въ ереси, заточенный ѝ наконецъ бѣжавшій въ Литву, гдё послё, рядомъ съ вняземъ Курбскимъ, былъ горячимъ защитникомъ православія. Это былъ Артемій. Всёмъ этимъ ревнителямъ, искавшимъ исправленія русской религіозной жизни, при всемъ ихъ энтузіазмъ не удалось помочь дълу: видимо возбужденные, они не умѣли сдерживаться и давали противъ себя оружіе, которымъ не упускали злостнымъ образомъ воспользоваться ихъ противники. Люди, горячо преданные въръ и своему отечеству, оказывались врагами отечества и въры, а спасителями являлись приверженцы застоя, въ которомъ крылись причины многахъ в настоящихъ и последующихъ бъдствій. Защитники преобразованія, — потому что таковыми надо признать названныхъ нами ревнителей, - не всегда видбли достаточно одного источняка нестроеній, заключавшагося въ недостатвѣ школы, въ поголовномъ невъжествъ.

На глубокую потребность въ школё и знанія указываля между прочимъ повторявшіяся ереси. Архіепископъ Геннадій и Іосифъ Волоцкій были глубово убѣждены, что спасуть цервовь в обезпечать ся сповойствіе, если сожгуть и заточать сретивовь. Они не предвидѣли, что ересь все-таки возобновится и послѣ этого; они не хотъли, да и не умъли, вникнуть въ самые источники тёхъ превратныхъ умствованій, которымъ предавались люди, несмотря на всъ жестокія преследованія. Подумать объ этомъ важно было бы въ интересахъ самой церкви: если еретики говорили неправильныя вещи о догматахъ и обрядахъ церкви, видимо было, что было недостаточно наличное церковное научение. Что оно было недостаточно, хорошо зналъ самъ Гевнадій, когда жаловался на невъжество новгородскихъ поповъ (в они, конечно, вездъ были одинаковы или въ другихъ мъстахъ еще хуже: новгородскій край отличался даже своей книжностью),в однакоже ничего сколько-нибудь серьезнаго для школы сдёлано

# матвъй башкинъ. Ободосий косой.

не было. Если еретики говорили о недостаткахъ въ церковной практики, о поставления поповъ "на мади", надо было обратить на это внимание и устранить влоупотребление, которое несомибино было, если изъ него можно было делать отврытое обвинение -- въ этомъ отношение были приняты нёкоторыя мёры, чтобы устранить обвинения, но въ концъ концовъ дъло опять пошло по старому. Было, наконецъ, видимое стремление въ болѣе внутреннему пониманію в'ёры; въ неразвитыхъ умахъ оно искажалось, у другихъ доходило до "ереси", но по существу было законно и естественно, - и однаво, на эту духовную жажду и исваніе истины не находилось никакого отвъта у людей, знавшихъ только одно средство водворять церковный порядокъ – "жечи да въшата" противниковъ. Изъ того же стремленія въ духовному пониманію выходило другое явленіе тогдашней религіозной жизни — идеалистическое движеніе въ кругу Нала Сорскаго; отсюда и объясняется, что іосифляне находили потомъ связь между ученіями заволжскихъ старцевъ и еретичествомъ, --- ересью вазалось настойчивое отрицание монастырскихъ имвний, "волостей со христіаны"; требованіе болье правильнаго изученія писаній; ересью казалось желаніе, чтобы христіанская вбра означала братолюбіе, а не жестовость в ненависть.

Всё эти жизненныя потребности, настоятельность которыхъ указывалась и всёмъ истиннымъ смысломъ вёры и отрицательно указывалась ересями, не находили себё удовлетворенія—и ересь появлялась снова. Она появлялась въ различныхъ формахъ, отъ простодушныхъ недоумёній Матвёя Башкина, отъ неясныхъ стремленій троицкаго игумена Артемія до рёзкихъ заявленій Феодосія Косого, который свое домашнее вольномысліе довелъ въ Литвё до крайностей западно-русскаго и польскаго антитринитаріатства.

Исторія этихъ ересей опять имѣетъ только косвенное отнотеніе къ исторіи литературы, именно, какъ указатель направленія умовъ съ обѣихъ сторонъ. Башкинъ пришедшій съ своими религіозными сомнѣніями къ своему духовному отцу и усиленно просившій его о поученіи, прямо является жертвой тогдашняго положенія вещей: духовный отецъ не умѣлъ разрѣшить его вопросовъ, донесъ объ этомъ Сильвестру; дѣло дошло до самого царя, который сначала рѣшилъ оставить Башкина въ покоѣ; но затѣмъ его взяли, собрался соборъ, разыскали, кто "развратилъ" Башкина (это оказались два латинца), и наконецъ его заточили. На соборѣ Башкинъ долженъ былъ изложить свое ученіе сполна, и открылась явная ересь: въ ученіи Башкина оказалось раціо-

Digitized by Google

**Q**#

валистическое отридавіе многихъ догматовъ и обрядовъ, недовъріе въ святоотеческимъ писаніямъ, изъ которыхъ монахи могле извлекать, напр., защиту монастырскихъ имбній и т. п. Но изъ обращения Башкина къ духовному отцу видно, что онъ именно носился съ недоумёніями, исваль ихъ разъясненія правильнымъ путемъ, --- но не нашелъ его и попалъ въ тюрьму. Между твиъ вопросы были серьезны и требовали ръшенія: "еретикъ" еще не говорилъ о догматахъ, но онъ думалъ, что если законъ училъ, что нѣть ничего больше той любви, какъ положить душу свою за друге свои, то именно священникамъ и должно положить начало, и ученіе падо дёломъ совершать, "а мы де (говорили о немъ) Христовыхъ рабовъ у себя держимъ, Христосъ всѣхъ братією нарицаеть, а у насъ-де на иныхъ и кабалы"; поэтому самъ онъ изодралъ всъ кабальныя записи, какія у него были, и отпустиль на волю своихъ холоповъ... Въроятно, уже вслъдствіе этого одного о немъ пошла "недобрая слава" и царю донесено было. что прозябе ересь и явися шатаніе въ людехъ въ неудобныхъ словесь о божествъ": безграмотная фраза даеть понятие о положения вещей. На соборъ Башвинъ проговорился, что его ученіе одобряли заволжскіе старцы, — и они дъйствительно могли одобрять ту долю его мнёній, которая состояла въ требовація внутренняго достоянства вёры, въ отрицания исключительной обрядности, въ отрицании правильности монастырскихъ владений и т. п., что послѣ Нила Сорскаго еще въ послѣднее время подтверждалъ Максимъ Гревъ.

Теперь снова взялись и за заволжскихъ старцевъ. Привлеченъ былъ въ суду бывшій троицкій игуменъ Артемій, монахи Өеодосій Косой, Игнатій и нісколько другихь; къ суду привлечень быль даже святой впослёдствін Өеодорить, просвётитель лопарей, извёстный тогда своими обличеніями противъ дурныхъ монаховъ. Главнымъ еретикомъ былъ Өеодосій Косой. Личность его до сихъ поръ мало выяснена. Онъ былъ холопъ московскаго боярина, бъжалъ въ Бълозерскій край вмёстё съ другими рабами. в они приняли монашество, что избавляло ихъ отъ преследованія. Когда онъ былъ въ монастырѣ, то ему во мнишествѣ бѣ угождая господинъ его". Здёсь въ тѣ годы жилъ, до назначенія нгуменомъ въ Троицъ, упомянутый Артемій, в Өеодосія называють его ученивомъ. Послѣ того, какъ Артемій былъ привлеченъ въ суду, захваченъ былъ в Өеодосій съ его единомышленниками. Полагають, что Өсодосій увлевся ученіемъ заволжскихъ старцевъ, но что оно оказалось не по его силамъ; онъ преувеличилъ его до врайностей, которыя стали ересью. Вольномысле

# зиновій отенскій.

Өеодосія подвергалось разслёдованію на соборё; во время слёдствія Өеодосій, заключенный въ одномъ изъ московскихъ монастырей, "приласкался" къ стражамъ и бёжалъ сначала на сёверъ, потомъ пробрался въ Литву. Здёсь онъ нашелъ покровителей, отрекся отъ монашества, женился, продолжалъ развивать свое ученіе все въ болёе отрицательномъ направленіи и, повидимому, находилъ ревностныхъ послёдователей. Дальнёйшая судьба Өеодосія и его сотоварища Игнатія неизвёстна.

Какъ ересь жидовствующихъ нашла обличителя въ Іосифѣ Волоцкомъ, такъ обличенію ереси Өеодосія Косого посвятилъ общирный трудъ инокъ Отенскаго монастыря въ новгородскомъ краѣ, Зиновій (ум. въ 1568). Книга Зиновія произошла такимъ образомъ (или по крайней мѣрѣ такъ въ ней объ этомъ говорится): однажды явились къ нему три послѣдователя ереси Косого, крылошане Хутынскаго Спасова монастыря (два монаха и одинъ мірянинъ иконописецъ) и просяли Зиновія сказать имъ свое мнѣніе о новомъ ученіи; нѣсколько разъ приходили крылошане, и бесѣды Зиновія съ ними составили огромную книгу подъ названіемъ: "Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи". Книга распадается на 56 главъ и десять "пришествій крылошанъ", и ученіе Косого разбирается во всѣхъ подробностяхъ.

Происхождение этихъ сектъ XVI въка было объясняемо нашими историками весьма различно, даже противололожно. Одни считали эти ереси самобытно русскимъ явленіемъ; другіе предполагали участіе вліянія западнаго протестантства, --- думая, что эти ереси не могля быть собственнымъ русскимъ изобрътеніемъ и были именно чужимъ иновърнымъ внушеніемъ; кромъ того, одни приписывали имъ важное значеніе, какъ факту движенія русской религіозной мысли; другіе, напротивъ, огвазывали вмъ въ большомъ историческомъ вліяніи. Новъйшій изслёдователь этого вопроса указываетъ, что большинство мифній нашихъ историковъ склоняется въ пользу отечественнаго происхожденія ереси Өеодосія, но что затёмъ она усилена была вліяніемъ протестантства и особенно антитринитаріанской секты, что и самъ онъ считаеть наиболёе вёрнымъ. Въ этомъ нёть сомнёнья. Вся та часть ереси у Башвина и у Косого, которая относится къ отрицанію обрядности (или ея преувеличеній), въ отрицанію монастырскихъ владёній и т. п., имфетъ ясную связь съ тёмъ церковнымъ движеніемъ, во главѣ котораго стояли Нилъ Сорсвій и Максимъ Грекъ; и когда, напр., Иванъ Грозный приглашалъ послёдняго на соборъ 1554 года по делу Матвёя

Башкина, несчастный Максимъ отказался быть на соборъ, опасаясь, что и его привлекуть въ этому делу. Иден самого Нила Сорскаго были до значительной степени внушены извъстными направленіями византійской литературы и абонскаго иночества; но онв были такъ жазненно восприняты русскимъ подвижникомъ. что бросили крѣпкій корень въ религіозной жизни, какъ всворъ потомъ были усвоены цълымъ вругомъ почитятелей иден Максяма Грева, хотя послёдній воспитался совершенно внё русской среды. Но дальнийтся врайности ереси были дийствительно обязаны чужому вліянію, латинскому и протестантскому раціонализму. Къ сожалёнію, и здёсь не сохранилось для пасъ непосредственныхъ свъдъній и подлинныхъ писаній самихъ еретековъ, и историве не однажды недоумбвали о томъ, насволько точно передавались въ обличенияхъ дъйствительныя учения еретиковъ. Въ пятидесятыхъ годахъ XVI-го въка идетъ цёлый рядъ соборовъ противъ еретивовъ, но отъ дѣлъ этихъ соборовъ въ большинствѣ остались только одни имена обвиненныхъ и заточенныхъ,-при всей скудости извёстій можно, однако, думать, что если были неточны обличения, то съ другой стороны у самихъ еретивовъ, принимавшихъ западныя вліянія, въроятно, не составилось отчетлявой системы метеній и обстоятельнаго изложенія ихъ ученія... Книга Зиновія Отенскаго считается вторымъ важнымъ памятникомъ той эпохи, составленнымъ въ защиту православія противъ ереси, на ряду съ "Просвътителемъ" Іосифа Волоцкаго. Она становится даже выше "Просвётителя", потому что Зиновій быль не простой начетчикь, знавшій писаніе, но и мыслитель, который старался утвердить истины православнаго ученія не только авторитетомъ писанія, но и богословскимъ мыпленіемъ. Такъ какъ ересь затрогивала основныя положенія православія и самаго христіанства, то Зиновій (повидимому не держась строго самыхъ фактовъ ереси) посвящаетъ цёлые трактаты доказательствамъ бытія божія, ученію о троичности божества, о воплощения, о почитания иконъ, призывания святыхъ, церковной обрядности и т. д. Его называють ученикомъ Максима Грека и въ книгъ есть сочувственныя упомявания о Максимѣ, но вмѣстѣ съ тѣмъ есть и осужденія, потому что въ нtкоторыхъ случаяхъ Зиновій съ пимъ совершенно расходился, какъ, напр., въ вопросв о монастырскихъ имуществахъ, въ вопросѣ о церковной обрядности, исключительность которой Максных сурово осуждаль и которую Зиновій защищаєть какъ древнее преданіе, а храненіе предавія составляеть именно до-

стоинство и силу православной церкви <sup>1</sup>). Форма изложенія неровеан-или слишкомъ внижная, или болёе живая и образная; большой недостатовъ есть многословность, дълающая чтеніе вниги утомительнымъ. Новъйшій изслъдователь Зиновія особенное значеніе его труда видить именно въ новомъ пріемѣ богословскаго разсужденія. "Веливое завоеваніе въ области (русской) мысли уже одно то, что было признано за разумомъ законное право на участіе въ области непререкаемыхъ върованій; установлена правоспособность логичесвой мысли, авторитетъ раціональнаго сужденія, которые являются на защиту, доказательство и выясненіе предметовъ религіознаго в'язівнія. Мы видимъ въ этомъ немаловажную заслугу Зиновія, который, вопреки обычаю русскихъ внижниковъ говорить только отъ писаній, рипился допустить въ. богословскія разсужденія такой высокой важности участіе разума и такъ ненавистнаго въ древности "мивнія"... Такая широта мышленія, такой обобщающій синтезъ показывають въ авторъ ихъ личность высово даровитую, съ недюжинными способностями, достаточно развитыми образованиемъ чрезъ чтение тогдашией дитературы богословской и естественно-ваучной (стр. 140),--хотя вовечно его научныя мнёнія отличаются недостатками того времени. Книга Зиновія имфеть и свои слабыя стороны. Зиновій - сильный полемисть, но его полемика слишкомъ дробная и неръдко упускающая изъ виду самый источникъ возраженій. "Вследствіе этого недостатка, -- говорить новый изследователь, -полемика Зиновія имбеть вначеніе только временное и мвстное и потому, въ общемъ, маловажное; она безсильна, напр., для борьбы съ протестантизмомъ. - Нельзя не отмѣтить еще одну черту, характеризующую невыгодно полемику Зиновія. Онъ не съумвлъ избъжать обычнаго въ то время пріема полемистовъсмёшивать личность съ защищаемымъ ею дёломъ или учевіемъ; ръзвія уворительныя выраженія его противъ Косого (в притомъ очень частые) портять общее впечатление и дають его полемикь тонъ пристрастный и раздражительный, вопреки его собственному завърению о противномъ" (стр. 265-266). Книга Зяновія у старинныхъ писателей была меньше распространена, чёмъ "Просвѣтитель".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Новѣйшій изслѣдователь произведеній Зиновія излагаеть содержаніе его главнаго труда въ систематическомь порядкѣ вопросовъ (котораго недостаеть въ самой инигѣ) и сопоставляеть его взгляды съ святооточескими твореніями, которыми онъ нользуется, однако, гораздо болѣе самостоятельно, чѣмъ его предшественники (Калуринъ, стр. 271 и слѣд.).

Навонецъ, передъ нами еще одинъ замъчательный дъятель той эпохи, который по складу своихъ религіозныхъ взглядовъ, отчасти и по личнымъ отношеніямъ въ Максиму Греку, примываеть къ традиція заволжскяхъ старцевъ и сочнненія вотораго съ другой стороны представляють почти первый опыть задуманнаго въ повомъ духѣ труда по современной исторіи, а также любопытный, почти единственный для твхъ временъ примъръ политическаго памфлета. Это быль знаменитый князь Андрей Михайловичъ Курбскій (род. около 1528, ум. 1583). Исторія его извъстна. Потомовъ князей арославскихъ, высово ставившій преданія и, какъ ему казалось, права своего провсхожденія, одинъ изъ видныхъ полвоводцевъ царя Ивана Васильевича, участвовавшій еще молодымъ челов'якомъ во взятін Казани, потомъ много служившій и подъ конецъ въ ливонской войнъ, онъ былъ висств съ темъ человекъ просвещенный, знавалъ Максина Грева въ посл'ядние годы его жизни, высово почиталъ его и во многомъ раздълялъ его взгляды <sup>1</sup>). Въ томъ періодъ царствовавія Грознаго, воторый ознаменованъ боярскими опалами и вазнями, Курбскій біжаль въ 1563 или 1564 г. въ Литву, получилъ отъ польскаго короля помъстья, и послъдніе, еще долгіе годы своей жизни посвятиль защить православія въ западной Руси, обуреваемой тогда релягіозными волненіями; отдался внижному труду, уже въ старые годы научился латинскому языку, переводилъ святоотеческія книги, которыхъ недоставаю въ руссвой литературѣ, и этимъ продолжалъ служить потерянному отечеству, въ которому стремился мыслями, "въ странствъ будучи, и долгимъ равстояніемъ отлученный и туне отогнанный отъ оныя земли любимаго отечества моего".

Въ своихъ сочиненіяхъ, посвященныхъ церковнымъ предметамъ, Курбскій, какъ ученикъ Максима Грека, настаивалъ особенно на необходимости просв'ященія, котораго такъ мало онъ видѣлъ среди русскихъ книжниковъ. Эти книжники, сами невѣжественные, отвращаютъ отъ ученія, сами в'врятъ "болгарскимъ баснямъ", разсѣеваютъ ихъ вмѣсто истиннаго ученія и попадаютъ на тотъ пространный путь, который ведетъ къ погибеля. Въ предисловія къ переводу "Маргарита" Курбскій говоритъ, что "обращается въ скорбяхъ къ Господу и утѣшается въ книжныхъ дѣлахъ", язучая "разумы древнихъ высочайшихъ мужей".



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прабаваны еще, что духовнымъ отцомъ его бывалъ святой впослѣдствін <del>Сеодорить, о которомъ онъ съ благоговфијемъ</del> вспоминаетъ въ своей исторіи Ивана Грознаго, и который (по дошедшимъ до него слухамъ) былъ умерналенъ Грозникъ ва просъбу о Курбскомъ.

# князь курьский.

Онъ прочелъ Аристотеля, часто читалъ родное священное писавіе, воторымъ "праотцы мон были по душѣ воспитаны". При этомъ онъ вспоминалъ, какъ однажды преподобный Максимъ. новый исповёдникъ, говорилъ, что многія княги великихъ учителей восточныхъ не переведены на славянский язывъ, но послъ взятія Константинополя переведены были на латинскій. Курбскій сталъ учиться по-латыни, чтобы перевести на свой язывъ то, что еще не переведено: нашими учителями чужіе наслаждаются, а мы голодомъ духовнымъ таемъ, на свое глядя. Для этого не мало лёть потратиль онь, обучаясь наукамь грамматическимь, діалектическимъ и прочимъ<sup>1</sup>). Въ предисловіи къ переводу богословія Дамаскина онъ убъждаль принимать здравыя ученія и "не потакать безумпымъ, или, лучше сказать, лукавымъ прелестникамъ, выдающимъ себя за учителей". "Я самъ отъ нихъ слыхалъ, еще будучи въ русской земль, подъ державою московскаго царя; прельщають они юношей трудолюбивыхъ, желающихъ навывнуть писанію, говорять имъ: вотъ этоть отъ внигъ умъ потерялъ, а вотъ этотъ въ ересь впалъ. О, бѣда! отъ чего бѣсы бъгаютъ и исчезаютъ, чъмъ еретики обличаются, а нъкоторые исправляются, это оружие они отнимають и это врачество смертоноснымъ ядомъ называютъ". Подобно Максиму Греку, Курбсвій съ негодованіемъ говорить о массь аповрифическихъ сочиненій, которыя были распространены въ средѣ русскихъ читателей, и даже "нынътняго въка мнимыхъ учителей", и находили между ними полную въру. Вспоминая греческое царство, погибшее за свои грѣхи, онъ утѣшается зрѣлищемъ русской земли, которая одарена издревле благочестиемъ; но скорбитъ, что она падаеть оть недостатка просвъщенія. "Книги оть божественнаго Паравлита написанныя, ветхія в новыя, -- говорить онъ, -- мы на своемъ язывѣ имѣемъ, еписвопы по веливимъ властемъ сѣдяще, всякимъ преизобиліемъ полны суще, въ церквахъ многъ міръ имуще. И аще бы хотеля и учити священному учению, ни отъ вого же нигдъ возбраняеми. И вся земля наша руссвая, отъ врая и до врая, яко пшеница чистая, вёрою божіею обрётается: храмы божія на лицё ся водружены, подобно частымъ звёздамъ небеснымі... Цари и внязи въ православной въръ отъ древняхъ родовъ и понынѣ отъ Превышняго помазуются на правленіе суда и на заступление отъ враговъ чувственныхъ. Съ Еремиемъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ письмѣ къ ученику Артемія, Марку Сарыгозину, онъ писалъ, что не только другихъ побуждалъ къ изученію греческаго я латинскаго языка (какъ "благороднаго юношу" князя Михаила Оболенскаго), "но и самъ не мало лѣтъ изнурихъ по силѣ моей, уже въ сѣдинахъ, со многими труды пріучахся языку римскому".

рещи мнлосердіе Господне должно: вемля наша наполнена въры божія и преизобилуеть, яко же вода морская. Что воздадниъ Господеви, еже воздалъ намъ? Мы же нечувственнія и неблагодарніи, какъ аспиды затыкая уши свои оть словесъ Его, преклоняемся послушаніемь паче ко врагу своему, льстящему настоящею славою міра сего и ведущаго насъ по пространному пути въ погибель". Ему кажется даже, что близится время пришествія Антихриста.

Курбскій бѣжалъ изъ Россія во время ливонской войны, какъ думають, чтобы взбёжать царскаго гитва послё потери битвы подъ Невлемъ: вѣрнѣе, что это обстоятельство могло быть только послёднимъ побужденіемъ исполнить ранфе задуманный планъ. Отсюда, изъ-за рубежа, началъ онъ зпаменитую переписку съ Иваномъ Грознымъ, которая зевлючаеть четыре пославія Курбскаго изъ Вольмара и Полоцка съ 1563 по 1579 годъ, и два отвѣтныя пославія царя. Извѣстно содержаніе этой переписки, единственной въ своемъ родъ во всей русской исторіи. Наполвенная взаниными укорами и обвиненіями, одинаково рёзкими, даже необузданными съ объихъ сторонъ, эта переписка чрезвычайно характерна и для цёлаго положенія тогдашней русской жизни для опредбленія царской власти, какъ понималь ее сань царь и вакъ безграничности ся хотблъ ставить правственные в политические предёлы представитель удёльно-княжескаго и боярскаго преданія, - наконецъ для самихъ соперниковъ, раздівленныхъ непримиримой, личной и принципіальной враждой. Письма Грознаго, страстныя, исполненныя сознаниемъ своего царственнаго, безотвётственнаго могущества, вмёстё съ тёмъ внижническія и мелочныя, могли бы быть эпизодомъ Шевсинровской драмы... Кавъ исторически опредбляется значение этой переписки, самаго столеновенія и бъгства Курбскаго?

Этоть вопрось, много разь привлекавшій вниманіе историковь, остается до сихь порь неразрёшеннымь — между полнымь осужденіемь Курбскаго и его защитой, какъ съ политической, такъ и съ нравственной стороны. Трудность рёшенія въ томъ, что этоть частный вопросъ связанъ съ болёе широкимъ вопросонъ о характерё личности и дёятельности самого Ивана Грознаго. Полное опредёленіе того и другого еще не достигнуто нашей исторіографіей. Первый издатель Курбскаго говорилъ: "До появленія въ свётъ IX тома Исторіи Государства Россійскаго у насъ признавали Іоанна государемъ великимъ, видёли въ ненъ завоевателя трехъ царствъ и еще болёе мудраго, попечительнаго законодателя. Знали, что онъ былъ жестокосердъ, но только по

# внязь вурбскій.

темнымъ преданіямъ, и отчасти извиняли его во многихъ дёлахъ, считая ихъ необходимыми для учрежденія благодѣтельнаго самодержавія. Самъ Петръ Великій хотёль оправдать его. Это мевніе поколебалъ Карамзинъ". Но послѣ Карамзина великое значеніе Ивана Грознаго, независимо отъ картины, нарисованной Карамзинымъ, или наперекоръ ей, было выставлено новыми историками, которые въ дёятельности Ивана Грознаго увидёли усивхъ государственной идеи надъ отживающей стариной. Тавовъ былъ взглядъ Кавелина и Соловьева. Въ ихъ глазахъ зрълище мрачныхъ свирѣпостей Грознаго застилалось представленіемъ объ его стремленія въ государственному единству, воторому будто бы продолжали грозить притязанія хотя отжившаго, но еще опаснаго удёльнаго сепаратизма и боярскихъ притязаній. Затёмъ, снова выдвигалась другая точка зрънія, находившая, что для достиженія подобной цёли не было надобности въ твхъ странныхъ и страшныхъ мбрахъ (вавъ опричнина и вазни), какія принималь Грозный, и что эта правительственная мудрость едва-ли могла вознаградить последовавшую деморализацію. Но и эта точка зр'внія не была достаточно развита; въ отвѣть явились новыя апологія Грознаго, въ которыхъ оцять указывалась государственная необходимость его политики, напримбръ, взвъстная пълесообразность опричнины, а его жестокостя признаны чуть не легендой, - многія казни сочтены вымышлепными, известія о другихъ преувеличенными! И несмотря на то, мрачная легенда такъ сильна, что еще недавно въ нашей литературѣ появилось два спеціальныхъ трактата о психическомъ разстройствѣ Грознаго... Однимъ словомъ, вопросъ, для рѣшенія вотораго нужны усиленныя изысванія историва, юриста, психолога (и, можеть быть, психіатра), остается открытымъ.

Въ связи съ этимъ колебались взгляды на дёятельность Курбскаго, въ частности на фактъ его бёгства. "Русскіе историки новой школы, — говоритъ одинъ изъ нов'йшихъ изсл'ёдователей этого вопроса, — видѣли въ кн. Курбскомъ представителя идей отживающей старины, въ Иванъ IV — представителя новой государственной идеи... Разумѣется, между представителямы этихъ различныхъ направленій должна была возникнуть боріба, и вотъ эта-то борьба, по словамъ апологистовъ Ивана IV, к характеризуетъ вторую половину XVI вѣка русской жизни.

"Кто же, спрашивается, вышелъ побѣдителемъ изъ этой борьбы? Кто же изъ борцовъ--гонитель? Кто жертва?

"Карамзинъ, не обинуясь, назвалъ жертвами Курбскаго съ товарищи, Арцыбашевъ – Ивана IV. Послъдняго митнія держались и позднѣйшіе русскіе историки, за исключеніемъ Погодина"<sup>1</sup>).

Тавая дилемма могла быть поставлена, и если она ставится, то по всёмъ условіямъ характеровъ и событій представить Ивана Васильевича "жертвой" очень мудрено. Предшествующія отношенія Курбскаго въ царю до сихъ поръ не выяснены; намеки сохравившихся извёстій остаются темны; общій тонь переписки Курбсваго съ Грознымъ гораздо меньше указываеть на какіе-либо полятвческие принципы, чёмъ на чисто личныя отношения --- съ одной стороны необузданнаго деспота, разъяреннаго тёмъ, что изъ рукъ его ускользнула намбченная жертва; съ другой -- человъка, спасавшаго свою жизнь, но чувствовавшаго свою правоту. Конечно, со стороны Ивана Грознаго приведены были аргументы, носнышіе и политическій харавтерь, по которымь онь быль совершенно правъ, а "собава" Курбскій вругомъ виноватъ. Первое послание Грознаго въ отвѣтъ Курбскому въ высшей степени характерно излагаетъ его представленія о своей власти; посланіе усыпаво цитатами изъ писанія, ссылками на исторію. Онъ-царь ветховѣтнаго и византійскаго образца: онъ постановленъ самимъ Богомъ, в его власти нётъ предъла; возстание Курбсваго, противъ него есть возстание противъ самого Бога: "Ты же, твла ради, душу погубиль есн. и славы ради мимотекущія нелёпотную славу пріобрълъ еси, я не на человъка возъярився, но на Бога возсталь еси. Разумий же, бидникъ, отъ каковы высоты и на какову пропасть душею и тёломъ сшелъ еси! Сбыстся на тебѣ реченное: и еже имъя мнится, взято будетъ отъ него! Се твое благочестие, еже самолюбія ради погубилъ еси, а не Бога ради!" И рядомъ пронія и вазунстика инквизитора: "Аще праведенъ и благочестивъ еси по твоему гласу, почто убоялся еси неповинныя смерти, еже нёсть смерть, по пріобрётеніе? Послёди всяко умрети же!" Затёмь, приводя тексіь апостола Павла, онъ продолжаеть: "Смотри же сего и разумъвай, яко противляйся власти, Богу противнтся, и аще вто Богу противится, сіи отступники именуются, уже убо горчайшее сограшение". Новый тевсть о повиновении господамъ, не только благимъ, но и строптивымъ, долженъ еще разъ оправдать авторитетомъ священнаго писанія его право — на мучительство: "се бо есть воля Господня, еже благое творяще, пострадати"! Въ примъръ онъ приводить ену слугу его: "Како же не устрамишися раба своего, Васьки Шибанова? Еще бо онъ благочестие свое соблюде, и предъ царенъ

<sup>1</sup>) Князь А. М. Курбскій. М. II-скаго. Казань, 1873.

и предо всёмъ народомъ, при смертныхъ вратёхъ стоя, и ради врестнаго цёлованія тебе не отвержеся, и похваляя и всячески за тя умрети тщашеся". Иванъ Грозный не чувствовалъ, что самый поступовъ его съ Шибановымъ ронялъ его нравственное достоинство и былъ насмёшкой надъ христіанскимъ ученіемъ.

Въ чемъ было политическое значеніе спора? Давно указано было, что обѣ стороны впадали въ преувеличеніе во взаимныхъ обвипеніяхъ: какъ Иванъ Грозный создавалъ не существовавшія преступленія, такъ и въ словахъ Курбскаго проглядываетъ признаніе, что Сильвестръ и Адашевъ, которыхъ онъ защищаетъ, дѣлали ошибки, въ концъ концовъ раздражившія царя противъ нихъ; но самъ Курбскій, повидимому, не имѣлъ вовсе такой роли въ правленіи, чтобы и на него можно было взвалить обвиненія, расточаемыя Грознымъ; по мнѣнію безпристрастныхъ историковъ, эти обвиненія часто были только клеветой.

Прискорбный фавть бёгства находить себё достаточное объясненіе. Самъ Устряловъ, въ третьемъ изданіи "Сказаній", писалъ: "Очень можеть статься, что Курбскій, свиділель безчестной казни внявя Михаила Репнина и Дмитрія Курлятева, угрожаємый смертью и самъ, какъ другъ Сильвестра, Адашева, Воротыпскаго, Шереметева, не задолго предъ тъмъ изгнанныхъ изъ Москвы, решился, по примеру внязя Дмитрія Вишневецкаго и другихъ, спасти свою жизнь отъ въроятной казни удаленіемъ изъ Россія". Неизвѣстно, при какихъ обстоятельствахъ, но несомнѣнно, что царь грозилъ ему; впослёдствія царскій гонецъ Колычевъ долженъ былъ говорить воролю Сигизмунду: "Курбскаго и его совѣтниковъ измѣны то, что онъ хотѣлъ надъ государемъ нашямъ и надъ его царицею Настасьею и надъ ихъ дътьми умышляти всявое лихое дёло: и государь нашъ, увёдавъ его измѣны, хотѣлъ-было его посмирити, и онъ побѣжалъ". Лихое дело было выдумвой, и о немъ никогда не было сказано чтонибудь ясно. Въ другой разъ, въ 1572, Иванъ Грозный обвинялъ Курбскаго въ бестат съ Воропаемъ, агентомъ литовскихъ и польскихъ дворянъ. "Есть тамъ люди, събхавшіе изъ моей земли въ вашу. Надобно опасаться, чтобъ эти люди, когда почують, что литовскіе и польскіе паны хотять им'вть меня государемъ, не събхали оттуда въ чью-нибудь вемлю подальше, либо въ орду, либо въ туркамъ. Пусть бы наши паны зарание предупредили это потихоньку, да удержали ихъ, а я, клянусь Богомъ, об'ещаю, что этимъ людямъ не буду помнить ихъ неправды. Курбсвій.. отъбхалъ въ вашу землю. Посмотри-ва, прошу, вотъ на этого (при этомъ онъ указалъ на своего старшаго сына)...

воть этого дитяти мать, а мою жену отняль онь у меня. И Богь свидётель, что я даже и не думаль казнить его, я имёль только намёреніе немножко убавить ему почестей и отобрать у него мёста, съ тёмъ, чтобы опять его пожаловать. Но онъ побоялся и отъёхаль въ ливонскую землю. Этому, — прибавиль И нанъ, — пусть бы ваши паны поубавили мёсть, дя пусть бы посмотрёли за нимъ, чтобы онъ оттуда не отправился куданибудь".

"Эта рѣчь Ивана, — говорить М. П.—скій, — превосходно характеризуеть его мелочной ненавастный характерь, унижавшійся до очевидной лжи. Этоть "мужь добрый и благочестивый, у котораго на всякую мысль готовь быль тексть изъ священнаго Писанія" — какь отзывался о Грозномъ Баторій — этоть "благочестивый мужъ" клянется Богомъ, что за смерть супруги-царицы онъ хотѣлъ у виновнаго только поубавить почестей, съ тѣмъ, чтобы послѣ возвратить ихъ. Въ дипломатическомъ разговорѣ, гдѣ рѣчь шла о соединеніи Литвы и Польши съ державою московскою, Иванъ не могъ пройти молчаніемъ дѣла бѣглаго подданнаго, задѣвшаго его самолюбіе, взводилъ на него чуждое ему преступленіе, и при этомъ клялся помиловать его, если онъ не уйдеть отъ его рукъ" 1).

Въ 1578, Иванъ Грозный писалъ самому Курбскому: "А н съ женою меня вы про что разлучний? Только бы у меня не отняли юницы моея: вно бы Кроновы жертвы не было". Тотъ же изслёдователь замёчаеть, что въ словахъ "вы" Грозный обванаеть зайсь всю партію, а не самого Курбсваго; въ упомянутонь разговорѣ съ Воропаемъ онъ взводилъ обвиненіе на одного Курбскаго, но ему самому все-таки не ришался сказать, что онъ повиненъ въ этомъ преступления. Столь же странно обвинение, будто Курбскій хотёль стать "ярославскимь владыкою" нан "въ Ярославлѣ государити"; у Курбскаго, вонечно, не могло быть такого фантастическаго намбренія, и если онъ напоминаль о своемъ происхождении отъ внязей ярославскихъ, "влекомыхъ отъ роду великаго Владимира", и самъ назывался вняземъ арославсвимъ, то это было не болёе, кавъ воспоминание о прежнемъ могуществѣ его рода и упрекъ Ивану Грозному: послѣдній, по словамъ того же изслёдователя, самъ понималъ это, но прибегалъ къ выдумкъ за отсутствіемъ дъйствительной вины.

Нѣвоторые новѣйшіе историки, какъ мы видѣли, хотятъ доказыкать, что извѣстія о жестокостяхъ Ивана Грознаго вымыш-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) М. II—скій, стр. 20. А въ письм'я къ Курбскому онъ прямо говоряль, что право право констрание и право право констрание и право говоряль, что право пра

лены или преувеличены, во достаточно и того, что не подлежить сомнѣнію. Чёмъ была "опяла", видно изъ его собственнаго посланія въ игумену Козьмѣ: "что мнѣ надъ чернецомъ опалятися или поругатися?.. Что на Шереметевыхъ гиѣвъ держати, ино въдь есть братья его въ міру, и мнѣ есть надъ въмъ опала своя положити". Это совершенно согласно съ тъмъ, что говорить Курбскій <sup>1</sup>). Онь зналь, что его могло ждать въ Мосвев, вакъ приверженца Сильвестра в Адашева, и здъсь простое объяснение его бъгства.

Курбсваго изображають представителемъ стараго друживнаго начала, защищавшимъ "право" отътвяда и "право" совъта; но этоть отъвзаь быль только бысствомь недовольныхь и опальныхъ въ Литву, куда король переманивалъ ихъ на службу, объщая свои инлости, и Курбскій нигд'в не говорить объ этомъ "правъ"; право совѣта-опять не было въ понятіяхъ Курбскаго вавимъ-нибудь юридическимъ требованіемъ, а только желаніемъ, чтобы въ правлении участвовали люди честные и опытные, какими онъ считалъ своихъ друзей, — онъ вступался только за убіенныхъ и опальныхъ. Тотъ же изслѣдователь замѣчаетъ, что и самъ Иванъ Гровный отврыль борьбу на смерть не старому отжившему порядку, а правителямъ и ихъ партіи, воторые сдёлались ему ненавистны; по его собственному выраженію, "онъ за себя сталъ". "Въ своихъ посланіяхъ въ Курбскому онъ защищаетъ единственно себя, а не дёло Руси, которымъ наува хотёла обременить его темную память" (стр. 11). "Для Курбскаго съ тъми политическими и церковными взглядами, какіе онъ дёлилъ съ лучшими людьми своего времени, "по естественной человъческой нетерпъливости" предстояль однив выходь или, скорбе, быство изв запертаго царства руссваго", въ воторомъ подавлялось "свободное человізчесвое естество", по его преврасному выраженію" (стр. 29).

Въ Литвъ и на Волыни Курбскій вель печальную жизнь между человъки тяжкими и зъло негостелюбными и къ тому въ ересяхъ различныхъ развращенными" <sup>8</sup>); среди нравовъ польскаго нанства и въ немъ сказывался упорный, иногда необузданный



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ предисловія къ Маргариту: "Законъ Божій глаголеть: да не понесеть сниъ гръховъ отца своего, а ни отецъ гръховъ смна своего; каждий въ своемъ гръсъ умретъ и по своей внив понесетъ казнь. А ласкатели совътуютъ, аще кого оклевещуть, и повиннымъ сотворять, и праведника грешникомъ учинять, и изменникомъ нарекуть, но ихъ обычновенному слову; не токмо того безъ суда осуждають и казни нередають, но и до трехъ поколёній, отъ отда и отъ матери по роду влекомыхъ, осуждають и вазнять и всеродно погубляють, не только единоволенныхъ, но аще и видель быль, и сусёдь, и мало ко дружой причастень, иже въ незамиреніе и бес-численные зла, гизев непримерительный и кровопролитіе производять на неповин-выхъ" (Жизнь Курбскаго въ Литвё и на Волыни, II, стр. 304). <sup>2</sup>) Жизнь Курбскаго въ Литвё и на Волыни, II, стр. 303.

московский бояринъ, но онъ много работалъ надъ своими книжными дёлами и тосковалъ по покинутой родинф. Умирая, онъ предвидёлъ бёдствія, которыя грозили его беззащитному семейству и потомъ дёйствительно его постигли. Сынъ его былъ уже католикомъ.

Въ общей оцёнкъ историческаго значенія Курбскаго намъ представляется наиболёе близкимъ въ истинё взглядъ названнаго нами изслёдователя. При всёхъ ошибкахъ и недостаткахъ его самого и его друзей, "Курбскій былъ лучшимъ выразителемъ тёхъ идей русской гражданственности, которыя, очевидно, были доступны и другимъ лицамъ той же партіи; но ни въ одномъ изъ нихъ не высказалось столько энергіи въ борьбѣ, какъ въ Курбскомъ. Курбскій представдяетъ намъ образецъ тѣхъ доблестей, кавія могла дать Русь XVI вѣка, давимая правительственнымъ терроромъ, стёсняемая въ свободъ изслёдованія истины. далекая отъ европейскаго запада. Курбскій — это гражданинъ, представитель идеи прогресса, вопіющій противъ тупого абсолютизма; это — воинъ, не щадящій живота за дёло Руси; это ученый, не довольствующийся твмъ недостаточнымъ образовательнымъ матеріаломъ, съ которымъ уживались другіе книжники его времени; наконецъ, это - первый руссвій публицисть, неуклонно идущій по предположенному заранѣе пути... Иванъ IV понималъ Курбскаго, не могъ не чувствовать его превосходства въ ряду остальныхъ бояръ, не стыдился вступить съ нимъ въ перепнску, въ которой тщетно старался уязвить своего врага вымышляемыми преступленіями или непряличнымъ упревомъ... И если въ перепискъ съ Курбскимъ у Ивана недоставало пороху, то онъ нагибался до земли и не гнушался державною десницею поднять даже вомъ грязи, чтобы хотя ею бросить въ очи своего жестоваго обличителя. Словомъ, харавтеръ переписки между Иваномъ и Курбсвимъ чисто личный, ничего государственнаго въ ней ивть, и наименве государственности въ томъ, въ чемъ ее нвкоторые видѣли".

Литература о Максимѣ Грекѣ довольно значительна:

- Историческое извѣстіе о Максимѣ Грекѣ, въ Вѣстн. Европы 1813, ноябрь,-кажется, митр. Евгенія.

- О трудахъ Максима Грека, въ Журн. мин. просв. 1834, ч. Ш.

— Москвитанинъ, 1842, 🕅 11, ст. Филарета Черниговскаго.

- Судное дёло Максима Грека и Вассіана Патрикѣева, и Пренія съ митр. Даніиломъ, въ "Чтеніяхъ", моск. Общ. ист. и древн. 1847, № 7 и 9.

- "Максимъ Грекъ, святогорецъ" (статья А. В. Горскаго), 🖚

Прибавленіяхъ въ твореніямъ св. отцевъ въ русскомъ переводѣ. Москва, 1859, ч. XVIII.

- Нильскій, "Максимъ Грекъ, какъ исповѣдникъ просвѣщенія", въ "Христ. Чтеніи", 1862, мартъ

— Максимъ Грекъ. Изслёдованіе Владиміра Иконникова, Кіевъ, 1865—1866 (изъ кіевскихъ Унив. Извёстій).

-- В. Жмакинъ, "Митрополитъ Даніилъ", М. 1881, стр. 151 и далбе.

— Сочиненія преподобнаго Максима Грева, изданныя при Казанской духовной академіи. Казань, 1859—1862, три части (сюда не вошли нѣсколько сочиненій, напечатанныхъ ранѣе: въ "Скрижали", 1656, въ Церковной Исторіи митрополита Платона, въ Журн. мин. пр. 1834, въ Москвитянинѣ, 1842).

— Въисторіяхъ русской церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и др.

-- Соловьевъ, Ист. Россіи, т. V.

— Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, гл. XVII. Впрочемъ, дѣятельность Максима Грека не изслѣдована съ должною полнотою и до сихъ поръ; кромѣ того, до сихъ поръ не нашлось, а быть можетъ, уже не существуетъ, многихъ документовъ, относящихся къ его суднымъ дѣламъ; не были достаточно изслѣдованы и его книжныя исправленія.

— Нелидовъ, "Максимъ Грекъ", въ сборникъ: "Десить чтеній по литературъ". М. 1895.

-- Важный матеріалъ для біографіи Максима Грека и исторіи его литературной діятельности собрань въ книгѣ С. А. Бѣловурова: "О библіотекѣ московскихъ государей въ XVI столѣтін". М. 1898. Трудъ, вызванный поднявшимся недавно вопросомъ о царской библіотекѣ XVI вѣка и о возможности открыть ее раскопками въ Кремлѣ, разросся въ общирное изслѣдованіе по архивнымъ документамъ и между прочимъ затронулъ показанія Максима Грека. Въ приложеніяхъ къ книгѣ изданы краткія извѣстія и подробныя сказанія о Максимѣ, и приведено библіографическое описаніе рукописей разныхъ библіотекъ, гдѣ находятся его слова и переводы, а также сказанія о немъ-въ Москвѣ, Петербургѣ, Сергіевомъ посадѣ, въ Порѣчьѣ, Казани, Вильнѣ, Кіевѣ, Петрозаводскѣ, въ разныхъ губерніяхъ, въ общественныхъ библіотекахъ и въ частныхъ рукахъ, всего до 240 рукописей.

— Свящ. А. Синайскій, Краткій очеркъ церковно-общественной діятельности, преп. Максима Грека по части обличенія и исправленія заблужденій, недостатковъ и пороковъ русскаго общества XVI столітія (1518—1556 г.). Спб. 1898;—Краткое описаніе жизни и діятельности преп. Максима Грека. Изд. 2-е. Спб. 1902 (между прочимъ, въ объихъ книжкахъ обстоятельныя библіографическія указанія).

О дѣятельности князя-инока Вассіана Косого-Патрикѣева подробно у Жиакина, въ главѣ о борьбѣ митр. Даніила съ заволжцами.

- Судное дёло, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1847, № 9.

— А. С. Цавловъ, въ казанскомъ "Православномъ Собесѣдникъ", 1863. изданіе полемическихъ сочиненій Вассіана.

HCT. P. JHT. T. U.

— Хрущовъ, "Князь-инокъ В. Патрикѣевъ", въ Др. и Новой Россіи, 1875. № 3.

- Въ исторіяхъ р. церкви.

О Бесбдѣ Валаамскихъ чудотворцевъ:

— "Разсужденіе инова-внязя Вассіана о неприличін монастырямъ владъть вотчинами", въ Чтеніяхъ, 1859, кн. III.

— А. С. Павловъ, въ "Правосл. Собесѣдникѣ", 1863, кн. I: "Земское направленіе русской духовной письменности".

— К. Невоструевъ, въ разборѣ книги Хрущова объ Іосифѣ Волоцкомъ, въ XII отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ, 1869 (противъ мнѣнія Цавлова).

— А. С. Павловъ, Исторический очеркъ секуляризации церковнихъ земель. Одесса, 1871, стр. 136—137 (возражения противъ разбора Невоструева).

— "Бесѣда преподобныхъ Сергія и Германа Валаамскихъ чудотворцевъ. Апокрифическій памятникъ XVI-го вѣка". Спб. 1889 (изд. Археографической Коммиссіи). Съ обстоятельнымъ введеніемъ В. Дружинина и М. Дьяконова, гдѣ указана исторія вопроса о памятникі, разобранъ его составъ и дается опредѣленіе его времени; текстъ изданъ по тринадцати спискамъ "Бесѣды", почти исключительно изъ XVII вѣка.

Критикъ журнала "Міръ Вожій" (1898, іюнь, стр. 67 и д.) дѣлалъ миѣ упрекъ, что я отказываюсь видѣть въ "Бесѣдѣ" указаніе на убѣжденіе тѣхъ временъ о необходимости ежегоднаго и постояннаго земскаго собора. У меня подробно передано содержаніе "Бесѣды", въ томъ числѣ и соображенія о "единомысленномъ вселенскомъ совѣтѣ", но я не умолчалъ не только своего личнаго, но и впечатлѣнія другихъ изслѣдователей о томъ, что писатель не умѣлъ "связно изложитъ" своихъ мыслей, и что предложеніе о соборѣ соединяется съ очень странной программой всеобщей отдачи народа подъ церковконолицейскій надзоръ.

Тотъ же критикъ указывалъ (во II томъ книги) недостатокъ "связи между исторіей мивній и исторіей соціально-политическихъ отношеній"; онъ замћчаетъ между прочимъ, что нельзя думать, что "удельнобоярскія притязанія не шли дальше придворной борьбы" (при Грозномъ), и что повыя изслёдованія доказывають возникновеніе новыхъ соціально-политическихъ отношеній съ начала XVII вѣка (нарожденіе мелкопомъстнаго дворянства)... Относительно времени Грознаго я продолжаю сомниваться, чтобы бонрство составляло политическую силу (напр. хотя бы въ род'в польскихъ магнатовъ), отъ которой могла бы оказываться опасность для царской власти и противъ которой необходимо было бы ограждаться такими средствами, какъ безсмысленныя казни, -- Грозный творилъ съ боярствомъ что хотълъ, и оно не вомыслило о какомъ-либо отпорѣ его тиранству, или сопротивлялось только "отътвдомъ", какъ Курбскій. - Соціально-политическихъ отвошеній я касался въ ту міру, насколько оні отражались на цільновь народномъ міровоззрѣнія и на литературныхъ памятникахъ,такъ я говориль объ отношеніяхъ удёльнаго періода, о возрастанія московскаго царства. Въ иномъ смыслё, эти отношения принадлежать

「「たち」にいたので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、「日本のない」ので、

только внутренней политической исторіи: если эти отношенія не отразнлись на литературномъ развитіи, они не имъютъ мѣста въ исторіи литературы. Имѣли ли они такое значеніе?

Объ ересяхъ Башкина и Өеодосія Косого:

 Въисторіяхъ церкви Макарія, Филарета, Знаменскаго и пр.
 Емельяновъ, "Ересь Башкина и Өеодосія Косого", въ Трудахъ Кіевской дух. академіи, 1862, II.

— Костомаровъ, Историческія монографіи, Спб. 1863, т. І ("Великорусскіе религіозные вольнодумцы въ XVI вѣкѣ"); Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, гл. XIX: Матвѣй Семеновичъ Башкинъ и его соучастники.

— И. Малышевскій, "Подложное письмо половца Ивана Смеры къ вел. кн. Владиміру", въ Трудахъ Кіев. дух. ак. 1876, П.

-- П. Ө. Ниволаевскій, въ "Дух. Вістники", 1865. май.

— О. Калугинъ, "Зиновій, инокъ Отенскій, и его богословскополемическія и церковно-учительныя произведенія". Саб. 1894. Зд'ёсь, стр. 44 и др. обзоръ мнівній объ ереси Косого.

— Изданія сочиненій: "Истины показаніе къ вопросившимъ о новомъ ученіи". Сочиненіе инока Зиновія. Казань, 1863 (отдѣльно изъ "Прав. Собесѣдника"); "Многословное посланіе" издано было Андреемъ Поповымъ, въ "Чтеніякъ" моск. Общ. ист. и древн. 1880, кн. II; Слово Зиновія объ открытіи мощей архіепископа Іоны новгородскаго, издано въ приложеніяхъ къ книгѣ Калугина.

— Объ Артеміи, указанное изслёдованіе свящ. Сергія Садковскаго, въ "Чтеніяхъ", 1891, книга IV.

- В. Боцяновскій, разборъ сочиненія Калугина, въ Журн. мин. просв., 1894, ноябрь. Критикъ указываетъ, что остался все-таки неразработаннымъ вопросъ объ источникахъ книги Зиповія, а вмъстѣ о достовѣрности свѣдѣній, сообщаемыхъ имъ относительно ереси Осодосія Косого. Между прочимъ критикъ настаиваетъ на томъ, что "Многословное послане", которое приписывалось Зиновію, ему не принадлежитъ и было сочиненіемъ упомянутаго троицкаго игумена Артемія, какъ это было предположено И. Н. Ждановымъ ("Очеркъ умственной жизни Россіи въ XVI и XVII вѣкахъ". Литографир. изданіе. Сиб. 1890).

Объ Иванъ Грозномъ и внязъ Курбскомъ:

- Каранзинъ, Ист. госуд. Росс., т. IX.

— Полевой, Исторія русскаго народа. VI, стр. 344—359.

 Устрядовъ, Сказанія внязя Курбскаго. Спб. 1833 и друг. изд.
 Ю. Самаринъ, Сочиненія, т. V. М. 1880, стр. 205—206 (въ диссертація о Өсофанъ Прокоповичъ и Яворскомъ, 1844).

— Погодинъ, Историко-критические отрывки. М. 1847, І. стр. 225—271 (2-е изд. 1867), и "Царь Иванъ Васильевичъ", въ Архивъ истор. и практ. свъдъний, Калачова, 1859, кн. V.

— Кавелинъ, Взглядъ на юридический бытъ др. России (1847) въ Сочиненияхъ. Спб. 1897, т. І.

— Жизнь кн. Курбскаго въ Литвѣ и на Волыни. Кіевъ, 1849— 1850, два тома. また、2011年7~20日、2011年7月1日の第二日の第二日の

「日本」というので、こので、「「「」」

の日本語となるなどのであるのである

— С. Горскій, Жизнь и историческое значеніе кн. А. М. Курбскаго. Казань, 1854 (обвиненіе Курбскаго; объ этомъ ст. Н. А. Попова, въ "Атенев", 1858, ч. 7).

— Соловьевъ, Ист. Россіи, т. Vl.

— Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописавіяхъ, гл. XX; о Сильвестрѣ и Адашевѣ, гл. XVIII.

— Опоковъ, Кн. А. М. Курбскій, въ Кіевскихъ унив. Изв. 1872, и отдѣльно (защита).

-- М. II--скій, "Князь А. М. Курбскій. Историко-библіографическія замѣтки по поводу послѣдняго изданія его Сказаній", въ "Уч. Запискахъ" Каз. унив. и отдѣльно. Казань, 1873 (защита, лучшая въ литературѣ о Курбскомъ).

-- Ключевскій, Боярская дума древней Руси. М. 1882, стр. 298, 349 и д. (новое изд. 1902).

- Бестужевъ-Рюминъ, Русская исторія. Т. II, вып. I, Спб. 1885, стр. 315—319.

— Евг. Бѣловъ, Объ историческомъ значении русскаго боярства до конца XVII вѣка. Спб. 1886; Русская исторія до реформы Петра Великаго. Спб. 1895.

--- Н. К. Михайловскій, Критическіе опыты. III. Иванъ Грозный въ русской литературѣ... Спб. 1895.

— Як. Чистовичъ, Исторія первыхъ медицинскихъ школъ въ Россіи. Спб. 1883. Въ приложеніяхъ: "Душевная болѣзнь царя Ивана IV Васильевича Грознаго", стр. LV—LX.

— Проф. П. И. Ковалевскій, Іоаннъ Грозный и его душевное состояніе. (Психіатрическіе эскизы изъ исторіи. Вып. II). Харьковъ, 1893.

— А. Н. Ясинскій, "Сочиненія кн. Курбскаго, вакъ историческій матеріалъ". Кіевъ, 1889 (изъ "Унив. Извёстій"). Книга заключаеть слѣдующіе трактаты: во введеніи, разборъ историческихъ памятниковъ объ эпохѣ Грознаго; далѣе, І, Жизнь К-го; ІІ, Образованность и воззрѣнія К-го; III, Предварительныя замѣчанія объ его историческомъ трудѣ; IV--V, разборы 1-й и 2-й половины историческаго труда К-го. Трудъ г. Ясинскаго-весьма обстоятельный и богатый цёнными указаніями. Въ общемъ опредѣленіи личности К-го авторъ держится того взгляда, какой мы видёли у М. П-скаго: "Даровитый внязь Андрей Курбскій представляеть въ высшей степени отрадное явленіе въ русской исторіи XVI вѣка и высоко привлекательную личность. Историкъ можетъ съ любовью и отраднымъ чувствомъ остановиться на жизни и двятельности этого воина-мыслителя". Его исторія князя великаго московскаго, "проникнутая одной идеей, является не только первымъ русскимъ прагматичесиимъ историческимъ сочиненіемъ, но произведениемъ изящнымъ, несмотря на непривлекательную внъшность-на полуцерковный, полурусскій, съ примѣсью массы польскихъ словъ, языкъ, такъ какъ авторъ съумѣлъ придать единство своему сочинению и избъжать излишнихъ эпизодовъ" (стр. 96, 100).

— Въ собраніи Общества любителей древней письм., 8 января 1899, г. Харламповичъ сдѣлалъ сообщеніе объ открытомъ имъ въ одномъ сборникѣ библіотеки Московской синодальной типографіи печатномъ экземплярѣ переводной статьи князя А. М. Курбскаго: .От

148

# БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

другіе діалектики пана Спанинъбергера о силогизић вытолковано", извѣстной доселѣ лишь по рукописямъ. Референтъ установилъ, что оригиналомъ этой статьи послужила книга Іоанна Спангенберга "Trivii erotemata", вышедшая третьимъ изданіемъ въ Будѣ въ 1560 г. Статья "от другіе діалектики" — буквальный переводъ нѣсколькихъ параграфовъ отдѣла этой книги о силлогизмахъ, съ пропускомъ нѣкоторыхъ примѣровъ и правилъ, съ незначительными измѣненіями и дополненіями. (Спб. Вѣдомости, 1899, 12 января).

- П. В. Владиміровъ, Новыя данныя для изученія литературной діятельности вн. Курбскаго, въ "Трудахъ" IX Археолог. събзда, т. П. М. 1897.

— См. также Архангельскаго, въ "Твореніяхъ отцовъ церкви" и пр. Спб. 1888; "Борьба съ католичествомъ", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1888.

— О Николав Нёмчинё, прелестникё и звёздочетцё, котораго обличали старець Филовей и Максимъ Грекъ, см. замѣтку въ "Послёднихъ трудахъ" Л. Н. Майкова. Спб. 1900 (изъ "Извёстій" II Отд.: "Николай Нёмчинъ, русскій писатель конца XV—начала XVI вёка").

# ГЛАВА V.

#### ИТОГИ, СОБРАННЫЕ МОСКОВСКИМЪ ЦАРСТВОМЪ.

Политическій успѣхъ Москвы. — Его односторонность бытовая и образовательимя. — Историческое значеніе Ивана Грознаго. — Понятіе о высокомъ назначеніи Москви. — Посланія старца Филовея. — Политическое объединеніе въ "царствѣ". — Дѣятельность митр. Макарія. — Канонизація руссквхъ святихъ. — Стоглавъ. — "Четьн-Минен" митр. Макарія. — Домострой. — Стремленіе закрѣпить старину.

Когда говорять о старомъ самобытномъ русскомъ преданія, о поллинныхъ началахъ русской жизни, которыя покинуты были съ XVIII го въка, то этой настоящей русской старины надо вскать не столько непосредственно передъ реформой (какъ вндять ее обыкновенно въ "до-Петровской" Россіи), сволько въ Московскомъ царствъ XVI-го въка. Семнадцатый въкъ, особливо въ вонцу, не совствиъ походилъ на подлинную древнюю Русь; онъ былъ уже сильно затронутъ новымъ движеніемъ; въ жизни начался расколъ, не только тотъ, который отделяль большую массу народа отъ господствующей церкви, но и тотъ, какой возникаль въ другомъ слов общества, - гдв начиналась наклонность къ западному образованію; гдѣ явились дѣятели южнорусской и западно-русской школы, которые, въ свою очередь, возбуждали недовѣріе или даже прямую вражду въ людяхъ стараго въка; гдъ начинается, наконецъ, то исканіе новыхъ формъ культурной жизни, которое закопчилось и затерялось потомъ въ Петровской реформѣ. Правла, старина была сильна в теперь; приверженцевъ ся можно было встрътить въ самомъ обществъ XVIII вѣка, — во еслибы мы искали подливныхъ нетронутыхъ формъ старины въ ся полномъ господствѣ, мы нашли бы пхъ только въ Московскомъ царствѣ XVI-го столѣтія.

Это была харавтерная и вритическая эпоха. Въ это время вполив сформировался тотъ складъ госуларственнаго, церковнаго

и общественнаго быта, который готовился издавна, зарождаясь впервые подъ гнетомъ татарскаго владычества и возростая главнымъ образомъ въ исторія Москвы. Среди всёхъ треволненій русской жизни того періода невозможно не видіть этого основного движенія, которое все больше отодвигало русскую аревность первыхъ вѣковъ и ставило на ея масто вторую національную формацію. Московское царство слагалось въ теченіе нѣсколькихъ столѣтій, съ первыхъ, сначала робкихъ и мелкихъ, собирателей до твхъ носковскихъ государей XV ввка, которые въ сущности были уже царямя, не вося пока царскаго титула. Нѣкоторые изъ новъйшихъ историковъ видъли еще въ течение XVI въка, въ самое царствованіе Грознаго, опасное броженіе старыхъ удальныхъ элементовъ; но въ сущности уже при Пванъ III вакое-либо органическое противолбистие этихъ элементовъ возникавшему царству было немыслимо; намъ хотятъ изобразить эти элементы опасными даже при Иванъ Грозномъ; но боярскія интрини- и только интриги, а не политическое движение,--- могли разыграться, лишь благодаря тому, что на великовняжескомъ престолъ была то женщина, то ребеновъ: и эта роль боярства, изъ старыхъ удѣльныхъ князей, была возможна ляшь потому, что оно гнёздилось подлё веливовняжескаго престоля. Трудно представить себѣ (и упомянутые историки этого не объясняють), въ какую форму могло бы сложиться это противолъйствіе улёльнобоярскихъ элементовъ, чтобы повліять на самый характеръ госуларственнаго строя: независимость удёловъ была немыслима; у. Ельно-боярскія притязанія не шли дальше придворной борьбы. единственный практический протесть могь заключаться въ "отъ-Іздь", но и онъ превращался въ бъгство, которому только случайно помогало то обстоятельство, что рядомъ была другая русская страна, хотя подъ чужой властью. Передъ твиъ цвлые въка прошли въ безплодной борьбъ удёльныхъ родовь, руководившяхся разрозненными эгоистическими интересами; удёльный сепаратиямъ долженъ былъ, наконецъ, вызвать противовъсъ въ стремлении въ государственому объединению, и разъ эта общая цёль была поставлена, удёльное начало было поторвано окон-чательно и навсегда: съ тёмъ содержаніемъ, какое оно заявлядо в ; исторія, оно потеряло право на существованіе.

Успѣхъ Москвы былъ, однаво, очень односторонній. Государ ство объединилось прежде всего въ силу внѣшнихъ, такъ скавать, боевыхъ требованій. Первой необходимостью было сосредоточеніе народныхъ силъ для внѣшниго обезпеченія національной живни. Русскій народъ раскидывался на огромномъ про-

странствѣ, но ему еще грозила опасность отъ стараго врага на востов'я, юг и отъ новыхъ враговъ на запада: въ этонъ послёднемъ направленін борьба была труднёе, и московское государство стало въ особенности распространяться на востокъ, гдё оно было сильнёе и матеріальными и вультурными средствами; въ концѣ концовъ, захвативъ Новгородъ и Псковъ, оно объединило главную массу русскаго племени и пріобрёло сильный опорный пунктъ и на западъ. Виъшняя свла государства уже съ конца XV въка производила сильное впечатлъніе въ разныхъ направленіяхъ. На югь, въ славянскихъ земляхъ послъ паденія славянскихъ царствъ, и въ греческомъ мірь послѣ паденія Константинополя, московская Россія осталась единственнымъ свободнымъ и сильнымъ православнымъ государствомъ, и здесь начинали искать въ ней помощи и милостыни. На востокѣ магометанскія массы послѣ паденія Казани и Астрахани остались вёрны своей религии и чуждаются донынё русскаго культурнаго вліянія; но высшій слой, царевичи, князья, мурвы и т. д давно (даже во времена татарскаго ига) склонялись къ этому вліянію, принимали крещеніе и вступали въ ряды русскихъ князей, бояръ и служилаго сословія. На европейскоиъ западѣ эта сила московскаго государства также обратила на себя внимание и вошла въ разсчеты западной европейской политики, государственной и церковной.

Въ этихъ политическихъ условіяхъ, внутреннихъ и внышнихъ, шло образованіе политическихъ идей московскаго великаго княжества, ставшаго, наконецъ, царствомъ, и эти идеи достигли своего полнаго выраженія ко временамъ Ивана Грознаго...

Этому широкому политическому горязонту далеко не отвѣчали олнако средства умственнаго образованія и культуры. Интересы образованія были заброшены ивлавна. Руководящій классь, князья и боярство еще въ періодѣ до-татарскомъ были поглощены тѣсными вопросами удѣльнаго быта и ихъ мысль не возвышалась до тіхъ широкихъ интересовъ народа, какіе нѣкогда одушевляли даже древнихъ князей, какъ Владимиръ Святой, Ярославъ, Владимиръ Мономахъ. Съ теченіемъ времени единстьевной формой образованія стала элементарпая грамотность и то "книжное почитаніе", которое такъ восхваляемо было старыми книжниками, но съ которымъ они пребывали въ состояние полнаго вастоя и крайней скудости знаній. Въ концѣ концовъ совсѣмъ заглохла всякая потребность умственваго труда и распространилось то недовѣріе къ "инѣнію", т. е. къ работѣмысли, которое надолго (даже до нашихъ дней) осталось трудно одо-

лимой цомвхой къ распространению просвёщения. Послёдствия такого положенія вещей мы видёли: вравній недостатовъ внижныхъ людей, даже для исполненія церковныхъ нуждъ; слёпая въра въ букву и рядомъ порча церковныхъ книгъ; въ огромной массь людей превращение въры въ обрядовое суевърие; распространение ересей, которое между прочимъ было связано съ простой бъдностью образования, и противъ котораго высокопоставленные въ јерархіи книжники считали единственно возможнымъ и необходимымъ действовать только казнями; наконецъ вызовъ чужихъ ученыхъ людей, какъ Максимъ Грекъ, — потому что своихъ совсёмъ не было, — и тяжелая судьба этихъ ученыхъ людей въ невъжественной средъ. Книжные вопросы становились однако дбломъ важнымъ не только для церкви, но и для самого государства: для обрядоваго суевтрія, которое было всеобщимъ, требовалось, навонецъ, опредёлить хотя бы правильность чтенія, когда было въ ходу множество испорченныхъ книгъ; подобные вопросы, вавъ и суждение о ересяхъ и еретикахъ, разръшались соборани, гдћ, вромћ высшихъ јерарховъ и особливо почитаемыхъ старцевъ. являлись царь и бояре, - но и послё этихъ соборовъ тягостное положение вещей оставалось по прежнему безъисходнымъ.

'Въ половинъ XVI въка на московскомъ великокняжескомъ престолъ былъ юноша, будущій Иванъ Гровный. Мы говорили уже, что личность и деательность его до сихъ поръ составляють неразръшенную историческую задачу. Несомнънно, это была оригинальная и одаренная натура; съ дътства, повидимому, испорченный дурною обстановкой, съ пренебреженнымъ воспитаніемъ, онъ пріобрѣяъ задатки будущаго деспота и тирана, но рано пріобрѣлъ и широкую начитанность, которая была тогдашнимъ образованіемъ, и воспринялъ идеи, подобавшія московскому царю той эпохи. Новейшие историки ревностно защищають его память во имя его великой государственной заслуги; но для точности необходимо вспомнить пріобрётенія предшествующей исторіи и отрицательныя стороны его собственнаго дёла. Его личная иниціатава въ государственномъ дёлё вь очень сильной степени опиралась на предъидущее, часто была только какъ бы вынуждевнымъ прододженіемъ стараго, и многіе историви уже значительно ограничивали разытры его иниціативы, какъ и строго судние глубокій нравственный вредъ его необувданностей, не говоря объ его личномъ нравственномъ извращения.

Въ самомъ дѣлѣ до сихъ поръ, — вслѣдствіе обычной, отчасти оффиціальной сухости лѣтописнаго разсказа, — намъ далеко не достаточно извѣстны подробности внутренней исторіи того времени: не вполнѣ ясно, что въ лучшихъ дѣлахъ Ивана Грознаго бывало его собственной мыслью или что было дѣломъ его совѣтниковъ и руководителей, что указывалось прямо жизнью; какая была роль Сильвестра, Адашева, митрополита Макарія; съ другой стороны были ли лостаточны мотввы того свирѣпаго преслѣдованія, жертвой котораго были его бояре и которое такъ настойчиво оправдывается нѣкоторыми новѣйшими историками? Понятно, что только съ точнымъ изслѣдованіемъ этихъ вопросовъ выяспится дѣйствительное значеніе личности и эпохи Ивана Грознаго.

Некогда Константинъ Аксаковъ 1) указывалъ въ Иванѣ Грозномъ природу "художественную". Казалось бы страннымъ прилагать завой эпитеть къ дъяніямъ ззобнаго мучителя: говоря проще, у Грознаго была извращенная фантазія, наклонность къ реторической окраски своихъ дияний, любовь въ царственной пышности, въ высовопарнымъ ръчамъ. Нивто изъ мосвовскихъ государей прежняго времени не выступаль на всенародную сцену. вакъ Иванъ Грозный, нивто тавъ не искалъ театральности и эффекта; ни у кого государственное дёло не облекалось въ такія выдумки, какъ удаленіе въ Александровскую слободу, посланія въ московскому народу, монашеское переод вванье и т. п.; одной изъ такихъ выдумовъ была опричнина, и новъйшіе всторяки оправдывають ся учрежденіс, какъ ловкій шахматный ходъ, цёлью котораго было оковчательно разбить удёльную традицію и поставить боярство въ прямую зависимость отъ царской воли. Д'вло въ томъ, однако, что царскій авторитетъ и безъ того былъ уже достаточно силенъ, а предполагаемая государственная польза опричнины сопровождалась гнусными наспльствами опричниковь, воторыя имъстъ съ другими однородными фавтами должны были оставить самый печальный слёдь на народномь харавтерь. Историки мало останавливались и на другой чертъ Ивана Грознаго. Среди государственныхъ плановъ слишкомъ выдается грубое и

<sup>1</sup>) "Іоавнъ IV былъ – природа художественная, художественная въ жизни. Образи являлись ему и увлекали его своею внъшнею красотою; онъ художественно понималь добро, красоту его, понималь красоту раскалиія, красоту доблести – и, наконець самые ужасы влекли его къ себъ своею страшною картинностью. Одно чувство художественности, не утвержденное на строгомъ, на суровомъ правственномъ чувствъ, есть одна изъ величайшихъ опасностей душѣ человъка. Человъкъ довольствуется однимъ благоуханіемъ добра, а добро, само по себъ, вещь для него слишкомъ грубая, тяжелая и черствая. Это человъкъ безиравственный на дълъ, но воиямающій художественную красоту добра и приходящій отъ нея въ умиленіе" (1) и т. л. (Цолное собраніе сочив. К. С. Аксакова. М. 1861, І, стр. 167.–168). Этому вторилъ и Костомаровъ (О вначеніи критическихъ трудовъ К. Аксакова по русской история. Сиб. 1861); Бестужелъ-Рюминъ (Р. Ист. II, 1, стр. 317), повидниому, считаеть это мвѣніе о "художественности" Грознаго странною причудой.

# ИВАНЪ ГРОЗНЫЙ.

коварное себялюбіе. Эта черта была уже замѣчена по его собственнымъ признаніямъ въ посланіи къ Курбскому, когда онъ говорилъ о преслѣдованіи бояръ: опъ могъ "за себя стать", но въ личномъ мщеніи забывалось и христіанство, на которое онъ постоянно ссылался, и государство.—-какъ знбывалось государство и тогда, когда онъ собирался покинуть Россію и бѣжать въ Англію, или когда въ разговорахъ съ иноземцами бранилъ русскій народъ, для просвѣщенія котораго ничего не оридумалъ сдѣлать, а для правственной порчи сдѣлалъ очень много.

Въ политической жизни московскаго государства, вибшвей и внутренней, Иванъ Грозный тёсно связань съ дёлами и стремленіями своихъ предшественнивовъ. Паденіе татарскихъ царствъ близилось само собой; поворепіе ихъ, вопечно, потребовавшее зпачительной энергіи, увеличило авторитеть. Завоеваніе Сибири, опять стоявшее на очереди, было начато совсёмъ независимо отъ московскаго правительства. Внутри, значение удёловъ, независимость Новгорода и Пскова подорваны были задолго до Грознаго. Едва-ли сомнительно, что Пванъ Грозный преуволичивалъ опасности отъ боярства и отъ наклонности Новгорода къ Литвъ; и если даже допустить, что его подозрънія имъли извъстное основание, его политика была только истреблениемъ: боярство могло быть воздержано гораздо менбе жестокими средствами, а съ паденіемъ Новгорода, съ истребленіемъ и выселеніемъ жителей, несомпённо потеряна была значительная доля его культурныхъ пріобрѣтеній. Факты производили свое дѣйствіе: власть московскаго царя выросла и установилась, но съ ущербомъ для народнаго характера.

Возвеличеніе этой власти было одной изъ главныхъ заботъ Ивана Грознаго, но и здёсь онъ только довершалъ давно начатое дёло. Приблизительно со второй половины XV-го вѣка, лѣтъ за сто до Грознаго, идея московскиго царства уже созрѣвала. Первостепенное значеніе Москвы не подлежало сомнѣнію: съ конца XV вѣка московскій великій князь иногда уже называется царемъ. Къ идеѣ "парства" нели всѣ книжныя, затѣмъ народныя, наконецъ, практическія соображенія. Разъ Москва свергла татарское иго, свободное московское государство уже тѣмъ самымъ превращалось въ царство: это было уже единственное политическое представленіе. Его вычитывали изъ библейской исторіи и изъ всѣхъ византійскихъ писаній, знавшихъ политическую власть только въ лицѣ византійскаго императора. Съ XIV вѣка московскаго великокпяженія; въ XV вѣкѣ московскіе госу-

дари пріобрѣтають сильныхъ союзниковъ въ дѣлой группѣ монастырскихъ дъятелей, -- такова была, кромъ школы Сергія Радонежсваго, швола Пафнутія Боровсваго. Выученивъ этой последней шволы быль Іосифъ Волоцкій, и затьмъ цвлый рядъ его ревностныхъ послёдователей, въ числё которыхъ былъ, наконецъ, значенитый митрополить Макарій, другь и наставникь Грознаго въ первую половниу его дарствованія. Іосифъ Волоцвій понималь церковную и политическую жизнь только въ тёснёйшемъ ихъ союзъ и въ тъхъ чертахъ, какія онъ видълъ въ византійскихъ писаніяхъ и исторія. Церковь имбла свои права, государство имвло свои, но оно должно было поддерживать церковь, вопервыхъ, обезпечивая ся имънія, и во-вторыхъ, преслёдуя, по ея увазанію, еретивовъ: въ Москвѣ еще не было царя, но Іосифъ применяль въ московскому внязю те черты власти, какими въ писаніяхъ окруженъ былъ византійскій императоръ; для него уже готовъ былъ московскій царь съ византійскими аттрибутами в съ твин чертами власти суровой, какія создавались грубыми понятіями и правами въка.

Къ двадцатымъ годамъ XVI столётія относятся очень распространенныя въ свое время посланія Филовея, старца Елезарова псковскаго монастыря, къ одному дьяку и къ самому великому внязю Васялію Пвановичу. Первое написано было по поводу того же Николая Нёмчина (Булева), котораго обличаль Мавсинь Грекъ и воторый по своему звъздочетству предсказывалъ на 1524 годъ великое "премѣненіе" не только на землѣ, но на солнцъ, лунъ и во всемъ міръ. Старецъ Филовей, конечно, опровергаетъ звъздочетство: всякая тварь обновляется в обращается духомъ святымъ, а не звъздами; звъзды и планеты не имъютъ жнени и сами движутся ангельскими силами (по Шестодневу в Индикоплову); толки о вліянія звёздъ на судьбу людей-это "кощуны и басни", идущія отъ халдеевъ; перемъны въ странахъ идуть также не отъ звѣздъ, а отъ Бога, который за благочестіе ихъ возвышаеть, а за грѣхи предаеть на разореніе, какъ предаль гревовъ 90 лёть тому назадъ (за измёну православію на флорентинскомъ соборѣ). Но и латины не правы, когда говорять о благоволении въ пямъ Бога, почему и царство рямское стоить "неподвижно": латины-настоящіе еретики, и если ствян ихъ великаго Рима не плёнены, то пленены ихъ души дъяволомъ, — и по мибнію старца Филовея одно изъ главныхъ, если не главное преступление латинянъ состоить въ томъ, что оня служатъ на опресновахъ. А теперь, --- говоритъ старецъ Фило-осё, --- есть только одно православное царство московское: "Ни-

# послания старца филовея.

ившнее православное царствіе пресвётлёйшаго и великостолнёйшаго государя нашего, иже по всей поднебеснъй единаго христіаномъ царя и браздодержателя святыхъ божінхъ престолъ святыя вселенскія церкви, иже выбсто римской и константинопольской, иже есть въ богоспасенновъ градѣ Москвѣ, святого и славнаго Успенія пресвятыя Богородицы, нже едина во всей вселенный паче солвда свётнтся... Вся христіанская царства преидоша въ конецъ и снидошася во едино царство нашего государя, по пророческимъ книгамъ, то-есть россійское царство; два убо Рима падоша, а третій стоить, а четвертому не быти. Многажды апостолъ Павелъ поминаетъ Рима въ посланівкъ. въ толкованів глаголеть Римъ-весь міръ; уже бо христіанской церкви исполнися глаголъ блаженнаго Давида" (проводятся пророчества Давида и Іоанна Богослова)... "Видиши ли, ...яво христіанскія царства потопишася оть невёрныхъ. Товмо единаго нашего государя парство, благодатію Христовою, стоить ... Но старецъ предостерегаетъ: "подобаетъ царствующему держати сіе съ великимъ опасеніемъ и въ Богу обращеніемъ; и не уповати на злато и на богатство исчезновенное".

Въ посланія въ великому князю Василію Ивановнчу старецъ Филовей указываль, что великій князь должень позаботиться, чтобы не "вдовствовала святая соборная церковь": онъ разумълъ Новгородъ и Псковъ, которые не имъли своего владыки послъ низложенія архіепископа Серапіона, возставшаго противъ присоединенія монастырей Іосифа Волоцкаго въ московской епархів; но в здёсь повторяетъ свою увёренность, что Мосввё суждено преемство послѣ Византів. "Стараго Рима цереви, — пишетъ онъ, -- падеся невъріемъ Аполлинаріевы ереси; втораго же Рима, Константинова града, церкви агарины внуцы съкирами и оскордии разсвкоша двери. Сія же нынь третьяго новаго Рима державнаго твоего царствія святая соборная апостольская церкви, нже въ вонцыхъ вселенныя въ православной христіанстви върв во всей поднебеснъй паче солнца свътится. И да въсть твоя держава, благочестивый царю, яко вся царства православныя христіанскія въры снидошася въ твое едино царство: единъ ты во всей поднебесний христіаномъ царь. Подобаеть тебъ, царю, сіе держати со страхомъ божінмъ; убойся Бога, давшаго ти сія".

Посланія Филовея примыкають къ изложенной нами (гл. II) легендъ о византійскомъ преемствъ Москвы. Эта легенда проходитъ цълой полосой въ нашей старой письменности со второй половины XV въка и до конца XVII-го, и даже до нашихъ дней, когда каждая война съ Турціей обновляла старое попу-

157

лярное убъждение о завоевания Константинополя русскими. Легенда о византійскомъ преемствъ повторяется, въ другой формѣ, въ повестяхъ о взятія Константинополя турками, составленныхъ, вавъ полагаютъ, уже вскорѣ послѣ событія. Паленіе Византія приписывалось вообще вин'я самихъ гревовъ — слабости въ въръ и особлаво неправосудію и порабощенію народа; но любопытно то, что въ одной изъ этихъ повъстей – вакого бы ова ни была провсхожденія, греческаго, южно-славянскаго и были ла въ ней русскія прибавви -- говорится, что "греки утвшаются нынь благовърнымъ и вольнымъ царствомъ и царемъ русскимъ", хотя и въ самомъ русскомъ парствѣ мало правды, отъ упадка которой пало царство гречесвое; въ повъсти приведены слова, сказанныя кавимъ-то латинянивомъ о русскихъ: "велика милость божія въ землё ихъ, но еслибы въ той въръ христіанской да правда турецкая была, съ ними бы ангелы бесёдовали"... Изъ этой подробности видно, что авторъ не былъ особеннымъ любителенъ московскаго государства, и тёмъ любопытве ваходящееся въ повъсти предвъщание - что русские нъкогда побъдятъ туровъ я вопарятся въ Седмихолиномъ городѣ 1).

Въ вонцѣ XVI вѣка, при учрежденіи русскаго патріартества, константинопольскій патріархъ Іеремія говорилъ царю Федору Ивановичу, — какъ будто повторая слова старца Филовея: "Понеже убо ветхій Римъ падеся Аполлинаріевою ересью, вторый же Римъ, нже есть Константинополь, агарянскими внуци отъ безбожныхъ туровъ обладаемъ. Твое же, о благочестивий царю, веливое русійское царство—третій Римъ—благочестивий всѣхъ превзыде, и вся благочестивая въ твое царствіе во едино собрашася; и ты единъ подъ небесемъ христіянскій царь именуещися во всей вселенной, во всѣхъ христіанѣхъ<sup>4</sup>.

Костомаровъ зам'вчалъ, что при Иванъ III византійское вліяніе обнаружилось только твмъ, что онъ сталъ воображать себя преемникомъ славы и величія православныхъ византійскихъ царей"; но мы видъли уже, что это воображалъ не онъ одинъ, а вообще книжные и руководнщіе люди того времени. Иванъ Грозный выполнилъ, наконецъ, давнее ожиданіе царствя. Его юво-

-----

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ повъсти любопытна слъдующая подробность. Султанъ Магометь пзобранается мудрымъ правителемъ; онъ преслъдуетъ неправедныхъ судей и такъ говорить о порабощения народа: "въ которомъ царствъ люди порабощени, въ томъ царствъ люди не храбры и къ бою противъ недруга не смълы: вбо норабощенный человъкъ срама не боится и чести себъ не добываетъ, а говоритъ такъ: хотъ богатырь или не богатырь, однако, я холопъ государевъ, и ко мић имени не прибудетъ. А въ царстъ Константиновъ, при царъ Константинъ и у вельможъ его, лучше люди всъ порабощени были въ неволю; цвътно было видъть полки его вельможъ, да противъ недруп не держалнсь кръпкато бою, смертною не играли и съ бою утекали".

шеская рёшимость становилась крупнымъ фактомъ, какъ закрёпленіе историческаго явленія и источникъ важныхъ нравственнополитическихъ слёдствій. Въ 1547, Иванъ IV вёнчался на царство; въ боярской средё сказывалось глухое недовольство, потому что при обычномъ представленіи о царской власти терялась почва для какой-либо княжеско-боярской независимости. Это представленіе о царской власти было, вёроятно, довольно однородно у тогдашнихъ людей. Не очень давно "царемъ" называли татарскаго хана; свойства татарскаго владычества, грубые нравы тёхъ вёковъ пріучали въ необузданному употребленію власти, когда она оказывалась въ рукахъ, таковы были дёйствія русскихъ князей въ ихъ удёльныхъ раздорахъ, таковы были потомъ дёянія Ивана III въ Новгородъ, а съ другой стороны пріучали и къ униженной покорности передъ силою.

Тавных обравомъ были уже практическія данныя къ тому, чтобы вновь установленная форма могла быть воспринята въ ся полномъ объемъ. Одинъ изъ нашихъ историковъ <sup>1</sup>) объяснялъ представление о парской власти въ Москвь исконнымъ понятиемъ веливорусскаго племени о власти главы семейства, домохознина, воторый быль въ своемъ вругу не тольво "господиномъ", но и "государенъ"; эта власть была безусловная и деспотичесвая. Но это было обычное патріархальное представленіе, я нужны были сложныя вліянія исторія, чтобы изь него могла развиться идея московскаго царя. Къ практическимъ понятіямъ о власти присоединилось легендарное понятіе царя библейсваго и особливо византійскаго и, наконецъ, при господствующемъ міровоззрѣній и по легендарному примъру новая власть должна была получить еще высовую санкцію цервовную. Ен источники и образцы были готовы, въ тевстахъ писанія о царѣ библей комъ, въ с ятоотеческихъ текстахъ о царъ византійскомъ, въ историческихъ свидетельствахъ хронографа. Царская власть есть божественное установление; мало того, власть царя приравнивалась божественному авторитету: царь есть земной богь. Подобныя сужденія, на основания божественныхъ писаний, высказывались еще въ древнемъ періодъ нашей письменности; твиъ больше онъ утверждались теперь, вогда ожидалось и, наконець, осуществилось на авлё установленіе московскаго царства.

Титуль царя употребляли уже предшественники Ивана Грознаго, Иванъ III и Василій Ивановичъ, въ сношеніяхъ съ иноземными государствами--- кромъ сосъднихъ Литвы и Польши, гдъ

1) Забълинъ въ "Исторін русской жизни", въ "Исторін города Москвы".

ближе знали, что московскіе государи еще не носили этого титула у себя дома. Иванъ IV довершилъ стремленія своихъ предниественниковъ; но еще .долго послѣ московскіе цари должны были защищать свое достоинство и титулъ въ дипломатическихъ сношеніяхъ.

Иванъ IV понялъ и потомъ осуществлялъ свое царское достоинство во всемъ томъ объемъ, какой давали ему фактическия и книжныя предания. "Молодой государь,—пишетъ новъйший историкъ установления царской власти въ Москвъ,—съ юныхъ лътъ имълъ возможность ознакомиться съ сочинениями современной русской публицистики, и много изъ нихъ, несомитенно, твердо усвоилъ. Благодаря развившейся у него страсти въ литературнымъ занятиямъ, Иванъ Грозный неръдко касался основныхъ политическихъ вопросовъ того времени и въ собственныхъ своихъ сочиненияхъ; по нимъ можно судить, что позаниствовалъ публицисть-государь отъ предшественниковъ въ сферъ политичсской мысли.

"Царь Иванъ Васильевичъ Грозный былъ прежде всего, вакъ и громадное большинство его современниковъ, горячій поборнивъ идеи о богоустановленности власти и о поворевіи властямъ. Защищаясь отъ нападовъ Курбскаго, онъ ссылался на общественное ученіе объ этомъ ап. Павла, вногда своеобразно комментируя апостольскія слова. Такъ, указавъ на то, что противляющійся власти противится Богу, Грозный отсюда выводяль, что если вто противится Богу, "сій отступнивъ именуется, еже убо горчайше согрѣшевіе". При этомъ онъ отмѣтилъ, что апостольское учевіе прим'вняется во всякой власти, хотя бы пріобр'втенной вровопролитіемъ; но съ своей стороны, вопреви словамъ апостола, добавиль: "тёмъ же наппаче, противляясь власти, пріобрётенной не восхищеніемъ, Богу противится", установляя такимъ образонъ различіе въ почитанія властей завонныхъ и незавонныхъ Далее изъ словъ апостола о карающенъ и милующенъ мечъ Грозный сдълалъ выводъ, что цари, не примъняющіе этого правила, не суть цари. Въ одномъ только пунктъ онъ ограничилъ ученіе о покорения властямъ: согласно всему божественному писанию раби не должны противиться господамъ ни въ чемъ, вром'в въры. Согласно ученію публицистовъ объ обязанностяхъ царя по охрані правовърія, Грозный не разъ открыто заявлялъ, что эту обязанность онъ считаетъ самой существенной. Такъ, задумавъ построить въ 1551 г. Свіяжскъ для защиты отъ невѣрныхъ вазанцевъ, овъ говорилъ: "Всемилостивый Боже... устроилъ мя земли сей православной царя и пастыря, вожа и правителя еже правити люде

Его въ православія непоколебимомъ быти"... Въ томъ же смыслѣ онъ писалъ и Курбсвому: "Тщуся со усердіемъ люди на истину и на свътъ наставити, да познаютъ Бога истиннаго и отъ Бога даннаго имъ государя". Совершенно почти дословно онъ повторялъ и извъстное мнъніе іосифлянъ о высотъ царскаго достоинства; такъ въ письмѣ къ Баторію онъ ссылался на извѣстныя слова пророка: "слышите убо, цари, и разумъйте, яко дана бысть вамъ держава отъ Господа и сила отъ Вышняго", и проч. Соотвѣтственно этому Грозный восприняль и ученіе о великой отвётственности представителя власти передъ судомъ Божества кавъ за собственныя прегрѣшенія, тавъ и за грѣхи своихъ подданныхъ. "Авъ убо върую, — пишетъ онъ, — яко о всъхъ согръшеніяхъ вольныхъ и невольныхъ судъ пріяти ми, яко рабу, и не токмо о свонхъ, но и о подвластныхъ мнѣ дати отвѣть, аще мониъ несмотрвніемъ погръшать". Вспоминая, конечно, іосифлянскую догиу, по воторой, за грёхъ государя, Богъ вазнить всю землю. Иванъ Васильевичъ молился, чтобы Господь "не помянуль юностныхь его согрёшеній и не связаль бы его грёхомъ толика множества народу". Не даромъ же благовърный царь Иванъ Васильевичъ зѣло похвалялъ "Просвѣтителя" Іосифа Во-JOURAFO.

"Такимъ образомъ мнѣнія Грознаго о царскомъ достониствѣ, о правахъ и обязанностяхъ государя слагались уже по готовымъ образцамъ, н ему не пришлось прибавить ничего новаго къ готовымъ теоріамъ. Овъ только прим'внилъ ихъ въ полномъ объемъ на правтикъ и принужденъ былъ защищать эту правтику противъ литературныхъ нападовъ опповиціи. Именно потому, быть ножеть, теорія самодержавнаго царства у Грознаго вышла гораздо болње конвретной, но въ то же время и болње узвой. Исходя изъ готовой теоретической посылки, что "земля правится Божіныть милосердіемъ, пресвятыя Богородицы и всёхъ святыхъ молитвами, родителей нашихъ благословеніемъ, послёди намя́, государями своими", Грозный съ негодованіемъ отвергъ всякое вначение избранной рады, такъ какъ, по его мивнию "российское самодержавство изначала сами владбють своими царствы", а государь не можеть назваться самодержцемь, если "не самь строитъ". Это самодержавство въ пылу полемики и династическихъ споровъ у Грознаго сводится въ тому, что государь повелвваеть "хотве свое творити отъ Бога повиннымъ рабомъ", воторые по Божію повелёнію не должны отметаться своего работнаго ига и владычества своего государя. Исполнение его хотвній есть первая обязанность подданнаго и составляеть то,

нот. р. **ј**ңт. т. п.

что Грозный называеть доброхотствомъ. Этимъ установляется мърило отношеній государя въ поддавнымъ. "Доброхотныхъ своихъ, — пишетъ Грозный, — жалуемъ веливимъ всявниъ жалованіемъ, а иже обрящутся въ супротивныхъ, то по своей винъ и вазнь пріемлютъ". Государю принадлежитъ неограниченное право казнить и жаловать своихъ слугъ по усмотрънію, такъ кавъ они Богомъ поручены ему въ работу и никому, кромъ Бога, государи не даютъ въ этомъ отчета" 1).

Тотъ же историвъ справедливо замъчаеть, что ни одно изъ этихъ положений не было создано самниъ Иваномъ IV, вакъ не ему принадлежить указание на мнимую древность русскаго самодержательства, которое онъ относить ко времени Владимира Святого и Владимира Мономаха. Но онъ съ величайшей настойчивостью высказываль свои взгляды, и исходя оть самого царя, они пріобрётали тёмъ большій авторитеть для современниковъ. Наконецъ, торжественное вѣнчаніе Грознаго на царство въ значительной степени удовлетворило гордое національное чувство горячихъ патріотовъ такимъ повышеніемъ чести руссваго государя. Но ихъ стремленія на этомъ остановиться не могли. Единый во всей поднебесной православный царь долженъ былъ получить признание за нимъ такого достоинства во всёхъ странахъ. Отсюда получають объяснение всё настойчивыя попытве мосвовскаго правительства добиться признанія за государемъ всея Руси права на царсвій титулъ".

Это первое торжественное установление "царства", вифств съ послъдующими завоевательными подвигами Ивана IV, было основой того прославления, вакое выпало на долю Грознаго въ народной поэзін. Онъ представляется единственнымъ православнымъ царемъ на всей землё; онъ выше всякихъ другяхъ царей: онъ взялъ Казань, Астрахань, Сибирь, онъ "вывелъ измену" изъ Новагорода, -- это было главное, что было понято и усвоено народной массой; но пресенное воспоминание не представляло себѣ ясно внутреннихъ событій эпохи, ни того, въ чемъ заключалась борьба Грознаго съ боярствомъ, ни того, въ чемъ была "измѣна" Новгорода. Господствующее представление о немъ быю то, что это былъ "грозный царь", и это осталось типическимъ выраженіемъ народной поэзін; такой царь покоряеть все кругомъ; народъ создалъ также для своего утёшенія представленіе о томъ, что грозный царь есть единственный защитникъ народа отъ боярскаго притёсненія.

<sup>1</sup>) Дьяконовъ, "Власть московскихъ государей". Спб. 1889, стр. 136-139.

Такимъ образомъ въ основания парства Иванъ IV исполнялъ завъть предшественниковъ - закончилъ давно сооружавшееся зданіе и этимъ, безъ сомнівнія, сообщиль большую силу государственному организму. Но мы напрасно стали бы искать въ этомъ деле той параллели съ делами Петра Великаго, какая не однажды увазывалась. Какъ бы высоко ни ставили мы заслугу Ивана IV въ централизаціи государства, общій характеръ его авятельности не имветь ничего общаго съ реформаторскимъ духомъ Петра: въ то время, какъ послёдній дёлаеть всё усилія въ тому, чтобы вывести руссвое государство и руссвій народъ изъ состояния умственнаго застоя и поставить ихъ достойнымъ образомъ въ рядъ просвъщенныхъ народовъ Европы, Иванъ IV стремится исключительно къ охранъ неподвижнаго преданья. Петру можно было продолжать дело Ивана Грознаго только въ одномъ-во внѣшнемъ расширении государства; въ остальномъ, въ развити умственныхъ и культурныхъ средствъ народа, Петру приходилось, напротивъ, разрушать то преданіе застоя, которое завовляль Ивань IV и которое продолжали его преемники до самаго вонца XVII вѣва.

Въ дѣлѣ просвѣщенія, культуры, письменности эпоха Грознаго представляеть именно этоть трудъ собиранія и утвержденія стараго преданія: это преданіе, действительное, а иногда мнимое, вазалось какъ бы законченнымъ запасомъ политическихъ, церковныхъ, правственно-общественныхъ идей, которыя были уже готовы, не подлежали спору в нуждались только въ сводъ, нхъ разъ навсегда узаконяющемъ. Цёлый рядъ предпріятій той эпохи, совершавшихся иногда съ личной иниціативой или участіемъ царя, посвященъ былъ этому собиранію и объединенію преданія. Тавовы были: канонизація русскихъ святыхъ, почитаніе которыхъ оставалось до тёхъ поръ мёстнымъ; Стоглавый соборъ, долженствовавшій утвердить старину, которая считалась "исшатавшейся"; составление Великохъ Четикъ-Миней, которыя должны были собрать весь существовавшій составь русской письменности съ древнъйшихъ временъ, и довершение Степенной вниги; навонецъ, паматникъ, цълью котораго было утвердить старину въ бытовомъ обычав и правственности-знаменитый Домострой.

Д'вятельнымъ сотруднивомъ, а въ нёвоторыхъ отношеніяхъ руководителемъ Ивана Грознаго въ подобныхъ предпріятіяхъ былъ знаменитый митрополитъ Маварій, занимавшій московскую каоедру въ теченіе всей первой половины царствованія Ивана Грознаго (Маварій умеръ въ 1563). Особенный харавтеръ старой руссвой исторіографіи, всего чаще собиравшей факты въ сухой

и какъ бы оффиціально-книжной формв, пренебрегавшей живыми личными в бытовыми чертами, быль причиною того, что намь остается почти ненвийстной біографія митрополита, который считается славнъйшниъ изъ русскихъ ісрарховъ всего средняго періода нашей исторіи. Извёстно только, что онъ принялъ пострижение въ монастыръ Пафнутия Боровскаго и воспитался на ученіяхъ Іосифа Волоцваго. Только изъ случайно сохранившейся записи Макарія на вниги "Просвитителя", подаренной ниъ этому монастырю на память о своей "дочери" и родителяхъ, заключали, что онъ былъ семейнымъ человъкомъ и, быть можетъ. послѣ потери семьи пошелъ въ монахи. Онъ былъ архимандритомъ монастыря въ Можайскв и, въроятно, тогда лично узвалъ его и оцённать великій князь Василій Ивановичъ, который в вазвачиль его на вторую, послѣ московской, каеедру въ Новгородѣ. По словамъ лѣтописи, Василій Ивановичъ "любяше его вило", и въ 1526 велилъ митрополиту Данівлу поставить Макарія въ архіепископы. Макарій явился въ Новгородѣ послѣ продолжавшагося семвадцать лёть запустёнія новгородской каседры (по удалении Серапіона): его торжественно встрѣтили духовенство и множество народа; онъ отправился прямо въ Софійскій соборь и тамъ говорилъ въ народу "повъстьми многими". Слушатели, между прочных, поражены были его простою, доступною рёчью. Лётописецъ записалъ: "И всё чудишася яко отъ Бога дава ему бысть мудрость въ божественномъ писании, просто всёмъ разум'яти", и вообще восхваляеть "тихія и прохладныя времена его правленія"; другая лётопись замечаеть: "и бысть людямъ радость велія въ Новгородъ, Псвовъ в повсюду; монастыремъ легче въ податехъ, людямъ заступлевіе веліе и сиротамъ воринтель". Макарій заботняся о монастыряхъ, церквахъ и духовенствѣ, о распространения просвёщения; пользуясь расположениемъ великаго внявя, онъ старался оборонять новгородцевъ отъ притеснений ихъ гражданскихъ правителей. Въ Новгородъ онъ предпринялъ и собирание Четикъ-Миней; въ Новгородѣ онъ продолжалъ дѣдо архіепископа Геннадія и составиль съ священникомъ Агасономъ такъ называеный Великій міротворный кругь, въ которомъ была вычислева пасхалія на 532 года.

Въ 1542, въ дътствъ Ивана IV, Макарій былъ выбранъ московскимъ митрополитомъ; выбиралъ его соборъ іерарховъ, но всего болье избраніе его было дъломъ Шуйскихъ, игравшихъ тогда главную роль и ожидавшихъ, что въ Макаріи они будутъ гмъть свое орудіе. Неизвъстны подробности о дъйствіяхъ Макај ія въ малолътство великаго князя, но, повидимому, бовре должни

были ошибиться въ своихъ разсчетахъ. Маварій старался сблизяться съ юнымъ веливимъ вняземъ и пріобрёсти его расположеніе, а когда, наконецъ, великій князь, не терпя боярскаго безчинства, велёль схватить Андрея Шуйсваго и отдать его на убіеніе исарамъ, и началъ самостоятельное правленіе, въ этой перемѣнѣ, бавъ полагають историви, не малое участіе принялъ н митрополить. По крайней мьрв, съ этихъ поръ Макарій получиль при великомъ князь несьма вліятельное положеніе; съ нимъ совещался внязь по всёмъ важнымъ дёламъ, и боярамъ сообщалось уже готовое решение, вакъ воля государя; бояре стали видьть въ митрополите своего противника и не однажды старались вредить ему; едва-ли сомнительно, что Макарій принялъ участіе и въ ръшеніи Ивана IV вънчаться на царство: съ этимъ решеніемъ долженъ былъ и для самого Макарія исполниться его идеаль царя, власть котораго будеть освящена цервовью, вакъ нѣкогда у царей гречесвихъ. На другой день послѣ того, какъ великій князь сказалъ ему о своемъ желаніи, Макарій служиль молебны въ Успенскомъ соборѣ и потомъ отправился съ боярами въ веливому князю. Послёдній держалъ въ нимъ рёчь, въ которой заявиль о своемъ намёреніи вступить въ бравъ, а прежде этого хотвль, какъ его "прародители, цари и великіе внязья и сродничъ Владимиръ Мономахъ, поискать родительскихъ чиновъ и на царство, великое вняжение, състь". Это было въ девабрь 1546 года: въ январѣ 1547 совершено было торжественное вычание на царство въ Успенскомъ соборѣ, а въ февраль Иванъ вступилъ въ бракъ съ Анастасіей Романовной. Вскорѣ затѣмъ произошли извѣстные пожары, причемъ едва не погибъ самъ митрополить. Въ народномъ волнении, возбужденномъ врагамя дядей государя, Гленскихъ, оденъ изъ нихъ былъ убить въ Успенскомъ соборв, другіе съ ихъ родственниками собырались бъжать въ Литву; самому царю, по его выраженію, "вошелъ страхъ въ душу и трепетъ въ вости". Царь приблизилъ къ себъ повыхъ людей, но при Сильвестръ и Адашевъ митрополить, повидимому, сохраниль все свое вліяніе. Полагають, что царь совытовался съ намъ о тёхъ средствахъ, какія нужно было принять для истребленія врамоль. Въ Москву созваны были выборные люди со всей земля. Они собрались на Лобноиъ мёстё; царь вышель въ нимъ и послъ нъсвольвихъ словъ въ митрополиту обратился въ выборнымъ съ цёлою рёчью, гдё говорилъ о своемъ дътствѣ, о боярскихъ неправдахъ, заявлялъ о своей невинности въ нанесенныхъ бозрами обидахъ и объщалъ 88 будущее время быть для своихъ подданныхъ судьей и обороной.

Изъ первыхъ привътственныхъ словъ его въ митрополиту Макарію, котораго онъ называлъ "желателемъ благого дѣла и лкбви", котораго призывалъ быть ему "помощникомъ и любви поборникомъ", можно заключать, что Макарій былъ вдѣсь его совѣтникомъ.

Въ первый же годъ царскаго правленія Ивана IV, Макарій задумаль выполнить, вёроятно, давнишнюю мысль, которая должна была отвѣчать національному достоинству русскаго царства, в для которой онъ пріобрёль сочувствіе царя. Еще бывши архіепископомъ новгородскимъ, онъ совершилъ трудъ собиранія Четінхъ-Миней, о которыхъ скажемъ далѣе. Въ составъ этого громаднаго собранія входило, между прочимъ, большое число житій русскихъ святыхъ. Только немногіе изъ этихъ святыхъ пользовались всенароднымъ чествованіемъ въ русской церква; гораздо большее ихъ число были чтимы только мъстно. Когда русская вемля была объединена въ одномъ царствё, нужно было, чтобы собрана была во едино и церковная святыня русскаго народа. Предпринята была въ обширныхъ разытрахъ ванонизація руссвихъ святыхъ. На вопросъ: что побудило митр. Макарія единовременно канонизовать многихъ святыхъ, авторитетный историкъ церкви отвѣчаетъ: "Когда русское государство изъ великаго княжества стало царствомъ, т. е. смѣнивъ собою имперію Византійскую въ вачествѣ единаго на землѣ православнаго царства, вознеслось на самую высовую степень въ христіанскомъ политическомъ міръ, то и церковь русская, возносясь витств съ государствомъ, заняла, по представленіямъ предковъ нашихъ, первенствующее місто среди частныхъ православныхъ церквей. Занявъ первенствующее мѣсто среди частныхъ православныхъ церквей, русская церковь должна была поваботиться о тоиъ. чтобы по внутреннимъ своимъ вачествамъ привести себя въ соотвѣтствіе съ занятымъ внёшнимъ высокимъ положеніемъ. Чтобы превести русскую церковь по ея внутреннимъ качествамъ въ соответствіе съ занятымъ ею вибшнимъ высокимъ положеніемъ, митр. Маварій рёшился предпринять коренную ся реформу, ся великое обновление, что и совершилъ посредствомъ собора 1551 года нли такъ называемаго Стоглава. Но прежде чѣмъ предпринимать дъло обновленія церкви, Макарій счель за нужное позаботиться еще о другомъ. Стояніе и славу всякой церкви, составляють ея святые. Являя свое благоволение въ русской церкви которой сужденъ былъ высовій жребій, Богъ прославнять ее иногочнсленнымъ сонмомъ святыхъ. Между твиъ весьма значительная часть этихъ са свётильниковъ и этихъ молитвенниковъ за нее

166

# КАНОНИЗАЦІЯ СВЯТЫХЪ.

оставалась дотолё торжественно не прославленною. Новое положеніе церкви требовало, чтобы она, доказывая свои права на него, украшалась всею духовною красотой, которая была ей дана, и чтобы она сохранялась на высотѣ своего стоянія молитвами всего сонма своихъ чудотворцевъ. И вотъ, митр. Макарій, желая предпринять дѣло обновленія церкви уже съ готовою помощью себѣ всѣхъ русскихъ чудотворцевъ, и началъ съ этого общаго торжественнаго прославленія тѣхъ изъ нихъ, которые оставались дотолѣ не прославленными или, точнѣе, мало, недостаточно прославленными "1).

Съ ванонизаціей святыхъ соединилось и литературное предпріятіе. Относительно многихъ святыхъ недоставало жизнеонисаній, достаточно удовлетворительныхъ съ той точки зринія, съ какой ценились тогда подобныя произведенія: иныя житія должно было составить вновь, другія передблать въ надлежащемъ стиль, и въ концѣ концовъ установить для святыхъ общее чествованіе во всей русской церкви. Макарій уже раньше предпринялъ работы для этой цёли; теперь онъ обратился къ царю, и по повелёнию Грознаго созванъ былъ въ 1547 соборъ, на которомъ на первый разъ опредёлено было праздновать двёнадцати святымъ по всей Россія, и девати мёстно, гдё они действовали и покондись. Вліяніе Макарія выразилось здёсь въ томъ, что большинство этихъ новыхъ всероссійскихъ святыхъ были внесены по его желанію. Но такъ какъ для канонизаціи требовались необходимыя біографическія данныя, которыхъ въ ту минуту еще не было, то дёло собора 1547 года не могло считаться вонченнымъ. Въ концѣ собора царь обратился въ присутствующимъ съ просьбою собирать свёдёнія о новыхъ чудотворцахъ и представить ихъ на слёдующій соборъ, воторый состоялся въ 1549 году: на немъ опредълено было почитание еще драдцати-трехъ новыхъ святыхъ, въ томъ числѣ шести новгородскихъ, двухъ сербскихъ в трехъ литовско-русскихъ.

Згаченіе этихъ соборовъ не исчерпывается воъросомъ практическаго благочестія, направлявшагося на почитаніе святыхъ, и не исчерпывается фактомъ литературнымъ, когда этимъ почитаніемъ вызванъ былъ цёлый рядъ новыхъ или заново исправленныхъ житій. Канонизація 1547 и 1549 годовъ была новымъ фактомъ церковно-политическаго объединенія, съ которымъ опять возвышался авторитетъ московской церковной и государственной власти.

<sup>1</sup>) Голубинскій, Ист. канонизаціи, стр. 62-63.

Местное почитание святыхъ было проявлениемъ стараго удъльнаго порядва. При политическомъ раздѣленіи, которое сопровождалось нерёдко прямою враждою земель, церковная святына известной земли, благочестивый подвижнивъ, получившій признаніе святости, оставались мёстною принадлежностью этой земли. Ихъ священный авторитеть быль прибъжищемъ въ благо. честивой жизни, въ самой военной защить земли и въ удъльныхъ раздорахъ: местныя святыни и святые были патронами своего края. Это положение вещей такъ изображаеть другой историкъ ванонизація XVI вѣка. "Такъ какъ каждый удѣлъ представлялъ изъ себя цёлую замкнутую общину, жившую своею особенною, вполет самостоятельною жизнію, то для важдаго удбла важно было им'ёть свою святыню, около которой онъ обыкновенно и сосредоточивался. Если ся не было, то всячески старались ес пріобрёсть. Вспомнимъ Андрея Боголюбсваго, который, уйзжая изъ Кіева, богатаго святынями, въ новый уделъ (Суздальскій), гдѣ ихъ не было, не остановился предъ похищениемъ чудотворной иконы Божіей Матери. Точно также, смотря съ этой точки зрънія, для насъ понятна будетъ радость и въ то же время гордость, сввозящая въ словахъ этого же внязя, которыя онъ сказалъ при отврыти мощей св. Леонтія, еп. ростовскаго: "теперь я уже ничемъ не охужденъ", разумется передъ другими князьями, у которыхъ въ уделахъ были свои мощи. Такой святыней быль въ большинствѣ случаевъ вавой-нибудь подвижникъ, святитель или князь, много поработавшій на благо этого удъла. По смерти этого подвижника связь его съ своимъ удъломъ не превращалась. Переселившись въ другую жизнь, онъ и тамъ продолжаль свою прежнюю благодетельную деятельность. Но в эта посмертная деятельность святого простиралась не на весь русскій народъ, а только на жителей опредблевнаго врая: святой авляется по смерти патровомъ именно той мъстности, гдъ провелъ послёдніе годы своей жизни на землё".

Удёльныя земли почитали каждая своихъ святыхъ, не хотвли знать другихъ и даже огносились въ нимъ съ пренебрежевіемъ. "Обыкновенно удёлъ, имёвшій много святыхъ, тщеславился ими и дерзалъ даже хульно отзываться о святыхъ и подвижникахъ другихъ мёстностей. Примёромъ подобныхъ отношеній въ чужныъ святымъ можетъ служить Сергій, москвичъ родонъ, назначенный архіепископомъ въ Новгородъ и назвавшій святого новгородскаго архіепископа Моисея "смердомъ". Князья, навёстные набожностью, не считали грёхомъ грабить храмы чужихъ областей и награбленными сокровищами укращать храмы и раки

## канонизація святыхъ.

святыхъ въ своемъ уделъ. Тавъ въ 1066, Всеславъ Полоцкій взялъ Новгородъ и унесъ изъ его св. Софіи колокола, паникадила, срусалимъ церковный и сосуды служебные. Въ 1171 г. рать Андрея Боголюбскаго, предводимая его сыномъ Мстиславомъ, взяла Кіевъ, и — "грабили монастыри и Софью и Десятиньную Богородицу: цервви обнажища исонами, и внигами, и ризами, и коловолы изнесоща всё и вся святыни взята бысть". Въ 1203 году Рюрикъ Ростиславичъ отнялъ Кіевъ у своего соперника съ помощію союзниковъ, и эти послёдніе "митрополью св. Софью разграбнша, и Десатиньную св. Богородицю разграбиша, и монастыри всё, и иконы одраша, а ивыё поимаша, и вресты честныя и ссуды священныя и вниги, то положита все собъ въ полонъ". Въ послъдующее время удъльнаго періода можно найти еще болье фавтовь безцеремоннаго отношения въ святынямъ другого удѣла. Стоитъ только вспомнить московскихъ внязей, которые обывновенно по присоединении того или другого удъла всъ святыни послъдняго свозили къ себъ на Москву. Благодаря именно такому хищничеству внязей, въ московскомъ Успенскомъ соборѣ очутились: икона Спаса изъ покореннаго Новгорода, изъ Устюга икона Благовъщения, передъ которою молился Провопій Устюжсвій объ избавленіи города отъ каменной тучи, изъ Владимира нвона Одигитрін, изъ Пскова икона Псвоволечерская "...

"Каждый удёль сосредоточивался около какой-нибудь святыни. Поэтому послёдняя служила залогомъ отдёльности и индивидуальности области. Отсюда, какъ скоро тотъ или другой удёль терялъ свою святыню, то вмёстё съ нею терялъ какъ бы и свою самостоятельность, что и выражалось наглядно перемёщеніемъ святыни изъ покореннаго удёла въ главный городъ покорившаго. Такова, напр., исторія перенесенія иконы Всемилостиваго Спаса изъ Софійскаго новгородскаго собора въ Москву въ 1476 году великимъ княземъ Іоанномъ Васильевичемъ, которую онъ взялъ именно какъ священный трофей покоренія Новгорода, а также и исторія перенесенія иконы Одигитрія Смоленскія Божія Матери, которая была взята великимъ княземъ Василіемъ Іоанновичемъ изъ покореннаго имъ Смоленска въ 1514 году" <sup>1</sup>).

Эти мёстныя отношенія святыхъ обнаруживаются цёлымъ рядомъ фавтовъ, обнимающихъ и святыхъ московскихъ. Въ Новгородѣ не было чествованія преподобнаго Сергія, который такъ почитался въ Москвѣ, и оно явилось только при Василін Темan and the second of the second s

<sup>•)</sup> В. Васильевъ, Исторія канонизація русскихъ святыхъ, стр. 146 и сл'яд.

номъ, въ послёдніе годы новгородской свободы: архіепископъ Іона, отправляясь въ Москву хлопотать за Новгородъ передъ великимъ вняземъ, далъ объть построить въ Новгородъ храмъ святому Сергію. Митрополить Петръ, одинъ изъ первыхъ церковныхъ дѣятелей въ возвышения Москвы и первыхъ московскихъ святыхъ, давно пользовавшихся мъстнымъ почитаніемъ, не былъ признаваемъ въ другихъ русскихъ областяхъ, и надо было прибѣгнуть въ авторитету вонстантинопольсваго патріарха, чтобы заставить другіе удёлы почитать повровителя Москвы. Съ другой стороны, Москва не признавала чужихъ святыхъ и, напр., стремилась даже вакъ будто унизить новгородскую святыню. Новгородскія легенды разсказывали, что когда Иванъ III хотвлъ видеть мощи Варлаама Хутынскаго, чудесамъ вотораго не верилъ, то передъ гробомъ святого вырвалось изъ земли пламя и внязь уразумёль, что мёстная святыня не подлежить волё завоевателя. Въ другой разъ, упомянутый архіепископъ Сергій. москвичъ, за пренебрежение къ мощанъ новгородскаго святого архіепископа Моисся, быль наказань: "и бысть оть того времени пріяде на него изумленіе", т.-е онъ потерялъ разсудовъ и его больного увезли въ Троицкій Сергіевъ монастырь. Но съ паденіемъ удёловъ начинаеть расширяться почитаніе мёстныхъ святыхъ. Съ половины XV въка многіе мъстные святые вдругъ становятся обще-руссвими, напр., епископы ростовские Леонтів, Исаія, Игнатій, Авраамій Ростовскій, Антоній Печерскій, Дмитрій Прилуцвій, Нивита Переяславскій, внязь Миханлъ Черниговскій и бояринъ его Өеодоръ и др. Это произошло не вслъдствіе какой-нибудь особой миры, а само собою: московские князья. присоединая удёлы, присоединали и удёльныхъ святыхъ. Соборы 1547 и 1549 годовъ были только болве шировимъ и болве торжественнымъ завершеніемъ такихъ присоединеній, и съ ткиъ вытесть стали новымъ утвержденіемъ московской церковной ценгрализація; со времени этихъ соборовъ право совершенія ванонизаціи принадлежало уже высшей церковной власти въ Москвь. Установились и новыя правила канонизаціи. Пребывая въ Москвъ вдали отъ мёста жизни святыхъ и ихъ чудесъ, эта власть не могла имъть очевидныхъ свидътельствъ чудесъ, нетлънія мощей, и становилось необходямо собирание свёдёний, подкрёпленныхъ свидетельствами очевидцевь и местной ісрархія; съ техъ поръ самое совершение канонизации, прежде исполнявшееся въ развообразныхъ формахъ, получаетъ болѣе или менѣе однообразный харавтерь; наконець, въ самой ванонизаціи стали относиться

## стоглавый соборь.

внимательние и строже, а затиль, вмисти съ другими условіями жизни, самые фавты канонизации ставоватся раже.

О томъ, вавое впечатлёніе произвело тогда это расширеніе и объединение канонизации, можно судить по словамъ одного изъ писателей этого рода, который замізчаеть, что съ того времени цервви божін "не вдовствують памятями святыхъ", и русская земля сіяеть православіемъ, "яко же второй великій Римъ и царствующій градъ: тамъ бо вёра православная испровазися Махметовою прелестію отъ безбожныхъ туровъ, здё же въ Рустей земли паче просія святыхъ отепъ нашихъ ученіемъ" 1).

Къ этому плану мёръ утвержденія и объединенія государства принадлежалъ знаменитый соборъ 1551 года, извъстный подъ вазваніемъ Стоглаваго. Цёлью его было всправленіе недостатковъ русской жизни, введение добрыхъ порядковъ церковныхъ и гражданскихъ, но рѣшеніе этихъ задачъ совершено было въ томъ же вонсервативномъ духѣ, вавныъ исполнены были правящая ісрархія, митрополить Макарій и самъ царь. Трудно согласиться съ историками, которые видёли въ Стоглавомъ соборѣ особую заслугу его діятелей; напротивъ, онъ далево не рішилъ стоявшей передъ нимъ задачи и, повторяя обычныя поученія, не подвинулъ дѣла впередъ. Соборъ созванъ былъ въ 1551 году и собрался въ царскихъ палатахъ. Подъ предсъдательствомъ митрополита Макарія, членами собора были архіепископы, епископы, архимандриты, игумены и многихъ честныхъ монастырей строители <sup>2</sup>). Самъ Макарій и большинство епископовъ были "іосиф-ляне", частью даже постриженники Іосифа; одинъ Кассіанъ рязанскій быль приверженцемь противной партін. Впослѣдствін спрошено было по нёкоторымъ вопросамъ мнёніе бывшаго митрополнта Іоасафа, занимавшаго московскую ваеедру передь Маваріемъ и жившаго тогда у Тронцы. Іоасафъ, упомянувъ въ своемъ отвътъ о соборъ 1503 года, напомнилъ, что на этомъ соборъ, -гдъ особенно ревностнымъ дъятелемъ былъ Іосифъ Волоцвій, были и многіе другіе старцы, "которые житіемъ были богоугодны и святое писаніе изътетно и разумно знали", и о воторыхъ, по его мнѣнію, слѣдовало также сказать. если говорилось о томъ соборв. А на этомъ соборв 1503 года, кромв Іоснфа, были

Ключевскій, Житія, стр. 221—228, 243.
 <sup>3</sup>) Въ рѣчи своей къ собору посли "всего священнаго собора" и молебниковъ царь дѣлаетъ и такое обращеніе: "такоже и братія моя и вси любний мон князи и боляре, и воини, и все православное христіянство— помогайте ми и способствуйте вси и т. д.

Пансій Ярославовъ, Нилъ Сорскій и Вассіанъ Патрикъевъ. Намекъ Іоасафа остался безъ всяваго действія; соборъ 1551 года остался въ существѣ консервативнымъ въ духѣ іосифлянъ. Соборъ открыть быль двумя речами царя, въ которыхъ онъ (какъ было уже разъ прежде) указывалъ бъдствія русской земли во дни его юности, обвиняль боярь въ учиневныхъ ими насиліяхъ и неправдахъ, обвинялъ ихъ во всякихъ порокахъ и, наконецъ, просилъ соборъ потрудиться о томъ, чтобы "исправити истинная и непорочная наша христіанская въра, иже отъ божественнаго писанія, во исправление церковному благочинию и царскому благоваконию, и всякому земскому строенію, и нашимъ единороднымъ и безсмертнымъ душамъ на просвъщение и на оживление". Въ другой рѣчи онъ предлагалъ собору іерарховъ разсмотрѣть и утвердить Судебнивъ; проситъ онъ вообще соборъ способствовать во всявихъ нуждахъ и утвердить "по правиламъ святыхъ апостоловъ и святыхъ отецъ, и по прежнимъ законамъ прародителей нашихъ, чтобы всякое дёло и всякіе обычан строилися по Бозё въ нашемъ царствіи при вашей святительской паствв, а при нашей державв", --потому что "обычая прежняхъ временъ поистались и въ самовласти чинилось по своимъ волямъ и старыя преданія и законы порушены", Царь просилъ соборъ "духовно побесвдовать и посов'втовать и его изв'естить, а разсудить обо всемь соборъ долженъ былъ по правиламъ святыхъ апостолъ и святыхъ отепъ.

Замысель быль шеровій и, по обывновенію Грознаго, поставленный съ извёстной театральностью; но обратившись въ ясполненію, мы найдемъ, что цёль далеко не была достигнута, и при употребленныхъ на то средствахъ не могла быть достигнута. Задумано было исправление русской жизни и полагалось, что она только въ послёднее время "понсшаталась", но исшатанность была очень давняя, и Стоглавъ не имёлъ никакого яснаго представленія ни о предполагаемыхъ хорошихъ временахъ, ни о причинахъ недостатковъ, ни о дъйствительныхъ средствахъ въ исполненію. Одной изъ главныхъ причинъ было давнишнее отсутствіе шволы-отсюда порча внигь и внѣшнеобрядовое понимание самой въры; падение нравовъ, на которое моралисты жаловались въ теченіе цёлыхъ вёвовъ, происходило, между прочимъ, отъ отсутствія высшихъ нравственныхъ интересовъ и общественной двятельности, вследствіе давняго гнета самовластія, въ значетельной мёрё воспитаннаго удёльными и татарскими временами, а затёмъ и самой практикой московскаго объединения. Моралисты (назовемъ изъ нихъ, напр., ближайшаго

къ этому времени, митрополита Даніила), не свупились на негодующія обличенія, но, не думая восходить въ причинамъ явлевія, надівлись помочь ділу усиленной проповідью того же внішняго обряда, который уже оказывался безсильнымъ поднять общественную правственность. То же самое деласть и Стоглавъ. Онъ долженъ былъ исправить русскую жизнь на основѣ божественныхъ писаній: на этой основѣ должно было построиться общество въ духѣ древняго христіанства, но въ дѣйствительности отцы собора и самъ Грозный, по всему складу ихъ понятій, предполагали то христіанство, вакое разумёль, напримёрь, Іосифъ Волоцвій-строгое обрядовое благочестіе, обставленное іерархіей (въ особенности взъ боярства), съ богатыми монастырями, которые владъли бы "селами со христіаны", съ безпрекословнымъ повиновеніемъ мірянъ, съ поддержкою свътской власти, съ безпощадными вазнями еретивовъ и съ отсутствіемъ школъ. Историки замбчають, что Стоглавъ намбревался восполнить недостатки, уже сознанные раньше и, напр., тв, какіе указываль Максимъ Грекъ. Біографъ послёдняго <sup>1</sup>) указываеть, что Максимъ посылалъ самому царю своихъ "словесъ тетратви", посылаль такія тетрадки митрополиту Макарію; что на соборѣ присутствоваль тверской епископь Акакій, къ нему расположенный; что въ сочиненіяхъ своихъ Мавсимъ изобличалъ негодность цервовныхъ внигъ, дурные нравы духовенства и особливо монашества, негодовалъ протявъ обычая носять тафыя и т. п. и что всёхъ этихъ вопросовъ воснулся Стоглавъ въ своихъ обличеніяхъ, правилахъ и запрещеніяхъ. Действительно, соборъ обратилъ внимание на эти и подобные вопросы, и хотя уже самъ Максимъ смотрѣлъ на подобные предметы съ извёстной исвлючительностью церковника, но соборъ не достигъ и до его точки врвнія. Напр., Максимъ Грекъ не однажды съ великимъ увлеченіемъ говорилъ о западныхъ школахъ, очевидно, видёлъ въ нихъ идеалъ, которому должно было бы послёдовать; но Стоглавъ повторелъ только безплодемя увъщанія духовенству о заведении школъ, -- не помышляя о томъ, что оно своеми тогдашними знаніями неспособно было основать нивакой школы, вром'в первоначальной выучки чтенію в письму, и "канонарханію". Максимъ указывалъ на безплодныя излишества одного обрядоваго благочестія; но соборъ именно тавому благочестію посвятилъ самыя ревностныя заботы. Мавсимъ возставалъ противъ монастырскихъ имвній; самъ Грозный былъ свлоненъ ихъ огра-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Иконниковъ, глава XI, въ концѣ.

начать; но соборъ, въ большинствъ изъ іоснфлянъ, остался въренъ старинѣ. Митрополитъ Макарій писалъ особое посланіе въ царю Ивану Васильевичу, гдъ вопросъ о монастырскихъ имѣніяхъ былъ еще разъ объясненъ съ точки зрѣнія іоснфлянъ "отъ божественныхъ правилъ святыхъ апостолъ и отецъ седми соборовъ и помѣстныхъ... и отъ заповѣдей святыхъ православныхъ царей" (забывалось, что при апостолахъ еще не было монастырей, а особенно такихъ, какъ монастырь Іоснфа Волоцкаго), и п дъ вліяніемъ этого посланія разсмотрѣніе вопроса о церковныхъ имѣніяхъ ограничилось на соборѣ только тѣмъ, что онъ постановилъ прекратить безпорядки въ управленіи церковными имѣніями и запретилъ выпрашивать новыя пожалованія.

Вопросъ о церковныхъ книгахъ ръшенъ былъ такъ же элементарно, какъ вопросъ объ училищахъ. Въ главахъ о внижномъ исправления и о внижныхъ писцахъ соборъ велёлъ протопопамъ и "священническимъ старъйшинамъ" (поповскимъ старостамъ) осматривать церковныя вниги (а тавже иконы) и "которыя будуть святыя книги въ коейждо суть церкви обрящете не правлены и описливы, и вы бы тв кчиги, съ добрыхъ переводовъ, исправливали соборнъ, запе же священныя правила о томъ запрещають, и не повелѣвають неисправленныхъ книгъ въ церковь вносити, ниже по нихъ пъти"; а что касается писцовъ, то протопопы и поповские старосты должны были велеть низ писать "съ добрыхъ переводовъ" (т.-е. хорошихъ списковъ) и, написавши, исправить, а потомъ уже продавать, а еслибы нашлись вниги неисправленныя, то протопопы должны были "возбранять съ великимъ запрещениемъ", а наконецъ, и просто отнимать "у продавцовъ и у вупцовъ" (т.-е. повупавшихъ) эти вныги и, исправивъ, отдавать въ бъдныя книгами церкви; а исправ-лять книги протопопы должны — "слико ваша сила", и за то соборъ объщаетъ имъ отъ Бога веливую маду, отъ благочестиваго даря хвалу и честь, отъ ісрарховъ соборное благословеніе, а отъ всего народа благоволение за ихъ труды и подвиги. Одна была бъда-что эти труды и подвиги оказались бы Сизифовой работой, потому что физически невозможно было бы исправлять тавимъ образомъ вниги по всему руссвому царству; а главное, познанія самихъ исправителей ничёмъ не были удостовёрены в на дълъ были крайне сомнительны. Прошло еще больше ста лёть и во второй половинѣ XVII вѣка именно такіе же исправители церковныхъ книгъ стали во главъ раскола, слъпо защицавшаго букву испорченныхъ внигъ.

Какъ мало все собраніе іерарховъ Стоглаваго собора ком-

петентно было даже въ твхъ частныхъ обрядовыхъ вопросахъ, на которые тоть вёвь обращаль столько вниманія, можно видёть изъ самого Стоглава. "Лучшіе представители русской церкви,говорить одинь изъ біографовъ митрополита Макарія, - не считали противозаконнымъ основываться на апокрифическихъ свазаніяхъ, подложныхъ правилахъ и невърныхъ выдержкахъ изъ св. Писанія, произвольно ихъ толковать и т. п.; они же узавонили подъ страхомъ анаеемы такіе обряды и обычан, какъ двуперстное сложеніе, сугубая аллилуія, небритіе брады и усовъ, и другіе имъ подобные. Напрасно стали бы мы оправдывать въ этихъ прегрѣшеніяхъ Стоглава митрополита Макарія. Онъ былъ человѣвъ своего времени, воспитавшійся при такихъ условіяхъ, при воторыхъ возможно было появленіе цёлаго ряда замёчательныхъ людей, впадавшихъ въ тавія же, какъ в онъ, ошибки по недостатву надлежащаго образованія. Самъ Макарій чувствовалъ свою несостоятельность въ этомъ отношения; въ одномъ изъ своихъ сочиненій онъ пишеть: "если гдъ написано ложное и отреченное слово, и мы того не возмогохомъ исправити и отставити, о томъ отъ Господа Бога прошу прощенія". Какъ шатви были у него убъжденія относительно нівоторыхъ узавоненныхъ имъ обычаевъ, видно изъ того, что въ Четьихъ-Минеяхъ онъ помъстилъ "Преніе философа Нивифора Панагіота съ Азимитомъ", гдъ довазывается правильность троеперстія, указъ о трегубой аллилуіи и т. п." 1).

Сугубая алилуія придумана была въ половинѣ XV вѣка, въ Евфросиновомъ псковскомъ монастырѣ, на подобіе того, какъ въ то же время мѣстные "философы" разошлись въ мнѣніяхъ о томъ, должно ли пѣть: "Осподи помилуй", или: "О Господи помилуй". Черезъ сто лѣтъ іерархи Стоглаваго собора продолжали стоять на точкѣ зрѣнія этихъ "философовъ". Всѣ толкованія Максима Грека, что спасительность вѣры заключается вовсе не въ обрядахъ, были забыты или, вѣрнѣе, не были и поняты. Далѣе, Стоглавъ вооружился противъ ложныхъ книгъ которыя однако въ другихъ случаяхѣ и самъ принималъ. На царскій вопросъ (22-й) объ этомъ предметѣ соборъ цостановилъ, чтобы вездѣ "царю свою царскую грозу учинить и запо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журн. мин. просв. 1881, ноябрь, стр. 12. Прибавимъ, что въ свое пребываніе въ Новгородъ Макарій спеціально возставалъ противъ распространившагося обычая "двонть" алинлуію. Онъ издалъ по этому случаю особый указъ, въ которомъ пишеть, что сугубая алинлуія раздираеть на части св. Трокцу, что троеніе алинлуіи истекаеть изъ Апокалипсиса и Псалтыри; въ доказательство приводить пославіе Фотія къ псковичамъ, гдъ сказано, что только трегубая алинлуія истинна. Введеніе сугубой аллилуіи Макарій приписываеть митр. Исидору и въ заключеніе угрожаеть великими наказаніями поющимъ двойную алинлую. Тамъ же, октябрь, стр. 225.

в'ал.", а святителямъ "каждому въ своемъ предълъ по вствиъ городамъ запретити съ великимъ духовнымъ запрещеніемъ, чтобы православные христівне такихъ богомерзкихъ внигъ еретическихъ у себя не держали и не чли, а которые держали у себя такія еретическія отреченныя вниги в чли ихъ, в яныхъ прельщали, и тв бы о тоиз каялися отцоиз своимъ духовнымъ, и впредь бы у себя такихъ еретическихъ отреченныхъ книгъ не держали и не чли, а которые учнуть у себя впредь такія книги держати и чести, или учеуть вныхъ прельщати и учити, и ниъ быте отъ благочестиваго царя въ великой опалъ и въ наказанін, а отъ святителей, по священнымъ правиломъ, быти во отлученін и въ провлятіи". Навонець особыми главами (90, 92, 93) подъ имененъ "еллинскаго бъснованія" запрещались не только всякіе суев'ярные обычан, но и простыя народныя увеселеніявъ томъ родъ, вакъ еще въ XI столътін (русскія) народныя пъсни, праздныки и обряды осуждались и запрещались въ качестве "еллинскихъ" и бъсовскихъ.

Въ 39 главѣ отцы собора, въ соотвѣтствіе съ заявленіями паря о нарушения старыхъ обычаевъ, видятъ зло между прочимъ именно въ забвенія своего обычая: "Въ коейждо убо странѣ законъ и отчина, а не приходять другь въ другу, но своего обычая війжло законъ держать, мы же православнін, законъ истивный отъ Бога пріемше, разныхъ странъ беззаконія воспрінише и осввернихомся ими, и сего ради казни всякія отъ Бога на насъ приходятъ за таковая преступленія". Спасеніе-только въ возвращенія къ той мнимой счастливой старний, которая жила по божественнымъ писаніямъ и правиламъ святыхъ отецъ, не знала заблужденій и не уклонялась въ чужіе обычан. Достигнуть всего этого Стоглавь хотёль увёшаніями. наставленіями, а тавже и угрозами; правила его простирались на всю церковную и нравственную жизнь, наконецъ на народный обычай, и въ цёломъ только повторяли въ известномъ систематическомъ порядкъ поученія, которыми русская письменность наполнена была съ самыхъ первыхъ въковъ своего существованія, въ переводныхъ и собственныхъ писаніяхъ... Поученія оставалясь, однако, безплодными, частью потому, что не сопровождались учрежденіями, оберегающими гражданскую правду, частію потому, что не сопровождались заботой о просв'ященія, воторое могло бы удалить грубъйшія заблужденія и отсутствіе котораго понижало самый уровень религіознаго чувства и пониманія.

Біографъ митрополита Макарія говорить о дальнѣйшей судьбэ

Стоглава: "Въ продолжение 150 лётъ послё стоглаваго собора, всё іерархи русской церкви пользовались и руководились его постановленіями. Соборъ 1667 года наложилъ анаеему на Стоглавъ за его извъстныя ошибки, "зане той Макарій митрополить и нже съ нимъ мудрствовали невбжествомъ своимъ безразсудно, якоже восхотвша, сами собой, не согласяся съ греческими и древними славянскими харатейными книгами, ниже съ вселенскими святёйшими патріархами о томъ совётовалися". Но эта анасема не пом'вшала патріарху Адріану руководиться Стоглавомъ при составлении въ 1700 году новаго Уложения, и хотя Стоглавъ, согласно постановлению 1667 года, считался "якоже не бысть" въ продолжение весьма долгаго времени, н даже вслёдствіе ложныхъ опасеній не издавался; но въ настоящее время, благодаря безпристрастнымъ его изслёдованіямъ, онъ заняль должное мёсто въ исторіи русской церкви, и всёми признаны заслуги его составителей" 1). Неточно, однаво, послёднее указаніе. Историки далеко не согласны относительно заслугъ Стоглава<sup>2</sup>). Относительно церковной жизни, просвёщенія, нравовъ, Стоглавъ не свазалъ ничего новаго, не сдёлалъ ничего, чтобы улучтить положение вещей, открыть перспективу какоголибо прочнаго успёха въ будущемъ. Онъ только закрёпилъ данное положение вещей, которое было застоемъ, даже не чувствовавшимъ необходимости улучшенія. Соборъ 1667 года врайне преувеличилъ въ своихъ проклятіяхъ, но былъ правъ, когда находиль, что "той Макарій митрополить и иже съ нимь мулоствовали невѣжествомъ своимъ безразсудно"----напримѣръ, усиленно охраняя "старину", действительно не справлялся съ подленной стариной, "харатейными" внигами, и легкомысленно считалъ, что исправление внигъ будетъ достигнуто, если онъ поручить заняться этимъ протопопамъ "елико ваша сила". Во второй половинѣ XVII вѣка Стоглавъ, вмѣстѣ съ книгами старой печати, заняль важное мёсто въ числё тёхь основь, на которыхъ опиралась "старая въра", т.-е. расколъ. Вслёдствіе этого онъ долго оставался недоступенъ для печати и понадобилось изданіе его въ Лондонъ, пова, наконецъ, съ него снято было двухъ-вёвовое veto и онъ сдёлался предметомъ историчесваго изслёдованія. Для своего времени, не внося въ жизнь ничего новаго по содержанію, онъ былъ опять однимъ изъ тёхъ предпріятій, которыя внёшнимъ образомъ заявляля начало поли-

BCT. P. JHT. T. H.

Журн. мин. просв., 1881, ноябрь, стр. 16—17.
 Э) Не приводя другихъ цятатъ, укаженъ хотя бы только отзывъ всегда очень умъреннаго Порфирьева: "Исторія русской словесности", ч. І, изд. 4-е, стр. 538.

тическаго и церковнаго объединения. Важнымъ фактомъ осталось только то, что въ связи съ Стоглавомъ совершилось открытіе первой типографіи въ Москвѣ. Типографія отврыта была именно для печатанія церковныхъ книгь ко очищенію и ко исправлению ненаученныхъ и неискусныхъ въ разумв книгописцевъ", какъ сказано въ послъсловів московскаго Апостола 1564 г. Правда, типографія явилась нісколько поздно. Типографское искусство уже болёе ста лёть швроко развилось въ Европъ; даже славянскія вирилловскія типографіи появились еще въ девяностыхъ годахъ XV въка въ Краковъ, Ободъ (въ Черногорів), Венеців; но заслугой Макарія все-таки было покровительство первымъ московскимъ типографщивамъ Ивану Өедорову и Петру Тимонееву Мстиславцу, которые только при этомъ покровительствё могли вести свое дёло, потому что печатаніе книгъ съ самаго начала возбудило противъ себя вражду невъжественныхъ писдовъ и суевърныхъ фанатиковъ. По смерти Макарія типографія была разрушена, домъ ся былъ сожженъ, Иванъ Өсдоровъ и Мстиславецъ были обвинены въ ереси и должны были спасаться бигствомъ въ Литву, гди впослидстви Оедоровъ работалъ у князя Острожсваго, издателя знаменитой Острожской Библія (1581). Послѣ Макарія нарушена была и столь ревностно защищаемая ямъ непривосновенность монастырскихъ имъній: еще при Иванѣ Грозномъ запрещено было записывать вотчины за большими монастырями, а затёмъ всё монастыри липились права получать нитнія по завтаніямъ.

Кавая была въ дёлё Стоглаваго собора роль Ивана Грознаго? Новбите изследователи находять, что въ речи или посланів царя къ собору повторялись тв внушенія, какія онъ слышаль оть Сильвестра и которыя находятся въ сохранившенся послании этого послёдняго; но царь видимо развиль эти мысли съ известной самостоятельностью. "Юный царь, -пишеть однач изъ нов'я поката изслёдователей, — выступиль въ этомъ пославия въ роли обличителя и моралиста; громилъ гордость, распутство, корыстолюбіе, зависть. Онъ не замѣчалъ, повидимому, какъ стравно должны были звучать въ его устахъ эти обличительны рѣчи. Онъ, очевидно, заинтересовался своею ролью; она давал ему случай высказать любнмыя, задушевныя мысли. Онъ могь много говорить о себѣ, о тѣхъ несчастіяхъ и оскорбленіяхъ, которыя ему пришлось перенести. Обвиненія, жалобы и витсті съ твиъ объщания и предположения полились обильнымъ потовомъ. Иванъ распространялся и о своемъ печальномъ дѣтствѣ и безпутной молодости, и о тёхъ бёдствіяхъ и казняхъ божінхъ,

#### МАКАРЬЕВСКІЯ ЧЕТІИ-МИНЕИ.

воторыя постигали при немъ русскую землю, по эти грустныя воспомиванія онъ обвльпо пересыпаль обвинительными замѣчаніями" (обвиненія противъ бояръ, жалобы на свое сиротство, сознание въ собственныхъ опибкахъ)... Въ этихъ жалобакъ и обвиненіяхъ намъ слышатся все тв же звуки, которые повторяются и въ ръчи на Лобномъ мъстъ, и въ послания въ Курбскому, и въ духовномъ завѣщанія царя, и въ его рѣчи въ духовенству и боярамъ въ Александровской слободѣ. Во всю свою жизнь Иванъ тянулъ одну и ту же тоскливую пфсию. Что-то недоброе слышалось въ этой песне, и чемъ больше уходило времени, темъ отчаяние и ужаснее звучала она. Въ 1551 году, вогда Ивану было только 20 лёть, оставалось еще много мёста прекраснымъ надеждамъ и добрымъ стремленіямъ". "Царь просилъ наставленій у собора, даже требоваль противорівчія, напоминая примёры Стефана Новаго, Максима Исповёдника, Өсофилакта Никомидійскаго, неустрашимо защищавшихъ свои убъжденія. Онъ несомнённо принималь участіе въ составленіи вопросовь, предложенныхъ собору, потому что въ нихъ находятся, между прочимъ. и его личныя воспоминанія".

Еще новымъ памятникомъ той эпохи, задуманнымъ въ томъ же духѣ объединевія и собиранія старины, были Четьи-Минеи митрополита Макарія. Въ 1552 году Макарій внесъ въ Успенскій соборъ вкладъ—вновь пересмотрѣнный и дополненный списокъ Четіяхъ-Миней; другой экземпляръ онъ поднесъ тогда же царю Ивану Васильевичу. Это было завершеніе многолѣтняго труда, предпринятаго Макаріемъ еще въ 1529, и надъ которымъ онъ работалъ особливо во время своего архіепископства.

Названіе Четінхъ-Миней, изъ греческаго и изъ русскаг.) слова, обозначающее помѣсячныя чтенія, присвоено цѣлому ряду памятниковъ нашей письменности по греческому образцу: это были сборники въ особенности церковно-поучительныхъ произведеній, а тавже житій святыхъ, и по этому плану Макарій задумалъ свое собраніе, но въ несравненно болѣе широкомъ объемѣ, чѣмъ когда-вибудь бывало прежде. "Писалъ я, — говоритъ онъ въ предисловіи къ Минеямъ, — сіи святыя великія книги въ великомъ Новгородѣ, когда былъ тамъ архіепископомъ, а писалъ и собиралъ ихъ въ одно мѣсто двѣнадцать лѣтъ, многимъ имѣніемъ и многими различными писарями, не щадя серебра и всякихъ почестей, особенно много трудовъ и подвиговъ подъялъ я отъ исправленія иностранныхъ и древнихъ реченій, переводя ихъ на

12\*

руссвую рёчь, и сколько намъ Богъ даровалъ уразумёть, столько и смогъ я исправить. а вное и донынъ въ нихъ осталось не всправлено; им оставеле это твиъ, вто послё насъ съ божіею помощію можеть исправить". Макарій задумаль собрать въ своихъ Минеяхъ "всё святия книги, которыя въ русской землъ обрѣтаются". Онъ собраль ихъ сколько возможно въ календарномъ порядвъ: вогда празднуется память святого, помъщается его житіе и его писанія. Такъ, въ день пророка Іеремін (ная 1-го) пом'ящены вниги его пророчествъ, въ день праведнаго Іова (мая 6-го)-книга Іова, въ день святого Іоанна Богослова (сентября 26-го) — его Евангеліе в Апокалицсись, въ день двёналиати апостодовъ (iюня 30)-тодвовый Апостодъ; въ дни памяти сватыхъ отцовъ, какъ Василій Великій, Іоаниъ Златоусть, Григорій Богословъ, Ефремъ Саринъ и т. д., помъщены ихъ, часто обширныя, творенія. Произведенія писателей, которые не быль святыме и воторыхъ поэтому нельзя было пріурочить въ святцамъ, помъщались въ приложенияхъ въ послёднимъ числамъ разныхъ мѣсяцевъ; такъ, напр., размѣщены Патерики, сочиненія Іосифа Евревна, Никона Черногорца, Іоанна экзарха болгарскаго, Пчела, Козьма Индивопловъ, Страннивъ игумена Даніила, посланія русскихъ внязей, митрополятовъ и епископовъ, и т. д. Вообще въ Минеяхъ Макарія собраны произведенія всёхъ отдёловъ старой церковной литературы: вниги священнаго писанія и толкованія на нихъ; рядъ патериковъ; прологи; сочиненія отцовъ церкви и святыхъ русскихъ и греческихъ; сочиненія, не принадлежащія писателямъ святымъ, но польвовавшіяся большниъ уваженіемъ — по церковнымъ вопросамъ и христіанскому нравоученію: путевыя записки, монастырскіе уставы, грамоты, Коричая внига; житія святыхъ и особенно житія святыхъ руссвихъ, отчасти составленныя именно для сборнива Маварія. Первая работа надъ этимъ сборникомъ окончена была въ двенадцать лёть, и въ 1541 году Макарій положиль двёнадцать внигъ Миней у святой Софія на поминъ родителей; въ Москвъ онъ продолжалъ работу и, вакъ упомянуто, въ 1552 окончена была вторая редакція Миней, экземпляры которой онъ положиль въ Успенский соборъ и поднесъ царю Ивану Васильевичу. Это громадное собраніе заключаеть (по описанію арх. Іосифа) около четырнадцати тысячь большихъ листовъ.

Сборникъ Макарія остается, однако, неполонъ; въ немъ нѣтъ нѣкоторыхъ книгъ священнаго писанія, нѣтъ многихъ сочиненій русскихъ писателей, и, какъ полагаютъ, эти пропуски объясняются тѣмъ, что Макарій имѣлъ въ виду въ особенности "ду-

#### **МАКАРЬЕВСКІЯ** ЧЕТІИ-МИНЕИ.

шевную пользу" читателей, и изъ внигъ священнаго писанія вносилъ преимущественно тё, при которыхъ имѣлись толкованія. Несмотря на неполноту, трудъ Макарія имѣетъ великое значеніе для исторіи русской литературы, такъ какъ многія замѣчательныя произведенія старой русской письменности сохранились только въ этомъ собранія, и въ Четіихъ-Минеяхъ передъ нами авляется почти весь запасъ стараго русскаго просвѣщенія, весь горизонтъ тогдашняго мышленія. "Почти наканунъ своего появленія въ качествѣ дѣятельнаго фактора среди европейскихъ народовъ, русское общество все еще не могло покончить съ своими средними вѣками", замѣчаетъ біографъ митрополита Макарія; но это общество и послѣ того еще полтора столѣтія осталось въ среднихъ вѣкахъ.

Однимъ изъ главныхъ предметовъ, на которые Макарій обратиль вниманіе, били житія русскихь святыхь. Задумавь свое предпріятіе, онъ собралъ оволо себя цёлый вружовъ сотруднявовъ. "Однихъ, -- говоритъ его біографъ, -- онъ привлекъ къ себв, не щадя злата, сребра и многихъ почестей, а другіе работали, такъ же, какъ и онъ, изъ любви къ делу. Такимъ образомъ составилось цёлое литературное общество, одни члены котораго рылись въ монастырскихъ библіотевахъ, вездѣ старались найти нужный выз матеріалз, другіе переписывали разныя редавція жатій, третьи уже составляли новыя житія, или передблывали старыя сообразно требованіямъ времени. Такое общество — явленіе единственное въ то время въ московской Русв". Распредѣляя работы в исправляя доставленныя редавців, Макарій и самъ, какъ говоритъ одинъ изъ его помощниковъ, Илья, любилъ "день и ношь, яко пчелы сладость отовсюду приносити, поискати святыхъ жетія. Мнози отъ святыхъ забвенію предани быша, сихъ убо святитель подъ спудомъ не сврываеть, но на свёщницё доброд втели возлагаеть <sup>(1)</sup>.

На первомъ мъстъ между этими сотрудниками стоялъ очень нзвъстный въ то время дьякъ Дмитрій Герасимовъ, или, какъ его называли, Толмачъ — въроятно, не по фамиліи, а по профессіи. Его главная дъятельность относится ко временамъ Ивана III и въ послъдніе годы онъ жилъ въ Новгородъ при Макаріи. Герберштейнъ и Павелъ Іовій, бывшіе съ нимъ въ сношеніяхъ, свидътельствуютъ о немъ, какъ объ одномъ изъ самыхъ образованныхъ людей той эпохи. Онъ хорошо зналъ по-латыни, бывалъ по дипломатическимъ порученіямъ въ разныхъ странахъ

<sup>1</sup>) Журн. мин. просв., 1881, ноябрь, стр. 27.

Европы, и для Макарія, между прочимъ, перевелъ съ латинскаго Толковую псалтирь Брунова. Другіе сотрудники работали въ особенности по отдёлу житій русскихъ святыхъ. Одинъ изъ няхъ былъ боярскій сынъ Василій Тучковъ, прибывшій въ Новгородъ въ 1537 году для набора ратныхъ людей. Онъ былъ ведикій книжникъ, поражавшій тумъ, что былъ знатокомъ божественныхъ писаній, не будучи духовнымъ лидомъ-, отъ многоцённыя царскія палаты храбрый вовнь и всегда во царскихь домахъ живый и мягкая нося и подружіе законно имвя и вместь съ тёмъ селика разумія отъ Господа сподобися". На дёлё, Тучковъ, начитавшись тогдашней письменности, сподобился большого искусства въ такъ называвшемся тогда "плетении словесъ". Макарій поручилъ ему передёлать житіе и чудеса святого Миханла Клопскаго, и Тучковъ наполнилъ житіе реторичесвими прикрасами, но относительно фактовъ во многихъ случаяхъ сократилъ и испортилъ разсказъ; въ житію прибавилъ онъ предисловіе, гдѣ изобразилъ искупленіе рода человѣческаго, начиная съ Адама, и послёсловіе, гдё показаль свое знакомство съ троянскими сказаніями и называеть имена Омира, Ахиллеса и Еркула. Но рядомъ съ твореніемъ Тучкова Макарій пом'єтнаъ, однако, и старую редакцію житія. Далбе, однимъ изъ дбятельныхъ сотруднивовъ Макарія былъ іеромонахъ его домовой церкви Илья, между прочимъ, написавшій, по разсказамъ пришедшихъ въ Новгородъ абонскихъ монаховъ, житіе болгарскаго мученика Георгія.

Для всероссійской кановизаців 1547 в 1549 годовъ необходимы были недостававшія или требовавшія исправленія житія, в Маварій еще до 1547 года поручилъ епископу крутицкому Саввѣ, постриженнику Іосифя Волоцкаго, написать его житіе; другому постриженнику — составить службу Іосифу, и разрѣшилъ ему даже молитвовать по ней въ кельт еще до соборнаго опредъленія. Такимъ же образомъ составлены были по его порученію житія Макарія Калязинскаго и Александра Свирскаго, еще до ихъ канопизаціи. Затёмъ послё собора по его же порученіямъ составлевъ быль еще рядъ житій, внесенныхъ потомъ въ новую редавцію Четінхъ-Миней, какъ, напримъръ, житія Алевсандра Невскаго, митрополита Іоны, Саввы Сторожевскаго в другихъ и, между прочимъ, житія преподобнаго Евфросина я князы Всеволода псковскихъ, составленныя пресвитеромъ Василіемъ, ревностнымъ защитникомъ сугубой аллилуін. Это были послёднія житія, внесенныя Макаріемъ въ его Четін-Минен. По довершении второй редакции своего громаднаго собрания въ 1552.

### степенная книга.

Макарій продолжалъ заботнъся о составленін житій, такъ что вообще въ результатё вызванной имъ дёятельности появилось до шестидесяти новыхъ житій. Впослёдствіи у митрополита Макарія нашлись подражатели. Въ 1646—1654 составлены были Четін-Минен священникомъ Милютинымъ; въ концё XVII вѣка трудъ Макарія послужилъ источникомъ для Четінхъ-Миней Димитрія Ростовскаго, которыя, впрочемъ, заключаютъ въ себё только житія святыхъ. Еще въ концё XVII вѣка ученый монауъ Евоимій составилъ краткое оглавленіе Макаріевскихъ Миней по успенскому списку.

Навонецъ митрополитъ Макарій совершилъ еще одинъ трудъ. который въ извёстномъ отношение опять носить на себё такой же объеденительный характеръ. Это была такъ называемая Степенная кныга — историческій сборнивъ по старымъ лётописямъ, но не въ погодномъ лётописномъ порядкѣ, а по стеченямъ генеялогіи великихъ князей. Цёлью новаго порядка изложенія, видимо, было провести мысль о династической преемственности великовняжеской и, наконецъ, царской власти правильнымъ наследованиемъ отъ первыхъ начинателей руссваго государства, на подобіе того, какъ самъ Иванъ Грозный (я даже ранве его, книжные приверженцы единодержавія) возводиль свою царственную власть до Владимира Святого и Мономаха. Всёхъ "степеней" насчитано семнадцать, отъ начала русскаго государства и до Ивана Грознаго. На основания Татищева, первымъ начинателемъ Степенной вниги считали митрополита Кипріана; въ своень пастоящемь видё она составляеть трудь Макарія, который, впроченъ, и здѣсь, какъ въ собиравів Миней, былъ не столько авторомъ, сколько редакторонъ и руководителемъ. Онъ поручалъ другимъ составление разныхъ отдёловъ книги, и на нихъ значится обывновенно, что онв составлены "благословеніемъ и повелівніемъ митрополита Макарія всея Руси". Въ изложеніи событій господствуеть тонъ не столько лётописи, свольво житія. "Нельзя, однако, сказать, - зам'ячаеть біографъ, - что Макарій не чувствовалъ нивакого различія между житіями Четінхъ-Миней и Степенной книги; напримеръ, изъ того уже обстоятельства, что для Стененной вниги онъ счелъ нужнымъ составить новыя редавція жетій, уже пом'ящевныхъ въ Четінхъ-Минеяхъ, видно что онъ хоть и слабо, но все-таки сознаваль эту разняцу. Такъ, если сравнимъ житія Александра Невскаго, помѣщенныя въ Четівхъ-Менеяхъ и въ Степенной внигъ. то замътниъ, что, въ послъдней нёть стольвихъ витісватостей, нёть реторическаго похвальнаго слова, нътъ подробнаго перечня чудесъ, вообще преобладаетъ

біографическій разсказъ, и двятельность великаго князя изображается въ связи съ другими историческими явленіями его времени. Это замвчаетъ самъ составитель, который относительно чудесъ говоритъ: "сія же различная чудеса довольно писана быша въ торжественивмъ словеси его, въ сей же повести сокращено прочихъ ради двяній". Такимъ же характеромъ отличаются помвщенныя въ Степенной книгъ житія св. Владимира, Ольги, Бориса и Глъба, митрополита Іоны, Алексія и другихъ<sup>1</sup>).

Форма житія была единственная привычная форма связнаго повъствованія; вмъстъ съ тъмъ она въроятно казалась отвъчающею важности историческаго плана. Самое общирное по размърамъ есть житіе Владимира Святого: въ понятіяхъ XVI въка это былъ первый царь, кавъ первый основатель русскаго православія. Въ житія Владимира включенъ и разсказъ о началъ Руси, при чемъ здъсь, такъ сказать, полу-оффиціально заявлено происхожденіе рода Рюрика изъ Пруссіи, гдъ онъ велъ свое начало отъ Августа Кесаря легенда, которая должна была указать римское и византійское преемство московскаго царства и которую (въря или не въря въ нее) выставлялъ и самъ Иванъ Грозный <sup>8</sup>).

Наконецъ, въ разрядъ характерныхъ памятниковъ XVI вёка, появившихся въ бляжайшей обстановкё Грознаго, принадлежитъ знаменитый "Домострой", соединяемый съ именемъ извёстнаго царскаго совётника, попа Сильвестра: онъ также имёетъ нёкоторое отношение къ господствовавшему въ этомъ кругу стреилению установить основы русской жизни на старомъ предания.

"Домострой" привлекъ на себя вниманіе историковь сравнительно недавно. Первое изданіе его относится не далёе какъ къ 1849 году; съ тёхъ поръ ему посвящено было не мало изслёдованій съ исторической, бытовой и литературной точки зрёнія; издано было иёсколько различныхъ списковъ, но изслёдованіе и до сихъ поръ едва ли можно считать законченнымъ. Но выяснилось несомиённо, что авторство попа Сильвестра было здёсь лишь относительное. Домострой принадлежитъ къ числу тёхъ произведеній старой письменности, какія бывали трудомъ сборнымъ, даже не одного, а нёсколькихъ поколёній. Къ первовачальной основъ присоединялись мало-по-малу новыя дополненія и создавалось, наконецъ, нѣчто цёлое, которое представляется рукописями въ различныхъ, такъ-называемыхъ редакціяхъ. Глав-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Журн. мин. просв., 1881, ноябрь, стр. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) О Стеценной книгь скажемъ еще далье, въ главь о московской лытописи.

#### домострой.

нымъ образомъ опредёлнянсь теперь двё такія редакцін Домостроя: одна общирная, другая совращенная, и эта послёд-. няя была трудомъ Сильвестра, которому принадлежитъ также особая статья въ концё, обращенная, какъ поученіе, къ сыну его Аненму и представляющая краткій обзоръ содержанія цёлаго Домостроя, такъ-называемый "Малый Домострой".

По всему складу нашей письменности твхъ въвовъ, действетельно, скорбе можно было бы ожедать, что подобный трудъ явится именно сборнымъ, что и здёсь скажется духъ традиціи, повторенія преданія, только подврёплаемаго новыми добавками. Въ обширной редавціи Домостроя, которая считается первоначальною, въ самомъ заглавін (вли оглавленін, потому что въ древнъйшемъ извъстномъ спискъ заглавіе книги даже не названо) можно замѣтить эти наслоенія: "Цоученіе и навазаніе отцевъ духовныхъ во всёмъ православнымъ христіаномъ, како вёровати во святую Троицу и пречистую Богородицу, и кресту Христову, и небеснымъ силамъ, и святымъ мощемъ повлонятися, в святымъ тайнамъ причащатися, и како прочей святыни касатися, в вако царя чтити, и его князи в вельможа" (и т. д.)... "И еще в сей внигв изнайдеши навазь оть некоего о мірскомъ строенін, какъ жити православнымъ христіяномъ въ міру съ женами и з дётьми, и з домочятци, и вхъ наказывати и учити, и страхомъ спасати, и грозою претити" (и т. д.)... "И еще в сей книгъ изнайдеши о домовномъ строенів, **БАБЪ НАВАЗЪ ИМ**ЪТИ БЪ ЖСНЪ И ДЪТОМЪ И БЪ СЛУГАМЪ, И ВАВЪ запасъ имъти,... а главъ 67 все изнайдеши".

Полагають, что отдёль о домовномъ строенін, т.-е. домашнемъ хозяйствѣ, могъ составлять наиболѣе старую часть Домостроя, и указывають во всѣхъ трехъ отдѣлахъ извѣстныя различія не только содержанія, но и самаго склада и языка <sup>1</sup>). Хронологаческое соотношеніе трудно установить съ какою-либо точностію, какъ вообще при безличномъ и компилативномъ характерѣ многихъ произведеній древней письменности. Какь бы то ни было, сборный характеръ Домостроя едва ли подлежитъ сомнѣнію, какъ и то, что основа сборника восходитъ, вѣроятно, еще къ концу XV вѣка.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Такъ полагалъ и г. Некрасовъ, посвятняшій Домострою спеціальное изслядованіе; но онъ нѣсколько противорѣчиво называетъ въ одномъ случав наиболѣе старымъ третій отдѣлъ Домостроя ("мы приходимъ къ тому мивнію, что третья часть Домостроя составляетъ самое древнее, самое основное зерно его, первичный изводъ Домостроя"— третья часть говорить о домовномъ строеніи), а въ другомъ случав считаетъ основою Домостроя отдѣлъ о мірскомъ строеніи—т.е. вторую часть ("Опить изслѣдованія", стр. 160, 163, 184).

Сдёланы были опыты сопоставлять Домострой съ подобными памятниками другихъ евронейскихъ литературъ средняхъ въковъитальянской, французской, німецкой, чешской, даже съ однимь памятникомъ древне-индійской литературы; наконецъ, Домострой быль привлечень въ сравнению съ одной дидавтической поэмой византійской <sup>1</sup>). При отсутствія непосредственной литературной связи, которая могла бы давать идею о подражании или заниствованін, эти сличенія остаются безплодными: памятники могуть представлять извёстные случаи сходства по темё наставленій, какъ напр., общія указанія на необходимость благочестія вля житейскаго благоразумія, общія черты извістной суровости правовъ въ семейной дисциплинъ и т. п.; но въ цъломъ харавтеръ названныхъ литературъ, какъ и создавшей ихъ жизни, было стольво различія, что эти параллели могуть им'ять только интересь аневдотический. Единственная прочная связь соединяеть нашь памятникъ съ той греческой переводной литературой, твин "божественными писаніями", которыя вообще наложили свой отпечатовъ на всю древнюю письменность. Действительно, когда у нашихъ изслфдователей вознивъ вопросъ о составв и источвикахъ Домостроя, то вскоръ уже подобранъ былъ цёлые рядъ параллелей между Домостроемъ и различными памятниками древней цервовно-учительной литературы. Изъ нихъ почерануть быль не только весь складь наставлений перковныхъ и поучений о "мірскомъ строенія", но иногда буквально взяты самые тексты поученій. Это совершенно отв'ячало всему характеру старой письменности: гдъ было взять "навазание отъ отца въ сыну", которымъ начинается "Домострой", отвуда заямствовать наставления о томъ. "како христіяномъ въровати", "како страхъ божій имѣти и память смертную", "каво чтити людямъ отцевъ своихъ духовныхъ", "како святительскій чинъ почитати, тако же и священническій и мнишескій", "како въ церквамъ божіныъ и въ монастыри съ приношеніемъ приходити", — гдѣ было взять эти наставленія, какъ не въ тіхъ "божественныхъ писаніяхъ", которыя издавна были готовымъ авторитетомъ? Въ первыхъ памятникахъ русской письменности, съ XI въка, встръчаются уже подобныя поученія о в'тр'й и наставленія о нравственности. Позднве, особливо въ XIV ввкв, большое обиліе дидавтическаго матеріала находится въ сборникахъ какъ Измарагдъ, Златоусть, Златая Цёнь, Пчела и т. д.; Измарагдъ в особливо Златая Цёнь завлючали, вромё переводныхъ, не мало руссвихъ статей, гле

<sup>1</sup>) Въ странной книжкъ г. Бракенгеймера, 1893.



# домострой.

нравоученіе примѣнялось уже къ русскому быту. Связь Домостроя съ этой дидактической литературой доказывается многими параллелями. Въ числь образцовъ могли быть и русскіе намятники, какъ поученіе Владимира Мономаха, слова Серапіона владимирскаго. Далѣе, Домострой ссылается на постановленія соборовъ, Номоканонъ, Прологъ; дѣлаетъ прямо выписки, не указывая источника, какъ, напр., изъ "Стослова" патріарха Геннадія — въ самыхъ первыхъ главахъ сочиненія. Наконецъ, въ самомъ ховяйственномъ отдѣлѣ Домострой имѣлъ предшественниковъ въ монастырскихъ обиходникахъ (напр., монастырей Сійскаго, Волоколамскаго, Кирилло-Бѣловерскаго), гдѣ преподавались правила благочинія и приличія, а также сообщались обширныя росписи кушаньевъ.

Нанболее самостоятельнымъ и интереснымъ отделомъ Домостроя является второй, посвященный мірскому строенію или бытовому обряду и правственности: здёсь авторъ стоялъ всего ближе въ жнани; самое валожение просто и реально, и языкъ приближается въ народному; затвиъ съ непосредственнымъ бытомъ связанъ и третій, хозяйственный, отдёлъ. Если отдёлъ о церковпоиз благочестів по самому существу не могь им'ять чего-либо спеціально мёстнаго, то въ этихъ двухъ отдёлахъ, напротивъ, можно было бы ожедать хотя легваго отражения бытовыхъ особенностей той или другой изъ главныхъ тогдашнихъ областей руссваго народа и народнаго быта. Изслёдователь Домостроя не сомнёвался, что по этних бытовыми чертами надо приписать Домострою происхождение повгородское: на него указывають подробности, принадлежащія гораздо болёе обычаю новгородскому (боярскому, торговому), чёмъ московскому. Въ главахъ о неправедномъ житіи (28) и о праведномъ житін (29) въ особенности отражается быть новгородскаго богача-боярина: въ то время, какъ первыя 15 главъ полнаго Домостроя "отъ хорошаго человъна постоянно требуютъ, чтобы онъ помнилъ царя, повиновался царской власти, молился за него, служилъ ему върой и правдой", въ послёдующяхъ главахъ (начиная съ 16-ой) нётъ "ни одного подобнаго намека или указанія на царскую власть"; вътъ упоминанія ни о царской, ни даже о вняжеской власти и тамъ, гдѣ изображаются дурныя стороны гражданской жизни: вто страха божія не имбеть и отеческаго преданія не хранить, отца духовнаго не слушаеть, и чинить всякую неправду, тоть за свои дурныя дёла будетъ "отъ Бога непомилованъ и отъ народа провлять". "Очевь замвчательно то, - говорить историвъ, - что именно въ этихъ главахъ Домостроя меньше всего тёхъ пред-

писаній, въ которыхъ обыкновенно упревають Домострой и которыя отличаются человвеоугодлявостью, слишвонь грубою правтичностью. Для тавого богатаго властелина и судьи невому было уноравливать особенно, или нужно было уноровить всёмъ что равняется справедливости" <sup>1</sup>). Въ этой части Домостроя встречается довольно много указаній именно на торговый быть, между прочимъ на торговлю "по морю", и эти черты сглажены были въ повднѣйшей московской редакціи Домостроя. Далье, въ этомъ отявлё нёть никакихь грубыхь предписаний относительно женщины; напротивъ, цълая глава посвящена похвалъ хорошей хозяйки и жены, --- правда, содержание ся несамостоятельно и взато изъ готовыхъ внижныхъ образцовъ, но любопытно, что авторъ выбраль именно эти образцы, а не другіе, напр., не извістныя слова о "злыхъ женахъ".

Третья часть Домостроя (оть главы 30-й, въ древней, полной. редавція) составилась опять независимо, и въ ней также не легво отличить старыя или позднія составныя части; но тонъ ея уже другой и вменно, по указанію нашего изслёдователя "положение женщины, или лучше ваглядъ на нее, довольно непривлевательны"; мораль этого отдёла невысовая, практично. себялюбивая. Къ этой части Домостроя особенно относится замѣчаніе, сдѣланное Буслаевымъ: "Рувоводясь благоразуміемъ народной пословицы, вногда себялюбивымъ, Домострой учить, при соблюдение эвономии, и гостя употчивать безъ убытка, и милостыню подать съ разсчетомъ: что попортилось изъ годовыхъ запасовъ, онъ говорит», то напередъ съёдать, или взаймы отдавать, или на милостыпю невмущимь. Изъ самаго гостеприяства Домострой учить извлевать барышь... Эгонзить — порока, общій всёмъ временамъ. По крайней мёрь, старина откровенно высказывала своеворыстные виды и твиз самымъ обезоруживала ихъ злонамъренность"<sup>2</sup>). Попъ Сильвестръ въ своей реданціи Домостроя, въ той части его, где онъ разсвазывалъ сыну о своей собственной жизни, настанваеть именно на житейской мудрости, какъ со всёми надо жить въ ладахъ, какъ всёмъ уноровить. Напомнямъ отзывъ Соловьева объ этой чертв его наставленій. "Несмотря на то, что наставленіе Свльвестра сыну воснть, поведниому, религіозный, христіанскій характерь, нельзя не зам'ятить, что ц'яль его - научить житейской мудрости; кротость, терпъвіе и другія христіанскія добродътели предписываются какъ средства для пріобрётенія выгодъ житейскихъ, для пріобрё-

<sup>1</sup>) Некрасовъ, стр. 150 и далъ́е; нъкоторое противоръчіе на стр. 172. <sup>2</sup>) Очерки русской народной словесности и искусства, I, стр. 475.

188

# домострой.

тенія людской благосклонности; предписывается доброе діло, и сейчась же выставляется на видь матеріальная польза оть него; предписывая уступчивость, уклоненіе оть вражды и основываясь при этомъ, повидимому, на христіанской зановіди. Сильвестръ доходить до того, что предписываеть человікоугодничество, столь противное христіанству: "ударь своего, хотя бы онъ и правь быль, — этимъ брань утолишь, убытка и вражды избудешь". Воть слідствіе того, что христіанство понято не въ духі, а въ плоти! Сильвестръ считаетъ добрымъ діломъ освободить рабовъ; хвалится, что у него всі домочадцы свободные, живуть по своей волі, и въ то же время, считаетъ позволительнымъ бить домочадца, хотя бы онъ и справедливъ быль: хочетъ исполнить форму, а духа не понимаетъ". Но только "подъ конецъ вышло, что Сильвестръ не всёмъ уноровилъ, ибо всёмъ уноровить дёло невозможное" <sup>1</sup>).

По поводу того, что Домострой постоянно связывается съ ниенемъ Снльвестра, изслёдователь его замёчаеть: "Обывновенно ту мрачную вартену жизни, которую представляеть нашъ Домострой, соединяли съ именемъ Сильвестра, какъ составителя его. Это было однимъ изъ тяжелыхъ обвинений, которымъ пользовались для обозначения этого лица времени Ивана IV. Время Ивана IV такъ много обозначается личностью Сильвестра. что разъяснение вопроса о томъ, какое участие принималъ онъ, и принималь ли, въ составлении Домостроя, въ высшей степени важно. Если Домострой быль сложень еще до него, и если онь ниъ пользовался, какъ готовою теоріею, то естественно, что съ его личности должно быть сложено вое-что для его оправданія. Воспитаться на извёстной теоріи, принять ее готовую, созданную уже другими, или праних обществомъ, либо вружвомъ, или создать ее самому, двё вещи очень различныя между собою"<sup>9</sup>). Но большого различія нёть. Прикосновенность Сильвестра къ Домострою такова, что послёдній, если не вполнё, то въ очень значительной степени можеть быть соединяемъ съ его именемъ. Сильвестрь несколько сократиль такъ-называемую полную редакцію, существовавшую до него, но внесенныя виз изибненія были незначительны и ограничились, какъ объясняютъ, только тёмъ, что онъ примёнилъ внигу въ московскимъ обычаямъ, устранивъ иныя мелкія подробности новгородскаго быта; а затёмъ новая глава, "несомнённо принадлежащая перу Сильвестра", по словамъ самого изслёдователя, представляетъ мастерской образ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россін, новое изданіе. Спб. 1894, вн. П. стр. 523.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Некрасовь, стр. 175-176.

чикъ мыслей, сжато изложенныхъ и заимствовалныхъ изъ цѣлаго Домостроя"<sup>1</sup>). Такимъ образомъ собственный взглядъ Сильвестра нимало не расходился съ общимъ характеромъ Домостроя: быть можетъ, онъ нѣсколько мягче понималъ педагогію Домостроя, но вполнѣ дѣлилъ основныя его мысли и даже расширилъ пріемы человѣкоугодничества.

Комментаторы Домостроя различнымъ образомъ оцёнивали его литературно-бытовое значение: была ли это прямая картина существовавшихъ правовъ, приведенная въ педагогическую систему, такъ что Домострой можетъ считаться готовымъ матеріаломъ для исторіи быта, или, напротивъ, это быль только идеаль, къ которому моралисть хотёль привести общество своего времени? Очевидно, было то и другое, и, напр., глава "о неправедномъ житія" занята подробностями неправеднаго житія, взятыми прямо изъ дъйствительности; съ другой стороны, тотъ почти монашесвій образъ жизни, который предлагается важдой семьй, быль не столько фактомъ, сколько идеаломъ автора. Въ цёломъ "Домострой" быль однимь изь тёхь завершающихь явленій, какихъ мы видимъ цёлый рядъ въ царствование Грознаго. Это были итоги прошлаго, которые должны были, по мысли руководицихъ людей того времени, не только исправить порушенную и поистатавшуюся старину, но и дать прочную опору и руководство для будущаго. Что старина "поисшаталась", это была отчасти обывновенная иллювія, ищущая идеала въ прошедшемъ; но отчасти это было и справедливо потому, что брожение, происходившее въ политическомъ быту вемли въ эпоху московскаго облединения, сопровождалось, повидимому, большою испорченностью правовъ, на которую неизивно жаловались моралисти (какъ, напр., незадолго передъ тѣмъ митрополитъ Даніилъ въ его многочисленныхъ писаніяхъ). На делё, увазанныя усилія закобпить нарушенную старину въ руководство будущему становились именно только историческими итогами: Великія Четін-Минен митрополита Маварія, Стоглавъ, Домострой, собрали то, что было пріобр'втено старою жизнью, но они были безсильны остановить общество на намѣченной выи ступени его внутренняго и внёшняго быта. Исторія должна была потребовать дальнёйшаго движенія; но здёсь совсёмъ отсутствовала самая мысль о вакомъ-либо измёнении въ данномъ порядке понятий и обычаевъ. Всё эте деятели были глубовеми консерваторами - Иванъ Грозный, мятрополить Маварій, участники Стоглаваго собора, Сильвестръ,

<sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 176.

самъ Курбскій 1), при всёхъ шировихъ замыслахъ воздействовать на государственно-церковный быть, установить для народа правила благочестиваго воспитания и житейской нравственности, собрать во-едино внижное достояние народа, эти ревнители остаются на той же невысокой ступени --- въ сущности ложнаго пониманія самой вёры, завлючаемой въ обрядовое суевёріе; на ряду съ толпой остаются чужды всякой мысли о необходимости дать место наукв, -- самаго существования которой не подозравали, хотя говориль о ней еще жившій тогда Максимь Грекь. Мы выдблили. раныше внязя Курбскаго, который въ извистной мири можетъ назваться ученикомъ Максима Грека: онъ понялъ и отвергалъ тогдащнее невѣжество; подъ старость самъ сталъ учиться; возставая противъ Грознаго, хотблъ охранить по врайней изръ попираемое "человѣческое естество", т.-е. право и достоинство человическое, - но и Курбскій оставался, тімъ не мение, такимъ же консерваторомъ въ основъ свояхъ понятій. Это преклоненіе передъ стариной въ д'яятеляхъ половины XVI въка твиъ ярче бросается въ глаза, что еще за полъ-ввка болве глубовое понимание самой врры, опоры всего міровоззрівнія, указывалось въ ученіяхъ Нила Сорскаго и его послёдователей, и еще доживаль послёдніе годы Мавсимь Гревь, - которому, даже "цвлуя его узы", не могь или боялся помочь самъ митрополить Макарій.

Но всё эти усилія закрёпить старнну не могли закрыть для русской жизни новыхъ путей ся дальнёйшаго развитія. Правда, еще довольно долго она въ той или другой степени продолжала старое преданіе; но не была имъ связана, какъ этого ожидали и хотёли дёятели XVI вёка, и уже поколёнія XVII столётія искали новыхъ теоретическихъ понятій и новыхъ формъ быта. Было опять чрезвычайно характернымъ явленіемъ, что во второй половинѣ XVII вёка. Стоглавъ оказался опорой для старообрядства, сурово осужденнаго тогда господствующей церковью и государствомъ, а Домострой нашелъ себё противовёсъ въ изображеніи русскихъ нравовъ у Котошихина.

Историво-литературное значение Домостроя завлючается въ томъ, что это есть картина нравовъ и вмъстъ общественный идеаль, что онъ отражаетъ въ себъ взгляды тогдашнихъ приверженцевъ старины, стоявшихъ вмъстъ съ тъмъ въ первыхъ рядахъ общества того времени. Содержание его достаточно извъстно. Впечатлѣние, вавое производитъ онъ вавъ нравственный и жи-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. върния замъчанія Жданова въ Журн. мин. просв., 1876, августь, стр. 187—189.

тейскій водексь, опредбляется твиъ, что его названіе стало какъ бы техническимъ терминомъ. Авторитетный историкъ хотвлъ недавно идеализировать воспитательную систему Домостроя, утверждая, что въ правилё -- дётей "страхомъ спасати" (посредствоиъ жезла, т.-е. палки) мы имбемъ дбло съ планомъ, а не съ практекой домашнаго воспитанія; что есле древняя педагогика возлагала преувеличенныя надежды на это средство исворенять злобу и насаждать добродётель, то "эти излишества такъ и остаются въ области метафизическаго мышленія, знаменуя силу мысли, но не портя жизни" (?); что особымъ преимуществомъ древняго воспитанія было то, что оно все совершалось на паглядныхъ образцахъ въ средѣ семьи, на помощь которой приходилъ священникъ, вакъ духовный отецъ. Правда, старое воспитание обходялось безъ школы; оно не давало книжнаго знанія, зато въ немъ пріобрёталась "не-княжная мудрость". Эта мудрость затералась во время реформъ. "Руссвая мысль, ошеломленная крутымъ переворотомъ, весь XVIII в. силилась придти въ себя и понять, что съ нею случилось. Толчовъ, ею полученный, такъ далеко отбросиль ее оть насиженныхъ предметовъ и представленій, что она долго не могла сообразить, где она очутилась. Чуть не въ одниъ въвъ перешли отъ Домостроя попа Сильвестра въ Энциклопедія Дидро и Даламбера. Такой переходъ можно было сдёлать только прыжками, а въ области мысли прыжки совершаются всегда на счеть логиви и самообладания". Руссвіе "преобразованные люди XVIII въва", по словамъ автора, растерялись отъ неожиданности и новизны своего положения. "Мизнія раздвоились: одни радовались, что такъ далеко ушли впередъ; другіе жалбли, что вслёдствіе далеваго ухода стало невозможно вернуться назадъ"; люди прошлаго въка не могли отдать себе отчета въ томъ, какъ совершился этоть "акробатический перелеть"; они "чувствовали себя въ положении лунатика, который не понимаеть, какъ онъ попаль туда, гдё очнулся" 1) и т. д.

Тавое представленіе вещей есть не малое извращеніе исторія. "Практика" Домостроя была несомивно и теорія, и ихъ воспитательныя достоинства сказываются наглядно даже ивсколько ввковъ спустя въ твхъ слояхъ руссваго народа, гдв старина достаточно сохранилась и гдв авторитетъ "жезла" остается понынв твердымъ убвжденіемъ и обычаемъ. Что идеальная старина, —если она была тавова, — не сбереглась въ другихъ слояхъ общества, получавшихъ обученіе въ новой школв, виною тому

<sup>1</sup>) В. О. Ключевскій, "Два воспитанія", въ Русской Мысли, 1893, марть.

### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

была сама старина, не дававшая места одной изъ глубочайшихъ потребностей человъческой природы-потребности знанія, и не удовлетворявшая этой потребности даже въ тесныхъ пределахъ простого привладного знанія, необходимаго для самаго государства. Переходъ отъ старины Домостроя въ Энциклопедии, т.-е. къ концу XVIII въка не былъ "акробатическимъ перелетомъ" потому уже, что даже отъ временъ Петра продолжался оволо ста лѣтъ, не говоря о томъ, что по кругу вліянія ихъ невозможно сопоставлять. Въ самое время "Энциклопедіи" сила жезла, въ присворбію, была еще слишкомъ велика и въ государственной и въ народной жизни: извъстно, къ чему донынъ приходчтъ старый обычай --- "учить жену", по Домострою: онъ приходить даже въ смертоубійству; историвъ могъ бы не жаловаться на упадокъ преврасной, старяны... Новое безпристрастное изслъдованіе находить предшествія реформы задолго до Петра, и относять иха первыя проявления не только въ эпохѣ Грознаго, по даже въ эпохѣ Ивана Ш. Переходъ отъ старины въ новизнѣ трудно назвать свачкомъ, когда онъ занималъ цѣлые въва и представлялъ длинный рядъ переходныхъ явленій.

--- Дьяконовъ, Власть московскихъ государей, Спб. 1889. Въ одной главѣ этой книги сдѣланъ довольно подробный пересмотръ сужденій о царской власти въ старой письменности до временъ Грознаго.

— Посланія старца Филовен изданы въ "Православномъ Собесѣдникѣ". Казань, 1861, кн. Ц, стр. 78—98; 1863, кн. І, стр. 337—348. Третье посланіе въ Дополненіяхъ къ Актамъ Историч. т. І, № 23, и пр.

— Выше мы назвали книгу В. Малинина: "Старецъ Елеазарова монастыря Филовей и его посланія". Кіевъ, 1901, большой томъ (сверхъ 1000 стр.), гдѣ, кажется, исчерпаны всѣ, крупные и мелкіе, общіе и частные вопросы объ этомъ писателѣ. Авторъ подробно изложилъ церковно-политическое ученіе Филовея — о всемірно-историческомъ значеніи (богоизбранничествѣ) русскаго государства, воспріятіи византійскаго наслѣдства, о задачахъ самодержавной власти и отношеніяхъ церкви къ государству (стр. 369—768); подробно также изложены и объяснены посланія Филовея (противъ звѣздочетовъ и латинъ, Николая Нѣмчина и пр.), и въ приложеніяхъ собраны посланія Филовея и нѣкоторые другіе современные памятники (напр. трактатъ Іосифа Волоцкаго о неприкосновенности церковныхъ и монастырскихъ имуществъ), частію доселѣ неизданные.

О Макарьевскихъ Четінхъ-Минеяхъ:

-- Оглавленіе Четіихъ-Миней всероссійскаго митрополита Макарія, хранящихся въ Московскомъ Успенскомъ соборё, составленное справщикомъ монахомъ Евеиміемъ, со вступленіемъ В. Ундольскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1847, кн. 4, стр. Ш-VIII,

ист. р. лит. т. н.

1--78. Но это оглавление не полно и не точно. (Въ описания арх. Іосифа сказано, что съ 1856 г. этотъ Успенский списокъ переданъ былъ въ Синод. б-ку).

— О новгородскихъ Макарьевскихъ Четіихъ-Минеяхъ. Замѣтка преосв. Макарія (Булгакова, тогда епископа Тамбовскаго и Шацкаго), въ Лѣтоп. Тихонравова, 1859, т. І, вн. І, отд. Ш, стр. 68–73.

— Описаніе Великихъ Четіихъ-Миней Макарія, митрополита всероссійскаго. Трудъ А. В. Горскаго и К. И. Невоструева, съ пред. и дополненіями Е. Барсова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1884. кн. I; 1886, кн. І. стр. 1—184 (Собственно "царскій" списокъ, въ Синод. 6-кѣ; некончено).

— Полное описаніе Миней по Успенскому списку (нынѣ въ Синод. б-кѣ) сдѣлано архим. Іосифомъ (изданіе докончено послѣ его смерти): "Подробное оглавленіе великихъ Четіихъ-Миней всероссійскаго митрополита Макарія, хранящихся въ Московской Патріаршей (нынѣ Синодальной) библіотекѣ". М. 1892. 4°, IV стр., 532 и 502 столбца, церковнымъ шрифтомъ.

Четьи-Минеи Макарія имѣли свои продолженія или подражанія. Таковъ былъ сборникъ монаха Германа Тулуцова изъ Старицы, написанный въ 1627-1632 г. по поручению троицко-сергиевскаго архимандрита Діонисія (въ библіотекъ Троицкой Лавры); и другой, составленный въ 1646-1654 священникомъ посадской церкви Сергіева монастыря Іоанномъ Милютинымъ и его сыновьями (въ Синодальной библіотекѣ). Объ этихъ сборникахъ говоритъ Ключевскій: "По составу своему тв и другія Четьи-Минеи отличаются большимъ однообразіемъ отъ Макарьевскаго сборника: въ нихъ вошли почти исключительно цамятники историческаго содержанія, житія и сказанія. На этихъ минеяхъ отразилось движение древне-русской агіобіографіи до половины XVII вѣка: въ сборникъ Макарія житія русскихъ святыхъ составляють незамѣтную группу; въ обоихъ новыхъ сборникахъ имъ отведено много мъста, въ минеяхъ Милютина ихъ более сотни, не считая отдельныхъ сказаній. Но при этомъ оба составителя руководились различными вяглядами на свое дёло. Германъ старался дать мёсто въ своемъ сборникъ всему, что находилъ подъ руками: онъ не только переписывалъ памятники цёликомъ, даже охотно помещаль рядомъ разныя редакцій одного и того же памятника. Милютинъ не ограничивался задачей писца и собирателя. Онъ говоритъ, что пользовался для своего сборника мопастырскими минеями и прологами, писанными Германомъ Тулуповымъ, прибавляя, что писалъ "съ разумныхъ списковъ, тщася обрѣсти правая"; но дорожа мѣстомъ и временемъ, онъ старанся сокращать и даже иногда передблывать памятники, любиль опускать въ житіяхъ предисловія и похвальныя слова. Это отнимаетъ много цъны у его общирнаго сборника и позволяетъ обращаться къ нему для изученія извѣстнаго памятника только при недостаткъ другихъ списковъ" (Житія, стр. 297-298). Подражаніе Макарьевскимъ Мипеямъ явилось потомъ въ расколѣ, который относился къ нимъ съ великимъ уваженіемъ. "Въ старообрядческой литературѣ, - говоритъ Е. Барсовъ-въ особенности въ Цвѣтникахъ и Сборникахъ постоянно встречаются такія или другія выписки изъ Миней Макарьевскихъ. Отсюда понятно и то, какъ въ Поморской безпоповщинѣ явилась мысль

составить Четьи-Минеи, подобныя Макарьевскимъ, пріуроченныя уже къ узкимъ началамъ своей общины. Эти Минеи составлены были Андреемъ Денисовымъ"... (Предисловіе къ описанію Макарьевскихъ Миней, Горскаго и Невоструева, стр. XIV).

Изданіе Макарьевскихъ Четіихъ-Миней начато Археогр. Коммиссіей въ 1869, — но издано еще немногое.

О болѣе раннихъ памятникахъ этого рода см. М. Н. Сперанскаго: — Сентябрьская Минея-Четья до-Макарьевскаго состава. Спб. 1896; — Октябрьская Минея-Четья до Макар. состава. Спб. 1901 (изъ "Извѣстій" русскаго Отд. Акад., т. І, VI).

Четьи-Минеи Димитрія Ростовскаго были собственный литературный трудъ, представлявшій изложевіе житій святыхъ.

О митрополитѣ Макаріи см. у историковъ русской церкви Филарета и особливо Макарія, и кромѣ того спеціальныя изслѣдованія:

-- Н. Лебедевъ, "Макарій митрополитъ всероссійскій", въ "Чтенінхъ" Общ. люб. духовнаго просвѣщенія, 1877, ч. II; 1878, ч. I.

— К. Заусцинскій, "Макарій, митрополить вся Россін", въ Журн. мин. просв. 1881, октябрь и ноябрь.

— Относительно Стоглава см. изданія различныхъ его редавцій, которыхъ полагаютъ три. Первая, такъ называемая общирная — въ двухъ изданіяхъ, лондонскомъ и казанскомъ (1862), сдёланныхъ однако по спискамъ позднимъ и не всегда удовлетворительнымъ; сокращенная редакція XVII вѣка, и мало пригодная, въ изданіи Кожанчикова, Спб. 1863; еще одна краткая, неполная, редакція издана Калачовымъ, въ "Архивѣ историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относищихся до Россіи", кн. V, отдѣлъ II, стр. 1—44. О значеніи Стоглава — въ исторіяхъ русской церкви; см. также изслѣдованія Добротворскаго, въ "Правосл. Собесѣдникѣ", 1862, III; Бѣляева въ "Чтеніяхъ" Общ. любит. дух. просв., 1875, ноябрь; Жданова, Матеріалы для исторіи Стоглаваго собора, въ Журн. мин. просв., 1876, іюль, августъ: Н. Лебедева, Стоглавый соборъ 1551 г. Опыть изложенія его внутренней исторіи. Вып. 1. М. 1882.

О канонизаціи и соборахъ 1547 и 1549 годовъ:

— В. Васильевъ, Исторія канонизаціи русскихъ святыхъ. М. 1893, изъ "Чтеній" моск. Общ. ист. и древностей.

— Е. Голубинскій, Исторія канонизаціи святыхъ въ русской церкви. Сергіевъ Посадъ, 1894 (по поводу и въ дополненіе книги Васильева).

О Домостров и другихъ писаніяхъ Сильвестра:

— Изданіе Д. П. Голохвастова во "Временникв" московскаго Общества исторія и древностей, 1849, кн. І (по списку Коншина, съ 64-ой главой, заключающей писанное самимъ Сильвестромъ Завѣщаніе въ своему сыну или "Малый Домострой").

— И. Порфирьевъ, о Домостров, въ Правосл. Собесвдникъ, 1860, ч. Ш, стр. 279—331.

— Домострой. По рукописямъ Имп. Публ. Вибліотеки. Подъ редавщіею В. Яковлева. Спб. 1867 (безъ 64-й главы). Новое изданіе, -----

13\*

Одесса, 1887, гдѣ собраны всѣ редавціи Домостроя; кратвая, полная и распространенная.

— И. С. Некрасовъ. Оцытъ историко-литературнаго изслъдованія о происхожденіи древне-русскаго Домостроя. М. 1873 (изъ "Чтеній" 1872, кн. Ш; здъсь и обзоръ прежней литературы нопроса).

— Посланія Сильвестра изданы Н. И. Барсовымъ, въ Христіанскомъ Чтеніи, 1871, № 3; см. также трудъ архимандрита Леонида по матеріаламъ Д. П. Голохвастова: "Благовѣщенскій іерей Сильвестръ", въ "Чтеніяхъ" моск. Общества исторіи и древностей, 1874, кн. І. См. къ этому замѣчанія Замысловскаго (Сборнивъ государ. знаній, т. П. Спб. 1875) и особливо Жданова, "Матеріалы для исторіи Стоглаваго собора" Журн. мин. просв., 1876, іюль, августъ. Составленіе редакція Сильвестра относятъ къ 1556—57 годамъ, т.-е. къ послѣднимъ годамъ его значенія при Грозномъ (ср. Жданова, тамъ же, іюль, стр. 74).

— Домострой по списку Имп. Общества исторіи и древностей россійскихъ. М. 1882 (изъ "Чтеній", 1882; изданіе старѣйшаго списка, безъ дополненій Сильвестра, приготовленное Андреемъ Поповымъ съ предисловіемъ И. Е. Забѣлина).

— А. Михайловъ, Къ вопросу о редакціяхъ Домостроя, его составѣ и происхожденіи, въ Журн. мин. просв. 1889, февраль, стр. 294— 324; мартъ, стр. 125—176. Это—разборъ сочиненія Некрасова; послѣдній отвѣчалъ тамъ же, іюнь, стр. 372—390; отвѣтъ Михайлова: Еще къ вопросу о Домостров, тамъ же, 1890, августъ, стр. 332—369.

ТВ заключенія, къ какимъ приходили историки, любопытно дополнить впечат. Вніями молодого Ивана Аксакова, когда Домострой впервые явился въ изданіи Голохвастова. "Я прочиталь на этой недълъ весь Донострой попа Сильвестра и дивился, какъ могло родиться такое произведение: такъ многое въ немъ противно свойству русскаго человѣка!.. Еслибъ у меня былъ наставникомъ Сильвестръ и докучалъ мнѣ своими нравоученіями, то я, и не будучи Іоанномъ Грознымъ, прогналъ бы его отъ себя за тридевять земель! Впрочемъ, нельзя не сознаться, что образъ жизни и поведенія, предписываемый этимъ попомъ, совершенно напомянаетъ теперешній купеческій образъ жизни и обхожденія, особенно тамъ, гдѣ цивилизація незамѣтна .. "Все для гостей, все для повазу" — главная тема Сильвестра и нашихъ вупцовъ. Женъ у Сильвестра позволяется разговаривать (и только съ женщинами же) только о томъ: "какъ порядня вести в какое рукодвлейцо сдвлати". Если жена не слушается, то мужъ обязанъ: постегать ее плетью, только насдини, поучить, да примолвить, да пожаловать"... Такъ должна и хозяйка поступать съ людьми. Бить по "видѣнью" и палкой не совѣтуеть; то ли дѣло, говорить онъ съ чувствомъ, бить плетью бережно: "и разумно, и больно, и страшно, н здорово". Поповъ и монастырскую братію-кормить при всякомъ удобномъ случат. — Но что удивительно – это экономія, разсчетливость, аккуратность-болёе, чёмъ нёмецкая, и съ которой жизнь просто каторга: все записывать, все взвѣшивать, постоянно остерегаться, чтобы люди не обокрали".

Въ другой разъ онъ описываетъ объдъ у купцовъ съ губернаторомъ: "Само собою разумъется, что съ полчаса проходитъ въ усаживании гостей за столъ: хознинъ хлопочетъ, чтобы всъ сидъли по чи-

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

намъ и по званию, а потому разъ пять дѣлается перемѣщеніе. Ибо сѣвшій двумя стульями ниже, если и молчитъ, то тѣмъ не менѣе глубоко чувствуетъ оскорбленіе. Этотъ обычай весьма почтеневъ, потому ято древенъ, а что древенъ, такъ это доказываетъ "Домострой" Сильвестра, посвятившаго этому важному предмету цѣлую главу. Теперь купецъ повѣдаетъ о своемъ оскорбленіи только женѣ. Къ сожалѣнію, новѣйшая цивилизація не дозволяетъ ему уже въ подобныхъ случаяхъ спускаться со стула подъ столъ и лежа тамъ, толстымъ своимъ брюхомъ приподнимать столовыя доски со всею посудой"...

Передъ твиъ онъ прочелъ сочиненіе Татищева объ управленіи деревнями, отъ 1742, съ мельчайшей регламентаціей, и удивлялся, "какъ скоро перешелъ къ намъ этотъ нѣмецкій духъ": "при этомъ вспомнишь поневолё, что этотъ духъ сдълался нашимъ въковымъ достояніемъ, имѣетъ уже свою старину, замѣняющую другую, древнѣйшур"... Но уже вскорѣ онъ прочелъ Домострой и нашелъ, что такъ было уже и въ древнѣйшей старинѣ: "Домострой Сильвестра едва ли, чѣмъ лучше". (И. С. Аксаковъ въ его письмахъ. Н. М. 1888, стр. 268 270, 296, 301: письма 1850 года).

Прибавимъ еще указанія о книжныхъ двятеляхъ XV — XVI ввка. Изъ этого времени кромв того, что уже видъли, имвемъ еще, небольшой впрочемъ, рядъ поученій и посланій. По древнимъ примврамъ, посланіе бы 10 весьма распространенною литературною формой. Исходя обыкновенно отъ лицъ духовнаго чина, именно высшаго, посланіе не имвло собственно ближайшаго отношенія къ литературв и скорве принадлежало двловой, церковной и государственной письменности; но при скудости памятниковъ привлекаетъ вниманіе историковъ литературы указаніями на настроеніе ввка и чертами быта и стиля. — О томъ, какъ складывался вообще этотъ литературный родъ въ древней русской письменности см. по тезныя замвчанія Малинина въ книгв о старць Филовев (см. выше), стр. 135—145.

— Митр Фотій (въ Москвъ 1410—1431), предпослъдній русскій митрополить изъ грековъ, авторъ нъсколькихъ поученій и посланій, имѣющихъ между прочимъ отношеніе въ внутреннимъ волненіямъ того времени, — какъ ересь стригольниковъ, отдъление киевской митрополии при Витовтв, Черная смерть. Но "нельзя не сознаться, — говорилъ интр. Макарій въ "Ист. р. деркви", т. У,-что сочиненія Фотія литены силы и жизни, вялы и скучны... Большая часть изъ нихъ скудны содержаніемъ. Мысли изложены въ нихъ крайне растянуто и многоржчиво, часто безъ связи и послёдовательности и перепутаны вводными предложеніями... Въ языкѣ русскомъ и славянскомъ, какъ самъ сознается, онь не быль искусень... Драгодённы его сочиненія, какъ памятникъ пастырской деятельности, но имеють мало цёны какъ памятникъ литературный". Изданы въ Дополненіяхъ въ Актамъ Истор. I. въ "Правосл. Собесѣдникѣ" 1860-1861; Завѣщаніе, въ Собр. Лѣтоп. VI; см. также Павлова, Памятники др. р. каноническаго права Особое "Изслѣдованіе о поученіяхъ Фотія митр. кіевскаго и всем Руси", А. А. Вадковскаго (митроп. Антонія), въ Цравосл. Собесвлникъ 1875, мартъ, сентябрь, и въ книгъ: "Изъ исторіи христіанской

проповёди". Очерки и изслёдованія Антонія, епископа выборгскаго, ректора Спб. дух. Академіи. Спб. 1892, стр. 374-412.

- Другой иноземенъ, оставившій болье прочное ния въ русской письменности, былъ Григорій Цамблакъ, (Самвлакъ), какъ полагаютъ изъ влашскаго рода, оболгарившагося, племянникъ русскаго митр. Капріана, также завзжаго южнаго славянина. Первоначальное обученіе онъ получилъ въ Терновѣ при знаменитомъ болгарскомъ патріархѣ Евении, связанномъ дружбою съ митр. Кипріаномъ, потомъ учился въ Константинополѣ. Біографія его остается до сихъ поръ крайне запутанной. Его дёятельность проходида сначала въ Молдавін; какъ полагаютъ, онъ вызванъ былъ митр. Кипріаномъ (ум. въ 1406) въ Россію, гдв однако уже не засталь его въ живыхь; въ 1409 онъ произнесъ надгробное слово митрополиту, повидимому въ Москвѣ, потому что слово обращается въ людямъ, среди которыхъ Кипріанъ дъйствовалъ. Во время церковнаго раздора о кіевской и московской митрополіи Григорій избранъ былъ въ митрополиты віевскіе (1416-1419). Положение его здесь было однако трудное: противъ него были и местные спископы, и московские царь и митрополить, и константинопольские императоръ и патріархъ; и Григорій предпочелъ покинуть свой санъ и Россію. Онъ нашелъ пріютъ въ Сербіи, гдъ деспотъ Стефанъ Лазаревичъ поставилъ его игуменомъ въ Дечанскомъ монастырѣ. Конецъ жизни онъ провелъ въ Молдавіи, гдъ былъ игуменомъ Нямецкаго монастыря и умеръ около 1450 г. Его сочиненія, состоящія изъ поученій и нѣсколькихъ житій, обывновенно помѣщаются въ одномъ сборникѣ. "Талантъ Григорія Самвлака, — говоритъ митр. Макарій, — по преимуществу таланть ораторский: онь не отличался глубокомысліемь, но отличался воспріимчивостію, гибкостію, плодовитостію... Иногда его витіеватая рёчь отзывается искусственностію, холодностію, напыщенностію, но неръдко она согръта теплымъ чувствомъ и проникнута сильною иыслію и одушевленіемъ... Господствующее направленіе въ проповѣдяхъ его въ однёхъ догматическое, а въ другихъ историческое... Проповѣди Григорія вообще довольно обширны... Слогъ его почти всегда чистый славянскій и удобопонятный".

О Цамблакѣ у Шевырева, Ист. р. словесности, Ш, стр. 351— 376; Маварія, Ист. р. ц., т. V, и раньше, въ "Извѣстіяхъ" Ц Отд. Ак. VI, стр. 100—145; Филарета, Обзоръ дух. литературы, и др. Накболѣе подробное изслѣдованіе: "Жизнь и сочиненія Григорія Цамблака", епископа Мельхиседева. Букурештъ, 1884, на румынскойъ языкѣ: въ этому см. разборъ II. А. Сырку, въ Журн. мин. просв. 1884, поябрь, стр. 106—153. Здѣсь между прочимъ подробное указаніе рукописей и того немногаго, что было издано изъ сочиненій Григорія.

— Къ половинѣ ХV столѣтія относятся довольно многочисленныя, донынѣ впрочемъ вполнѣ не собранныя и не изданныя посланія московскаго митрополита Іоны 1448 — 1461, святого, "хранителя отчивни и прозорливаго пастыря православія", по слову арх. Филарета. Въ его пос чаніяхъ между прочимъ говорится о той латинской смутѣ, которая начиналась въ самой греческой церкви предъ паденіемъ Цараграла и грозила церкви русской во времена Флорентинскаго собора и митрополита Исидора. Въ посланіи къ кіевскому князю Александру Влада-

#### БИБЛІОГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

мировичу, убъждая его въ охраненію православія на Литве и древныго союза митрополіи віевской и московской. Іона объясняль происхождение церковнаго неустройства того времени: "И самъ. сыну, въси, что же твхъ ради великихъ церковныхъ неустроеній, и до сего времени въ сватъйшей русстъй митрополіи не бывало митрополита: не въ кому было посылать-царь (т.-е. византійскій императоръ) не таковъ, а ни патріархъ не таковъ, — иномудрствующу и къ латыномъ приближающусь, а не тако, яко же православному нашему христіанству изначала предано. А Сидорово, сыну, прихожение, и первое и другое (т.-е. нрібздъ митр. Исидора до и послё Флорентинскаго собора), и дёло его, и нынёшнее его житье самъ же потонку (т.-е. подробно, вполнѣ) вѣси". Въ грамотѣ, писанной черезъ годъ послѣ ввятія Константиноподя, онъ говорить, что пришель къ нему "отъ великаго православія", изъ царствующаго града, гречинъ, христіанинъ православный, и разсказаль, какъ этотъ градъ, отъ столькихъ лютъ никъмъ не взятый и Боговъ хранимый, взяли безбожные турки, всё церкви и святыни разорили и сожгли и весь греческий родъ отвели въ плёнъ, и т. д. Въ другомъ посланіи, черезъ пять лють послё событія, онъ прямо говоритъ, что плѣненіе и убійство произошли отъ того. что греки отступили отъ благочестія... (О св. Іонѣ см. въ церковной исторіи Макарія; посланіе его въ Актахъ Истор. І, въ Дополненіяхъ въ Актанъ I, въ Актахъ Археогр. Экспедиции, I).

Выше упомянуто о знаменитомъ послании, которое ростовский архіепископъ Вассіанъ Рыло писалъ къ Ивану Ш, возбуждая его на борьбу съ Ахматомъ. Таково и посланіе на Угру, 13 ноября 1480 г., оть московскаго митрополита Геронтія и русскаго духовенства (Акты Истор., І, стр. 137-138), гдв они поощряють великаго князя на доброе стояніе "за домъ святой и живоначальной Троицы", "за всѣ божіи святыя церкви всея русскія земли" и за святую пречестную въру, "яже во всей поднебеснъй, яко же солнде, сіяше православіе въ области и дръжавѣ вашего отчьства и дѣдства и прадѣдства великаго твоего господьства и благородія, на нюже свиринуетъ гордый онъ змій, вселукавый врагъ діяколъ, и воздвигаетъ на ню лютую брань поганымъ царемъ и его пособники поганыхъ языкъ, ихъ же послёдняя зря... во дно адово, идёже имуть наслёдовати огнь неугасимый и тму кромфшиюю". Послание призываеть молитвы и помощь Архангела Миханла и иныхъ Христовыхъ стратиговъ и русскихъ святыхъ со временъ равнаго апостоламъ святого князя Владимира (Авты Историч. І, стр. 137-138).

— Митрополитъ Даніилъ, школы Іосифа Волоцкаго, еще при его жизни избранный въ игумены Волоколамскаго монастыря и назначенный митрополитомъ послѣ сверженія Варлаама, союзника "заволжскихъ старцевъ". На митрополіи (1522—1539) Даніилъ дѣйствовалъ въ духѣ іосифлянъ, былъ гонителемъ Максима Грека и не однажды прибѣгалъ къ "богопремудростному коварству". Онъ не снискалъ уваженія по своему нравственному характеру. Сверженный въ свою очередь, онъ сосланъ былъ въ Волоколамскій монастырь, гдѣ умеръ въ 1547. Его мпогочисленныя сочиненія, состоящія изъ "Сборника" въ 16 словъ и посланій, и до сихъ поръ извѣстныя только въ изложеніи, представляютъ опять образецъ компиляторскаго книжничества. Біографъ его, г. Жмакинъ, защищаетъ писательскія достоинства и ученость Дапійла, между прочимъ ссылкою на отзывы Максима Грека (стр. 297— 298), но самъ признаетъ у него "отсутствіе самодъятельности" и замъчаетъ, что основная часть въ его словахъ и посланіяхъ—набираемая обыкновенно изъ писаній, въ томъ числъ апокрифическихъ— "является простымъ мертвымъ матеріаломъ, подготовительной работой, требовавшей себъ продолжателя" (стр. 292). Ср. суровый отзывъ арх. Филарета въ Обзоръ р. дух. литературы. Содержаніе его сочиненій—частію догматическое, частію нравоучительное, и въ его обличеніяхъ современныхъ пороковъ историкъ можетъ найти любонытныя черты быта и нравовъ вѣка. Сочиненія Даніяла пользуются особымъ уваженіемъ у старообрядцевъ, между прочимъ потому, что въ его 4-мъ словъ указывается правильность двуперстія на основаніи подложнаго "Слова Θеодоритова". Общирный трудъ г. Жмакина даетъ весьма подробную біографію и изложеніе сочиненій Даніила.

О литературѣ и церковномъ бытѣ того вѣка см. еще:

— А. П. Рущинскій, Религіозный быть русскихь по свёдёніямь иностранныхь писателей XVI—XVII вёковь, въ Чтеніяхь моск. Общ. ист. и др. 1871, кн. Ш.

— Н. Ө. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россія къ православному Востоку. М. 1885.

— А. С. Павловъ, Исторический очервъ секуляризации церковныхъ земель въ России. І. Одесса. 1871.

— Св. Николаевскій, Русская пропов'йдь въ XV и XVI в., Журн. мин. просв. 1868 (и о томъ же, глава въ книгъ Жмакина).

— П. Н. Милюковъ, Очерки по исторіи русской культуры. Ч. П. Спб. 1897, стр. 8—45, сжатый, но очень яркій и содержательный очеркъ древнерусской церковной жизни и, въ частности, того, что авторъ называетъ націонализаціей въры въ XVI столітіи.

# ГЛАВА VI.

## ПАЛОМНИЧЕСТВО СЪ ХУ ВЪВА. -- СТАРЫЯ ПУТЕШЕСТВІЯ.

Измѣненіе въ характерѣ наломничества. --ХVІ вѣкъ. -- Купецъ Васидій Позняковъ. -- Минмое хожденіе Трифона Коробейникова. -- ХVІІ вѣкъ.--Купецъ Василій Гагара. -- Червый дъяконъ Іона Маленькій.---Общій характеръ хожденія.---Арсеній Сухановъ. -- Паломники поздиѣйтіе. Другія путетествія. -- Хожденія Аванасія Никитина. -- Путетествія на Флорен-

Другія путешествія. — Хожденія Асанасія Никитина. — Путешествія на Флорентинскій соборъ: суздальскаго ісромонаха Симеона и спискова Авраамія. — Путешествіє въ Китай Ивана Петрова и Бурнаша Еличева; въ персидское царство Седота Котова.

Статейные списки московскихъ пословъ.

.

Съ половины XV въка измъняются отношенія къ православному Востоку и витств наступаеть перемвна въ паломничествъ. Съ тъхъ поръ какъ Москва, по мнънію самяхъ русскихъ, а отчасти и по признавію восточнаго христіанства, становится во главѣ православнаго міра, не столько руссвіе стремятся на Востовъ, сволько представители восточныхъ церквей, малые и веливіе, приходять въ Москву искать покровительства и милостыни, предлагая взамвиъ свои молитвы, а наконепъ и политическія услуги. Русская власть, разделяя чувства и миёнія самого народа, сохраняла великое почтеніе въ восточнымъ святынямъ, одаряла монаховъ, игуменовъ и самихъ патріарховъ милостынею, — хотя съ другой стороны держала себя независимо: московскіе люди не могли забыть, что восточная іерархія въ вритическую минуту обнаружила слабость, и думали, что само православіе чище соблюдается въ Москвѣ, чѣмъ на Востовѣ, подъ нгомъ агарянъ... Проходитъ довольно много времени, когда появляются въ нашей письменности новыя хожденія, и уже чаще это бывають, такъ сказать, оффиціальныя паломничества --- писанія людей, воторые посыланы были московсвных правительствомъ на Востокъ съ порученіямя по церковнымъ двламъ и съ милостынею.

Таково было хожденіе вупца Василія Познавова при Иванъ Грозномъ въ 1558-1561. Купецъ Позняковъ былъ родомъ изъ Смоленска, но велъ торговыя дёла въ Москвѣ, былъ человѣкъ "чинный и благочестивый". Поводъ въ его путешествію состояль въ следующемъ. Въ начале 1558 года прибыло въ Москву посольство оть александрійскаго патріарха Іоакима и архіепископа Синайской горы Макарія, просившихъ царя о милостынѣ для исправленія обветшавшей обители. Царь, принялъ посланцевъ милостиво и не отказалъ въ просьбѣ. Между тѣмъ, восточные старцы разсказывали о чудъ, которое совершилось надъ патріархомъ, вогда въ спорѣ съ жидовиномъ объ истинѣ христіанства онъ выпилъ ядъ, приготовленный его противнивомъ, и остался невредемъ, а жидовинъ, выпивъ простой воды изъ той же чаши, погибъ ужасною смертію. Этотъ разсвазъ тавъ распространныся въ свое время, что занесенъ былъ въ разные сборники и въ Хронографъ. Но посылая милостыню, царь, быть можетъ, хотълъ съ одной стороны удостовъриться въ доставвъ денегъ по назначенію, а съ другой дать милостыню и другимъ патріархамъ, а потому отправилъ съ восточными старцами и своихъ посланныхъ. Для этой цёли быль вызванъ изъ Новгорода софійскій архидіавонъ Геннадій и въ нему потомъ присоединился Василій Повняковъ съ сыномъ; Геннадію поручено было также "и обычая во странахъ тёхъ писати". Съ ними посланы были богатые подарки въ мѣхахъ, и даны грамоты и письма о пропускѣ государямъ и представителямъ церввей. Была грамота въ королю Сигизмунду, но въ Литвѣ встрѣтили посланцевъ весьма негостепріимно: Василій былъ схваченъ и у него отняли часть подарвовъ. Въ Царьградъ Геннадій умеръ, и Василію приплось продолжать путь одному. Какъ онъ путешествовалъ - неизвёстно; его разсказъ начинается съ прибытія въ Александрію уже въ овтябрѣ слёдующаго года. Встрёча съ патріархомъ Іоакнионъ, тогда уже древнимъ, почти столътнимъ старцемъ, была трогательная; изъ Александрін цатріархъ возилъ Познявова въ Канрь, потомъ сдёлалъ вмёсте съ нимъ трудное путешествіе на Синай, гат они пробыли двадцать дней. По возвращении въ Александрію, Познавовъ съ сыномъ, двумя старцами и толмаченъ отправился моремъ и сухниъ путемъ въ Герусалниъ, гдъ былъ на Пасті 1560 года. При отъбяде черезъ три месяца, Познаковъ получнаъ отъ патріарха ісрусальнскаго письмо, где патріархъ свидътельствоваль о бъдствіяхъ и убытвахъ, понесенныхъ Познявовымъ. Въ концъ года Василій былъ въ Царьградъ и здъсь отъ натріарха константинопольскаго получиль также письмо въ пары

о полученія милостыни. Въ началё слёдующаго года Позняковъ былъ въ Москвё и въ апрёлё представилъ свой докладъ.

Этоть довладъ до насъ не дошелъ, но дошло описаніе путешествія, написанное или самимъ Позняковымъ, или въмъ-нибудь изъ его спутнивовъ. Разсказъ Познякова начинается грамотой царя Ивава Васильевича "во Александрею въ папѣ и потріярху Іоавныу". За разсказомъ о пребывание въ Александрии и на Синав слёдуеть обычное описание Герусалима съ различными варіантами того содержанія, какое мы видёли уже у другихъ паломниковъ: то же описаніе храма Воскресенія, при чемъ опять упомянуто, что "на среди той церкви есть пупъ всей земли, повровенъ ваменемъ". Познявовъ старательно перечисляетъ христіанъ (это-, гречане, сиріане, сербы, ивери, Русь, арнаниты, володи") и сретивовъ, воторые называють себя христіанами (это-"латыни, хабежи, вофти, армени, аріяне, несторіяне, явовити, тетрадити, маруни, и прочая ихъ провлятая ересь"), и много разъ принимается говорить о турецвихъ притесненіяхъ. Въ великую субботу турки приходять къ врагамъ великой церкви и отпечатывають церковныя врата, -- "н емлють турки со всякаго христіянина по 4 волотыхъ угорскихъ, тоже и въ цервовь пустять; туже и мы гръшній дали есмы по 4 волотыхъ съ человъка. А которому христіяниву дать нъчево, того и въ церковь не пустять. А съ датыни и съ фрязовъ и съ еретиковъ по 10 золотыхъ; а золотой по 20 алтынъ; а съ черноризцовъ мыта не емлють". Вообще многіе путники кончають и свою жизнь въ Палестинъ, "зане многи скорби на пути бывають отъ беззаконныхъ турокъ в араплянъ на моръ и на сухъ". И въ концъ онъ опять повторяеть: "много же во Герусалина и иныхъ святыхъ итсть поклонныхъ и въ предблехъ его, ихъ же и невозможно писанию предати иножества ради и гонения отъ безбожныхъ TVDEOBL".

Переходниъ въ произведевію, воторое изъ всей паломивческой литературы пріобрёло величайшую славу и съ конца XVI въка осталось въ народномъ чтеніи даже до настоящаго времени, заставивъ забыть все, что ему предшествовало и не уступая нивакимъ новымъ описаніямъ Святыхъ мѣсть. Оно прославилось подъ названіемъ Путешествія или Хождевія Трифона Коробейникова. Новѣйшій издатель этого путешествія такъ изображаетъ историческую роль этого знаменитаго произведевія: "Безошибочно можно сказать, что изъ всѣхъ сочиненій русскихъ паломниковъ ни одно не пользовалось и такою громкою извѣстностію, и такимъ широкимъ распространеніемъ, какъ такъ называемое "Хожденіе Трифона Коробейникова". Начиная съ XVI въка н кончая настоящимъ временемъ, это путешествіе до того сділалось народнымъ, что ришительно заслонило собою вси другия вняги такого же содержанія. О степени его распространенія можно заключить изъ громаднаго числа списковъ, въ которыхъ ово дошло до насъ, при чемъ переписывание его продолжалось даже и тогда, вогда стали появляться уже нечатныя его издания, а эти послёднія продолжають выходить чуть не ежегодно и по настоящее время. Досель взвыстно намъ болые 200 списковъ в болёе 40 печатныхъ взданій "Путешествія Тряфона Коробейникова". Какъ высоко Хожденіе цтинлось въ старину, видно изъ того, что оно помвщалось вногда цвлевомъ въ хронографахъ,честь, которой удостоивались лишь очень немногіе любинци древне-русской грамотной публики... Наконецъ, въ глазахъ нашвхъ предковъ "Хожденіе Коробейникова" получило чуть ве священный авторитеть, пом'ящаясь въ сборникахъ нногда между жетіями святыхъ, поученіями Златоустаго, церковными пёснями и другими статьями религіознаго содержанія. До самаго послізняго времени, то-есть въ продолжение ровно трехъ вѣковъ. Хокденіе это пользовалось незыбленымъ авторитетомъ" 1).

Первое изданіе путешествія Коробейнивова сділано било Рубаномъ въ 1783, въ подновленномъ виде противъ рукописи; 36-е издание путешествия этого типа сдълано было въ 1888 г. Обществомъ распространения полезныхъ внигъ, в вромѣ того было еще съ десятокъ изданій другого рода, между прочимъ изъ рукописей. Въ тридцатыхъ годахъ новое издание по тести рукописянъ было сделапо Сахаровынъ: "Путешествіе носковскихъ вупцовъ Трифона Коробейникова и Юрія Грекова по святних мъстамъ. въ 1582 году". Историви церкви и историви литературы говорили, что Коробейнивовъ и его спутникъ Гревовъ со всвиъ простодушіемъ и легковвріемъ разсказывають о видвиномъ и слышанномъ ими въ разныхъ мъстахъ Востока; но замвчали, что это сочинение заслуживаеть внимания не столько само по себѣ, сколько потому, что было однимъ нвъ любимыхъ чтеній для нашихъ предковъ, судя по многочисленности его синсковъ; другіе замёчали, что Коробейниковъ обстоятельно описаль Іерусалемъ и первый изъ руссвихъ паломниковъ описалъ Синай. Въ новъйшемъ издания для народнаго чтения говорилось, что Коробейныковъ вездъ побываль и все видель въ Святыхъ Местахъ что онъ отправился въ путь, пренсполненный благоговъйныхъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Лопаревъ, въ далѣе указанномъ изданія Коробейникова, предисловіе.

чувствъ; сердце его трепетало и радовалось, что онъ недостойный, увидитъ всѣ священныя мѣста: "исполнимся и мы такими же благоговѣйными чувствами и мыслями и послѣдуемъ за Трифономъ", присовокуплялъ издатель <sup>1</sup>).

Въ послъднее время предположвли, однако, что такой писатель Трифонъ, который такъ хорошо описалъ Іерусалныъ и Синай. съ которымъ мы должны исполниться благочестивыми чувствами. который, наконецъ, фактически съ конца XVI и до конца XIX в. быль любимвишимъ паломникомъ русскихъ благочестивыхъ читателей, что такой писатель въ действительности не существовалъ. Ученая вритива довольно давно видёла необходимость болёе внемательнаго изученія Трифона Коробейникова (между прочимъ говориль объ этомъ одинъ изъ самыхъ авторитетныхъ нёмецкихъ изслёдователей палестинской литературы, Тоблеръ), замётила неясности и противоръчія въ повазаніяхъ объ его путешествіяхъ. и запутанный вопросъ сталъ впервые разъясняться съ тёхъ поръ, вакъ г. Забълинъ, издавая Хожденіе Василія Познякова. обратиль вниманіе на близкое сходство этого Хожденія сь тёмь, какое прилисывается Коробейникову. На первый взглядъ взъ этого сличенія (хотя не доведеннаго до вонца) представлялся такой выводъ: что Коробейниковъ и его сотоварищи не владели даромъ писательства, но, желая по возвращения въ Москву дать отчеть о своемъ путешествии, воспользовались забытымъ разсказомъ Познявова. Такимъ образомъ, самостоятельнаго сочиненія о путешествіи Коробейнивова не существовало; было только литературное изделие съ его именемъ, приноровившее въ своямъ цёлямъ внигу Познявова: такъ какъ между двумя путепествіями прошло двадцать пять лёть, то изъ стараго путешествія исключено было не подходившее по времени и обстоятельствамъ, и прибавлено кое-что новое; "какъ широко распространенная статья древне-руссвой письменности, сочинение Коробейнивова подвергалось въ рукахъ каждаго переписчика своей отджавъ; поэтому его книга становится всенародною запискою о Святыхъ Местахъ, которал въ большей или меньшей степени передѣлывалась въ теченіе двухъ стольтій, такъ что трудъ перваго автора теперь едва ли и возможно найти въ его первоначальномъ составѣ".

Но еще дальше подвинуть вопрось о происхождения этого путешествія въ изслёдованіи г. Лопарева—и за Коробейниковымъ не оставалось уже никакого литературнаго имени.

<sup>1</sup>) Цитата у г. Лопарева, тамъ же, стр. XIX.

Передъ нами любопытный образчикъ литературныхъ пріемовъ которые были въ обычав въ старой нашей письменности. Съ одной стороны господствовала безъименность, --- нередко писатель совсёмъ не ставилъ своего имени (потому что важно было только благочестивое содержаніе), или даже ставиль во главь сочиненія имя какого-либо славнаго писателя (съ именемъ Іоанна Златоуста есть нёсколько древнихъ русскихъ поученій); съ другойсочинение, не закрѣпленное вменемъ писателя, цѣнимое только по содержанію, наконецъ, визвшее для своего распространенія одинъ только путь-рукопись, даже тогда, когда было давно изобрътено внигопечатание, подвергалось всявниъ случайностямъ. Каждая рувопись составляла личную собственность писавшаго: она была деломъ его собственнаго труда и его любознатель. ности; владътель рукописи не обязывался и не могъ быть обязанъ передъ авторомъ въ сохранении непривосновенности сочиненія; пе было ни права литературной собственности и никакого представленія объ обязанности сохранять непривосновенными чужія слова и фактическія показанія. Сочиненіе представляло рядъ мыслей и благочестивыхъ изліяній, -- отчего не исправить или не дополнить ихъ въ своемъ собственномъ спискъ новыми? Сочинение представляетъ исторический разсказъ, описание, -- опять представляется мпожество случаевъ для исправленія и дополненія, — и переписчикъ, дълавшій эти исправленія и долодненія, самъ становится участникомъ въ авторствъ. Послъдній любознательный читатель, переписывая подобный исправленный тевсть, не будеть имъть никавого понятія о первоначальномъ видъ сочиненія: онъ обывновенно увтренъ что списываеть то самое, что, напримъръ, въ данномъ случать писалъ Даніялъ Паломникъ, нли Антоній, или новгородець Стефань, смольнянинь Игнатій, Зосима и т. д. Вообще, въ старой литератур' почти или совскиъ невозможно найти произведение, которое въ разныхъ спискахъ не преиставляло бы разночтений, -- развё только оно сохраннюсь въ единственномъ экземплярѣ. Въ паломнической литературѣ эта неустойчивость памятниковь была особенно возможна: ничто не митало, списывая хожденіе, прибавить изъ другого источника подробность, даже целый разсказъ; единство предмета, одинаковость благочестныхъ чувствъ, нетребовательность читателя, невозможность чужой провърви отврывали полную свободу для всевозможныхъ интерполяцій. Въ настоящемъ случай доходнло до того, что, напримъръ, списки самого Хожденія Познякова всправляемы были по той позднёйшей передёлкё, которая главнымъ образомъ изъ него же была заимствована, -- другами сло-

вами, подлинную внигу настоящаго путешественника, Познякова, поправляли по несуществовавшему путешествію Коробейникова.

Какимъ же образомъ это могло произойти? Замътимъ прежде всего, что въ прежнее время путешествіе Коробейнивова, гдъ описываются Царьградъ, Палестина и Синай, относимо было въ 1582 году: въ этомъ году Коробейниковъ двиствительно вздилъ въ Царьградъ, но въ Палестинъ и на Синав не былъ. Впослёдствів нашли, что онъ ёздиль и въ другой разъ, въ 1593, и на этотъ разъ былъ въ Іерусалимъ, но на Синав все-таки не былъ. Обычный тексть путешествія Коробейникова дёлился на три части: предисловіе, гдѣ говорится о посылкѣ его на Востокъ; описание пути отъ Царьграда до Іерусалима; наконецъ, описание святынь јерусалимскихъ и синайскихъ. По всёмъ даннымъ біографін Коробейникова, извістнымъ изъ другихъ документальныхъ источниковъ, оказывается, что самъ Коробейниковъ не могъ написать этого предисловія, что оно составлено мимо него какимънибудь внижникомъ, который зналъ ньсколько данныхъ изъ его перваго и второго путешествія и собраль ихь въ видё предисловія къ Хожденію 1582 года. Подобнымъ образомъ не принадлежало Коробейникову и описание пути отъ Царьграда до Іерусалима и, наконецъ, окончательно не принадлежало ему описаніе іерусалимскихъ и свиайскихъ святынь, которое взято цѣликомъ изъ Хожденія Познявова. Въ этомъ послёднемъ пункте сличение двухъ текстовъ не оставляетъ никакого сометния.

Біографическія данныя о Коробейников' состоять въ слівдующемъ. Въ 1582, царь Иванъ Васильевичъ послалъ купца Мишенина съ милостынею въ Царьградъ и на Асонъ объ упокоенін души царевича Ивана Ивановича (который передь тёмъ былъ убить Иваномъ Васильевичемъ). Въ этомъ посольствъ, кавъ видно изъ относящихся въ нему оффиціальныхъ бумагъ, находилясь также Трифонъ (Коробейниковъ) и Юрій (Грекъ); въ ноябрё 1582 Мишенинъ прибылъ въ Константинополь, остался вдёсь нёсколько мёсяцевъ, передалъ по назначению мелостыню; лётомъ 1583 года поплылъ на Асонъ, вернулся въ сентябрё въ Константинополь, и съ благодарственными грамотами отъ патріарховъ цареградскаго и александрійскаго (послёдняго онъ вндель также въ Константинополф) и святогорскихъ старцевъ, возвратился черевъ Болгарію, Валахію и Литву въ Москву, въ февраль 1584, еще при жизни Грознаго. Изъ этихъ данныхъ не видно даже, чтобы Коробейниковъ и Грековъ были купцы, -и новвишие изследователи съ уверенностью полагають, что они не были вовсе вупцами; купецъ былъ одинъ Мишенинъ<sup>1</sup>). Можно думать, что посланные были награждены за исполнение поручения: въ 1588 году Коробейниковъ значится уже въ<sup>6</sup> должности дворцоваго дьяка.

Въ 1593 изъ Москвы было послано на Востовъ новое по-СОЛЬСТВО, НА ЭТОТЪ ДАЗЪ СЪ ЗАЗДДАВНОЮ МИЛОСТЫНЕЮ ПО СЛУЧАЮ рожденія царевны Өеодосів Өедоровны (въ 1592). Во главѣ посольства былъ подъячій Огарковъ, уже раньше задившій на Востокъ, и Трифонъ Коробейниковъ. Посольству вручена была богатая милостыня (а именно 5564 золотыхъ венгерскихъ в множество пушного товара), которую надо было раздать въ Царьградъ, Антіохія, Іерусалимъ, а также въ Египтъ и на Синаїской горѣ. Выѣхавъ изъ Москвы въ январѣ 1593, посольство прибыло въ Константинополь въ апреле: здесь была роздана милостыня, между прочимъ, и находившемуся въ Константинополё патріарху александрійскому, такъ что ёхать особо въ Егнпетъ не было надобности. Въ сентябрѣ того же года посольство прибыло въ Іерусалимъ, гдѣ, между прочимъ, передана была милостына и синайскому архіепископу, такъ что не приплось **тать и на Синай. Въ апр**ълъ слъдующаго года, то-есть послъ семимѣсячнаго пребыванія въ Іерусалямѣ, посольство отправилось въ Антіохію, гаъ опять роздало милостыню и, навонецъ, прибыло въ Россію<sup>2</sup>). По словамъ одного паломника XVII въка, Трифонъ Коробейниковъ привезъ въ Москву модель гроба Господня, въроятно, по поручению правительства.-

Но если Коробейниковъ не былъ авторомъ Хожденія 1582 года, то съ его именемъ извъстно Хожденіе 1593 года, з'аключающее, впрочемъ, только описаніе иути отъ Москвы до Царьграда, и наконецъ отчетъ его по раздачъ дарской милостыни, извлеченный изъ статейнаго списка.

Не имѣя въ виду исчислять всѣхъ старыхъ паломниковъ, ми остановимся еще на двухъ странникахъ первой половины XVII в. Оба продолжаютъ обычный типъ хожденія, но въ особенности одинъ изъ нихъ представляетъ вѣкоторую оригинальность. Это были казанскій купецъ Василій Гагара и черный дьяконъ Троицкаго монастыря Іона, по прозвищу Маленькій.

Уроженець Плеса на Волгъ, казанскій купець Василій Яков-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) При весьма обычной небрежности старыхъ книжниковъ возможно предположеніе г. Лопарева, что былъ сабланъ пропускъ въ первоначальной фразт и подъячій Трифонъ обратился въ купца; ср. однако замъчанія Д. Ө. Кобеко въ Зап. Восточи. Отд. Археолог. Общества, т. VIII, стр. 142—143.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Замѣтимъ здѣсь мимоходомъ, что комментаторъ Коробейникова напрасно усумнился въ имени дворцоваго подъячаго: Сыдавной Васильевъ (предисловіе, стр. У).

левъ Гагара предпринялъ въ 1634 году странствіе къ Святымъ Мёстамъ по собственному благочестивому побужденію. Велъ онъ жизнь грёховную: "аки свичія въ калѣ грѣховнѣ пребыхъ". говорить онь, и действительно въ немъ пребываль, судя по его откровенной автобіографіи. Наконець дела его (торговля съ Востовомъ) разстроились: товаръ, посланный имъ въ Персидскую землю, потонуль въ морѣ; испыталь онь другія несчастія и даль объть нати въ Святымъ Мъстамъ, приложиться у гроба Господия, искупаться въ Іорданѣ и "многимъ патріархомъ греческимъ о грёсёхъ своихъ поваятися и потомъ отъ нихъ приняти благословение". Послё этого Богъ "невидимо" сталъ давать ему богатство, и въ одинъ годъ онъ нажилъ вдвое противъ потеряннаго. Тогда онъ рѣшилъ исполнить свой обѣтъ, и отправился въ Іерусалимъ черезъ Малую Азію – на Тифлисъ, Эривань, Ардаганъ, Карсъ, Эрзерумъ, Севастію, Кесарію, Алеппо, Амидонію, Дамаскъ и Самарію. Повидимому, во время пути онъ производилъ и свои торговыя дёла, потому что ёхалъ до Іерусалима цёлый годь, и между прочимъ заходилъ въ города, которые не были ему по пути. Въ дорогу онъ взялъ съ собой слугу своего Гараньку, съ которымъ прежде посылалъ товары въ Персидскую землю. Въ Іерусалнит онъ не засталъ патріарха и, пробывъ тамъ на первый разъ только три двя, отправился въ Египеть въ другому патріарху, алевсандрійскому. Здёсь онъ пробыль больше трехъ месяцевъ и не только видель патріарха, но и получиль оть него грамоту въ царю Михаилу Өедоровичу. Въ апрѣлѣ 1636 года онъ вернулся въ Іерусалимъ, пробылъ здѣсь нёсколько недёль, и обратный путь началь опять черезь Малую Азію, но потомъ повернулъ къ Черному морю, проплылъ мимо Константинополя въ Галлиполи и отскода черезъ Адріанополь. черезъ Болгарію и Валахію пробхалъ въ Польшу; здёсь, былъ задержанъ въ Винницъ, потому что его приняли за московскаго посла въ Турцію; потомъ, освободившись, побывалъ въ Кіевѣ, гать видълся съ Петромъ Могилой, и наконецъ въ апрёлё или въ май 1637 прибыль въ Москву. За свои странствованія и привезенныя "вёсти" о восточныхъ дёлахъ онъ былъ пожалованъ отъ царя Михаила званіемъ "московскаго гостя".

По отвыву архимандрита Леонида, описание Святыхъ Мѣсть у Гагары "по простодушию и излишней довъренности къ сказаніямъ "вожей", стоитъ несомнънно ниже таковыхъ же описаний нашихъ паломниковъ-писателей изъ духовныхъ лицъ, бывшихъ тамъ до и послъ него, и замъчательно лишь потому, что Василий Гагара первый изъ паломниковъ-писателей послъ Трифона Ко-

**HCT. P. JRT. T. II.** 

робейникова посѣтилъ Іерусалимъ, по минованія нашего "Смутнаго времени", и, такъ сказать, возобновиль сношенія русскихъ людей съ дорогою ихъ сердцу святынею". Мы говорили уже, что довольно трудно рѣшать вопросъ о легковѣріи нашихъ паломниковъ, къ какому бы званію они ни принадлежали; отъ паломниковъ духовныхъ Гагара отличается развѣ отсутствіемъ обычныхъ цитатъ и воспоминаній изъ писанія; какъ человѣкъ менѣе книжный, онъ былъ и болѣе простъ въ передачѣ тѣхъ чудесъ, какія привелось ему слышать по дорогѣ.

По этой послѣдней чертѣ Гагара становится въ особенности интересенъ, какъ образчикъ средняго русскаго человѣка въ первой половинѣ XVII столѣтія. Судя по всему, это былъ незаурядный дѣловой человѣкъ, достаточно книжный, — отсутствіе особыхъ литературныхъ достоинствъ въ его повѣствованіи то же, какъ у всѣхъ почти его предшественниковъ, — но онъ чрезвычайно любопытенъ первобытностью своихъ понятій. Не останавливаясь на томъ, въ какихъ варіантахъ представляются его показанія о достопримѣчательностяхъ Святыхъ Мѣстъ сравнительно съ показаніями другихъ паломниковъ, приведемъ лишь нѣсколько примѣровъ его легендарнаго міровоззрѣнія, гдѣ довѣрчивость къ разсказамъ "вожей" была конечно типическою чертою почти всѣхъ безъ исключенія старыхъ паломниковъ.

Разсказъ Гагары съ самаго начала преисполненъ чудесами, -и надо жалъть, что онъ не разсказываетъ о нихъ подробне. Говоря о Тифлись, онъ замъчаетъ, что "близъ тое ръви Куры есть гора, а на ней просъчены 4 окна большіе, а жиль въ той горъ людоядъ, а влъ на всякой день по человъку". У самаго Тифлиса оказываются знаменитые Гогь и Магогъ, о воторыхъ наша лётопись говорила еще съ XI вёка, относя ихъ въ Югрѣ, а потомъ въ XIII вѣкѣ, предполагая за ними татаръ. Въ различныхъ варіантахъ разсказа Гагары, въ данномъ случаѣ происпедпихъ въроятно изъ его собственныхъ поправовъ и дополненій, такъ разсказывается объ этомъ чудесномъ предметъ: "да въ той же Грузинской земли есть межъ горъ щели, а въ тъхъ щеляхъ заключены дверми желъзными цари Гогъ и Магогъ, а завлючилъ-де ихъ судомъ божимъ царь Александръ Македонский". Въ другомъ спискѣ это топографическое пріуроченіе развито слёдующими подробностями: "Да въ той же Грузинской земле Башечютскою и Дадіямскою землею, межъ горами высокных снъжными, и въ непроходимыхъ мъстехъ есть щели земные, в вь нихъ загнаны дивія звёри Гогь и Магохъ, а загналь техъ звѣрей въ древнемъ заковѣ царь Александръ Македонскій. И

мнози мяв о тёхъ звёрехъ поведаща, что-де недавно тё звёри было, тотъ Гогъ и Магогъ, изъ тъхъ щилей вонъ выдралися, и дадіянской-де царь 1) приходиль со своею грузинскою землею и тв щили велблъ каменіемъ заваляти сверху горъ; а вои-де были у тёхъ щилей двери желёзные, тё двери въ землю ушли". Наконецъ, въ третьемъ спискъ читаемъ: "...А въ тъхъ щеляхъ заключены звёри Гохи и Магохи, заключены желёзными враты, кон писаны въ Апокалипсисѣ: они выдутъ при послёднемъ времени. А заключены тё звёри царемъ Александромъ Македонскимъ. А про тѣ щели миѣ сказывали грузинской митрополить и архіепископъ: ходилъ-де ихъ грузинецъ за зайцы съ собавою, и заецъ ушелъ въ тѣ щели, и за зайдемъ забъжала собака. И ть было звъри въ той пещеръ тое собаву изъ щели начали хватати выбиватца, и отъ дверей внизу вамень отбить, и тое собаву хотели ухватити, и собава завищала и отъ нихъ ушла. и тё звёри почали выдиратся; и тоть грузинець подаль вёсть грузинцомъ и, пришедъ, тъхъ звърей заклали великимъ каменіемъ. А въ прежнихъ годѣхъ тѣхъ звѣрей не слышеть было, и въ двери не талкивалися".

Далье, Гагара сообщаеть любопытныя свёдёнія о горё Арарать. Въ одномъ синскъ говорится просто, что въ двухъ днищахъ (т.-е. дняхъ пути) отъ города Ровяни (Эривани) есть Араратскія горы, а на нихъ Ноевъ ковчегъ. Въ другомъ спискъ разсказывается подробне: на порубежьи земли Турской и Кивилбашской (Персидской) есть "горы Арарацкія, а на нихъ снътъ лежить лёто и зиму; а на тёхь горахь стоить Ноевь ковчегь, и донынѣ на тѣхъ горахъ. Арарацкія же горы только двѣ; одна гора повыше, а другая -- пониже; а около твхъ горъ иныя горы, ть и въ половину тъхъ горъ нътъ. И многія армени и босурманы покусышася многажды на ть Арарацкія горы взойти и посмотрити Ноева вовчега; и какъ взойдутъ треть тоя горы, и на нихъ взойдетъ сонъ великъ; и какъ уснутъ, а ихъ Вожіею силою снесеть версть за 20, а иныхъ за 30, а ни единаго до полугоры не допустить взойти, а та оби горы вруглы и урядны збло. А видёть тё горы изъ-за великихъ горъ днищъ за 50 и боль; а кажется за 3 версты близностію". Въ третьемъ спискъ объясняется слъдующее: "...Гора Арарацкая, а на ней лежить все снёгь; а по верху тоя горы видёти стоить Ноевь ковчегъ, а потому его и знать, что концами стоитъ на двухъ горахъ, а промежъ твхъ горъ щиль велика, изъ тое щили толко

<sup>1</sup>) Ръчь идеть о грузинскихъ князьяхъ Дадіани.

того ковчега дно видъти, понеже у ковчега дно черно, и на ковчегъ снътъ же лежитъ той на горъ. А гора Арарацкая велин высока, и мы до нее шли девять дней, и блиско являетца, а дойти не мошно".

Изъ дальнѣйщаго отмѣтимъ, что на путешественника большое впечатлѣніе произвелъ Дамаскъ съ своими прекрасными садами: "овощія велми много всякаго, что ни есть на семъ свѣтѣ, нигдѣ таковаго града не обрѣлъ и такихъ садовъ". Объ Іерусалимѣ онъ замѣчаетъ: "А какъ будешь близъ Іерусалима и увидишь святый градъ Іерусалимъ, и горы и холмы все кровавы".

Въ Іерусалимѣ Гагару встрѣтили весьма гостепріимно. Его спросили: воей овъ вѣры и какой земли человѣкъ? "И я имъ сказа: вѣры христіанскіе, московскіе земли. И митрополитъ же о мнѣ многогрѣшнемъ возрадовася и вси греки, потому что опричь Трифона Коробейникова, да меня многогрѣшнаго раба, изъ такова изъ далнаго государства изъ христіанскіе вѣры не хто не бывалъ".

Само собою разумвется, что въ Іерусалимв онъ старался высмотрвть и вымврить все достопримвчательное. Въ храмв Воскресенія онъ отмвтилъ большое паникадило, "а подъ твиъ паникадиломъ есть пупъ земный"<sup>1</sup>).

Далйе: "Да въ томъ же храми есть щель, какъ человику пролюсть головою, и въ тои щели слышать зукъ, а тою щелюде сходилъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ во адъ; а глубина никому не видома разви Бога"<sup>2</sup>).

О вреств Господнемъ онъ замвчаетъ: "А подлинный крестъ, на коемъ былъ распятъ Господь нашъ Інсусъ Христосъ, увезенъ въ нѣмцы, какъ былъ Іерусалимъ за нѣмцамн"... О нѣмцахъ онъ упоминаетъ и въ другомъ мѣстѣ. Въ "старомъ Египтъ" онъ смотрѣлъ, между прочимъ, палату, гдѣ жила Богородица съ Іисусомъ Христомъ во время бѣгства въ Египетъ отъ Ирода: описывая эту палату, нашъ путникъ замѣчаетъ: "а на коев доскѣ учился Господь нашъ Інсусъ Христосъ грамотѣ, и за ту доску по много лѣта нѣмцы давали казны много, и копты нѣмцомъ не продали, и нѣмцы тое доску украли и увезли къ себѣ", —и такъ далѣе.

Если въ сочинении Гагары мы видёли разсказъ мірянина, ) Въ другомъ спискѣ сказано: "подъ тёмъ паникаделомъ сдёланъ путь

<sup>&#</sup>x27;) Въ другомъ спискѣ сказано: "подъ тѣмъ паникадиломъ сдѣланъ литъ земнов".

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>) Вь другомъ варіантъ прибавлено: "мнози было покушалися на испитаніе тоя пропасти и опускивали внизъ камень по веревкъ на едину тысящу саженей, в ломъритца не могли; и называютъ тое щиль безднов.".

## ОБЩІЙ ХАРАКТЕРЪ ХОЖДЕНІЙ.

отличающійся простодушнымъ и грубоватымъ реализмомъ стариннаго московскаго человъка и безконечнымъ легковъріемъ ко всему фантастическому, то въ путешествіи Іоны Маленькаго мы опять возвращаемся къ обычному типу паломниковъ, составленныхъ людьми, которые были болъе знакомы съ писаніемъ, хотя, въ свою очередь, не мудрствовали лукаво. Его путешествіе продлялось три года, потому что патріархъ іерусалимсвій Паисій, который объщалъ взять его съ собою въ Палестину, задержалъ его болье полутора года въ Яссахъ. Путь въ Іерусалимъ Іона сдълалъ моремъ, а возвращался до Царьграда сухимъ путемъ и оттуда опять плылъ Чернымъ моремъ.

Если мы оглянемся на разсмотренную до сихъ поръ литературу паломничества, мы найдемъ въ ней цёльное и въ болъной степени однородное явленіе, которое тімъ самымъ составляетъ харавтерный фавть древней руссвой жизни и письменности. Мы не разъ отмѣчали параллельныя черты не только у паломниковъ близкихъ одинъ къ другому по времени, но и раздёленныхъ цёлыми въками. Общій источникъ паломничества — благочестивое настроеніе, искавшее новыхъ предметовъ умиленія и удовлетворенія душеспасительной любознательности въ посёщеніи тёхъ мёсть, которыя ознаменованы были великими событіями Ветхаго и Новаго Завета и подвигами святыхъ людей; самый обычай принять готовымъ отъ восточнаго и западнаго христіанства. Религіозная жизнь одинавово, хотя съ нёвоторыми оттёнками, наполняла духовное міровоззрівніе старой Руси и, какъ обычай наломничества сохраняль въ течевіе вѣковъ свою старую форму, такъ въ теченіе въковъ въ древней письменности продолжали жить древнія "хожденія" съ неизмённымъ авторитетомъ: древнъйшее "хожденіе" сохранило славу на цълые въка и отъ XII столѣтія доходить въ рувописяхъ до XVIII, даже до XIX-го. Болбе или менбе однородны остаются не только настроеніе, но и самые предметы любознательности: давно замѣчено было, что паломники чрезвычайно ридко говорять о тихъ странахъ, кавими они шля въ цёли путешествія, дають обывновенно тольво голый счеть разстояній отъ миста до миста, хотя сами эти южныя страны должны были бы представлять много своеобразнаго и любопытнаго для свверныхъ жителей; весь интересъ путника сберегался въ Святымъ Мъстамъ. И здъсь опять мы ръдво найдемъ вакія-либо подробности о Палестинъ, кромъ тъхъ, воторыя прямо относятся въ ея святынямъ. Время налагало во-

Digitized by Google

нечно свою разницу и на состояніе самой Святой Земли и на настроеніе паломниковъ. Замѣчено было, что только у старыхъ паломниковъ, напр. Даніила, находятся указанія на благочестивыхъ подвижниковъ самой Святой Земли, столпниковъ и т. п.; позднѣе, эти указанія отсутствуютъ, — видимо, нравы мѣстныхъ жителей не представляли особенной назидательности; а у самыхъ позднихъ паломниковъ, какъ у Суханова, мы читаемъ уже суровыя обличенія нравственной безпорядочности, доходившей до грубаго цинизма.

Древній паломникъ, какъ мы замѣтили, оставлялъ обыкновенно безъ вниманія все, что не относилось прямо къ цёли благочестиваго странствія. Не доходя до Святой Земли, онъ укавываеть лишь то (напр., въ Царьградѣ или островахъ Архипелага), что связано было съ священной исторіей и священнымъ преданіемъ, что возбуждало благочестивое чувство или благочестивую любознательность. Въ Святой Земль то и другое было занято и удовлетворено сполна; для паломника она была вообще тёмъ, что говорилъ о ней игуменъ Даніилъ: это былъ земной рай, насажденный Богомъ, по множеству святынь; ся мъстасвяты и неизреченныя; горы, камни, деревья — Божін и Богонъ учрежденные. Внимание странника было поглощено разнообразными святынями ветхозавётными и новозавётными, достовёрными и легендарными; достопримѣчательностями внаменитыхъ храмовъ, чудотворными ивонами, мощами, крестами; различными чудесами, которыя иногда "во очію и до здё совершаются". Нерёдко паломники сообщають и нъкоторыя историческія свёдёнія о видвнныхъ святыняхъ: гдв святыни были прежде, и потомъ разорены и т. п. Лишь немногіе паломники упоминають о природѣ Палестины и ея населении, и вообще упоминають лишь тогда, вогда харавтеръ природы имфетъ вакое-либо отношение въ историческимъ судьбамъ Святой Земли, когда надо сказать объ ся священныхъ преданіяхъ или, въ данную минуту, о тягостяхъ странствій, о "злыхъ арапахъ", наносившихъ много зда благочестивымъ паломникамъ: около города, гдъ родился Спаситель, "земля врасна зёло"; гора, гдё Христось преобразился, "чудно и дивно уродилась отъ Бога"; въ Тиверіадскомъ морѣ вода сладка яко въ ръцъ"; въ ръкъ Іорданъ вода "сладка вельме и нъсть сыто піющимъ воду ту святую".

Выше не однажды замѣчено о томъ, какую цѣнность имѣютъ показанія нашихъ паломниковъ для исторической топографія Святой Земли, а также для исторіи священныхъ предметовъ, упоминанія о которыхъ начинаются съ первыхъ вѣковъ христіан-

ской литературы и которые доставляли столь обильный матеріаль для средневьковой легенды восточной и запалной. Паломники съ особенною ревностью собирали извъстія о подобныхъ святыняхъ и отмѣчали то множество легендарныхъ сказаній, которыя были связаны съ различными мъстностями и священными предметами Палестины: ихъ завлевало зрълище памятнивовъ, о воторыхъ задолго они знали изъ священной исторіи; ихъ воображеніе въ особенности поражали чудесныя преданія, въ воторыхъ обильное мъсто заняли также фантастическия подробности апокрифа... Одинъ изъ изслёдователей нашей паломинческой литературы сопоставилъ легенды, отмъчевныя нашими паломниками, о различныхъ мъстностяхъ Святой Земли, гдъ совершались великія событія церковной исторія. "Таковы, напр., м'єста, гдъ Христосъ съ своею Матерью ночлегъ сотворили, когда бъжали изъ Египта; гав Христось вспормлень бысть и лежить автесвь: гав Христосъ купался (игуменъ Даніиль); гдѣ Онъ крестился (Іона Маленькій); гдё Онъ сходилъ во адъ (Агрессній), и пр. Таковы же и памятники, исключительно говорящіе о немъ, какъ-то: столпъ, гдъ срътила Его Марія, когда Онъ возвратился въ Іерусалимъ по воскресени Лазаря (игуменъ Даниять); 12 хлебовъ, которыми Онъ напиталъ 5,000 народа; сосудъ, въ которомъ претворилъ воду въ вино (Стефанъ Новгородецъ); хлѣбецъ, который ѣлъ на Тайной Вечери; камень, который клалъ подъ голову (Зосима); вамни, которымъ сказалъ, что они возопіютъ (Агреееній), и др. Далве, библейсво-христіанскія легенды, послѣ Іисуса Христа, главнымъ образомъ говорятъ о семействѣ Его, любимыхъ Его ученикахъ; потомъ о тъхъ или иныхъ ветхозавътныхъ лицахъ, прообразовавшихъ Христа: наконецъ легенды занимаются первобытною исторіей человёка, об'втованіями христіанства о загробной жизни, о мъсть ада, и проч. Подобнымъ образомъ и соотвътствующія этимъ легендамъ въ сказаніяхъ паломниковъ мёста и намятники древности, послѣ Інсуса Христа, говорятъ больше о Пресвятой Дёвё, возлюбленномъ ученике Спасителя-Іоаннь Богословь, и опять, по большей части, только то, о чемъ даже нёть намека въ Евангеліи. Наши паломники, напр. называють мёста, гдё Пресвятая Богородица видёла двоихъ-плачущаго и сивющагося; гдв она почувствовала себя непраздною; гдѣ Она сидѣла, егда сущее во чревѣ ея хотяше изыти; гдѣ Она плавала, согнувся сёде, видя Христа распинаема (игуменъ Данінлъ); гат Ей было два благовъщенія; гат Она влала повлоны (Агреееній, Игнатій Смольнянинъ); видёли наши паломники власы и слезы ея (Зосима). Относительно Іоанна Богослова они нахо-

дили баню его, свиту и пр. Въ древнихъ паломническихъ свазаніяхъ указываются, далёе, мёста, гдё жилъ Мельхиседекъ и гдё онъ совершалъ впервые литургію (игуменъ Даніилъ, Зосима); гдё Авимелехъ спалъ 62 года (Агрееевій, Зосима); гдё Давидъ Псалтирь сложилъ (Игнатій, Коробейниковъ); гдё жили пророки; гдѣ лежитъ глава Адамова (Агреееній); двери великія отъ Ноева Ковчега (Зосима, дьякъ Александръ); Ноевъ топоръ (Зосима) и пр. Наконецъ въ своихъ сказаніяхъ древніе паломники указываютъ, гдѣ будетъ страшный судъ (Коробейниковъ), гдѣ муки ада (игуменъ Даніилъ), врата изъ ада (Зосима), гдѣ муки Ирода" и др. <sup>1</sup>).

Наиболбе знаменитымъ паломникомъ XVII вбва былъ Арсеній Сухановъ, — съ которымъ мы встрътимся далье, въ исторія исправленія внигъ. Онъ былъ большой внижникъ; въ тридцатыхъ годахъ XVII въка былъ архидіакономъ московскаго патріарха и потомъ принималь участіе въ посольствѣ въ Грузію, которое съ одной стороны должно было собрать политическія св'ядінія о Грузинской землів, а съ другой разсмотріть віру народа Иверскаго царства. Въ этомъ посольствѣ Сухановъ, повидимому, укрыпился въ убъждению о превосходстве московскаго православія надъ в'ёрою восточныхъ православныхъ людей, потому что впослёдствій онъ съ тою же нетерпимостію относился въ обрядовымъ отличіямъ, какія находилъ у гревовъ. Въ 1649 году, вогда Сухановь быль строителемь Богоявленсваго менастыря, принадлежавшаго вь Кремлѣ Троицкой Лаврѣ, онъ получнать уже самостоятельное и важное поручение, а именно, собраніе свіздіній о восточныхъ церквахъ или "эписаніе святыхъ мъстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ".

Исполненіе однако затянулось. Порученіе связано было съ вопросомъ, сильно волновавшимъ тогда благочестивыхъ русскихъ людей—о состояніи греческаго православія, о степени чистоты греческой въры подъ игомъ агарянъ и правильности обряда. Вывхавъ изъ Москвы съ патріархомъ Пансіемъ, онъ надолго остался съ нимъ въ Молдавіи, тъмъ болѣе, что имѣлъ и другія, политическія, порученія; разъ онъ ѣздилъ отсюда въ Москву и опять вернулся. Въ Молдавіи онъ постоянно встрѣчался съ греческимъ духовенствомъ и въ многочисленныхъ бесѣдахъ упорно оъ нимъ спорилъ, ревностно защищая превосходство московскаго православія и обряда надъ греческими. Эти бесѣды дали

<sup>1</sup>) Горожанскій, въ Р. Филолог. Вістникі, 1884, № 4, стр. 303-306.

содержаніе особому сочиненію, подъ названіемъ "Преній съ греками": о нихъ подробно скажемъ далѣе.

Возвратившись во второй разъ въ Москву, Арсеній, кажется, считаль свое поручение овонченнымь; но въ 1651 году ему велёно было опять отправиться на Востовъ и именно въ Іерусалимъ вмёстё съ патріархомъ Пансіемъ, а если тотъ замедлить, то одному. Повидимому, его "Пренія съ гревами" не повазались въ Москвъ достаточными для ръшения вопроса, и при отъъздъ его изъ Москвы думный дьявъ посольскаго приказа Волошениновъ сказалъ ему отъ имени царя Алексвя Михайловича слвдующее напутствіе: "чтобы онъ, будучи въ греческихъ странахъ, помня часъ смертный, писалъ (о святыхъ мъстахъ и греческихъ церковныхъ чинахъ и обрядахъ) правду безъ прикладу". Въ февраль 1651 г. Арсеній выбхаль изъ Москвы. Путешествіе было затруднительно по весенней распутиць и по опасностямъ военнаго времени (шла война между поляками и казаками, и грабили татары). Съ патріархомъ Пансіемъ ему бхать не привелось: послёдній медлилъ въ Молдавіи вслёдствіе враждебныхъ отношеній съ константинопольскимъ патріархомъ Парееніемъ,--въ это самое время онъ велъ противъ Пареенія коварный заговоръ. Въ маѣ того же года Арсеній выѣхалъ изъ Яссъ въ Іерусалимъ, а раньше его отправился туда же другой русскій паломникъ, упомянутый выше Іона Маленькій. Въ Галацъ Арсеній наняль "ворабль" и побхаль внизь по Дунаю; въ Килін ворабль былъ осматриванъ отъ "начальныхъ турчиновъ": по совѣту "государя ворабленаго", т.-е. вапитана, Сухановъ надѣлъ чалму и сълъ на вормъ "по турски подгобавъ ноги". Во время осмотра Арсеній молился Богу, чтобы милостію своею заступилъ его отъ бусурманъ, и не далъ бы его въ поругание студному пророву и его угодникомъ, славы ради имене своего святаго. Человѣколюбецъ Богъ, якоже изъ начала милуяй грѣшныхъ и явоже Изранля отъ египтянъ облавомъ заврый, таво и его милостію своею заступиль, и туркомъ въ очи туманъ вло-жиль, смотрять, а не разумѣють"; онъ замѣчаеть, что "образъ" у него былъ русскій и чалма надіта не такъ, и царьградскіе купцы турки, видъвшіе его раньше въ чернеческомъ платьв, на него не донесли. Въ іюнъ Арсеній прибылъ въ Константинополь. Здесь были знакомые греки, которые, между прочимъ, не советовали ему останавливаться въ јерусалимскомъ подворьѣ, потому что іерусалимскіе старцы—люди лихіе. Патріарха Пареенія онъ уже не нашелъ въ живыхъ: тёмъ временемъ патріархъ былъ

низложенъ и заръзанъ; тъло его было брошено въ море. Суханову разсвазали въ Константинополъ, что это было дъломъ Пансія.

Арсеній подробно описываеть Константинополь, между прочимъ его укрѣпленія. Самый городъ построенъ тѣсно и не удобно, но Арсеній былъ очень удивленъ турецкими мечетями. Отъ Софіи, — говоритъ онъ, — пошелъ гребень: "на томъ гребнѣ семь холмовъ, и на тѣхъ холмахъ ставлены мечети, велики и высоки, и широки добрѣ и украшены зданіемъ, драгоцѣннымъ мраморомъ всякимъ и рѣзъми видами предивными, несказанною мудростью и цѣною великою; поченъ отъ Софіи даже и до седьмаго холма стоятъ явно, отъ всѣхъ домовъ живущихъ выше, покрыты все свинцомъ; а около ихъ столпы высокіе (минареты), у иныхъ по шти и по четыре, н по три, и по два, и по одному; на нихъ же входятъ кричать къ студной ихъ молитеѣ".

Въ Константинополъ друзья греви нашли Арсенію "христіанскій корабль и передъ образомъ Богородицы обязали, корабленаго господина", чтобы тотъ "отдалъ Суханова здравымъ" въ Репитъ, т.-е. Розеттъ въ Египтъ, синайскимъ старцамъ или старцамъ патріарха алевсандрійсваго. На этомъ вораблѣ Арсеній выбхаль въ іюнь 1651 г. и по дорогѣ на греческихъ островахъ онъ могъ наблюдать нравы и состояние греческаго благочестія. На остров' Хіос', по словамъ его, нельзя было отлечить гревовъ отъ франковъ: "носятъ греви платье мало не все франьское черное... а индъ и въ церковь ходять заодно съ франками, въ церкви стоять въ чалмахъ и шляпахъ; жены грецкія рубашки не застегаютъ, груди всъ голы... яко бы для прелести". Въ церкви Успенія православный престоль по римскому обычаю приделанъ въ стенъ, а другой франиский престолъ быль передъ мъстными иконами противъ праваго влироса. На одномъ небольшомъ островъ близь Родоса онъ слушалъ объдню въ полуразрушенной и грязной церкви, где не было даже и престола; вивсто него служили два камня, одинъ стоймя, "низенекъ", а другой положенъ на него плашия. Проходя мимо малоазіатскаго берега, онъ замѣчаетъ въ одномъ мѣстѣ, что былъ здѣсь "Ефесь градъ славный, а нынё разоренъ весь, только знакъ знать". На морѣ онъ видѣлъ и военный турецкій флотъ.

Августа 13 на разсвътъ Арсеній увидълъ Александрію, а "въ объдъ" они прибыли въ городу Апокиріи (Абукиръ), верстъ за двадцать отъ Александріи сухимъ путемъ. Александрія провзвела на него впечатлѣніе. "Александрія градъ пречудный зданіемъ, вѣтъ такого ни единаго града, якоже онъ былъ украшенъ; а ныпѣ пустъ, не многіе люди живутъ по воротамъ во-

## АРСЕНИЙ СУХАНОВЪ.

кругъ града, а середка града, вся порожня; палаты всъ обвалились; тутъ и домъ отца веливомученицы Екатерины, стоятъ палаты великія, какъ горы, кирпичь красной, а всѣ обрушились, а вные своды еще стоять; цервовь была святого апостола и евангелиста Марка; идъже мученъ бысть, ту живетъ турчинъ; товмо вамень приходя цёлують, идёже мучень бысть. А соборная церковь была гораздо велика, а нынё турчинь живеть "... Ему повазали и мъсто могилы Алевсандра Македонскаго: "...Стоитъ столбъ дивный изъ единаго вамени изсвченъ, четверограненъ, въ высоту будеть сажень съ двенадцать; а на немъ письма вырезаны вругомъ отъ низа и до верха, невѣдомо какія: сабли, луки, рыбы, головы человъчьи, руки, ноги, топорки, а иного и знать нельзя, видимая и невидимая; а сказывають, будто невоторая мудрость учинена. А другой столбъ недалече отъ того, таковъ же СЛОВО ВЪ СЛОВО, КАЧЕСТВОМЪ И КОЛИЧЕСТВОМЪ, ТОКМО ПОВАЛИЛСЯ, лежить на боку. А свазывають, тъ два столба поставлены надъ гробомъ храбраго вонна царя Александра Македонскаго, одинъ-де у головы, а другой у ногъ". "Нэкоторая мудрость" были iepoглифы. Въ Александріи Арсеній остался недолго, и такъ вакъ трудно было везти съ собой много вещей, то онъ отдалъ тому же "корабленому господину" разную свою рухлядь, книги греческія н русскія, листы чертежные всякихъ земель, тетради всякія, два сорова соболей, посланныхъ патріарху Пансію, сто ефинковъ,впослёдстви онъ узналъ, что на корабль напали франки и совсёмъ его ограбили. Затёмъ онъ отправидся въ "Мисирь арапсвимъ языкомъ, Египетъ-по грецку, Канръ-по латинъ". Овъ явился съ письмомъ отъ цареградскаго архимандрита въ синайсвому архіеписвопу, и этотъ свазалъ ему, что для царя Алевсвя Михайловича они рады ему и безъ той грамотви, и помбстиль его въ своемъ подворьѣ. Арсеній явился потомъ и въ алевсандрійскому патріарху. Здёсь ему также были рады; натріархъ, архіепископъ и старцы говорили: слава Тебѣ, Господи, что отъ такой дальней страны видимъ тебя здѣ пришедша; а прежде-де сего отъ Москвы нивто зде не бывалъ, но товмо-де при царѣ Іоаннѣ Васильевичѣ посолъ былъ". Въ "Египтв" ему показали тамошнія достопримечательности. Онъ видель владязь н камень: "а то мёсто зовется Матарія, а камень білой мраморъ, свазываютъ, на немъ Христосъ сиделъ, егда Богородица мыла пелены Его". Онъ осматривалъ самый городъ Канръ, гав видѣлъ, между прочимъ, лютаго звѣря, вроводила мертваго, засушеннаго у "аптекаря в'вмчина венецкаго", т.-е., конечно, итальянца; раньше въ Решитѣ онъ видѣлъ птицу "струфокамило".

•

Въ Каиръ онъ наглядълся и другихъ ръдвихъ вещей, и по привазу въ государеву аптеку купилъ "амбрагрыза" 1). "Египетъ (т.-е. городъ Канръ) мъсто велико и многолюдно, подобенъ Царьграду, не мочно разумёть, вто изъ нихъ больше: оба велики и многолюдны и богаты". Онъ видълъ и пирамиды: "Во Египтъ же за ръкою Ниломъ, идъже столпы древніе фараоновы могилы учинены великаго дива, яко горы учинены; снизу широки. а сверху заострены". Ему показали туть же "поле великое ровное", на которомъ происходить великое чудо: "на томъ полѣ по вся годы выходять на верхъ земли мертвые люди; а возстанутъ въ ночи подъ пятокъ великой, всегда по вся годы нензмѣнно въ тотъ день, и лежатъ даже до Вознесеніева дни на верху земли, а отъ Вознесеніева дни тёхъ тёлесь не станеть, даже пави до пятва веливаго". Мъстные старцы подтвердили это явленіе, а позднѣе въ Іерусалимѣ назаретскій митрополить Гавріилъ говорилъ Суханову, что самъ былъ этому очевидцемъ. Позднившие паломники отвергають это чудо, и объяснение этой фантазіи суевфрныхъ людей заключается, вфроятно, въ томъ, что окресть пирамидь находится множество могиль, лишь слегка прикрытыхъ землею.

Въ Канрв или "Египтв", гав Сухановъ пробылъ около двадцати дней, онъ хотёлъ исполнить главное свое порученіе относительно греческихъ церковныхъ чиновъ. Онъ не могъ сдълать этого въ Константинополѣ, гдъ уже не нашелъ патріарха въ живыхъ, и теперь обратилъ свои вопросы "о нѣвоихъ недоумвтельныхъ вещахъ" въ патріарху александрійскому. Эти бесѣды заняли большое место въ его "Проскинитаріи". Вопросы, ниъ поставленные, большею частью чисто внёшняго обрядоваго в нерёдко мелочного свойства, казались руссвимъ цербовнымъ властямъ и вообще благочестивымъ людямъ чрезвычайно важными: эти вопросы предлагали вселенскимъ патріархамъ и раньше, и повже; они обсуждались на московскихъ соборахъ; между ними были и такіе, которые вскор' получили большую важность во время раскола. Поставленъ былъ и знаменитый вопросъ объ аллилуін, о которой александрійскій патріархъ сказалъ, что ее надо говорить трижды "во образъ трехъ Тронцъ". Другой знаменитый вопросъ васался обряда врещенія посредствомъ обливанія яли окропленія; патріархъ сказалъ, что по нуждѣ можно

2.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ambra grisea. Біографъ Суханова, г. Бѣлокуровъ, приводитъ справку вът лѣчебника XVII вѣка, что амбрагрызъ "внутрь пріятъ-веселитъ человѣка и отъ мороваго повѣтрія соблюдаетъ". Флоринскій, Русскіе простонародные травника и лѣчебники. Казань, стр. 171; Чтенія въ моск. Общ. исторіи и древностей. 1891. І. стр. 264.

врестить и этимъ способомъ, и если врещенный выздоровѣетъ, то крестить его во второй разъ не нужно. Былъ вопросъ о книгахъ, испорченныхъ еретиками, и т. д. Отношение Суханова къ предмету было теперь совершенно иное, чѣмъ въ его прежнихъ преніяхъ съ греками; онъ уже не предается страстнымъ обличениямъ, а лишь спокойно записываетъ отзывы патріарха, не безъ основания думаютъ, что это было слѣдствіемъ полученнаго имъ внушения писать "бевъ прикладу".

Во второй половин' сентября онъ вытхалъ изъ Каира въ Іерусалиму. По дорогѣ, на турецкомъ суднѣ среди турокъ онъ вынесь "много зда и тёсноты и всякихъ хульныхъ словъ", потому что турецкие спутники оказались "люди нарочитые и закону своему и грамотъ учены гораздо". Въ началъ октября онъ приплылъ въ Палестинъ, въ Рамле ходилъ на арабскую объдню и отматиль, что всё въ церкви стоять въ чалмахъ, кромф служащихъ въ алтаръ, и снимаютъ чалмы только въ нъкоторыхъ мёстахъ об'ёдни. Въ Іерусалимъ, онъ прожилъ почти семь мъсяцевъ до конца апръля 1652 г.; онъ все осматривалъ и прилежно записываль. Греви это подмѣтили и были очень недовольны: "Арсеней, - говорили они, - все пишеть про насъ чернцовъ, и ту-де книгу хочеть царю подать; добро бы-де патріархъ тѣ его вниги взялъ да сожегъ". Патріархъ Паисій сталъ даже сообразоваться съ этемъ надзоромъ Суханова, чтобы не навлечь его осужденій, наприм'връ, воздерживался фсть сахаръ, такъ какъ, по мнёнію московскихъ людей, сахаръ былъ вещь скоромная: сталъ исполнять по московскому обычаю нѣкоторые обряды, какихъ прежде не исполнялось; велѣлъ своимъ чернцамъ ходить въ клобукахъ, --- "застыдился того, что Арсеній всегда въ влобувѣ холить".

Описанія Суханова были очень подробны. Онъ съ точностью отмѣчаетъ внѣшнее расположеніе и размѣры святынь, вспоминаетъ евангельскія событія, указываетъ отличія обрядовъ и церковныхъ пѣснопѣній, а вмѣстѣ съ тѣмъ указываетъ и то, съ какимъ циническимъ неуваженіемъ относились греческіе христіане къ храмамъ: Сухановъ укорялъ за это грековъ, указывалъ, что такого безчинства нѣтъ не только у франковъ, но и у самихъ турокъ. Однажды онъ замѣтилъ, что, быть можетъ, лучше, что ключи отъ Виелеемской церкви находятся у турчина, и, пожалуй, было бы хуже, если они были у грековъ. Онъ говорилъ еще, что иные греки врутъ на турокъ, "вылыгаючи милостыню", будто турки велятъ носить чалмы и не позволяютъ ходить въ клобукахъ и мантіяхъ: это неправда, говоритъ онъ, "и по торгу и по граду и около града многажды азъ ходилъ, отнюдь ни единаго слова не слыхалъ ни отъ кого". Онъ наблюдалъ въ Іерусалимѣ и отношенія греческихъ іерарховъ съ франками и съ іерархами иновѣрными, напримѣръ, армянами: греки имѣли съ ними общеніе и даже оказывали церковныя почести, чего Сухановъ съ московской точки зрѣнія видимо не одобрялъ, потому что и франки и армяне были еретики.

Между прочимъ въ Москвё Суханову поручено было дать точныя свёдёнія объ извёстномъ чудесномъ явленіи святого огня. Арсеній принялъ, конечно, всё мёры къ тому, чтобы быть близвимъ свидътелемъ явленія. Онъ и упомянутый Іона Маленькій были въ церкви, и когла турчинъ отпечаталъ двери гроба Господня и остался у дверей, патріархъ вельлъ тавже своему "питропу" (эпитропу) и "дюжимъ" старцамъ крѣпко держать двери, чтобы за нимъ никого не пускали, - такъ какъ за нимъ порывался войти и патріархъ армянскій. Взявши два пука св'ять и отворивъ двери, патріархъ іерусалимскій вошелъ въ пещеру гроба Господня и двери за нимъ были затворены; армяне "мало не разодрались" съ эпитропомъ, желая впустить своего патріарха, но имъ не дали. Арсеній стоялъ туть же, прижавшись къ дверямъ. "И всего патріархъ Павсій мишаль внутри гроба Христа Бога нашего затворясь съ полчетверти часа, и отворя двери вышелъ держа въ объихъ рукахъ по пуку свъчь горящихъ. Тутъ въ дверяхъ тёснота великая учинилась. Абіе армянскій патріархъ во гробу Христову внутрь пошелъ. А у нашего патріарха всякъ хочеть свычу зажечь. Туть же и азъ грешный Арсеній у патріарха зажегъ свои св'ячи прежде вс'яхъ и пошелъ прочь. А міряне мнози на меня навалишася, хотяху зажещи отъ меня свои св'ячи; и тако своихъ не зажгли, а мон угасиша. Азъ же паки сввозь народъ продрался въ патріарху Пансію и паки зажегь; и тако ушель въ свой алтарь. И туть всё митрополни и иноцы отъ моей свёчи возжгота свои свёчи. Патріархъ же Пансій отъ народнаго утёсненія сталъ на высовомъ мёстё, что бываль престоль сербскій, и туть оть него зажигають весь народъ, а иной другъ отъ друга важигаетъ, а не всв отъ патріария. И тако по всей церкви множество огня; и зыкъ и шумъ и угветеніе и кривъ нембрной; иные же играють, скачуть иными всявими образы молодые люди и робята всякихъ въръ, и наши туть же выёстё съ ними". Но, подробно разсказавь о явленія огня, Сухановъ нигдъ не говорить о томъ, какъ совершиюсь это явленіе, и не даеть никакого объясненія. Біографъ его прел-

полагаеть, что онъ даль объ этомъ устный отвёть уже въ Москвё. Тогдашній спутникъ его Іона Маленькій зам'ячаеть только: "а того невѣдомо, какъ у него тѣ свѣщи засвѣтятся: огонь вещественъ, какъ есть огонь". Арсеній говорить потомъ лишь то, какъ совершена была литургія Василія Великаго, за которой читаны были не всѣ паремія, "что писано на ряду", и какъ затвиъ безчинно совершалось причащение народной толпы: митрополить виелеемский въ виду этого безчинства затворилъ-было царскія двери, но народъ "зашумѣлъ крикомъ великимъ съ грозами", такъ что митрополитъ вышелъ снова и сталъ въ съверныхъ дверяхъ, но безпорядовъ продолжался, въ народѣ продолжалась давка, "пошли сами бабы въ алтарь во всё двери и причащались въ алтаръ"; митрополить давалъ причащение прижавпись въ жертвеннику, "а и не знаетъ, кому даетъ: исповъдывался ли онъ или нётъ, вёрной или невёрной", потому что въ этоть день собирается множество народа изъ окрестныхъ месть.

Подъ такими висчатлёніями Сухановъ покидалъ Ісрусалимъ. Онъ вытхалъ оттуда 26 апртля, а 10 мая отправился и Іона Маленькій, но послёдній съ посланцами патріарха Пансія, отправившись обычнымъ путемъ черезъ Константинополь, прибылъ въ Мосвву въ ноябрѣ того же 1652 года, а Сухановъ вернулся позднѣе Іоны почти на цѣлый годъ. Дѣло въ томъ, что Сухановъ, неизвѣстно почему, выбралъ дальнюю дорогу, сухимъ путемъ, черезъ Малую Азію, Арменію, Кизилбашскую землю (Персію) и Кавказъ. По дорогъ онъ видълъ съверную Палестину, былъ въ Дамаскъ, Алеппо, видълся съ патріархомъ антіохійсвимъ Макаріемъ, котораго впослёдствіи ему привелось принимать въ Троицкой Лавръ, гдъ Сухановъ былъ тогда келаремъ. Ему пришлось перебажать Евфрать, "едину оть четырехъ райсвихъ рѣвъ", воторая "быстра сильно, идетъ съ шумомъ по камени, а не широка, мало уже Москвы рѣки". Отъ Іерусалима онъ тхалъ витсть съ армянами и другими кавказскими паломниками. возвращавшимися отъ Святыхъ Мъстъ. Дорога была не безопасна и въ Малой Азіи и на Кавказ'я; разъ едва его не зарубиль турчинь разбойникь; на Кавказе приплось встречать людей и опасныхъ и гостепримныхъ. Въ Грузи въ церкви Михетсваго монастыря онъ съ особымъ любопытствомъ осматриваль то место, где подъ столбомъ положева "риза Христа Бога нашего, цёла вся не рушена". "Католикосъ, архіерей тоя церкви. мужъ честенъ, браду имать бълую, яко снъгъ, и житіемъ добрымъ украшенъ, и епископъ тифлисский и ини мнози" разсказывали Суханову, какимъ образомъ риза Христова оказалась во

Михетѣ, и Сухановъ приводитъ самую легенду. Вопросъ о ризѣ Христовой давно занималъ мосвовское правительство и благочестивыхъ людей. Въ 1625 году персидскій шахъ прислалъ въ Москву часть этой ризы, и съ тѣхъ поръ московское правительство приказало своимъ посламъ въ Грузію изслѣдовать это дѣло; посольство 1637 года, въ которомъ участвовалъ и Арсеній, не могло исполнить порученія, потому что Карталиніей завладѣлъ тогда персидскій шахъ. Теперь Сухановъ собралъ всѣ свѣдѣнія. Ему разсказали о мѣстныхъ чудесахъ, а также о томъ, что у Дадіанъ (въ Мингреліи) находятся "и гвован, имиже пригвожденъ бѣ Христосъ ко вресту, и веревка, ею же привязанъ бѣ, да риза Богородицына".

Сухановъ направился изъ Тифлиса въ Шемаху, Дербенть, Тарви в вступилъ, наконецъ, въ руссвіе предёлы; передъ тёмъ его еще обокрали. Только въ іюнъ 1653 года онъ прибылъ, наконець, въ Москву, гдъ уже безпоконлись его долгимъ отсутствіемъ. Изъ своего путешествія онъ привезъ "вербу, в'втку масличную, да вресть плетеный финивовыми вътвями", просфоры, вынутыя наканунѣ отъѣзда изъ Іерусалима, и, можетъ быть, модели нёвоторыхъ іерусалимскихъ храмовъ. Черезъ полтора мёсяца по прійзді онъ подаль въ посольскій приказъ статейный списовъ и такой же патріарху Никону: это и было то сочиненіе, которое извѣстно подъ названіемъ "Проскинитарія". Онъ существуеть въ двухъ редавціяхъ-подробной и совращенной; полагають, что основной редакціей была подробная, которую Сухановъ сократилъ уже въ Москвѣ, такъ какъ ее пришлось представлять уже не патріарху Іосифу, а Никону, и опустиль некоторые отзывы о грекахъ.

"Просвянитарій", сравнительно съ прежними паломниками, представляетъ совершенно новую форму хожденія. Съ одной стороны это было исполнение правительственнаго поручения; съ другой отношение паломника къ предмету было не только непосредственное благочестивое чувство въ святынъ, но и зорвое наблюдение за церковнымъ бытомъ и "чинами" гревовъ. Mu замѣчали, что въ палестинскомъ путешествіи Сухановъ относился въ этому послёднему предмету гораздо сдержаните, чёмъ раньше въ "преніяхъ съ гревами", -- но и здъсь онъ строго осуждаеть тв безчинства, кавія находиль въ мёстныхъ цервовныхъ нравахъ и которыхъ не останавливало греческое духовенство. Сообразно съ порученіемъ, какое было дано ему при отътздъ, "Проскинитарій" дълится на три части. Первая есть "СТАТЕЙНЫЙ СПИСОВЪ", Т.-С. ОТЧЕТЪ ВЪ ПОСОЛЬСКИЙ ПРИВАЗЪ, И ЭТО

есть какъ бы продолжение того статейнаго списка, который поданъ былъ послѣ перваго путешествія (гл. 1-33). Вторая часть занята подробнымъ описаніемъ Святыхъ Мѣстъ, съ заглавіемъ: "Собрано отъ писаній о градѣ Іерусалимѣ, и о имени его, откуда пріять таково прозваніе, и о горѣ Голгооѣ, и о гробѣ Христовѣ, и о воскресении, и о церкви Воскресения Христова и о мёрахъ ихъ, в о прочихъ святыхъ мъстахъ извъстное написаніе" (гл. 34-45). Третью часть вниги составляеть "Тактивонъ, еже есть Чиновникъ, како греки церковный чинъ и пеніе содержатъ". Кавъ въ самомъ путешествій Сухановъ не былъ только довърчивымъ собирателемъ разсвазовъ и легендъ и, напротивъ, доисвивался точности и соотвътствія легендъ съ фактами (напр. на Елеонской горъ ему показали камень, на которомъ Христосъ стоялъ и вознесся; онъ спрашивалъ старцевъ, почему камень пятою на полдень, а не на востовъ, и почему на немъ только одна стопа-, вёдь Христосъ стоялъ тогда не на одной ногъ"), такъ онъ занесъ это и въ свое изложение, и для большей обстоятельности отчета онъ приводитъ выписки изъ церковныхъ писаній, ссылается на отцовъ церкви, на "Маргаритъ", на прежнія руссвія хожденія, на "исторіи", "нівія поминанія" и даже на "латинскія книги". Описаніе церковныхъ чиновъ онъ дёлаеть весьма обстоятельно: не вдаваясь, какъ въ преніяхъ съ греками, въ споръ противъ того, что ему казалось неправильнымъ, въ "Проскинитаріи" онъ только отмичаеть факты, какъ совершають обряды, вакъ и что поють, упоминая только иногда, что поютъ не то или не сполна, какъ написано въ книгахъ у самихъ грековъ. Подобными свъдъніями "Проскинитарія" о палестинскихъ святыняхъ руководился Никонъ, когда задумалъ въ своемъ монастырѣ построить подобіе стараго Іерусалима; быть можеть даже, что эти описанія подали Нивону самую мысль о созданіи Новаго Іерусалима. Жизнеописатель патріарха, Шушеринъ, разсвазываеть, что, задумавъ построеніе Новаго Іерусалима, Нивонъ послалъ въ Палестину Арсенія Суханова, чтобы взять подобіе іерусалимской церкви св. Воскресенія, построенной царицею Еленой, и что Сухановъ исполнилъ это повелёніе. Новыйшіе изслёдователи сомнёваются однако въ этомъ особомъ путешествія <sup>1</sup>).

Въ томъ же 1653 году Сухановъ исполнияъ еще одно цер-

MCT. P. ANT. T. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Модели палестинскихъ святинь находятся въ музев церковныхъ древностей, который устроевъ архимандритомъ Леонидомъ въ Воскресенскомъ монастырв или Новомъ lepyсалимъ. Біографъ Суханова не думаетъ, чтобы эти модели могли принадлежать Арсенію, потому что не вполнъ совпадаютъ съ его описаніями въ Проскинитаріи. "Чтенія", 1891, I, стр. 308; П, стр. 427—430.

ковное порученіе: онъ посланъ былъ патріархомъ Никономъ на Абонъ за греческими и также славянскими рукописями.

Исторію древняго русскаго паломничества закончимъ указаніемъ двухъ странныхъ памятниковъ, которые не подхолять въ обычный разрядъ "хожденій", но съ различныхъ сторонъ дополняютъ бытовой фактъ паломническаго обычая и преданія.

Одинъ изъ этихъ памятниковъ есть "Слово о нѣкоемъ старцѣ", найденное въ рукописи XVII вѣка и изданное г. Лопаревынъ. Неопредёленность заглавія, свойственная благочестивымъ легендарнымъ сказаніямъ, уже отличаетъ этотъ разсказъ отъ обычныхъ хожденій, воторыя всегда увазывають лицо страннива, а иногда и самое время странствованія. Правда, въ первыхъ стровахъ "Слова" названо лидо, которымъ, повидимому, было совершено путешествіе: "былъ старецъ именемъ Сергій, Михавла Червашенина сынъ, изъ Чернигова града, изъ монастыря Елецкаго Пречистыя Богородицы; и былъ въ Кримъ (Крымъ) взять, изъ Криму проданъ бысть въ Каеу", -затемъ, по обычаю, указываются путевыя разстоянія отъ Крыма до Каеы, потомъ до Бѣлаграда, моремъ до Царяграда, до Кипрскаго острова, до бѣлыхъ араповъ, до черныхъ араповъ, до Аравинскихъ горъ, до песчанаго моря, до синихъ араповъ, до Ерданскаго устья, наконецъ, до Іерусалима и т. д. Изъ этой топографія ясно, что мы имиемъ дело съ путешествіемъ не фавтическимъ, а легендарнымъ. Хотя Миханлъ Червашенинъ, сыномъ котораго является старецъ. былъ лицо историческое --- донской атаманъ, славно воевавшій съ турками и татарами въ половинъ XVI въка и имя котораго сохранилось въ пёснё; хотя съ другой стороны въ разсказё упоминается, вакъ будто бы виденный старцемъ въ Савиной лавре, Стовахъ Челебинъ-также лицо историческое, Мустафа Челебія, врестившійся мусульманинъ, жившій въ Москвъ въ половинъ XVI въка, потомъ въ Крыму и Константинополѣ и затѣмъ ушединій въ Іерусалимъ, --- но эти намеви на историческій фавтъ до такой степени поглощаются массою чудесныхъ и странныхъ подробностей, что въ цёломъ "Слово" принадлежить не столько литератур'в паломничества, сколько народной поэзін на тему фантастическихъ сказаній о Святой Землё и сосёднихъ съ нею странахъ. Показанія "Слова" такъ нев'ъроятны и такъ часто напоминають о легендарныхъ темахъ средневъковаго преданія, восточнаго и западнаго, что "Слово" можно разсматривать именно только съ этой точки зриния, какъ узоры народной фантази о чудесахъ, ожидающихъ путника въ Святой Землъ.

Еще далево не доходя до Герусалима, любознательный путникъ можеть наглядёться великихъ чудесъ. "Слово" упоминаеть объ Аравинскихъ горахъ: "изъ тое горы идетъ золото аравинское, въ солнечной день, аки вино, и емлютъ его всего два дни или три дни". И вром' того: "а изъ горъ Аравинскихъ легаетъ нагуй птица, а смлеть по лошадъ съ человъка на всякъ день". Ръка Іорданъ также удивительная: "половина тое ръки верхъ воды идеть, а другая половина воды внизъ идеть; а воды въ ней ни убываетъ, ни прибываетъ". Кромъ того, ивложение отрывочно и неясно, какъ бываетъ въ простонародномъ разсказъ. Напримъръ: "А церковь во Ерусалниъ одна, Святая Святыхъ, вруглая, 7 верстъ, а не врыта стъна тесомъ, на голо на хрусталехъ " (?)... "И въ Великій Четвертокъ огнь у Гроба Господня погашеть на завтринѣ, и въ тв поры молятся день и ночь, чтобы Господь далъ огнь; и не будетъ огнь до 9 часа ночи. И въ Воскресенію Христову явится у Гроба Господня огнь, а въ ть дни не сыщетца ни у кого, ни въ огнивъ огни, ни въ кременю до 9-го часу ночи. Туча станеть со въстова, а другая со западу, и изъ тучъ межъ тѣми тучами придеть Ангелъ Господень съ небеси, невидимо бысть, то купель Силуямскую смутить, стражи нощные и деньные попадають. Отъ Духа Господня и огнь загораетца у Гроба Господня на паникадиль, что поставили жены мироносицы у гроба Господня, 12 паникадилъ, и въ тв поры возрадуется весь міръ и патріярхъ. А стражи стрегуть купели Силуямскія, чтобы жидове не украли изъ купели Силуямскія".

Новыя чудеса въ селѣ Скудельничемъ. "А въ Скудельничнѣ себѣ бо Іюда процалъ; закрыта дира древяною доскою мраморною (?), печатана красными печатьми. И съ Велика дни открываетца невидимою силою небесною до Вознесеньева дни, и съ Вознесеньева дни закрываетца, ино засыпаютъ ладаномъ, по пуду на всякой день: а не засыпати диры, ино въ селѣ Скудельничномъ жити немошно"...

Веливія чудеса и въ Іерусалимѣ: "А цервовь Святая Святыхъ, куда Господь сходилъ, ино заврыто доскою випарисною, а верху камень свлитъ, а не иметъ его желѣзо алевсандрійское. А подлѣ тоже есть зерцало, во что Господь смотрился, а всякой человѣвъ годомъ что согрѣшитъ, и онъ посмотрился, а всявой человѣвъ годомъ что согрѣшитъ, и онъ посмотрится, и видитъ своя согрѣшенія вся и онъ въ томъ баетца". "А домъ Давыдовъ, — продолжаетъ "Слово", — за Ерусалимомъ 12 верстъ, въ болотѣ, низу ю проити не мошно на востоцѣ; страхъ въ анемъ веливъ: каменіе идетъ съ утра до полудни съ небеси, а

Digitized by Google

15\*

сь полудни поидеть на небо, а съ неба крыкъ поидуть и зыкъ великъ, и тутъ страхъ во весь годъ, а съ Велика дни до Вознесеньева дни—то нѣтъ ничего! И съ Велика дни пономарь идетъ въ домъ Давыдовъ старъ, а выидетъ младъ". Въ лаврѣ Савы, по показанію "Слова", находится 4.000 келій и 10.000 братіи, "а изъ одного студенца воду пьютъ, а хлѣбъ ѣдятъ на одной трапезѣ". Здъсь жилъ упомянутый Стовахъ Челебинъ, который нѣкогда торговалъ въ Москвѣ: "и онъ бѣдныхъ людей (т.-е. невольниковъ) откупалъ 50 человѣкъ на всякой день во Царяградѣ, и въ Каюѣ на всякой день, и на волю спущалъ и отпускныя грамоты имъ отдавалъ"; нотомъ онъ крестился, "а крестилъ его патріярхъ и митрополитъ", и посхимился въ Савиной лаврѣ.

Не обошлось и безъ града Египта, гдѣ, по повазанію "Слова", находится "14.000 улицъ, а во всякой улицѣ по 10.000 дворовъ, да 14.000 бань, да 14.000 вабавовъ на цара".

И по топографія, и по фантастическимъ подробностямъ "Слова" очевидно, что здёсь не можеть быть рёчи о дёйствительныхъ впечатлёніяхъ какого-либо паломника: это могла быть простая запись разсказовъ, какъ будто случайно запомнившихъ имя опредёленнаго лица и затёмъ передававшихъ въ неясномъ и фантастическомъ видё преданія, ходившія о Святой Землё. Комментаторъ "Слова" съ большимъ стараніемъ отыскивалъ тё легендарные мотивы, которые давали поводъ въ этимъ невёроятнымъ росказнямъ: здёсь повторяются сюжеты, знакомые отчасти изъ прежнихъ хожденій, отчасти изъ другого запаса чудесныхъ апокрифическихъ сказаній. Почва, на которой произошло "Слово", была та же, на которой развивалась поэзія духовнаго стиха и народной легенды.

Другой странный памятникъ, имѣющій отношеніе къ паломнической литературѣ, есть описаніе Турецкой имперіи, сохранившееся въ рукописи XVII вѣка, которая принадлежала нѣкогда извѣстному слависту В. И. Григоровичу и въ составѣ его собранія принадлежитъ теперь московскому Румянцовскому музею. Рукопись, быть можетъ, писанная самимъ авторомъ сочиненія, представляетъ единственное въ своемъ родѣ описаніе Турецкой имперіи въ нашей старой литературѣ, единственное и тѣмъ, что оно составлено было русскимъ плѣнникомъ, прожившимъ въ Турціи нѣсколько лѣтъ. По нѣкоторымъ случайнымъ указапіямъ памятника заключаютъ, что плѣнъ автора относнася къ 1670-мъ годамъ (приблизительно въ 1670—1686). Въ Турціи бывало въ тѣ времена множество русскихъ плѣнниковъ; вслѣд-

### описание турецкой империи.

ствіе турецкихъ походовъ на Южную Россію и Польшу и набъговъ крымскихъ татаръ константинопольскій рыновъ былъ переполненъ русскими невольниками. По словамъ Крижанича, на военныхъ турецкихъ галерахъ (катаргахъ, — откуда: каторга) не было другихъ гребцовъ, кромъ русскихъ. Ихъ было тавъ много по всей Турціи, до самаго Египта, что они спрашивали вновь приходившихъ плѣнныхъ: "да уже остались ли на Руси еще какiе-нибудъ люди"?

Изъ самаго разсваза видно, что плёнинческая жизнь автора не была легка; на первыхъ строкахъ своего описанія онъ говоритъ (не весьма грамотно), что-, написася сія внига въ тайнъиъ въ сокровеннъмъ въ сокрыть, мною планикомъ въ плънной своей невол' теривнія, страданія своего", и онъ не находить словь для осуждения "безбожныхъ агарей, злыхъ и нечестивыхъ гръшниковъ... пакостниковъ поганьскихъ, и немилосердныхъ турскихъ людей". По словамъ его, онъ исходилъ всю обширную Турецкую землю "въ стопахъ пути ноги своея", т.-е. пътвомъ, и на пути дълалъ свои наблюдения. Изъ этого комментаторъ завлючаетъ, что онъ не былъ простымъ рабомъ, а состояль при войскѣ, можеть быть, при обозѣ, а если быль солдатомъ, то былъ необходимо мусульманиномъ. Это послёднее можно предполагать изъ того, что (хотя онъ и бранить безбожныхъ агарей) онъ не отмътилъ ни одной христіанской святыни, вромѣ Іерусалима, но и этотъ городъ описалъ только съ внѣшней стороны. Въ описании собрано столько подробностей, что ихъ невозможно было бы сохранить въ памяти, и если авторъ дёлаль замётки на самомъ пути, надо думать, что онъ пользовался нёвоторой свободой.

Былъ ли этимъ авторомъ рейтаръ Дорохинъ, бывшій въ турецкомъ плёну и вернувшійся въ Россію, — какъ предполагаетъ комментаторъ, — трудно рёшить за недостаткомъ болёе опредёленныхъ указаній; трудно также заключить, чтобы это сочиненіе доказывало присутствіе извёстныхъ "литературныхъ вкусовъ" и потребностей въ томъ классё боярскихъ дётей, въ который комментаторъ относитъ автора описанія. Если судить по описанію, эти вкусы были очень элементарные: авторъ можетъ указать, и то нерёдко очень запутанно, только простые реальные факты; нёсколько сложной фразы онъ построить не можетъ.

Описаніе составлено чисто топографически: авторъ переходитъ отъ одного мёста въ другому, указываетъ разстоянія, дѣлаетъ замѣтки о мѣстности, характерѣ жителей военной крѣпости или слабости города, о степени способности жителей къ военному дѣлу и т. п. Словомъ, это родъ вратваго путеводителя, который не можетъ, конечно, равняться съ тогдашними европейскими описаніями Турціи, — но русское сочиненіе не лишено своей важности, какъ наблюденія очевидца, весьма положительныя и, повидимому, точныя.

Приводимъ для образчива нёсколько стровъ, --- не сохраняя впрочемъ его "фонетическаго" правописанія (безграмотства в безъ того довольно). Изъ описанія Іерусалима: "...Въ первыхъ початовъ письму (т.-е. описанію) съ святаго и избраннаго и благословеннаго града Іерусалима: вакъ онъ есть стоитъ, основанія его на горахъ святыхъ — любитъ Господь врата Сіоня паче всёхъ селеній Іаковлихъ; и взоръ видёнію града во окладё ствнъ черты его четвероугольной; стоятъ онъ во очертв своемъ такъ отъ западной страны по высокой ровной горв. А тойже ровной высокой горы въ южной странь, зря прямо въ долу тому великому, пришель конець горы той великой; аки холмь ровный, равенъ онъ съ тою великою горою. А той конецъ горы той тая-то есть туть стоить та названная гора святая Сіонь, а на ней туть, на главъ верьху, стоть внёуду града домъ полаты строение временъ старыхъ; мнится она двломъ ави строение церкви, а въ слухъ слышать отъ людей о томъ, что есть тутъ лежить опочивание Давыда царя... А врепостию стенами градъ Іерусалимъ твердъ и врёповъ стёнами онъ до взятья". Онъ отврыть однаво съ восточной стороны, отъ Елеонской горы, "и аще ли же вавъ сверху той горы Елеонскія наведеть пушки на весь градъ, внутрѣ всего жилья домовъ іерусалимскихъ, в можеть внутръ града всъ домы сбить до пошвы, и не можеть устоять... А жильцы въ немъ все люди аравійстів; а до войны онъ, огненнаго ружейнаго бою, худы, робливы и боязливы и не умѣють онѣ во удержаніе града удержать во осадномъ времени; только ихъ война-брани аравійскихъ людей въ полів на конъ копьемъ воевать... А во всемъ увздѣ іерусалимскомъ, во всѣхъ селахъ, людьми не многолюдно, а люди убядные всв аравитсти, а до войны-брани онъ худы" и т. д.

Такимъ же образомъ съ топографической, военной и частию этнографической стороны описаны "веливій градъ Египеть", "веливій Царьградъ" и пр., и нигдъ ни слова о святыняхъ христіанскихъ.

Совсѣмъ иного рода разсказъ другого плѣнника, Василія Полозова: это — почти настоящее паломническое хожденіе, изложенное въ челобитной царю Өедору Алексѣевичу. Служилъ Полозовъ въ Яблонномъ городѣ (въ Лубенскомъ полку въ Малороссія)

230

### василий полозовь.

съ бояриномъ и воеводою вн. Репнинымъ. На техъ службахъ онъ взять быль въ плёнъ врымсвими татарами, а черезъ полтора года, --- пишетъ онъ въ челобитной, --- "отданъ былъ въ подарки турецкому султану, и у турецкаго султана передъ самимъ ходилъ въ шатръ 12 лёть. И турскій султанъ, увидя, что я еще върую въ свою христіанскую въру, а не ихъ бусурманскую, и разгиввась на меня, холопа твоего, для того, что я не обусурманился, велёль меня, холопа твоего, казнить смертію, и оть той смертной казни упросилъ меня, холопа твоего, большій мурза, именемъ Ахметь, и вмёсто той смертной казни отдали меня, холопа твоего, на каторгу". На этой каторгъ онъ былъ девять лътъ и молнася Господу Богу, Пресвятой Богоматери, великому чудотворцу Николаю и всемъ московскимъ чудотворцамъ, и далъ заровъ нати во гробу Господню; и Божіею милостію ваторгу разбило бурей и его съ другимъ товарищемъ принесло на бревив, къ которому онъ былъ прикованъ, къ берегу, гдё-то въ Малой Азін. И оттуда онъ пошелъ въ Іерусалимъ и въ Египетъ: "А ходилъ я, холопъ твой, по турскому и въ турскомъ платьъ, чтобъ нигдѣ меня, холопа твоего, не задерживали и не разспрашивали ни по платью, ни по языку". Онъ отправился въ Іерусалных, и пересчитывая города, воторые онъ проходилъ, говорнтъ между прочимъ, что пришелъ въ городъ "Останной" (въроятно, Истаносъ), а "со Останнаго на Отданный" (въроятно, Адана): чрезвычайно характерно, что, проживши многіе годы въ Турціи в, конечно, привыкнувъ въ турецкому языку, онъ всетаки передблываеть имена на русскій ладь. Онъ пришель къ Назарету и горѣ Өаворской, гдѣ преобразился Христосъ, потомъ въ "Ополку", гдъ жилъ у греческаго попа, и греви увазали ему владевь, у котораго Христосъ бесбдовалъ съ самарянкой. Въ Іерусалимъ-, присталъ въ јерусалимскому пашъ (т.-е. у него остановился), свазался ему, что турченинъ, цареградсвой житель. А во Іерусалимѣ ходилъ въ церковь Воскресенія Христова, а туркамъ въ ту церковь ходить вольно, потому ключи той церкви держать у себя; и въ церкви молился Господу Богу въ тайнъ и приложился во гробу Господню. А отголъ ходилъ смотрити пупа земнаго. А пупъ земной отъ гроба Господня три сажени. Туть же и щель адова; а величиною та щель, какъ человъку можно бокомъ пролѣзть. А водилъ меня и указывалъ армянинъ". Затёмъ овъ смотрёлъ темницу Христа Голгосу, --- "и видёлъ, гдъ вровь Госсодня уканула на главу Адамову, и тутъ щель на полияди". "А во веливую субботу сходить огонь съ небеси во гробу Господню всякими разными цвътами, за два часа до ве-

чера. А которой камень наваленъ былъ на гробъ Господень, в у того камени сидять три патріарха: греческой, фраской, армянской. А оть того огня греческой патріархъ засвётняъ и по брадъ своей повель, а огнь брады его не ожегь"... Потомъ онъ ходиль къ Силуамской купели, къ Содому и Гомору, ко гробу Давидову, "а гробъ Давыдовъ отъ церкви Воскресенія Христова яко стрѣлить". "Кругомъ дому Давидова каменный городъ, а кругомъ города ровъ, черезъ ровъ мость, по мосту стоятъ пушви и цини, а христіанамъ въ тотъ домъ невходимо". Былъ онъ и въ Виелеемѣ и, что невозможно было для другихъ паломниковъ, "ходили въ турецкую мечеть, а та ихъ мечеть сдълана супротивъ того образца, кавъ сдѣлана и святая святыхъ. Среди той мечети стоить вамень на воздусь, кавъ человъку можно рукою достати; а на конецъ того камени стоитъ какъ человъчья глава, кругомъ рвшетка 20 сажень, а делаль ту решетку царь Давыдь. И туть, сказываютъ греки, что опочиваетъ царь Соломонъ", и т. д. Изъ Іерусалима онъ отправился въ Египетъ, гдѣ прожилъ полтора года; дорогой онъ видълъ "ровъ, въ воторомъ сидълъ Іосифъ отъ братія", а въ самомъ Египтъ "въ палату Іосифа Превраснаго ходилъ и у темницы былъ, а глубина той темницы 100 сажень". Онъ ходилъ также на Синайскую гору, гдъ опочиваеть Сава пустынникъ. "И оттолѣ ходилъ въ Ниневію градъ; а ныя онъ пусть, только въ немъ опочиваетъ Іона пророкъ. И во Іудейскомъ градѣ былъ, идѣ же опочиваетъ святый Іоаннъ Предтеча межь тремя пророви".

Изъ турской земли Полозовъ вернулся домой черезъ Малую Азію, Грузію, Персидскую землю: тамъ онъ нашелъ двухъ пословъ московскихъ и съ ними выъхалъ въ Астрахань.

Типъ паломническаго хожденія достигъ до XVIII столѣтія. Паломники 1704 года, іеромонахи Макарій и Селивестръ многое взяли цѣликомъ изъ Трифона Коробейникова. Путешественникъ 1701—1703 г., московскій священникъ и старообряденъ Лукьяновъ по всему характеру времени живѣе своихъ предшественниковъ, больше разсказываетъ своихъ впечатлѣній: книга его чрезвычайно оригинальна; по своей непосредственности онъ не уступитъ Гагарѣ; въ Петровское время, это — вполнѣ человѣкъ XVI—XVII вѣка и представитель старообрядства.

Итакъ литература паломничества тёснёйшимъ образомъ соприкасается со всѣмъ религіознымъ міровоззрѣніемъ древней Руси и съ его церковно-бытовой стороны, и со стороны дерковно-пароднаго преданія и апокрифической легенды.

# василий блрокий. новъйшия изучения.

Иное, болѣе сознательное и вритическое отношение въ изученію православнаго Востова принадлежить только позднайшему времени. Первымъ начинателемъ этого новаго изученія долженъ быть назвалъ знаменитый странствователь XVIII вѣва, Василій Барскій (1701-1747), но, главнымъ образомъ, эти изученія принадлежать XIX вёку. Тавовы были изслёдованія А. Н. Муравьева, который между прочимъ въ первый разъ указалъ многіе паломники въ старыхъ рукописяхъ. Собраніе "Путешествій руссвихъ людей" Сахарова было не малой заслугой для своего времени, хотя вообще его изданія были весьма мало критическія. Правильное взданіе и изслёдованіе старыхъ паломниковъ начато было и почти завершено въ трудахъ Палестинскаго Общества (основаннаго въ 1882). Съ другой стороны, историчесвое объяснение паломничества пріобрѣтаеть прочную почву въ расширяющемся все болёе изучении древней русской жизни, и въ частности отношеній древней Руси къ Востову. Таковы труды новъйшихъ историковъ церкви и историковъ древней литературы; таковы были подвижнические ученые труды епископа Порфирія в архимандрита Леонида, изслёдованія О. И. Успенскаго, И. И. Малышевскаго, Н. Каптерева; труды византинистовъ-археологовъ- Н. П. Кондакова, Н. В. Покровскаго; изысканія по древней и средневъковой исторіи и топографіи Святыхъ Мъсть, въ трудахъ В. Г. Васильевскаго, А. Олесницкаго и другихъ (центромъ такихъ изысканій слало теперь Палестинское Общество); наконецъ изысканія въ области древней русской легенды, труды Буслаева, Тихонравова, А. Н. Веселовскаго, И. Н. Жданова, А. И. Кирпичникова, С. О. Долгова, Хр. М. Лопарева и др. Въ, Палестинскомъ Сборникъ" нашелъ мъсто длинный рядъ старыхъ паломниковъ, и вмёстё съ тёмъ приводятся въ извёстность тѣ переводныя, обывновенно съ греческаго, описанія святыхъ мъстъ Цариграда, Авона, Іерусалима, Синая, которыя служатъ дополнениемъ или толкованиемъ въ нашей собственной паломинческой литературі: древніе византійскіе путеводители могли быть первымъ образцомъ и рувоводствомъ для нашихъ странниковъ...

Новъйшія изысканія въ этой области, — какъ въ нашей, такъ и въ европейской литературѣ, — разъясняютъ историческую почву, на которой совершалось древнее русское паломничество, судьбу святынь, возбуждавшихъ благочестивые восторги, основу и развитіе легендарныхъ сказаній, — какъ съ своей стороны наши древнія "хожденія", сохраняя свидѣтельство и воспоминаніе о народной старинѣ, доставляютъ перѣдко важный матеріалъ для

исторіи паломнивовъ и легенды, и для истолвованія народнопоэтическихъ мотивовъ и духовнаго стиха.

Въ XV въкъ мы встръчаемъ въ первый разъ путешествія совстять иного рода, далекія отъ паломническаго интереса. Таковы извъстное хожденіе Аванасія Никитина въ Индію и путешествіе нъсколькихъ духовныхъ лицъ на Флорентійскій соборъ.

Аванасій Нивитинъ былъ тверской купецъ. Въ Москву, къ великому князю Ивану Васильевичу прійхалъ посолъ владителя Шемахи; затимъ въ Шемаху отправленъ былъ русскій посолъ, н Никитинъ ришилъ вмисти съ нимъ отправиться въ Шемаху, взявши товара. Онъ съ товарищами снарядилъ два судна, получилъ пройзжую грамоту и поплылъ внизъ по Волги. Это было въ 1466 г. Онъ возвратился только черезъ шесть лить, но на обратномъ пути умеръ, ве дойзжая до Твери, въ Смоленски, въ 1472. Записки, веденныя имъ, сохранились, переданы были великокнижескому дьяку и попали въ литопись, куда занесены были подъ 1475 годомъ.

Не будемъ пересказывать этого путешествія, такъ какъ оно достаточно язвёстно. Никитинъ, очевидно, предпринялъ свое путетествіе по купеческому разсчету, надблоь хорошо сбыть свой товаръ на востовѣ и привести на Русь товара восточнаго. Надежды его не совстви осуществились. "Меня залгали, - говорить онъ, псы-бесермены, а сказывали много всего нашего товара; ано нать ничего на нашу землю, все товарь белой на бесерменскую землю, перецъ да краска-то и дешево; возатъ моремъ, пошлинъ много, а на мор'в разбойнивовъ много". Но разъ попавши на востовъ, онъ долго не могъ оттуда выбраться, завлеваемый, быть можеть, отчасти любопытствомъ, отчасти теми же вупеческими соображеніями, или останавливаемый трудностью далекаго возврата. Не совстив легво понять, вакъ онъ велъ свои дъла, потому что не разъ онъ бывалъ ограбленъ и однако могъ продолжать свои странствія. Первоначальная цёль, Шемаха, давно осталась позади: онъ прошелъ Персію и пронивъ въ Индію до самаго Цейлона, дивась невиданнымъ людямъ и обычаямъ; въ Индія онъ пробылъ почти три года. Разлученный съ родиной, онъ часто скорбълъ, что не могъ исполнять христіанскаго завона, не могъ соблюдать правильно христіансвихъ постовъ в праздниковъ; живя годами среди людей чужой въры, онъ, кажется, даже задаваль себв вопрось о томъ, гле можеть быть встивная вёра, и самыя записки оканчиваль мусульманской мо-

234

## путешествія. Абанасій нивитинь.

литвой, — и вообще въ свой разсказъ вставлялъ много отдѣльныхъ выраженій и фразъ на языкахъ персидскомъ, тюркскомъ и арабскомъ: это отчасти молитвы, отчасти такія вещи, которыя онъ затруднялся сказать по-русски.

Общее значение Никитина такъ опредълялъ Срезневский, который спеціально изучалъ его путешествіе въ сличеніи съ европейскими путетественниками того же времени, посвщавшими эти страны. "Какъ ни вратки записки, оставленныя Никитинымъ. все же и по нимъ можно судить о немъ, кавъ о замѣчательномъ русскомъ человъкъ XV въка. И въ нихъ онъ рисуется какъ православный христіанинъ, кавъ патріотъ, какъ человъкъ не только бывалый, но и начитанный, а вмёстё съ тёмъ и какъ любознательный наблюдатель, какъ путешественныкъ-писатель, по времени очень замёчательный, не хуже своихъ собратовъ торговцевъ XV въка. По времени, когда писаны, его записки принадлежать въ числу самыхъ важныхъ памятниковъ своего рода: разсказы Ди-Конти и отчеты Васко ди-Гама одни могуть быть поставлены вровень съ Хожденісмъ Никитина. Не ниже ихъ это Хождение ни по слогу, хотя и можеть онь намъ теперь казаться слишкомъ мало-литературнымъ, ни по простодушію и отрывочности замёчаній, ни по довёрчивости въ разсвазамъ туземцевъ, заставлявшей его иногда повторять и невъроятное. А что умно-разнообразна была наблюдательность Никитина, въ этомъ, кажется, нельзя сомвъваться. И въ этомъ отношения Нивитинъ не ниже, если не выше его современнивовъ". Но сколько бы мы ви цёнили это произведение Аванасія Никитина, его историко-литературное значение ослается тёснымъ и аневдотическимъ: оно было только дёломъ его личной предпріимчивости и какъ оно не было вызвано въ нашей письменности ничемъ предшествующимъ, такъ и потомъ не оставило никакого следа. Трудъ остался одиновимъ, и это увазываетъ вмёстё съ тёмъ на положеніе древней Руси въ дъль просвъщенія: путешествія и изсльдованія западныя быля постоянными и прочными завоеваніями цѣлой науви, морское путешествіе Васко ди-Гама было географическимъ отврытіемъ, которому предшествовали и за которымъ слёдовали другія отврытія, положившія основаніе нов'яйшему землевѣдѣнію, - не говоря о томъ, что эти отврытія были веливымъ фактомъ в въ полнтическо-культурной исторіи Запада. Путешествіе Аванасія Никитина осталось фактомъ одинокимъ и безилоднымъ. У насъ только долго спустя узнали о самомъ отврытия Америки, и долго не могли уразумъть значение этого отврытия.

Нѣсколько раньше появляются первыя путешествія на евро-

пейскій западь. Разсказы объ этомъ связаны съ потздкой митрополнта Исидора на Флорентинскій соборъ въ 1437 году в првнадлежать двумъ его спутникамъ: суздальскому јеромонаху Снмеону в суздальскому епископу Авраамію. Не касаясь извістной исторія объ участія Исидора въ делахъ собора, ниевшаго целью возсоединение церквей или, другими словами, признание главевства папы (въ чему Исидоръ былъ уже заранъе готовъ), ин воснемся только тѣхъ впечатлёній, какія произвело путешествіе въ Европу на его спутниковъ. Это были, безъ сомивния, вполнъ руссвіе люди, притомъ лица духовныя, впередъ застрахованныя противъ латинства (у большинства оно не считалось даже хрястіанствомъ); и темъ не менее эти духовныя лица были поражены той культурой, которая встрётная ихъ при первомъ вступленін на европейскую почву. Это было при великомъ князъ Василія Васильевичь, незадолго передь твиь, какъ его сынь Иванъ Василь-вичъ впервые сталъ нѣсколько сознательно заботаться о томъ, чтобы ввести на Русь европейскія художества, призывая вностранцевъ: путешествія суздальскихъ духовныхъ лицъ представляли уже полное признание этого западно-авропейскаго художества. Іеромонахъ Симеонъ, сказавши въ началѣ о поводѣ своего путешествія, по обычаю прямо начинаеть маршруть съ отдёльныхъ впечатлёній отъ видённаго и, вакъ всегда, съ указаніемъ числа версть или миль; весь разсказъ о путешествін ниветь видъ короткихъ путевыхъ отметовъ отъ города до города, не связанныхъ потомъ ни въ какое обобщение. Старыя путешествія бывали вообще очень медленны. Путники двивулись изъ Москвы на Тверь, на Торжобъ, Волочекъ, а оттуда водою въ Новгородъ <sup>1</sup>), изъ Новгорода повхали въ Псвовъ ("а оть Новгорода до Пскова 200 версть"). За торжественными встрвчами и остановками путешествіе, продлилось такъ, вытлавъ изъ Москвы на Рождество Богородицы (8-го сентября), аутешественники были во Псковъ только въ декабръ, на память отца Николы. Изъ Искова повхали наконецъ "въ нъмцы". Въ первомъ пъмецкомъ городъ Юрьевъ, потомъ въ Рягъ, интропочила встрачали весьма торжественно: А этихъ намцевъ еще господствовалъ безраздѣльный католицизмъ, цѣль путешествія была конечно извѣстна, и этимъ объясняются пышныя встрѣчи русскому митрополиту и его спутникамъ. Но уже въ Ригѣ рус-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "А отъ Москвы до Твери двъсти верстъ, безъ двадцати, а отъ Твери 10 Торжка 60 верстъ. А отъ Волочка пошолъ (митрополить) ръкою Мстою, въ лодытъ, къ Великому Новгороду, а кони пошли берегомъ. А отъ Волочка тхалъ ръкою ло Новгорода 800 верстъ" и т. д.

свіе были поражены тёмъ, что вогда на встрёчу митрополнту вышло латанское духовенство и "врыжъ (латинскій кресть) изнесоша противу его, почести его ради", то Исидоръ, забывъ влятву, данную великому князю неизмённо сохранить православіе. не уклонился отъ этого крыжа; совсёмъ напротивъ, "прежъ бо возрѣ, и поклонися, и притече, любезно цѣлова и знаменася въ врыжъ латинский; а по сихъ принде ко св. крестамъ православнымъ. Послёдовавше-жъ, и провожаще и чтяше врыжъ латинскій. и вде съ нимъ до востела, сирвчь до церкви ихъ, а о святымъ врестѣхъ православіе небрежаще, ни провожаще". Спутники ужаснулись, что митрополить уже теперь, "не дошедь Рима, таковая богоотступная двяше", --- но должно было довести путь до конца. Въ Ригу прібхали 4 февраля и оттуда отправились дальше моремъ только въ началѣ мая на Любекъ; замедленіе произошло оттого, что долго тянулись переговоры о пробадѣ сухемъ путемъ черезъ Самогитію, но это оказалось невозможно.

Первый нѣмецкій городъ, Юрьевъ, вѣроятно не очень замысловатый, поразилъ однако нашихъ путешественниковъ. "Градъ же бѣ Юрьевъ великъ и каменнъ, нёсть такихъ у насъ: палаты же въ немъ созданы вельми чудны, намъ же, не видящимъ таковыхъ, дивящеся"... "Горы жъ бяше у нихъ велики, и поля, и садове врасны. Церкви христіанскія бѣ у нихъ двѣ: св. Никола и св. Юрій, христіанъ же мало"<sup>1</sup>). Но впереди ихъ ждалъ "славный городъ Любевъ"; и онъ дъйствительно поразилъ ихъ своимъ великолёпіемъ: "Видёхомъ градъ вельми чуденъ, и поля бяху горы велики, и садове красны, и палаты вельми чудны, съ И позлащенными верхами: и монастыри въ немъ вельми чудны и сильны; и товара въ немъ много всяваго; а воды приведены въ него, и текуть по всёмь улидамь, по трубамь, а иныя изъ столповъ, и студены и сладки"... Въ церквахъ они были изумлены богатствомъ священныхъ сосудовъ и множествомъ мощей. Ихъ зазвали въ одинъ монастырь, и здёсь они поражены были несчетнымъ множествомъ священныхъ сосудовъ, дорогихъ ризъ, "съ ваменіемъ драгимъ и жемчугомъ, и прошвы; а шитье пъсть яко нате, но инаво". Но всего больше удивило ихъ слёдующее: "И увид Бхомъ ту мудрость недоумённу и несказанну: яко жива стоитъ Пречистая, и Спаса держить на руцё младенечнымъ образомъ; се бо яко зазвѣнитъ колокольчикъ, и слетаетъ ангелъ съ верху и сносить вѣнецъ въ рукахъ, и положитъ на Пречистую, и пойлетъ звъзда яко по небу, и на звъзду зряху, идуть волсви три,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. православныхъ. Такимъ образомъ латинянъ онъ не называлъ, и не считалъ христіанами.

а передъ ними человѣкъ съ мечемъ, а за нимъ человѣкъ съ дарами. И внесота дары Христу: злато, ливанъ и смирну, и пріидоша къ Христу и Богородицѣ. и поклонишась. И Христост, обратяся, благословя ихъ, хотяще руками взяти дары, яко дитя, играя у Богородицы на рукахъ: они же поклонивши и отдавши; а ангелъ же возлетитъ горѣ, и вѣнецъ взя". Показали имъ и библіотеку: "и видѣхомъ болѣе тысячи книгъ. и всякаго добра неизреченнаго, и всякія хитрости и палаты чудны вельмы".

Изъ Любева повхали въ Люнебергъ, который опять удивилъ ихъ, особливо своими фонтанами и водопроводами. Дальше градъ Брауншвейгъ; и "той бо градъ величествомъ выше всёхъ тёхъ градовъ прежнихъ, и палаты въ немъ видъти вельми чудны состроены". Изъ Брауншвейга они попали въ градъ Амбергь, который "величествомъ подобенъ Любеку есть, и по всему тому граду по улицамъ мраморныя палаты". Затъмъ градъ Лейбисъ, и градъ Ерфуртъ: "великъ и чуденъ, богатъ имѣніемъ многимъ и хитрымъ рукодёліемъ преумноженъ, в таковаго товара и хитраго рукодблія ни въ коемъ градб преждеписанномъ не видѣхомъ". Затѣмъ былъ городъ Бамбергъ: "великъ же и чуденъ"; а въ одномъ поприщѣ отъ Бамберга нашли они "градъ зовомый Понтъ, а ръка подъ нимъ зовется именемъ Тискъ, и того ради зовется градъ той именемъ Понтискъ. И той убо градъ бывшаго при распяти Цилата: въ томъ во градѣ отчина его и рождение, и потому граду зовется Понтийский Пилать". Далће, они попали въ градъ Нирибергъ: "вельми великъ и крфпокъ, и людей въ немъ много и товара, и палаты въ немъ двланы бѣлымъ каменемъ великимъ, чудны и хитры, такъ же н рѣки приведены во гралу тому, а иныя воды во столпы приведены хитръе всъхъ преждевременныхъ градовъ, и сказати о семъ убо не можно и не домысленно". Затемъ они прітхали въ городъ во имя Августа царя, который основалъ царь Юстиніанъ на славной рікь Дунав, — "и того ради зовется градь той Августь, а по-нѣмецки Аугсбургь, и величествомъ превзыде всёхъ преждеписанныхъ градовъ, в палаты въ немъ в воды, и иное строеніе вельми чудны", и т. д. Наконецъ, черезъ Тирольскія горы, удивившія ихъ твиъ, что на этихъ горахъ съ ихъ сотворенія лежатъ снѣга, и "облави въ полъ ихъ ходять", они попали во фряжскую землю, т.-е. въ Италію. Удивели ихъ и итальянскіе города-Феррара, Флоренція, Венеція. Въ Ферраръ, на папинъ дворъ "возведенъ былъ столпъ ваменнъ высовъ и веливъ, надъ торгомъ, и на томъ столит устроены часы, колоколъ великъ, и коли ударить, на весь градъ слышати. И у

日本語などの言語

того столба отведено врыльцо и двои двери; и коли приспретъ часъ ударятя въ волоколъ, и выдетъ изъ столба на крыльцо Ангелъ, простъ видъти, яко живъ, и потрубитъ въ трубу, и входить другими дверцами въ столбъ; а людямъ всёмъ видящимъ, слышати мочно гласъ его". Еще удивительние Флоренція: "градъ Флоренція великъ вельми, и таковаго не обрѣтохомъ въ преждеписанныхъ градъхъ. Божницы въ немъ вельми врасны в велецы, и палаты тё устроевы бёлымъ каменіемъ, вельми высоки и хитры... И есть во градѣ томъ божница устроена велика, камень мраморъ бълъ, да чернъ; и у божницы той устроенъ столпъ и колокольница, тако жъ бѣлый камень мраморъ, и хитрости ей недоумвваеть умъ нашъ. И ходихомъ во столпъ той вверхъ по лёстницё и сочтохомъ ступени - четыреста и пятьдесять". Кромѣ удивительныхъ храмовъ во Флоренціи остановила ихъ вниманіе веливая лечебница и богадёльня, между прочимъ и для пришельцевъ странныхъ иныхъ земель. Въ Венецін поразила ихъ церковь св. Марка (здёсь, кромё св. Марка, "мощей святыхъ много, иманы изъ Царяграда") и богатство города; "а градъ той великъ вельми, и палаты въ немъ чудныя, а иныя позлащены, к товара въ немъ всякаго много, занеже ворабли проходять изъ иныхъ земель: отъ Герусалима, отъ Царяграда. отъ Азова, отъ турецкія земли, отъ срацинъ, отъ нѣмецъ". Приведенные примъры достаточно указывають, какъ поражало нашихъ путниковъ виденное въ Европе. Въ сравнения съ простымъ домашнимъ бытомъ все было чудно, несказанно и недоумѣнно; каждый новый большой городъ превосходиль "преждеписанные грады"...

Другой спутникъ Исидора, Авраамій, оставилъ любопытное описаніе одной удивительной вещи, какую онъ видёлъ во Флоренціи. "Въ Фряжской вемлё, въ градё Флорензё, нёкій человёкъ хитръ, родомъ фрязинъ, устрои дёло хитро и чудно", а именно устроилъ по всему образу и подобію схожденіе съ небесъ архангела Гавріила въ Назаретъ къ Дёвь Маріи благовъстить зачатіе единороднаго Сына и Слова Божія. Устроено это было въ одномъ монастырё, въ немалой церкви во имя Пресвятыя Богородицы. Словомъ, Авраамій суздальскій видёлъ въ этомъ монастырё представленіе мистерія Благовёщенія, которое онъ старался изложить обстоятельно. Мистерія произвела на русскаго зрителя сильное впечатлёніе. Иное въ этомъ зрёлищѣ было "чудно и радостно и отнюдь несказанно"; другое было "дивное и страшное видёніе". Въ концѣ разсказа авторъ опять повторяеть: "Се же чудное то видёніе и хитрое дёланіе видёхомъ во градъ, зовомомъ Флорензъ; еле можахомъ своимъ малоуміемъ вмъстити, написахомъ противо тому видънію, яко же видъхомъ; иного же не мощно исписати, зане причудно есть отнюдь и несвазанно".

Историки литературы заносять въ разрядъ путешествій такія произведенія, какъ описаніе пути въ Китай Ивана Петрова а Бурнаша Елычева въ XVI столътін; какъ разсказъ "О ходу въ персидское царство" московскаго гостя Өедота Котова при царь Михаиль; путешествіе въ Кизай Байкова при царь Алексъв (можно было бы присоединить путешествіе въ Китай Николая Спаварія и т. п.), но всё эти произведенія совсёмъ не имёли литературныхъ цёлей: это были маршруты, составленные по оффиціальному порученію, иногда съ замътвами о видънныхъ странахъ и людяхъ. Любознательность начинала однако проявляться, и въ старыхъ сборникахъ, за неямениемъ другихъ сведеній о чужихъ земляхъ, помещались даже копін статейныхъ списковъ, то-есть оффиціальныхъ отчетовъ руссвихъ пословъ. Сами послы, увлеваясь тёмъ же любопытствомъ, часто весьма простодушнымъ, записывали и то, что прямо не относилось въ ихъ дёловымъ обязанностямъ, напримёръ, описывали театръ, -или, можеть быть, они думали, что и эти описанія должны найти мъсто въ дъловомъ отчетъ.

Хожденіе Познякова только недавно въ первой разъ обратило на себя вниманіе изслёдователей стараго нашего паломничества.

— Въ первый разъ оно было издано И. Е. Забѣлинымъ: Посланіе царя Ивана Васильевича къ александрійскому патріарху Іоакиму съ купцомъ Василіемъ Позняковымъ и хожденіе бупца Познякова въ Іерусалимъ и по инымъ Святымъ мѣстамъ 1558 года. Въ Чтеніяхъ москов. Общ. исторіи и древностей, 1884, кн. І, и отдѣльно (по списку XVII вѣка изъ библіотеки этого Общества).

— Второе изданіе сдѣлано Палестинскимъ Обществомъ: Хожденіе купца Василія Познякова по Святымъ мѣстамъ Востока, подъ ред. Х. М. Лопарева. Спб. 1887. Палестинскій Сборникъ, вып. 18. Здѣсь употреблено шесть списковъ.

— По поводу легендъ о патріархѣ Іоакимѣ (о спорѣ христіанъ съ іудеями) см. у Веселовскаго: Замѣтки по литературѣ и народной словесности, въ Запискахъ Академіи Наукъ, т. XLV, 1883.

Новыя изслёдованія о Коробейников вачаты г. Забёлиных при изданіи Хожденія Цознякова. Затёмъ изданы были:

— Второе хожденіе Трифона Коробейникова. Съ предисловіенъ С. О. Долгова, въ Чтеніяхъ моск. Общ. исторіи и древн. 1887, кн. І.

Digitized by Google

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

— Хожденіе Трифона Коробейникова, подъ редакціею Хр. М. Лопарева. Палестинскій Сборникъ, вып. 27. Спб. 1888. Здѣсь насчитано болѣе двухсотъ списковъ Хожденія Коробейникова, изъ которыхъ большинство были приняты въ соображеніе при изданіи.

— М. В. Рубцовъ. Къ вопросу о Хождении Трифона Коробейникова въ Св. Землю въ 1582 году, въ Журн. мин. просв. 1901, апрѣль, стр. 359—388.

Первое изданіе Гагары сдёлано было Сахаровымъ (по двумъ рукописямъ). Сказанія русскаго народа, т. П. Спб. 1849.

— Временникъ моск. Общ. исторіи и древностей, 1851, кн. Х, стр. 14—23: Іерусалимское хожденіе, сообщ. І. М. (особый варіантъ).

— Житіе и хожденіе въ Іерусалимъ и Египетъ казанца Василія Яковлева Гагары 1634—1637 гг. Подъ редакцією С. О. Долгова (Палестинскій сборникъ, вып. 33, 1891).

— По поводу легенды, занесенной въ путешествіе Гагары (Слово о кузнецѣ, иже молитвою сотвори воздвигнутися горѣ и поврещися въ Нилъ рѣку), см. у Веселовскаго. Замѣтки по литературѣ и народной словесности, въ Запискахъ Акад. наукъ, т. XLV. Спб. 1883, о преніяхъ христіанъ съ іудеями.

- С. А. Бѣлокуровъ, въ жизнеописаніи Арсенія Суханова, Чтенія моск. Общ. ист. и др. 1891, вн. І, стр. 267.

Путешествіе Іоны издано было не разъ:

— Путешествіе къ Святымъ мѣстамъ, совершенное въ XVII столѣтіи іеродіакономъ Троицкой Лавры (изд. Коркунова). М. 1836.

— Сказанія Сахарова, т. П. Сахаровъ говорить, что печаталь путешествіе Іопы по собственной рукописи, находящейся въ его библіотекѣ, почти во всемъ сходной съ текстомъ Коркунова, но она "имѣетъ окончаніе, котораго недостаетъ въ двухъ спискахъ, бывшихъ у Коркунова". Архим. Леонидъ съ увѣренностью говорилъ, что это окончаніе сочинено самимъ Сахаровымъ, а г. Долговъ полагалъ, что все изданіе Сахарова есть перепечатка Коркунова, потому что повторяетъ его случайныя особенности и типографскія ошибки.

— Архим. Леонидъ: Іерусалимъ, Палестина и Авонъ по русскимъ паломникамъ XIV—XVII въковъ. Въ Чтеніяхъ, 1871.

— Хожденіе въ Іерусалимъ и Царьградъ чернаго дьякона Троице-Сергіева монастыря, Іоны, по прозвищу Маленькаго, 1648—1652, издаваемое впервые по полному списку. Спб. 1882, изд. Общества люб. др. письменности.

— Повѣсть и сказаніе о похожденіи въ Іерусалимъ и Царьградъ Троицкаго Сергіева монастыря чернаго дьякона Іоны по реклому (должно быть: порекломъ) Маленькаго, 1649—1652 гг., подъ редакціею С. О. Долгова. Палестинскій Сборникъ, вып, 42, 1895.

— Два небольшихъ сказанія: путевая замътка о Царьградъ и пу-

HCT. P. JHT. T. II.

#### ГЛАВА VI.

тевая замѣтка о Египтѣ, изданы въ книгѣ В. Малинина, "Старець Елеазарова монастыря Филовей и его посланія". Кіевъ, 1901, въ приложеніяхъ, стр. 69—70.

- В. Д. Смирновъ. Турецкія легенды о святой Софіи и другихъ византійскихъ древностяхъ. Саб., 1898, — любоцытны сопоставленія съ древними русскими паломниками, хотя не безъ ошибокъ о послёднихъ. См. замётка въ Вёстн. Евр. 1898, іюнь.

— Два изданія "Проскинитарія" Арсенія Суханова сдѣланы были въ послѣднее время Н. И. Ивановскимъ, одно въ приложеніяхъ къ "Правосл. Собесѣднику". Казань, 1880; другое въ "Правосл. Палестинскомъ Сборникѣ", т. VII, вып. З. Спб. 1889,—оба не вполнѣ удовлетворительны.—Указанія сочиненій о Сухановѣ см. далѣе, въ библіографическихъ примѣчаніяхъ главы VII-й.

— Слово о нёвоемъ старцѣ. Вновь найденный памятникъ русской паломнической литературы XVII вѣка, Хр. М. Допарева, въ Сборникѣ II отдѣленія Акад. т. LI. Спб. 1890, стр. 1—53; самый памятникъ занимаетъ едва три страницы.

— Описаніе Турецкой имперія, составленное русскимъ, бывшимъ въ илѣну у туровъ въ XVII въвъ. Изданіе Импер. Правосл. Палестинскаго Общества подъ редавціею П. А. Сырку. (Православный Палестинскій сборникъ, вып. 30. Спб. 1890). Рукопись передана здѣсь со всею точностью. Обширный указатель превратился въ цѣлый историко-географическій словарь, гдѣ собрано множество топографическихъ свѣдѣній о разныхъ мѣстностяхъ Турціи изъ старыхъ и новѣйшихъ описаній и путешествій.

— Челобитная Полозова издана была по рукописи Григоровича въ Русскомъ Архивѣ 1865, и повторена съ варіантами изъ другого списка при "Описаніи Турецкой Имперіи", стр. 45—50.

Цутешествіе въ Св. Землю старообрядца, московскаго священника, Іоанна Лукьянова. Въ царствованіе Петра Великаго. М. 1862, 1864 (изъ "Русскаго Архива", т. І).

Это путешествіе встрѣчается въ рукописяхъ также съ имененъ старца Леонтія, и любопытное разъясненіе этого лица, хотя отчасти предположительное, сдѣлано М. И. Лилеевымъ ("Къ вопросу объ авторѣ "Путешествія во Св. Землю" 1701—1703 гг., московскомъ священникѣ Іоаннѣ Лукьяновѣ или старцѣ Леонтіи", въ Чтеніяхъ въ историч. Общ. Нестора лѣтописца, кн. IX. Кіевъ, 1895, отд. II, стр. 25-41). Пересмотрѣвъ различные списки путешествія, собравъ свѣдѣнія литературныя, авторъ, во-мервыхъ, указалъ, что путешествіе отвосится не къ 1710-1711 годамъ, какъ положено въ изданіи г. Бартенева, а къ 1701—1703, а во-вторыхъ, что "московскій священникъ Іоаянъ Лукьяновъ и старецъ Леонтій, паломинкъ-авторъ преинтереснѣйшихъ путевыхъ записокъ, одно и то же лицо, хотя, очевидно, и носившее эти имена въ разное время своей жизни"; а старецъ Леонтій былъ потомъ дѣятельнымъ вѣтковскимъ проповѣдникомъ раскола.

見時とさい

12.11

Į

Xv ...

, ,

と言語

Старецъ Леонтій именно любопытенъ, какъ старообрядческій завершитель русскаго паломничества.

"Какъ авторъ паломническихъ путевыхъ записокъ. — говоритъ г. Лилеевъ, --- старообрядецъ по духу и направлению, всё познания котораго ограничивались лишь знакомствомъ съ церковнымъ уставомъ и практическимъ изученіемъ обрядовой стороны богослуженія, священникъ Лукьяновъ, или что тоже, старецъ Леонтій, подобно Арсенію Суханову и другимъ, весьма несочувственно относится къ грекамъ и, въ особевности, въ греческому духовенству, и является строгимъ судьей и обличителемъ послёдняго. По общему своему тону его обличенія напоминають собой грамотки извёстнаго протопопа Аввакума... Подобно Арсенію Суханову, Аввакуму и другимъ раскольническимъ писателямъ XVII в., и Лукьяновъ, или Леонтій, возводитъ случайныя или невърныя по обстоятельствамъ времени отступленія грековъ отъ буквы устава на степень еретичества... "Греки, – нишетъ онъ, – непостоянны, обманчивы, только, милые, христіане называются, а и следу благочестін нётъ. Да и откуда имъ благочестія взять? Грекамъ книги печатаются въ Венеціи, такъ они по нимъ и ноютъ, а Венеція папежская, а папа-главный врагъ христіанской въры... Всв нравы у грекъ и поступки внѣшніе и духовные-все басурманскіе; а что прежніе ихъ бывали христіанскіе, тамъ у нихъ отнюдь и слёду нётъ".

"Цутевыя записки старца Леонтія, въ паломническомъ отдёлё нашей литературы, пополняють тоть значительный пробёль, который естественно образовался въ немъ... между путешествіемъ ко св. мёстамъ Арсенія Суханова въ половинѣ XVII-го вѣка и странствованіемъ пѣшехода Василія Григорьевича Барскаго, 1723—1747 гг.".

Наконецъ, по заключеніямъ г. Лилеева, этотъ старецъ Леонтій былъ ревностнымъ дъятелемъ раскола на Въткъ, въ Волоколамскихъ и Брынскихъ лъсахъ, и его имя не разъ поминается въ исторіи раскола и въ раскольничьихъ дълахъ первыхъ десятилётій XVIII въка.

Къ этому раскольничьему отдёлу паломничества относится, наконецъ, странное "Путешествіе инока Михаила во св. мъста", изданное А. С. Павловымъ въ "Лётописяхъ" Тихонравова (т. V. М. 1863, стр. 103—104), а раньше П. И. Мельниковымъ, въ статьт: "Расвольнические архиереи" (Р. Въстн. 1863, № 4, стр. 624), гдъ оно носить другое имя автора и такое заглавіе: "Путешественникь, сирвчь маршруть въ Опоньское царство, писанъ дъйствительнымъ самовидцемъ инокомъ, Маркомъ Топозерской обители, бывшемъ въ Опоньскомъ царствъ". Инокъ желаетъ указать особыя святыя мъста. "гдъ святые отеческіе монастыри, патріархи, митрополиты, по Христову словеси: се азъ съ вами есмь до скончании въка"... "Тамо Антихристъ не можеть быть и не будеть". Пусть въ эти святыя мёста отъ Москвы на Казань, Тюмень, Барнаулъ, Красноярскъ, черезъ Китайскую землю, въ Японское царство, въ губѣ окіяна-моря: это — миеическое Бѣловодье, легенды о которомъ связаны были въ расколѣ съ исканіями убъжищъ отъ преследования и отъ Антихриста.

— Ср. вообще о народномъ паломничествъ у Д. А. Ровинскаго: "Народное богомолье", Р. Народн. Карт. V, стр. 297 и д.

Объ Аванасіи Никитинь:

— Карамзинъ, который впервые отврыяъ записки Никитина, Ист. госуд. Росс., т. VI, конецъ VII-й главы и прим. 629.

— Срезневскій, Хоженіе за три моря Аванасія Никитина, въ 1466—1472 гг. Спб. 1857 (изъ Учен. Записокъ II Отд. Акад. Н., кн. II). Къ изданію текста прибавленъ обзоръ древнихъ русскихъ свёдёній объ азіатскомъ Востокъ, сравненіе показаній Никитина съ иноземными путешественниками и комментарій. Мусульманская молитва переведена была А. К. Казембекомъ при текстъ хоженія въ Собр. Лѣтоп. VI, стр. 357—358; о другихъ толкованіяхъ къ Никитину, у Срезневскаго.

— Путешествіе Симеона Суздальца, у Сахарова. Путешествія русскихъ людей.

— Разсказъ Авраамія изданъ былъ Новиковымъ въ "Др. Росс. Вивліовикъ", изд. 2-е. М. 1791, стр. 178—185, но съ большими неисправностями.

— Новое изданіе Авраамія по списку XVI віка, а у Андрея Попова: Историко-литературный обзоръ древне-русскихъ полемическихъ сочиненій противъ латинянъ (XI — XV в.). М. 1875, приложеніе, стр. 399—406. Разсказъ о мистеріи Вознесенія, у Тихонравова, въ Вістникѣ Общ. древне-русскаго искусства. М. 1874—1876. Изслѣдованіе ея, въ сличеніи съ итальянскими источниками у Веселовскаго: Italienische Mysterien in einem russischen Reisebericht des XV Jahrh. Brief an H. Prof. d'Ancona, въ Russische Revue, 1876. т. Х, стр. 425 и д. Ср. Морозова, Исторія р. театра. Спб. 1889, стр. 24 и д.

— А. С. Павловъ, Критические опыты по истории древней грекорусской полемики противъ латинянъ. Спб. 1878. Здёсь къ объясненіямъ Андрея Попова прибавлены новыя важныя замѣчанія о странствіяхъ Симеона и Авраамія.

— Делекторскій, Критико-библіографическій обзоръ древне-русскихъ сказаній о Флорентійской уніи, въ Журн. мин. просв. 1895, іюль.

— В. Малининъ. Старецъ Елеазарова монастыря Филосей и его посланія. Кіевъ, 1901. См. въ отдѣлѣ VII, о флорентійской унін, стр. 443—467; въ примѣчаніяхъ, стр. 52—73, библіографическія указанія и сличеніе текстовъ путешествій и лѣтописныхъ извѣстій о Флорентійской унін; въ приложеніяхъ, стр. 75—127, изданы: сказаніе неизвѣстнаго суздальца о Флор. соборѣ; лѣтописное сказаніе о томъ же соборѣ; путевая замѣтка о Римѣ; сказаніе Симеона суздальца; "Исидоровъ соборъ и хоженіе его"; повѣсть Симеона суздальца о 8-мъ (Флорентійскомъ) соборѣ.

Къ путешествіямъ, пословъ примыкаютъ нѣкоторые памятники историческаго и легендарнаго содержанія. Упомянемъ здѣсь разсказъ о Лореттскомъ домѣ или храмѣ Богородицы, перенесенномъ по преданію изъ Назарета, — разсказъ, вывезенный изъ Италіи послами велкнязя Василья Ивановича въ 1528 году: "Повѣсть о храмѣ св. Богородицы, въ немъ же родися отъ Іоакима и Анны". Въ посольствѣ Еремѣя Трусова былъ въ товарищахъ, безъ сомнѣнія въ качествѣ переводчика, упомянутый раньше Дмитрій Герасимовъ, или "Митя

#### БИБЛІОГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

Малой, толмачъ латынской", какъ называетъ его лётопись (Никон., Спб. 1789, VI, стр. 232): ему вёроятно и принадлежитъ составление сказания. Оно представляетъ довольно точный пересказъ легенды, весьма извёстной въ итальянскихъ источникахъ. Сказание издано, съ подробнымъ комментариемъ, А. И. Кирпичниковымъ: "Русское сказание о Лоретской Богоматери", въ Чтенияхъ моск. Общ. ист. и древн. 1896, кн. Ш, стр. 1—18; самый памятникъ занимаетъ три страницы.

Статейные списки русскихъ пословъ и иныхъ исполнителей посольскихъ дѣлъ въ старину нерѣдко ходили по рукамъ въ спискахъ, какъ любопытныя свѣдѣнія о чужихъ земляхъ, и встрѣчаются потому въ старыхъ сборникахъ. Изданіе въ первый разъ предпринято было Новиковымъ въ "Др. Росс. Вивліоеикѣ", а въ новѣйшее время въ "Памятникахъ дипломатическихъ сношеній древней Россіи съ державами иностранными" (изданіе II Отд. Собств. Е. И. В. канцеляріи. Девять томовъ. Спб. 1851—1868) и другихъ изданіяхъ. Многія подробности въ "Исторіи" Соловьева; особое обозрѣніе въ книгѣ Брикнера: Die Europäisierung Russlands. Gotha 1880, гл. Х; его же Beiträge zur Kulturgeschichte Russlands. Leipz. 1887: Pingaud, Les Français en Russie et les Russes en Erance. Paris, 1886, и др. Разсказы статейныхъ сиисковъ о западномъ театрѣ отмѣчены у Морозова, стр. 28-30.

Старинная манера статейныхъ списковъ продолжается въ описаніяхъ путешествій Петровскаго времени, и только позднѣе появляется стиль настоящаго путешествія.

# ГЛАВА VII.

#### **ИСПРАВЛЕН**ІЕ ВНИГЪ И НАЧАЛО РАСВОЛА.

Обрядовое благочестіе; книжное невъжество.—Сознаніе необходимости исправленія книгь: Максимъ Грекъ; Стоглавъ; судьба троицкаго игумена Діонисія; витимательство вселенскихъ патріарховъ.—Печатаніе церковныхъ книгь.—Патріархъ Іосифъ: Кириллова книга и Книга о въръ.—Визовъ кіевскихъ ученыхъ. Путешествіе на Востокъ Арсенія Суханова: Пренін съ греками; Проскинитарій.

Путешествіе на Востокъ Арсенія Суханова: Прекія съ греками; Проскинитарій. Патріархъ Никонъ.—Стоякновеніе съ приверженцами старины.—Суровыя мъри натріарха и ожесточеніе старовъровъ.—Положеніе царя Алексъ́я Михайловича.— Протопопъ Аввакумъ.—Библіографическія примѣчанія.

Вопросъ объ исправленіи церковныхъ книгъ, такъ много занимавшій русскихъ людей XVI—XVII вѣка, относится къ исторіи церкви, какъ возникновеніе и судьба раскола; но оба факта принадлежатъ и исторіи литературы. Во-первыхъ, исторія исправленія книгъ доставляетъ множество характерныхъ свидѣтельствъ о состояніи стараго русскаго просвѣщенія, т.-е. литературнаго достоянія и средствъ дѣятельности; во-вторыхъ, съ нимъ связанъ цѣлый рядъ сочиненій, хотя почти исключительно занятыхъ церковными вопросами, но нерѣдко раскрывающихъ живую картину нравовъ и вѣка.

Церковно-историческіе факты мы должны предположить извъстными и остановимся лишь на нъсколькихъ явленіяхъ тогдашней письменности, гдъ заключаются данныя для опредъленія тогдашняго міровозврѣнія, какъ въ народныхъ массахъ, по крайней мѣрѣ грамотныхъ массахъ, такъ и въ наиболѣе просвѣщенномъ кругу. "Итоги" московской старины, о которыхъ мы выше говорили, уже заключали въ себѣ основу, на которой развивалось міровозврѣніе XVII вѣка; или, собственно говоря, не развивалось, потому что все свое достоинство оно полагало не въ вакомъ-либо развити, а напротивъ, въ неподвижномъ храненів старины, въ доведеніи ся преданій до послѣдняго предѣла. Дъй-

ような たいのない ないの ないの かん

## национальное и церковное самомнъние.

ствительно, XVII вѣкъ, въ лицѣ настоящихъ хранителей этого преданія, именно гордился его неизмѣнностью, отвергалъ все новое, что въ какомъ-либо отношеніи отъ него удалялось и ему противорѣчило, жилъ въ той старинѣ, какая была доступна его знанію и воспоминанію—въ старинѣ Геннадія и Іосифа Волоцкаго, Стоглава и Домостроя; и если уже въ XVI вѣкѣ неподвижность религіозная, бытовая, образовательная становилась идеаломъ, то теперь этотъ идеалъ считался самымъ существомъ національной жизни, условіемъ ея церковнаго превосходства и даже политическаго могущества.

Въ XVI въкъ образовались сполна отличительныя свойства этой старины: безграничное національное самомийніе и . упорное храненіе преданія, при нязменномъ уровнѣ просвѣщенія, который отразялся наконець крайнимъ, почте всключительнымъ господствомъ обрядоваго суевърія. Чрезвычайныя потрясенія, испытанныя русскою жизнью въ концъ XVI и началъ XVII въка. ни въ чемъ не измънили ся основного теченія. Смутное время повело, повидимому, въ полному разстройству государственнаго порядка; но возможность цёлаго ряда самазванцевъ указывала, что для народа была авторитетомъ только царская власть: самая неясная тёнь мнимой царственности способна была собирать приверженцевъ; по окончавия смуть царская власть возродилась во всемъ своемъ старомъ объемъ. Даже болве: необычайно выросъ и другой авторитетъ, который шелъ нераздбльно и рядомъ съ царской властью --- авторитетъ церковный, когда съ конца XVI въва основано было московское патріаршество. Мы видёли ранве, что русскіе люди давно уже возъимбля недовбріе къ восточнымъ патріархіямъ, особливо вонстантинопольской: флорентинская унія, за которую схватилась-было падающая Византія и которую ръшительно отвергли въ Москвъ, была первымъ свидътельствомъ о слабости православія на Востокв и осталась надолго обвиненіемъ противъ вонстантинопольской патріархіи. Взятіе Константинополя турками утвердило русскихъ людей въ этомъ мвёнія: Москва дёйствительно оставалась единственнымъ свободнымъ православнымъ царствомъ, и къ ней вскоръ стали обращаться за милостыней самые крупные восточные јерархи и представители знаменитейшихъ обителей, жалуясь на притеснения отъ невърныхъ, -- выведено было заключение, что подъ игомъ невърныхъ не могла сохраниться и чистота самой въры. Ісрархическая зависимость русской церкви оть Константинополя прекратилась уже давно; теперь полная автономія русской церкви была установлена основаниемъ патріархін въ самой Москвѣ: здѣсь

247

являлся свой собственный авторитеть той силы, какую представляли ибкогда патріархи вселенскіе. Русское царство становилось наконець третьимъ Римомъ.

Гордость церковная была удовлетворена: русскій патріархъ быль единственный свободный церковный властитель во всемь православномъ мірѣ; натеріальное покровительство, которое оказывала Москва угнетеннымъ восточнымъ церквамъ, только усиливало эту гордость, потому что в сами представителя последнехъ, приходя въ Москву за милостыней, возвеличивали не только царское могущество, но и московское благочестие. Рядомъ съ этимъ возростала до крайнихъ предбловъ давняя черта русскихъ религіозныхъ понятій — крайняя религіозная нетернимость. Съ первыхъ въковъ русской церкви эта нетерпимость воспитывалась. византійскими наставнивами въ видахъ устранить всявую возможность сближенія руссвой цервви съ Западомъ и возможность вліянія католицизма; наставленія встрётили благодарную почву, -съ древивникъ временъ и до последней минуты въ русской письменности неизмённо повторялись обличенія "латчны", воторая уже съ XI вёка считалась не только еретической, но прямо "поганой". Упадовъ просвъщенія, все большее распространение слёпой вёры въ обрядъ, если можно, еще увеличили эту вражду въ латинству, а виёстё во всёмъ не строго православнымъ исповеданіямъ. Руссвіе люди считали себя единственными представителями истиннаго христіанства, и это съ своей стороны возстановляло ихъ противъ всего латинсваго, въ концъ вонцовъ и противъ всяваго знапія, которое могло бы придти изъ этого источника. Указанія на западную науку, на достовнство нёкоторыхъ западныхъ монашескихъ учрежденій послужиля однимъ изъ тяжкихъ укоровъ противъ Максима Грека.

Удовлетворена была и національно-политичесвая гордость. Со временъ Ивана III Москва одерживала цёлый рядъ политическихъ успёховъ. Она окончательно объединила удёлы и русскій народъ сталъ единымъ великимъ народомъ; великокняжество стало царствомъ. Старые враги уничтожены были въ двухъ главныхъ своихъ гнёздахъ, и нёвогда страшные татарскіе цари, князья, мурзы стали покорными подданными и служилыми людьми московскаго царя. Москва стремилась возвратить русскія земли, которыя, въ составё Литовскаго княжества, все больше подпадали польской власти и латинству; но въ особенности ся владычество расширялось на востокъ, гдё покровительства ся искали христіанскія племена Кавкава. Это громадное распространеніе

герриторіи, — хотя на востовѣ оно обнимало земли только мало населенныя и полудикія, — наполняло русскихъ людей высокимъ представленіемъ о могуществѣ московскаго царства и при тѣсномъ горизонтѣ свѣдѣній все больше утверждало ихъ въ національномъ высокомнѣніи и исключительности.

При этихъ условіяхъ внутренняя жизнь повидимому могла. быть установлена окончательно на тёхъ началахъ, которыя выработались въ половинъ XVI въка, ко временамъ Стоглава и Домостроя. Уже въ то время можно было однако замътить, что въ руссвой жизни оказывались крупные недостатки, которымъ не могли помочь эти какъ будто прочно установленныя начала. Шировое развитие государства все больше приближало русскую политическую жизнь въ западному сосбдству, порождало новыя потребности, заставляло нуждаться въ знаніяхъ и искусствахъ, для которыхъ въ самой русской жизни не было никакой почвы,и за ними волей-неволей приходилось обращаться къ твмъ самымъ иноземцамъ, которые издавна были ославлены погаными. Это исканіе иноземной помощи явно начинается въ XV въкъ, все больше усиливается въ теченіе XVI в XVII стольтій, вогда ваконецъ должно было быть признано и узаконено оффиціально, когда въ самой Москвъ была населена иноземцами цълая Нъмецкая слобода, когда иноземцы становились командирами въ московскомъ войскв. Необходимость чужой помощи и именно чужой науки была, наконець, почувствована и въ другой области, въ области самыхъ драгоценныхъ представлений народа - его религіозныхъ върованій.

Кавъ ни были руссвіе люди глубово уб'вждены въ своемъ цервовномъ превосходствѣ надъ всѣми другими народами, не исключая самихъ гревовъ, отъ воторыхъ было получено врещеніе и вся церковная письменность; какъ ни сіяло руссвое благочестіе, — мы виділи еще съ конца XV віка печальное сознаніе самихъ передовыхъ людей московской іерархіи въ врайнихъ недостатвахъ религіозной жизни: въ народной массъ рядомъ съ ученіями церкви и съ христіанскимъ обрядомъ сохранялись "еллинсвіе" обычая и превратное суевѣріе, а у служителей цервви крайнее невъжество мъшало, наконецъ, самому исполнению цервовнаго служения; въ довершение всего, явились злыя ереси, воторыя, наченая отъ стригольнивовъ вонца XIV въва, тянулись почти непрерывно до половины XVI столётія,-приводя въ негодование и навонець въ ожесточение благочестивыхъ ревнителей, для воторых появление ереси въ благочестивомъ царствъ оставалось совершенно непонятнымъ; но ереси могли быть истреб-

лены — казнями, заточеніями, страхомъ; по крайней мірі онь сталя бояться проявлять свое существование. Но всегда оставалось налицо другое бидствіе церковной жизни-господство темнаго суевърія и порча внигъ невъжественными писцами. Послъ архіепископа Геннадія въ концѣ XV вѣка, на эти недостатки цервовной жизни обратиль внимание въ полованъ XVI въва пълий соборъ руссвихъ іерарховъ, — онъ осуждалъ, обличалъ, грознаъ казнями, но м'вры его остались безплодны. Въ сущности самый соборъ стоялъ на томъ же уровнѣ преданія и не принялъ единственной мёры, которая могла когда-нибудь помочь этимъ недостаткамъ-не поваботныся объ основанія правильной школы; онъ оффиціально установиль фавть, но этоть фавть и позднёе продолжаль существовать въ томъ же самомъ видъ, только еще усиливаясь, такъ что потребовалъ наконецъ новыхъ усиленныхъ заботь. Стоглавый соборь указаль на необходимость исправления церковныхъ внигъ, но не умвлъ объяснить, вавъ этого достигнуть: онъ повелѣвалъ списывать книги "съ добрыхъ переводовъ", приказываль за этемь смотрёть протопопамь "еливо ихъ сила", запрещалъ продавать неисправныя вниги; но, во-первыхъ, немыслимо было услёднть за переписываніемъ внигъ, а главное, некому было разыскать и определить настоящие добрые переводы". Для устраненія неправильнаго списыванія внигъ, въ Москвѣ была, наконецъ, основана типографія, какъ спеціальное цервовно-государственное учреждение: единственнымъ его д'влонъ должно было быть издание церковныхъ внигъ. Но и это простое абло показалось въ старой Москвё сомнительнымъ и вловреднымъ; первая типографія была разрушена фанатической толпой. Въ вонцё вонцовъ печатаніе внигъ установилось, и вдёсь начались новыя заботы.

Въ прежнее время ошибка въ книгѣ могла считаться частной единичной ошибкой; теперь, когда книга выходила изъ церковно-государственнаго печатнаго двора, подъ надзоромъ церковной власти, текстъ книги получалъ высшее утвержденіе; — по это утвержденіе получала и каждая ошибка въ этомъ текстѣ. Очевидно, надо было обратить вниманіе на установленіе тексть, поручить дёло опытнымъ людямъ, которые могли бы выбрать "добрые переводы" и исправно ихъ напечатать. Опытныхъ людей думали найти въ наличномъ составѣ тогдашняго духовенства, изъ него и ввяты были "справщиви" печатнаго двора, т.-е. по нынѣшнему редакторы изданій; но при указанномъ положеніщ вещей установить правильный текстъ было дѣло очень трудное, щ во всякомъ случаѣ непосильное для тогдашнихъ справщиковъ. Въ

250

### неовходимость исправления внигъ.

самомъ двяв, вакой тевстъ надо было считать "добрымъ переводомъ" и подожить въ основание издания? Едва можно было найти двѣ рувописи совершенно сходныя, не представлявшія болѣе или менве значительныхъ варіантовъ; большинство было преисполнено этими варіантами, т -е. ошибвами на той или другой сторонф. Рукописи древнія, менфе подвергавшіяся порчь, представляли забытыя особенности правописанія и языва, и тавже могли быть несвободны отъ ошибовъ. Кавой вритерій должно было принять для выбора "добраго перевода"? Естественно было бы предиоложить, что основаниемъ для выбора должно было послужить сличение руссвихъ рукописей съ ихъ гречесвими оригиналами; но и въ этой мысли пришли не вдругъ (мы увидимъ дальше, что потребовалось около ста лёть, чнобы убёдиться въ этой мысли), темъ более, что не легво, а иногда и невозможно было найти человъка, вполнъ владъвшаго и гречесвимъ и славянскимъ изыкомъ. Наконецъ, еслибы такой человъвъ нашелся и предпринялъ исправление текста – не только по греческимъ рукописямъ, но хотя бы по здравому сличенію рукописей славян-скихъ---онъ полвергался большой опасности: исправленія были безусловно необходимы, но вногда онъ могле коснуться какоголибо ошибочнаго чтенія, къ которому уже привыкли, которое въ силу давности стало считаться необходимой принадлежностью въ текств писанія или богослужебной вниги, даже догнатомъ". Действительно, такъ это впослёдствій и бывало. Крайнее убожество внаній (при которомъ, напр., знаніе къмъ-либо "грамматикін", вакъ р'вдвость, даже заносилось въ лётопись) приводило вменно въ тому преувеличению внёшности, которое заставляло, наконець, дорожить въ вниге не смысломъ, а буквой. Въ XV въкъ льтописець счель нужнымь записать, что "философы" спорили о томъ, вавъ пѣть: "Господи цовилуй"; тогда же поднять былъ внаменитый вопросъ о сугубой аллилуін, воторая была принята Стоглавымъ соборомъ, а потомъ причинила не мало хлопотъ въ ХУП столѣтін; въ первой половинѣ ХУ вѣка одного изъ сотрудниковъ Максима Грева "объялъ ужасъ", когда тотъ при исправления книги велёль зачеркнуть двё или три строки неточнаго перевода-несчастный невъжда писецъ не ръшился уничтожить, по его мивнію, "великій догмать", и донесь; нісколько ошибокъ въ переводахъ Максима Грека (объяснявшаго, что онъ еще недостаточно владёль тогда славянскимъ языкомъ) послужили въ обвинению его въ ереси и въ несколькимъ десятвамъ летъ заточенія... Положеніе вещей не измѣнилось и къ половинѣ XVII

вѣка; быть можетъ, оно еще обострилось, потому что прибавилось еще сто лѣтъ невѣжества и вѣры въ букву.

Читатель найдеть у историковь церкви подробности о ходь этого исправленія книгь, которое, начавшись впервые при Максимѣ Грекѣ, заняло церковную власть въ особенности послѣ Стоглаваго собора, велось во второй половинѣ XVI-го и въ теченіе XVII вѣка, сопровождалось великими треволненіями и даже настоящими бѣдствіями для его исполнителей, и завершилось, наконецъ, необычайнымъ и характернымъ явленіемъ: удаленіемъ отъ господствующей церкви цѣлой огромной части русскаго народа, желавшей хранить старыя преданія, — или расколомъ.

Исторія исправленія внигь представляеть не мало фавтовь в смёшныхъ-по невёжеству исправителей, и прискорбныхъ, когда болёе разумные справщики навлекали на себя суровыя гоненія по певѣжеству судей. Такова была, напримъръ, печальная исторія тронцваго игумена Діонисія, которому въ началѣ царствованія Михаила Өедоровича поручено было исправленіе внигь виёстё съ другими старцами того же монастыря, Арсеніемъ Глухимъ и Антоніемъ Крыловымъ, и священникомъ Иваномъ Насідкой. Арсеній в Антоній знали по-гречески, и въ исправленію одной изъ внигъ, Требника, привлечено было до двадцати списковъ, въ томъ числъ пять греческихъ. При пересмотръ было найдено и исправлено много оппибовъ, и черезъ полтора года работы справщиви представили свой трудъ митрополиту врутицвому Іонь, управлявшему церковью въ между- патріаршество. Это былъ человъкъ недальняго образованія, нетвердаго характера, не расположенный къ исправителямъ, потому что дѣло было поручено Діонисію безъ совѣта съ митрополитомъ; въ тому же противъ Діонисія было московское духовенство, недовольное твиз, что исправление поручено было не кому-либо изъ его среды; противъ него были и сами монахи монастыря, раздраженные ревностью Діонисія въ исполненіи монастырсваго устава. Кончилось тёмъ, что Діоннсій съ его сотруднивами были предави суду на соборѣ изъ мосвовскаго духовенства (въ 1618). Исправленія найдены были неправильными в еретическими. Между прочимъ, въ водосвятной модитев ("освяти воду сію Духонъ Твоимъ святымъ") исправители выбросили неправильно прибавленное слово: "н огнемъ"; сдълаля исправления въ молитвахъ. гдѣ упоминалось о святой Троицѣ. На исправителей взведены были по всему этому тяжвія обвиненія: о Діонвсін и его сотрудникахъ говорили, что они "имя св. Троицы марають и Дула святого не исповедують, яко огнь есть". Раздраженный п виств

 $\mathbf{252}$ 

## судьба троицкаго игумена діонисія.

невъжественный соборъ, не слушая объясненій Діонясія, сурово осудиль его. Діонисій быль отлучень оть церкви, заключень въ Новоспасский монастырь, гдъ его томили въ дыму, били, морили голодомъ, заставляли власть по тысячё повлоновъ въ день; въ праздники его водили въ митрополиту на смиреніе въ цёпяхъ и рубищё, и вогда митрополить после обедни сидёль съ властями за столомъ, Діонисія держали на дворъ среди ругательствъ и побоевъ черни, сбъгавшейся смотръть на еретика, который хотълъ выводить огонь изъ міра, — гнусное зрѣлище, рисующее нравы и бездонное невѣжество времени. Арсеній Глухой заключенъ былъ въ цёпяхъ на Кирилловскомъ подворьё; Иванъ Насёдка, "лукавая лисица", по отзыву Арсенія, избъжаль осужденія, въроятно сваливъ вину на другихъ, хотя также былъ отлученъ оть церкви и оть священнослужения. Потребовалось потомъ вмёшательство вселенскихъ патріарховъ, чтобы подтвердить сдёланное Діонисіемъ исправленіе безсмыслицы въ водосвятной молитвѣ. Въ 1619, находился въ Москвъ ісрусалимскій патріархъ Өсофанъ, прябывшій за милостынею и вскор' участвовавшій въ поставленія возвратывшагося тогда изъ польскаго плёна Филарета патріархомъ. Услышавъ въ Москвѣ толки о недавнемъ дълѣ, повидимому еще до прибытія Филарета, Өсофанъ говорилъ царю о невинности справщивовъ: по врайней мъръ Діонисій былъ освобожденъ изъ заключенія еще до прибытія Филарета и участвоваль въ его встрвчв вивств со своимъ судьей, митрополитомъ Іоною. Когда Филареть сдълался патріархомъ, Өсофанъ посовътоваль.ему пересмотръть дело объ осужденныхъ справщикахъ. Въроятно Өсофанъ быль слишкомъ возмущенъ этимъ дёломъ и настоятельно говорилъ о немъ, потому что уже черезъ недблю послѣ поставленія Филарета оба патріарха велёли митрополиту Іонё представить дёло Діонисія на соборъ, по уже не изъ одного московскаго духовенства, но всёхъ русскихъ іерарховъ съ другими духовными лицами, въ присутствій обоихъ патріарховъ и самого царя. Діонисій стояль на отв'ять больше восьми часовь и опровергь всь возраженія своихъ обвинителей, которые были посрамлены вмёсть съ врутицкимъ митрополитомъ. Самъ царь прославлялъ Діонисія; патріархъ и весь освященный соборъ привътствовали невиннаго страдальца; онъ съ честію и со многими дарами отпущенъ былъ въ Лавру, гдъ вскоръ имълъ радость принимать своего заступника, патріарха Өсофана. Діонисій сдёлаль ему торжественную встричу; патріархъ совершилъ литургію въ троицкомъ собори, присутствоваль за братскою трапезой, со слезами радости видель обитель, потерпившую столько биль въ Смутное время и спа-

253

сенную Божіей милостію, и пожелаль видіть всіхъ инововь, воторые съ оружіемъ въ рукахъ защищали тогда обитель, цёловалъ и благословилъ ихъ. "Передъ отъбадомъ изъ лавры, помолившись у мощей преп. Сергія, Өсофанъ снялъ съ себя влобувъ, положиль его у ногъ веливаго чудотворца, потомъ поцёлова в и съ молитвою возложилъ на голову архимандрита Діонисія, завѣщавъ, чтобы какъ Діонисій, такъ и преемники его носили этотъ клобукъ на благословение отъ јерусалемскаго патріарха, а братіи повелёль записать объ этомъ на память будущимъ родамъ "1). Арсеній Глухой быль не только освобождень изъ своего заточенія, но сдёланъ справщикомъ, и много лёть потрудился потомъ на цечатномъ дворѣ. Патріархъ Филаретъ не рѣшился, однако, исключить изъ внигъ прибавленной безсмыслицы до полученія отвёта отъ другихъ вселенскихъ патріарховъ; только на поляхъ дёлалось замѣчаніе: "быти сему глаголанію до патріаршего указу", пока, наконецъ, получены были уже въ 1625 году грамоты патріарховъ александрійскаго и јерусалимсваго, и гречесвіе списви водосвятной молитвы. Патріархи осудили эту прибавку, подробно объяснили ся нелёпость, выразивъ недоумёвіе, "вако отъ древняго ли обычая, или отъ неуковъ и неписменныхъ мужей и не искусныхъ, множицею книги любодъйствующихъ, удержася и случися сей прилогъ". Тогда только патріархъ Филаретъ велёлъ вычервнуть изъ требнивовъ эту прибавву съ тёмъ, чтобы впредь она никогда не читалась въ молитвѣ на Богоявленіе.

Уровъ былъ данъ: доморощенныя толкованія, на основанія которыхъ дѣлались соборныя опредѣленія, — какъ тѣ, которыя обрушились на Діонисія, — оказались негодными; очевидно, дѣло исправленія надо было вести осторожнѣе; — но уровъ все-таки послужилъ мало, потому что уровень познаній у московскихъ протопоповъ остался тотъ же самый. Никакой правильной школы все еще не было. Арсеній Глухой, не стерпѣвъ обвиненій, взведенныхъ на него вмѣстѣ съ Діонисіемъ, писалъ въ негодованія боярину Салтыкову и любимцу митрополита Іоны, протопону Ивану Лукьянову, о невѣжествѣ честныхъ протоиоповъ и самихъ властей, которые ничего не понимаютъ въ книгахъ, воторые не знаютъ "ни православія, ни кривославія, божественныя писанія но чернилу проходятъ, разума же въ нихъ не нулится свѣдѣть… Есть иные и таковы, которые на насъ ересь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О судьбѣ Діонисія см. Макарія: "Исторія русской церкви", т. Х—ХІ; такъ же о книжной полемикѣ за и противь прибавки "и огнемъ". Въ трудѣ митр. Макврія приводится вообще множество указаній изъ матеріала рукописнаго; въ исторія исправленія книгь, въ посл'яднихъ томахъ сочиненія, приводится также много св'лѣній, впервые взятихъ изъ архивныхъ документовъ.

#### недостатви внижнаго исправления.

взвели, а сами едва и азбуку внають, а что восемь частей слова разумѣть, роды, числа, времена и лица, званія и залоги, то имъ и на разумъ не вскаживало, священная философія и въ рукахъ не бывала". Но такъ бывало и послъ, хотя церковная власть старалась действовать въ исправлении книгъ осмотрительне прежняго. Въ 1633, пришлось исправить еще одну оплошность прежняго времени: патріархъ Филаретъ приказалъ отобрать изъ всёхъ церквей и монастырей Россія церковный Уставъ, напечатанный въ 1610 году и бывшій въ употребленіи при самомъ Филарств; всв экземпляры Устава патріархъ велёлъ прислать въ Москву для сожженія, на томъ основаніи, что "тв Уставы печаталь ворь, бражникь, троицкаго Сергіева монастыря крылошанинъ, чернецъ Логинъ, безъ благословенія святьйшаго Ермогена, патріарха московсваго и всея Русіи, и всего священнаго собора, и многія въ тёхъ Уставёхъ статьи напечатаны не по апостольскому и не по отеческому преданію, своимъ самовольствомъ", --- но нъсволько экземпляровъ этого Устава уцълъло и въ предисловіи въ внигѣ прямо сказано, что она была благо-словлена и "свидѣтельствована" патріархомъ Ермогеномъ.

При патріархѣ Іоасафѣ (1634-1640), преемникѣ Филарета, несмотря на вратвость его правленія, напечатано было церковныхъ книгъ гораздо больше, чёмъ при его предшественникъ, въ особенности потому, что большое число книгь только перепечатывалось съ изданій временъ Филарета и онв вновь не пересматривались; отчасти расширились и средства типографіи, такъ что вытесто семи становъ, вавіе были при Филаретт въ 1620, при Іоасафѣ было уже двѣнадцать. Иногда, впрочемъ, въ новыхъ изданіяхъ измёнялись или исключались нёкоторыя статьи, находившіяся въ изданіяхъ прежнихъ: такъ, между прочимъ, въ Филаретовскомъ Требникъ 1623 года помъщенъ особый чинъ погребенію священническому"; въ изданіи 1639 года этоть чинъ отменень, такъ какъ будто бы составленъ былъ "отъ сретика Еремея, попа болгарскаго" (его все еще помнили!), который былъ зяѣсь ни при чемъ. Изъ лицъ, трудившихся за это время надъ печатаніень внигь, особенно известень Василій Өедоровь Бурпевъ, подьячій патріаршаго двора, обывновенно ставившій свое имя на своихъ изданіяхъ. На книгахъ отмѣчалось, что онѣ печатались по повелёнію царя Миханла Өедоровича и благословению патріарха Іоасафа, но нигдъ не указано, чтобы онъ были \_свидѣтельствованы" патріархомъ. По смерти Іоасафа, до поставленія Іосифа, забота о печатаній внигь выразилась тёмъ, что въ 1641 году для выбора новыхъ справщиковъ были вы-

255

требованы изъ всѣхъ русскихъ монастырей въ Москву "старци добрые и черные попы и дъявоны, житіемъ воздержательны и врѣпкожительны и грамотѣ горазди"; но по давнему обычаю "гораздымъ грамотѣ" считался всявій начетчикъ въ родѣ тѣхъ, которые искажали книги въ прежнее время.

Въ 1642, патріархомъ поставленъ былъ Іосифъ. Это былъ послѣдній патріархъ, котораго признавали потомъ приверженцы "старой вѣры" или "древляго благочестія": по ихъ убѣжденію, эта вѣра и благочестіе кончились въ русскомъ царствѣ съ патріархомъ Іосифомъ, и въ послѣдующія времена сохранились только въ средѣ людей "старой вѣры".

Исторія раскола, начавшагося съ этой поры, исполнена недоразумёніями съ обёнхъ сторонъ. Повднейшему старообрядчеству казалось и еще кажется, что истинная вёра и правильный об-рядъ нарушены только Никономъ, а до него хранились нерушимо въ старыхъ книгахъ и въ старомъ церковномъ ченъ; между тёмъ исторія церковныхъ книгъ и чина указываетъ и до Никона цёлый рядъ перемёнъ, а также и неправильностей, для исправленія которыхъ требовалось вибшательство самихъ вселенсвяхъ патріарховъ. Наконъ въ сущности продолжалъ дело, начатое гораздо раньше, только поняль его въ извёстныхъ отно**шеніяхъ** нѣсколько шире и правильнѣе... Съ другой стороны преслѣдованіе, обрушившееся на приверженцевъ старой вѣры, было своего рода недоразумивніеми: они, въ объемив ихъ понятій, были искренно убъждены, что охраняють старую въру и во многихъ случаяхъ они въ самомъ дёлё охраняли тё ея формы. къ вавных руссвое благочестие привывало въ течение несколькихъ въвовъ. Въ объемъ своихъ понятій старовъры были правы, вогда въ подтверждение своихъ мийний и обрядовъ могли ссылаться на древнія вниги, на соборныя постановленія, какъ постановленія самого Стоглава, на легенды, въ свое время не опровергаемыя или даже принятыя оффиціально церковною властію, на въковую практику церковнаго чина; наконецъ, когда въ джкъ въка ссылались на множество почитаемыхъ церковью святыхъ, которые спасались и увѣнчались святостію по старымъ внигамъ и по старому обряду, -- ихъ доказательства бывали совсёмъ похожи ва тѣ, какія приводились нёкогда московскими ревнителями противъ Максима Грева. Никто въ свое время не помышляль просвётить эту массу болёе здравымь разуменіемь правственнаго содержанія вёры; все, напротивъ, клонилось въ тому. чтобы утвердить народную массу въ чисто обрядовомъ благочестін, внушить ей слепую веру въ букву и даже пріучить въ

### недостатки внижнаго исправления.

превратному толкованію этой буквы, къ смѣшенію внѣшняго, не всегда неизмѣннаго, обряда съ догматомъ, хотя бы изъ-за этого терялась, наконецъ, самая сущность христіанскаго ученія, нравственное совершенствованіе и любовь къ ближнему. Насъ поражаетъ мракъ, въ которомъ бродили приверженцы старой вѣры въ моментъ разрыва, необузданный фанатизмъ, узкое пониманіе и догмата и церковнаго чина, — но не приготовляли ли именно къ этому мраку старые ревнители благочестія, какъ Іосифъ Волоцкій и его ученики, какъ судьи Максима Грека, или, еще незадолго передъ тѣмъ, судьи троицкаго архимандрита Діонисія, или, наконецъ, какъ иногда самъ Никонъ?..

Патріархъ Іосифъ въ дёлё исправленія внигъ продолжалъ въ сущности пріемы своихъ предшественниковъ. Какъ скажемъ далже, онъ, по выяснившимся наконецъ потребностямъ дёла, а частию возбуждаемый Никономъ (тогда митрополитомъ новгородскимъ), находилъ нужнымъ расширить исправлевіе книгъ при посредствѣ новыхъ источниковъ, которые обезпечивали бы ихъ правильность. Здёсь были первые начатки того труда, который привелъ наконецъ въ правильной постановит дъла; но въ то же время сказались и слёды прежняго порядка вещей... "Главнымъ дбломъ во дни патріарха Іосифа, ---читаемъ у историва церкви, -по воторому патріаршествованіе его досель остается памятнымъ въ нашей церкви, было печатаніе книгъ. Оно совершалось и теперь точно такъ же, какъ при прежнихъ патріархахъ, на основании однихъ славянскихъ списковъ, бевъ сличения съ греческими; только теперь число неисправностей и погратностей въ книгахъ, по малограмотности или небрежности справщиковъ, гораздо болѣе увеличилось, а что всего важнѣе -- теперь преимущественно внесены въ печатныя вниги тъ роковыя мнёнія и погрешности, которыя всворе сделались основами и отличительными върованіями русскаго раскола"<sup>1</sup>).

Замѣтимъ вообще, что вниги, выходившія изъ московскаго печатнаго двора, съ самаго его основанія и до этихъ поръ, были исвлючительно вниги богослужебнаго и церковно-учительнаго содержанія: почти ничего другого древняя русская типографія не знала. Исключеніе составляли двѣ, три вниги учебнаго харавтера: азбука, напечатанная Бурцевымъ; учебная псалтирь и часословъ, долго служившій учебную службу въ старомъ русскомъ воспитаніи, и по которому учился еще Митрофанушка Фонъ-Вивина; въ 1648 году вышла первая славянская грамма-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія русской церкви, XI, стр. 118 и далёс. вст. р. лит. т. п.

тика, которая въ предисловіи указывалась, какъ "первая отъ седмихъ наукъ свободныхъ, въ научение православнымъ, паче же дътемъ сущимъ, ею же и въ прочимъ, аще вто восхощетъ, яко дверію, благолѣпотнѣ и безтруднѣ, возшествіе сотворитъ" (перепечатка Смотрицкаго). Все остальное были: книги священнаго писанія, толкованія къ нимъ, книги богослужебныя, писанія отцовъ церкви, сочиненія полемическія (особенно противъ латинянъ, а также "люторовъ" и "калвиновъ"), житія святыхъ и службы имъ и т. п. Вообще книги, печатанныя при патріархѣ Іосифь, отчасти сходны съ изданіями временъ патріарховъ Іова, Филарета, Іоасафа, но частію различаются отъ нихъ, и, напр., въ служебникъ Іосифовскаго изданія введены нъкоторыя подробности, которыхъ въ прежнихъ служебникахъ нѣтъ. Теперь, какъ и прежде, вниги печатались по благословенію патріарха и только Служебникъ 1651 года изданъ по благословению всего освященнаго собора.

Кромѣ повторенія прежнихъ изданій, при Іосифѣ напечатано было нъсколько новыхъ сочиненій и между прочимъ два сборника, воторые впослёдствія пріобрёли большой почеть въ расколё. Однимъ изъ нихъ была такъ называемая "Кириллова внига", 1644, которую, какъ сказано въ послѣсловін, царь Миханлъ Өедоровичъ велблъ "отъ св. писаній учинити на еретики и на раскольниви нашея православныя христіанскія вёры, на римляны и латыни, на лютори же и калвини... и пустити ю во всю свою русскую вемлю всякому православному христіанину, хотящему ез прочитати, и божественные догматы въдъти, и та еретическая уста заграждати". Кирилловой она названа по первой ен статье подъ заглавіемъ: "Книга иже во святыхъ отца нашего Кирнала, архіепископа іерусалимскаго, на осмый вѣкъ". Эта "книга" представляеть собственно одно изъ словъ Кирилла јерусалимскаго, во не въ подлинномъ видъ, а въ распространени и толкование Стефана Зизанія. Напечатанное въ этомъ видѣ на польскомъ и западно-русскомъ языкъ въ Вильнъ, 1596, слово Кирилла перепечатано въ Москвѣ въ славяно-русскомъ изложенін, и здѣсь в толкованіяхъ Зизанія доказывалось, что кончина міра и второе пришествіе должны произойти въ восьмомъ въвъ 1), который уже насталь, и что Антихристь пришель уже на землю и парствуеть въ лицѣ римскаго папы. Затѣмъ въ сборникѣ помѣщено еще много статей, заимствованныхъ изъ разныхъ вингъ печатныхъ в рукописныхъ противъ еретиковъ и раскольниковъ, изъ сочинени

 $\mathbf{258}$ 



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. въ восьмомъ тисячелътіи отъ сотворенія міра.

# "КИРИЛЛОВА КНИГА" И "КНИГА О ВЪРБ".

московскихъ, а также віевскихъ в западно-русскихъ (по тогдашнему "явтовскихъ"), напр., изъ Захарія Копыстенскаго и изъ острожскихъ изданій. Другой сборнивъ есть "Книга о въръ", 1648, гдв опять собраны извлеченія изъ западно-русскихъ сочиненій, направленныхъ противъ всякихъ иновърцевъ и особенно противъ латинянъ и упіатовъ. Книга составлена была игуменомъ кіевскаго Михайловскаго монастыря Насананломъ и по просьбъ царскаго духовника, протопопа Стефана Вонифатьева, была прислана ниъ въ Москву, гдъ также переложена была на славянорусский языкъ. "Тавимъ образомъ оказывается, что двѣ весьма важныя вниги, напечатанныя въ Москвѣ при патріархѣ Іосифѣ и доселё наиболёе уважаемыя нашими раскольниками. Книга Кириллова и Книга о въръ, не суть произведенія московскія, а составленныя почти исключительно изъ сочиненій западно-русской церкви"<sup>1</sup>). Фактъ любопытенъ тёмъ, что тогдашняя Москва лля важныхъ трудовъ, какими считались объ бниги, не могла воспользоваться познаніями своихъ гораздыхъ протопоповъ и должна была обращаться къ Кіеву и западной Россіи, къ которымъ уже патріархъ Филаретъ сталъ относиться съ большимъ недовърјемъ, опасаясь, чтобы черезъ нихъ не пришли какія-нибудь латинскія заблужденія. Было опять недоразумёніемъ и со стороны старообрядчества особое почтение въ этимъ внигамъ, такъ какъ въ своей врайней исключительности, считая только свою старую вёру истинной, старообрядцы заподоврѣвали православіе самихъ грековъ, а также Малой и Западной Россіи,между твиъ въ объихъ этихъ книгахъ они пользовались не старымъ московскимъ, а именно западно-русскимъ трудомъ.

Однимъ изъ главныхъ дъятелей при печатании внигъ во времена Іосифа былъ влючарь Успенскаго собора Иванъ, потомъ въ монашествъ іеромонахъ Іосифъ, Насъдва, протопопъ черниговскаго собора Миханлъ Роговъ, составитель "Кирилловой книги", далбе одинъ архимандритъ, протопопъ, старцы и три светсвихъ лица; но несправедливо мненіе, повторяемое до сихъ иоръ<sup>2</sup>), будто бы въ числѣ справщиковъ во времена патріарха Іосифа были позднёйшіе расколоучители: протопопъ Аввакумъ, Никита Пустосвять и др. Имена всёхъ справщивовъ извёстны по сохранившимся документамъ печатнаго двора, и эти лица тамъ не упоминаются, хотя, при посредствѣ вліятельнаго царсваго духовнива, возможно было восвенное и частное вмёша-

Макарій, XI, стр. 124.
 <sup>2</sup>) См. напр., Мякотина "Протопопъ Аввакумъ", стр. 42: "съ прійздомъ (въ Москву) Аввакума и онъ былъ включенъ въ число справщиковъ печатнаго двора".

тельство Аввакума<sup>1</sup>). Что касается до свойства іосифовскихъ справщивовъ, они вообще мало отличались отъ своихъ предmественниковъ. "Къ сожалению, — говорить пр. Макарій, — эти справщики, можетъ быть, и лучшіе грамотеи и начетчики своего времени, были недостаточно подготовлены въ своему дѣлу н, при всемъ усердіи исправлять вниги, наполнили вхъ, при печатаніи, множествомъ ошибовъ, въ воторыхъ и сами сознавались, прося себѣ прощенія. Еще болѣе прискорбно, что они, можеть быть, и подъ давленіемъ другихъ, болёе сильныхъ лицъ, польвовавшихся довфріемъ престарблаго патріарха, привнесли въ печатныя вниги нёсволько неправыхъ мезній, послужившихъ впослёдствіи поводомъ въ расколу, каково особенно мнёніе о двуперстіи для врестнаго знаменія". Это мижніе о двуперстін (вакъ врестятся донынъ старовъры) появилось между руссвими внижниками, какъ думаютъ, не раньше второй половины XV въка, но такъ распространилось, что нашло место въ писаніяхъ митр. Данівла и на Стоглавомъ соборѣ было уже постановлено какъ обязательное; между тёмъ есть свидётельства, что болёе старое троеперстіе также еще употреблялось въ Россіи до сорововыхъ годовъ XVII въка. До патріарха Іосифа ученіе о двуперстів было пом'вщено въ печатныхъ внигахъ только однажды (въ большомъ Катихизисъ Лаврентія Зизанія, 1627), но при немъ было помѣщено уже во многихъ внигахъ, особенно въ Псалтыри, маловъ Катяхизист, въ Кирилловой внигъ, Княгъ о въръ и чрезвычайно распространилось. Подобнымъ образомъ при Іосифѣ повторено было и старое предписание Стоглаваго собора о двойной аллилуін.

Между тёмъ въ исправленіи внигъ и другихъ церковныхъ дёлахъ начинаютъ сказываться, на первый разъ слабо, потомъ сильнёе и замётнёе новые взгляды. Москва долго не хотёла сознаваться въ недостаткё своихъ образовательныхъ средствъ; но ей стали наконецъ указывать со стороны на необходимость ихъ увеличенія. Еще въ 1640 году знаменитый віевскій митрополить Петръ Могила писалъ царю Михаилу Федоровичу о необходимости завести ученіе грамоты греческой и славянской и, если царю будетъ угодно, обёщалъ прислать въ Москву старцевъ и учителей; царь не воспользовался предложеніемъ. Въ 1645 году греческій митрополить Өеофанъ, посланный отъ константинопольскаго патріарха Пареенія, жалуясь на всякія утёсненія греческой церкви на востокѣ, просилъ царя основать греческую ти-

<sup>1</sup>) Ср. Макарія, тамъ же, XI, стр. 126.

пографію въ Москві и вызвать греческаго учителя, который преподаваль бы философію и богословіе. Изъ этого, по словамъ митрополита, получилась бы обоюдная польза; для гревовъ печатались бы вниги безъ повреждении (какія вносили въ греческія вниги латиняне и лютеране, смущая православныхъ), по древнимъ харатейнымъ спискамъ, какихъ много на святой Асонской горѣ; у русскихъ подготовились бы знающіе люди, которые стали бы переводить эти неповрежденныя греческія книги или исоравлять по нимъ переведенныя прежде. Но изъ этой просьбы опять ничего не вышло. На возвратномъ пути изъ Москвы, уже по вступлении на престолъ даря Алевсвя, митрополить Өеофанъ встрётня въ Кіевё архимандрита великой константинопольской цервви Венедивта, "премудраго учителя", у котораго и самъ онъ нъвогда учился (и котораго теперь желалъ пригласить Петръ Могила въ свое училище для преподаванія эллинскаго языка). Венедивть по обычаю вхаль въ Мосвву, где бываль еще и раньше, за милостынею; но Өеофанъ тотчасъ написаль о немъ царю Алексёю, какъ о человёкё, вполнё способномъ завести въ Москвѣ ученіе и греческую типографію, и самого Венедикта убѣдилъ отправиться въ Москву, гдѣ его примутъ "для ученія и печати". Венедивть послёдоваль совёту, подаль челобитныя въ посольский приказъ, предлагая свои услуги и прося отвёта, приченъ прибавлялъ, что "другіе дають здёсь совёть противный, думая, что они веливіе мудрецы и ученые" 1). Быть можеть, это послёднее замёчание въ Москвё не понравилось, и Венедивту дали на его челобитную тавое вазуистическое наставленіе: таланты даются отъ Бога; никто не долженъ самъ себя величать учителемъ и богословомъ, а только принимать такую похвалу изъ чужихъ устъ; св. Павелъ, потрудившійся болёе всёхъ впостоловъ и высово парившій въ богословіи, считалъ себя меньпинъ изъ всёхъ ихъ; особенно же при патріархё неприлично и врайне дерзво младшему по сану называть себя учителемъ и богословомъ; надобно помнить, какъ Господь обличалъ книжнивовъ и фариссевъ, которые любили величать себя учителями... Въ Москвѣ вавъ будто еще не понимали, что учительство есть простой обывновенный трудъ преподаванія, что "учителя" бывають и должны быть вездь, гдъ есть школы. Венедикту отка-88.12.

Между тѣмъ въ самой Москвѣ признали наконецъ необходимость имѣть для церковнаго дѣла ученыхъ людей, и въ 1649

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. московскіе люди не хотять им'ять училищъ.

царь Алексёй Михайловичъ писалъ въ преемнику Петра Могилы, кіевскому митрополиту Сильвестру Коссову, съ просьбой прислать въ Москву двухъ старцевъ учителей, извѣстныхъ своимъ знаніемъ греческаго и латинскаго языка. Причиной вызова было то, что въ Москвъ задумали сдълать изданіе Библін и хотъли исправить ее не по однимъ славянскимъ спискамъ, какъ прежде, а слачных съ греческимъ текстомъ, чего московскіе справщики сдёлать были не въ силахъ. Кіевскій митрополить посившиль послать въ Москву двухъ учителей віево-братскаго училища, Арсенія Сатановскаго и Епифанія Славинецкаго, "на службу царскому величеству избранныхъ". Въ особенности послѣдній оказаль потомъ большія услуги свойми обширными трудами въ Москвё. Съ другой стороны еще до посылки въ віевскому митрополнту, одинъ изъ любимцевъ царя, молодой постельничій Өедорь Михайловичъ Ртищевъ съ позволенія царя и по благословенію патріарха устроилъ въ двухъ верстахъ отъ Москвы особаго рода монастырь, въ который въ томъ же 1649 году вызвалъ изъ разныхъ віевскихъ монастырей "иноковъ, изящныхъ въ ученія грамматики словенской и греческой, даже до риторики в философія, хотящимъ тому ученію внимати": ихъ собрадось здёсь до тридцати человъкъ. Вызванные ученые старцы тотчасъ начали обучение для желающихъ, и въ числъ первыхъ ученивовъ былъ самъ Ртищевъ. Въ первый разъ кіевская наука бросила корень въ Москвё. Не ограничиваясь обученіемъ, кіевляне приняли вскорѣ участие и въ исправлении книгъ. Киевская наука была въ Москвъ дѣломъ неслыханнымъ и производила различное впечатлѣніе: одня отнеслись къ ней съ полнымъ сочувствіемъ и желали отправляться въ самый Кіевъ для болѣе широкаго образованія; другіе, вѣрные старому обычаю, заподозрили въ ней нѣчто зловредное и опасное. Уже въ слёдующемъ году появились доносы, доведенные до самого царя. Шли тревожные толки, пересказавные на допросв; напримвръ: "учится у кіевлянъ Өедоръ Ртищевъ греческой грамать, а въ той грамать и еретичество есть; а бояринъ-де Борисъ Ивановичъ (Морозовъ) держить отца духовнаго для приливи людской (т.-е для виду), а еретичество-де знаеть и держить ...; вто по латыни научится, тотъ-де съ праваго пути совратится"; двое ученивовъ при содъйствіи Ртищева отправились въ Кіевъ-, повхали они доучиваться у старцевъ-кіевлянъ полатыни, и вакъ выучатся и будутъ назадъ, то отъ нихъ будутъ веливія хлопоты; надобно ихъ до Кіева не допустить и воротить назадъ"; духовника этихъ учениковъ убъждали еще раньше, чтобы онъ отговорилъ ихъ: "не отпускай Бога ради, Богъ на твоей

## посылка своего человъка на востокъ.

дущѣ этого ввыщетъ". Говорили наконецъ, что віевскіе старцы ни во что ставять благочестивыхъ протопоповъ Ивана и Стефана, т.-е. Неронова и царскаго духовника Вонифатьева, им ввшихъ тогда великое значение въ московскомъ духовенствв и даже "нитвшихъ дерзновение въ самодержцу"... Наконецъ, въ томъ же 1649 году, прибылъ въ Москву съ большою свитой іерусалимсвій патріархъ Пансій. Онъ бывалъ уже раньше въ Москве для сборовъ на гробъ Господень, бывши еще только игуменомъ; теперь онъ опять прівхаль за милостынею и при этомъ просиль царя освободить святыя мёста Іерусалима оть власти агарянь и еретиковъ. Пансій принять быль царемъ очень милостиво и получнать богатую милостыню. Въ Москвѣ онъ остался недолго, но успёль замётить не мало отличій въ церковномъ чинё оть обычаевъ восточной церкви, находилъ даже неправильныя нововведенія и не скрываль своихь мнёній, которыя сильно подёйствовали на самого царя и на патріарха Іосифа. Для разрёшенія недоумѣній рѣшено было послать изъ Мосввы своего надежнаго человѣка на Востокъ для изученія тамошняго церковнаго чина: для этого порученія выбрань быль строитель Богоявленскаго монастыря въ Кремль, принадлежавшаго Троицвой лавры, старець Арсеній Сухановь. Въ томъ же 1649 году онъ вы-**Бхал**ъ вивств съ патріархомъ Пансіемъ.

Біографія русскихъ дёятелей стараго времени обывновенно ограничивается одними неопредёленными увазаніями: историческое лицо всего чаще является на сцену прямо, и передъ нами остается закрыта предшествующая судьба, выработавшая его харавтеръ. Тавъ и здъсь: Арсеній Сухановь, труды вотораго пріобрѣли большую роль въ церковномъ броженіи XVII вѣка, является на сцену вдругъ, когда ему дается важное церковное порученіе. Новъйшій біографъ его старался путемъ сложныхъ соображеній возстановить его раннюю біографію, выводить его изъ служилаго сословія, именно изъ мелкопомёстныхъ дворянъ тульскаго края; но ни время его рожденія, ня обстоятельства его пострижения въ монашество (въ коломенскомъ Голутвиномъ монастырѣ) остаются неизвъстны. Въ этомъ монастырѣ онъ, въроятно, прошелъ первыя ступени монашескаго служенія, а затъмъ первое хронологическое указание о немъ относится въ 1633 году, когда онъ былъ назначенъ архидіакономъ московскаго патріарха. Главной обязанностью архидіакона было исправленіе должности перваго діакона при архіерейскомъ богослу-

263

женіи; кромѣ того, онъ завѣдываль патріаршей "ризной казной" и, повидимому, быль также личнымь секретаремь патріарха; по крайней мъръ Олеарій (бывавшій въ Москвъ около этихъ годовъ) замѣчаетъ, что въ Москвѣ при патріархѣ состоитъ одинъ архидіавонъ, "вотораго онъ держитъ вавъ бы ванцлеромъ в своей правой рукой", -- но Арсеній пробыль архидіавономъ недолго. Ближайшихъ свёдёній о его дбятельности за это время опять никакихъ нътъ... Біографъ нашелъ рукописи, принадлежавтія Суханову или имъ писанныя, язъ которыхъ видны его книжвыя занятія: это быль видимо хорошій начетчикь въ духё того времени, близко знакомый съ запасомъ церковной литературы въ періодъ до исправленія <sup>1</sup>); Сухановъ, между прочимъ, записывалъ принадлежность ему внигъ латинскими буввами (напр., "kniha archidiacona Arsenia", "stala sebie 3 rubli"; онъ умъль написать: "anno Domini"); впрочемъ въ латинскомъ языкъ, кажется, не шелъ дальше азбуки. Но въ это время онъ, повидимому, изучиль достаточно греческій языкь, что вброятно и побудило потомъ давать ему церковныя порученія на Востовъ<sup>2</sup>). Въ 1634 Сухановъ, важется, оставилъ должность архидіавона и поселился въ Чудовомъ монастырѣ, гдѣ состоялъ въ числѣ "черныхъ діавоновъ". Онъ оставался, однако, на виду, потому что вскорѣ вмѣстѣ съ другими лицами отправленъ былъ въ посольство въ Грузію (Кахетію), къ царю Теймуразу. Грузія еще съ XVI въка искала помощи московскаго государства, и тъснимая съ одной стороны Турціей, а съ другой стороны Персіей, становилась въ вассальныя отношенія въ Москвѣ. Эти отношенія, по отдаленности страны, были очень неопредбленными, но не разъ происходилъ обмѣнъ посольствами, и въ такомъ посольствѣ взъ Москвы, въ 1637-1640 году, принялъ участие Арсеній. Посольство, во главѣ котораго стоялъ князь Волконскій, должно было выяснить политический вопросъ о подданствъ-"роспросить про все и разв'йдати всякными м'врами подлинно: вакова ихъ земля, и сколь просторно, на сколькихъ верстахъ, и сколько въ ней городовъ, и сколь людна, и каковы люди, и какія въ ней узорочья и любять ли Теймураза царя землею". А съ другой стороны духовные члены посольства, по слованъ Суханова, посланы были "для разсмотрѣнія Иверскаго царства народа въры, какъ они въруютъ и нътъ ли у нихъ какихъ при-

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ этихъ рукописяхъ, напр., встрѣчается сугубан аллилуія и подобныя черты поздиѣйщей "старой вѣры".
 <sup>2</sup>) Внослѣдствія упоминается въ документахъ его племянникъ подъ имененъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Впослёдствія упоминается въ документахъ его племянникъ подъ именента "гречанина", кажется потому, что Арсеній посылаль его въ Молдавію учиться греческому языку.

## АРСЕНІЙ СУХАНОВЪ ВЪ ГРУЗІИ.

былыхъ статей иныхъ вврт, да будетъ у нихъ есть что несправчиво, и намъ велёно ямъ о томъ говорить, чтобы они въ томъ всправилися". Замётных, что и самъ царь Теймуразъ, жалуясь на беззащитность Грузін, писалъ царю Михаилу Өедоровичу: "яко ты еси глава всёмъ царемъ и государемъ, нынё же отъ сего дни предаю теб'в Иверскую землю и св. церкви и св. Ризу Христову, да будеши соблюдати до второго пришествія Господа нашего Інсуса Христа, яко же самъ Господь рече своими усты: могуть силнін безсильныхъ тяготу носити"... Теймуразъ просиль, между прочимь, прислать посла "добра и досужа", чтобы осмотръти наши мъста и врестьянство и св. церкви и всю Иверскую землю и великую церковь, нарицаемую Схето <sup>1</sup>), гдъ есть положена Риза Христова и донынѣ пребываетъ, и да будетъ върно самодержавствію твоему истинно" и т. д. Нашимъ ауховнымъ посламъ дъйствительно внушено было обратить особенное внаманіе на грузинскія святыни; они должны были допрашивать: "какая та святыня, отъ колькихъ лётъ тутъ пребываеть и отвуда взята"; относительно же Ризы Христовой въ соборной церкви въ Схето послы обязаны были собрать самыя върныя и точныя свъдънія. Главнымъ дъйствующимъ лицомъ духовнаго посольства былъ архимандрить Іосифъ; роль Суханова была второстепенная, но, въроятно, значительная доля труда лежала и на немъ, какъ, между прочимъ, и веденіе "статейнаго списка", т.-е. записи о действіяхъ посольства. Не останавливаясь на подробностяхъ, довольно свазать, что духовные послы нашли въ грузинскихъ церковныхъ обычаяхъ много особенностей и, главное, неисправностей. Архимандритъ Іосифъ относится одинаково и въ важному и въ маловажному, и о самомъ неважномъ замёчаеть, что это "чюже святой соборной апостольской церква". "Онъ, — говоритъ біографъ Суханова, — излагаетъ свои ръчи дидактическимъ, положительпымъ тономъ, нигдъ ничего не говоря о томъ, почему нужно поступать такъ, а не вначе, почему именно грузины ноступають неправильно и почему правильно будеть дёлать такъ, какъ онъ говорить. На такой характеръ рѣчей, вѣроятно, вліяло и то обстоятельство, что его собесвдники грузины ко всемъ его различнымъ обличениямъ и указаніямъ относились вполнѣ безразлично"<sup>2</sup>)... Сначала грузины ссылались на то, что получили христіанскую віру горавдо раньше руссвихъ, что такъ повелось о нихъ изстари, т.-е. что руссвимъ нечего было бы ихъ учить; но теперь, повидимому,

Михетъ.
 Бѣлокуровъ, стр. 149.

они перестали возражать, чтобы не раздражать руссвихъ и не повредить политическому дёлу.

Любопытно и отвѣчаеть характеру времени, что замѣчанія русскихь духовныхь пословь о грузинской церкви касались почти исключительно обрядовой внѣшности. Сухановь, по возвращеніи изъ Кахетіи, утверждаль въ своей челобитной, что они грузинамь, "показали, какъ у насъ россійскаго царства греческаго закона вѣры церковные догматы и чинъ держатъ", но изъ бесѣдъ, записанныхъ въ статейномъ спискѣ, очевидно, что "догматами" наши послы считали именно обрядъ. Но особенно важно то, что московскія церковныя власти (какъ это и поняли наши послы въ Грузіи) видимо уже считали себя спеціальнымъ авторитетомъ въ рѣшеніи вопроса о подлинной чистотѣ православія. Съ этимъ убѣжденіемъ Сухановъ совершилъ и свои дальнѣйшія странствія на греческій и палестинскій Востовъ.

Что дѣлалъ Сухановъ въ Москвѣ по возвращенін изъ Грузіи, опять неизвѣстно. Въ 1649, въ его вторую посылку, онъ называется строителемъ Богоявленскаго монастыря. Это было положеніе довольно видное, и что Сухановъ считался большимъ знатокомъ церковнаго чина, свидѣтельствуетъ данное ему теперь порученіе, которое онъ исполнялъ уже самостоятельно. Какъ мы упомянули, Сухановъ отправился на Востокъ съ патріархомъ Паисіемъ: ему было поручено собраніе свѣдѣній о восточныхъ церквахъ, или, по его словамъ, "описаніе святыхъ мѣстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ".

Посылка Суханова вызвана была вопросомъ, который для тогдашняго общества, поглощеннаго церковными интересами, быль животрепещущимъ. Мы говорили о томъ, какъ еще съ конца XV вѣва, а тѣмъ болѣе въ XVI столѣтія, вмѣстѣ съ возростаніемъ московскаго великокняжества и царства, все сильнье укрѣплялось и распространялось въ умахъ русскихъ людей прелставленіе о Москвё, вакъ третьемъ Римё, какъ столицѣ, православнаго міра. Теперь это представленіе достигало своего апогея. Въ Москву все чаще приходили представители восточныхъ церввей и сами восточные патріархи съ просьбами о милостынь и даже съ призывами къ изгнанію агарянъ; далевія, почти недоступныя тогда, страны, вакъ Грузія, заявляли о своемъ желанія отдаться подъ повровительство и даже власть московскаю царя. Признательность за милостыню, неръдко богатую, заставляла представителей восточныхъ церввей восхвалять благочестие руссваго народа, и это лишній разъ поддерживало убіжиевіе русскихъ людей въ первенствѣ русскаго православія... Ра-

## недоумънія о правильности греческой въры.

домъ съ этимъ все болѣе распространялось представленіе объ упадъй православія въ самой Греціи и на всемъ Востокъ. Полагали, что подъ турецкимъ игомъ окончательно затерялась у грековъ чистота въры. Когда оказывалось, что греческие иерархи, бывавшіе въ Москвѣ, находили въ порядкахъ русской церкви нъкоторыя неправильности, то наиболъе упорные приверженцы русской церковной старины готовы были заподозрять авторитеть самихъ греческихъ јерарховъ, и впослёдствія расколъ дёйствительно отвергъ этотъ авторитетъ... Сами русские иерархи продолжали сноситься съ представителями восточной церкви, оказывали имъ полное уваженіе, когда тѣ бывали въ Москвѣ; эти восточные патріархи утверждали русское патріаршество; но въ массѣ продолжалось недовѣріе въ чистотѣ восточной вѣры и обряда. Нужно было, наконецъ, ръшить недоумъніе, и въ концѣ вонцовъ, въ половинѣ XVII вѣка упомянутому недовърію противопоставленъ былъ взглядъ, что греческая церковь, напротивъ, пи въ чемъ не нарушаетъ установленія Спасителя н апостоловъ, преданій св. отцовъ и правилъ семи вселенскихъ соборовъ, что она ихъ "не нарушаетъ, ни отмѣняетъ, и въ малъйшей части не отступаетъ, не прибавливая и отъимая что".

Этоть определенный взглядь составился въ особомъ кружке лицъ, въ которомъ были царскій духовникъ Вонифатьевъ, Өедоръ Михайловичъ Ртищевъ, Нивонъ (тогда еще новоспасский архимандрить въ Москвер), протопопъ Иванъ Нероновъ (будущій старообрядецъ) и и сколько другихъ лицъ<sup>1</sup>). Названныя лица полрзовачись любовью и уважениемъ самого царя и имъли больтое вліяніе на цервовныя дъла. Ихъ вліянію принадлежало. напр., уничтожение многогласия <sup>2</sup>) и такъ называемаго хомоваго или "раздѣльнонарѣчнаго" пѣнія, уродливо растягивавшаго слова въ цервовномъ богослужении. Противъ многогласія высказывался уже Стоглавъ; но оно удержалось и дошло наконецъ до безобразной крайности. Многіе возмущались этимъ обычаемъ, искажавшимъ богослужевіе; Ртищевъ напрасно обращался съ этимъ вопросомъ къ патріарху; Вонифатьевъ, Нероновъ, Никонъ тщетно старались действовать на московское духовенство. Наконецъ Нивонъ, сдёлавшись новгородскимъ митрополитомъ, строго запре-

267

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бѣлокуровъ, стр. 169 и далѣе.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Церковныя службы, какъ положено совершать ихъ по уставу, казались длинными и утомительными; а между тъмъ опускать что-либо изъ предписаннаго уставомъ считаля тяжкимъ гръхомъ. И вотъ, чтобы сократить службы и выполнить всъ требованія устава, придумали и мало-по-малу привыкли отправлять службы разомъ многими голосами: одинъ читалъ, другой въ то же время пълъ, третій говорилъ эктеніи, четвертый возгласы и проч. И изъ всего выходила такая путаница звуковъ, что почти инчего нельзя было понять". Макарій, XI, стр. 167 и далёв.

тилъ въ новгородскихъ церквахъ многогласіе и, "на славу прибравъ клиросы предивными пъвчими и гласы преизбранными", устроилъ по віевсвому и греческому обычаю "півніе одушевленное, паче органа бездушнаго". Такого пънія не было ни у кого, вром'в Нивона, и вогда царь услышаль этихь певчихь, съ воторыми Никонъ прітажаль въ Москву, тотчась завель такое пъніе и въ своей призворной церкви. Самъ царь сталъ теперь хлопотать объ устранения стараго обычая, царю содействоваль Никонъ, "а святъйшій Іосифъ, патріархъ московсвій, --- разсвазываеть біографъ Нивона, Шушеринъ, — за обывновенность, тому доброму порядку превословіе творяше и никакоже хотя оное древнее неблагочние на благочние премънити". Московский патріархъ считаль дёло столь важнымъ, что опасался рёшить его одинъ и обратился съ этимъ и другими церковными вопросами въ константинопольскому патріарху и собору. По отвѣту изъ Константинополя вопросъ былъ наконецъ рътенъ – противъ многогласія и противъ порченнаго пѣнія <sup>1</sup>).

Мы остановились на этомъ эпизодъ потому, что онъ чрезвычайно харавтерно рисуеть состояние понятий въ средъ московсваго духовенства, которое, конечно, было руководящимъ для массы. Повидимому, преобразование было такъ просто, такъ очевидно перемѣняло неблагочиніе на благочиніе и могло только содвиствовать благочестію; но такъ упорно была приверженность въ старинѣ, что распоряженіе о единогласіи все-тави встрѣтило въ средъ духовенства ожесточенныхъ противниковъ. Одинъ цопъ говорияъ: "заводите вы, ханжи, ересь новую, единогласное пвніе; бъса имате въ себѣ, всѣ ханжи, и протопопъ благовьщенскій (Вонифатьевъ) такой же ханжа". Другой попъ, Савва, вричалъ въ тіунской избѣ самаго патріарха: "мнѣ въ выбору, который выборъ о единогласіи, руки не привладывать; напередъ бы велёли руки прикладывать о единогласія бояромъ и овольначных, любо ла имъ будетъ единогласіе". Когда Саввъ и его товарищамъ замвтили, что они презираютъ уставъ святыхъ отецъ, повелѣніе государя и святительское благословеніе, оны отвѣчали: "намъ хотя умереть, а въ выбору о единогласін рувъ не прикладывать". Говорили еще другіе, "чтобъ имъ съ казан-

 $\mathbf{268}$ 



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По поводу этихъ вопросовъ къ константинопольскому патріарху, касавнится вообще многихъ элементарныхъ и мелочныхъ предметовъ церковнаго порядка, наяъ историкъ церкви съ изумленіемъ замѣчаетъ: "Читая эти вопросы нашего патріарха Іосифа, за рѣшеніемъ которыхъ обращался овъ къ константинопольской каседръ, ввольно подумаешь: вотъ что считалъ онъ "великими церковными потребани"; вотъ чего не умѣлъ или не осмѣливался рѣшить онъ самъ съ одними русскими святитъ лями и всѣмъ освященнымъ соборомъ". Макарій, тамъ же, стр. 173.

# "КНИГА О ВЪРБ".

скимъ протопопомъ (Нероновымъ, ревновавшимъ о единогласія) въ единогласномъ пѣніи дали жеребей (!), и будетъ ево вѣра права, и они и всѣ учнутъ пѣть и говорить (единогласно)". Это нежеланіе понимать какой-нибудь резонъ, этотъ слѣпой фанатизмъ, этотъ "жеребей", когда дѣло касалось стараго, хотя бы неразумнаго обычая, очевидно, уже предваряли расколъ: это были готовые друзья и послѣдователи протопопа Аввакума.

Упомянутыя лица, принявшія участіе въ преобразованія богослуженія, подняли вопросъ и о греческой цервви. По ихъ старанію и особливо по старанію Вонифатьева издана была "Книга о въръ". Какъ было замъчено, впослъдстви она пользовалась большимъ уваженіемъ у старообрядцевъ, потому что въ ней подтверждались нёвоторыя любимыя ихъ обрядности; но, съ другой стороны она именно защищала авторитеть греческой церкви, который впослёдствія старообрядцы упорно отвергали. "Книга о въръ", вопреви тогдашнему мнънію о паденіи греческаго благочестія, утверждала 1), что греви неизмённо сохранили благочестіе, и что русскимъ слёдуетъ во всемъ слушаться всёхъ восточныхъ патріарховъ. Константинопольскій патріархъ былъ верховнымъ пастыремъ русской церкви. Іерусалимская церковь "мати есть по всей вселенный православныхъ церквей, понеже отъ Іерусалима евангеліе, апостолы и пропов'ядь, врещеніе и в'тра изыде, оттуда и христіанство насадися и возрасте". Особая милость Божія въ церкви јерусалимской доказывалась священнымъ писаніемъ, отцами церкви и выписками изъ древнихъ писателей, увазывалось при этомъ, вакъ эта благодать, повоившаяся на церкви ісрусалимской, подтверждалась каждогодно чудеснымъ появленіемъ божественнаго свёта у гроба Господня въ великую субботу. По словамъ св. Кирилла александрійскаго указывается, что вто не присоединяется въ јерусалимской церкви, то лишается и душевнаго спасенія: "иже церкве Сіонскія общенія удаляются, врази божін бывають, а бёсомъ друзи". Книга опровергаеть и то превратное мнёніе, будто бы чистота вёры упала отъ турецваго насилія. Отъ начала міра цервовь претеритваеть гоненія, но ея никогда не одолбють ни врата адовы, ни турецкая неволя. Сколько было мучителей и сретиковъ, которые воевали цервовь, но нивто изъ нихъ не одолълъ, сами они погибли, а церковь въ цёлости. Какъ люди божін въ египетской работё не отпали отъ въры, какъ первые христіане въ триста лётъ тяжкой неволи не погубили въры, такъ и въ нынъшнее время хри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. обзоръ ея содержания у Бълокурова, стр. 173 и далъе.

стіане соблюдають православную вёру въ неволё турецкой: "Ничесо же бо турцы отъ вёры и отъ церковныхъ чиновъ отъимаютъ, точію дань грошовую; а о дёлахъ духовныхъ и о благоговёинствё не мало належатъ и не вступаютъ въ то". Книга опровергаетъ и то мнёніе, будто бы флорентинская унія повредила чистотё древняго греческаго православія: во Флоренцін былъ не соборъ, а простой "съёздъ", и унія грековъ съ латинянами не была заключена. Греки и послё флорентинская со бора сохранили ту же вёру, и мы должны ихъ слушаться: "русійскому народу патріарха вселенскаго, архіепископа константинопольскаго, слушати и ему подлежати и повиноватися въ дёйствахъ и въ науцё духовной есть польза и пріобрётеніе веліе, спасительное и вёчное".

По этой постановкѣ вопроса, столь рѣзко противорѣчившей ходачимъ мнѣніямъ, и вообще по новости книги среди обычной, почти исключительно богослужебной, литературы, она видимо произвела сильное впечатлѣніе: въ теченіе двухъ съ небольшимъ мѣсяцевъ было продано около 850 экземпляровъ, больше двухъ третей всего изданія <sup>1</sup>).

Когда прибылъ въ Москву упомянутый іерусалимскій патріархъ Паисій, его по обычаю разспрашивали въ посольскомъ приказѣ и съ особенною подробностью—о томъ чудесномъ схожденіи свѣта на гробѣ l'осподнемъ, о чемъ говорила "Книга о вѣрѣ". Очевидно, этотъ разспросъ былъ въ связи съ появленіемъ вниги и, долго спустя, на московскомъ соборѣ 1666 года, русскіе архіереи прежде всего опять поставили вопросъ — православны ли восточные патріархи, живя подъ властью великаго гонителя имени христіанскаго, и праведны ли греческія вниги по которымъ патріархи совершаютъ богослуженіе?

Изъ сказаннаго становится понятна посылка Арсенія Суханова. Онъ посланъ былъ по государеву указу и по благословенію патріарха Іосифа; и судя по тому, что впослѣдствін всѣ свои отписки, статейный списокъ и "Проскинитарій", заключавшій подробный отчетъ объ его поѣздкѣ на Востокъ, онъ представлялъ въ посольскій приказъ и исполнялъ другія его порученія, онъ посланъ былъ свѣтской властью, которая, впроченъ, была столько же заинтересована церковными вопросами. Между прочимъ самъ царь при отъѣздѣ поручалъ ему "провѣдать на крѣпко" про мощи св. великомученицы Екатерины; въ Канрѣ. вѣроятно, по полученному приказанію Сухановъ купилъ "въ го-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эта цифра въ сохранившейся приходно-расходной Книгћ московскаго вечъваго двора, въ библютекъ московской синодальной типографіи.

судареву аптеву 130 золотнивовъ амбрагрыза" 1), а въ Царьградѣ "всявія вниги греческія и русскія и листы чертежныя розныхъ земель и тетрати всякія". Какъ мы сказали, Сухановъ вы вхаль изъ Москвы вмъсть съ патріархомъ Паисіемъ (10 іюня, 1649); съ нимъ отправились и еще въсколько спутниковъ, между прочимъ діаконъ Троицкой лавры Іона Маленькій (впослёдствія оть него отдёлившійся), который сдёлаль потомъ особое описаніе своего путешествія. Не довзжая Молдавін, Пансій остановился по своимъ дѣламъ въ Шаргородѣ, а Арсеній поѣхалъ дальше съ патріаршимъ архимандритомъ и торговыми греками въ Яссы. Здъсь Арсеній прожиль почти два года: причиной задержки было то, что кромъ церковнаго порученія, онъ долженъ былъ заняться и другими дёлами, а именно, онъ получилъ здёсь свёдёнія о пребыванія въ Молдавія самозванца Тимошки Анкудинова и для изв'ящения объ этомъ вернулся въ Москву: были у него и порученія въ Москву отъ патріарха Паисія, также прибывшаго тогда въ Яссы. Еще раньше Арсеній сообщалъ въ Москву извъстія о политическихъ дълахъ на югъ, молдавскихъ, вазацкихъ, турецкихъ (онъ писалъ напр.: "нынъ турского сила изнемогаеть, потому что виницёяне одолёвають; говорять всё христіане, чтобъ имъ то видёть, чтобы Царемъ-градомъ овладѣти царю Алевсѣю"). Возвращаясь въ Яссы, Сухановъ получиль изъ польскаго приказа несколько новыхъ политическихъ поручевій и по дорогѣ въ Кіевъ въ первый разъ услышаль объ одномъ дёлё, о которомъ послё собралъ свёдёнія отъ игумена. сербскаго монастыря въ Молдавін, приписнаго въ Зографскому монастырю на Асонъ, а тавже и отъ другихъ лицъ. А именно, на Авонв незадолго передъ твиъ сожжены быле православныя вниги московской печати. Сухановъ сообщилъ объ этомъ патріарху Пансію, который осудиль поступовь асонсвихь монаховь; нашансь люди, которые были свидетелями событія и хотели-было отвергать его, но въ концъ концовъ дело подтвердилось несомнѣнно. Ввратцѣ, произошло слѣдующее. Въ братствѣ Зографскаго монастыря быль старець сербинь, по имени Дамаскинь, житіемъ святой и во всемъ искусный, имфвшій у себя книги московской печати и крестившійся крестнымъ знаменемъ "помосковски", т.-е. двумя перстами, какъ тогда было принято въ Москвѣ и какъ учила Кириллова внига; старецъ сербинъ училъ и другнать такому же сложенію перстовь. Узнавь объ этомъ, асонские старцы греки собрались со всёхъ монастырей и при-

<sup>1)</sup> Мы упоминали, что это-ambra grisea.

звали сербина на судъ; старецъ не отрекся отъ своего учевія и въ довазательство его сослался на московскія печатныя вниги. а также и на старую сербскую рувописную внигу, где учение о двуперстін было изложено одинаково съ московскимъ: "все сошлось слово въ слово". Греки воспылали великою яростью, объявили московскія вниги еретическими, хоі вли-было сжечь самого старца вмёстё съ внигами, но взамёнъ того "всякимъ жестовимъ смвреніемъ смиряли и безчестили" старца, заставили его дать клятву, что не будетъ больше такъ крестизься, и наконецъ сожгли вниги. Упомянутый игуменъ сербсваго монастыря разсвавалъ притомъ Суханову цёлую исторію о гордости гревовъ и ихъ ненависти въ славянамъ, сербамъ и болгарамъ: въ древности, когда славяне принимали христіанство, греви не хотвля допустить перевода писанія на славянскій явывъ; они не позволяли этого и св. Кириллу, и онъ получилъ разрѣшеніе на это только отъ благочестиваго папы Адріана; греви за это хотіли даже убить св. Кирилла, и онъ, спасая жизнь, долженъ былъ уйти въ "дальнимъ славянамъ, что нынъ живутъ подъ цесаремъ". Греви и донынъ ненавидятъ славянъ за то, что у нихъ есть свои книги и есть свои архіепископы, митрополиты, епископы и попы; "а грекамъ-де хочетца, чтобы все они у славянъ владычествовали. И тоъ ради гордости греви и царство свое потеряли; въ церковь-де они на конъхъ вздили, и причастіе, силя на вонвхъ, прінмали". А старецъ Дамасвинъ былъ человекъ замѣчательный. Сухановъ записываетъ разсказъ патріаршаго старца Амфилохія, воторый быль на Асонь, вогда тамъ жгли "государевы вниги". "Старецъ же Амфилохій патріарху свазывалъ, что другово-де такова старца у нихъ во всей горѣ Асонской нѣту, брада-де у него до самой земли, якожъ у Макария великаго, а носить-де ся въ мѣшечевъ склавъ и тотъ мѣшечекъ въ бородою привявываетъ въ поясу, а имя ему Дамаскинъ; мужъ-де духовенъ и грамотъ учонъ, и то-де греви сдълали отъ ненависти, что тотъ старецъ отъ многихъ почитаемъ, а сербинъ онъ, а не гревъ. Греви-де хотятъ, чтобъ всёми онв владели"<sup>1</sup>).

Понятно, что это извѣстіе должно было подновить въ Сухановѣ то недовѣріе въ грекамъ, которое было еще сильно у руссвихъ благочестивыхъ людей и которому хотѣли противодѣйствовать "Книгой о вѣрѣ". Живя въ Яссахъ и Терговищѣ, онъ постоянно встрѣчался съ греческимъ духовенствомъ, и между ними уже вскорѣ должны были начаться бесѣды о вѣрѣ или, соб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Православный Палестинскій Сборникъ, т. VII, вып. 3-й. Спб. 1889, стр. 328, 343.

# АРСЕНИЙ СУХАНОВЪ ВЪ ПРЕНІЯХЪ СЪ ГРЕКАМИ.

ственно говоря, объ обрядахъ. Результатомъ этихъ бесѣдъ было сочиненіе Суханова, извѣстное подъ названіемъ "Преній съ греками о вѣрѣ" и имѣвшее свою оригинальную судьбу.

Дёло въ томъ, что въ этихъ "Преніяхъ" Сухановъ является самымъ ревностнымъ приверженцемъ твхъ обрядовъ, которые, вакъ мы упоминали, были во временамъ патріарха Іосифа во всеобщемъ употребления у русскихъ людей, хотя въ сущности были нововведениемъ и не были одобрнемы натажавшими въ Москву восточными ісрархами, какъ двуперстіе, сугубая аллилуія и т. п. Арсеній, какъ видно по всему, раздёлялъ обычныя тогда представления о первенствѣ московскаго благочестия и объ утратѣ чистоты православія греками. При первой вспышкѣ раскола "Пренія" Арсенія Суханова оказались для старообрядцевъ сильнымъ аргументомъ въ пользу ихъ митий 1). "Пренія" были въ рукахъ одного изъ главныхъ противниковъ Никона, протопона Неронова; на нихъ ссылался діаконъ Өедоръ на московскомъ соборѣ 1666 года; повидимому, зналъ ихъ протопопъ Аввакумъ; поздибе, повазаніями Суханова пользовались братья Денисовы въ "Поморскихъ Отвѣтахъ". Съ тѣхъ поръ "Пренія" и "Просвинитарій" Суханова были для старообрядцевъ обычнымъ авторитетомъ, воторый, навонецъ, сталъ очень смущать ихъ православныхъ обличителей. Тавъ, когда въ ХУШ столъти "убогіе и уничнженные чернораменсвихъ лёсовъ свитожительствующіе инови и бъльцы" предложили, между прочимъ, игумену Питириму вопросъ, пріемлеть ли онъ Проскинитарій Суханова, Питиримъ отвъчалъ уклончиво; архіепископъ тверской Өеофилавтъ въ своемъ "Обличении неправды раскольническия" отозвался, наконецъ, о Сухановѣ очень сурово: онъ причислилъ его самого къ "раскольщикамъ", называлъ его "вѣроятія недостойнымъ, невѣжей, не товыо греческаго, но и россійскаго чиноположенія мало или ничтоже видущимъ". Но Арсеній былъ, однако, оффиціальнымъ посланцемъ московскихъ властей еще до раскола, и у новъйшихъ историковъ церковной литературы (начиная съ митрополита Евгенія) стало составляться мивніе, что, съ одной стороны, въ сочиненияхъ Суханова находится много лжей, а съ другой - будто его "Пренія" были поддѣланы раскольниками, которые внесли въ нихъ свои добавленія, или даже что Пренія совсёмъ не принадлежатъ Суханову. Этотъ послёдній выводъ уже сабланъ былъ митрополитомъ Евгеніемъ, повторенъ былъ Сахаровымъ, архіепископомъ воронежскимъ Игнатіемъ въ его

273

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. исторію ихъ у Бѣлокурова, стр. 3 и далѣе. ист. р. лит. т. п.

"Исторія о расколахъ въ церкви россійской" (1849), даже новъйшими изслъдователями расвола-Н. И. Субботинымъ, А. А. Ржевскимъ и Н. И. Ивановскимъ; въ числу противниковъ подлинности "Преній" принадлежалъ и Костомаровъ, — хотя уже Соловьевъ, называя Суханова "ревностнымъ старовъромъ", указалъ въ греческихъ дёлахъ московскаго архива министерства иностранныхъ дёлъ подлинникъ статейнаго списка Суханова 1649 — 1650 года и вытесть его "Преній" съ гревами 1); затвиъ полная подлинность "Преній" была указана Е. Е. Голубинс«имъ и пр. Макаріемъ<sup>2</sup>) и, наконецъ, Статейный списокъ и Пренія съ греками о въръ были въ первый разъ изданы въ 1883 году С. А. Бѣловуровымъ.

Первой причиной этого историческаго недоразумёнія было то, что долго оставалась нераскрытой фактическая подлинность "Преній" по архивнымъ довументамъ, которые въ прежнее время были мало или совствиъ не доступны; затъмъ историки, отвергавшіе принадлежность "Преній" Суханову, не умѣли примирить ихъ содержанія съ оффиціальнымъ положеніемъ Суханова, который быль исполнителень поручений самого царя и натріарха. Но это видимое разнорѣчіе объясняется просто: Сухановъ былъ воспитанъ въ тъхъ самыхъ представленіяхъ, которыя только впослѣдствія, послѣ преобразованій Іосифа и Никона, стали старообрядствомъ, а въ ту минуту были общимъ убъжденіемъ массы духовенства и самого народа. Двуперстіе было утверждено Стоглавомъ и недавно передъ твмъ "Кирилловой книгой"; недовърчивое отношение въ греческому православию было долго державшимся убъжденіемъ благочестивыхъ людей, пова попыталась опровергнуть его "Книга о въръ". Словомъ, въ данную минуту Сухановъ держался общепринятыхъ понятій; только съ позднъйшей точки зрѣнія онъ могъ быть справедливо названъ "ревностнымъ старовѣромъ".

"Свѣдѣнія объ этихъ Преніяхъ, -говоритъ біографъ Суханова, - мы получаемъ изъ записи о нихъ, сдёланной самимъ Сухановымъ; поэтому очень можетъ быть, что мы знаемъ изъ не совствиъ такъ, какъ они на самомъ дълъ происходили: возможно, что многаго Арсеніемъ и не было говорено во вреня преній, а прибавлено имъ послё, при записываніи ихъ, равно вакъ весьма въроятно, что и греви, собесъдниви Суханова, ве были такими безответными, какими изображаеть ихъ онъ" -поль свѣжимъ впечатлѣніемъ разсказовъ о сожженіи на Асонѣ госуда-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія, т. XI. Москва, 1861. <sup>2</sup>) Исторія русской церкви, т. XI.

ревыхъ внигъ. "Во всякомъ случай, мы не имбемъ никавого другого источника, которымъ могли бы провърять разсказъ Суханова о преніяхъ, и потому принуждены излагать ихъ въ томъ видъ, въ какомъ изображаетъ ихъ онъ самъ" 1).

Подробности ихъ читатель можеть найти въ изданномъ нынѣ текств Преній и въ біографія Суханова; мы укажемъ только ихъ общій складъ и пріемы. Пренія (начавшіяся 24 апрёля 1650 и происходившія въ нѣсколько пріемовъ) прежде всего произошли по поводу крестнаго знаменія. Греки осуждали двуперстіе (нателся только одинъ, извъстный впослъдстви Паисій Лигарилъ, тогда "дидаскалъ", который поддержалъ Арсенія); Сухановъ ссылался на Максима Грева и авторитеть "писаній". Когда ему указывали на объяснение извъстнаго у грековъ ученаго богослова, иподіавона Дамаскина, Сухановъ отвѣчалъ, что на Руси не знаютъ ни его, ни его сочиненій <sup>2</sup>). Когда греки говорили, что троеперстіе принято ими изначала, Сухановъ отвѣтилъ, что и русскіе приняли двуперстіе изначала, и самъ спрашивалъ ихъ, чёмъ они лучше руссвихъ? Когда греви увазывали, что русскіе приняли вёру отъ нихъ, Сухановъ изложилъ цёлую теорію, которая должна была опровергнуть ихъ притязапія. Русскіе приняли вѣру вовсе не отъ грековъ, а отъ апостола Андрея; а если даже отъ гревовъ, то отъ твхъ, которые непорочно сохраняли истипную ввру, а не отъ нынътнихъ гревовъ, которые не соблюдаютъ правилъ св. апостоловъ: въ крещении покропляются или обливаются, а не погружаются, своихъ книгъ я пауки не вывють, а принимаютъ ихъ отъ нъмцевъ <sup>8</sup>). На замъчаніе грековъ, что они приняли крещение отъ Христа, апостола Іакова, брата, Господня, и другихъ апостоловъ, Сухановъ возражалъ, что это неправда, что греви живуть въ Греціи и Маведоніи подлѣ Бѣлаго моря, а Христось и апостолъ Іаковъ были въ Іерусалимъ, гдъ грековъ совсъмъ не -было, а были тамъ въ то время жиды и арапы; а врещение греви приняли уже по Вознесения Христа отъ апостола Андрея, воторый, бывши въ Царьградъ, врестилъ ихъ, а потомъ прошель къ русскимъ и ихъ врестилъ. Далбе Сухановъ просилъ патріарха Пансія велёть кому-нибудь изъ своихъ архимандритовъ "посидёть съ нимъ и поговорить о летописце, почему лета отъ Рождества

275

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Бѣлокуровъ, стр. 210—211. <sup>2</sup>) Позднѣе слово этого Дамаскина о крестномъ знаменіи помѣщено было во "Скрижали", изд. нной патріархомъ Никономъ, о которой далѣе.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Припомнимъ, что сами греки, убъждая царя Алексъя основать въ Москвъ греческую типографію, упоминали о порчъ ихъ книгъ нъмдами — разумъя, напр., венеціанскія в другія изданія, въ которыя проникли католическія поправки.

Христова въ руссвихъ внигахъ не сходятся съ гречесвими" 1). Патріархъ предложилъ Арсенію побесёдовать съ нимъ самимъ, но Арсеній уклонился, отговариваясь опасеніемъ "на гифвъ привесть патріарха, если різчь въ задоръ пойдетъ"; онъ отказался говорить и съ учеными людьми, которыхъ назвалъ ему патріархъ, говоря, что "ть люди-науки высокой"; онь не умбеть съ ними говорить о правдѣ, такъ какъ они стараются только о томъ, вакъ бы "перетягать" своего противника и "многословесіемъ своимъ затмить истину"... "и наука у нихъ такова езунтская"; они обучены латинской наукв, а въ ней много лукавства бываеть, а истину съ лукавствомъ сыскать не мочно. Патріархъ сказалъ, что надо объ этомъ важномъ вопросѣ посовѣтоваться со всѣми патріархами и что ошибва въ упомянутой хронологів, въроятно, съ руссвой стороны; но Арсеній опять стояль на своемъ, на непогрѣшимости русскихъ. И четыре патріарха могутъ погрѣшить: апостолы Іуда и Петръ, хотя и были апостолы, все-таки погръшили, а Петръ даже трижды отревся отъ Христа; въ Алевсандріи и Рим'я было много ересей; ради ереси погибло и греческое царство, да и теперь еще у грековъ "ереси много водится" --- они патріарховъ своихъ давятъ, а иныхъ въ воду сажають, и теперь у нихъ въ Царьградь четыре патріарха. На замѣчаніе патріарха, что вѣра идетъ отъ Сіона и что было добраго, вышло отъ гревовъ, такъ что корень и источникъ всямъ въ въръ-греви, Сухановъ опять привелъ цълую филиппиву: русскіе и держать ту віру, которая вышла оть Сіона, а греви ся не держать; они неправильно исполняють врещеніе; апостолы заповёдали не молиться съ сретивами, а греви молятся вийстё съ ариянами, римлянами, арапами въ одной церкви. Дальше, ни одно евангеліе не написано грекомъ; Маркъ написалъ евангеліе къ римлянамъ-, и то знатно", что римляне приняли благовъстіе прежде грековъ; только черезъ тридцать два года евангелія были переведены на греческий языкъ, и на немъ было написано евангеліе Іоанна — отсюда "знатно", что не греки — источникомъ всёмъ. Если и были некогда греки источникомъ всёмъ, а теперь онъ пересохъ: гдё выъ напоять весь свёть своныт источникомъ? Навоторые изъ.нихъ сами пьютъ изъ бусурманскаго источника. "Господь нашъ Інсусъ Христосъ-источникъ въры, а не греви. Турецвій царь и ближе насъ, русскихъ, въ вамъ живетъ, да вы не можете его напонть своимъ источникомъ и привести къ въръ. Пренія все больше разгорячались, и Сухановъ шелъ все дальше

<sup>1</sup>) Было два счета лёть отъ сотворенія мира до Рождества Христова: 5508 и 550/).

- 19 57 Se



## АРСЕНИЙ СУХАНОВЪ ВЪ ПРЕНІЯХЪ СЪ ГРЕКАМИ.

въ своихъ обличеніяхъ. У греческаго дидаскала онъ увидалъ треческую внигу, печатанную въ Венедіи (грамматику), гдъ символъ въры былъ помъщенъ по латинскому чтенію; Арсеній вознегодоваль, что здёсь помёщена самая главная римсвая ересь. "Эти-то книги вамъ нужно бы было жечь, а не московскія книги. У насъ государь – царь благочестивый, ереси никакой не любитъ и въ его государевой землѣ нѣтъ ереси; вниги правятъ у насъ избранные люди, а надъ этими людьми надзирають митрополиты, архимандриты и протопоны, кому государь укажеть, и о всякомъ дёлё докладывають государя и патріарха". Сухановъ продолжаль товорить о высовомъ состоянии русскаго православія и о низменномъ положении грековъ: у насъ на Москвъ у одного епископа бываеть до пятисоть церквей, а у митрополита новгородскаго до двухъ тысячъ; а то, что за патріархъ, что одна церковь во всей епархів? Когда греви стали говорить противъ переврещиванія христіанскихъ иновърцевъ, уже врещеныхъ, Сухановъ возразилъ, что и гревовъ въ Москвѣ не перекрещиваютъ потому только, что не внаютъ, что они обливаются, а не погружаются, а когда узнають, то безъ перекрещиванія и въ церковь не пустять. Услышавъ, что патріархъ Пансій хочетъ счисаться съ другими патріархами объ этомъ предметв и потомъ, согласясь съ ними, писать объ этомъ въ Москву, нашъ старецъ замѣтилъ, что если они будутъ писать "не добро", то ихъ въ Москвъ не послушають <sup>1</sup>). Онъ товориль даже прямо, что русскіе могуть откинуть вселенскихъ натріарховъ, какъ и папу, если они будуть не православны (подразум ввается: неправославны на тогдашній московскій образець). Вы, гревя, -- говорилъ онъ, --- ничего не можете двлать безъ своихъ четырехъ патріарховъ, потому что въ Царьградъ былъ "единъ подъ сонцомъ" благочестивый царь, который и "учинилъ" четырехъ патріарховъ, да папу "въ первыхъ". Теперь все старое величіе православія перешло въ Москву, и Арсеній объясняеть: на Москвѣ теперь "единъ царь благочестивый", онъ "устроиль" у себя вийсто папы патріарха, а вийсто четырехъ патріарховъчетырехъ митрополитовъ, "и на томъ можно безъ четырехъ патріарховъ вашихъ править законъ божій, занеже нынъ у насъ глава православія, царь благочестивый". Возвращаясь опять въ тому, что греви напрасно похваляются, будто русскіе приняли врещеніе отъ нихъ, Арсеній и въ настоящее время не признаеть за ними ни права учительства, ни достоинства православія, снова

277

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Впослёдствій, однако, въ Москвё перекрещиваніе было отмёнено и надъ крещеными иновёрцами при переходё въ православіе совершали только миропомазаніе.

припоминая обливательное крещение и т. п. "А все 10 вамъ прилнуло отъ римлянъ, занеже еллинскаго ученія и штанбъ <sup>1</sup>) у себя не имате, и вниги вамъ печатають въ Венеціи и Англіи, и еллинскому писанію ходите учиться въ Римъ и Венепію". Что было у нихъ добраго, все перешло въ Москву, а именно: у русскихъ есть царь благочестивый, а у гревовъ нътъ; у руссвихъ много монастырей, вноковъ. мощей и святыни, а грековъ "только слёдъ остался", что когда-то были: почесть п величание, подобающія воистантинопольскому патріарху по опредбленію второго вселенсваго собора, есть теперь только у московскаго патріарха, а въ Константинополё ихъ совсёмъ нётъ. Чтобы довершить изображеніе величанія московскаго патріарха, Сухановъ разсказаль гревамъ неязвѣстную имъ русскую аповрифическую исторію о биломъ влобувъ. Наконецъ, онъ довелъ свои укоризны гревамъ до послёдняго предёла: они наказаны за свою гордость; царство ихъ отдано бусурманамъ, сами они должны обращаться въ бусурманство; церкви превращены въ мечети; своихъ патріарховъ оны сами удавливають и сажоють въ воду.

Таковъ былъ выводъ. Въ обличеніяхъ, ничего не осталось отъ авторитета греческаго православія; русское православіе стоитъ превыше всего, и русскіе могутъ не обращать никакого вниманія на наставленія и "зазиранія" грековъ...

До отъбада въ Іерусалимъ, Суханову пришлось еще разъ съёванть въ Москву по дёлу о самозванцѣ Тимошкѣ, по дѣламъ патріарха, а тавже и съ извѣстіями о малоруссвихъ дѣлахъ, такъ какъ по дорогв онъ провелъ также несколько дней у Богдана Хмельницкаго. Въ Москвт Сухансвъ подалъ въ посольский приказъ статейный списокъ о своемъ пути, съ приложениемъ преній о върв. Повидимому, вромъ этого онъ сообщалъ о гревахъ, между прочимъ и о самомъ патріархъ Пансін, нъчто для нихъ не весьма благопріятное, потому что когда, года черезъ два, Пансій отправляль своихъ посланцевь въ Москву, то въ своей грамоть въ даридъ Марьъ Ильинишнъ просилъ ее не върить влоязычнымъ людямъ, которые на него клеветали, и особливо Арсенію, о которомъ онъ всячески заботился и который. однако, оказался неблагодарнымъ Іудой, достойнымъ, чтобы подъ нимъ разверзлась земля и поглотила его, какъ нъкогда Дасана н Авврона. "Но, — прибавлялъ патріархъ, — божественное правосудіе отомстить вакь ему, такь и всякому другому злому; какь солнце не можетъ спрятаться, хотя его лучи облаками и закры-

1) Т.-е. типографій; отъ итальянскаго stampa.

# АРСЕНИЙ СУХАНОВЪ ВЪ ПРЕНИЯХЪ СЪ ГРЕКАМИ.

ваются на нѣкоторое время, такъ и правда обнаруживается и дѣлается извѣстной со временемъ". Какія "пустыя слова" говорилъ Арсеній въ Москвѣ, неизвѣстно; впослѣдствіи упоминается только, что онъ осуждалъ Паисія между прочимъ за то, что тотъ въ посту употреблалъ сахаръ, который, по мпѣнію Арсенія, есть вещь скоромная—и бѣдный патріархъ воздерживался погомъ отъ сахара, чтобы не раздражать москвичей; могло быть, что было говорено и другое подобное тому, что Арсеній вообще осуждалъ въ греческихъ обычаяхъ, и особенно онъ могъ сообщать весьма неблагопріятныя извѣстія о враждебныхъ отношеніяхъ въ средѣ самой константинопольской патріархіи.— гдѣ и Паисій могъ быть замѣшанъ.

Прибывши во второй разъ въ Москву, Арсеній, повидимому, считаль свое поручение оконченнымь; но власти полагали, что доставленныя имъ свёдёнія еще недостаточны, и въ началё 1651 года ему велёно было опять отправиться на Востокъ, именно въ Іерусалимъ-съ патріархомъ Пансіемъ или, если тотъ будетъ медлить, одному. Арсеній выбхаль изъ Мосввы 24 февраля и дальше изъ Яссъ действительно отправился одинь; путешествіе было не легко, между прочимъ по страху отъ турокъ. Въ Константинополѣ Сухановъ долженъ былъ передать царскую грамоту патріарху Цареенію, но уже не засталь его въ живыхь. Подъ великой тайной Суханову разсказали, что патріархъ Пансій, вивств съ государями волошскимъ и мутьянскимъ, подкупили туровъ, чтобы сослать Пареенія, такъ какъ онъ былъ не любъ этимъ государямъ (потому что выбранъ былъ безъ ихъ воли), и когда патріархъ былъ действительно взять приставомъ и посаженъ въ судно, въ которое вмёстё съ нимъ сёли и довёренные люди его враговъ, то здёсь гречинъ Михалаки зарѣзалъ патріарха в тело его было выброшено въ море. И кроме того, Арсеній наслышался объ іерусалимскихъ старцахъ, какъ о людяхъ ли-XØXЪ...

Говоря выше о старыхъ паломнивахъ, мы изложили разсказъ Арсенія Суханова о его пребываніи въ Константинополѣ, путешествіи въ Египетъ и бесѣдахъ съ патріархомъ александрійскимъ, о пребываніи въ Іерусалимѣ и обратномъ пути черезъ Малую Азію и Кавказъ. Въ Москву онъ прибылъ въ іюнѣ 1653. Результатомъ путешествій былъ "Проскинитарій", самое общирное изъ древнихъ русскихъ хожденій.

"Проскинитарій" написанъ совсёмъ въ другомъ тонё, чёмъ Пренія съ гревами. Хотя Арсенію приходилось встрёчаться съ тёми же чертами греческаго церковнаго быта, которыя прежде

вызывали у него такія горячія обличенія, здісь онъ просто сообщаеть факты, описываеть виденное, сообщаеть отвёты грековъ обыкновенно безъ всякихъ замъчаній съ своей стороны. Біографъ Суханова, сопоставляя его Пренія съ греками съ "Книгою о вёрь", замёчаеть, что первыя можно считать какъ бы отвѣтомъ на "Книгу о въръ": въ обоихъ сочиненіяхъ совершенно противоположно рѣшается вопросъ о благочестін грековъ, и отправка Суханова на Востовъ для изученія греческихъ "чиновъ" какъ будто имъла цълью провърить утвержденія той "Книги", что греки ни въ чемъ не отступили отъ установленій Спасителя, апостоловъ, св. отецъ и семи вселенскихъ соборовъ. Сухановъ, какъ мы видъли, пришелъ къ совершенно противоположному завлючению — что греческое благочестие испорчено, и что руссвимъ не слёдуетъ обращать нивавого вниманія на вселенскихъ патріарховъ. Повидимому, "Пренія" произвели въ Москвѣ не благопріятное впечатлѣніе и показались излишествомъ, и Суханову былъ данъ отъ имени даря Алевсвя Михайловича упомянутый совъть: "чтобы онъ, будучи въ греческихъ странахъ, помня часъ смертный, писалъ правду, безъ привладу", т.-е. безъ преувеличений. да и безъ собственныхъ разсуждений. Сухановъ составилъ свой отчеть действительно безъ прикладу, веська обстоятельно описываль святыя мёста, но тёмь не менёе онь выставлялъ всъ подробности греческаго церковнаго быта, вакъ онъ были, указывая всъ разногласія греческаго обряда съ мосвовскимъ и "не прикрывая наготы слабости человъческой", которую онъ долженъ былъ бы прикрыть по мнёнію одного изъ его позднайшихъ обличителей. "Нагота слабости человаческой". какую приходилось видёть Суханову, во многихъ случаяхъ была двиствительно жестокая: ему не однажды приходилось указывать въ палестинскихъ обычаяхъ не только недостатовъ благочинія. но и грязный цинизиъ среди самой святыни, - такъ что н "Проскинитарій" витеть съ Преніями о втръ послужиль потомъ ля старообрядцевъ аргументомъ въ защиту ихъ мивній. Но въ Москвѣ свѣдѣнія, собранныя Арсеніемъ о греческомъ благочестія, уже не оказали действія: при Никоне вопрось быль окончательно ръшенъ въ пользу гревовъ.

Сухановъ недолго пробылъ въ Москвъ. Въ томъ же 1653 году онъ посланъ былъ патріархомъ Никономъ на Асонъ за греческими и также славянскими рукописями. Съ послѣднихъ лѣтъ патріаршества Іосифа при исправленіи церковныхъ книгъ стали уже обращаться къ сравненію съ греческими подлинниками, и доказательства въ пользу этого пріема были приведены въ пре-

дисловін въ изданной въ Москвъ граммативъ Мелетія Смотрицваго, 1648. Съ 1649, въ Мосввъ трудился уже "мудръйшій іеромонахъ Епифаній" (Славинецкій), котораго вызвали изъ Кіева именно какъ знатока греческаго языка, и въ изданіяхъ послёднихъ годовъ патріарха Іосифа замѣтно уже не однажды вліяніе греческихъ подлинниковъ, въ книгахъ и рукописяхъ. Но рукописей въ Москвѣ было мало, и за ними-то былъ посланъ Сухановъ на Авонъ. Конечно, на Авонъ была также послана достаточная милостыня, которая, вёроятно, способствовала ревности монаховъ въ исполнения московскихъ желаний. Арсений вернулся съ богатымъ запасомъ, а именно вывезъ до 500 греческихъ рукописей и изсколько славянскихъ. Эти греческія рукописи почти сполна сохранились донынъ въ московской Синодальной библіотекѣ (бывшей патріаршей) и въ библіотекѣ Воскресенскаго монастыря. Главная масса ихъ состовтъ изъ внигъ церковныхъ, богословскихъ и богослужебныхъ, но есть и значительное число книгъ (58) свётскаго-содержанія по грамматикъ и риторикъ и произведеній классическихъ писателей (Гомеръ, Гезіодъ, Софоклъ, Эсхилъ, Демосеенъ, Плутархъ, Оувидидъ): эти послъднія рувописи назначались, въроятно, для греко-латинской школы, учрежденной тогда въ Москвѣ подъ руководствомъ Арсенія Грека. Біографъ Суханова находить, что вывезенныя рукописи лишь въ небольшой степени могли послужить тому дёлу исправлевія, для котораго были назначены: по уходъ Никона съ патріарпества. большая часть внигъ была отдана ему, а на печатномъ дворѣ остались и могли быть употреблены въ дело тольво 48 рукописей.

По возвращеніи съ Авона Арсеній быль назначень келаремь Троицко-Сергіева монастыря: это высовое положеніе было наградой за его труды. Въ началі 1660-хъ годовъ мы видимъ его начальникомъ исчатнаго двора, причемъ онъ, повидимому, принималъ извістное участіе и въ самомъ исправленіи книгъ, въ которомъ имѣло мѣсто и сличеніе съ греческими подлинниками. Повидимому, Сухановъ измѣнилъ свои взгляды съ тѣхъ поръ, какъ велъ свои пренія съ греками, и не сталъ союзникомъ приверженцевъ старой вѣры, которые пользовались теперь его Проскинитаріемъ. Онъ умеръ въ 1668.

Патріархъ Нивонъ считается обывновенно главнымъ дѣятелемъ той реформы, которая, въ видѣ исправленія внигъ и церковнаго обряда, видоизывнила прежній харавтеръ церковнаго

быта и произвела разрывъ между большинствомъ, принявшимъ эти преобразованія, и меньшинствомъ, оставшимся при "старой въръ". Въ глазахъ раскола, именно и только Никонъ былъ виновникомъ нарушенія древняго благочестія, и потому послёдователи господствующей церкви стали не настоящими православными, а "никоніанами". Никонъ двйствительно выказаль навбольшую ревность къ дёлу исправленія: вакъ патріархъ, онъ выполниль "исправление" силою своей власти, и какъ личный характеръ, крутой, непреклонный, властолюбивый, стремившійся въ господству церковнаго авторитета, естественно сосредоточиль на себъ удивление или ненависть совр. менниковъ, и внимание исторіи. Тѣмъ не менѣе, среди сложнаго историческаго хода событій, Никонъ не имблъ этого исключительнаго значенія. Вопросъ о церковномъ исправлении начался гораздо раньше. Инстинктивное опасеніе церковнаго непорядва было еще во времена Стоглава. Когда затемъ понята была необходимость исправленія внигъ съ какою-либо критическою почвой, съ отыскиваніемъ "добрыхъ переводовъ", тогда уже намвченъ былъ путь, которымъ дёло пошло впослёдствія: обратились въ "харатейнымъ" рукописямъ, справились у вселенскихъ патріарховъ; патріархи указали на греческія рукописи, - и какъ скоро греческіе источники были привлечены къ дълу, необходимо должна сыла произойти та катастрофа, которая выразилась церковными волненіями и расколомъ. Но въ греческимъ рукопислыъ обратились еще при патріархѣ Іосифѣ, какъ при немъ же началось исправленіе обряда и первые взрывы недовольства со стороны упорвъйшихъ приверженцевъ старины, напр, по поводу отивни "многогласія".

Въ то же время, еще до патріаршества Никона, была ясно почувствована необходимость выяснить вопросъ объ авторитетѣ греческой церкви, который сталъ колебаться въ умахъ московскихъ людей еще съ XV вѣка, съ флорентинскаго собора и съ паденія Константинополя, а къ половинѣ XVII столѣтія былъ поколебленъ такъ, что многіе дошли до его полваго отрицанія. Въ видахъ возстановленія этого авторитета была издана "Книга о вѣрѣ". Для провѣрки фактическаго положенія вселенской церкви былъ посланъ Сухановъ на Востокъ, и мы видѣли, что, при его еще свѣжемъ московскомъ недовѣріи къ греческому православію, его первыя впечатлѣнія были совершенно противъ грековъ. Въ сущности расколъ былъ уже готовъ, когда Сухановъ представилъ свои Пренія съ греками (1650) въ посольскій привазъ: Сухановъ былъ уже "ревностный старовѣръ", но овъ

былъ и оффиціальный посланецъ московскихъ властей. Съ другой стороны, "Книга о въръ" задумана была въ кружкъ лицъ, близкихъ въ самому царю и заинтересованныхъ церковными вопросами, гдъ былъ и Никонъ, и протопопъ Нероновъ, а главнымъ исполнителемъ изданія былъ царскій духовникъ Вонифатьевъ, которому другомъ былъ не только Нероновъ, но и протопопъ Аввавумъ. Такъ странно сплетались личныя отношенія людей, воторые уже вскоръ стояля въ двухъ противоположныхъ лагеряхъ злъйшими, непримиримыми врагами. Возставши на Нивона, старовъры забывали, что еще недавно стояли съ нимъ на одной почвѣ; противополагая его внигамъ вниги патріарха Іосифа, они забывали, что нсправления по греческимъ обравцамъ начались еще при Іосифъ, что Никонъ не началъ, а только продолжилъ дёло исправленія. Собственно говоря, раздоръ врылся гораздо ранбе и вспыхнулъ позднбе только потому, что лишь тогда приверженцы старины замётили, куда клонится дёло, а врутыя, даже жестовія мёры Никона противъ ослушниковъ довершили убѣжденіе, что старая вѣра гибнеть. Этому смутному положению вещей содбиствовала нервшительность самого царя. Онъ безпомощно волебался между двумя теченіями: Нивовъ былъ его "собинный другъ"; а въ то же время царь, а тавже и царица, чрезвычайно почитали протопопа Аввакума даже въ то время, когла онъ заявилъ себя врагомъ церковной власти; когда Нероновъ бъжалъ изъ ссылки, куда послялъ его Никонъ, Нероновъ остаповился въ Москвъ прямо у царскаго духовника; царь узналь объ этомъ и скрываль это отъ Никона... Впоследстви Аввакумъ въ своихъ ужасныхъ заточеніяхъ все еще надёялся на "Михайловича-свёта", какъ онъ называлъ царя... Покровительствуя, насколько было возможно, хранителямъ "старой въры", царь въ то же время оказывалъ великое уважение и богато дариль прібзжавшихъ въ Москву восточныхъ ісрарховъ, которые въ русскомъ церковномъ вопросѣ могли быть и бывали только на сторонѣ Никона.

Вопросъ, требовавшій рѣшевія, былъ очень трудный — не по существу исправлевія внигъ, котораго въ концѣ концовъ можно было достигнуть сличеніемъ старославянскихъ и греческихъ текстовъ, но по обстоятельствамъ времени, по настроенію большой доли духовенства и народной массы. Цѣлые вѣка созрѣвало убѣжденіе въ превосходствѣ русскаго православія. Среда, въ которой предстояло дѣйствовать Никону, была впередъ враждебна ко всякому измѣненію старины: слѣпая вѣра въ букву и внѣшній обрядъ, отожествленіе этой буквы и обряда съ "догматомъ"

и самою сущностью вѣры, становились едва одолимымъ препятствіемъ для какого-вибудь общепризнаваемаго исправленія; отсутствіе самыхъ элементарныхъ познаній не допусвало возможности объяснения. Не легко представить себѣ, къ чему могла бы, наконецъ, придти эта "старая віра", — или "національная віра", по опреділенію новійтаго историка, — предоставленная себі самой: отвергая авторитеть вселенской церкви, она должна была бы отдёлиться отъ нея и остановиться на той формё, какая признавалась въ данную минуту - съ господствомъ испорченныхъ внигъ, съ фанатизмомъ обряда, съ ненавистью во всякому знанію, когда все-таки единственный запась внижныхъ свёдёній заимствованъ былъ изъ твхъ же переводныхъ греческихъ внигъ. Если вспомнить, какими вопросами заняты были русскіе, іерархи тъхъ временъ и съ какими они обращались въ вселенскимъ патріархамъ, то можно себѣ представить уровень религіозныхъ понятій. Въ концъ концовъ, при помощи за взжихъ ученыхъ людей, при объясненіяхъ вселенскихъ патріарховъ, іерархи могля вое-какъ выбраться изъ дебрей своего незнания; но отвергнувъ и эту помощь, "старая въра" превратилась бы въ фанатическую секту, невозможную для историческаго народа, потому что она не хотвла допустить никакого историческаго движения. Поэтому и быль такъ страшенъ тотъ взрывъ религіозной ненависти, который выразнися расколомъ. Никонъ, несомнѣнно человѣкъ сильнаго ума, лучше своихъ предшественниковъ уразумѣлъ необходимость преобразования и необходимость союза съ церковью вселенской, въ составѣ которой существовала до тѣхъ поръ русская церковь и отъ которой почеринула свои жизненныя силы. Няконъ принялъ тѣ убѣжденія, какія развивала "Книга о вѣрѣ"; онъ не смутился извёстіями о внёшнемъ упадвё восточныхъ церквей, объ испорченности восточныхъ нравовъ, -- глубокіе недостатви восточнаго цервовнаго быта не подлежали сомнѣнію, но въ этихъ церквахъ хранилось преданіе древнихъ ученій, въ нихъ дъйствовали нъкогда величайшіе учители восточнаго православія, въ библіотевахъ Востова сберегались самыя писанія этихъ учителей, и среди угнетения и испорченныхъ правовъ еще свазывался авторитеть древняго вёроученія и внижнаго знанія. Многобратный, въковой опыть свидетельствоваль, что и донынь вселенские патріархи могли дать правильныя и мудрыя указанія о предметахъ вёры и обряда; и по всему смыслу церковыхъ постановленій слёдовало, что лучшими средствомъ разрёшенія недоумѣній, исправленія недостатковъ, долженъ быть совѣть съ восточными јерархами и ихъ соборомъ. Павелъ Алепискій, сниъ

 $\mathbf{284}$ 

#### ПАТРІАРХЪ НИКОНЪ.

и архидіавонъ патріарха антіохійскаго Макарія, разсказывая о носковскомъ соборѣ 1655 года, ясно указываетъ настроеніе того времени, наканунъ открытаго раскола. "Никонъ, любя все греческое, съ жаромъ принялся за церковныя исправленія и говорялъ на соборѣ присутствовавшимъ архіереямъ, настоятелямъ монастырей и пресвитерамъ: "я самъ русскій, и сынъ русскаго, но моя въра и убъждения греческия". На это нъкоторые изъ членовъ высшаго духовенства съ покорностью отвѣчали: "вѣра, дарованная намъ Христомъ, ея обряды и таинства, — все это пришло къ намъ съ Востока". Но другіе, – такъ какъ во всявомъ народъ бываютъ люди упрямые и неповорные, --- молчали, сврывая свое неудовольствіе, и говорили въ самихъ себъ: "не хотимъ дѣлать взмѣвеній ни въ нашихъ квигахъ, ни въ нашихъ обрядахъ и церемоніяхъ, принятыхъ нами изстари". Только эти недовольные не имъли смълости говорить отврыто, зная, вакъ трудно выдержать гнёвъ патріарха". Никонъ былъ достаточно уменъ, чтобы увидъть ошибки, иногда дъйствительно крайне грубыя, и чтобы понять справедливость "зазираній", какія слышалъ оть восточныхъ ісрарховъ.

Одинъ изъ новъйшихъ историковъ Никона, пр. Макарій, подробно объясняеть упомянутое историческое недоразумёніе, приписывающее Никону всю сущность дела исправления и вину вознивновенія раскола. Онъ указываеть, что начало реформы въ греческомъ духѣ положено было еще при патріархѣ Іосифѣ; что восточные патріархя не однажды подтверждали принятыя Никономъ мъры и въ нъкоторыхъ случаяхъ были главными виновниками распоряженій, которыя современная молва и исторія приписывали Никону, а вселенскихъ патріарховъ почиталъ и поддерживаль царь Алексей. Въ 1655, быль издань "Служебникъ" и въ томъ же году напечатана знаменитая "Скрижаль", по греческой внигь, присланной за два года передъ тымъ отъ вселенскаго патріарха Пансія и переведенной однимъ изъ справщиковъ, Арсеніемъ Грекомъ, съ прибавленіемъ статей о крестномъ знаменія (протявъ двуперстія) и о символъ въры. Этой "Скряжали" Никонъ не хотълъ, однако, выпускать въ свътъ раньше, чёмъ она была бы разсмотрена и одобрена соборомъ. На этомъ соборѣ, продолжавшемся съ 23-го апрѣля до 2-го іюня, Никонъ, уже заручившись одобреніемъ вселенскихъ патріарховъ 1), изложилъ подробно все дёло; соборъ русскихъ архіереевъ, послѣ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ то время находились въ Москвѣ антіохійскій патріархъ Макарій, сербскій патріархъ Гавріиль, а также никейскій митрополитъ Григорій и молдавскій— Гедеонъ.

подробнаго разсмотрвнія "Скрижали", утвердиль ее своими полписями, и Никонъ, добавивъ "Скрижаль" одобреніями патріар-ховъ и сказаніемъ о самомъ соборѣ, съ изложеніемъ и своей рбчи, велблъ выпустить книгу въ свътъ. Между прочимъ, сиборъ изревъ провлятіе на "неповинующихся цервви" посльдователей двуперстія... Но раньше собора Никонъ устроилъ особаго рода манифестацію: 12 февраля, въ день памяти св. Мелетія антіохійскаго и витсть святителя московскаго Алексья, на праздничной заутрени въ Чудовомъ монастыръ, въ присутствін царя, властей и множества народа, прочитано было изъ пролога сказание о св. Мелетия антіохійскомъ. — глѣ вменно находили защиту двуперстія, — и Никонъ во всеуслышаніе спроснль патріарха антіохійскаго Макарія, какъ надо понимать это сказаніе? Макарій объяснилъ, что сказаніе именно подтверждаеть правильность троеперстія, а двуперотіе назваль армянскимъ обычаемъ. Затвиъ манифестація повторилась въ недвлю православія, 24 февраля. "Собрались въ Успенский соборъ на торжество всв находившіеся въ Москвѣ архіерен съ знатнѣйшимъ духовенствомъ, царь со всёмъ своимъ синклитомъ и безчисленное множество народа. Въ то время, когда начался обрядъ православія, и церковь, ублажая своихъ върныхъ чадъ, изрекала прокляти сопротивнымъ, два патріарха, антіохійскій Макарій и сербскій Гаврінлъ, и митрополить нивейскій Григорій, стали передъ царемъ и его синклитомъ, предъ всемъ освященнымъ соборомъ и народомъ, - и Макарій, сложивъ три первые великіе перста во образъ св. Троицы и показывая ихъ, воскликнулъ: "семи треми первыми великими персты всякому православному христіанину подобаеть изображати на лицё своемъ врестное изображение; а иже вто по Өеодоритову писанію и ложному преданію творить, той провлять есть". То же проклятіе повторили, вслёдъ за Макаріемъ, сербскій патріархъ Гавріялъ и никейскій митрополить Григорій. Вотъ къмъ и когда изречена первая анаеема на упорныхъ послѣдователей двуперстія. Она изречена не Нивономъ, не русскими архіереями, а тремя іерархами-представителями Востока" 1). Русскій соборъ уже послѣ того подтвердиль это провлятіе.

Однимъ изъ злъйшихъ враговъ Нивона былъ протопопъ Нероновъ, подвергшійся наконецъ проклятію на соборѣ 18 мая. 1656 (опять въ присутствія антіохійскаго патріарха Макарія) яа пепокорение церкви <sup>2</sup>); потомъ онъ вакъ будто одумался, не

<sup>1</sup>) Макарій, т. XII, стр. 189—190. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 214. "Съ этого собора,—говоритъ пр. Макарій,—началось

хотѣлъ "творить раздора со вселенскими патріархами", но всетави не могъ сносить суровости Нивона. Наконецъ, однажды онъ самъ явился въ Никону, когда тотъ шелъ въ церковь, и между ними произошла странная сцена, вогда Нероновъ (въ монашествъ онъ назывался Григоріемъ) обличалъ Никона за его несправедливости и жестовость, указываль на примёрь Христа, и Никонъ смиренно, снося всі укоры, говорилъ, наконецъ: "прости, старецъ Григорій, не могу терпьть". Наконецъ, при вмъшательствь царя Никонъ въ соборной церкви за литургией приказалъ ввести старца Григорія, со слезами прочелъ разрѣшительныя молитвы, старець Григорій причастился святыхъ даровъ изъ рукъ Нивона, и въ тотъ же день патріархъ, "за радость мира", устроиль у себя трапезу, за воторую посадиль Григорія выше всёхъ московскихъ протопоповъ, а послё трапезы, одаривъ Григорія, отпустилъ съ миромъ. Старецъ Григорій, однако, не умирился и когда однажды онъ сталъ говорить Никону о старыхъ служебнивахъ до-Никоновскихъ, которыхъ держался, то Никонъ отвъчалъ: "обои-де добры (т.-е. и прежніе и новые), — все де равно, по воимъ хощешь, по тъмъ и служишь". Григорій скаравно, но полити нощоше, но теле с тупет и держуся", и, принявъ отъ патріарха благословеніе, вышель. "Воть вогда началось единов'єріе въ русской церкви!" — замѣчаетъ пр. Макарій.

Объясняя и оправдывая дтятельность Никона въ общемъ ся обзорћ, пр. Макарій высказываеть уввренность, что еслибы служение Никона продолжилось, то начавшийся при немъ расколъ мало-по-малу превратился бы, и на его мѣсто водворилось бы, такъ называемое нынъ, единовъріе (стр. 221-227). "Къ врайнему сожальнію, —прибавляеть онъ, —по удаленіи Никона съ каеедры обстоятельства совершенно измёнились. Проповёдники раскола нашли себъ, въ наступившій періодъ между-патріаршества, сильное повровительство; начали рёзко нападать на цервовь и ся ісрархію, возбуждать противъ нея народъ, и своею возмутительною даятельностію вынудили церковную власть употребить противъ нихъ каноническія мэры. И тогда-то вновь возникъ, образовался и утвердился тоть русскій расколь, который существуеть досель, и который, следовательно, въ строгомъ смыслъ, получилъ свое начало не при Нивонъ, а уже послъ него".

д'виствительное отдёленіе русскихъ раскольниковъ отъ православной церкви, изчался русскій расколь".

Въ исторіи трудно загадывать; въ данномъ случай раздорь заходилъ уже такъ далеко и возникалъ въ сущности такъ давно, что едва ли могъ быть устраненъ однимъ единовърческимъ признаніемъ старыхъ внигъ. Этотъ самый старецъ Григорій послё "примиренія" съ Никономъ говорилъ царю, который привётливо обратился къ нему, встрётивъ его однажды въ церкви: "доволь, государь, тебъ терпъть такого врага божія? Смутилъ всю землю русскую и твою царскую честь попралъ, и уже твоей власти не слышать, — отъ него врага всёмъ страхъ". Царъ какъ будто устыдился и отошелъ, ничего ему не отвътивъ... Едва ли чёмънибудь можно было примирить и протопопа Аввакума.

Въ дълъ исправленія внигъ встрътилось два давно вознившихъ противоположныхъ начала, которыя теперь нашли только поводъ вырваться наружу: на одной сторонѣ-слѣпая, фанатическая приверженность въ старинѣ, не допускавшая никакой перемѣны; на другой — первые зачатки критики; на одной сторонѣ — готовность ради этой старины разорвать связь даже со вселенской церковью, въ предположения, что московское православіе само по себѣ стоить превыше всего; на другой сторонѣ было понимание, что догматичесвая и историческая связь со вселенской церковью необходима и что противоположная постановка дѣла окончилась бы узвимъ сектаторствомъ, неспособнымъ, по врайней скудости его образовательныхъ средствъ, построить чтолибо органическое --- приходилось бы въ сущности основывать особую русскую цервовь, враждебную грекамъ, на идеяхъ протопопа Аввакума. Притомъ фанатизмъ протопопа Аввакума простирался не только на церковные вопросы, но и на все, въ чемъ видълись ему новизна и что-либо иноземное: осыпая ругательствами Никоновы преобразованія, Аввакумъ называлъ его въру не только римской, но даже нъмецкой. Едва ли сомнительно, что эта тенденція во всякомъ случай прорвалась бы и мино внигъ по любому другому поводу, вогда со второй половины XVII выка въ русскую жизнь все болње замѣтно проникало вліяніе чужихъ правовъ и образованія. Предшественники раскола уже возставали, напр., противъ тъхъ вліяній, какія начали приходить съ малоруссваго юга. Не должно забывать, что за Аввакумомъ и его друзьями стояла огромная масса приверженцевъ столь же фанатическихъ, присутствіе которой, безъ со. мнѣнія, поднимало и ихъ собственную энергію. Прибавимъ, вавонець, что этоть разладь происходиль на почив не только налой умственной развитости, но и жестокихъ нравовъ. Если можно думать, что взрывъ раскола въ значительной мъръ произошель

 $\mathbf{288}$ 

отъ слишвомъ врутыхъ мъръ Никона<sup>1</sup>), то и другая сторона не уступала ему страшной суровостью. Изъ его противниковъ едва ли вто способенъ былъ въ тому примирительному настроенію, какое показаль Никонь въ упомянутой встричь со старцемъ Григоріемъ. Грубые правы, воспитанные давней стариной, прошедшие черезъ эпоху Гровнаго и междуцарствия, стали обычной чертой всего быта; власть дёлалась насиліемъ, вёра-фанатизмомъ. Въ громадномъ большинстве самихъ церковныхъ учителей отсутствіе школы вело къ грубому преувеличенію буквы и обряда, дёлало невозможнымъ правильное сужденіе въ самыхъ простыхъ цервовныхъ предметахъ. Иностранцы XVI-XVII въка не разъ отмѣчали неспособность русскихъ людей понять и вынести противоръчіе, отвъчать на него логически; врайняя нетерпимость выражалась въ необузданной форме, и разногласие мивний переходило въ непримиримую вражду; противоръчіе тотчасъ возводилось въ ересь, и съ объихъ сторонъ призывались строгія постановленія церковныхъ уставовъ, провлятія и казни. Съ этимъ картина религіознаго спора въ XVII вѣкѣ (на почвѣ грамматическихъ ошибовъ въ церковныхъ текстахъ и въ самомъ имени Інсуса!) была готова. Но церковныя клятвы произвели не то действіе, какого оть нихъ ожидали...

Протоцопъ Аввакумъ былъ самымъ характернымъ лицомъ въ этомъ первомъ періодѣ раскола. Не будемъ передавать его біографія, не однажды разсказанной; довольно замътить, что это быль самый решительный и неукротимый изъ всёхъ противниковъ Никона, больше всёхъ содёйствовавшій установленію и развитію раскола. По несокрушниой силь характера это быль своего рода эпический богатырь, выносивший самыя тажкия испытанія — тюрьмы, заточенія, истязавія, но всегда непревлонный и всегда готовый на ту же пропов'ядь. Сначала протопонъ въ Юрьевці, потомъ дійствовавшій въ Москві въ кругу вліятельныхъ московскихъ протопоповъ, своямъ благочестіемъ внушавшій уважение самому царю и особенно почитаемый царицей, онъ за упорное сопротивление Никону рано попаль въ ссылку, сначала въ Тобольскъ, потомъ въ далевую Даурію, гдъ долженъ былъ выносить мучительскія гоненія воеводы. Посл'я отреченія Никона оть патріаршества Аввакумъ былъ возвращенъ въ Москву, но остался здесь не долго: новая упорная борьба съ господствующей церковью повлекла за собой ссылку въ Мезень; затёмъ онъ привлеченъ былъ къ отвёту на соборё 1666 — 1667 года, на

ИСТ. Р. ЛИТ. Т. П.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср., напр., исчисленіе "мученій" отъ Никона въ Аввакумовой "Книги на престоборную ересь" (Субботинъ, V, стр. 261 и дал.).

соборѣ былъ преданъ проклятію и снова заключенъ 1ъ Пустозерскій острогъ, откуда продолжалъ сношенія съ своими приверженцами, возбуждая ихъ въ сохраненію старой вѣры и проклиная "никоніанъ". Долго томился онъ въ ужасной земляной тюрьмѣ: давно умеръ Никонъ, умеръ и царь Алексѣй, на склонность котораго въ "истинной" вѣрѣ онъ долго надѣялся и только подъ конецъ пересталъ надѣяться <sup>1</sup>). Наконецъ въ 1681 онъ отправилъ посланіе въ царю Өедору Алексѣевичу; онъ просилъ о милости, но измученный долгими страданіями говорилъ также съ великимъ раздраженіемъ о своихъ врагахъ и съ укорами противъ памяти самого царя Алексѣя <sup>2</sup>). Времена, однако, были другія, и "за великія на царскій домъ хулы" приказано было сжечь Аввакума и его товарищей по заключенію. Казнь была совершена 1 апрѣля 1681 года въ Пустозерскѣ.

Въ своихъ религіозныхъ понятіяхъ Аввакумъ былъ яркимъ олицетвореніемъ представленій и нравовъ массы, воспитанной "старою вѣрою". Его благочестіе строго соблюдало всю обрядовую сторону вёры; онъ готовъ былъ на всякое истязание изъ-за буввы и обряда, но самъ также готовъ былъ внушать благочестіе не тольво поученіемъ, но и мучительствомъ. Одну грѣшницу, которую ему прислали "подъ началъ", онъ исправлялъ твиъ, что три дия держалъ въ подпольт, на голодт и холодт, потомъ поставилъ "на поклоны" и велёлъ бить шелепомъ, и т. п. "Духовное" поучение принимало у него тв исправительныя формы, съ помощью шелена, какія господствовали въ быту. Когда ему приходилось говорить о тёхъ врагахъ, которые, по его мнёнію. испортили русское православіе, не было м'вры его фанатической свирѣпости. Восточные патріархи "Христа распяли въ русской вемяв"; они-востельники, прелагатан, шиши Антихристовы, богоборцы; для Нивона онъ не находить достаточно ругательныхъ выраженій своей ненависти. Аввакумъ, безъ сомийнія, буквально понималъ свои слова, когда говорилъ въ одномъ изъ своихъ посланій: "Воли мий ийть, да силы, переръзаль бы, что Илья Проровъ, студныхъ и мерзвихъ жеребцовъ всёхъ, что собавъ". Ему вспоминается Грозный: "какъ бы добрый царь, повъсниъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ посланія "къ нѣкоему Іоанну" Аввакумъ пишетъ: "Исперва царь, до соборища того, будто и не ево дѣло, а волю Никону всю даль, вору". И тамъ же: "Царь Алексѣй девять лѣтъ добро жилъ, въ ностѣ и въ молитвѣ и въ милости... Егда же любленье сотвориша, яко Пилатъ и Иродъ, тогда и Христа распяша: Никонъ побѣждать началъ, а Алексѣй пособлялъ испоттиха. Тако бысть исперва. Алъ самовидѣцъ сему".

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Онъ писаль, что царь Алексви сидить въ аду: "Богь судить между мною и царемъ Алексвемъ. Въ мукахъ онъ сидить, — слышалъ я отъ Спаса: то сму за свою правду".

бы его (Нивона) на высовое древо... миленькой царь Иванъ Васильевичъ скоро бы указъ сдёлалъ такой собакъ". Въ послёднемъ послания въ Өедору Алексвевичу онъ говоритъ опять техническими выраженіями бойни: а "что, царь-государь, какъ бы ты мев даль волю, я бы ихъ (никоніанъ), что Илья Пророкъ, всёхъ перепласталъ во единъ день. Не осквернилъ бы рукъ своихъ, но и освятилъ, чаю". Когда онъ услышалъ о первыхъ самосожженіяхъ послёдователей старой вёры, онъ порадовался: "русаки бѣдные... полками въ огонь дерзаютъ за Христа Сына Божія-свёта. Мудры б..... дёти греки, да съ варваромъ турсвимъ съ одново блюда патріархи кушають расленые курви <sup>1</sup>). Русачки же миленькіе не такъ, — въ огонь лезетъ, а благовърія не предасть!"... "Да помнишь ли? — пишетъ Аввакумъ въ другомъ посланіи: — три отрови въ пещи огненной въ Вавилонѣ; Навходоносоръ глядить: ано Сынъ Божій четвертый съ ними! Въ пещи гуляють отрови самъ-четверть съ Богомъ! Небось,--не покинеть и васъ Сынъ Божій. Дерзайте всенадежнымъ упованіемъ. Таки размахавъ, да и въ пламя! На-вось, діаволъ, еже мое тѣло; до души моей дѣла тебѣ нѣтъ!"<sup>2</sup>)...

Являясь въ своихъ понятіяхъ представителемъ народной массы, протопопъ Аввакумъ могъ стать и замѣчательнымъ писателемъ въ этомъ народномъ топѣ. Его автобіографія, многочисленныя посланія, съ какими онъ обращался въ царю и особенно къ своимъ единомышленникамъ, даже его церковныя поученія, чрезвычайно характерны, какъ по содержанію, въ которомъ отпечаталась народная "старая" вѣра, такъ и по стилю и языку. Тамъ, гдѣ онъ говоритъ о церковномъ вѣроученіи, его рѣчь повторяетъ обычныя книжныя выраженія, но вездѣ, гдѣ онъ касается непосредственной жизни, гдѣ онъ разсказываетъ о своей судьбѣ, гдѣ бесѣдуетъ съ своими друзьями и поучаетъ ихъ, его стиль становится живымъ, реальнымъ, образнымъ, его рѣчь представляетъ богатство свѣжаго народнаго языка, какимъ мы встрѣчаемъ его только въ непосредственныхъ созданіяхъ народа, въ пѣснѣ и пословицѣ; не однажды, иногда среди духовнаго поученія,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Взято у Арсенія Суханова.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Аввакумъ находилъ нёмецкій обычай даже въ наименованіи св. Николая Чудотворца: "Охъ, охъ, бёднан Русь! Чего-то тебт захоттялось нёмецкихъ поступковъ и обычаевъ! А Николё Чудотворцу дали имя нёмецкое: Николай. Въ нёмцахъ нёмчинъ былъ Николай, а при апостолёхъ еретикъ былъ Николай. Въ нёмцахъ нёмчинъ былъ Николая. Только суть стало съ ними Никола чудотворецъ терпитъ; а мы немощни: хотя бы одному кобелю голову-ту назадъ рожею заворотилъ, да пускай но Москвѣ-той такъ походилъ! Что петь дёлать?"... (Тоть нёмчинъ Николай, который ему былъ нзвѣстенъ, былъ вёроятно Николай, "прелестникъ и звѣздочетецъ", котораго обличили Максимъ Грекъ и старецъ Филовей, — но и о Николаѣ Чудотворцѣ Аввакумъ ошибался).

онъ поразитъ современнаго читателя инымъ грубымъ, даже цвническимъ словомъ, но старина не боялась этихъ словъ, потому что еще не отвыкла называть вещи собственными именами. Этотъ стиль и этотъ языкъ указываютъ, между прочимъ, вмѣстѣ съ нѣкоторыми другими явленіями тогдашней "письменности", чѣмъ могла бы стать еще въ то время русская литература, еслибы издавна не была—извѣстнымъ образомъ—оторвана отъ народной почвы, и вмѣстѣ съ тѣмъ не была осуждена на слишкомъ тѣсный умственный горизонтъ.

Сочиненія, какъ и вся д'ятельность Аввакума, и съ нимъ его сотоварищей, представляють собой въ высокой степени характерпый историческій моментъ. Въ одномъ изъ своихъ посланій, говоря о погибели старой в'ры, на м'вст'в которой, по его уб'жденію, явилась мерзость запуст'внія и антихристова прелесть, Аввакумъ восклицаетъ: "посл'ёдняя Русь зд'в". Его чувство было темнымъ, стихійнымъ историческимъ предвидёніемъ. Д'вйствительно, старая Русь дошла въ этомъ направленіи до своего посл'ёдняго предёла.

Объ исторіи исправленія внигъ, а выйств по исторіи богослужебныхъ внигъ, о сношеніяхъ съ Востокомъ и восточными патріархами существуетъ довольно общирная литература.

— Главнѣйшимъ является трудъ моск. митр. Макарія, именно послѣдніе томы "Исторіи р. церкви". Томъ XII и начало XII-го, Спб. 1883, изданный уже послѣ смерти автора, составленъ былъ опять въ большой степени по неизданнымъ архивнымъ источникамъ.

— Н. Гиббенетъ, Историческое изслѣдованіе дѣла патріарха Никона (по оффиціальнымъ документамъ). Спб. 1882 — 1884. Двѣ части; множество архивныхъ данныхъ.

— Н. Каптеревъ, Характеръ отношеній Россіи къ православному Востоку въ XVI и XVII столѣтіяхъ. М. 1885; Патріархъ Никонъ и его противники въ дѣлѣ исправленія церковныхъ обрядовъ Выпускъ первый. Время патріаршества Іосифа, М. 1887 (изъ "Правосл. Обозрѣнія" того года).

- II. О. Николаевскій, Изъ исторіи сношеній Россіи съ Востокомъ, въ половинѣ XVII в. Спб. 1882.

О состоянии богослужебныхъ внигъ:

— А. Катанскій, Очеркъ исторіи литургіи нашей православной церкви. Вып. І. Спб. 1868.

— А. Дмитріевскій, Богослуженіе въ русской церкви въ XVI въкъ. Ч. І. Историко-археологическое изслъдованіе. Казань, 1884.

— Іеромонахь Филареть, Опыть сличенія церковныхь чинопослёдованій, по изложенію церковно-богослужебныхъ книгь московской печати, изданныхъ первыми пятью россійскими патріархами, — въ жур-

налѣ "Братское слово", 1875, и отдёльно; Чинъ литургіи св. Іоанна Златоустаго, по изложенію старопечатныхъ и древле-писанныхъ служебниковъ, М. 1876.

--- К. Т. Никольскій, О службахъ русской церкви, бывшихъ въ прежнихъ богослужебныхъ книгахъ. Спб. 1885.

— Исторіи церкви, особливо митр. Макарія, и ивслёдованія объ Арсеніи Сухановё, С. Медвёдевё и пр. См. также:

- В. Е. Румянцевъ, Сборникъ памятнивовъ, относящихся до книгопечатанія въ Россіи. М. 1872.

— П. Ө. Николаевскій, Московскій печатный дворъ при патріархѣ Никонѣ, въ Христ. Чтенін, 1890—1891.

— А. Лиловъ, О такъ называемой Кирилловой внигѣ. Библіографическое изложеніе въ отношеніи къ глаголемому старообрядчеству. Казань, 1858.

— Г. Дементьевъ, Критическій разборъ такъ называемой книги "О въръ", сравнительно съ ученіемъ глаголемыхъ старообрядцевъ. Спб. 1883.

— Н. Ө. Каптеревъ, "Арсеній Грекъ", въ Чтеніяхъ въ Общ. любит. дух. просвёщенія, 1881, іюль.

- В. Колосовъ, "Старецъ Арсеній Грекъ", въ Журн. мин. просв. 1881, сентябрь.

— Сильвестра Медвёдева, Извёстіе истинное православнымъ и показаніе свётлое о новоправленіи внижномъ и о прочемъ, съ пред. и примёчаніями С. Бёлокурова, въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и древн. 1885, кн. IV (о Никоновскихъ исправленіяхъ).

Объ Арсеніи Сухановѣ:

— Первый опытъ ивданія Проскинитарія сдёланъ былъ Сахаровымъ, въ "Сказаніяхъ русскаго народа", т. П. Спб. 1849; но издана только часть, съ пропусками и большими опибками.

— "Проскинитарій". Хожденіе строителя старца Арсенія Суханова въ 7157 г. во Іерусалимъ и въ прочія святыя мѣста, для описавія святыхъ мѣстъ и греческихъ церковныхъ чиновъ. Казань, 1880 (въ приложеніяхъ къ "Православному Собесѣднику"). Изданіе приготовлено Н. И. Ивановскимъ, получившимъ извѣстность своими обличеніями раскола, — также какъ и второе изданіе Проскинитарія въ "Православномъ Палестинскомъ Сборникъ". VII, вып. 3-й (или выпускъ 21-й цѣлаго изданія). Спб. 1889, гдѣ прибавлены противъ казанскаго изданія "Пренія о вѣрѣ", по тексту г. Бѣлокурова, съ новыми варіантами. Оба изданія Проскинитарія не удовлетворительны, такъ какъ г. Ивановскій дѣлалъ измѣненія и пропуски въ текстѣ безъ указанія ихъ, что въ научномъ изданіи непозволительно; эти неточности отмѣчены въ книгѣ г. Бѣлокурова.

— "Арсеній Сухановъ", изслѣдованіе Сергѣя Бѣлокурова, въ "Чтеніяхъ" моск. Общества исторіи и древностей, 1891, кн. І— ІІ, біографія; 1894, кн. ІІ, сочиненія Суханова: Статейный списокъ, Пренія о вѣрѣ и пр. Раньше они были изданы имъ же въ Христ. Чтеніи, 1883, № 11—12. "Проскинитарій" въ изданіи того же ученаго еще ожидается. Трудъ г. Бѣлокурова — чрезвычайно обстоятельное изслѣдованіе по архивнымъ документамъ и наличной литературѣ.

Относительно литературы о расколѣ укажемъ только немногіа важнѣйшія сочиненія:

— Димитрій Ростовскій, Розыскъ о раскольнической брынской върв. 1745, и много разъ послъ. Новъйшее изд. Кіевъ, 1876.

— Прот. Андрей Іоанновъ (Журавлевъ), Полное историческое извёстіе о древнихъ стригольникахъ и новыхъ раскольникахъ, такъ называемыхъ старообрядцахъ, о ихъ ученіи, дёлахъ и разгласіяхъ. 4 части. 2-е изд. Спб. 1795.

— Макарій (Булгаковъ, впослъдствіи митр. московскій, историкъ церкви), Исторія русскаго раскола, извъстнаго подъ именемъ старообрядства. 2-е изд. Спб. 1858.

— А. П. Щаповъ, Русскій расколъ старообрядства, разсматриваемый въ связи съ внутреннимъ состояниемъ русской церкви и гражданственности въ XVII вѣкѣ и въ 1-й половинѣ XVIII в. Опытъ историческаго изслѣдованія о причинахъ происхожденія и распространенія русскаго раскола. Казань, 1859. Разборы этой книги: въ Атенеѣ 1859, № 8, С. М. Соловьева; Отеч. Зап. 1859, № 5, 6, 11, Бестужева-Рюмина; Лѣтоп. р. литер. и древн., т. II, № 4, И. С. Некрасова; Современникъ, 1859, № 9.

— Описаніе нікоторыхъ сочиненій, написанныхъ русскими раскольниками въ пользу раскола. Записки Александра Б. (пр. Никанора). 2 ч. Спб. 1861.

— Г. Есиповъ, Раскольничьи дъла XVIII столътія. Два тома. Спб. 1861—1863.

— П. Мельниковъ, Исторические очерки поповщины. Ч. І. М. 1864. Продолжение въ Р. Въстникъ, 1864, № 5; 1866, № 5, 9; 1867, № 2.

- Н. Поповъ, Сборникъ для ист. старообрядчества. М. 1864 и д.

— Н. Субботинъ, Матеріалы для исторіи раскола за первое время его существованія, издан. братствомъ св. Петра Митрополита. М. 1875—1887, 8 томовъ. Особливо т. V и VIII: Историко- и догиатико-полемическія сочиненія первыхъ расколоучителей, — сочиненія бывшаго юрьевецкаго протопоца Аввакума Петрова, и др.

— Обзоры литературы о расколѣ: А. С. Пругавинъ, Расколъсектанство, Вып. первый. Библіографія старообрядчества и его развътвленій. М. 1887 (продолженія не было); Сахаровъ, Указатель литературы о расколѣ. Два выпуска. 1887—1892.

Объ Аввакумѣ:

— Житіе протопопа Аввакума. имъ самимъ написанное. Издаво подъ ред. Н. С. Тихонравова. Сиб. 1862; см. также упомянутые "Матеріалы" Субботина.

- Статья въ "Критико-біографическомъ Словарв" С. А. Венгерова, т. І. Спб. 1886.

— В А. Мякотинъ, Протопопъ Аввакумъ, его жизнь и дъятельность. Спб., 1893. Здѣсь весьма ярко указано значение его дъятельности въ тогдашпихъ религіозныхъ и общественныхъ отношенияхъ (ср. стр. 126, 142, 146, 152 и др.); въ сожалѣнію, авторъ далъ или свѣдѣній о книжныхъ трудахъ Аввакума. Повторено въ "Очеркахъ изъ исторіи общества". Спб. 1902.

— А. К. Бороздинъ, въ "Христ. Чтеніи", 1888, № 5—6; "Протопопъ Аввакумъ. Очеркъ изъ исторіи умственной жизни русскаго общества въ XVII вѣкѣ". Спб. 1898 (диссертація; о диспутѣ въ "Нов. Врем.", 1898, 19 мая; замѣтка о внигѣ въ "Вѣстн. Евр" 1898, іюнь; разборъ, П. С. Смирнова, въ Журн. мин. просв. 1898). Второе изданіе книги, Спб. 1901.

— П. С. Смирновъ, "Внутренніе вопросы въ расколѣ въ XVII въкѣ. Изслѣдованіе изъ начальной исторіи раскола по вновь открытымъ памятникамъ, изданнымъ и рукописнымъ". Спб. 1898,—за послѣдніе годы одно изъ важнѣйшихъ изслѣдованій по начальной исторіи раскола; — ранѣе тѣмъ же авторомъ изданъ былъ общій очеркъ исторіи русскаго раскола.

Укажемъ еще нѣсколько трудовъ по общей исторіи раскола и отдѣльныхъ разсужденій по цѣлому вопросу:

- К. Плотниковъ, Исторія русскаго раскола. Спб. 1891—92 (учебникъ).

— II. Милюковъ, Очерки по исторіи русской культуры. Часть вторая. Спб. 1897, стр. 33—133.

-- "Къ нашей полемикъ съ старообрядцами". Е Голубинскаго, въ Чтеніяхъ моск. Общ. ист. и др. 1896, кн. І, — о неповрежденности православія у грековъ, — о томъ, что причиной разницы обрядовъ была не порча православія у грековъ, и о томъ, что исправленіе книгъ и обрядовъ при Никонъ было "благословно".

- И. М. Громогласовъ, О сущности и причинахъ русскаго раскола такъ называемаго старообрядства. Сергіевъ-Посадъ, 1895; Русскій расколъ и вселенское православіе. Сергіевъ-Посадъ, 1898. Въ первой изъ этихъ брошюръ авторъ, на основаніи книжки г. Соболевскаго, гдѣ указывались размѣры старинной русской грамотности, счелъ возможнымъ вооружиться противъ того, что говорится о "пресловутомъ" невѣжествѣ древней Руси. Но авторъ забылъ только, что одна грамотность и образованіе—двѣ весьма различныя вещи, и что напр. "грамотные" противники исправленія книгъ (между прочимъ удаленія грубыхъ ошибокъ простого правописанія, какъ въ имени: "Іисусъ") обнаруживали несомнѣнное невѣжество, —какъ это самому автору приходилось признавать.

- Н. Харламповичъ, Къ вопросу о сущности русскаго раскола старообрядства. Казань, 1900.

Относительно раскольничьяго представленія о Никонѣ, какъ объ Антихристѣ, любопытное сообщеніе сдѣлалъ В. Н. Перетцъ въ собраніи Общества люб. древней письм. 8 января 1899. А именно въ одномъ сборникѣ найдено было имъ раскольничье сказаніе о томъ, какъ патріархъ Никонъ спускался во адъ. Остановившись на общихъ взглядахъ о происхожденіи раскола въ XVII вѣкѣ, г. Перетцъ указалъ на важное значеніе литературныхъ памятниковъ, на направленіе воззрѣній первыхъ расколоучителей и на значеніе тѣхъ эсхатологическихъ чаяній, которыя сложились особенно опредѣленно къ 1666 году. Всѣ религіозные русскіе люди ожидали въ это время появленія Антихриста; они такъ были убѣждены въ томъ, что Антихристъ неизбѣжно

придеть въ міръ, что въ головѣ ихъ вполнѣ естественно было вознивнуть вопросу: "да ужъ не пришелъ ли Антихристъ"? И такъ какъ патріархъ Никонъ, съ одной стороны, не отвізчалъ сложившенуся у русскаго человѣка представленію о святѣйшемъ патріархѣ, а съ другой стороны — нёкоторыя черты изъ его жизни совпали съ характеристикой Антихриста въ памятникахъ эсхатологической литератури. то не трудно понять, что въ концъ концовъ Никонъ былъ отожествленъ съ Антихристомъ. Когда же такое отожествление состоялось, то въ оправдание его появляются фантастическия повести и сказания. Одна изъ такихъ повестей есть оригинальное сліяніе народныхъ представленій объ оборотняхъ съ спеціально раскольничьниъ представленіемъ о Никонв, какъ предтечв Антихриста. Нівій слуга Никона, быть можеть, извёстный Кирикь, повёствуеть старцамь, сидящимь въ заточения за въру, что онъ видълъ однажды, какъ Никонъ лежалъ на одрѣ мертвымъ, въ то время, какъ душа его путешествовала въ адъ и бесъдовала съ сатаной. Сатана просилъ Никона крестить всъхъ въ его имя, но коварный и хитрый Никонъ предложилъ крестить на словахъ въ Троицу, а мысленно обращаться въ діаволу, призывая его имя. Сатана остался чрезвычайно доволенъ этой выдумкой — и назваль Никона сыномъ своимъ возлюбленнымъ. Изъ послъдующихъ статей сборника видно, что сказание это записано въ Соловецкомъ монастыра; сходныя сказанія о Никонъ читаются и въ другихъ рукописяхъ, гдѣ онъ является то предметомъ поклоненія для бъсовъ, то совъщается съ ними, то носитъ змѣя вмѣсто омофора.—На это Ждановъ замѣчалъ, что при изслѣдованіи вопроса о возникновеніи у русскихъ XVII в'вка мысли о скорой кончин' міра и пришествіи Антихриста не слёдуетъ упускать изъ виду однородныя западныя сказанія, которыя могли проникать въ Москву изъ Руси юго-западной, напр. черезъ такихъ ученыхъ какъ Лаврентій Зизаній; а г. Харламповичъ указалъ, что Зизаній въ своихъ эсхатологическихъ разсужденіяхъ былъ подъ непосредственнымъ вліяніемъ протестантскихъ писателей (Спб. Віломосты, 1899, 12 января).

См. въ этому:

— А. С. Павловъ, Происхожденіе раскольническаго ученія объ Антихристь, въ Правосл. Собесьдникь, Казань, 1858, II.

- Новое изданіе книги Нильскаго объ Антихристь. Спб. 1899.

# ГЛАВА УШ.

#### КІЕВСКАЯ ШКОЛА. — СИМЕОНЪ ПОЛОЦКІЙ.

Пробужденіе образовательныхъ инстинктовъ. — Разстояніе, дёлившее Москву и Западъ въ просвёщеніи. — Преданіе и наука. — Необходимость помощи иноземнаго знанія: иноземци въ Москвѣ. — Колебаніе старины съ XV — XVI вѣка. — Польскія вліянія. — Кіевская школа. — Положеніе кіевскихъ ученыхъ въ Москвѣ, между московскими книжниками.

Симеонъ Полоцкій. – Его школа. – Перевздъ въ Москву. – "Жезлъ правленія". – Назначеніе учителемъ царскихъ дътей. – Богословскія сочиненія; проповъди. – Стихотворство. – Драма. – Дев школи въ Москвъ: "греческаго ученія" – въ Чудовомъ монастыръ, "латинскаго" – въ Занконоспасскомъ. – Значеніе дъятельности Симеона.

Протопопъ Аввакумъ справедливо предчувствовалъ, что съ нимъ доживала "послёдняя Русь" — та Русь, которая хотёла жить неизмѣнно по старому преданію, утверждавшемуся въ ХУ---XVI вѣкѣ, и не допускала въ жизни никакой перемѣны, никавого нововведенія, потому что вдеаломъ была именно неподвижность старины и во всемъ новомъ видѣлось нарушеніе православія, пугало что-либо латинское или немецкое: дошло до того, что отвергался, наконецъ, авторитетъ самихъ вселенскихъ патріарховъ. Но рядомъ съ "послѣднею Русью", среди самой Москвы, жившей этимъ предавіемъ, вмъ дорожившей и не думавшей выходить изъ вруга благочестивыхъ обычаевъ старины, вознивала новая Русь, и въ ней сказалась, наконецъ, историческая сила великаго варода, искавшаго простора для своей умственной и нранственной двятельности, которая слишкомъ долго была задержана тяжелыми условіями его исторической судьбы. Новыя стремлевія появлялись сначала едва замётно, вакъ неясный инстинкть; но, слёдя за ихъ развиліемъ, можно увидёть, что это былъ именно нестиветь историческаго движенія, и жизненность его выражалась тёмъ, что онъ съ теченіемъ времени все болёе расширяль свое содержаніе, охватываль все новыя области умственной и нравственной деятельности общества. Такъ новыя стремленія

обнаруживались въ вопросѣ исправленія книгъ. Передъ тѣмъ, ю второй половнить XVI въка, вст усилия руководителей направлены были въ тому, чтобы подвести итоги политической в уиственной жизни и сделать ихъ основаніемъ государственнаго быта и общежитія. Въ вопросв объ исправленія книгъ, повиданону, продолжалась та же самая забота объ утверждения стараго преданія. На первый разъ дёло шло по прежнему обычаю, велось наугадъ внижнивами стараго скуднаго образования: но въ половинъ XVII въка было ваконецъ понято, что для книжнаго дъла нужны настоящіе ученые люди: у себя дома такихъ людей не было; ихъ стали призывать изъ Кіева, просили восточныхъ патріарховъ присылать ученыхъ гревовъ; появлялись въ Москвѣ сами восточные патріархи и настойчиво заговорили о необходимости шволы; рядомъ съ недостатвомъ внижнаго знанія, овазались недостатви въ самой цервовной жизни и обрядѣ. Рѣшимость устранить эти недостатки, дать место требованіямь ученаго знанія, стала настоящимъ переворотомъ: исправленіе внигь овончилось расколомъ — разрывомъ между старою послёднею Русью протопопа Аввакума и Русью, искавшею новаго просвѣшенія.

Расволъ именно представлялъ собою народно-цервовную старину XV-XVI въва. Въ исправления внигъ впервые дано было мъсто началу критическаго изслъдованія — правда, еще въ самой ограниченной степени; но когда разъ было допущено извъстное участіе науки, необходимость ся должна была все болье и болёе возрастать. Съ первой вёсколько правильной школой началось умственное движеще, которое стало охватывать все болве шировій кругъ книжныхъ людей, все дальше расширало нитересы вновь вознившаго образованія в, тёсно примыкая сначала въ старому церковному міровоззрівнію в бытовому обычаю, уже всворѣ стало заявлять себя какъ новая сила просвѣщенія, снособнаго стать независимымъ отъ преданія и обычая. Если ми сравнымъ первыя в послёднія десятнятія XVII вёка, мы увядимъ, что въ умственной жизни русскихъ людей произошла громадная перемёна: въ старому содержанію присоединились новыя легвія черты, носившія печать чуждаго происхожденія, вменно "ЛАТИНСКАГО", ВЪ ЧЕМУ ЕЩЕ НЕЛАВНО ПИТАЛИ ТАКОЙ УЖАСЪ И ОТвращеніе; въ старый обычай входили повизны; вакъ, напр., театральныя зрилища, которыя еще недавно считались \_еллияскный и "бѣсовсвими", — но то и другое встрѣчало уже интересъ въ общирномъ кругу людей, и это не были какіе-нибуль исвлючительные любители новизны и отступники отъ старины

295

### пробуждение образовательныхъ инстинктовъ.

латинскія новизны въ книгахъ допускалъ самъ патріархъ; театральнымъ зрѣлищемъ услаждался царь, съ разрѣшенія духовнаго отца. Въ принципѣ новая стихія была допущена въ русскую жизнь, и это совершилось уже къ концу царствованія Алексѣя Михайловича.

Чтобы точнѣе представить себѣ размѣры вліяній, вступавшихъ въ русскую жизнь, припомнимъ, однако, въ общихъ чертахъ, что совершалось въ тв ввка въ западномъ европейскомъ просевщения. Мы говорили (гл. IV) о томъ грандіозномъ движении, какое наступило здёсь въ эпоху Возрождения и реформаців. Античное внижное наслъдіе, сохранено Византіей, перешло въ западную Европу, и на почвѣ, подготовленной раньше самостоятельнымъ трудомъ европейской мысли, дало блестящій расцейть литературы, науки и искусства, за которымъ утвердилось название Возрождения. Оно подготовлялось здёсь цёлыми въками: античныя воспоминанія сохранялись непосредственно на самой западной почей, давно были почерпаемы и изъ источника византійскаго; критическое броженіе заявляло себя уже въ средніе в'яка, и античная мысль находила сочувствіе потому, что умы были уже готовы въ тому освободительному міровоззрівню, какое приносила классическая литература, римская, а вскорѣ и греческая. Но XV и XVI въва были въ особенности наполнены. тёмъ энтувіазмомъ въ влассической древности, который навонецъ совершенно измѣнилъ весь облякъ образованія и литературы: средніе въка были забыты, на пяхъ стали смотръть съ пренебреженіемъ, какъ на эпоху варварства; новая философія ставила иныя задачи и иныя ръшенія; литература искала образцовъ въ произведеніяхъ древней порзін и искусства, и псевдо влассическая эпоха полагала, что примываеть прямо въ античной лирикъ, эпосу и драмъ. Въ дъйствительности, новыя формы соединялись различными связующими нитями съ давними среднев вковыми формами; но въ концъ концовъ классические образцы стали исключительнымъ предметомъ изученія и подражанія. Новое направленіе въ связи съ остатвами среднев вковаго развитія создало, съ первыхъ въковъ Возрожденія, блестящую лятературу, вліянія воторой достигають до XIX стольтія. Литература была только однимъ изъ выраженій необычайнаго движенія умовъ; другимъ выраженіемъ его была наука. На переходѣ отъ среднихъ въвовъ, въ характерѣ науки оставалось еще не мало схоластическаго, явывомъ ся продолжалъ быть латинский; но уже вскоръ въ области ея явились произведенія, которыя положили конецъ средневѣковому міровоззрівнію и стали основою новійшей науки. Чтобы

299

указать эти великіе успёхи человёческаго знанія, довольно назвать послё Коперника его продолжателей-Галилея (1564-1642) въ Италін, Кеплера (1571-1630) въ Германін; ближайшій предшественникъ послёдняго, Тихо-де-Браге еще соединялъ астрономію съ астрологіей; но этоть послёдній отголосовь среднихь вековъ уже вскоре окончательно быль забыть, и глубовія отврытія Кеплера, его математическіе "завоны", послужили для дальнёйшихъ отврытій въ астрономія: въ годъ смерти Галилея (1642) родился Ньютонъ. Еще въ XVI вбиъ восходать знаменательные опыты новъйшихъ построеній философской мысли: этой эпохѣ принадлежать имена Джіордано Бруно (1550-1600) и Бекона (1561-1626); въ конецъ въка относится рождение Деварта (1596—1650); въ середни XVII столътія прошла вратвая жизнь Спинозы (1632-1677); въ половнит его роделся Лейбницъ, (1646-1716). Изучение древности въ XVI столётін произвело веливихъ знатоковъ античнаго міра, въ которымъ восходить основание филологической науки: уже въ то время были совершены грандіовные труды, не потерявшіе своего значенія и до настоящаго времени, какъ громадныя предпріятія Роберта Стефана (Этьена) и Дюканжа. Всв страны западной Европы-Италія, Германія, Франція, Англія, Голландія и пр.имѣли своихъ великихъ представителей въ развити этого новаго внанія, которое съ одной стороны дъйствительно возрождало передъ новымъ человѣчествомъ великую эпоху его прошедшаго въ двятельности древнихъ народовъ, оставившихъ новой Евроив богатое наслёдіе своей цивилизаціи, и съ другой, освёжило европейскую мысль и поовію тёми новыми возбужденіями, которыя опредъляются названіемъ гуманизма. Въ ХУП въвъ восходать двятельность ученыхъ, которые уже ближайшимъ образомъ подготовляють новъйшее развитие влассической филологии: назовень знаменитаго Ричарда Бентли (1662 — 1742). Мы говорил раньше, что европейская филологія съ первой эпохи Возрожденія обратилась тавже въ изученію греческой христіанской литературы, такъ что въ то время, вогда у насъ писанія отцов церкви и иныя переводныя произведенія, заимствованныя из византійскаго источника, все еще списывались и при этомъ искажались, когда становелось важнымъ правительственнымъ и церковнымъ вопросомъ разыскание "добрыхъ переводовъ" и толыо послё вёвовыхъ недоумёній убёждались въ необходимости обретиться въ гречесвимъ подлинникамъ и посылали собирать из на Асонт (только въ половинъ XVII въка), - на Западъ эта литература давно уже стала появляться въ греческихъ изданіять

ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND ALL AND

## москва и западное просвъщение.

и латинскихъ переводахъ (греческій языкъ былъ извёстенъ менёе латинскаго) и вызывала ученыя изслёдованія. Таковы были въ XVI и XVII въкъ изданія и изследованія Скалигера, Іеронима Вольфа, Гоара, Комбефиса, Льва Аллація и многихъ другихъ, а въ вонцу въва и въ началу XVIII столетія монументальные труды Монфовона, Іоганна-Альберта Фабриція, Бандури, Лекена и пр., которые донынв служать важнымь источникомъ и пособіемъ для изученія древне-славянской литературы и церковной археологія. Не говорямъ о тёхъ громадныхъ трудахъ, вакіе совершаемы были для изданія и изслёдованія памятнивовъ западной церковной литературы среднихъ вёковъ, каковы были, напр., Acta Sanctorum Болландистовъ, издание которыхъ велось съ 1643 до 1794 года и закончено было въ 1846 - 1867 годахъ трудами цёлаго ряда замѣчательныхъ ученыхъ и которые доставляють тавже множество драгоценнаго матеріала для изученій византійскихъ...

Рядоиъ съ великими пріобретеніями науки шло замёчательное развитие національныхъ литературъ. Шестнадцатый и семнадцатый вёвъ создали у разныхъ народовъ западной Европы цёлый рядъ произведеній, которыя выступали за предёлы своего національнаго значенія и становились достояніемъ всемірной литературы, привлекая до сихъ поръ внимательное научное изслёдование и доставляя глубовия художественныя возбуждения. Довольно назвать нёсколько именъ, чтобы указать великія летературныя пріобрётенія той эпохи. Въ Англіи вонецъ XVI въка произвелъ Шекспира (1564 – 1616), XVII въкъ – Мильтона (1608-1674). Въ Испанін это была эпоха Сервантеса (1557-1616), Лопе-де-Веги (1562-1635) и Кальдерона (1601-1681). Во Францін XVI въвъ былъ въвомъ Рабле (1483-1553) н Монтэня (1533 — 1592); XVII в'якъ совдалъ первостепенныхъ представителей псевдо-влассической драмы: Корнеля (1606 -1684), Расина (1639—1699) и Мольера (1622—1673) и законодателя псевдо-классической поэзін Буало (1636-1711), не говоря о такихъ именахъ, какъ Лафонтенъ, Паскаль, Лесажъ, Фенелонъ и др., которые опять пользовались великой славой далеко за предълами французской литературы; второй половинъ XVII выка принадлежить диятельность Пьера Бойля (1647-1706). Д'вятели нёмецкой литературы были менёе извёстны внё ея предъловъ; но и здъсь шло оживленное литературное движеніе, а также движеніе научное, отголоски вотораго доходили въ видѣ нѣскольвихъ переводныхъ внигъ и до московской Россіи. Эпоха Возрожденія сопровождалась тавже широкимъ развитіемъ искусства и культурныхъ знаній. Нётъ надобности говорить о разнообразныхъ произведеніяхъ національныхъ искусствъ въ живописи, архитектурѣ, скульптурѣ, музыкѣ; промышленныя знанія и ремесло доходили до высоты художества. Наконецъ, школа пріобрѣтала все болѣе широкое распросіраненіе; размножался даже вляссъ спеціальныхъ, цеховыхъ ученыхъ; латинскій языкъ былъ общераспространеннымъ языкомъ не только между учеными, но и въ средѣ обыкновенно образованныхъ людев.

Изъ того, что вы видъли до сихъ поръ въ исторіи старой русской письменности, яспо, что она осталась совершенно чужда этому широкому содержанію запа іно-европейскаго просвъщенія. Лишь немногіе люди, имена которыхъ извёстны наперечетъ, знали по-латыни и могли до извъстной степени получить понятіе о западпой книжности; чужой человёкь, Максимь Грекь, могь разсказывать о высокомъ состояния западныхъ школъ, --- но велнкія имена европейской литературы и науки той эпохи оставались совершенно неизвёстны; изрёдка, вогда до московскихъ людей доходилъ какой-нибудь отрывокъ европейскаго знанія, онъ былъ непонятенъ в устрашалъ своей невиданностью, какъ та камеръобскура, которой, по разсказу Олеарія, перепугался его московскій знакомець; научное знаніе получало харавтерное названіе "хитрости"... Можно представить, какую тревогу подняло бы въ той среды появление западно-европейскаго знания въ его подлинномъ видъ; но это было бы и невозможно, потому что не было нивакихъ путей воспринять его, въ книжномъ языкъ не было средствъ его передать; тревога поднялась и послъ, когда въ Петровское время это значіе начало появляться даже въ весьма укороченномъ видъ, -- вогда благочестивые люди пугались мысли объ обращевии земли вокругъ солвца, а ученые люди кіевской школы, вакъ Стефанъ Яворскій, думали, что могуть смізяться надъ системой Коперника... Эта тревога не улеглась у насъ в до сихъ поръ.

Но сосѣдство съ европейскимъ Западомъ не осталось бесъ вліянія, особенно съ тѣхъ поръ, когда московская Россія становилась все болѣе сильнымъ государствомъ. Потребности государства вызывали необходимость въ разнаго рода техническихъ янаніяхъ, и подобно тому, какъ въ своихъ церковно-внижныхъ дѣлахъ Москва почувствовала надобность въ ученыхъ людяхъ, которыхъ стала вызывать изъ Кіева и Греціи, такъ она стала вызывать разнаго рода знающихъ техниковъ, которыхъ приходилось искать на Западѣ. Съ конца XV вѣка начинается усвленный вызовъ иноземцевъ.

302

#### москва и западное просвъщение.

Исторія этого западнаго вліянія въ древней Руси до сихъ поръ еще не собрана. Русь древняя была горавдо больше отврыта этимъ воздъйствіямъ, чёмъ послё, въ глухой періодъ татарскаго ига, различнымъ образомъ прервавшаго эти связи съ Западомъ. Греческіе художниви въ Кіевѣ, нѣмецкіе мастера въ Новгородѣ и Псковѣ, итальянскіе строители въ далекомъ Владимирѣ, брачныя связи княжескаго дома, доходившія до самой Франціи, указывають на сношенія, почти мало понятныя при дальн в течение татарскаго жизни. Въ течение татарскаго періода эти отношенія заглохли, почти прекратились. "Литов-ское" государство, хотя русское по массѣ населенія, но вступившее въ политический союзъ съ Польшей, а потомъ почти сполна ей подчиненное, въ концъ концовъ снова отделило московскую Россію отъ Запада. Поглощенная задачей созвданія государства, все больше уходившая въ свое исключительное міровоззрѣніе, Москва вмѣстѣ съ тѣмъ впадала въ ту религіозную и національную нетерпимость, которая должна была закрыть ее витайской ствной оть всявихъ иноземцевъ и иновврцевъ, порождала крайнее національное высокомбріе, а наконець преграждала путь въ просв'ящению: потому что національное высокомъріе было виъстъ религіознымъ фанатизмомъ, и всъ иновърные народы представлялись погаными, сь воторыми нельзя имъть общенія. Мы видёли, что наконецъ заподозрёны были сами греки: Литовская Русь и Малая Русь также оказались подъ большимъ сомнѣніемъ... Но на дѣлѣ все болѣе становилась очевидной не. возможность обойтись безъ помоще западныхъ людей, хотя н зараженныхъ всякими ересями. Иноземцы оказались неизбъжны/ для исполнения разныхъ дёлъ государства: они были нужны какъ строители, "рудознатцы", литейщики, устроители почтовыхъ сообщеній, разнаго рода ремесленники, врачи. офицеры и солдаты, наконецъ, садоводы, музыванты и автеры... Призывъ иностранцевъ начинается особливо съ конца XV въка, при Иванъ III, вогда прибытие греческой даревны изъ Рима до извъстной степени уже отврывало путь вліяніямъ западнаго обычая, искусства н ремесла. Когда Иванъ III задумалъ построить Успенскій соборъ, онъ поручилъ дёло своимъ мастерамъ; но когда на третій годъ стали сводить своды, зданіе рухнуло; Софья уб'вдила внязя послать за архитекторомъ въ Италію, и Толбузинъ привезъ изъ Венеціи знаменитаго Аристотеля Фіоравенти. Аристотель на-диво выстроилъ въ нѣсколько лѣтъ Успенскій соборъ, такъ что довершеніе и ссвященіе его великій князь ознаменоваль шумнымъ торжествомъ: цёлыхъ семь дней пировали церковные "соборы"

на великовняжескомъ дворъ. Но Аристотель былъ не только искусный архитевторъ, поражавшій московскихъ людей между прочимъ своимя знаніями въ механивъ: онъ лилъ пушки и съ ними ходиль съ великимъ княземъ въ походъ, чеканилъ монету, лилъ воловола и пр. Но одного Аристотеля было мало<sup>1</sup>), н Иванъ III, посылая посольства въ рямскому императору, венгерсвому воролю, въ Венецію и Медіоланъ, поручаетъ имъ вызывать и привозить въ Москву всяваго рода мастеровъ и хитрыхъ людей — мастера рудника, мастера, умѣющаго оть земли отдѣлять золото и серебро, мастера, умъющаго въ городамъ приступать и изъ пушевъ стрѣлять, ваменьщива, "хитраго", серебрянаго настера "хитраго", леваря добраго, воторый умёль бы лечить внутреннія болѣзни и раны, мастеровъ стѣнныхъ, палатныхъ и пр.; въ 1490 вывезенъ былъ "арганный игрецъ", о чемъ даже записано было въ летописи./Действительно, въ Москве являются тавіе люди, вакъ, напр., итальянцы: Алевизъ-ствнной и палатный мастеръ, Петръ пушечникъ, архитекторы Антонъ и Марко Фрязины, изъ которыхъ послёдній построилъ Грановитую палату. Кромъ великаго князя и митрополита, нъкоторые вельможн и вупцы строять себѣ ваменныя палаты при помощи иностранныхъ художнивовъ; въ рувахъ мастеровъ руссвихъ оставалась тольво церковная живопись, какъ дёло религіозное и традиціонное. При Василів Ивановичь Бонъ Фрязниъ выстроилъ колокольню Ивана Великаго. Иноземцы были нужны и какъ дипломаты. При Иванъ Ш бывали послами два Фрязина, Иванъ и Антонъ; посольскія двла веля грекъ Траханіоть, нёмецкіе купцы Кельдерманы, позднее тревъ Ниволай Спасарій и т. д. Положеніе иностранцевъ въ Москвъ бывало все-тави далево не обезпеченное. Еще съ половины XV вѣва, а тѣмъ больше впослёдствіи, при вняжескомъ дворѣ бывали иноземные доктора, греки, а потомъ нѣмци; но неудача въ лечень была для доктора очень опасна: лекарь Леонъ, лечившій сына великаго внязя Ивана Молодого и ручавшійся жизнью за его выздоровленіе, по смерти княжича быль действительно казненъ; по воле великаго князя былъ зарезань татарами, "какъ овца", лекарь Антонъ, котораго внязь держалъ въ большой чести в который не вылечнаъ татарскаго паревича. Послё этого случая напуганный Аристотель сталъ проситься домой, но великій князь велёль за это схватить его и, "ограбивь", посалить на Антоновомъ лворъ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Любонытно, что въ старыхъ памятникахъ имя Аристотеля становилось в конецъ нарицательнымъ: "аристотели" — мудрые, "хитрые" люди, быть можеть, во наслишки о древнемъ Аристотели, подновленной славою нашего Аристотеля XV изг.

Чёмъ дальше, тёмъ иновемцы становились необходимёе: потребности государства увеличивались, дворъ становился пышнве, одѣнивалось вноземное мастерство, но все еще не было русскаго, и иновемцы размножались. Герберштейнъ, въ первой четверти XVI вѣка, отмѣчаеть уже существованіе Нѣмецкой слободы въ Москвѣ. Съ теченіемъ времени итальянцы уступають мёсто въ особенности нёмцамъ, и именно протестантамъ: католики были русскимъ болёе антицатичны, -- слишкомъ долго церковная полемика говорила объ ихъ поганствъ, и за ними была давная вина зловредной для православія пропаганды; въ этомъ отношения протестанты казались менже опасными, --- но во всякомъ случав не допускалась ни для твхъ, ни для другихъ малёйшая тёнь распространенія иновёрныхъ ересей, и иноземцы выведены были въ особую слободу. Оживившаяся торговля, съ нъмцами — черезъ Новгородъ, съ англичанами и голландцами черевъ Архангельскъ, съ Польшей и Литвой — на западъ, все больше знавомили съ произведеніями вноземной промышленности; войны съ Швеціей, Ливоніей, Польшей умножали число иноземцевъ плёнными, между которыми обазывались и "хитрые" люди; многіе изъ нихъ принимали православіе и сливались съ русскими... При Иванъ Грозномъ основнымъ мотивомъ въ войнъ съ Ливонією было именно стремленіе утвердиться на Балтійскомъ морѣ для прямыхъ торговыхъ и культурныхъ сношеній съ Западомъ: это была жизненная потребность широко развившагося государства, -- что очень хорошо понимали и враги его, когда магистръ ливонскаго ордена добился у императора Карла V полномочія не пропускать въ московское государство вызываемыхъ туда иностранцевъ. Это произошло по поводу известнаго поручения, которое Иванъ Грозный, тогда 17-лётній юноша, далъ саксонцу Шлитте набрать какъ можно более ученыхъ и ремесленниковъ: Шлитте действительно былъ захваченъ и посаженъ въ тюрьму въ Любевѣ; набранные имъ люди 1) разсвялись, а одниъ, пытавшійся, несмотря на запрещеніе, пробраться въ Москву, былъ казненъ въ двухъ верстахъ отъ русской границы. Какъ враги понимали упорное желание Ивана Грознаго утвердиться на Балтійскомъ моръ, свидътельствуетъ пясьмо Сигизмунда-Августа въ

HCT. P. ART. T. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Карамзинъ сообщаеть, что, по бумагамъ самого Шлитта въ кенингсбергскомъ архивѣ, имъ было приглашено въ Россію 123 человѣка, а именно: 4 теолога, 4 медика, 2 юриста, 4 аптекаря, 2 оператора, 8 цырюльниковъ, 8 подлекарей, 1 плавельщикъ, 2 колодезника, 9 мельника, 3 плотника и т. д. Ист. Госуд. Росс. т. VIII, пр. 206. Соловьевъ, Ист. Россіи, новое изд., книга вторая (т. VI – X), стр. 110, думаетъ, что Шлитте руководился собственными соображениями (на что однако былъ видимо уполномоченъ) и потому счелъ нужнымъ взять четырехъ теологовъ.

англійской королевѣ Елизаветѣ, гдѣ онъ именно говоритъ, что столь сильный врагъ, какъ Иванъ IV, можетъ стать еще опаснѣе, когда будетъ пользоваться иноземной образованностью и искусствами <sup>1</sup>). Иноземцевъ набирали наконецъ всявими средствами, и напр., въ 1556 году Иванъ Грозный послалъ особую грамоту къ новгородскимъ дьякамъ, строго запрещавшую новгородцамъ продавать нѣмецкихъ плѣнниковъ нѣмцамъ или въ Литву, а чтобы продавали ихъ непремѣнно въ московские города <sup>2</sup>).

Борисъ Годуновъ видёлъ необходимость балтійскихъ земель для безпрепятственныхъ сношеній съ Западомъ, н особенно повровительствовалъ иноземцамъ, какъ въ надеждѣ имѣть въ нихъ върныхъ слугъ среди овружавшихъ его опасностей, тавъ и по сознанію пользы, приносимой ими государству. Объ усвоеніи западныхъ знаній онъ думалъ больше, чёмъ его предшественники: онъ хотълъ основать правильныя школы, гдъ вызванные ученые люди учили бы русскихъ разнымъ языкамъ; но духовенство возстало противъ этого на томъ основании, что русская земля еднна по въръ, правамъ и языку, а когда будетъ много языковъ, то пойдеть смута въ землю. Онъ отправилъ за границу несколькихъ молодыхъ людей для обученія разнымъ явывамъ; вавъ было при Грозномъ, послалъ довъреннаго нъмца Бекмана въ Любекъ для приглашенія на царскую службу врачей, рудовнатцевъ и иныхъ мастеровъ: вхать черезъ Балтійскій край онъ должненъ быль "нешумно", чтобы иноземцы не узнали, --- этимъ объясняется, замъчаетъ Соловьевъ, почему московскіе государи желали владѣть хотя бы одною гаванью на Балтійскомъ моръ: "иначе надобно было действовать тайкомъ, нешумно, надобно было выкрадывать знаніе съ Запада". А это знаніе было то "могущество, котораго

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Московскій государь ежедневно увеличиваеть свое могущество пріобритеніемъ предметовъ, которые привозятся въ Нарву, ибо спда привозятся не только товары, но и оружіе, до сихъ поръ ему неизвёстное; привозять не только произведенія художествъ, но прійзжають и сами художники, посредствоить которихъ онъ пріобритаеть средства побъждать всёхъ. Вашему величеству не безънвейстни сын этого врага и власть, какою онъ пользуется надъ своичи подданными. До сихъ поръ ми могли побъждать его только потому, что онъ быль чуждъ образеванности, не зналъ искусствъ"... Соловьевъ, тамъ же, стр. 211.

упот врага и власть, какою онь пользуется нада своими подланными, до сахв порми могли побъждать его только потому, что онь биль чуждь образонанности, не зналь искусствъ"... Соловьевь, тамъ же, стр. 211. <sup>2</sup>) "Вель́и бы вы въ Новгородѣ, при городахъ, волостихъ и рядахъ кликать по торгамъ не одно утро, чтобъ болрскія дѣти и всякіе люди нѣмецкихъ плѣнитковъ нѣмцамъ и въ Литву не продавали, а продавали бъ ихъ въ московскіе города: а на кого доведутъ дѣти боярскія, что нѣмецкихъ плѣнниковъ продаваль нѣмцамъ, тѣхъ дѣтей боярскихъ пожалую своимъ жалованьемъ, а доведетъ черний челоджъ и ему на томъ, на кого доведеть, доправнъ 50 рублей, а продавцовъ сажать въ тюрьму до нашего указу. Если случится у кого-нибудь изъ дѣтей боярскихъ и всякихъ людей нѣмецъ плѣнымй, умѣющій дѣлать руду серебряную и серебряное. Золотое, мѣдное, оловянное и всякое дѣло, то вы бы велѣли такихъ пожалуемъ саюимъ великиъ везти къ намъ въ Москиу, и мы этихъ дѣтей боярскихъ пожалуемъ саюимъ великимъ жалованьемъ". Тамъ же, стр. 390.

имению недоставало московскому государству, повидамому такъ могущественному<sup>" 1</sup>).

Новая царская династія еще настойчивѣе искала помощи иноземнаго знанія. Московскіе люди были еще по старому не-. довърчивы въ иноземдамъ, но "допущение все большаго и боль-*<b>Маго воличества иностранцевъ внутрь государства, явно выска*зываемая потребность въ нихъ, явно высказываемое признаніе превосходства ихъ въ наукъ, необходимость учиться у нихъ предвѣщали скорый перевороть въ жизни русскаго общества, скорое сближение съ западною Европою"<sup>2</sup>). Иноземцы приглашались уже не только для промышленно-техническихъ работъ; они еще вь концѣ XVI вѣка допускаются въ войско. При царѣ Микаилѣ иноземцы, особливо изъ пѣмцевъ (бывали также греки, волошане, сербяне, шведы, даже англичане и ирландцы), считались въ рядахъ войска тысячами, - были цёлые нёмецкіе отряды, были и русскіе, обученные иноземному строю; но предпочитали иноземцевъ протестантовъ и избъгали нанимать "францужанъ и иныхъ. которые римской въры"; въ русский языкъ уже въ это время входить много техническихъ иностранныхъ словъ, между прочимъ по техникъ военной <sup>3</sup>). Искали, наконецъ, вообще людей ученыхъ, и въ 1639 году дана была опасная грамота ученому голштинцу, извъстному Адаму Олеарію; въ грамотъ царя говорилось: "видомо намъ учинилось, что ты гораздо наученъ и навычень въ астроломів в географусь, и небеснаго бъгу, и землемёрію, и инымъ многимъ надобнымъ мастерствамъ и мудростямъ: а намъ, великому государю, таковъ мастеръ годенъ".

У иностранцевъ была въ Россіи еще общирная дѣятельностьторговля. Россія, богатая естественными произведеніями, обѣща за большія торговыя выгоды. Англичане, которые въ половинѣ XVI вѣка почти открыли русскій сѣверъ, успѣли добыть се 5ѣ доступъ въ Россію и разныя привилегія; казна согласилась на послѣднія, потому что иноземцы были необходимы, и думала вознаградить себя тѣмъ, что взяла себѣ монополію торговли. Кромѣ апгличанъ имѣли свои привилегіи купцы голландскіе, дерптскіе и т. д.; отдѣльныя лица получали жалованныя грамоты, держали заводы и т. п. Костомаровъ замѣчаеть по поводу торговой роли иностранцевъ, что казна, давая имъ привилегіи,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 724, 725.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ же, стр. 1371.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Такъ во врежена царя Миханла въ русскій языкъ входятъ слова: капитанъ, майоръ, квартирмейстеръ, секретарь, региментъ-шульценъ, солдатъ, рейтаръ, фуриръ, корпоралъ, сержантъ, ротмейстеръ (и подротмейстеръ), профосъ.

вытств съ твиъ не доввряла имъ, опасаясь съ ихъ стороны злоупотребления гостепримствомъ.

"Иностранцы заслуживали и то, и другое. Они наполняли казну царей и дома знатныхъ особъ предметами изысканной жизни, привозили имъ одежды, украшенія, лакомствэ, но они постоянно на каждомъ шагу не скрывали самаго очевиднаго презрѣнія въ русскому народу, смотрѣли на Россію какъ на страну дикую и необразованную, а потому-то особенно имъ полезную. Пребываніе у насъ иностранцевъ не оказывало ни малѣйшаго благодѣтельнаго вліянія ни на улучшеніе нравовъ, ни на просвѣщеніе, ни на благосостояніе народа; иностранцы всѣми способами старались отклонить Россію стать въ уровень съ западными странами, чтобы самимъ не терять выгодъ, которыя онв получали отъ нашего государства. Съ своей стороны власть, сохраняя неприкосновенность православнаго ученія и древняго гражданскаго порядка, установившагося въ Россіи, отстранцами"...<sup>1</sup>).

Но нельзя было и ждать, чтобы зайзжіе вупцы заботились о просвёщеній чужого народа; эту заботу долженъ имёть о себё самъ народъ или его правители, а послёдніе сами "отстраняли сближеніе съ иностранцами", между воторыми бывали и очень просвёщенные люди. Во всякомъ случаё пріобрётался однако нёкоторый опытъ, и иностранные вупцы завозили иногда и иностранныя вниги.

При царѣ Алексѣѣ иноземный элементъ до того, однако, входиль въ различныя области государственнаго управленія и хозяйства, что становился значительною вультурною силой, безъ воторой и государство не могло больше обойтись: надо удивляться, что старые и новъйшіе противники и обличители Петровской реформы забывали объ этомъ явленія, которое, однако, бросается въ глаза самыми своими размърами. Соловьевъ, говоря о томъ страшномъ разладѣ, который происходнлъ тогда въ церковной жизни и раздёлилъ, наконецъ, самую народную массу на два лагеря, горёвшихъ непримиримой враждой, замёчаетъ, что въ то самое время, когда шель спорь о старыхъ началахъ русскаго просвѣщенія, явно нарождалась новая сила, собственно чуждая обвимъ сторонамъ, чуждая до твхъ поръ всей старой жизни, в воторой однако съ исторической необходимостью предстояло въ ней все болье шировое развитие. "Приходили отовсюду новые учителя, -- говорить Соловьевь о временахъ царя Алексия: -- во

<sup>1</sup>) Очеркъ торгован Моск. государства въ XVI и XVII стоявтияхъ. Изд. 2-е. Спб. 1889, стр. 63.

308



дворцѣ и съ церковной кассдры, изъ монашеской кельи и изъ сибирскаго заточенья толковали они о необходимости перемень, о необходимости науки; задётые ими, осворбленные старые учетеля бывшіе прежде сами передовыми людьми, возбуждавшіе негодование своими новшествами, возстали противъ новшествъ, принесенныхъ соперниками, провозгласили, что не должно быть никакихъ перемёнъ: "до насъ положено, лежи оно такъ во вёви въвовъ". Но въ то время вавъ старые и новые учителя въ священническихъ и монашескихъ рясахъ препираются о двуперстномъ и трехперстномъ сложения, когда русские раздёлились въ ожесточенной борьбё, когда сдёлка съ наувою, попытка ввести науву чрезъ православныхъ учителей, не вредя православію, далеко не удалась какъ бы желалось, когда старые учителя провозгласили и православныхъ грековъ, и православныхъ малороссіянъ и бълоруссовъ еретиками, латинцами, — въ это время являются новые учителя особаго рода, не желанные ни старымъ учителямъ, ни новымъ въ расахъ, являются иновърцы----въмцы, являются вслёдствіе того, что прежде граммативи и реториви нужно было выучиться сражаться, вслёдствіе того, что явно было экономическое банкротство по неумѣнью производить и продавать и по неимънію моря, являются вслёдствіе того закона, по которому внёшнее предшествуеть внутреннему". Большинство иноземцевъ, призываемыхъ въ Москву, были въ войскъ: это были наемные солдагы и офицеры. "Волею или неволею оторвавшиеся оть родной страны, миняющие службу, знамена, смотря по тому, габ выгодное, составляя пеструю дружину пришельцевъ изъ разныхъ странъ и народовъ, служилые иноземцы были совертеннъйтіе восмополиты, отличавшіеся полнымъ равнодушіемъ въ судьбамъ той страны, гдв они временно поселились, отличавшіеся легвою нравственностью; побольше жалованья, побольше добычи -- оставалось всегда главною цёлью. Трудно было сыскать между ними кого-нибудь съ научнымъ обрязованіемъ: такіе люди не пошли бы въ наемныя дружины; но это были обывновенно люди живые, развитые, много видъвшіе, много испытавшіе, имъвтіе много вой-о-чемъ поразсвазать, пріятные и веселые собесвдники, любившіе хорошо, весело пожить, попировать за-полночь, беззаботные, живущіе день за день, правыкшіе въ крутымъ поворотамъ судьбы: ныньче хорошо, завтра дурно, ныньче побѣда, богатая добыча, завтра проигранное сраженіе, добыча отнята, самъ въ плёну"... "Таковы были люди, когорыхъ постоянно вызывали въ Москву, въ продолжение XVII въка; сперва увеличение числа иностранцевъ въ Москвъ возбудило сильный

ропотъ, жалобы священниковъ; иноземцевъ выдѣлили, переселнли въ особую слободу. Казалось, что Русь отгородилась отъ нѣмцевъ, но это могло только казаться такъ. Русь трогалась съ Востока на Западъ, и Западъ выставилъ ей на пути, какъ свою представительницу, Нѣмецкую слободу. Историческій чередъ былъ за Нѣмецкой слободой, и скоро старая Москва превлонится передъ этою слободою своею, какъ нѣкогда старый Ростовъ преклонился передъ пригородомъ своимъ Владимиромъ; своро Нѣмецкая слобода перетянетъ царя и дворъ его изъ Кремля, обзаведется своими дворцами. Нѣмецкая слобода — ступень къ Петербургу, какъ Владимиръ былъ ступенью къ Москвъ <sup>1</sup>).

Этими словами Соловьевъ хотёлъ болёе рельефно высказать мысль о приближавшемся шировомъ воздъйстви западнаго просвѣщенія на русскую жизнь; въ частности, онъ нуждаются въ оговоркъ. Нѣм цвая слобода заключала въ себъ не однихъ военныхъ авантюристовъ: издавна, а при царѣ Алевсѣѣ въ особенности, среди московскихъ иноземцевъ было много всяваго рода техниковъ и ремесленниковъ, даже крупвыхъ купцовъ и заводчиковъ, а въ военномъ сословія опытныхъ военачальниковъ. бывали наконецъ ученые люди между лютеранскими пасторами. Вліяніе западнаго просв'єщевія приходило и другими путями, мимо Нѣмецкой слободы. Послѣдніе годы XVII вѣка, царствованіе Өедора Алекстевича и правленіе царевны Софьи, задолго до первыхъ нёсколько опредёленныхъ дёйствій юноши Петра, представляють обильный наплывь разнородныхъ западныхъ вліяній въ дёлѣ военномъ, промышленномъ, бытовомъ, наконецъ, книжномъ, наплывъ безпорядочный, случайный, но несомнънно нарушавшій лёнивое теченіе стараго предавія, посившій въ себі зародыши многихъ движеній дальнѣйшаго времени. Обыкновенно думають, что московская Россія, пользуясь услугами иноземнаго знанія, допускала его только внёшнимъ образомъ, ревниво оберегая свои народныя начала. Действительно, москоеская Россія старалась объ этомъ, сколько могла; но послёдовательный консерватизыъ могъ придти только къ идеямъ протопопа Аввакума. Уступка новому направлению, признававшему хотя бы до нёкоторой степени права науки, сделана была въ самомъ чувствительномъ пунктё старыхъ повятій — въ церковной книгі и обрядь, сделана наперекоръ целымъ массамъ приверженцевъ старины, и естественно было ожидать, что уступки новому теченію сділаны будуть и въ другихъ направленіяхъ. Большин-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Исторія Россів, т. XIII, гл. І.

# 

ство признало сдёланныя перемёны; вскорё стали находиться послёдователи и любители другой новизны.

Уже давная старина XV-XVI въва не была такъ упорно привержена къ своему обычаю, какъ обыкновенно полагаютъ. При неподвижности умственной, повидимому, нельзя было бы ожидать стремленій къ новизні; но даже въ тёсномъ горизонть старинныхъ внижнивовъ воспринимались еретическія ученія, воторыя свидётельствовали объ умственномъ броженіи, о недовольствѣ прежнимъ, объ исканіи новаго. Новизва проникала и въ бытовой обычай, хотя бы даже нарушалось при этомъ церковное освящение старины. Въ XVI въкв настойчиво повторялись запрещенія о "тафьяхъ безбожнаго Махмета": дёло въ томъ, что руссвіе люди того времени переняли татарскій обычай плотно стричь голову и даже брить ее, и поэтому носить тафы, т.-е. татарскія ермолки; запрещеніе ихъ внесено въ постановленія Стоглава. Издавна большимъ почтеніемъ пользовалась борода: это была необходимая принадлежность, украшение мужского лица и даже выраженіе образа Божія въ человѣвѣ; ношеніе бороды было "христіанолѣпнымъ обычаемъ"<sup>1</sup>), — и между тѣмъ въ вони XV-го и особливо въ началѣ XVI вѣка сталъ распространяться обычай брить бороды, какъ говорятъ, обычай западный, которому послёдоваль даже великій внязь Василій Ивановичъ при своемъ второмъ бравѣ. Этотъ обычай подвергся строгимъ осужденіямъ, которыя повторялись всёми главными цервовными діятелями XVI віна, какъ Максимъ Грекъ, Вассіанъ Косой, митрополить Макарій, въ особенности митрополить Данівль, представившій самыя подробныя обличевія. Стоглавь настаивалъ на соблюдения "закона и отчины" и изрекалъ осужденіе противъ тёхъ, кто нарушалъ древній обычай и осквернялся, принимая "разныхъ странъ беззаконія". Съ размноженіемъ въ Московскомъ царстве нноземцевъ, ихъ обычан стали находить подражателей. Если прежде подражали татарамъ, то теперь подражали западнымъ иноземцамъ. Особенно во времена Бориса Годунова свои и чужія свидётельства отм'вчають пристрастіе русскихъ къ иновемнымъ обычаямъ и одеждамъ; между прочимъ начали брить бороды, такъ что наконецъ приверженцы опять старнны обратились въ патріарху, побуждая его запретить эти новизны. Іовъ, ставленникъ Бориса, не ръшался возставать противъ нововведеній, въ которыхъ отчасти виноватъ былъ самъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Припомнимъ, съ какимъ почтеніемъ говорилъ Арсеній Сухановъ о бородѣ старда Дамаскина, которая была такъ длинна, что онъ носилъ ее, склавши въ мѣшечкѣ.

царь, любвышій иноземцевъ. "Видя свмена лукавствія, — пишеть біографъ Іова, — свемыя въ винограде Христовомъ, делатель изнемогъ и, только въ Господу Богу единому взирая, ниву ту недобрую обливаль слезами" 1). Въ теченіе XVII вѣка примѣры подражанія все болёе умножаются, переходя наконець оть одной вибшности и на складъ мыслей. Упоминая объ основании первыхъ шволъ при царе Миханле, Соловьевъ замечаетъ: "Надобно было спътить просвъщениемъ, ибо необходимое сближение съ иностранцами, признание ихъ превосходства вело нѣкоторыхъ къ презрѣнію своего и свонхъ; узнавши чужое и признаеши его достоинство, начинали уже тяготиться своимъ, старались осво-бодиться отъ него"<sup>2</sup>). Молодые люди, посланные Годуновымъ за границу, домой не вернулись; при Миханлъ оволо 1632 года поднялась цёлая исторія по поводу того, что внязь Иванъ Хворостининъ обнаружилъ врайнее вольномысліе, которое описывается въ указъ въ нему отъ великихъ государей. При Разстритъ Хворостининъ былъ "въ приближении" и съ тихъ поръ впалъ въ сресь и въ въръ пошатнулся; при царъ Василін онъ сосланъ быль за это въ Іосифовъ монастырь подъ началь; при царъ Миханий онь сталь опять приставать въ польсениъ и литовскимъ людямъ и попамъ; ему сдълали предостережение, чтобы онъ съ еретиками не знался, но тёмъ не менёе онъ все это забыль н опять впаль въ ересь; въ его собственноручныхъ письмахъ объявились многія непригожія и хульныя слова о православной вёрё и о людяхъ мосвовскаго государства; у него вынуто было (т. е. найдено при обысвъ) много образовъ латинскаго письма и много внигъ латинскихъ еретическихъ; людямъ своимъ онъ говорилъ, что молиться не для чего в восвресенія мертвыхъ не будеть: въ 1622, всю страстную недёлю пиль безъ просыпу, на свётлое воскресенье въ заутрени и къ объдни не пошелъ; въ разговорахъ говорилъ, будто бы на Москвѣ людей нѣтъ, все людъ глупый, жить ему не съ въмъ, и хотвлъ, чтобы государь отпустиль его въ Римъ или въ Литву; да въ книжкахъ его сочиненія найдены многія укоризны всякимъ людямъ Московскаго государства, напр., будто московскіе люди свють землю рожью. а живуть все ложью, что ему пріобщенія съ ними нівть никакого, и многія иныя укоризны написаны въ виршъ (въ стихахъ). "Ясно, — говорилось въ увазъ, – что ты тавія слова говориль в писаль гордостію и безм'ярствомъ своимъ, по разуму ты себ'я въ версту никого не поставилъ, и этимъ своимъ бездѣльнымъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соловьевъ, Исторія Россін, новое изданіе, II, стр. 726. <sup>2</sup>) Тамъ же, II, стр. 1371.

мниніемъ и гордостію всихъ людей Московскаго государства и родителей своихъ обезчестилъ" <sup>1</sup>). За все это слёдовало бы ему наказание великое, но его опять послали въ Кирилловъ монастырь, и когда онъ далъ клятву оставаться въ православной въръ и ереси не держать, онъ былъ возвращенъ во двору.

Повидимому, польскія вліянія особенно возникають именно съ той поры, когда въ Смутное время произошелъ сильный наплывъ полявовъ въ Москву: это были враги, но между ними бывали люди образованные. Поздиве, особенно послё польскихъ войнъ паря Алексвя, въ Москву переходило много "литовскихъ" людей, т.-е. тэхъ же русскихъ, принявшихъ польские обычан; въ ихъ числѣ бывали разные мастера и ремесленники; торговымъ путемъ приходило много польскихъ товаровъ, и въ старыхъ описяхъ упоминаются разныя вещи, дёланныя "на польскую руку". Изъ польскихъ войнъ были, наконецъ, выведены и ученые люди, т. е. опять русскіе люди съ оттвикомъ латино-польскаго образованія, какъ знаменитый Симеонъ Полоцкій. Въ 1660 году произошель прискорбный случай, когда бъжаль за границу сынь руссваго вельможи, воспитанный подъ вліяніями польскаго образованія, — это былъ сынъ извёстнаго боярина Ордина-Нащовнна<sup>2</sup>). Симеонъ Полоцвій сталъ воспитателемъ царсвихъ дётей и его внижная дёятельность стала цёлымъ харавтернымъ явленіемъ въ нашей литератур' конца XVII в'яка. Въ то же время во дворцё самого цара Алексёя явился первый опыть русскаго театра, устроенный при содвистви людей изъ Нимецкой слободы.

Такимъ образомъ, еще не было произведено никакого переворота въ русской жизне, никакого принципіальнаго отступленія оть ся началь, какое приписывается Петровской реформь, и между тёмъ въ ней видимо совершается нёчто прежде небывалое, такъ что послъдующія нововведевія Пегра для ваблюдателя безпристрастнаго не представляють ничего неожиданнаго. Петръ былъ еще въ колыбели, когда происходили событія, въ которыхъ протопопъ Аввакумъ оплакивалъ "послъднюю Русь", -а онъ былъ знатокомъ въ этомъ дёлё... Съ точки зрёнія болёе умёренной, дело обстояло благополучно по прежнему: быль благочестивый царь и святвётій патріархъ (раздоръ съ Нивономъ былъ улаженъ авторитетомъ вселенскихъ патріарховъ); они по старому обычаю правиле государствомъ и церковью и охраняли право-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, П, стр. 1372—1373. <sup>2</sup>) См. любопытное письмо даря Алексвя объ этомъ въ Нащовину-отцу, у Со-новьева, Ист. Россія, т. XI, 1861, стр. 94 и д.; ср. В. Эйнгорна, Страница изъ жизни Вояна Ордина-Нащовина, въ Въст. Европы, 1897, февр., стр. 883.

славіе, — но на окраннѣ самой Москвы поселнянсь на прочное жительство "латина" и "люторы", у которыхъ были даже свон кирки; иноземцы, которыхъ по настоящему слѣдовало всячески оберегаться, десятками тысячъ разсѣяны были въ войскѣ и по городамъ, занимали довѣренныя мѣста, начальствовали въ войскѣ надъ русскими, пользовались благосклонностью властей; человѣкъ сомнительной школы былъ учителемъ въ самой царской семьѣ; благочестявый царь, который въ началѣ правленія принималъ строжайшія мѣры къ утвержденію добрыхъ нравовъ и къ изгнанію изъ народной жизни всякихъ "бѣсовскихъ" обычаевъ и увеселеній <sup>1</sup>), завелъ въ собственныхъ палатахъ театральное зрѣлище, и духовная власть нашла возможнымъ разрѣшить его, основываясь на примѣрѣ византійскихъ императоровъ.

Во всёхъ этихъ перемёнахъ не было нивакой системы, никакого определеннаго намеренія-действовали непосредственныя потребности самой жизни: нужно было исправить вниги, устроить военную силу государства, обезпечить торговыя и промышленныя нужды страны, надо было строить церкви и палаты, ввести почту, ремесла, надо было учить царевича, являлась наконецъ потребность эстетическаго развлечения, - во своихъ знаний на все это не было, и оставалось призывать иноземцевъ, которыхъ брали сначала на греческомъ югѣ, браля ученыхъ людей изъ Кіева, и наконецъ, все большими массами стали принимать съ еретическаго Запада. Системы не было, но правтически все сильне выработывалось сознаніе, что безъ помощи вноземцевъ и ихъ знавія обойтись нельзя, п что наконець, хотя бы для ближайшихъ нуждъ церковнаго просв'ещенія, необходима школа. Это послѣднее дѣло шло очевь туго: настоящей школы никогда не бывало, не знали, въ чемъ она состоитъ, и когда однажды учетель по профессия, названный нами равьше гревъ Венеданть, предложиль свои услуги, назвавь себя учителемь, въ Москве ему внушительно отвѣтили, что таланты даются отъ Бога, что пивто не долженъ самъ величать себя учителемъ, и особевно это дерзко и неприлично младшему передъ патріархомъ... Приходилось брать людей наугадъ, вакіе встрёчались; за учеными греваме обращались въ восточнымъ патріархамъ; однажды такой гревъ оставленъ былъ въ Москвѣ однимъ изъ патріарховъ, но Арсеній Сухановъ, начавшій тогда свое путешествіе, разузналь



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Знаменитая "память" верхотурскаго воеводы Рафа Всеводожскаго въ Ирбятскую слободу, съ изложениемъ царскаго указа о народныхъ "бъсовскихъ играхъ" и "дъйствияхъ", 1649 г. Акты Историч., т. IV, № 35. Ср. Соловьева, Ист. Росси, г. XIII, М. 1863, стр. 158—161.

#### положение киевскихъ ученыхъ въ москвъ.

исторію этого грева и отписаль въ Москву; въ этой исторіи значилось ни болже ни менже, что этотъ грекъ-человъкъ не надежный, что онъ бывалъ даже бусурманомъ, а потомъ уніатомъ<sup>1</sup>). Грека въ Москвё допросили, и онъ въ сущности не отвергъ показанія Суханова, объяснивъ свое бусурманство, какъ насильственное, вогда онъ однажды попаль въ руки турокъ; его сослали въ Соловецвій монастырь, но впосл'ядствін, возвращенный въ Москву, этотъ Арсеній Грекъ много работалъ при Никовѣ по исправленію и переводу книгъ. Какъ здѣсь надо было мириться съ бывшимъ бусурманомъ, такъ въ другихъ случаяхъ мирились съ людьми, болже или менже подозржваемыми въ наклонности въ латинству, --- тавовы были ученые, приходившіе изъ Кіева и Западной Руси; нужно было, наконець, — вероятно, не безъ страха за спасеніе своей души, -- постоянно им'ять діло съ наемными военными людьми, различными мастерами, врачами и т. д., хотя бы это были люди не весьма надежные по своей въръ и прошедшему.

Но всё эти греви, западно-руссвіе ученые, служилые вноземцы и техники очень мало сближали русскихъ людей съ твиъ высовимъ уровнемъ европейскаго просвъщенія, какого оно достигало въ вонцу XVII въва въ самой Европъ: сами иноземцы въ гоомадномъ большинствъ были чужды этому высокому уровню; лишь немногіе были истинно образованными людьми по своему времени, но и отъ нихъ еще боялись принимать это знаніе; они служние только непосредственнымъ правтическимъ запросамъ, а ученые западно-русскіе были исключительпо богословы и риторы схоластической школы. Съ другой стороны, для болбе широкаго просвёщенія въ московской Россіи не было почвы; ни подготовительной шволы, ни самаго представления о тогдашнихъ стремленіяхъ научной мысли вли складѣ поэтическаго творчества. Европейскія вліянія должны были неизб'яжно наступить, но по указаннымъ условіямъ онѣ на первый разъ высказались въ бытовой жизни простымъ привлечениемъ иноземнаго техническаго

315

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Арсеній (такъ звали грека), — писалъ Сухановъ, — родомъ гречанинъ и былъ черный попъ, и потомъ-де невѣдомо какимъ случаемъ былъ онъ бусурманъ, а изъ бусурманской вѣры ушелъ въ польскую землю и былъ въ унеятской вѣрѣ. И, пришедъ-де изъ Польши, жилъ въ Кіевѣ. А какъ-де срусалимскій патріархъ пришелъ въ Кіевъ, и дидаскала его не стало, — и патріархъ-де вмѣсто своего дидаскала взалъ тото старца Арсенія къ Москвѣ, нарекъ его дидаскаломъ. А котораго-де града онъ родомъ, и они де всѣ (греки, сопутствовавшіе патріарху Пансію) того не вѣдаютъ. И нынѣ-де Пансій патріархъ скорбитъ о томъ гораздо, чтобъ-де тотъ старецъ Арсеній съ Москвѣ не захотя жить уйдетъ, и онъ-де, будучи въ бусурманской вѣрѣ, пакость ему учинить большую". Въ такомъ родѣ, извиняя свою рекомендацію, писаяъ и патріархъ Цансій. Бѣлокуровъ, "Арсеній Сухановъ", стр. 189 и дажѣе.

знанія: въ наувь для нихъ возможенъ былъ лишь тотъ средній путь, вакой представляла собою западно-руссвая схоластика; въ литературъ тяжелыя вирши и грубое переложеніе популярной повъсти или драматической пьесы.

Тёмъ новымъ элементомъ, который съ конца XVI вёка и особливо въ теченіе XVII-го вмёшался въ московскую книжность и въ концё концовъ возобладалъ надъ нею, были образованіе и литература, развившіяся въ западной Руси и въ Кіевѣ. Это вмѣшательство начиналось едва замётными чертами, но чёмъ дальше, тёмъ больше усиливалось, такъ что въ концё концовъ стало поворотнымъ пунктомъ въ развитіи старой русской литературы и подготовительной ступенью къ тому ея складу, который наступилъ послё Петровской реформы.

Исторія этой западной и южной литературы была изложена не однажды историвами руссвой и южно-руссвой литературы (мы тавже имбли случай говорить о ней), хотя до сихъ поръ не была изслёдована въ ся цёльномъ историческомъ составе; довольно отивтить общія условія ся вознивновенія и развитія. Она была порождена твиз историческимъ положеніемъ, вакое создано было издавна татарскимъ нашествіемъ и литовскимъ завоеваніемъ западной и южной Руси. Отділившись отъ русскаго сверо-востова, гдв собралась наконець главная масса руссваго народа въ великомъ вняжествъ и царствъ Московскомъ, Русь южная и западная повела свою отдёльную жизнь, съ одной сторовы испытывая все возроставшія вліянія польскаго политическаго быта в католичества, съ другой пріобрётая церковный быть, отдёльный отъ московской митрополія и вступавшій въ прямыя связя съ вонстантинопольской патріархіей, которая давала, напр., свои утвержденія западно-русскимъ церковнымъ братствамъ и братскимъ шволамъ. Люблинсвая унія 1569 года была только послёдиниъ актомъ давнихъ стремленій Польши въ полному господству въ русскихъ земляхъ веливаго вняжества Литовсваго: эти стреиленія необходимо захватывали отличительныя особенности русскаго населенія-съ одной стороны бытовой обычай и язывъ, съ другой исповедание. Брестская церковная унія 1596 была естественнымъ довершеніемъ унін полятической. Формально православіе сохраняло известныя права; господствующіе нравы допускали известную общественную свободу, и хотя на деле русская народность подверглась гоненію и притёсненію, но оставалась однако возможность борьбы, и эта борьбя действительно наполниеть вторую половину XVI-го в XVII с стольтие. Отсюда развитие той литературы, которая впослёдствія оказала вліяніе въ Москвё, въ

#### положение киевскихъ ученыхъ въ москвъ.

силу того, что по содержанію она была въ особенности направлена въ защитв православія противъ католичества, —а это и въ Москвё было однимъ изъ основныхъ церковныхъ интересовъ, --и въ силу того, что въ основъ западно-русской литературы лежала гораздо большая степень швольной учености, чёмъ имёлось въ Москвё. Дёло въ томъ, что въ западно-русскихъ условіяхъ для успѣшной борьбы противъ захватовъ католичества нужно было владёть тёмъ же орудіемъ, вакимъ владёли противники. Этимъ орудіемъ была швола, особенно усилившанся съ тёхъ поръ, какъ въ Польшё, а затёмъ и въ княжестве Литовскомъ утвердились іевунты. Западная Русь еще до окончательнаго политическаго соединения съ Польшей испытывала то религизное броженіе, какое совершалось въ Польше со временъ реформація; протестантство находнао въ Польшё ревностныхъ послёдователей, а затёмъ находило ихъ и въ русской средѣ между болёе образованными людьми и самими магнатами. Католическая реакція, самыми ревностными двятелями которой по всей западной Европф стали іезуиты, съ не меньшею энергіей отразилась и въ Польшѣ, и однимъ изъ могущественнѣйшихъ средствъ ед явилась іезунтская школа. Іезунтамъ удалось сильно подорвать и польское протестантство, и русское православие: высший влассъ русскаго населенія въ теченіе XVI-XVII вѣка почти поголовно перешелъ въ католичество; унія должна была облегчить этотъ переходъ для духовенства и народной массы. На этой почвё и отврылась упорная борьба. Католичество, владёя богатыми матеріальными средствами и правильно организованной школой, привлевало въ себе и внешнимъ церковнымъ блескомъ, и блесвомъ науки, которая, повидимому, вполнъ опровергала догматическія и обрядовыя особенности православія. Потребность въ образования, которая такъ чувствовалась въ общественныхъ связяхъ русскаго дворянства съ польскою шляхтою и такъ еще усиливалась доходившими сюда отголосками европейской жизни, побуждала русскихъ православныхъ пановъ отдавать сыновей въ іезунтскія школы, изъ которыхъ они въ большинстве случаевъ выходили католиками. Сыновья двухъ ревностивищихъ защитииковъ православія въ концё XVI вёка, могущественнаго магната, внязя Константина Острожскаго, и русскаго выходца, внязя Курбскаго, были уже католиками. Чтобы успёшно бороться съ католическими захватами в спасти самую ввру, необходимо было употребить тъ же средства — средства просвъщения. Въ числъ особенностей западно русской жизни выдъляются въ эту эпоху извёстныя цервовныя братства. Первое происхождение ихъ до

317

сихъ поръ не вполпѣ разъяснено, но во второй половинѣ XVI вѣка они являются уже до извѣстной степени организованной силой: въ нихъ собрались приверженцы православія, и отсюда основались тѣ православныя школы, которыхъ знамепитѣйшей представительницей стала потомъ кіевская коллегія Петра Могилы, будущая академія. Кромѣ братствъ, цѣлый рядъ школъ основанъ былъ вняземъ Константиномъ Острожскимъ, папр., въ Острогѣ, Слуцкѣ, Туровѣ, Владимирѣ Волынскомъ. Въ то же время основывались типографіи, и когда въ московской Россіи была всего одна типографія въ Москвѣ, въ западной Россіи разсѣяпо было очень много типографій не только въ главныхъ городахъ, но и въ мѣстечкахъ.

Какъ по внѣшней судьбѣ западно-русскій народъ отдѣлился отъ восточно русскаго, такъ и западно русское просвъщение направилось инымъ путемъ. Впослёдствін, мосвовскіе люди съ отличавшимъ ихъ высокомбріемъ относились свысока и недовбрчиво въ западно русскимъ богословамъ (помощью которыхъ однако пользовались). Они не, находили у послёднихъ того внижнаго содержанія, къ которому сами привыкли; и дъйствительно, западная Русь до известной степени утратила то внижное предание, воторое больше сбереглось въ Россів московской (такъ Константинъ Острожскій выписывалъ изъ Москвы матеріалы для своего изданія Библів; такъ поздийе Димитрій Ростовскій получаль изъ Москвы матеріаль для своего труда надь житіями святыхь); во съ другой сторовы, западно-русские писатели предпринимали труды, о которыхъ не думали въ Москвё и къ которымъ московские внежники были просто неспособны. Тавовы были труды по гранматикъ славянскаго языка (львовская 1591 года, составленная "спудеями" львовской школы, и виденская Лаврентія Зизанія; поздние, грамматива Мелетія Смотрицкаго 1619, перепечатанная потомъ въ Москвъ 1648), словари (Лаврентія Зизанія, в позднѣе Памвы Берынды), первый опыть катихизиса (Лаврентія Зизанія и другой, носящій имя Цетра Могилы); сочиненія историчесвія, цервовныя поученія, навонець обпирная литература полемическая, стоявшая на уровнъ той литературы, которая направлена была противъ православія со стороны іезунтовъ. Если въ западной России не были вполнъ знавомы съ московской письменностью, то должно свазать, что многое въ этой последней носило чисто мёстный и мелочной характеръ, какъ, напр.. тв обрядовые споры, воторые здесь не имели бы значения (сугубая аллилуія, форма крещенія, двуперстіе или троеперстіе и т. п.), а съ другой стороны московская литература ранве не усла

## положение киевскихъ ученыхъ въ москвъ.

достигнуть здёсь авторитета и въ эти времена мало могла помочь въ ожесточенной борьбё, воторая шла въ западной и южной Россіи: она не имёла за собой ученой школы, безъ которой эта борьба была невозможна.

Разумъется само собою, что вогда въ западной Руси вознивъ этоть вопрось о шеоль, онь могь быть рышень только въ одной формѣ. Эта швола должна была устроиться по единственному образцу, ваной быль на лицо: это была латинская, ватолическая школа. Ранбе, ни на западе Россін, ни въ Москве не было совсёмъ никакой школы; до основанія своихъ, русскимъ приходи-ЛОСЬ УЧИТЬСЯ ВЪ ШВОЛАХЪ ЛАТИНО-БАТОЛИЧЕСКИХЪ, И ПОНЯТНО, ЧТО свои организовались по тому же плану. Въ братской школѣ во Львовъ, уставъ которой былъ утвержденъ константинопольскимъ патріархомъ Іереміей въ 1586, введенъ былъ греческій языкъ, и самое училище называлось школой греческаго и славянскаго письма; греческій язывъ преподавался и въ нёвоторыхъ другихъ школахъ вонца XVI и начала XVII въка; но, повидимому эти школы съ греческимъ языкомъ были скудны по размърамъ преподавания, и уже вскорѣ проникаеть въ школы языкъ латинскій, съ которымъ тотчасъ приходилъ богатый учебный матеріалъ и который былъ необходимъ. потому что быль вообще господствующимь язывомь учености, а также богословской полемики.

Одинъ изъ пашихъ историвовъ этого движенія рѣзко возставаль противь западно-русскихъ богослововъ школы Петра Могилы, вакъ ученыхъ латинсваго образованія, противопоставляя имъ тёхъ, которыхъ онъ причисляеть въ гречесвой шволё и которые получили свое образование раньше Петра Могилы, или въ первое время его коллегін, когда она еще не успёла заразиться латинскимъ духомъ<sup>1</sup>). Первые, представителями которыхъ этотъ нсторивъ считаетъ, напр., Симеона Полоцваго и особенно ученика его Сильвестра Медвёдева, а потомъ дёятелей XVIII вёка, вакъ Стефанъ Яворскій, Өсофанъ Прокоповичъ и др., въ своей латенской школё пріобрёли складъ мысли латинскій и не могли пользоваться у насъ сочувствіемъ "народа"; вторые, въ которымъ пранадлежалъ, напр., Епифаній Славинецкій и въ духъ воторыхъ дёйствовали потомъ, напр., греви Лихуды, по словамъ историка, были "народу" пріятны; виослёдствін, въ XVIII вёкъ затинское образование, исходившее изъ киевской академии, было у насъ вводимо "насильственно", указами и предписаніями, и приносило вредъ, потому что не отвѣчало "народному харак-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Образцовъ "Кіевскіе ученые въ Великороссін".

теру". Если въ старой Москвѣ вооружались противъ кіевскихъ ученыхъ, получившихъ латинское образованіе, то это было естественно и справедливо, потому что они вносили чуждое и латинское; но "народному" духу не противорѣчили тѣ ученые, которые, какъ Славияецкій, учились еще въ греческихъ шволахъ до Могилы<sup>1</sup>) и т. д. Эта фантазія, имбющая въ виду указать датинскую вловредность Петра Могилы, фактически опровергается твиз, что еще задолго до Могилы нашлись последователи латинскаго образованія-въ духовенствѣ, принявшемъ унію; и напротавъ, борьба противъ ватоличества и унія стала гораздо успёшнве именно со времени разиноженія школь, устроенныхъ по латинскому образцу, со времени усиленія кіевской коллегіи Петра Могилы. Ссылки на "народъ" часто влоупотребляются, и вдесь одно взъ такихъ злоупотребленій: о какомъ-либо рівшеніи "народа" въ данномъ случав нетъ основанія говорить, потому что "народъ" такого рёшенія не дёлалъ, да и не былъ къ тому приготовленъ. Самъ историвъ указываетъ, что, несмотря на утверждаемую имъ пріятность народу людей греческаго образованія, двятельность Епифанія Славинецкаго, "большого труженика, честнаго и добросовестнаго", все-таки вызывала къ себе вражду со стороны подленныхъ московскихъ людей, старыхъ іоснфовскихъ справщиковъ (именно принадлежавшихъ въ "народу"), и исторавъ не съумблъ объяснить этого противорбчія. Съ другой стороны, что же значило сочувствіе или несочувствіе "народа", когда латинское образование, "народу непріятное", твиъ не менфе было, по словамъ историка, введено "насильственно", указами и предписаніями, и просуществовало у насъ въ теченіе цівлаго XVIII и большой доли XIX столѣтія, воспитывая именно духовное сословіе, вепосредственныхъ учителей народа?

Дѣло было проще. Западно-русская швола сложилась по необходимости въ той формѣ, какая была возможна по условіянъ

320



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Кіево-могняянскіе ученые, — говорнть г. Образцовъ, — были уже не то, что чисто-малорусскіе.—братскіе ученые, равно какъ и школа Могнан не походная на братскія школи. Въ братскихъ школахъ учвли затинскому и греческому язиканъ, ко первому не давали предпочтенія предъ послтанних, равно какъ и послтаній ингогла не ставили выше своего роднаго языка... Братскіе ученые не получали особенно широкаго образованія, они не владъли сильной діалектикой, не знали аристотелею логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пріобратали въ школахъ искреннюю и горячую любовь въ своей логики, но за то они пробратали за ту и другую и писали и говорили отъ душа, полной чувства. Изъ школы Могили стали выходить ученые, пожалуй, также врокосмавные по убъжденіямъ, но уже значительно оттъялявшіеся отъ братскихъ ученыхъ въ паправленіи учености; греческому образованию они стали предпочитать датинское, а наконецъ поставнан латынь выше и своего родного язика; на затинское, а инконецъ поставнан датынъ выше и своего родного язика; на затинское, а инаконецъ поставны и проки преподавали. Братская нскренность, простота, в гощалуй и честность у могилискихъ ученыхъ замянилась попировкой, привиченъ и тойкостью въ обхожденіяхъ, преднамъренной и разсчитанной сдержанностьоть за т. в

#### положение киевскихъ ученыхъ въ москвъ.

времени, — по необходимости церковной обброны и по отсутствію раньше какого-нибудь типа школы, выработаннаго самимъ "народомъ". Москва была въ такомъ положеніи: школы не было никакой и приходилось заимствовать у другихъ готовую форму. Заимствована была, по примъру Кіева, форма латинской церковной школы, потому что церковные интересы были преобладающими, и болѣе широкая форма научнаго образованія, какая была издавна въ европейскихъ университетахъ, была пока недоступна по всѣмъ обстоятельствамъ времени.

Не существовало, навонецъ, и предполагаемое упомянутымъ историкомъ различіе старыхъ братскихъ школъ отъ поздний шей коллегін Петра Могилы. Съ самаго начала западно-русскихъ шволь въ нихъ появляется уже "латинскій" элементь и въ томъ отношения, что онв прибъгають къ латинскому учебному матеріалу, и въ томъ, что въ писаніяхъ и мийніяхъ западно-русскихъ внижниковъ являются черты, которыя казались въ Москвъ латинскими. Были западные оттёнки въ самомъ церковномъ обряде, вакъ результатъ историческаго положенія западно - русской церкви: давнее разделение митрополий, давнее знакомство съ католическимъ населеніемъ, наконецъ даже большая близость къ самниь гревамь, дали возможность мъстныхъ видонзмъненій, какія вообще въ обиліи существовали въ разныхъ національныхъ областяха греко восточнаго православія. Московскіе люди не понимали возможности подобныхъ мъстныхъ отличій, --- хотя само благочестіе московское отличалось яркимъ, именно містнымъ характеромъ: впослёдствія восточные патріархи указывали такія ивстныя черты въ московской церкви и при этомъ объясняли, что различие въ обрядахъ не вредитъ существу въры, что обрядъ не есть "догмать" (какъ думали въ Москвѣ); но московские люли были убъждены, что ихъ церковныя формы — единственныя правильныя, и обличали въ неправославія тахъ, у кого находили вакія-либо отличія отъ московскаго обряда, порибылыя статьи нныхъ въръ". Такъ они обличали грузинъ, а наконецъ самихъ грековъ; армяне считались прямо еретиками; западно-русскихъ людей, православныхъ, приходившихъ въ Москву, перекрещивали какъ язычниковъ или полныхъ еретиковъ, пока, наконецъ, восточные патріархи втолковали, что перекрещивать даже латинянъ противно церковнымъ правиламъ (для принятія ихъ въ православную цервовь достаточно было муропомазание, такъ какъ обрядъ врещенія надъ ними быль уже совершень)... Эти крайности стали сглаживаться только по второй половинѣ XVII вѣка, вогда настоятельный вопросъ объ всправлени внигъ привелъ въ

HCT. P. JRT. T. II.

21

болёе тёсному обмёву мыслей съ восточными патріархами, и послёдніе успёли нёсколько умёрить крайнюю московскую исключительность и — непониманіе. Но въ первое время, когда начались книжныя сношенія Москвы съ западно-русскими учеными, эта исключительность господствовала въ полной мёрё, и еще при патріархё Филаретё въ двадцатыхъ годахъ XVII столётія <sup>1</sup>), въ Москвё уже встрётились съ двумя оттёнками "латинской" западно русской школы, а именно, съ прямымъ уніатствомъ, въ "Учительномъ Евангеліи" Кирилла Транквилліона, и съ западнорусскимъ православіемъ, приправленнымъ латинскою ученостью, въ Катихивисѣ Зизанія.

Патріархъ Филареть въ первые годы своего правленія ничего не имълъ противъ западно-русскихъ церковныхъ книгъ; но вогда въ 1627 году была привезена въ Москву внига Транквилліона, одинъ игуменъ, самъ кіевлянинъ, воторому было поручено разсмотрёть внигу, донесъ патріарху, что этой вниги всякому вёрному христіанину и въ дом'в держати и чести недостоить", потому что она была уже осуждена православнымъ соборомъ въ Кіевь, -- дъйствительно, віевскій соборь, осудивь внигу, предложилъ автору исправить ее, но тоть не согласился и перешелъ въ унію. Послѣ упомянутыхъ указаній вгумена, патріархъ поручилъ двумъ другимъ лицамъ подробно изложить погрѣшности вниги, и онв были изложены въ 61 статьв. "Критиви были слишвомъ придирчивы, --- говоритъ митрополитъ Макарій, --- и иное называли ересью по одному лишь недоразумивыю и непониманию литовскаго (т. е. западно русскаго) явыка". Въ результать посл'ядовала окружная грамота царя в патріарха, которою вел'яво было собрать всё сочиневія (даже и не разсмотрённыя) Кирелла Травввиллона и "на пожарѣхъ сжечь, чтобъ та ересь и смута въ мірѣ не была", и вообще московскимъ людямъ запрещево было держать "литовскія" книги подъ угрозою наказанія оть царя и провлятія отъ патріарха. Въ слёдующемъ году велёно было отобрать по церквамъ и монастырамъ литовскія книги и замёнить ихъ книгами мосвовской печати, и отобрать литовскія вниги даже у частныхъ лицъ. Передъ твиъ, въ 1626 году, прибыль въ Москву заслуженный западно-русскій внижникъ, нѣкогда дидаскаль во львовскомъ братскомъ училище, потомъ учитель въ Бреств, наконець проповедникь и протојерей, Лаврентій Зизаній, брать Стефана, борда противъ уніи въ Вильнѣ. Лаврентій прибыль въ Москву съ письмами отъ митрополита вјевскаго Іова,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ противность теорін Образцова.

### БАТИХИЗИСЪ ЛАВРЕНТІЯ ЗИЗАНІЯ.

проснаъ милостыни, потому что поляви его выгнали и ограбили и церковь его разорили, а вмёстё съ тёмъ онъ привезъ рукописную внигу своего сочинения и просиль объ ся исправлении. Это быль Катихизись. Филареть привазаль разсмотрёть книгу богоявленскому игумену Ильв и книжному справщику Онисимову; но исправлении, въ которомъ участвовалъ и патріархъ, книгу велёно было папечатать и напечатанную отдать Лаврентію, а объ исправленныхъ въ ней статьяхъ "поговорити съ нимъ любовнымъ обычаемъ и смирепіемъ права". Такимъ образомъ произошло три собесвдованія, причемъ дёло касалось отчасти мелкихъ опибовъ, отъ которыхъ самъ Лаврентій отказывался или относиль въ своему литовскому языку, отчасти же истинь въры и другихъ предметовъ: относительно послёдняго, по замёчанію митрополита Макарія, и самъ Лаврентій и его московскіе исправителя "не чужды были изкоторыхъ ложныхъ мизній". Разногласія были относительно изложенія догматовъ и обрядовъ, и Лаврентій не противор'вчилъ, но, просмотр'явъ налечатанную внигу на третьемъ собесёдованія, замётилъ москвичамъ, что иное въ пей, кажется, пропущено. Московские исправители отвъчали: "мы пропустили, что велёль намъ святёйшій патріархъ, что было написано у тебя о вругахъ небесныхъ и о планетахъ, н о водіакь, и о зативніи солнца, о гром'в и молнін, о Перун'я, о кометахъ и о прочихъ звёздахъ, потому что тё статьи изъ вниги Астрологія; а внига Астрологія взята оть волхвовь еллинскихъ и отъ идолослужителей и съ правовъріемъ нашимъ не сходна". Очевидно, Лаврентій подбавиль здісь своей латинской учености, которую въ Москв' сочли еллинскимъ волхвованіемъ н не сходнымъ съ мосвовскимъ правовъріемъ, т. е. "астрологія" была совсвыть не вразумительна. Лаврентій смиренно принималь всъ замъчанія. Кромъ того, исправители замътили ему: "да перемънили мы твое выражение въ молитвъ Господней да освятится имя твое. Имя Божіе не освящается, но освящаеть". Лаврентій: "по греческому языку такъ говорится, что освятится имя твое. Кто у васъ умбетъ по-гречески?" Илія и Онисимовъ: "умбемъ по-гречески столько, что не дадимъ ни у какой рѣчи никакого слога ни убавить, ни приложить. Да есть у нашего государя царя переводчики греческаго языка, и грамоть умъють, и псалмы въ церкви говорять, и они произносять: да святится, а не: освятится. И вотъ уже осмое столътіе идеть, вакъ греческая грамота переложена на русскій языкъ, а никогда не слыхано, чтобы вто говорилъ: да освятится". Лаврентій отвѣчалъ, что ему это жазалось все равно и извинялся и въ концъ концовъ восхвалялъ

премудрость патріарха Филарета. Очевидно, что съ этвин возраженіями московскихъ книжниковъ мы находнися совершенно въ Москвѣ XV—XVI вѣка... Лаврентій не возражаетъ дальше, потому, что, ища милостыни, зависѣлъ отъ своихъ судей. Сохранившіеся экземпляры катихизиса не имѣютъ такъ называемаго выходного листа, гдѣ обывновенно указывалась исторія сочиненія. По замѣчанію митрополита Макарія, "катихизисъ, и притоиъ въ такомъ обширномъ видѣ, въ первый разъ появлялся въ русской церкви и былъ напечатанъ; но кажется, въ Москвѣ, не понимали тогда достаточно высокаго руководственнаго значенія этой книги". Она не была разсмотрѣна соборомъ я осталась частнымъ трудомъ одного лица <sup>1</sup>).

Такова была первая оффиціальная встрича московскихъ книжняковъ съ западно-русскими: сущность вёры была та же самая, во были оттёвки въ богословскихъ миёніяхъ, въ Москвё не понимали латинской учености, которая у западно-русскихъ писателей становилась уже привычной литературной манерой; наконець въ Москвё не умёле нной разъ понимать в "литовскаго" языка. Но чёмъ дальше, тёмъ необходимёе становились, однако, связи Москвы съ юго-западомъ; собственныхъ свлъ явпо ведоставало: взъ Москвы зовуть віевлянъ для ученой работы. Въ 1649 году Арсеній Сухановъ, отправляясь на Востовъ, встрътился на дорогѣ съ Епифаніемъ Славинецкимъ и Арсеніемъ Сатановскимъ, ѣхавшими по вызову въ Москву. Это била характерная встрёча: Суханову въ концё концовъ не удалось утвердить московскаго православія надъ греческимъ, в юго западные ученые, отправлявшіеся въ Москву, дали новое направленіе московской книжности и были предвістниками пілаго переворота, наступнышаго вскоръ въ складъ русскаго просвъщенія; греческія вниги, вывезенныя Сухановымъ, должны быль послужить уже этому новому направлению. Мы не будемъ останавливаться на дальнойшихъ подробностяхъ этихъ московсковіевскихъ отношеній; довольно сказать, что чёмъ дальше, темъ эти связи становились сильнее. Между двумя сторонами была несомнённо извёстная противоположность: московскіе книжники были самоучки, большіе начетчики въ томъ размёрё, какой быль возможенъ по московскимъ книгамъ, упорные приверженци преданія и буквы; кіевляне и западно-руссы были меньше знавомы со старымъ руссвимъ внижнымъ преданіемъ, которое было прервано историческою судьбою ихъ врая; они были ревностные



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Макарій, Исторія р. церкви, XI, стр. 47-59.

защитники православія, и уже владёли хотя одностороннимъ, но твердо усвоеннымъ школьнымъ образованіемъ и въ силу обоихъ этихъ обстоятельствъ не могли имъть отличавшаго москвитянъ узваго пристрастія въ буввё; они не боялись вносить въ книгу то, что пріобрётали изъ свётскаго знанія, говорили объ астрономін, исторія, польвовались древней миссологіей и имъ не приходи ю въ голову, что упоминанія объ астрономіи могуть быть приняты за еллинское волхвование и идолослужение, о чемъ московские люди, напротивъ, не сометвались. Это въ сущности забавное недоразумёніе повторялось не одинъ разъ и послё упомянутаго собесвдованія московскихъ грамотвевъ съ Лаврентіенъ Зизаніемъ. Вызовъ Епифанія Славинецкаго въ Москву показываль, однако, что въ Мосввѣ мирились съ рязными недостатвами віевскихъ ученыхъ изъ-за несомнёвной польвы ихъ знанія: дёятельность Епифанія, мирнаго и осторожнаго труженика, который умбль приноровляться въ понятіямъ московскихъ внижняковъ, доставила ему репутацію человъка ученаго и мудраго. Въ Москвъ должны были сознавать, что віевская ученость есть действительно не малая заслуга, что она производила труды, въ которымъ въ Москвъ были бы неспособны. Недовёріе въ ученымъ Малой Россіи, воторую въ прежнее время самъ Никонъ считалъ не совстиъ твердой въ православіи, должно было уступить передъ признаніемъ этой заслуги, и уже вскоръ послъ вызова Славинециаго мы видимъ въ Москвъ другого западно-русскаго дъятеля - гораздо болъе характернаго питомца кіевской учености, который занять уже не одними церковными вопросами и не для нихъ только пришелъ въ Москву, и впервые представлялъ опыты свётской науки и свётсвой литературы. Это быль Свисонь Полоцвій.

Симеонъ (по монашескому имени, мірское имя неизвістно) Емельяновичъ Петровскій-Ситніановичъ былъ уроженецъ білорусскій (1629—1680). Біографія его, по обычаю, извістна мало, но несомнівнно, что свое образованіе онъ довершилъ въ кіевской коллегіи, когда въ ней уже въ полной мірів восприняты были учебные пріемы іезуитскихъ школъ — съ господствомъ латинскаго языка, схоластическаго богословія, схоластической реторики и пінтики, съ развитіемъ риторства, съ философско-богословскими диспутаціями, съ сочиненіемъ латинскихъ и славянскихъ варшъ и т. п. Симеонъ прозванъ былъ Полоцкимъ по его дальнійшей пкольной діятельности въ Полоцкимъ по его дальнійшей пкольной діятельности въ Полоцкимъ по выйхалъ въ Москву. Впослідствіи враги Симеона называли его ученикомъ іезуитовъ, но его новійшій біографъ отвергаетъ это показаніе, какъ внушенное враждой: Полоцкій былъ православнымъ съ тіми

оттъвками, какіе вообще отличали западно-русскихъ людей. Кончных ученье, Симеонь 27 лать приналь монашество въ Полоций и саблался учителень въ таношненъ братсконъ училище. Въ 1656 царь Алексви Михайловичь, пробздонь къ русскому войску нодъ Ригой, быль два раза въ Полоций, в въ одно нач этихъ посвщений Симсовъ сдёлался лично извёстень царю, поднеся ему привётственные "Метры". Въ 1661, Полоциъ былъ занять полякани; положение приверженцевъ русской власти становилось небезопаснымъ в въ конпѣ 1663 или въ началѣ 1664 Симеонъ оставнаъ Полоциъ и свою школу и выбхаль въ Москву, запасшись рекомендаціей своего учителя по Кіеву, Лазаря Барановича, къ находившемуся тогда въ Москве Пансию Лигариду, интрополиту газскому. Этоть послёдній, пвтомець латинской ісзунтской шволы, большой знатокъ церковныхъ дёлъ, человѣкъ, не забывавшій свояхъ выгодъ, пользовался тогда въ Москве большинъ почетонъ, но не вналь русскаго языка, и по тому, въроятно, радъ быль знакомству съ Свмеономъ, который по образованию былъ къ нему ближе, чёмъ московскіе внижники, и могъ послужнть ему знаніемъ руссваго языва. Уже искоръ Сямеону дъйствительно пришлось быть переводчивомъ нитимной латинской бумаги Пансія въ присутствін самого царя. Въ началъ 1665 года онъ напомниль о себъ стихотворнымъ "благопривѣтствованіемъ" по поводу рожденія царевича Симеона. "Такимъ образомъ, — говоритъ Майковъ, впервые появился въ ствнахъ царскаго дворца придворный ствхотворець, и самая новость этого занимательного и пріятнаго явленія не могла не располагать въ его пользу... и дъйствительно, около этого времени Симеонъ сталь въ близкія отношенія въ царскому двору, и прежде всего это выразилось твиъ, что онъ поступилъ на дворцовое содержание". Но еще рание Симеонъ по царскому указу началъ преподавание латинскаго языка въ Спасскомъ монастыръ за Ивоннымъ рядомъ (или Занконоспассвомъ), гдъ онъ жиль, и первыми ученивами его были молодые подъячіе вы тайнаго приказа. Царь благоволиль въ школь, которая был первымъ началомъ цервовнаго образованія по образцу латвискихъ богословскихъ школъ - въ противоположность существовавшей тогда Чудовской школь, гдь учеле по-гречески, практическихизученіемъ тевстовъ и переводами.

Въ 1666, Симеонъ Полоцкій снова является д'яйствующихъ лицомъ и находитъ новыхъ покровителей въ восточныхъ изтріархахъ, александрійскомъ Пансін и антіохійскомъ Макарія, которые вызваны были въ Москву по д'ялу Никона и для сухденія о расколъ. Симеонъ явился въ нимъ на поклонъ и втрояти»

объясният имъ, въ какомъ деле онъ вуждался бы въ ихъ помощи; они поручили ему произнести отъ лица ихъ слово въ день Рождества Христова, и онъ посвятилъ это слово убъжденію царя и духовныхъ властей въ необходимости "взыскати премудрости", указывалъ на оскудение въ Россин греческаго языка, воторый, однаво, изучается даже западными неправославными народами, призывалъ царя "училища тавъ греческая, яво славянская и иния вазидати, спудеовъ милостію его и благодатію умножати, учители благоискусныя взыскати, всёхъ же честьми на трудолюбіе поощрятв", --- о чемъ еще раньше говорилъ царю Пансій Лигаридъ, указывая въ своей запискъ о расколъ на училища, какъ на лучшее средство его уничтожения. Всворъ Симеонъ долженъ былъ примёнить свое литературное искусство на первомъ общирномъ трудѣ по тому же расколу. Въ началѣ 1666 года двое наъ наиболее упорныхъ защитнивовъ старой въры, суздальский попъ Никита и романовский Лазарь, подали царю челобитныя противъ нововведеній Никона и въ особенности противъ изданной имъ Скрижали 1656 года. По волъ царя и собора, опровержение этихъ писаний, заключавшихъ первое изложение раскольничьихъ требований, поручено было Пансию Лигариду, и его сочинение, -- написанное въроятно по-латыни, -было переведено Симеономъ Полоциимъ; но потомъ соборъ счелъ нужнымъ составить и издать въ свътъ особую книгу въ обличеніе Нивиты и Лазаря, а съ ними и всего раскола. Эта работа опять поручена была Симеону, который своро ее вончиль, воспользовавшись предшествующимъ трудомъ Лигарида. Между прочимъ, царь поручилъ Семеону увъщание самого протопопа Аввакума, находившагося тогда въ Москве. По характеру протопопа можно представить себя, что уващание не могло имать никакого усивха. Самъ протопопъ записалъ объ этой бесёдё: "зёло было стязание много: розошлися яво пьяни; не могъ и повсть послё врику". Симеонъ могъ оцёнить въ своемъ противникъ и характеръ, и сильный умъ, которому, однако, недоставало науки; о послёднемъ онъ и сказалъ своему противнику; Аввакумъ на это плюнулъ и отвётилъ: "сердитъ я есмь на діавола, воюющаго въ васъ, понеже со діаволовъ исповёдуеши едину вёру и глаголеши, яко Христосъ царствуетъ несовершенно; равно и со діаволомъ и со еллины исповёдуети въ своей мёрё". Книга Симеона Полоцкаго была отпечатана въ май 7174 года по старому счету, подъ длиннымъ витіеватымъ заглавіемъ, и издана отъ имени царя и собора. Въ этомъ сочинении ярко выразилась литературная школа Симеона. Вибсто простого указанія на содержаніе вниги, ей дано вычурное заглавіе, гдв "Жезлъ правленія" означаеть жезль архіерейскій; на этонь названія по реторяческимъ пріемамъ построено объясненіе церковной власти, которая должна утверждать правильно върующихъ и вазнить жестововыйныхъ волковъ. Въ сочиненияхъ раскольниковъ, --- впрочемъ, по давнему обычаю старинныхъ московскихъ книжнивовъ, - было слипкомъ много мелочного, важное смъшивалось съ неважнымъ, догматическое съ обрядовымъ, приводились иногда сомнительные авторитеты, бывало простое непонимание языка, в Свиеовъ, какъ человъкъ ученый, въ этихъ случаяхъ стоялъ, конечно, выше своихъ противниковъ и вообще смотрить на нихъ свысова, вавъ на самоучевъ, незнавомыхъ съ реторивой, діалевтикой и богословіемъ, даже самой грамматикой. Въ своихъ обличеніяхъ онъ пе останавливается передъ грубыми ругательствами (папр., Нивита есть свинья, попирающая бисеръ, гнусный вепрь въ церковномъ вертоградѣ, и т. п.), но мы видѣли раньше, что въ этомъ онъ имбаъ уже своихъ предшественияковъ между московскими писателями: ему не уступалъ Іосифъ Володвій, а въ то самое время протопопь Аввакумъ. Симеонь грозяль своимь противникамь не только проклятіемь церкви, но и вверженіемъ въ руки діавола - вакъ протопопъ Аввакумъ счнталі Нивона и его приверженцевъ слугами того же діавола.

П. И. И.К.К. Еще въ Полоцив, собираясь вхать въ Москву, Симеонъ заботился о томъ, чтобы бл же изучить ту форму славянскаго я чыка, вавая господствовала въ московскихъ внигахъ; онъ познакомился теперь со старой московской письменностью, и внига его спабжена обильными цитатами изъ восточныхъ отцовъ церкви; но сказалась и віевская школа: онъ вносить подробности изъ свётской науки (средневёкового схоластическаго происхожденія); какъ думаетъ его біографъ, Симеонъ пользовался библіей не въ славянскомъ, а въ латинскомъ текств <sup>1</sup>), и даже вчесъ некоторыя подробности догматическія, совпадающія не съ восточнымъ, а съ западнымъ ученіемъ (напр., о сопричастія Пресвятой Дѣвы первородному грѣху, и вречени пресуществленія святыхъ даровъ въ тёло и вровь Христову). Въ результатѣ внига Симеона Полоцваго, несмотря на свою пространность, оставляла неблагопріятное впечатлёніе, вакъ рёзкостью тона и непривичнымъ хитросплетеннымъ изложеніемъ, такъ и оттриками латибскаго ученія; самя раскольники говорили послѣ, что Симеонъ не Опровергнулъ и пятой доли нхъ возраженій, -- дъйствительно,

> <sup>1</sup>) Майковъ, "Очерки", стр. 34, съ указаніемъ на статью Нильскаго о "Желлі правленія" въ "Христіанскомъ Чтенін", 1860, часть П.

## симеонъ полоцкий: "жезлъ правления".

Симеонъ не исчерпалъ и того, что было говорено противъ Нивиты въ соборномъ дъяния 1666 года. На соборъ было иъсколько лицъ, расположенныхъ къ Полоцкому, напр. Пансій Лигаридъ и Лазарь Барановичъ, и въроятно имъ Полоцкій обязанъ соборнымъ одобреніемъ, гдъ "Жезлъ правленія" признавался "изъ частаго серебра Божія слова, и отъ священныхъ писаній и правильныхъ винословій сооруженнымъ" <sup>1</sup>). Произошла, однако; немалая неловкость. когда въ внигъ Полоцкаго, изданной отъ имени собора, оказались упомянутыя неправославныя подробности: онъ были замъчены московскими книжниками и впослъдствіи навлекли на автора суровыя обвиненія <sup>2</sup>).

Во второй половини 1667 года Симеонъ назначенъ былъ ини и на учителемъ старшаго царскаго сына, царевича Алевсвя: при объявлении паревича наслёдникомъ престола, онъ присутствовалъ за торжественнымъ столомъ въ царскихъ палатахъ, проязнесъ при этомъ поздравительную рёчь, а потомъ сочинилъ для своего ученика стихотворныя привётствія, которыя царевичь должень быль сказать наизусть царю, царицё и одной изъ царевенъ, своей тетки. По смерти царевича Алексия, Симеонъ сдилался наставнивомъ его брата Өедора (впослъдстви царя); онъ имълъ вліяніе на образование царевны Софьи; въ 1679, когда пришло время учить царевича Петра, Полоцкому порученъ былъ надзоръ за его обученіемъ, и подъ его наблюденіемъ изданъ былъ особый букварь, гдё помёщены были стихотворныя "привётства" въ родё тьхъ, вавія Полоцвій сочинялъ для царевича Алевсвя. Царскимъ дътамъ онъ преподавалъ тъ же предметы, какимъ обучалъ въ Спасской школь. Это были латинскій языкь, пінтика, реторика и богословіе. Царевнуъ Алексій особенно отличался въ латыни, а Өедорь въ руссвомъ стихотворствѣ. Весьма вѣроятно, что съ этимъ обученіемъ царскихъ дётей связаны и нёкоторыя сочиненія Симеона Полоцваго, приноровленныя къ учебной цёли, вакъ, напр., "Вертоградъ Многоцвѣтный", большой сборнивъ стихотвореній въ алфавитномъ порядкъ заглавій на разнообразныя дидавтическія темы. Соборь 1667 года указываль, между прочниь, необходимость цервовной проповёди, воторая давно пришла въ Москве въ упадокъ и заменялась обывновенно чтеніемъ поуче-

 <sup>1)</sup> Дѣанія собора 1666 — 1667 года помѣщены въ "Дополненіяхъ къ Актамъ Историческимъ", т. V, стр. 439 – 510.
 <sup>2</sup>) Чудовскій монахъ Евенмій, любимый ученикъ Енифанія Славинецкаго и ве-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Чудовскій монахъ Евенмій, любимый ученнкъ Епифанія Славинецкаго в великій книжный трудолюбець, осуждаль Симеона, что нное онъ написалъ "противно мысля святыя восточныя церкви, не четь греческихъ книгь (не бо знаше что греческаго писанія), но четь латинскія токмо книги и оттуда таковую мысль наинса<sup>4</sup>.

ній отцовъ церкви: Симеонъ Полоцкій, учившійся риторству вь кіевской коллегіи, сдёлался какъ бы оффиціальнымъ придворнымъ проповёдникомъ; въ то же время онъ постоянно воспѣвалъ въ стихахъ всякія замѣчательныя событія въ царской семьѣ. Уже вскорѣ, въ концѣ шестидесятыхъ годовъ, онъ считался человѣкомъ вліятельнымъ при дворѣ, и кіевскіе ученые обращаются къ нему съ своими просьбами: при его содѣйствіи одобрена была патріархомъ Іоасафомъ книга Иннокентія Гизеля "Миръ съ Богомъ", хотя въ ней опять нашлись догматическія подробности, которыя въ Москвѣ считали неправильными; Лазарь Барановичъ хлопоталъ черезъ него о надечатаніи въ Москвѣ книги своей "Трубы Словесъ", что, впрочемъ, не состоялось.

Положение Симеона Полоцкаго при двор' установилось прочно и стало еще значительние при новомъ цари, его питомци, Өедори Алексвевичв. Онъ могъ свободно предаться писательской двятельности, которая направилась въ области, знакомыя ему по его ученому образованию, составляла для Москвы нёчто совсёмъ новое, вызвала въ московскихъ книжникахъ не малое недовольство, а навонецъ, по его смерти, строгое осуждение. Симеонъ писалъ много прозой и стихами въ церковномъ и свътскомъ направленія, перевель нёсколько латинскихъ книгъ. Нёсколько книгъ церковнаго содержанія: "Житіе и ученіе Христа Господа и Бога нашего", "Вѣнецъ вѣры вазолическія" и "Книга крат-кихъ вопросовъ и отвѣтовъ катехизическихъ", представлявшія какъ бы цёльное взложение христіанскаго учения, какъ полагають, могли быть составлены для его преподавания въ царской семьв. Главною изъ этихъ внигъ былъ "Ввнецъ", который онъ сплеталь "изъ различныхъ цвътовъ богословскихъ и прочінхъ", чтобы служить "душамъ върныхъ, яко дъвамъ Жениха Небеснаго, во украшение и во воню благоухания духовнаго". Положивъ въ основаніе апостольскій символъ въры, Симеонъ старается дать послёдовательное объяснение каждаго изъ членовъ символа въ изложении, которое онъ хотълъ сдълать легкимъ в общедоступнымъ по всёмъ правиламъ привычной ему реториян. Вліяніе віевской школы сказалось и въ самой постановкі вниги; напр., онъ основалъ ее вийсто общепринятаго Нивейскаго символа именно на апостольскомъ символѣ, который въ восточной церкви, по его собственнымъ словамъ, былъ "мало въдомъ", а въ западной церкви "всякому возрасту извёстенъ" — что было возможно съ точки зрънія католическаго богословія, но казалось необычнымъ и неправильнымъ въ богословскомъ ученіи православномъ; въ подборѣ богословскихъ источниковъ и авторитетовъ

330

## симеонъ полоцвий. Обучение царскихъ дътей. "вънецъ". 331

очевидно вліяніе знакомой ему по школѣ католической теологіи: онъ польвуется, напр., иногда датинскою Вульгатою вийсто славянской и греческой библін; ссылаясь на отцовъ церкви, въ особенности цитируеть Іеронима и Августина, средневѣковыхъ католическихъ богослововъ и церковныхъ писателей, напр.: Рабана Мавра, Ансельма Кентерберійскаго, довтора евангелическаго в христіаннъйшаго" Жерсона, и даже новъйшихи, особенно ісзунта Белляриана, -- въ тѣ времена велякаго авторитета въ католическомъ мірѣ, причемъ рѣдко дѣлаетъ возраженія противъ ватолическихъ теологовъ и относится въ латинскимъ ученіямъ съ нѣкоторою уклончивостью. По обычаю времени онъ даетъ мъсто и сказаніямъ апокрифическимъ, которыя были въ ходу у самихъ русскихъ богослововъ, но приводить эти сказанія не изъ славянсвихъ, а изъ латинскихъ источниковъ; по обычаю своей школы, Симеонъ вводить въ свое богословіе и ть странныя умствованія, которыя такъ любила средневёковая схоластика. Воть нёсколько примъровъ, собранныхъ его біографомъ: "Въ разсужденіи о созданін человіка Симеонъ, сказавъ, что люди, еслибы не согрішили, жили бы въ раю, предлагаетъ вопросъ: вавъ могло бы тамъ витеститься все человтчество, ---и отвтчаетъ: одни бы изъ людей нарождались, а другіе умирали бы, в умирающіе были бы уносным на небо. Далбе опать вопросъ: были ли бы люди, въ тавомъ случай, наги, —и отвътъ: да, но безъ стыдънія и срама. Въ разсуждении о благовъстия встръчаемъ такой вопросъ: въ вавому чину ангельскому принадлежаль Гавріиль? На него отв'ять таковъ: многіе считають Гаврінла во второмъ чинѣ, архангельскомъ, ибо служение архангеловъ въ томъ и состоитъ, чтобы благовъстить людямъ; но върнъе, что благовъстнивъ былъ изъ начальныхъ ангеловъ, такъ какъ и соблазнитель Евы былъ того же чина. Въ разсуждени "о имущихъ судитися" на страшномъ судъ Симеонъ спрашиваетъ: будутъ ли у судимыхъ заступниви и отглагольники (то-есть адвоваты)? Огвёть: будуть; каждому человъку - совъсть его. Въ разсуждения "о возстания твлесъ" авторъ задаетъ себъ еще болъе странный вопросъ: въ комъ возстанеть ребро Адамово-въ немъ ли самомъ, или въ Евъ Отвътъ дается въ такой формъ: "Ребро во Адамъ не бяше ради совершенства лица его, но ради размножения вида, - того ради не возстанетъ въ немъ, но въ Евѣ, яко и съмя не возстанетъ въ отцв, но въ чадъ, отъ съмене зачатомъ во образъ плотв". Въ томъ же разсуждения объясняется, что при возстании мертвыхъ человѣкъ воскреснетъ "со всѣми уды своими"; даже и вишки

..... воскреснуть, но не гноемъ смраднымъ наполнены, но преязрядными влагами", и власы, и ногти возстануть" 1) и т. д.

По тому же обравцу своей шволы Цолоцвій вводиль въ свое изложение свътския, схоластическия и (мнимо) научныя, свъдъния. Опровергая многобожіе, онъ упоминаеть, что Гезіодъ насчитывалъ 30.000 боговъ; по поводу Рождества Христова онъ говореть, что о немъ пророчествовали дебнадцать языческихъ севилль, — прорицанія воторыхъ передь тёмъ были приведени въ стихахъ въ внигъ Іоанникія Галятовскаго "Небо Новое" (Львовъ, 1665). Въ разсуждения о небъ и землъ Симеонъ изложилъ свои понятія объ устройствъ міра, руководясь Іоанномъ Дамаскинымъ, а также и средневъковой схоластической астрологіей. Эти восмологическія понятія по средневѣвовому нельпы, но въ то же время хотвли быть точными. "Видимый міръ состоить изъ естества небесь и естества стихійнаго. Небесатроякія: сперва-небо эмпирейское, самое высшее и неподвияное, престояъ всемогущаго Бога, пространствоять въ 10.314 темъ или 85.710 миль (пятиверстныхъ); затёмъ — небо кристальное, одинъ изъ поясовъ вотораго движется съ неизреченною своростью и движеть прочія небеса съ востова на западь; третій слой небесь -- твердь, на которой водружены звёзды и плансты... Звёзды движутся вмёстё съ твердью; веществомъ онё чисты, образомъ вруглы, по воличеству многочисленны, по виду важутся малы, производять вёдро и пенастье. Нижайшія изъ звіздъпланеты, сиричь блудящія, ябо они ходять то по одному пути со звездами, то по противоположному. Малейшая изъ звездъ въ 80 разъ, а солнце въ 166 разъ болве земли, луна же въ 30 менве ея. Всякій чась солнце проходить 7.160 инль". Земля ниже всёхъ другихъ сгихій и окружена ими и составляетъ "всего міра кентръ", внутри содержить адъ и терзается "трусомъ", т.-е. землетрясеніями, отъ заключенныхъ въ пей духовъ. Центръ земли имветь оть Бога естественную силу, чтобы она по своей тяготь оставалась на выси недвижниой.

Катихизические вопросы и отвёты Полоцкаго между прочамъ любопытны нёкоторыми указаніями на черты современныхъ правовъ; въ ихъ правоученіяхъ, напр., въ мелочной классификація грѣховъ, находятъ сходство съ казуястикой іезунтской морали<sup>2</sup>), но должно связаль, что примъры подобнаго рода находятся и въ требникахъ греческаго происхожденія.

Многочисленныя проповёди Полоцкаго (болёе двухъ соть), на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Очерки", стр. 61. <sup>2</sup>) Танъ же, стр. 70-72.

### симеонъ полоцкий. проповъди.

пасанныя на разные церковные праздники, на дан святыхъ, которые праздновались въ царскомъ семействѣ, и на нѣкоторыя особенныя событія того времени, составили два большихъ сборника: "Обѣдъ душевный" и "Вечерю душевную", которые изданы были только по его смерти (1681-1683). Если схоластические приемы писательства выказались уже въ богословскихъ сочиненіяхъ Полоцкаго, то въ проповѣдяхъ для этого было еще болве простора. По самому существу западно-русской школы, предназначенной стать противовъсомъ католическому вліянію, проповѣдь должна была занять въ ней очень важное мѣсто. Реторика, преподаваемая въ юго-западной школѣ, доставляла цѣлую теорію писанія пропов'єдей, а одинъ изъ віевскихъ ученыхъ. именно Іоанникій Галятовскій, даже напечаталь подробное руководство <sup>1</sup>); и эта теорія обильно выполнялась на практикѣ, потому что проповёдь, совсёмъ замолкшая въ Москвё, на юго-зацадѣ очень распространилась по ватолическому примѣру<sup>2</sup>). Для составленія проповіди даны были весьма обстоятельныя наставленія, взятыя, какъ и вся теорія, изъ схоластическихъ латинсвихъ учебниковъ: какъ выбрать тему, какъ развивать ее съ помощію реторическихъ пріемовъ, какъ надо читать, кромѣ писанія и отцовъ церкви, также "гисторія и кроники" о различныхъ событіяхъ, читать вниги о звёряхъ, рыбахъ, птицахъ, деревахъ, камняхъ и т. д., чтобы ихъ свойства примънять къ тому предмету, о воторомъ говорится въ проповъда. При соблюдении этихъ наставленій сочиненіе пропов'ди становилось діломъ очень легкимъ, и сами наставники указывали что этимъ способомъ можно придумать много матерій для пропов'єданія: это было механическое исполнение реторической задачи, для котораго не требовалось ни серьезной мысли, ни возбужденія чувства. Проповёди Симеона Полоцкаго и составлялись по этимъ правиламъ и давали ему случай вывазать свою учепость. По правиламъ составлялся планъ проповѣди и выполнялись ея подробности: онъ въ изобилія цитируеть Библію и отцовь церкви, упоминаеть о писателяхъ греческихъ, приводитъ примъры изъ греческой и римской исторіи и изъ мисологическихъ сказаній, наконецъ изъ естественной исторіи, которую зналь по средневѣковымь схоластическимъ источникамъ, напр., по знаменитому Альберту Великому, -- этоть писатель XIII въва представлялся ему, въ концъ

Digitized by Google

333 ②.

 <sup>&</sup>quot;Наука короткая албо способъ зложеня казаня", при сборникѣ его проповѣдей подъ названіемъ: "Ключъ разумѣнія". Кіевъ, 1659, и д. изданія.
 <sup>2</sup>) Проповѣдь уже не называлась здѣсь по старинному словомъ или поученіемъ,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Проповъдь уже не называлась здъсь по старинному словомъ или поученіемъ, а по-польски казаньемъ, а проповъдникъ также по-польски назывался "казнодъя" (kaznodzeja); и еще у Фонъ-Визина употреблено это слово въ формъ "кознодъй".

334

ئىسىر بە

XVII стол'ятія, премудрымъ знатокомъ тайнъ естества. Для подобныхъ цитатъ существовали еще съ среднихъ въковъ особенные сборняви "примъровъ", воторые набирались изъ исторіи, легенды и новеллы (какъ нѣмецкіе bîspel и позднѣйшіе русскіе "привлады"), сборники баснословныхъ и аневдотическихъ сввдіній по естественной исторіи (какъ среднев вковые бестіарія, "физіологи") и т. п. Наконецъ теорія рекомендовала чтеніе проповедей другихъ писателей: подобныхъ сборниковъ было множество въ католической литературь, и въ проповъдяхъ Симеона Полоцкаго указывають вліяніе этихъ образцовъ <sup>1</sup>). У Симеона Полоцкаго есть между прочимъ проповеди въ похвалу русскимъ святымъ: но онѣ лишены вэкого-либо историческаго и реальнаго содержанія и опять состоять всего болье изъ реторическихъ упражненій. Біографъ его замізчаеть, что при печатанія надгробныхъ проповедей Симеонъ намёренно исключалъ изъ нихъ то, что прямо относилось въ данному лицу, и это могло объясняться тёмъ, что онъ хотёлъ сдёлать свои проповёди общимъ образцомъ, которыяъ могля бы пользоваться другіе проповёдники, - какъ то дълалъ между прочимъ и Галятовскій.

Въ проповъдяхъ нравоучительнаго характера Симеонъ Полоцвій не могъ, вонечно, не коснуться современнаго быта. Вьроятно изъ осторожности онъ опасался говорить опредёленнъе и затрогивать высшіе классы общества, но въ техъ общихъ обличеніяхъ, какимъ онъ даетъ мъсто, встръчаются подробности, не лишенныя янтереса. Онь вооружается противъ народныхъ суевбрій, поганскихъ обычаевъ, бъсовскихъ пъсенъ, какъ это бывало изстари; вооружается противъ парушеній христіанскаго благочестія, но въ особенности противъ того 3.18, которымъ страдала тогда русская церковная жизнь, когда люди необразованные брались толковать священное писание в производили расволъ. Онъ негодуеть тавже на недостатовъ церковнаго учени: "Веліемъ нерадівніемъ священниковъ и всеконечнымъ ихъ небреженіемъ о чадахъ духовныхъ, - говоритъ онъ, - премногіе несимсленные люди, вакъ безсловесныя овцы, заблудилися отъ пути праваго житія и въ пропасть погибельной жизни увлонились. Многіе нелёпыми рёчами и непристойными бесёдами терзають единство церкви. Многіе невьжды, никогда и нигат не учивmiecя, дерзають учителями навываться... Не учители то, а мучители... Оттого умножилась въ людяхъ злоба, преуспёло лукавство, волхвование, чародвиство, разбой, татьба, убійства, пьян-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Очерки", стр. 84-85.

ство, нелёпын игры, грабежи, хищенія и тому подобное, напослёдокъ, возстаніе противъ властей. А виною тому всего болёе отцовъ духовныхъ неискусство и нерадёніе: не получаютъ и не наставляютъ чадъ своихъ духовныхъ<sup>41</sup>). Эти обличенія видимо стояли въ связи съ постановленіями собора 1666—1667 года.

гавляють заяд становленіями собора 1000-100. Іли въ связи съ постановленіями собора 1000-100. Еще нозымъ отраженіемъ віевской школы было у Симеона Статотвопство. Піитика была однимъ изъ Полоциаго неутомимое стихотворство. Пінтика была однимъ изъ основныхъ предметовъ преподаванія въ юго-заладныхъ школахъ, и преподавание сопровождалось практическими упражнениями, какъ и въ реторивь. Образцомъ служило опять безконечное школьное стихотворство, воторое велось на западѣ непрерывно отъ латинсвой поэзін среднихъ вѣковъ и въ церковной школѣ направилось въ особенности на предметы церковные и дидактические. Такъ было и зд'ёсь: перелагались въ стихи латинскіе церковные гимны и писались свои собственные, сочинялись хвалебныя оды и разныя стихотворенія на случай; стихи, "вирши", получили латинсвое название въ польской передълкъ; они имъли "враесогласіе", т.-е. риому, и писались твиъ смвшаннымъ языкомъ, какой вообще господствоваль въ юго-западной внижности, гдъ на цервовно-славянскую основу налегли болье или менье тяжелые слон язывовъ малорусскаго или бълорусскаго, а затъмъ польскаго и латянскаго. Какъ упомянуто, Симеонъ чувствовалъ, что этотъ языкъ будетъ въ Москвъ непригоденъ, и заранtе старался исправить свой стиль изучениемъ московскаго цервовно-славянскаго языка, по онъ никогда не могъ вполнъ освободиться отъ прежняго привычнаго языка. Если такое пивольное стихотворство вообще не могло объщать особыхъ поэтическихъ достоянствъ, то не было ихъ и въ твореніяхъ Полоцкаго, когда притомъ онъ былъ лишенъ какого-либо вдохновенія и вкуса. Получавшаяся этимъ путемъ поозія была довольно ужасна: лишенная всяваго поотическаго порыва, она говорила языкомъ церковно-польскаго склада, поражающимъ своей неуклюжестью. Но взаменъ Самеонъ Полоцей отличался чрезвычайнымъ обиліемъ своего стихотворства: первымъ извёстнымъ произведеніемъ его на этомъ поприщѣ были упомянутые "Метры" въ честь царя Алексъя Михайловича; последнее стихотворение "Философія" было написано имъ за два дня до смертя. На этомъ пространствъ написано множество стиховъ, которые были имъ собраны въ "Вертоградъ Многоцвътномъ" и въ "Риемологіонъ". Здёсь были образчиви всёхъ родовъ швольнаго стихотворства: стихотворенія церковнаго со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 90-91.

держанія, дидавтическія, хвалебныя, переложенія псалтири, нравоученія съ подтвержденіями изъ ходячихъ легендъ и новель "Великаго Зерцала" и подобныхъ сборниковъ, и разнаго рода мелкія стихотворенія. Несмотря, однако, на всю грубость формы, на школьную сухость содержанія, это стихотворство нравилось. Предпринявъ стихотворное переложение псалтири, Симеонъ Полоцвій замѣчаеть, что побужденіемъ въ этому труду былъ для него примяръ иностранныхъ писателей, а также и то, что, по словамъ его, и въ Бѣлой, и въ Малой Россіи, и въ самой Мосвев многіе полюбили "сладкое и согласное пёніе польскія псалтыри, стиховно преложенныя", и поють польскіе псалмы, "мало нли ничтоже знающе (по-польски) и точію оть сладости півнія увеселяющеся духовнь". Надо думать, что правились в варши Полоцкаго, и это могло поощрять его въ стихотворствѣ. По складу своего образованія Полоцвій не могь особенно сочувствовать московскому быту, и вёроятно это вмёстё съ школьнымъ примеромъ дало ему поводъ внести въ свои стихотворенія и сатиру. Содержание ся вращается въ общихъ темахъ нравоучения, но въ въкоторыхъ случаяхъ его сатира представляетъ отголоски именно русской жизни: таковы, напр., обличенія, направленныя на недостатки церковнаго быта, на безчинные нравы иноковъ, на невъжественное суемудріе, ведущее въ расколамъ, и т. п.

Наконецъ, Симеонъ является писателемъ драматическимъ. Имъ написаны были двъ театральныя пьесы. Одна изъ нихъ: "Комедія о Навуходоносоръ царъ, о тълъ златъ и о тріехъ отроцѣхъ въ пещи не сожженныхъ", примыкаетъ къ извѣстному обряду пещнаго дѣйства, которое тогда еще исполнялось въ церкви при архіерейскомъ служеніи передъ Рождествомъ и, можетъ быть, казалось Симеону слишкомъ неискуснымъ: онъ, какъ слѣдуетъ, написалъ свою пьесу въ стихахъ и расширилъ обстановку дѣйствія. Другая пьеса была "Комедія притчи о Блудномъ сынѣ", которая повидимому имѣла въ свое время большой успѣхъ, потому что въ 1685 году, уже по смерти Полоцкаго, была издана съ многочисленными картинками <sup>1</sup>). Это араматическое авторство было въ связи съ тѣмъ, что въ концѣ царствованія Алексѣя Михайловича драматическія представленія стали даваться и въ царскихъ палатахъ и очень полюбились царю.

Наконецъ, въ послёдніе годы жизни Симеонъ не мало пе-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Она была издана потомъ итсколько разъ: въ "Древней Россійской Винлоенкъ", въ собранія "Русскихъ драматическихъ произведеній" Тихонравова и ваконецъ въ "Русскихъ народныхъ картинкахъ" Д. А. Ровинскаго (Ш, стр. 8—38; IV, сті. 520)—522 и въ атласъ).

#### симеонъ полоцкий. стихотворство.

реводилъ съ латинскаго: таковы были переводы сочиненій противъ іудеевъ, о сарацинскомъ законѣ, о Магометѣ—послѣднее могло имѣть интересъ въ виду начавшейся тогда войны съ Турціей. На основавіи латинскихъ сочиненій онъ составилъ нѣсколько бесѣдъ о различныхъ церковныхъ предметахъ и нѣкоторыя изъ нихъ направлены въ особенности противъ протестантовъ, въ виду того, что въ то время въ Москвѣ поселилось много иноземцевъ и потому опасались распространенія протестантскихъ мнѣній.

Въ послъдние годы своей дъятельности Симеонъ Полоцвий задумалъ собрать и издать свои многочисленные труды. Пользуясь особенной благосклонностью царя, онъ могъ наконецъ дъйствовать довольно самостоятельно и, напр., печатать книги лишь по собственному усмотрению, только съ номинальнымъ благословениемъ патріарха (обыкновенно необходимымъ), который не холёлъ вступать въ споры съ царскимъ любимцемъ. Для этихъ изданий служила особая типографія, которую Симеону удалось завести при дворѣ, — какъ тогда говорилось, "на Верху". При содъйствіи своего ученика и любимца, Сильвестра Медведева, онъ приготовилъ въ печати свои сочиненія, а тавже другія вниги, и въ 1679 году вышель букварь, назначенный очевидно для царевича Петра; въ слёдующемъ году вышла риомованная псалтырь, а по смерти его изданы были "Объдъ Душевный" и "Вечеря Душевная", пзданъ былъ, вромѣ того, "Тестаментъ Василія, царя греческаго, сыну своему Льву Философу" и издана (во второмъ славянскомъ текстъ) "Исторія или повёсть о житін преподобнаго Варлаама и о Іоасафѣ, царевичь Индыйскомъ". Стихотворные сборники изданы не были, и до настоящаго времени изъ нихъ напечатаны были отрывки. Полагають, навонець, что Симеону Полоцкому могло принадлежать составление плана Славяно-греко-латинской академии, который быль въ рукахъ Сильвестра Медвидева и въ 1685 году былъ поднесенъ имъ на утверждение царевны Софьи<sup>1</sup>).

Симеонъ Полоцкій умеръ въ августѣ 1680 года и похороненъ былъ въ трапезѣ Заиконоспасскаго монастыря. По царскому приказу Сильвестръ Медвѣдевъ долженъ былъ сочинить эпитафію и написалъ ихъ 14, но всѣ онѣ не нравились Өедору Алексѣевичу, и только 15-ая, изъ 24 двустишій, удостоилась царскаго одобренія и вырѣзана была золотыми буквами на двухъ каменныхъ доскахъ, которыя и были поставлены надъ гробомъ Симеона.

Такова была въ немногихъ словахъ жизнь и литературная

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Майковъ, "Очерки", стр. 155. ист. р. лит. т. п.

двательность Симеона Полодкаго. Это быль первый изъ кіевскихъ ученыхъ, воторый явился въ Москву и действовалъ тамъ въ духѣ своей школы. Правда, и ранѣе кіевскіе ученые бываля въ Москвѣ и, напр., Епифаній Славинецкій лишь немногимъ предварилъ его и дъйствовалъ еще при немъ въ Москвѣ; но Епифаній работаль въ другой области, быль человівкь меніе подвижного характера и примънилъ свои знанія къ непосредственнымъ задачамъ московской книжности; повидимому и свойство его учености было и всколько иное; онъ былъ знатовъ греческаго языка и у него, благодаря греческой начитанности, не было латинскихъ ошибовъ, какъ у Полоцкаго. Этихъ писателей хотёли иногда противопоставить, вавъ представителей двухъ разныхъ эпохъ и характеровъ юго-западной школы, именно до и послѣ вліянія коллегія Цетра Могилы; но выше мы приводили прим'връ, что латинскій характеръ юго-западнаго образованія сказался гораздо ранбе Петра Могилы и видбли это на примъръ внигъ Кирилла Транквилліона и Лаврентія Зизанія. Но въ Москвѣ при Симеонѣ Полоцвомъ дѣйствительно обозначились двѣ школы; одна — "греческаго ученія", въ Чудовомъ монастыръ, гдъ преобладало московское консервативное направленіе, отчасти подвралляемое изученіемъ гречесвихъ писаній, и гдё ученикомъ Епифанія былъ въ особенности иновъ Евоимій; другая — "латинскаго ученія", въ Заиконоспасокой школь, не долго веденной Симеономъ Полоцкимъ, и гдъ онъ успълъ воспитать ревностнаго учепива въ Сильвестръ Медвъдевъ. Объ стороны сходились въ одномъ-въ осуждении того безпорядочнаго движенія, которое выразилось расколомъ, но затьмъ онѣ могли относиться другъ въ другу только враждебно: Чудовсвая школа, на консервативной почвѣ старой русской книжности и обычая, не могла одобрять ни догматическихъ отвлоненій Симеона Полоцкаго, воторыя пристали въ нему, быть можеть полусознательно, наъ его латинскаго чтенія, ни самой схоластической реторики, воторая была въ Москвъ совсъмъ непривычна. Патріархъ Іоасафъ, при воторомъ Симеонъ прибылъ въ Москву, былъ въ нему расположенъ, но вскорѣ умеръ (1673); Питиримъ оставался на патріаршемъ престоле не долго, а преемнивъ его Іоакимъ, напротивъ, относился въ Симеону Полоцкому прямо враждебно. При Іоасафь Симеонъ могь исполнять такія довъренныя порученія, вавимъ было составление вниги "Жезлъ правления", изданной отъ лица собора; Іоакимъ только терпълъ его, благодаря его близости въ царскому двору, а впослёдствін строго осуждалъ. Но болѣе или менѣе явное несогласіе съ Чудовской школой сказалось

очепь рано. По мпѣнію біографя, разногласіе Епифанія Славинецкаго и Симеона, весьма серьезное, не обратилось въ личный раздоръ только потому, что оба кіевлянина были люди осторожные и оба дорожили своимъ положевіемъ. Когда вышелъ въ свётъ "Жезлъ", то въ Чудовской школь замътили уже находившіяся въ немъ догматическія отвлоненія оть православія. Однажды, еще въ 1673 году, при патріархѣ Питиримѣ, между Епифаніемъ и Симеономъ произошло преніе по этому поводу и первый указалъ причину этихъ отклопеній въ томъ, что кіевляне не изучають греческаго языка и читають только латинскія книги. Это преніе не имкло дальньйшихъ послёдствій, и по смерти Славинецкаго, въ 1674, Свмеонъ написалъ въ память его въсколько хвалебныхъ эпитафій. Гораздо болье враждебно держался относительно Симеона упомянутый Евений, изъ кружка котораго, по мнвнію біографа, пущенъ былъ и самый слухъ о томъ, что Симеонъ былъ воспитанникомъ језунтовъ. Въ сохранившихся рукописяхъ Евонмія находятся строгія осужденія мивній Симеона, высказанныхъ въ "Вънцъ Въры": Евенмій находить здъсь разныя "ереси латинскія и лутерскія" и смеется надъ схоластическими вымыслами, какіе находятся въ этой книгь. "Есть въ этой внигь, -- говорить Евенмій, -- басноповъданія о количествъ и качествъ круговъ небесныхъ и о мърахъ разстоянія между нами... Но, повёдая сін мёры и числа, не сказалъ сочинитель, сколько лёть сатана, низверженный съ небеси, летёль въ бездну; знающему ть небесныя мёры и разсгоянія, слідовало бы знать и повъдать и о семъ". Вызывали недовольство и проповъди Симеона и особливо его стихотворная Псалтырь; несмотря на оговорки Симеона, что эта внига не назначается для чтенія въ цервви, противниви его<sup>1</sup>) замѣчали, что его переводъ завлю. чаетъ "многіе прилоги и отъятія" противъ славянскаго тевста,что было весьма естественно при переложении текста въ стихи и что не предполагало дурного намбренія, —и делали язвительное предположение, что Псалтирь Симеона прямо заимствована отъ латинника Кохановскаго или сретика Аполлинарія. Мы упоминали, что подъ конецъ Симеонъ печаталъ свои книги мимо одобренія патріарха; Іоакимъ въ свое время не возражалъ противъ этого, но впослёдствія говориль: мы прежде печатнаго изданія не видали и не читали твхъ внигъ, а печатать ихъ не тольво благословенія, но и соизволенія нашего не было"<sup>8</sup>).

339

Евений въ книгъ "Остенъ", 1690.
 "Очерки", стр. 53-56, 74, 75, 87, 153. Есть извъстіе Татищева, что Си-меонъ по злобъ къ Іоакиму предлагалъ царю Өедору Алексвевичу установить въ

Нѣкоторые историки похваляютъ "суроваго и ревниваго" патріарха, что онъ возсталъ наконецъ противъ "мятежника", "когда представился случай",—но странно, что случай представился только черевъ десять лётъ по смерти Симеона Полоцкаго<sup>1</sup>): при жизни Симеона суровый патріархъ молчалъ; теперь оказывалось, что Симеонъ, хотя и былъ человѣкъ ученый и добронравный, "обаче предъувѣщенъ отъ іезуитовъ папежниковъ сущихъ и прельщенъ былъ отъ нихъ", и на него взведены были такія ереси, какихъ у него вовсе не было, и даже по словамъ одного изъ упомянутыхъ историковъ, "въ своемъ суровомъ и ревнивомъ судѣ патріархъ перешелъ границы правдивости, приписавъ Полоцкому много лишняго".

Ожесточенная вражда, какую возънмѣли въ Симеону Полоцкому московские приверженцы старины и которую почти раздёляють даже нькоторые изъ церковныхъ историковъ нынішянхъ, не можеть, однако, быть принята за правильную историческую оценку его деятельности. Книжники старой московской школы давно привыкли сыпать обвиненіями въ ереси, между прочимъ и тамъ, гдѣ просто сами не понимали сущности ръчи: такъ бывало въ обвиненіяхъ противъ Максима Грека, когда этотъ ревностный двятель того же самаго православія на многіе годы быль даже лишенъ причастія, какъ послёдній отщепенецъ. Нёчто подобное происходило съ Симеономъ. Свидътельства самихъ враговъ объ его "добронравін", его собственныя заявленія, что онъ всегда хочетъ быть согласнымъ съ соборной апостольской церковью<sup>2</sup>), вовсе не показываютъ въ немъ какого-нибудь упрямаго "мятежника", и тѣ догматическія отклоненія, въ которыхъ онъ провиннася, были повидимому только давней школьной привычкой, а привычка образовалась подъ вліяніемъ литературы, которая увлевала послёдователей "латинскаго ученія" своимъ богатствомъ. Питомцы віевской школы не видтли въ русской внижности ни-

Россія четырехъ патріарховъ вмёсто четырехъ митрополятовъ, а надъ ними папу въ родѣ римскаго; этимъ папой долженъ бы быть Никонъ, а Іоакимъ переведенъ въ Новгородъ. Нѣкоторые изъ новыхъ историковъ приникаютъ это наве́стіе буквально и скорбать, что "такой проектъ грозилъ русской церкви введеніемъ католическаго начала" (С. Любимовъ, въ Журн. мин. просв. 1875, авг., стр. 129); новѣйшій біографъ не считаетъ возможнымъ признать это извёстіе достовѣрнымъ ("Очерки", стр. 160).

начала (С. лючновь, въ лиури. жин. просв. 1873, авг., стр. 123), вовъшни опорафие считаеть возможнымъ признать это извъстіе достовърнымъ ("Очерки", стр. 160). <sup>1</sup>) Образцовъ, стр. 13—14; Любимовъ, стр. 130. Первый замѣчаеть, будго би прежде натріархъ "понималъ. что вреднть Полоцкому нѣть нужды,—что этоть человъкъ, безполезный для церкви, полезенъ для гражданской власти, нуженъ для свътскаго образованія общества". Оченидно, что это объясненіе вовсе не вяжется съ позднѣйшими злобными осужденіями.

<sup>2</sup>) Въ предисловія къ "Объду Душевному" онъ говорить: "Воля и хотъвіе мое выну (всегда) есть, еже присно со отцы богоносными святыя соборныя апостольскія церкве согласну быти и ин въ чемъ ни на единъ власъ оть праваго пути православія уклонитися".

чего подобнаго; ученость латинская господствовала вругомъ ихъ и если бы "греческое ученіе", въ незнаніи котораго ихъ упрекали, дъйствительно могло предохранить ихъ отъ догматическихъ ошибовъ, то въ другихъ отношеніяхъ оно не могло доставить того запаса знаній, какой открывала латинская литература. Въ Москвѣ давно не довѣряли чистотѣ юго-западнаго православія; въ Кіевѣ, напротивъ, относились въ московскимъ людямъ съ нъвоторымъ пренебрежениемъ, вакъ людямъ невъжественнымъ, --- что и подтверждалось темъ фавтомъ, что Москва нуждалась въ помощи вјевлянъ въ твхъ книжныхъ двлахъ, которыя были тогда ся первостепеннымъ церковнымъ и государственнымъ интересомъ и гдѣ у москвичей въ самомъ дѣ.іѣ недоставало иногда простого знанія грамматики. Такое недов'єрчивое отношеніе въ московскимъ людямъ мы встрётимъ не только у нанболѣе ревностныхъ приверженцевъ кіевской школы, но даже у такого мирнаго челов'яка, какъ Димитрій Ростовскій.

Симеонъ Полоцкій въ сущности его литературнаго характера не представиль бы ничего исключительнаго въ Кіевъ: вся его двятельность была только исполненіемъ кіевской программы — и богословіе, и пропов'ядь, и стихотворство и театръ, это былъ человъвъ съ умомъ, познаніями, хотя въ стихотворствъ не обнаружилъ никакого поэтическаго дарованія и языкъ его оставался грубой смёсью, которая въ стихахъ была достаточно усвяна полонизмами. Его особенное историческое значение заключается въ томъ, что онъ сталъ ученымъ литературнымъ двятелемъ въ Москве. В1 прежнее время здёсь знали віевскую ученость только издали, имѣли дѣло тольво съ ея чисто церковной стороной; Симеонъ поставилъ свою віевскую программу лицомъ въ лицу съ московсвой княжнической рутиной, выполняль эту программу очень плодовито и возбуждалъ въ себъ недовъріе и вражду съ одной стороны, а съ другой встрётиль не мало читателей, которыхъ новизна его заинтересовала. До твхъ поръ внига, являвшаяся почти исключительно отъ церковныхъ людей, знала только цервовные вопросы; въ рукахъ Симеона она впервый разъ затрогивала жизнь не только съ этой исключительн й точки зрвнія, -рядомъ съ проповѣдью шло простое правтическое поученіе, занимательный разсвазъ, сатирическое обличение, шутва, драматическая сцена, - все это было непривычно и привлекательно; нравились даже тяжеловёсные стихи, потому что въ нихъ все-таки почувствовали заботу о нёсколько приврашенной формё.

Вліяніе Полоцкаго не было, однако, чёмъ-либо неожиданнымъ и неподготовленнымъ. Во второй половинѣ XVII въка за-

м'ятно усиленное вліяніе латвно-польской литературы, которое выразнось многочесленныме переводаме кнегь, по тогдашнему научныхъ, а также многочисленныхъ повъстей, романовъ, шуточныхъ разсказовъ в т. п.; латинскія и польскія книги въ обилін появляются въ библютекѣ самого царя 1) и въ рукахъ наиболёе образованныхъ людей. При царѣ Алексѣѣ, въ этомъ болѣе образованномъ вругу перестають чуждаться, какъ прежде, иноземдевъ и иноземнаго образования, признаютъ его цёну и помышляють уже хотя о нёвоторомъ его усвоенія. Прямое заныствование его черезъ посредство школы казалось еще слишкомъ труднымъ, быть можеть, даже нёсколько страшнымъ, какъ какъ въ это самое время постоянно говорилось о гибельныхъ латинскихъ в люторскихъ ересяхъ; поэтому и былъ такъ привътливо встръченъ Симеонъ Полоцвій, человъкъ русскій и православный, который, какъ тогда казалось, въ изобилін обладаль иноземною ученостью. Въ действительности, европейской ученостью Симеонъ вовсе не обладаль: это быль только выученикь латинской схоластической школы, погруженной въ средневъковомъ преданін и очень далекой отъ истиннаго движенія тогдашней науки, - но съ этой латинской ученостью овъ могъ бы быть доступенъ и болёе шаровимъ вліявіямъ тогдашней литературы; онъ уже знакомъ съ разнообразными литературными формами, не пугается древней мноологіи, въ которой видить только реторическій и пінтическій матеріаль, полагаеть возможнымь измѣреніе "небесныхъ круговъ" и. т. д. Наконецъ, онъ былъ убъжденный защитникъ образованія, "вызволенныхъ", т. е. свободныхъ, наукъ (агtes liberales), воторыя необходимы не только для истиннаго пониманія в'ёры, но и для нравовъ и государственной пользы. Наука, которой онъ желалъ, пока еще совершенно отсутствовала въ Москвъ и была все-таки пире той, какую разумъли москов-

342



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ 1653 году (когда царь Алексъй еще не слыхаль о Симеонъ Полоцконъ), князь Репнинъ-Оболенскій, будучи посломъ въ Польшь, по государеву указу покуваеть тамъ разныя книги: лексиконъ славяно-русскій, лексвковъ гданскій на трехъ язикахъ--итмецкомъ, датинскомъ и польскомъ, "Гранографъ" Пясецкаго, книгу Онксанія Польши, Гвагнина, Библію на польскомъ языкть и пр. Много нностранныхъ книгъ было у знаменитыхъ начальниковъ посольскаго приказа, Ордина-Нащокина и Маттиева, и др. (Соловьевъ, "Исторія Россіи", т. XIII, 1868, стр. 181). Точно также, когда царь еще не зналь Симеона Полоцкаго, въ 1652 году онъ указалъ кіевскому старцу Арсенію Сатановскому "книгу латинскую на словенскій языкъ шеревести, а ния той книгъ- "Оградъ Царицы" вля поучевія нѣкоего учителя, иманемъ Меффрета, собрана отъ 220 творцовъ греческихъ и латинскую на словенскій языкъ шеревести, стакотворцевъ и историковъ, врачевъ, такожъ духовныхъ богословцевъ и сказателей Писація божественваго" и т. д. (Акты,, относ. къ исторія южной и завалюда Россія, Щ, стр. 480; въ "Очеркахъ", стр. 84-86). Этотъ Меффретъ, нѣмецкій вроповълникъ XV вѣка (книга его называется Нотиция Reginae), является цотовъ въ числѣ прововѣдническихъ обравцовъ свиеона Полоцкаго, въ своя Своена Полоцката из числѣ прововѣдническихъ обравцовъ ката на тотиция Кедираси, является цотовъ ка

### симеонъ полоцеій.

скіе книжники "греческаго ученія". Вийсті съ тімъ въ писаніяхъ Полоцкаго въ первый разъ заявлялось право и необходимость світской внижности, которая обращалась бы къ изображенію жизни не только въ виді церковнаго поученія; и въ новой формі, которую онъ вводилъ, появлялся нікоторый запросъ на литературное изащество. Однимъ словомъ, съ пимъ начинается, хотя еще въ самомъ грубомъ зародыші, повороть литературной жизни, исканіе новаго содержанія и новой формы; по своимъ образовательнымъ стремленіямъ онъ былъ прямымъ предшественникомъ другого ряда діятелей кіевской науки, ступенью выше, которые стали потомъ ревностными сотрудниками и приверженцами Петровской реформы. Эти послідніе также не были пока настоящими начинателями новой русской литературы, но во всякомъ случав ихъ образовательная программа была еще шире, ихъ требованія настойчивіе и результаты богаче.

Опыть опредѣленія западныхъ вліяній въ древней русской жизни сдѣланъ былъ въ книгѣ дерптскаго профессора Брикнера: "Die Europäisierung Russlands. Land und Volk". Gotha, 1888, но данныя собраны лишь въ количествѣ, достаточномъ для популярнаго изложенія. Извѣстія объ иностранцахъ въ Россіи см. у Карамзина, Соловьева, въ книгахъ г. Цвѣтаева о протестантствѣ въ Россіи, 1888 и 1890, у Забѣлина (Домашній бытъ русскихъ царей и царицъ), Костомарова (Очеркъ торговли моск. государства), Иконникова (біографія боярина Ордина-Нащокина, въ "Р. Старинѣ". 1883) и друг.

— Соловьевъ, Русскіе исповѣдники просвѣщенія въ XVII вѣкѣ, "Р. Вѣстн." 1857, т. XI, № 17; XIII томъ "Исторіи".

Относительно воздѣйствій литературныхъ, Н. И. Петровъ: Вліяніе западно-европейской литературы на древне-русскую, въ Трудахъ Кіев. духов. акад. 1872, апрѣль – авг.; — О словесныхъ наукахъ и литер. занятіяхъ въ Кіевской Академіи отъ начала ея до преобразованія въ 1819 году, въ Трудахъ К. Ак. 1866, октябрь, дек.; 1867, январь; — Алексѣй Веселовскій, Западное вліяніе въ новой русской литературѣ. 2-е изданіе. М. 1896, гдѣ сдѣланъ также очеркъ этого вліянія въ старой русской письменности; — В. О. Ключевскій, Западное вліяніе въ Россіи ХVІІ в., историко-пеихологическій очеркъ, въ "Вопросахъ философіи и психологіи". М. 1897, кн. 36, 38 (еще неокончено; редакція журнала замѣчаетъ, что первоначальное заглавіе статьи, измѣненное по соображеніямъ редакціи, было: "Западное вліяніе и церковный расколъ въ Россіи XVII в.").

Алексћи Веселовский указываетъ раннюю книжку объ этомъ предметѣ: G. F. Pöschmann, Ueber den Einfluss der abendländschen Kultur auf Russland. Dorpat, 1802, и сопоставляетъ съ ней статью Шмурло: Востокъ и Западъ въ русской исторіи, въ Уч. Запискахъ Юрьевскаго унив. 1895, Ш, и отдѣльно.

Большая масса сопоставленій, въ области перехожей пов'ясти и

народнаго сказанія, сдблана въ трудахъ Буслаева, Тихонравова, Александра Веселовскаго и ихъ школы.

Факты бытовыхъ вліяній (еще за старое время) въ исторіяхъ Россія, особливо Соловьева, и въ исторіяхъ спеціальныхъ—военнаго дѣла, флота, медицины (Рихтера, Чистовича), католичества и протестантства въ Россіи (гр. Д. Толстого, Д. Цвѣтаева и др.), театра (Тихонравова, Морозова) и т. д.

По исторіи южной и западно-русской литературы до XVIII вѣка общія указанія сдёланы въ "Исторіи славянскихъ литературъ", изд. 2-е. Спб. 1879—1881, І, стр. 326—345.

— Труды по исторіи русской церкви, Макарія, Филарета, Знаменскаго и др.

— Соловьевъ, Ист Россіи; Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ ся главнъйшихъ дъятелей (жизнеописанія внязя Константина Острожскаго, кіевскаго митрополита Петра Могилы, Галятовскаго, Радивиловскаго, Лазаря Барановича, Епифанія Славинецкаго, Симеона Полоцкаго, Дмитрія Ростовскаго); сочиненія Кояловича; "Памятники русской старины въ западныхъ губерніяхъ" и другія изданія П. Н. Батюшкова; акты южной и западной Россіи въ изданіяхъ Археографическихъ коммиссій, и пр., и частныя изслъдованія:

- Флеровъ, О православныхъ дерк. братствахъ, противодъйствовавшихъ уни и пр. Спб. 1857.

— "Петръ Могила, митроп. кіевскій". Творенія св. отецъ, 1846, № 1, прил. 29—76.

— Пекарскій, Представите и кіевской учености въ половинѣ XVII столѣтія. "Отеч. Записки", 1862; кн. 2, 3, 4.

--- Макарій Булгаковъ (позднѣе митрополитъ московскій), Исторія Кіевской академіи. Кіевъ, 1846.

— Ив. Образдовъ, Кіевскіе ученые въ Великороссіи, въ журналѣ "Эпоха", 1865, январь (односторонняя полемика противъ южно-русскихъ дѣятелей школы Петра Могилы).

--- С. Любимовъ, Борьба между представителями великорусскаго и малорусскаго направленія въ Великороссіи въ концѣ XVII и началѣ XVIII вѣковъ, въ Журналѣ мин. просв. 1875, августъ, сентябрь

— С. Голубевъ, Петръ Могила и Исаія Копинскій, въ "Правосл. Обозрѣніи", 1874, кн. 4—5. И новый трудъ о томъ же: Кіевскій митрополитъ Петръ Могила и его сподвижники (опытъ историческаго изслѣдовавія). Т. І. Кіевъ, 1883.

— Памятники полемической литературы въ Западной Руси. Книга I (Русская историч. Вибліотека, издав. Археогр. коммиссіею. IV). Сиб. 1878. Здёсь помѣщены: 1) Дѣянія виленскаго собора, 1509 года: 2) Дѣянія віевскаго собора, 1640, по разсказу К. Саковича; 3) Діаріушь берестейскаго игумена, Асанасія Филипповича, 1646; 4) Оборона уніи, Льва Кревзы: 5) Палинодія, Захарія Копыстенскаго; 6) Посланія, привис. старцу Артемію, сотруднику Курбскаго, конца XVI вѣва.

- Апокрисисъ Христофора Филалета, въ переводѣ на современный русскій изыкъ, съ предисловіемъ, приложеніями и примѣчаніями. ("Апокрисисъ, албо отповѣдь на книжкы о съборѣ Берестейскомъ",

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

быль написань Христофоромь Бронскимь, скрывшимь свое имя подъ псевдонимомь Филалета, въ отвёть на книгу о Брестской уніи, 1596 г., iезунта Скарги; книга Бронскаго была истребляема iезунтами. стала библіографическою рёдкостью и была переиздана въ этомъ переводѣ Кіевской академіей къ юбилею 1869 года). Изслѣдованіе объ Апокрисисѣ Филалета, Н. Скабалановича. Спб. 1873.

— Н. Сумповъ, Іоанникій Голятовскій и Лазарь Барановичъ. Къ исторіи южно русской литературы XVII стольтія. Харьковъ, 1885.

— Арсевій Сѣлецкій, Острожская типографія и ея изданія. Почаевъ, 1885 (изъ Волынскихъ епарх. вѣдомостей, 1884—1885 г.), и замѣтка Н. Петрова объ этой книгѣ, въ Журн. мин. пр., ч. CCXLIV.

— А. Архангельскій, Борьба съ католичествомъ и умственное пробужденіе южной Руси въ концу XVI в. Кіевъ, 1886.

— II. Владиміровъ, Докторъ Францискъ Скорина. Его переводы, печатныя изданія и языкъ. Спб. 1888; Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII столѣтія. Кіевъ, 1890 (изъ IV книги "Чтеній" въ общ. Нестора лѣтописца).

— Полинодія Захарія Копыстенскаго. В. Завитневича. Варшава, 1883.

— М. Марковскій, Антоній Радивиловскій, южно-русскій проповідникъ XVII віка. Кіевъ, 1894.

— Пересторога, руський памятник початку XVII віка. Історичнолітературна студия д-ра Кирила Студиньского. У Львові 1895. Perestoroha (Die Warnung). Ruthenisches literarisches Denkmal aus dem Anfange des XVII Jahrh..: von D-r Cyril Studynski.

- В. Эйнгорнъ, Книги Кіевской и Львовской печати въ Москвѣ въ третью четверть XVII в. М. 1894; Рѣчи, произнесенныя Іоанникіемъ Галятовскимъ въ Москвѣ въ 1670 г. М. 1895 (изъ Чтеній моск. Общ. 1895, кн. IV); О сношеніяхъ малороссійскаго духовенства съ моск. правительствомъ въ царств. Алексѣя Михайловича, въ "Чтеніяхъ", 1893—94.

Изъ болѣе раннихъ временъ южно-русской литературы, въ особенности важны и любопытны изслѣдованія объ Іоаниѣ Вишенскомъ, Ивана Франка (Львовъ, 1895) и др.

— Много отдёльныхъ изслёдованій о религіозной борьбё и южнорусской литературё XVI—XVII вёка находится въ "Трудахъ" Кіевской духовной академіи и въ "Кіевской Старинё".

— Исторіи польской литературы Мац'явскаго, Вишневскаго, Куличковскаго; Лукашевичъ, Historya szkól w Koronie i W. X. Litewskim. Познань, 1849—1851; Бандтке: Historya drukarn Krakowskich, 1815, и исторія типографій польскихъ и литовскихъ 1826; Ярошевичъ, Obraz Litwy, и пр.

Въ академическихъ темахъ на Уваровскую премію до сихъ поръ поставлено между прочимъ: историко-литературное обозрѣніе полемическихъ сочиненій, статей и брошюръ. изданныхъ въ свѣтъ русскими въ сѣверо- и юго-западномъ краяхъ Россіи съ конца XVI до начала XVIII столѣтій.

О Симеонъ Полоцкомъ:

— Л. Майковъ, въ журналъ "Древняя и Новая Россія", 1875.

— В. Поповъ, Симеонъ Полоцкій, какъ проповѣдникъ, Москва, 1886.

- Іеровей Татарскій, Симеонъ Полоцкій (его жизнь и дъятельность). Опыть изслѣдованія изъ исторім просвѣщенія и внутренней церковной жизни во вторую половину XVII вѣка. Москва. 1886. Авторъ книги, между прочимъ, утилизировалъ изслѣдованіе Л. Майкова (не назвавъ его), но сообщилъ и нѣкоторыя новыя данныя.

— Второе изданіе труда Майкова, дополненное новыми данными изъ рукописныхъ источниковъ, въ . Очеркахъ изъ исторіи русской литературы XVII и XVIII столѣтій". Спб. 1889, стр. 1—162. Это—наиболѣе обстоятельное изслѣдованіе о жизни и сочиненіяхъ Полоцкаго, на которомъ мы основываемся въ своемъ изложеніи.

Книга Симеона Полоцкаго носила такое название: "Жезлъ правленія на правительство мысленнаго стада православно-россійскія церкви, — утвержденія во утвержденіе колеблющихся во въръ, — наказанія въ наказаніе непокоривыхъ озецъ, — казненія на пораженіе жестоковыйныхъ и хищныхъ волковъ, на стадо Христово нападающихъ. Сооруженный отъ всего освященнаго собора, собраннаго повельніемъ благочестивъйшаго, тишайшаго и самодержавнъйшаго великаго государя царя и великаго князя Алексіа Миханловича, всея Великія. и Малыя, и Бѣлыя Россіи самодержда, въ царствующемъ богоспасаемомъ и преименитомъ градъ Москвъ".

Обширная челобитная попа Никиты Добрынина (прозваннаго Цустосвятомъ) и "свитки" попа Лазаря изданы въ "Матеріалахъ для исторіи раскола", Н. И. Субботина, т. IV, стр. 1—178 и стр. 179 и далће. Сужденіе о литературномъ достоинствѣ челобитной Никиты въ предисловіи въ "Матеріаламъ", стр. ХХ—ХХІІІ Челобитная и свитки были читаны на соборѣ 1666 года; это и было основаніемъ къ ихъ печатному опроверженію.

— Обрядъ пещнаго дъйства, хожденія на осляти и пр., въ "Чиновникъ" Новгор. Софійскаго Собора, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. 1899, кн. 2-я.

- Г. Я. Кипріановичь. Историческій очеркь православія, католичества и уніи въ Бѣлоруссіи и Литвѣ. Вильна, 1899.

Въ настоящее изложеніе не вошла двятельность Крижанича, которую вводять иногда въ исторію русской литературы. Дѣло въ томъ, что Крижаничъ, хотя жившій довольно долго въ Россіи, живо принимавшій къ сердцу между прочимъ и спеціально русскіе интересы, былъ въ Россіи пришельцемъ, писалъ не по-русски и дѣятельность его была явленіемъ случайнымъ, единичнымъ, и не оказала въ свое время никакого вліянія въ русской литературѣ. Юрій Крижаничъ (вовсе не: Крыжаничъ, какъ у насъ иногда пишутъ его иня, – напр. въ Энциклоп. Словарѣ Брокгауза и Ефрона) былъ родомъ хорватъ (род. около 1617): онъ учился въ Вѣнѣ, Болоньѣ, Римѣ, ѣздыл въ Константинополь. Это былъ ученый богословъ, а главное, пансывянскій патріотъ. Въ 1657 онъ видѣлъ во Флоренціи русское посщьство, и у него родилась мысль отправиться въ Россію и проповѣдовать славянское единство; но посольство произвело на него не

### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

благопріятное впечатлѣпіе. Въ 1658, онъ видѣлъ другое русское посольство въ Вѣнѣ, и въ слѣдующемъ году отправился въ Россію черезъ Венгрію и Галицію. Енъ пробылъ нѣсколько мѣсяцевъ во Львовѣ. потомъ полтора года въ Малороссіи; здъсь онъ хорошо познакомился съ отношениями Малороссии къ Польшъ и Москвъ, и свои наблюдения изложилъ въ сочиненіяхъ: "Putno opisanie od Lewowa do Moskwi" и "Besida ku Czerkasom (такъ называлъ онъ малороссовъ), wo osobi Czerkasa upisana". Онъ видёлъ нерасположение "черкасовъ" къ Москвё (объясняя его вліяніемъ полявовъ и грековъ) и убъядалъ ихъ подчиниться Россіи, которая пріобрѣтаетъ значеніе по историческому ходу вещей; но свои взгляды, между прочныть, на дъйствія московскихъ властей, онъ высказывалъ откровенно. Въ Москвъ внали эти сочиненія, и его отзывы въроятно ве понравились. Когда Крижаничъ прітхалъ въ Москву, онъ былъ тотчасъ отправленъ въ Тобольскъ (въ январѣ 1661), чтобы "быть ему тамъ у государевыхъ дѣлъ, у какихъ пристойно". Въ этой тобольской ссылкъ были написаны многочисленные труды Крижанича, вполнь до сихъ поръ еще не изданные. Такъ была имъ написана книга о русской исторіи, по иностраннымъ и русскимъ источникамъ (еще не изданная); далъе книга о "Политикъ", гаъ въ особенности изложены его взгляды на русскую и вообще славянскую жизнь и его панславянскій патріотизмъ, -- онъ говорить о славянахъ въ сравнении съ другими народами, о государственномъ ховяйствъ Россіи, о племенномъ раздъленіи, которое ослабляетъ славянскіе народы и навлекаетъ имъ притёснонія отъ другихъ народовъ. Къ "Политикъ" примыкаетъ сочинение о "Промыслъ", гдъ судьбы государствъ, побёды и пораженія объясняются изволеніемъ промысла. Очень цённо для филологовъ "Граматично исказанье" о русскомъ языкѣ. Онъ касался и русскихъ церковныхъ вопросовъ и между прочимъ написалъ опровержение "Соловецкой челобитной": онъ осуждаль расколь и старообрядческое суеваріе (въ Тобольска онъ встрётился съ Аввакумомъ). Онъ писалъ наслёднику престола "письмо объ освобождении", гдъ опять излагалъ идеи своей "Политики": онъ предостерегаетъ власть отъ злоупотребленій и отъ излишняго довфрія въ иноземцамъ. Но освободиться изъ ссылки ему удалось только по смерти Алексѣя Михайловича, въ 1676; опъ умеръ внѣ Россіи. Сочиненія его написаны отчасти по латыни, но большая часть на славянскомъ языкѣ, — это языкъ въ основѣ хорватскій, съ латинскимъ алфавитомъ, съ примѣсью русскихъ словъ, или тяжелый русскій искусственный языкъ... Сочиненія Крижанича были въ царской библіотевъ и частію ходили по рукамъ; но повидимому извъстны были мало.

Въ наше время они были впервые указаны П. Безсоновымъ, который издалъ "Политику" подъ неточнымъ заглавіемъ: "Русское государство въ половинѣ XVII вѣка" въ "Бесѣдѣ" 1859, и отдѣльно, М. 1860; имъ же издана книга "О Промыслѣ", М. 1860. Раньше издано было О. М. Бодянскимъ "Граматично исказанье", въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. 1848, I и 1859, III.

О Крижаничѣ см.:

— Соловьевъ, Исторія Россіи, т. XI, XIII.

- Смирновъ, "Сербскаго (т.-е. хорватскаго) попа Юрія Крижа-

нича опровержение Соловецкой челобитной", въ "Творенияхъ св. отцевъ", 1860, кн. 4.

— Književnici iz prve polove XVII vieka, н пр. Zagreb, 1869.

— Ю. Даничичъ, о грамматикъ Крижанича, въ "Rad jugoslavenske Akademije znanosti i umjetnosti, 1871, кн. XVI.

- Въ томъ же "Радъ" ст. Ягича, 1872, кн. XVIII.

— П. Безсоновъ, "Католическій священникъ сербъ (хорвать) Ю. Крижаничъ Явканица", въ Правосл. Обозрѣнін, 1870, три статьн.

- Костомаровъ, Русская исторія въ жизнеописаніяхъ, т. II.

— Арс. Маркевичъ, "Юрій Кр. и его литературная дѣятельность", въ варшавскихъ Универс. Извѣстіяхъ, 1876, январь и февраль, и отдѣльно.

А. Г. Брикнеръ, въ "Древней и Новой Россіи", 1876, кн.
 II—III; въ "Russische Revue", 1876, кн. II; въ "Р. Вѣстникъ", 1887.
 I. Первольфъ, Славянская взаимность съ древнѣйшихъ вре-

менъ до начала XVIII въка. Варшава, 1874.

Въ общемъ выводѣ, Крижаничъ представляетъ чрезвычайно любопытное явленіе: это былъ одинъ изъ первыхъ панславянскихъ патріотовъ, которые созлательно ставили вопросъ славянскаго единенія въ цѣляхъ просвѣщенія и славянской самозащиты, политической и національной. Онъ настойчиво указывалъ враговъ славянства особенно въ нѣмцахъ и грекахъ, и въ этомъ послѣднемъ онъ совпадалъ съ антипатіями націоналистовъ нашего раскола. Но его панславянскій патріотизмъ былъ совсѣмъ непонятенъ въ тогдашней Москвѣ, какъ мало понятны его, иногда нѣсколько смѣлыя, политическія мысли. Онъ отправился въ далекую Россію въ надеждѣ найти тахъ опору для своихъ патріотическихъ идей и послужить ими Россіи. Отвѣтомъ на его мечты была ссылка въ Тобольскъ; въ русской литературѣ его сочиненія остались безъ всякаго дѣйствія, и вообще были извѣстны тодько немногимъ, кому случайно попадали въ руки.

348

# ГЛАВА ІХ.

# СИЛЬВЕСТРЪ МЕДВЪДЕВЪ И "ЛАТИНСКАЯ ЧАСТЬ".-ПАТРІАРХЪ ІОАБИМЪ.св. димитрій ростовскій.

Смѣшеніе литературныхъ теченій.-Біографическія свѣдѣнія о Медвѣдевѣ.-От-Сившение интеритурных нечени.— Вытрафически свядния о педердева.—От-ношеніе въ Симеону Полоцкому.—Строительство въ Занконоспасскомъ монастырё.— Спорь о пресуществлени.—Вражда съ братьями Лихудами.—Политическия партин.— Заговоръ Шакловитаго.—Казнь Медердева.—Патріархъ Іоакимъ. Данинаъ Туптало, потомъ св. Димитрій Ростовский.—Біографическия свёдёния.— Трудъ надъ житіями святыхъ.—Назначеніе митрополитомъ. – Ростовская школа.—

Окончаніе Четінхъ-Миней.-Пропов'ян.-, Розыскъ" о брынской въръ.-Канунъ реформы.

Конецъ XVII вѣка представляетъ странное смѣшеніе литературныхъ элементовъ: совершенно разнородныя теченія идуть рядомъ, иногда сливаясь, иногда вступая въ ожесточенную борьбу, но въ сущности не сознаютъ всей глубовой противоположности, которая ихъ раздёляла, - только по инстинкту они чувствовали одно въ другому непримирнычю вражду. Исходъ борьбы оказался въ концѣ концовъ совсѣмъ не тотъ, какого та или другая сторона ожидали. Боролись два направленія: одно взъ нихъ. вводившее схоластическія новизны (давно впрочемъ устаръвшія въ западной Европъ), называли тогда "латинскою частью"; противъ нея возставало "греческое учение", подъ которымъ разумѣлась подлинная московская старина, въ то время кое-какъ сличенная съ греческими источниками; но въ результатѣ въ судьбахъ русскаго просв'ящения взяла верхъ совствиъ новая сторона --- прямое вліяніе западно-европейской образованности, которое стало, наконець, основою совсёмь новой литературы; схоластика XVII въка въ извъстной мъръ удержалась потомъ только въ духовной шволь, продолжавшей преданія віевской авадемів; въ обществъ распространялось все болье сильное дъйствіе западной свётской литературы; большая доля народной массы, видя

"новтества" и въ "греческомъ ученіи" и въ "латпиской части"— (несмотря на ихъ частпую вражду), согласно поддерживавшихъ реформу Никона, искала спасенія въ старинѣ и ушла въ XV и XVI вікъ.

Какъ мы видёли, въ царствование Алексёя Михайловича рядомъ съ твиъ, какъ становилось все болѣе очевидной необходимость помощи вноземцевъ во всевозможныхъ практическихъ потребностяхъ государственнаго быта, въ Москвъ непосредственно заявила себя юго-западная русская ученость съ первыми попытками свътскаго литературнаго интереса, въ лицъ Симеона Полоцваго. Правда, то знаніе, вакое приносили иноземцы, не совсёмъ совпадало съ ученостью Полоцваго; но то в другое было близко въ томъ отношения, что вносило въ московскую жизнь неизвёстные прежде умственные запросы; то и другое открывало доступъ западнымъ вліяніямъ, — а для истыхъ прикерженцевъ московской старины (именно въ высшей іерархія) это западное было ненавистно въ той же мбр1, въ какой всякія новизны были ненавистны для протопопа Аввакума. Уровень понятій въ массъ московскаго общества быль столь исключительно церковный и, относительно какого бы ни было научнаго знанія, столь невысовій, что в тоть небольшой запась схоластической учености, какой приносили люди западно русской школы, съ одной стороны возбуждаль въ Москве жестокую вражду, а съ другой получалъ великую привлекательность для тъхъ, въ комъ пробуждалась нёкоторая любознательность и работа мысли. Кроиз людей, учившихся въ западно-русскихъ шволахъ или у западнорусскихъ ученыхъ въ Москвѣ, встрѣчаются уже тавіе, которые бывали въ самыхъ западныхъ школахъ, даже језунтскихъ школахъ въ Римъ; такіе люди приходили иногда въ Москву въ ожиданів найти вдёсь занятія въ качествё учителей, по здёсь ихъ встрѣчали обыкновенно подозрѣнія объ ихъ православін, которое иногда действительно оказывалось поврежденнымъ, и въ Москвѣ имъ не находилось мѣста. Это бывали не только выходцы западно-руссвіе, но и самые подлинные суздальцы, какъ Артемьевъ. Большею частью эти люди сами не въ состояния были разобраться въ своихъ церковныхъ понятіяхъ, когда на западѣ ихъ окружала атмосфера католицизма, а въ Москвѣ пренимались за злъйшую ересь не только вавія-либо догматическія отвлоненія, во в простые вняжные пріемы латинской схоластиви. Подъ западно-русскимъ вліаніемъ въ самой Москвѣ явались горячіе приверженцы новаго ученія, которое прозвали за всь

"латинской частью". Главнёйшимъ начинателемъ его былъ Симеонъ Полоцвій.

Сильвестръ Медвёдевъ былъ однимъ изъ замёчательнёйшихъ людей вануна Петровской реформы. Питомецъ и другъ Симеона Полоцваго, Медвидевъ сталъ его преемникомъ въ Спассвой шволь, унаслёдоваль у него большія познанія, книжную деятельность, близость во двору царя Өедора Алексвевича, потомъ царевны Софьи; но не унаслёдоваль его осторожности и уклончивости: выбшавшись въ догматический споръ того времени, онъ навлевъ на себя ожесточенную вражду патріарха Іоакима в его ближайшихъ приверженцевъ, былъ замъшанъ въ дълъ Шакловитаго и былъ казненъ въ 1691 за мнимое участие въ его политическихъ замыслахъ. Догматический споръ, въ которомъ принялъ дъятельное участие Медвъдевъ, въ то время до крайней степени возбудиль страсти тогдашнихь церковныхь и общественныхъ партій. Съ догматическимъ, собственно обрядовымъ, вопросомъ связанъ былъ споръ о двухъ искомыхъ направленіяхъ для начинавшейся русской школы и цёлаго просвёщения: партія "греческая" въ сущности была консервативною, настанвала на "греческомъ учении", которое по старой памяти считали единственно правильнымъ приверженцы старины; другая утверждала необходимость шволы "латенской", въ воторой видбла новую, болбе богатую, науку. Уже вскорь Петрь рышиль спорь твиз, что сталъ исвать не греческой и не латинской науки, а новой европейской, и не науки схоластической, а живой, реальной и практической. Но наканун' реформы вопросъ не дошелъ до этой пряжой постановки и держался еще на почвѣ старой церковной внижности и обрядности... Передъ твиъ, московскія церковныя власти были очень недовърчивы къ Симеону Полоцкому; но онъ былъ неуязвимъ, во-первыхъ, по своей осторожности, а во-вторыхъ, в главное, по своей близости во двору, --- тъмъ не менъе впослёдствіи враги его не усумнились называть его не только латинникомъ, но и језунтомъ, даже прямо подосланнымъ отъ папы для разрушенія православія. Какъ ближайшій ученикъ, другъ и сотрудникъ Полоцваго, Сильвестръ Медведевъ, сначала лицо безобидное, вскоръ однако оказался въ весьма неблагопріятномъ положенін, потому что на него перенесено было все то недовъріе, какое старая московская партія духовенства, съ патріархомъ во главѣ, питала въ Полоцвому: Медвѣдева спасало пока расположение въ нему царя Өедора Алексвенича, а потомъ царевны Софьи, — но вогда положение самой царевны стало колебаться, а затемъ совершилось ся паденіе, и участь Медведева

была ръшена. Раздражение противъ него было еще сильнъе, чёмъ противъ его учителя: Медвёдевъ имёлъ неосторожность весьма рёшительно виёшаться въ церковный споръ, гдё его противниками были приближенные патріарха Іоакима, греви братья Лихуды и чудовскій монахъ Евенмій, а въ сущности самъ патріархъ, и въ этомъ спорѣ держаться мевнія, на дѣлѣ весьма распространеннаго въ самой русской старинъ, но которое осуждалось теперь какъ латинское. Ръзкое столкновение двухъ сторонъ произошло по литургическому вопросу-о времени пресуществленія св. даровъ на литургіи: совершается ли оно во время произнесенія іереемъ словъ Спасителя: "прівмите, ядите" и пр., или же послѣ произнесенія іереемъ молитвы: "и сотвори убо" и пр. Но вопросъ, который, повидимому, могъ бы ръпиться сповойнымъ изслёдованіемъ церковнаго преданія, поставленъ былъ съ такою врайнею нетерпимостью, воторая была бы непонятна, если бы въ этомъ вопросв не были замвшаны самые жгучіе интересы церковныхъ и политическихъ партій. Медвёдевъ, держав-**ШИСЯ ВЗГЛЯДА, КОТОРЫЙ СЧИТАЛСЯ ЛАТИНСКИМЪ, ВЪ ПОЛЕМИВВ НЕ БЫЛЪ** побъжденъ: онъ не уступилъ противнивамъ, --- но это еще болте разжигало вражду въ нему; онъ имблъ вромб того неосторожность отзываться не совсёмъ уважительно о самомъ патріархё, что "онъ, святвишій, человёвъ бодрый и добрый, а учился мало и рвчей богословскихъ не знаетъ". И когда затвиъ Медвъдевъ прамътанъ былъ въ делу Шавловитаго, былъ взятъ въ розыску, пытанъ, приговоренъ въ смерти и наконецъ казненъ, противная партія торжествовала, — и если еще во время полемиви братья Лихуды и иновъ Евоимій извергали на него цёлые потоки цервовно-славянскихъ ругательствъ и проблятій, то послѣ осужденія и казни составлена была особая повъсть , о разстригъ Медетдевъ", гдъ даже гибель противника не умърила ненависти и съ злобною радостью разсказывается, какъ онъ быль пытанъ "огнемъ и бичми" и какъ, наконецъ, онъ былъ "главоотсвченъ"...

Приведемъ, впрочемъ, характеристику Медвъдева подлинными словами повъсти:

"Въ царствующемъ градѣ Москвѣ бысть нѣкто, образомъ монашескимъ одѣянъ, именемъ Сильвестръ, прозваніемъ Медвѣдевъ, родомъ сый отъ града Курска, и первѣе бѣ писецъ гражданскихъ дѣлъ, рекше подъячей, иже во вся своя дни творяще распри и свары, и мня себя мудра быти, неукъ сей; языкъ свой изощряше яко зміинъ; въ устнахъ его бѣ ядъ аспидовъ, полнъ горести и отравы: злоковаренъ бо бѣ отъ юности возраста, и многорѣчивъ, и остроглаголивъ, и любопривъ (яко пишетъ свя-

тый Епифаній Купрсвій о Аріи еретиць, яко таковъ бъ), уста нивя безъдверна, и изъ гортани изрыгающь ядъ душегубительный всяваго лжесловія и коварствъ... яко юноша оный (о немже преподобный Никонъ антіохіанинъ пишеть), въ немже хитрословяше демонъ, въ Оригене еретицѣ глаголавый, съ нимже, юношею, нивто спудеевъ можаше противоглаголати; вся бо тыя, многащи же и спископы самыя и клирики, препираше, дондеже святый Епифаній Купрскій молитвою своею изгна изъ юноши онаго демона того, и тогда оста юноша онъ яво единъ поселянянъ, ничтоже умъяй отъ писаній глаголати. Къ сему еще оный Сильвестръ у нёвоего језунтскаго ученика<sup>1</sup>) прјучися чести латенскія книги. И оть таковаго книгь онаго чтенія и оть наслышанія устоглаголаннаго онаго учителя своего и иныхъ латиннивовь обычаемъ латинскимъ навыче, весь онамо уклонися и, отступивъ отъ святыя восточныя церкве и отъ святьйшаго Іоавима патріарха, тщашеся, по Божію попущенію, д'явствомъ же діаволсьниъ, догматы и преданія святыхъ апостолъ и святыхъ отецъ, сущая по чину восточныя святыя церкве, развратити и въ латинство народъ православный превратити: еже и седблалъ бы, аще не бы всемогущая десница Вышняго предварила и злоумышленіе его разорила и самого его сокрушила... Святвишій же патріархъ, видя его, Сильвестра, яко не покаряется древнихъ святыхъ отецъ ученіемъ и словесь ихъ не пріемлеть и народъ нанпаче смущаеть, предаде его за оный мятежъ анаеемъ и съ писании его таковыми" 2).

Въ житін патріарха Іоакима Медвёдевъ прямо изображается какъ сресіархъ и какъ виновникъ "новоявльшейся латинской дыиящейся главни Аркудіевы или Медв'ядевы"<sup>3</sup>) и т. п.

Исторія долго не наступала для Медведева. Хотя давно уже стали извёстны отзывы современниковъ, что это былъ "чернецъ веливаго ума и остроты ученой" (записки гр. Матввева), что должно было бы обратить внимание на человъка, вызвавшаго отзывъ, столь ръдвій для человъва XVII стольтія, о Медвъдевъ даже до недавнаго времени повторялись отзывы его злёйшихъ противниковъ, что это былъ "неукъ", сресіархъ, латинникъ, грубый честолюбець, возмутитель, понестій казнь, достойную его діяній. Изслідованіе только мало-по-малу стало разъяснять истинную сущность дёла, по мёрё того, вакъ становился досту-

Подразумъвается Симеонъ Полоцвій.
 Остенъ. Памятникъ русской духовной письменности XVII въка. Казанъ, 1865, 74-76. стр.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Житіе въ изданія Общ. люб. др. письменности, 1879, стр. 96.

ист. р. **лет.** т. н.

пенъ для изученія рукописный матеріалъ библіотекъ и архивовъ... Зам'ятимъ, что даже н'якоторыя изъ сочиненій Медв'ядева, писателя конца XVII в'яка, хранились до пятидесятыхъ годовъ XIX стол'ятія за цечатью.

Подлинныхъ свёдёній было еще немного, но злобные отзывы враговъ не были уже убъдительны для безпристрастныхъ исторяковъ. Митр. Евгеній (1827) призналъ, что при всёхъ заблужденіяхъ Медвёдевъ "одаревъ былъ остротою ума я отъ природы даромъ враснорвчія" и обладалъ начитанностью. Ундольскій (въ 1846), "не входя въ разборъ сношеній Медебдева съ Шакловитымъ", былъ очень высоваго мийнія о томъ ученомъ библіографическомъ трудѣ: "Оглавленіе внигъ, кто ихъ сложнлъ", принадлежность котораго Медебдеву была имъ впервые указана. "Нужно ли прибавлять, -- говорилъ Ундольскій въ завлюченіе своего разысванія о Медв'ядев'я, котораго онъ называль отцомъ славяно-русской библіографіи. ---что частная жизнь Медвёдева, его замыслы и поносная смерть, нисколько не мёшають совершенству его библіографическихъ трудовъ? Отдавая имъ должную справедливость, издатель вовсе не думалъ скрывать ничего о жизни Медвёдева. Безпристрастная исторія разбереть его дёло, для насъ не совсёмъ ясное, допросить каждаго изъ участинвовъ и свидътелей по одиночвъ, сдълаетъ имъ очныя ставви, и рёшить его въ пользу правыхъ. Во всякомъ случаё Медвёдева всегда будуть считать самымь трудолюбивымь и дёльнымь писателемъ своего времени". Допросъ свидътелей не былъ сдъланъ, когда одни изъ новъйшихъ историковъ хотвли еще буквально принимать обличения "Остена", другие относились уже съ большимъ недовѣріемъ въ приговорамъ, внушеннымъ непрямиримою злобою, и одинъ изъ новъйшихъ біографовъ, вслъдъ Ундольскому, говорить уже о Сильвестр' Медв'ядев', что это быль "нужь науки, неусыпно занимавшійся ею во время своей жизни и рали свовхъ научныхъ убъжденій тавъ печально и несчастлию окончившій свою жизвь"; а другіе еще ръшительнъе принимають сторону Медведева противь его враговъ, какими бын патріархъ Іоавимъ, братья Лихуды, монахъ Евонмій.

Медвёдевъ родился въ Курскё въ 1641 году и, прошедши первое ученье, былъ повидимому тамъ подъячимъ; затёмъ его родители переселились въ Москву, и здёсь въ 1665 онъ уже былъ подъячимъ въ привазё тайныхъ дёлъ. По объясненію г. Забёлина, это была собственная кабинетная канцелярія царя в сюда выбирались именно люди способные, испытанной честности и преданности, такъ какъ подъячимъ этого приказа часто пору-

Digitized by Google

## 354

### сильвестръ медвъдевъ.

чалось отъ царя исполнение самыхъ близвихъ ему делъ, и делъ тайныхъ, вакъ личная переписка съ послами, воеводами и т. п. Съ основаніемъ Занконоспасской шволы Симеона Полоцваго, Медвыдевъ выйств съ другным тремя подъячные приказа отданъ былъ (начальствомъ, видимо для пользы службы) въ эту шволу учиться "по латинямъ и грамматики". Медвъдеву было тогда 24 года. Онъ пробылъ въ этой школъ три года и, еще раньше любознательный, въроятно извлекъ изъ нея все, что она могла дать: изучиль прекрасно латинскій (и также польскій) языкь, реторику и пінтику, познакомился съ исторіей. богословіемъ, отчасти философіей. Притомъ Медвёдевъ не быль обывновенный ученикъ: сами враги его среди ругательствъ признаютъ его особенныя дарованія; онъ началь учиться уже двадцати-четырехъ лёть в, конечно, быстро усвоиваль ученіе; вром'в того, въ эти годы онь жиль даже вивсть съ Полоцкимъ, и школа продолжалась цёлыми днями въ постоянныхъ бесёдахъ; въ его распоряжения была богатая библіотева учителя, и у самого Медвідева была потомъ большая библіотева, въ воторой было много ученыхъ внигъ латинскихъ и польскихъ, по богословію, исторіи и другимъ наукамъ. Медвъдевъ билъ знакоми также и съ греческимъ язывомъ. В'вроятно, уже теперь, а главное потомъ, во время своей службы справщивомъ, Медвъдевъ очень хорошо познавомился и съ церковными славянскими книгами... Братья Лихуды могла говорить свысока о неучености Медвидева, потому что сами они обучались въ падуанскомъ университетъ, но въ Московскомъ царстве нивакого подобія университета не было. Медеедевъ пріобрель все то знание, какое было возможно въ тогдашнихъ руссвихъ условіяхъ, и если онъ былъ "неувоиъ", то чёмъ были бы его московские противники и самъ патріархъ Іоавимъ? Приводя слова братьевъ Лихудовъ о неучености Медвёдева, слова, которыя повторялись в ебкоторыми новбишими изследованіями, новыйшій біографъ приходиль въ завлюченію, что братья Лихуды "лгуть безъ зазрвнія совести".

Черезъ три года ученія "по латинямъ", Медвёдевъ былъ опять потребованъ на службу, потому что все это время продолжалъ числиться подьячимъ тайнаго приказа. Въ 1657 году онъ былъ причисленъ къ посольству боярина Ордина-Нащовина, который отправлялся на съёздъ съ шведскими уполномоченными въ Курляндіи и потомъ съ польскими уполномоченными въ Андрусовё; въ указё было сказано, что Медвёдевъ съ товарищами отправленъ былъ съ бояриномъ "для наученія". Онъ прожилъ въ нёмецкихъ и польскихъ земляхъ около полугода. Вернувшись

въ Москву, онъ продолжалъ службу въ тайнонъ приказъ... Затъ́мъ въ 1671 году Медвъ́девъ выъ́халъ изъ Москвы въ Молченскую пустынь въ Путивлъ, вмъ́стъ́ съ строителемъ этой пустыни Софроніемъ, и года черезъ два здъ́съ же принялъ монашество; изъ "гръ́шнаго Симеона (Сеньки) Медвъ́дева" сталъ уже "недостойнымъ монахомъ гръ̀шнымъ Сильвестромъ Медвъ́девымъ".

Что побудило Сильвестра Медвъдева принять монашество? Самъ онъ говорить только, что хотвлъ "устраниться міра в его молвы". Біографы очень разнорвчать. Одни думали, что онъ почувствоваль склонность въ духовному званію; другіе полагаля, что въ монашестве онъ надвался свободне заниматься наувами; третья соображали, что онъ питалъ честолюбивыя цёля, такь вакъ понималъ, что "такое удаление отъ мира и его молвы гораздо върнее можетъ приблизить его въ тому независимому положению въ мірѣ, какого по справедливости искала его ученость н требовали его дарованія", — нѣкоторымъ изслёдователямъ казалось даже, что Медвёдевъ вообще быль "карьеристь" (?); иные думали, наконецъ, что Медвъдевъ руководился "артистическимъ чутьемъ", желаніемъ "побыть одному среди сельской природы и вырваться на свободу изъ-подъ постояннаго контроля" (?) и т. д. Г. Проворовскій склоняется въ тому нанболёв вёроятному мнёвію, что Медвёдевъ, принимая монашество, руководился идеями своего наставенка. Жизнь въ мірѣ и, въ особенности, семейная жизнь вазалась Полоцвому совершенно несовмъстимою съ расположеніень въ наукі, а съ другой стороны "всявъ человівь въ мірѣ семъ есть борецъ или воннъ, ибо искушеніе или брань есть житіе челов'яческое на вемли, брань же съ плотію, съ міромъ, съ демономъ: брань о отечествъ небесномъ". Взглядъ Полоцияго на условія монашеской жизни и личный прим'єръ его въроятно именно произвели впечатлъніе на Медвъдева, который питалъ въ своему учителю величайшую преданность. Это, безъ сомевнія, одинь изъ важнёйшихъ вопросовъ біографія Медетдева. Определение его побуждений въ этомъ решительномъ шаге его жизви должно было бы дать понятіе о цёломъ харавтері, о побужденіяхъ его дальнёйшей дёятельности, - но данныхъ для разрѣшенія вопроса очень мало. Новѣйшій біографъ опровергаеть мийнія прежнихь изслёдователей; и въ самомъ дель, могло ли способствовать ученымъ занатіямъ удаленіе въ захолустную пустынь, гдё именно онъ испытываль недостатовъ въ внигахъ; и твиъ менве могло ли это удаление способствовать честолюбнымъ планамъ, когда онъ надолго ушелъ въ пустынь,

гдё его могли совсёмъ забыть? Въ этой пустыни и въ другой сосёдней Медвёдевъ провелъ нёсколько лётъ и притомъ цёлыхъ два года жилъ въ монастырё, не принимая монашества, потому что находилъ себя еще неприготовленнымъ. Все это мало вяжется съ какими-нибудь преднамёренными честолюбивыми планами...

Изъ пустыни Медвёдевъ переписывался съ своимъ наставникомъ. Писемъ Медвёдева сохранилось немного: но всё они одинаково исполнены выраженіями самой преданной любви къ "устоглаголанному" учителю и просьбами о духовномъ руководительствё и помощи. Такъ въ одномъ письмѣ онъ проситъ его молитвъ, "дабы животворящая всемилосердая Троица своея дёля благости и твоихъ ради о мнѣ бываемыхъ прилежныхъ къ ней молитвъ, мое къ ней всемощной силѣ прошеніе исполниля, и паки даровала и главныхъ моихъ трехъ непріятелей ми побѣдити: лукаваго бѣса, скверное мое тѣло и міръ сей прелестный, —и тако въ побѣдѣ сея жизни время преживше, улучити отъ Подвигоположника Христа Інсуса истиннаго Бога неувядаемый вѣнецъ славы".

Въ другомъ мёстё Медебдевъ удивляется великимъ достоннствамъ своего учителя, изображая ихъ, по словамъ біографа, "въ чертахъ возвышенныхъ, пронивнутыхъ силою и исвренностью чувства", -- когда Медвёдевъ восхваляетъ въ своемъ учителё "разумъ глубочайшій, премудрость чистую, мирную, вроткую, благоповоривую, исполненную милости и плодовъ благихъ, несумивнную и нелицеиврную, -- постоянство незыблемое, благоговвинство истивное, сов'всть непорочную, бодрость чудную, въ словеси м'врность христівнскую, пріемность доброхвальную, увѣтливость удивительную, щедрость богатую" в т. д., или когда онъ, перечисляя творенія Полоцкаго, привываеть на него соотвётственныя награды оть праведнаго Бога: "И подаждь, Боже праведный, заслугъ издовоздатель, тако веливому около хвалы его житіемъ и словомъ тщанію, пречестности твоей на небеси за Винецъ Въры пріяти вънецъ живота, якоже вънчающій милостію и щедротами рече въ Апокалипсіи: "буди въренъ до смерти, и дамъ ти вѣнецъ живота"; и за Объдъ Душевный сиъсти объдъ въ царстви Божин... за Вечерю же Душевную со убъжденными на вечерю вёчныя всяквхъ благихъ исполненной сладости ввестися и тамо насытитися славою божественною, за Жезлъ Правленія да послеть ти Господь отъ Сіона жезль силы, имъ же да возгосподствуени посредъ врагъ твоихъ... въ тому же да умножитъ убо Онъ, превышній окормитель всяческихъ, въ крѣпости твлесе

357

ита святости твоей во утвержденіе и расширеніе христіанскія нашея восточныя вѣры, въ богатое возращеніе и благолѣціе церкве святыя православныя". При всей реторической манерѣ это вовсе не было только льстивымъ преувеличеніемъ. Медвѣдевъ всегда говорилъ о Полоцкомъ въ топѣ этого полнаго преклоненія въ письмахъ къ постороннимъ лицамъ, и потомъ, по смерти Полоцкаго, когда не могло быть мѣста для лести.

И за эте годы опять ефть никавихъ ближайшихъ біографическихъ свёдёній о Медвёдевё. Въ апрёлё 1677 Медвёдевъ прибыль въ Москву и уже не возвратился въ Путивль. Этотъ перебадъ въ Москву объясняли различнымъ образомъ, --- что тавово было желаніе Симеона Полоцваго, что самъ Медетдевъ котвлъ свидъться съ своимъ учителемъ, или, наконецъ, что повздка была вызвана случайнымъ поводомъ: Медебдевъ хотълъ хлопотать, и действительно хлопоталь, за своего путивльскаго друга, нгумена Софронія, который подвергся тогда немилости... Впоследствія, ненависть къ Медвъдеву его враговъ была такова, что объ отъвздв его изъ Путивльской пустыни составлена была следующая, злобная, но весьма несвладная, легенда. "Повъда самовидецъ нстины, — разсвазывается въ этой анекдотической повъсти, — Чюдова монастыря іеродіавонъ Пименъ о Сильвестръ Медетдевѣ сице: егда взыде онъ, Сильвестръ, изъ Молчинской пустыни въ Москвѣ, и провождаху его изъ монастыря нѣцые отъ монаховъ, съ ними же и онъ, Пименъ, — и егда отъбха изъ монастыря яко поприща два, и въ той часъ абіе налети наъ монастыря зый черный превеливій, яко саженей двадцати или тридцати, и поднявся на воздухъ излетъ вслъдъ его и исчезе (!). Въ той же часъ и другое Божья гизва знаменіе бысть: древо дубъ, превелький и толстый, стояй недалево отъ монастыря, подлъ пути, бевъ всявой причины падеся. И сін двѣ повѣсти повѣда намъ о. Пименъ, засвидѣтельствуя Богомъ и всею правдою, яко бысть тако истинно и неложно при немъ самомъ, видящемъ свдевая вепрелестно"...

Вскорѣ по прівядѣ въ Москву Медвѣдевъ удостоился самаго любезнаго вниманія со стороны молодого царя, который, беть сомнѣнія, наслышался объ его дарованіяхъ отъ Полоцкаго. Царь (въ іюлѣ 1677) спрашивалъ Медвѣдева объ его постриженія, велѣлъ жить въ Москвѣ, велѣлъ дать ему лучшую келью въ Занконоспасскомъ монастырѣ, рядомъ съ келіей Полоцкаго. Обстоятельства сложились очень благопріятно: Медвѣдевъ пользовался благосклонностью царя, жилъ онять вмѣстѣ съ своимъ учителемъ, который былъ въ его глазахъ "милостивымъ отцемъ в

благод втелемъ, любом удрствени в йшимъ граммативомъ, всепрем удрственнвищимъ риторомъ, витійственнвищимъ въ догичествв, яснозрительнёйшимъ въ философіи, источнивомъ всёмъ богатно разливаемыя всявія божественныя премудрости". Продолжая поучаться у столь премудраго наставника, Медведевъ былъ у него не только чтецомі и исполнителемъ различныхъ порученій, но и сотруднивомъ, уже довольно самостоятельнымъ. По словамъ г. Прозоровскаго, "смотря на свои труды, какъ на первые, правильно выполненные, опыты удовлетворенія умственныхъ запросовъ и потребностей русскаго общества, Полоцкій долженъ былъ сознавать себя основателемъ новой литературной школы. Соотвътственно тому, въ послёдніе годы своей жизни Симеонъ пожелаль, такъ сказать, подвести итогь своей литературной двятельности, окончательно приготовивь къ изданию главиййшия свои сочинения прежнихъ лътъ. Трудъ этотъ былъ исполненъ Свмеономъ при двательномъ участи, и энергичной помощи Сильвестра", - в свидътельствомъ этого остаются списки сочинений Полоцкаго, сабланные Медебдевымъ и исправленные авторомъ, причемъ и самъ переписчикъ дёлалъ въ этихъ спискахъ дополненія и поясненія. При этомъ Сильвестръ иногда повволялъ себъ не соглашаться съ митніями своего учителя, обнаруживаль также близкое знакомство съ тевстомъ книгъ св. писапія и ум'янье искусною рукою исправлять чужія ошибки и выяснять чужія недомолвви, - что говорить за "полную подготовленность Медвьнева въ болфе или менфе успратнымъ занятіямъ его по должности внижнаго справщива<sup>4</sup>.

Дёло въ томъ, что вскорё по пріёздё въ Москву, съ 1678, Медвидевь быль назначепь въ число справщиковь московскаго печатнаго двора. Известно, навных больнымъ мёстомъ тогдашней церковной жизни быль вопросъ объ исправлении книгъ, которое, между прочниз, было однимъ изъ поводовъ возникновенія раскола и однимъ изъ его оправдан. И. Такимъ образомъ, назначеніе въ справщики, на которыхъ лежала главная отв'ятствев. ность за тевсть, принятый въ новыхъ изданіяхъ, свидітельствовало о большомъ довёрін, какое впушали тогда знанія ученика Симеона Полоциаго. Разобравъ изданія, въ которыхъ принималъ участие Медвъдевъ со своими товарищами, біографъ считаетъ возможнымъ воздать имъ великую честь за умълое исполнение задачи. При издании Апостола они пересматривали общирный рукописный и старопечатный матеріаль, дёлали сличенія сь греческных текстомь в при этомъ нигдъ не вставляли собственныхъ словъ. "Такимъ образомъ Іосифу, Никифору и Сильвестру

удалось сдёлать множество исправленій въ чтеніяхъ и переводё, привести славянскій тексть въ ближайшее соотвётствіе съ греческимъ, не прибавивъ собственно отъ себя ни одного выраженія и ни одного слова. Послёднее какъ нельзя лучше доказываетсл тёмъ фактомъ, что славянскій переводъ Апостола, изданный въ полной Библіи 1751 г. и съ того времени ненвитённо остающійся у насъ въ употребленіи, не только не отличается отъ текста, установленнаго Іоакимовскими справщиками, но представляетъ полнёйшее съ нимъ сходство, за исключеніемъ весьма немногихъ и слишкомъ медкихъ чертъ".

Въ августъ 1680 г. Симеонъ Полоцвій умеръ. Медевдевъ навначень быль строителемь Занконоспасскаго монастыря, которому царь особенно повровительствоваль; онъ унаслёдоваль положеніе Симеона Полоцваго при двор'я; навонецъ, сталъ преемникомъ своего учителя и въ церковно-общественной двятельности. Онъ замёнилъ Полоцваго и въ вачестве придворнаго стихотворца: въ февралѣ 1682 года онъ поднесъ царю Өедору Алексвевичу "Приветство брачное" по случаю его бравосочетанія, а въ апрёлё того же года онъ пишетъ вирши на его вончину: "О преставление государя царя и великаго внязе Осодора Алевсбевича... плачъ и утьтеніе двадесятьма виршами, по числу лёть его царскаго пресвётлаго величества, яже пожные въ мірѣ". По примѣру Полоцваго онъ завелъ шволу въ Заиконоспасскомъ монастыръ, гдъ учили латинскому языку: въ августѣ 1684 года одинъ ученикъ "изъ Спасскаго монастыря, что за Ивопнымъ Рядомъ", говорилъ патріарху въ врестовой палатѣ "орацію". Медвѣдевъ, по словамъ біографа сдѣлался главою той партіи московскихъ ученыхъ, представителемъ которой быль Полоцкій, и "почти на однихь своихь плечахь вынесь тажелую борьбу съ многочисленными протевниками тёхъ началъ цивилизаців, за воторыя ратовали главные предшественники Петровскихъ реформъ".

Царь Өсдоръ благосклонно принялъ желаніе Медиъдева возобновить Спасскую школу и вельдъ постронть въ монастыръ особыя хоромы для ученья; и вниманіе царя усилило извъстность Медиъдева въ московскомъ церковномъ кругу. Медвъдевъ мечталъ превратить свою школу въ академію, составилъ для нея (если не унаслъдовалъ отъ Полоцкаго) "привилей" въ стихахъ, который впослъдствін представилъ царевнъ Софьъ въ япваръ 1685 г., — но, какъ увидимъ, это дъло не состоялось и было только поводомъ къ столкновеніямъ Медиъдева съ противною партіею.

Когда Медвёдевъ былъ занять устройствомъ своей школы, явился въ Москву нёкто Янъ Бёлободскій, который показаль, что, услышавъ о намёреніи царя открыть въ Москвё училище, котёлъ предложить себя въ учители. Это былъ человёкъ съ неаснымъ прошлымъ: западно русскій уроженецъ, онъ живалъ и съ протестантами, и съ католиками; при нёкоторыхъ богословскихъ познаніяхъ, былъ человёкъ не установившійся, какъ нолагають, даже индифферентный къ церковнымъ вопросамъ и, вёроятно, предполагавшій, что въ неученой Москвё можетъ устроить свои дёла въ качествё учителя. Еще въ Литвё, т.-е. въ западно-русскомъ крав, іезунты обвиняли его въ протестантской ереси, а въ Москвё неправославіе Бёлободскаго было скоро замёчено.

Между прочимъ противъ него возсталъ и Медвъдевъ, желая именно оберечь школу отъ вторженія протестантсвихъ ученій, къ которымъ относился съ большою враждой Любопытно, что теперь, въ началъ восьмид сятыхъ годовъ, самъ патріархъ Іоавимъ поручилъ Медвъдеву разборъ поданнаго Бълободскимъ исповъданія въры, и Медвъдевъ немедля составилъ отвътъ, по словамъ біографа, весьма обстоятельный и подробный, изобличающій въ самомъ авторъ человъка съ богатою богословскою эрудиціей и съ большимъ искусствомъ въ "логичествъ". Такимъ обравомъ, за это время Медвъдевъ, хотя и былъ, какъ всегда, ученикоиъ Цолоцкаго, не внушалъ патріарху недовърія: напротивъ, онъ былъ справщикъ на печатномъ дворъ и признанный полемистъ, — но прошло немного времени и характеръ отношеній совершенно измънается.

Въ 1682 году произошелъ стрёлецкій бунть. Медвёдевъ въ своихъ запискахъ объ этомъ бунтё, описывая ужасы событій, указываетъ, что въ то же время происходило сильное религіозное волненіе: раскольники, вида стрёлецкую дерзость, "начаша на св. церковь ратовати, народъ простъ возмущати, — присовокупиша лестными глаголаніи въ тому своему злому начинанію многихъ служивыхъ людей, граматё не умѣющихъ"; но большое воляеніе было и въ кругу людей грамотныхъ. По словамъ Медвѣдева, происходило "въ царствующемъ градѣ въ вѣрѣ колебаніе и ереси провябеніе отъ неискусныхъ нашей вѣры, — римскія, люторскія и калвинскія книги на польскомъ языкѣ читающихъ, а разсудити праведнаго отъ неправеднаго не могущихъ". Расколъ начался лѣтъ ва двадцать передъ тѣмъ безъ всякихъ римскихъ или люторскихъ воздѣйствій; если для объясненія прежнихъ раскольничьихъ водненій нечего было искать какого нибудь ересіарха (ихъ было сколько угодно), то, при томъ же положенін вещей, можно было не искать особаго ересіарха и для новыхъ лжеученій. Но тогда предполагали, что непремѣнно нуженъ ересіархъ; объ этомъ говорилъ и самъ Медвѣдевъ. Уже вскорѣ, когда въ московскомъ церковномъ кругу начался богословскій споръ, Медвѣдевъ, ратовавшій противъ римскихъ, люторскихъ и кальвинскихъ ученій, самъ былъ объявленъ ересіархомъ.

Этоть богословский споръ разгорблся въ концу восьмидесятыхъ годовъ и происходилъ по упомянутому выше вопросу о времени пресуществленія святыхъ даровъ на литургін. На Руси, говорить г. Прозоровский, -- наступиль въ церковной жизни такой кризизъ, какого она еще не переживала; по словамъ современника: "тогда бо по-истинъ видъти (можно было) ослабленіе рукъ у всѣхъ людей, яко нѣсть помогающаго и къ полезному уврѣпляющаго"; на Руси возгорѣлся "сивилійскій огнь"; "освоеволишася нёціи человёковъ, пастырей своихъ не слушающе и закона божественнаго не храняще и страхъ Божій отринувше, не суще священния, не внемлюще війждо своему чину, въ немже оть Бога или оть царя вчинишася; начаша... разглагольствовати и испытовати... бесбдовати и въщати и другъ со другомъ любопрътися, не въдуще не товмо тайныхъ и совровенныхъ, но ниже явленныхъ божественными писаніи нуждныхъ во спасенію яхъ"... И патр. Іоавимъ говорилъ: "аще не бы всемощная десняца Высочайшаго несказаннымъ своимъ Промысломъ сивилійскій огнь погасила<sup>1</sup>), рёдціи бы осталися твердо стояще въ восточномъ отце-преданномъ благочести, множайши же, или бы негли мазо не вст, уклонилися въ слухъ погибельный папежскаго влочестія".

Главными дъйствующими лицами въ споръ съ одной сторовы былъ Медвъдевъ, котораго именно обвиняли въ папежскомъ злочести, а съ другой — греки братья Лихуды и чудовский инокъ Евоимий, за которыми стоялъ патріархъ Іоавимъ, дъйствовавший по пхъ внушениямъ; и если Медвъдевъ не былъ упичтоженъ патріархомъ при первомъ фактъ пепокорности, то лишь потому, что находилъ повровительство у царевны Софьи. Впослъдствии патріархъ и самую царевну отлучилъ отъ церкви.

Прежде чёмъ изучены были самыя сочиненія Медвёдева и его противниковъ (по древнему обычаю споръ велся все еще только рукописными книгами) и была выяснена послёдовательность фактовъ, историки всего чаще руководились въ своитъ заключеніяхъ влобными отзывами его враговъ. Эти отзывы со-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Онъ разумълъ, конечно, извержение Этим.

ставляють весьма любопытную воллевцію бранныхъ словь на церковно-славанскомъ языкъ, гдъ Медвъдевъ является ученикомъ іезуита (Сямеона Полоцкаго), отпавшямъ отъ матери православной церкви, сресіархомъ и ближайшимъ родственникомъ діяволя. На этомъ основании у историвовъ составилась репутація Медвёдева, какъ неука, приверженца латинскихъ лжеученій, наконецъ, какъ буйнаго демагога, дерзкаго честолюбца (онъ "хотвлъ быть патріархомъ") в соучастника въ заговоръ Шакловитаго. Доказательствомъ его отпаденія въ латинство служила его роль въ спорѣ о пресуществления, я самое возникновение спора приписывалось именно ему. Новъйшій біографъ съ этимъ не соглашается. "Неужели, — говорить г. Прозоровский, —виновнивомъ всего этого дёла былъ одинъ только Сильвестръ Медвёдевъ или, точные, возбужденный имъ споръ по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ, на чемъ такъ усердно настаиваетъ извъстный внокъ Евонмій, а за нимъ и нъкоторые современные намъ изслёдователи, всёми правдами и неправдами старающіеся завинить во всемъ произниктий въ винницъ Христовъ великороссійсваго варода тернъ латинсваго влочестія "-- съ одной стороны, и съ другой обълить и оправдать представителей противоположной партін, съ патр. Іоакимомъ во главъ? При всемъ своемъ уважени въ свётлымъ сторонамъ личности и дёятельности Сильвестра, мы рицительно не можемъ допустить того, чтобы считать его главнымъ в единственнымъ виновникомъ, вызваещимъ такой замбчательный кризисъ въ духовной жизня руссвихъ второй половины XVII въка: единичный умъ и единичная энергія едва ли когда могли и могуть разбудить такъ долго дремавшее общество и заставить "не токмо мужей, но и жевъ и діятей... везді другъ съ другомъ-въ схожденіяхъ, въ собесідованіяхъ, на пиршествахъ, на торжищахъ, и гдѣ-либо случится вто другъ со другомъ, въ яковомъ-любо мѣстѣ, временно и безвременно... разглаголствовати и испытовати, и о тожъ вся вездъ бестаовате и въщате и другъ съ другомъ любопрътися... о таннствѣ таннствъ... евхаристія, како пресуществляется .. и въ какое время и віным словесы". Н'ять, единичное лицо не въ силахъ вызвать такое явление"....

Медяйдевъ долженъ былъ раздражить своихъ противниковъ, и во главй ихъ патріарха Іоакима, своими отзывами объ исправленіи книгъ, — о чемъ онъ говорилъ въ своемъ "Извѣстіи истинномъ о новомъ правленіи въ московскомъ царствіи книгъ древнихъ". Это дёло онъ изучилъ въ качествё справщика печатнаго двора. Никоновское исправленіе онъ считаетъ неудовле-

творительнымъ. Рёшено было тогда, что вниги слёдуетъ править по древнимъ греческимъ и славянскимъ рукописямъ, а между тъиз , та внига Служебникъ 1) правлена не съ древнихъ гречесвихъ рукописьменныхъ и славянскихъ, но снова у нёмецъ печатной греческой безовидётельствованной вниги, у нея же и начала нёсть и гдё печатана, невёдомо"; черезь много лёть по указу государя, "ради достовърнаго книжнаго свидътельства и справки", разсматриваль эту у нёмець печатную кингу на московскомъ печатномъ дворѣ асонскій архимандритъ Діонисій и, разсмотрёвь ее, написаль своей рувой на страницахь "на обличение тоя неправыя книги словеса бранныя, здъ писати неприличныя; а та внига и нынё обрётается въ внигохранитель-инцё на печатномъ дворъ"<sup>2</sup>). Медвёдевъ находилъ ошибки и въ позднёйшихъ исправленіяхъ, дёланныхъ врагомъ его, иновомъ Евонијемъ, при патріархѣ Іоакимѣ, причемъ и самъ патріархъ дёлалъ разныя ошибки; а въ настоящее время, -- говорить Медвёдевъ, — нёкоторые духовные дошли до такого безунія, что считають неправыми и древнія славянскія харатейныя вниги. воторыя на многихъ соборахъ были признаны сходными съ древними греческими рукописами. А если спросить, отъ кого они знають, что неправы эти вниги, - обличающія ихъ неправое мудрствование, - они отвѣчають, что знають это оть новыхъ ученыхъ грековъ Лихудовъ, и Медвъдевъ переходитъ въ второй части сочиненія, въ разсказу о Лихудахъ и въ опроверженію ихъ ученія о пресуществленія. "Вопросъ о времени пресуществленія св. даровъ, -- по словамъ г. Проворовскаго, -- былъ собственно только поводомъ и точкою отправленія для борьбы двухъ взанино противоположныхъ началъ, двухъ цивилизацій, --- это былъ остановочный пункть на большой дорог'в исторической жизни руссваго народа, на которомъ встрётились представители и проводники двухъ противоположныхъ направленій и, встрётившись, никониъ образомъ не могли ужиться другъ съ другомъ, а потому вступная въ отврытую борьбу на живнь или на смерть. Дёло въ томъ, что на Руси съ каждымъ годомъ все более и настоятельные чувствовалась необходимость образования, почему изъ-за богословскаго вопроса проглянулъ другой, какое образованіе предпочтительние, какому отдать право гражданства на православной Руси-греческому или латинскому". По митению біо-

<sup>1</sup>) 1655 rola.

<sup>3</sup>) Эта винга (венеціанское изданіе Евхологія 1602 года) сохранилась донит въ московской Синодальной типографской библіотекѣ, и бранныя словеса асобскаю архимандрита, дѣйствительно не совсѣмъ печатныя, приведены г. Бѣлокуровниъ въ приложенів въ его изданію, стр. 85-87.

364



графа дёло шло даже о цёломъ складё общественной жизни и самаго вёрованія.

Мы думаемъ однаво, что свольво бы этотъ вопросъ ни волновалъ умы въ свое время, вопросъ былъ второстепенный, н отъ него было еще очень далево до перемены строя общественной жизни или даже "вёрованія". Самъ біографъ дальше весьма ограничиваетъ размъры движенія. Медвъдевъ, хотя въ данномъ случав упорно защищаль мивніе, которое считалось латинскимь. въ другихъ случаяхъ столь же рёзко возставалъ противъ римскихъ лжеучений, наравит съ люторскими и кальвинскими, какъ и другіе тогдашніе ревнители православія; что же васается его мнѣнія о пресуществленія, то оно было вообще распространено въ южномъ и западномъ православномъ духовенствѣ, и его придерживался такой достойный человёкь, какь быль Димитрій Ростовскій, впослёдствіи святой. Сторона братьевъ Лихудовъ, Евонмія и патріарха Іоакима истребила Медвідева, но "греческое образованіе" вовсе не поб'єдило. Видная роль Лихудовъ тогда же и кончилась; "греческое образование" получило извёстную роль въ семинаріяхъ, но еще большую роль получило послё то самое латинское образование, за которое стояли Полоцкий, Медейдевъ н вст южнорусские ученые люди, а въ цъломъ, гораздо болте широкомъ движении русскаго образования ввяла верхъ не греческая или латинская, а новъйшая европейская школа. Этого поворота дѣла не ожидала ни одна изъ сторонъ, боровшихся по вопросу о пресуществления.

И такъ, споръ былъ частный и ограничивался тою привычною областью, въ которой въками пребывала древняя русская письменность. Во всякомъ случаъ, однако, вопросъ задъвалъ за живое объ стороны, потому что была у однихъ потребность выйти на болъе шировій путь книжнаго образованія, а другіе упорно держались за старину и предавали проклятіямъ самую попытку этихъ новыхъ запросовъ.

Любопытно, что Медвёдевъ, возставая противъ старой внижнической неподвижности, особливо нападалъ на излишнее довъріе руссвихъ къ грекамъ. Его вражда къ братьямъ Лихудамъ, между прочимъ, происходила оттого, что этимъ пріёзжимъ чужеземцамъ отдано было управленіе той школы, которой онъ самъ хотѣлъ быть главою; но личная вражда имѣла основаніе въ общемъ принцинѣ. Сильвестръ, поворитъ г. Проворовскій, сильно поридаетъ русское общество за безусловную вѣру къ грекамъ, отъ которыхъ оно (по новому повороту мнѣній послѣ Никона) все принимало безъ провърки, яко младенцы и яко обезьяна,

человъву послъдствующе". "Еливо, -говорилъ Медвъдевъ, -въ Россію грековъ духовнаго чина прібзжають, то оныхъ наши духовній едва не всёхъ вопрашивають: "како они нынё верять, и вакъ у нихъ въ чинъхъ цервовныхъ творится? дабы и намъ съ вами всегда быти во всемъ согласнымъ". И еже они повъдають: "нынѣ у насъ сице и сице творится", то и наши духовнів, не справяся о ономъ съ писаніемъ древнихъ св. отецъ и со уставами, абіе, яко младенцы, учителень уподобляющеся, весьма тщатся по словеся грековъ такожде творити. А оныхъ грековъ спросити не хощуть, тако ли прежде у нихъ издревле быша или не тако, и чесо ради нынѣ у нихъ такое бысть премѣненіе, дабы они о томъ писаніемъ отвётъ дали, и оное бы ихъ писание согласити здѣ (на Москвѣ) съ писаниемъ древнихъ св. отецъ и со уставы, и согласная бы и правая держати, а несогласная и ново отъ нихъ вводна отрёзати... А нынё, -- продолжаетъ Сильвестръ, - увы! нашему таковому неразуменію вся вселенная смвется, не точію же та, по и сами тіи нововывзжіе греки смѣются и глаголють: "Русь глупая, ничтоже свѣдущая". И не точію тако глаголють, но и свиніами насъ быти нарицають, въщающе сице: мы куды хощемъ, тамо духовнихъ сихъ и обратомъ, --- видимъ бо ихъ ничтоже самихъ знающихъ, и намъ, яво безсловесны суще, во всемъ въ немже хощемъ, послъдствуютъ". Г. Проворовский справедливо зам'йчаеть, что въ горькихъ словахъ Медвъдева свазывается "весьма важное проявление въ духовной жизни русскаго народа", пробуждение сознания въ необходимости работы собственнаго ума, въ необходимости строгой критики существующаго порядка вещей, когда русскіе, въ сознанін своего безсилія, вакъ младенцы шли за своими учеными греческими рувоводителями. Нувогда русскому приходилось брать все готовымъ у грековъ, учиться у грека, и въ концъ концовъ смотрёть на него, какъ на своего руководителя и опекуна. Западъ былъ отгороженъ отъ русскихъ людей непроницаемою стрною: "греки на первыхъ же порахъ поваботились внушить руссвимъ, представление о латинянахъ, вакъ о самыхъ злыхъ сретивахъ, съ воторыми не слёдуеть вступать ни въ какія отношенія, - которыхъ всегда и всячески надо посторониться. Всятаствіе этого обстоятельства греческій авторитеть до поры до времени действоваль на Руси безь всякой помехи и конкурренців. Съ паденіемъ Византін, и въ Москвѣ образовался полный застой и врайняя исключительность. Русскіе по необходимости воснёми въ старыхъ понятіяхъ, которыя переходнии изъ рода въ родъ, спёсиво и съ презрениемъ смотрёли на все чужое, вно-

### сильвестръ медвъдевъ.

земное; ненавидили все новое, и въ какомъ-то "чудномъ самозабвения воображали, что православный россіянинъ есть совершеннайтий гражданинъ въ мірь, а святая Русь-первое государство"... Самодовольное невѣжество, тяготѣя надъ духовною жизнью народа, свазывалось неисчислимымъ вредомъ на его умственномъ, религіозно-нравотвенномъ и даже матеріальномъ благосостоянія. "Мы стали, — говориль Юрій Крижаничь, исчисляя вредныя послёдствія русскаго нев'яжества, - на укореніе всёмъ народамъ, изъ воихъ ины насъ люто обижаютъ, ины гордо презирають, а что все прискорбибе - ругають, укоряють, ненавидять нась и вовуть варварами. Варвары же, - по определению Крижанича, --- суть люди, кои содержать въ себѣ отмѣнное злонравіе, худобу и неправду, --- кои мудры на всяко зло, кои суть сильники, грабители, нещадные кровопійцы, лютые мучители, обманщики, бездушные и безбожные клятвопреступники... народы невъжественные, вон не знають ни благородныхъ наувъ, ни главвыхъ промышленныхъ нокусствь. - вон явнявы, нерадивы, непромышленны и потому убога". Но извъстно, что ни убъждения Медвъдева, ни негодовапія Крижанича не витли пока никавого лѣйствія.

Должно прибавить, что въ теченіе цёлыхъ вёвовь "гречесваго" вліянія оно не достигло даже того, чтобы внушить русскимъ людямъ пеобходимисть школы, и наконецъ, когда вселенскіе (греческіе) патріархи побывали въ XVII столётіи въ самой Москвё, они поражены были отсутствіемъ училищъ.

Такимъ образомъ, когда Медвъдевъ писалъ приведенныя выше слова, онъ руководился мыслью вывести наконецъ русское общество изъ безсознательнаго невъжества и внушить самостоятельную заботу о просвъщения. Но "греческая" партія еще разъ попыталась удержать вліяніе, усвользавшее изъ ся рувъ... Кавъ раньше упомянуто, появление въ Москве виевскихъ и западноруссвихъ ученыхъ людей возбудило уже враждебное недовъріе въ мосвовскомъ духовенствъ; оно ничего не могло сдёлать противъ Симеона Полоцкаго, но теперь образовалась сильная партія, ръшившаяся такъ или иначе передать учительство русскихъ единовърнымъ и вполнъ православнымъ гревамъ, которые должны были уничтожить вліяніе латинствующихъ віевлянъ. По вызову патр. Іоавима на Москву явились "самобратія" Лихуды; віевлянь должны были замёнить ученые греви... Но когда эти греви восхваляли греческую науку, приверженцы латинской школы могли скавать, что самой греческой науки уже нътъ, что нывъшніе греки берутъ свою ученость съ Запада, какъ и сами Лихуды,

367

учившіеся въ итальянскомъ университеть. "Старомосковская партія получила поддержку и подкрёпленіе со сторовы самобратій Лихудовъ, воторые, подъ болёе или менёе искуснымъ привомтіемъ ревности въ чистому православію и пользуясь готовымъ уже предлогомъ (дёло Бёлободскаго), раздуля частный вопросъ о времени пресуществления св. даровъ, подстрекая патріарха н старомосковскую партію противъ такъ называемой латинской партін". Медвідевъ, по поводу этого спора, объявленъ былъ настоящимъ еретивомъ: онъ – лжемонахъ, онъ оставилъ преданія святой восточной церкви, сталь съ помощью плевелосбятеля діавола всёвать въ православный великороссійскій народъ латинсвій обычай и ересь (о пресуществленіи), прельстиль многихь православныхъ людей, смутилъ церковь, ввелъ людей въ смертный грёхъ и т. д. Но при этомъ, -замёчаеть г. Прозоровскій, у всякаго, вто изучаль эту полемиву о пресуществлении, естественно возниваеть вопросъ: "поддерживая латинское мийніе по этому предмету, возставаль ли Сильвестръ противъ авторитета православной восточной церкви? Мутилъ ли онъ своимъ ученіемъ православную церковь? Иначе сказать: виновенъ ли Медвёдевь, какь сынь восточнаго православія, въ сложнышихся такь, а не иначе, историко-культурныхъ условіяхъ?"

Дёло въ томъ, что вопросъ о времени пресуществленія, кажется, впервые поднять быль только на флорентинскомъ соборѣ въ 1439, и съ этихъ поръ соотвётственное изложение обряда внесено было въ латинские требники, откуда оно проникло (неизвёстно, вогда въ первый разъ и гдё) въ богослужебныя книги южно-русскія. Но когда вопросъ рёшался на Западё, въ греческой и великороссійской церкви не выработалось по этому вопросу навакого твердо установленнаго мнини; повядимому, вопросъ считался довольно безразличнымъ. Но затёмъ, вогда извъстная форма совершения обряда была привята спеціально въ латинскомъ требнивъ, бывало, что это латинское мизніе выскавывалось и въ Москвѣ, не только не вывывая противорѣчія, но ез одобренія самихъ патріарховъ. "На Москвѣ латенское мевніе едва ли не впервые открыто было высказано (въ 1666) С. Полоцкимъ въ "Жезлѣ Правленія", и не вызвало тогла никакого возражения. Правда, латинское мивніе здесь высказаво не такъ ръшительно, какъ у последующихъ (напр., у С. Медвёдева) полемистовъ; но появление такого мибния въ "Жезл Правленія", изданномъ отъ имени и за благословеніемъ двухъ восточныхъ патріарховъ в третьяго мосвовскаго, для многихъ могло послужить весьма сильнымъ авторитетомъ. Известны и

368

другія указанія на существованіе среди православныхъ латинскаго мити о времени пресуществления св. даровъ... Около этого же приблизительно времени (точиже, между 1675-1678 гг.) извёстный чудовскій ннокъ Евонмій, впосл'ядствія одинъ изъ главныхъ защитниковъ православнаго образа мыслей по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ, самъ держался и другимъ проповвдовалъ чисто датинское мивніе и что не безьинтересно для насъ въ данномъ случай, дблалъ это съ вбдома н важется, по привазанію самого патр. Іоакима". Біографъ Медвъдева обратилъ вниманіе на эту черту двятельности чудовскаго ннова, воторой не зам'язли историви, обывновенно нападавшіе на Мелвинева за его датинство и восхвалявшие Евониия за его строго православное благочестие. Есть однако цёлое сочинение Евониія, заключающее въ себѣ наставленіе священникамъ, и здёсь излагалось по вопросу о пресуществлении то самое латинское мивніе, за которое онъ впослёдствін причислилъ Медвьдева въ слугамъ діавола. "Такимъ образомъ, --- говоритъ г. Прозоровскій, — въ своемъ "Воумленіи" инокъ Евенмій, съ вёдома и даже, можеть быть, по прямому привазанию патріарха Іоакима, авляется проповёдникомъ латянскаго мнёнія по вопросу о времени пресуществленія св. даровъ. Но этого мало: мы должны даже свазать, что и самъ цатр. Іоавимъ, поскольку онъ "благословилъ" трудъ Евонијя въ такомъ именно видь, до прійзда Лихудовъ на Москву также держался латинскаго мнёнія". Справедливость этого заключения біографъ подтверждаетъ тёмъ обстоятельствомъ, что даже въ 1682 году, при вѣнчанія на царство Іоанна и Петра Алексбевичей, которое совершаль патріархъ Іоакимъ, происходили по его приказанію извъстныя обрядности, вменно соотвётствующія латинскому пониманію пресуществленія. Мало того. и раскольнические первоучители, считающие себя ревностными защитниками стариннаго status quo, держались латинскаго инбнія по вспросу о времени пресуществленія св. даровъ въ тавиствѣ евхаристін". Біографъ Медвѣдева, какъ всегда, приводить факты.

Въ концѣ концовъ, пересмотрѣвъ также древніе рукописные и печатные служебники, историкъ заключаетъ, что до пріѣзда на Москву самобратьевъ Лихудовъ въ Великороссіи (про Малороссію и говорить нечего) какъ среди представителей цервви, такъ и въ богослужебныхъ книгахъ существовало латинское миѣніе по вопросу о времени пресуществленія, и этого латинскаго миѣнія держалась не только Россійская церковь; но оно "было освящево на Руси "непогрѣшимыми" отцами соборовъ, на ко-

HCT. P. ANT. T. II.

24

The second s

торыхъ присутствовали авторитетные для русскихъ въ дѣлахъ вѣры восточные патріархи, строго слѣдившіе за чистотою православія какъ у себя на востокѣ, такъ и особенно у насъ на Руси". Св. Димитрій Ростовскій говорилъ, что "не отъ латинъ, но отъ грековъ пріятся въ россійстѣй церкви чинъ той, еже кланятися на словеса Христова, и подобаетъ содержати чинъ той, святѣйшими вселенскими патріархами и россійскими архіереями преданный; ибо и прещеніе на непокоривыя тамо положено" и т. д.

Тавъ было до прівзда Лихудовъ и до диспута ихъ съ Бёлободскимъ, послё чего столь распространенное прежде и даже узаконенное мнёніе о пресуществленіи было привнано латинскимъ злочестіемъ. Не твердый въ своихъ мнёніяхъ, по словамъ г. Прозоровскаго, патріархъ Іоакимъ сталъ на сторону Лихудовъ и приставшаго въ нимъ инова Евоимія, хотя, какъ говорятъ современника, и самъ былъ потомъ не радъ, когда изъ за этого поднялся ожесточенный церковный споръ; но, разъ встуиивши на эту дорогу, онъ не только разрёшалъ своимъ приверженцамъ извращать факты, но самъ предалъ анаеемѣ Медвѣдева, къ которому былъ враждебенъ по его отношеніямъ ко двору царевны Софьи.

Изъ приведенныхъ фактовъ достаточно видно, насколько Медведевъ могъ быть по этому вопросу обвинаемъ въ проновёди латинскаго злочестія. Нов'йшіе историки, пов'єривъ обвинителямъ Медвъдева, сваливали на него всю вину церковныхъ волнений и латинской среси; на двлв онъ совершенно исвренно держался старины и вмёстё съ тёмъ справеднию негодоваль на изм'внчивость церковныхъ властей. Понятно, что слова его не могли быть пріятны патріарху Іоавиму и его внушителямь. "Вопреки завъренію апологетовъ инока Евониія, им съ необходимостью должны отмётить здёсь тоть факть, что противь спокойнаго и ровнаго тона Медебдева въ его "Хлебб животномъ" иновъ Евений первый ввелъ въ полемику и пустыз въ оборотъ раздражительный, задорно бранчливый и совершенио неприличный въ такомъ дёлё тонъ... Безъ преувеличения можво сказать, что почти все Евенијевское "Показанје на подвергъ затинскаго мудрованјя" состоитъ изъ подбора бранныхъ словъ и неприличныхъ по своему тону выражений, направленныхъ по адресу С. Медвѣдева".

Раздраженіе патріарха увеличивалось еще тімъ, что вопросъ, волновавшій Москву, отразился и въ Малороссія, гді, вроит того, "малороссійская церковь" усиливалась еще сохранить ств-

рую зависимость отъ московской іерархіи. Одна изъ полемическихъ книгъ Медвѣдева "Манна", была послана въ Кіевъ и въ гетману малороссійскому Мазепѣ; въ Кіевѣ находили, что Медвѣдевъ "правду пишетъ, а греки—ложъ"; віевсвіе духовные готовы были подтеердить эту правду Медвѣдева и даже "умирать готовы"; ученый вирилловскій игуменъ, Иннокентій Монастырскій (между прочимъ одинъ изъ близкихъ друзей Димитрія Савича, впослѣдствіи митр. Ростовскаго) пишетъ книгу въ защиту Медвѣдева и противъ Лихудовъ—такъ кавъ въ московскомъ спорѣ затронуто было и православіе малороссійской церкви... Мы упомянемъ дальше о личномъ столкновенія этого Монастырскаго въ Москвѣ съ патріархомъ Іоакимомъ, который, какъ говорятъ его провлялъ, — что не помѣшало Монастырскому сокранить свое положеніе въ Малороссіи.

Въ нашу звдачу не входитъ изложение богословской полемики. Довольно сказать, что, по признанію самого Медейдева, онъ неоднократно получалъ запрещенія продолжать ее отъ "начальныхъ духовныхъ"; но считая себя правымъ, онъ не нодчинялся запрещенію и твих врайне раздражиль противь себя начальныхъ духовныхъ, т.-е. самого натріарха; вийств съ темъ онъ получалъ одобрения со стороны царевны Софьи. А главное, поленива велась противъ него недобросовъстно: какъ онъ дъйствительно им влъ за себя "древне-преданный" обычай, противники, которымъ невыгодно было это признать, представляли самого Медведева вводителемъ латинскаго обычая. Обвинение это априводно Медебдева въ крайнее негодование, и ему представлялось, что въ дъйствіяхъ Лихудовь, главныхъ руководителей "греческой" партін, сврывается какая то темная интрига. На вопрось, откуда начался въ Россіи этоть церковный раздорь, Мелевдевъ находитъ однаъ отвётъ: "мнови греки люди неправедня, сребролюбцы паче, неже боголюбцы, --- вящше любять ложь, неже истину, якоже о нихъ свидательствуеть св. Павелъ глагода: "Критане приснолживи", — и тако они не точію самихъ себе, по и другихъ проствитихъ въ погибель вводятъ"; Лихуды были "лестцы и лживцы", по его митьнію подосланные "отъ сретнковь люторовь или калвиновь или оть римлянъ на возмущение нашея православныя въры", и надо опасаться, дабы они своею лукаво образною хитростью нашея православныя вёры прежде смугя, а потомъ во ину каковую въру не превратния". Медевдевъ опять виблъ неосторожность упомянуть о начальныхъ духовныхъ, воторые были слишвомъ довърчивы въ этимъ "лживцамъ". Противная партія не замедлиза съ своими обвиненіями

24\*

и чудовскій ннокъ Евоний, по словамъ г. Прозоровскаго, "пользуется весьма неблаговиднымъ пріемомъ", объявляя Сильвества авторомъ сочиненія, ему не принадлежавшаго, и взводя на него небывалыя уголовныя преступленія, подлежащія строгой отвётственности по. "градскимъ" законамъ. "Оный боритель церкве Христовы, яко владыка пишеть, хотя сицевымъ образомъ наступити и попрати всю власть царскую же и церковную... еже не даждь, Господн Боже, нивогда видети, но присно... да сіяеть великая власть царская же и церковная... и да побіждаеть супостаты си". Когда внижная полемика не имъла успёха, чудовскій вновъ призываль народь противь своего врага: "Пріныв оружіе и щить, возстани въ помощь, исторгии мечъ, поборствув по матери своей (церкви), зашей и заключи неправедно глаголющихъ, да немы будутъ устны льстивыя и лживыя, -- прободай противащыяся, испусти стрелы... посли врагонь и разжеви тыя... да будуть яко прахъ предъ лицемъ вѣтра... и ангелъ Господень да будеть погоняяй и поражаяй тыя, и падуть подъ ногами православныхъ в да исчезнуть и погебнуть и въ ничтоже да будуть". Пущена была молва, что Медебдевъ хотблъ даже убить "главу и отца всего россійскаго царства", патріарха Іоакния, и иныхъ начальныхъ духовныхъ лицъ, а впослёдствіи прибавляли даже, что онъ влоумышляль на "самое пресвытлое царское величество", царя Петра Алексвевича. Медифдевъ сталъ бояться за свою безопасность, небёгая встрёчаться съ патріархонъ, просняъ, чтобы его отпустили изъ Москвы, но царевна. Софья держала его, объщая свою защиту, и велья Медвъдева была одно время охраняема стрёльцами на случай нападенія патріаршихъ людей. Когда наконецъ отношенія царевны Софън в Петра обострились до такой степени, что взрывь быль неминуемь, Медвидевъ дийствительно бижаль взъ Москви; но было уже поздно: враждебныя дёйствія вспыхнули. Петрь утвердился вь Тронцвой Лаври, туда же отправылся патріархъ Іоакниъ, в когда партія Нарышкивыхъ потребовала выдачи Шакловитаго, то вивств съ твиз требовали и выдачи Медведева. Онъ быль сяваченъ въ одномъ монастырѣ по смоленской дорогѣ. На допросахъ онъ объясния, безъ сомнёнія, справедино, что бежаль отъ страха патріарха (т.-е. политическаго преступленія за собой не видблъ); враги его говорили, что Медведевъ, измѣнивъ православной церкви и пресвътлому величеству, "яко прежній лисмонахъ растрига Гришка Отрепьевъ, побъжа въ Польское государство, хотя не вно что, товмо смущеніе воздвигнути, в на православную нашу ввру восточнаго благочестія брань воста-

вити отъ римскаго костела, и всему благочестивъйшему россійскому царству нъкое зло сотворити".

Отсюда можно видёть озлобленіе враговъ Медвёдева. Обвиненія были безсовёстны и безсыысленны, и показывали, что Медвёдеву нельзя было ждать добра.

Перваго сентября 1689 года пришло изъ Тронцы въ царевив Софьё требование выдать Шакловитаго и Медведева, какъ главныхъ зачинщиковъ бунта и смертнаго убійства; 7 сентября быль выдань Шакловетый, а вскорь быль привезень Медведевь. Біографъ его, какъ многіе новъйшіе историки той эпохи, относится въ розысвному дёлу врайне недовёрчиво. "Нивавого серьезнаго заговора на жизнь Петра, Натальн Кирилловны и патріарха рёшительно не было... Если Шакловитый и подговаривалъ стрёльцовъ на отчаянное дело, то они никогда бы на него не решилесь... явныя нелёпости, которыя приписывали сторонникамъ Софыя, дають полнайшую возможность опанные степень достоверности и другихъ извётовъ, и судить вообще о ходѣ самаго производства дела. Всякая сплетия, распущенная обусурманившимся вазакомъ, каждый извътъ ловкаго схименка или пройдохиполява-все служило для обвинения противнивовъ Нарышвянсвой партін. Сами слёдователи едва-ли не лучше нашего знали, что многіе взвёты ная ложны, или преувеличены, и чуть ли я вкоторые не ими самими построены... Розысиз надъ заговорщивами велся какъ будто только для исполненія обряда, формы". Главныхъ виновниковъ заранѣе рѣшено было вазнить, а прочихъ допрашивали какъ будто для того, чтобы оправдать назначенныя казни. "Диствій не было никакнут; самъ Шакловитый, имененъ котораго названъ мнимый бунтъ, былъ обвиняемъ только въ намъреніяхъ, да и то по извътамъ доносчивовъ. Другого впечатлвнія изъ чтенія в болёе или менёе вывиательнаго разбора "Розысвныхъ дёлъ о О. Шавловитомъ и его сообщинахъ" и вынести нельзя: все дёло объясияется только съ точви зрёнія борьбы за первенство власти". Впечатление г. Прозоровскаго не было единичнымъ. Такъ думали прежде и другіе историки, напримбръ, Погодинъ. Г. Проворовский останавливается особянво яа обвиненіяхъ, выставленныхъ протявъ Медвъдева.

"Во всемъ дѣлѣ Шавловитаго не было нивавого заговора на жизнь Петра; цареубійства можно было ожидать не со стороны "худородныхъ", а со стороны высшихъ бояръ. И дъйствительно, приверженцы Софін съ несврываемымъ ужасомъ выслушивали дяже одни тольво предположенія и намеви на страшные вровавые замыслы,... а С. Медвъдевъ, услышавъ о преступныхъ замыслахъ, грозилъ страшнымъ судомъ для тёхъ, кто вздумалъ бы возстать противъ царя... Подъ пыткой Медийдевъ снова признался, что такъ онъ "говорилъ стрёльцамъ для того, чтобъ тому дёлу не быть, и чтобъ то дёло разорить". Сталъ ли бы говорить такія рёчи государственный преступникъ, замышлявшій будто бы на жизнь Петра?" Самую крупную свою государственную вину Медиёдевъ показалъ въ "пыточныхъ рёчахъ" – что, по приказанію Шакловитаго на портретѣ царевны подписалъ титулъ "вседержавнѣйшей самодержицы", изобразилъ семь добродётелей царевны и сложилъ въ похвалу ея вирши.

Біографъ ставить далёе вопрось: въ чемъ, наконецъ, выразились "воровство, изибна Медвбдева и возмущение къ бунту", и заключаеть, что государственныхъ преступленій у него не было. вром' личной близости въ Шакловитому и царевий Софь'. Еще иеньше Медвёдевъ былъ виновенъ въ церковныхъ преступленіяхъ и намбренія убять патріарха. На допросахъ онъ сказаль, что церкви святой онъ никакимъ смущеніемъ не смущалъ, и біографъ подтверждаеть, что въ споръ съ Лихудами традиціонная правда была на его сторонв. Догнатическія мивнія Сильвестра не имвли нивавого отношения въ делу Шакловитаго, но "съ точки врения Нарышвинской партін, въ которой примываль потерийвшій пораженіе въ догматическихъ спорахъ патр. Іоакимъ, слёдователя были вполнё правы: ныъ необходные было завинить Сильвестра, хотя бы для этого потребовалось нарушение законовь и праван, чтобъ твиъ самымъ сдёлать угодное для патріарха, овазавшиго большія услуги стороні Наталіи Карилловны и ся сына. Отсюда для насъ становится вполив поиятнымъ и все обвинение Медвъдева въ проступкахъ противъ патріарха". На допросахъ Медвёдевъ не отрекся, что говорняъ про святого патріарха, что онъ "учился мало и ричей богословскихъ не знаеть".

Біографъ находитъ совершенно нелёпыми толки о пристрастіи Мелеёдева въ латинотву, а затёмъ слухи объ его замыслахъ (будто онъ самъ хотёлъ быть патріархомъ) объясняетъ однимъ болёе позднимъ фактомъ. "Дёло въ томъ, что нойманный из началё 1691 г. Алексёй Стрижовъ при розыскё отврылъ небывалыя связи Медеёдева съ мнимыми волхвами, которые будто "обнаружили замыслы Сильвестра не только на жезлъ патріарній, но и на царскую (даже?) корону", въ чемъ будто бы, послѣ жестоваго истяванія огномъ и желёзомъ, вполнѣ сознался санъ Медеёдевъ, и ва это былъ казненъ... Мы не станемъ говорить о полнёйшей невозможности придавать болѣе или менёе серье-

ное значеніе нелівному показанію, вынужденному у человіка путемь жестокаго наказанія огнемь и желівомь".

Общее заключеніе біографа, выведенное изъ подробнаго разбора фактовъ и свидѣтельскихъ показаній, таково: "Медвѣдевъ вовсе не быдъ отчаяннымъ революціонеромъ, будто бы намѣревавшимся произвести насильственный переворотъ въ сферѣ государственной и церковной жизни: обвинительные пункты ясно говорятъ сами за себя, и изъ нихъ вовсе не видно, чтобы Медвѣдевъ, дѣйствительно, былъ измѣненкомъ и заговорщикомъ; ваиротивъ, несмотря на страшныя истязанія во время пытокъ, онъ не нашелъ въ своей жизни ни одного преступнаго замысла; несмотря на пристрастное слѣдствіе, никто изъ свидѣтелей не могъ доказать за нимъ вакой-либо серьевной вины".

Медвёдевъ приговоренъ былъ въ смертной казни 5 октября 1689. Шакловитый былъ казненъ тотчасъ послё розыскного дёла, но казнь Медвёдева оставалась безъ исполненія очень долго, болёе года. Онъ посаженъ былъ въ "твердое хранило", т.-е. въ крёпкую тюрьму въ Троицкомъ монастырё; за нимъ учрежденъ былъ строжайшій надзоръ, онъ долженъ былъ подвергаться увёщаніямъ для сознанія въ своей "ереси". Полагаютъ, что казнь отложена была потому, что отъ него ожидали покаваній о князё Василін Васильевичё Голицынё; но, судя по другимъ фактамъ, надёллись, кажется, добиться отъ него еще полнаго отрицанія отъ своей ереси, которое было бы окончательнымъ торжествомъ "греческой" партія и патріарха Іоавныя.

Здёсь біографъ опять встрёчается съ цёлымъ рядомъ противорёчивыхъ показаній, которыя прежде и приводили историковъ къ разнорёчявымъ заключеніямъ. А именно разсказывается, что, находясь въ твердомъ храннлё, Медвёдевъ, вслёдствіе ув'ящаній мудрыхъ духовныхъ, въ числё которыхъ былъ даже одинъ изъ Лихудовъ, принесъ торжественное показніе, провлялъ свою ересь, восхвалилъ ученіе прежнихъ враговъ и, наконецъ, написалъ все это въ собственно ручномъ исповёданіи, и одновременно съ пимъ принесъ показніе другой еретикъ, іерей Савва Долгій. Свое исповёданіе Медвёдевъ прочелъ будто бы при свидётеляхъ въ одномъ изъ московскихъ храмовъ, а кромё того оно было разсмотрёно на особомъ соборё сватителей и московскаго духовенства.

Подвергнувъ всѣ эти повѣствованія и сохранившіеся документы внимательному разбору, біографъ встрѣтился, однако, съ такими противорѣчіями и невѣроятностями, что пришелъ къ рѣшительному сомнѣнію въ дѣйствительности всѣхъ этихъ событій, начиная съ того, что мнимое собственноручное исповѣданіе Медвѣдева не имѣетъ никакого подобія съ его ночеркомъ и совершенно невѣроятно по своему складу и содержанію. "Итакъ, покаянное исповѣданіе Медвѣдева рѣшительно нельзя считать его "собственноручнымъ писаніемъ": оно составлено помию желанія самого Медвѣдева и, какъ таковое, принадлежитъ къ числу подложныхъ документовъ, имѣвшихъ извѣстное значеніе для своего времени". И самый московскій соборъ, созванный будто бы по поводу покаяннаго исповѣданія Медвѣдева (и Савви Долгаго), представляется врайне соминтельнымъ. "Замѣчательно: сами представители и сторонники греческой партів вовсе не рѣшились утверждать фактъ созванія особаго собора на Медвѣдева".

"Такого собора, — продолжаеть біографь, — вовсе не было на Москвѣ, а извѣстные намъ "судъ и изреченіе синодальное" составлены, вѣроятно, однимъ изъ приближенныхъ къ цатр. Іоакиму лицъ съ худо скрытою цѣлью — выставить на показъ полнѣйшее торжество и всю безусловную правоту дѣла представителей греческой партіи; такъ неудачно ратовавшихъ съ "латинниками" по спорному вопросу о времени пресуществленія св. даровъ въ таинствѣ евхаристіи".

Наконецъ, Медвёдевъ былъ казненъ 11 февраля 1691.

Нований біографъ совсачь иначе изображаеть этого историческаго человъка, чьмъ дълали нъкогда его враги и слъдовавшіе нив историки. "На самонь двлё овазывается, что старець Сильвестръ, любимецъ царя Өедора и царевны Софьи, былъ человъкъ мягкій, осторожный, ученый для своего времени, чего не могли отридать и сами противники его, -- глубоко образованный и широко начатанный... Это была натура энергическая, съ неутомныою жаждою дёятельности... Витесть съ темъ Медведевь былъ человвять отвровенный и, притомъ всегда готовый постоять ва свои убъждения: не даронъ его приговорили въ одиночному заключенію въ "твердомъ хранилъ" и лишили чернилъ и бумаги; не даромъ же, въ самомъ дълв, на заготовленномъ для Свльвестра покаянномъ исповёдания нёть его собственноручной подпися... Спокойный тонъ большинства сочиненій Сильвестра окончательно обрисовываеть его свётлую личность и его нравственные взгляды: "пастыри, по словамъ Медвидева, ...нстинно постятся: мясь не ядуще, плоти ближваго не вдять, -- вина не піюще, врове братскія не піють, ниже влостными, лживыми глаголы и пагубными лестьми, яко вубами, не грызуть брата своего". И, зам'ячательно: всею своею жизнью Медеблевъ доказаль върность своемъ словамъ, воторыя онъ, яко добрый пастирь, на-

#### патріархъ юакимъ.

-----

прасно старался привить погрязшимъ въ тинъ невъжества современникамъ. Да, у "черица великаго ума и остроты ученой" слово нивогда не расходилось съ дёломъ: это былъ характеръ цвлостный и нензивно вврный своимъ лучшимъ облагороженнымъ стремленіямъ. Вотъ почему такой человъкъ не могъ пользоваться терпимостью со стороны извърнешихся самихъ въ себъ москвичей второй половины XVII въка. Въ Сильвестръ пробудилось сознание въ необходимости работы собственнаго ума, въ необходимости критики существующаго порядка вещей, дабы не уподобиться неразумнымъ дётямъ, принимающимъ все на вёру. Сильвестра тяготило иладенчески-рабское состояние уиственной жизни руссваго человъва, та умственная подавленность наша, въ которой онъ небезосновательно винилъ грековъ; Сильвестръ сталь искать выхода и находиль его въ сближении съ западомъ, вуда давно уже тяготёли выдающіяся лица русскаго передового общества. Въ этомъ отношении Медвъдевъ былъ однимъ изъ видныхъ піонеровъ XVII въва и однимъ изъ провозвъстниковъ будущихъ реформъ Петра".

Правда,—замѣчаетъ г. Прозоровскій,—дѣятельность людей "латинской" партія могла бы дать реформѣ другую религіозную окраску, чѣмъ было при Петрѣ, когда обнаружилось "замѣтное сочувствіе къ протестантизму" (на это можно сказать, что такое сочувствіе къ протестантизму обыкновенно ставится на счетъ Ософану Прокоповичу, который, однако, былъ также человѣкъ "латинской" школы)—но во всякомъ случаѣ "уцѣлѣвшіе малорусскіе дѣятели и ихъ сторонники явились, по крайней мѣрѣ, на первое время, помощниками и сторонниками Петра, а старомосковская партія исчезла почти безслѣдно или же примкнула къ новому свѣжему теченію, шедшему прямо отъ латинствующихъ".

"И, замѣчательно: эти лица не порвали связи съ родною почвой; нѣтъ, оставаясь людьми русскими-православными, они умѣли ввять съ запада то, что тамъ было хорошаго, не отвергая въ то же время и того византійскаго наслёдства, что принадлежитъ въ общечеловѣческому культурному достоянію".

"Гречесвая" партія одержала полную поб'йду надъ "латинсвой частью". Но исторія не оправдала ожиданій патріарха. Правда, богословскій споръ былъ конченъ; отъ самихъ восточныхъ патріарховъ получено было разъясненіе вопроса; ученіе о пресуществленіи введено было въ архіерейскую присягу; настойчивыми требованіями и угрозами отлученія патріархъ добился въ этомъ вопросѣ покорности малороссійской іерархіи (уже давно, какъ мы видѣли, склонной принимать латинское толкованіе этого богословскаго пунвта), — но патріарху не удалось охранить благочестиваго московскаго преданія.

Патріархъ Іоавимъ (ум. 17 марта 1690) оставниъ завівщаніе, гдѣ увѣщеваль государей "въ прародительскомъ своемъ благородномъ царскомъ достовнстве и самодержавстве жительствовать "благочестиво и праведно во всякомъ изрядствъ", имъть любовь въ православной церкви, держать "неколебленно" ея преданія, быть милосердымъ и правосуднымъ во всякаго чина лодямъ и т. д.; и въ особенности патріархъ предостерегалъ царей оть общенія съ иновенцами и иновірцами: "да ниваво же они государи цари попустять кому христіаномъ православнымъ въ своей державѣ съ еретиками и иновѣрцами, съ латины, люторы, калвины и влобожными татары, вхъ же гнушается Господь в церковь Божія съ богомервкими прелести ихъ прокливаетъ, общеніе и содружество творити, по яко враговъ божінкъ в ругателей церковныхъ тёхъ удалятися; да повелёваютъ царскимъ своямъ указомъ, отнюдь бы иновърцы, пришедъ здъ въ царство благочестивое, вёръ своихъ не проповёдовати и во ук ризну о въръ не разговаривали ни съ къмъ, и обычаевъ своихъ иностранныхъ и по своимъ ихъ ересямъ на прелесть христіаномъ не вносили бы, и сіе бы запретити имъ подъ казнію накренко, и молбищныхъ бы по прелестямъ ихъ сборищъ еретическихъ строити не давати миста", а гдв есть такія между хрястіансвихъ домовъ и бливь ихъ, и тъ слъдуетъ разорить. Патріархъ напоминаеть святого Павла и клатвы исклионъвца: "сіе явственно самъ Богъ завъща, како со иновърными сретиками и злобожнивами водитися и обращатися вому, и никую дружбу подобаеть съ ними имъти"; цълость государства можеть "содержаться въ лвпотъ" и быть въ угождении Богу, вогда люди прилежатъ въ добрымъ дёламъ, "да не навыкнутъ иностранныхъ обычаевъ непотребныхъ", и люди, не утвержденные въ въръ и невъдующіе писанія, "со инов'єрными о в'єр'є да не глаголють и лестного ученія ихъ весьма да не слушаютъ". Патріархъ соврушается, что въ русскую землю допущены иноземцы: "благодатію божіею въ россійскомъ царствъ людій благочестивыхъ, въ ратоборствъ искусныхъ и знающихъ о полковыхъ строяхъ, збло много"; апостолъ Павелъ посрамлялъ вориноянъ, вогда они судились передъ нновърцами, а это и у насъ дъластся; иновърцы же, "аще и прежде сего... въ полкахъ россійскихъ и въ нашей памяти быша,

378

гдъ пользы отъ нихъ сотворншася, мало явиъ, бо они-враги Богу и пресвятий Богородици, и намъ христіаномъ и церкви святвя, ибо вси христіане православній нанпаче за ввру и за церковь божію, нежели за отечество и домы свои во усердіе души своя полагають на бранёхъ въ полвахъ, нивако же щадяще живни своея, еретини же, будуще начальники, о томъ ни мало радять"... Патріархъ молить царей сохранить этодъ завыть и тогда милость божія будеть съ нами, и Господь Богь будеть ныв "криний покровь оть всихь золь, и непреоборныхя ствна-пресвятая Дева Богородица Маріа". Патріархъ в еще разъ, въ концѣ своего завѣщанія, возвращается къ этому предмету. "И пави вспомянаю, еще бы вновърдамъ сретикамъ костеловь ремскихъ, кировъ ебмецкихъ, и татаромъ мечетей въ своемъ царстве и обладания всеконечно не давати строити нигле, и новыхъ латинскихъ иностранныхъ обычаевъ и въ платіи пре**мънъ** по-вноземски не вводити". Онъ удивляется "царскаго синвлита совётникамъ палатнымъ и правителямъ", воторые бываля на посольствё въ вныхъ земляхъ и царствахъ и видали, какимъ образомъ всякое государство держитъ свой правъ и обычай, а чужого не пранамаеть, въ своихъ владеніяхъ людянъ иныхъ веръ никавнах достоинствь не даеть, и иноземцамъ не своей въры никакъ ве позволяеть строить молитвенныхъ храмовъ: въ какомъ еретическовъ царствѣ окрестномъ, какъ, напримъръ, въ нѣмецвихъ, есть благочестивой нашей вёры церковь божія, гдё бы христіавамъ было прибъжище?--Нигдъ, а вдъсь, чего и не бывало, и то еретикамъ позволяется, что они построили "мольбищные храмы св ихъ сретическихъ провлятыхъ соборящъ", "въ воторыхъ благочестивыхъ людей злобно кленутъ и лаютъ и въру уворяють, яконы святыхъ попарають и намъ храстіаномъ ругаются и зовуть идоло- и древопоклонниками, и се не есть добро, но всячески зло".

Передъ нами послёдніе завёты московскаго порядка вещей, которые уже не дождались исполненія: съ этихъ поръ дёятельность Петра раздвигалась все шире совсёмъ въ другомъ направленіи. Еслибы патріархъ прожилъ дольше, онъ увидёлъ би нѣчто гораздо худшее, чѣмъ та ересь, какую истреблялъ онъ въ лицё Сильвестра Медвёдева. Онъ ужаснулся бы нарушенію благочестиваго преданія и распространенію латинскихъ и люторскихъ обычаевъ, которое возрастало съ каждымъ днемъ. Патріархъ и его сподвижники стояли очевидно на той же самой точкё зрёнія, на какой стояли въ этомъ отношеніи ревнители "старой вёры": они одинаково упорно держались тёснаго преданія XV—

XVI въка въ то время, когда жизнь народа и государства все болѣе настойчиво требовала новыхъ средствъ просвѣщенія; они инстинитивно чувствовали приближение врага и со всёмъ ожесточеніемъ нетерпимости возстали, одни-противъ Никона и исправленія старыхъ внигъ, другіе-противъ Полоцваго и Медведева, --- но уже не могли остановить надвигавшагося новаю духа времени... Ссылка на иныя государства, которыя не допускають чужнать въръ и обычаевъ, была фактически невърна: бывало много случаевъ перехода обычаевъ изъ одной страны въ другую въ самой Европъ; отсутствіе православныхъ церквей въ другихъ государствахъ объяснялось просто твиъ, что танъ не было русскихъ, а множество иноземцевъ, жавшихъ въ Москве, призваны были самою властью на службу, и она не имбла ни основанія, ни права стёснять ихъ вёры.

По смерти патріарха постигли неудачи и его приверженцевъ. Монахъ Евонмій уже вскорф быль удалень оть должности справщика - его самого винали, что отъ "приписныхъ ево Есемьевыхъ нововводныхъ странныхъ реченій, воторыя въ тахъ мѣсечныхъ минеахъ напечатаны многіе люди сумнѣваютца и въ церквахъ божівхъ чинятца мятежи и великихъ государей денекной казив огъ передвлокъ убытки многіе". Историкъ замчаеть, что одно утвшение оставалось Евонино: вдоволь изливать свое озлобление на мертвыхъ противнивовъ, что онъ и исполнялъ съ большимъ успёхомъ <sup>1</sup>). Въ 1693 году постигли неудачи и гре-ческихъ "самобратій". Патріархъ іерусалимскій Доснеей писалъ патріарху Адріану-въ сущности то же, что говориль о вназ Сильвестръ Медв'ядевъ, --- что это самозванцы, что имъ не слъдуеть позволять "прінмати лица судін", чтобы они не были въ церкви раздоромъ; въ грамотъ самимъ Лихудамъ патріархъ пи-салъ, что оня — "прелестниви" (обманщикя), бывшіе купчини, ложпо называющіе себя внязьями, и т. д. Въ 1694, упоманутый раньше Петръ Артемьевъ обличалъ Лихудовъ (по врайней изрі Іоанникія) въ дружб' съ латанянами и даже прямо въ латинствё. Лихуды были удалены отъ дёлъ, какъ говорять благодаря уцвлъвшимъ друзьямъ Медведева<sup>2</sup>).

Оть этого зрълнща церковнаго фанатизма, вражды къ наукъ, упрямаго застоя, правственнаго одичанія и ожесточенія историвъ можеть съ облегчениемъ перейтя въ лицу, характеръ котораго

380



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шляпквиз, стр. 218. <sup>2</sup> М. Никольский, Петръ Артемьевъ, въ "Прав. Обозр." 1868, № 8.

# димитрий ростовский.

носить иныя черты — мягкаго нрава, христіанскаго благодушія, усерднаго внижнаго труда не въ области злобнаго схоластическаго спора, а въ области мирной легенды, христіанского назиданія, а также науви, насколько она была доступна. Такова была въ общихъ чертахъ личность Даніила Туптала, впослёдствіи святого Димитрія Ростовскаго.

Родомъ изъ возацко-малорусской шляхты, Данівлъ, по отчеству Савечъ, Туптало роделся (1651) въ кіевской области; въ дътствъ его семья переселилась въ Кіевъ, подъ власть мосвовскаго царя, и здъсь Данівлъ послё домашняго ученья грамоть поступилъ въ віево-братскую шволу; подробносте ученья невзв'ястны, но по позднийшимъ сочиненіямъ можно видить, что это была схоластическая швола, вакую вообще проходили южно-русские ученые. Ректоромъ, а также преподавателемъ былъ знаменитый риторъ Ісанникій Галятовскій. Даніяль очень рано пряняль монашество съ именемъ Димитрія (въ іюлѣ 1668) въ Кирилловомъ монастыръ подлъ Кіева. Полагають, что его побудило въ этому слабое здоровье, навлонность въ тихой созерцательной жизни и. можеть быть, чувство личной необезпеченности; вся дальнвишая жизнь Деметрія указываеть действительно непрерывный книжный трудъ въ вельб, постоянный витересъ въ наукб и христіансвому правоучению, уклонение отъ тревожной общественной дѣятельности, въ которой онъ принималъ участие лишь по необходимости. А время было исполнено тревогъ и въ политическомъ, н въ церковномъ отношения. Малороссия только-что присоединилась въ Москве и жила въ техъ неясныхъ отношенияхъ, когда Москва желала подвести ее подъ обычный уровень своего правленія, а Малороссія упрямо, но и съ боязнью, стремилась охранять свою особность; подобное было и въ двлахъ церковныхъ: малоруссвая церковь все сще зависбла отъ константинопольскаго патріарха и старалась сволько возможно отдалить неминуемое подчинение патріарху московскому. Недов'єрчивость была взаниная. Нёкоторые историви, какъ Соловьевъ, объясняли несочувствіе віевской ісрархів въ Москвъ честолюбіенъ владывъ, привывшихъ подъ номенальной властью константинопольсваго патріарха въ большой независимости и политическому вліянію; но были болфе глубовія побужденія: въ Кіевѣ сознавали заслугу южно-русской церкви въ тяжелой вёковой борьбё противъ католичества, поэтому видёли за собой право своего достоинства и извёстной самостоятельности, а также чувствовали свое превосходство надъ Москвой въ школьномъ знанія. Давнее и тёсное сосёдство съ Польшей сообщило и самому быту южно-русскаго духовенства

особыя черты, неязвѣстныя въ Москвѣ: южно-русскіе іерархи нграли политическую роль; школа, съ оттёнкомъ свётскаго знанія, сближала духовныхъ лицъ и мірянъ, какъ сближала ихъ и продолжавшаяся борьба за независимость православія; въ жизнь проникали. болёе культурные въ извёстныхъ отношеніяхъ, польсвіе обычан, вакъ въ церковныя мивнія проникали кое-гдъ отголоски ватолической схоластики. Московские внижники, хранившіе усердно букву преданія, зам'ятили въ конців концовъ эти уклоненія и возъямъли сомнёнія о самомъ православіи южноруссовъ, причемъ показали, однако, и свое невѣжество въ вещахъ, составлявшихъ простой первобытный обиходъ южно-руссвой школы; віевскіе ученые не могли не видать этого в не чувствовать собственнаго превосходства. Въ Москвѣ однако не могли обойтись безъ южно-руссовъ, и отсюда тѣ столкновенія двухъ направлений, какими исполнена въ особенности вторая половина XVII вѣка. Димитрій Туптало, безъ сомивнія, съ самаго начала воспитался въ кіевскихъ понятіяхъ, былъ на сторонъ защитниковъ самостоятельности южно-русской церкви и не долюбиеваль мосвовскихъ порядвовъ и вибщательствъ. Въ мартъ 1669, Димитрій, повидимому рано обративній на себя вниманіе своими дарованіями, получилъ первое посвященіе въ ісродіавона отъ митрополита Іосифа Тукальскаго, который не былъ признаваенъ тогда ни Польшею, ни Москвою, но быль твиъ не менве "православія преславный ревнитель, в'йры святыя восточныя столпь неповолебямый", какъ говорилъ о немъ архимандритъ печерскій Инновентій Гизель. Въ 1675, Димитрій быль посвящень въ іеромонахи Лазаремъ Барановичемъ, въ Густынскомъ монастыръ блязь Прилукъ, и назначенъ проповѣднивомъ Барановича и поселился въ Черниговь. Къ этому времени относится первый известный трудь Димитрія: "Руно орошенное", описаніе чудесь отъ иконы Богородицы въ черниговскомъ Тронцко-Ильинсконъ монастырѣ, написанное по порученію Барановича. Первое ваданіе вышло въ 1680, а во второмъ, 1683, прибавлены привътственные стихи Барановича въ Димитрію — на польскоиз язывѣ. Въ 1677, Димитрій отправился въ Литву на повлонене вконъ Богородицы, писанной по преданію св. Петромъ, митрополитомъ мосвовскимъ. Здёсь онъ сдружился съ епископомъ бэлорусскимъ (а также архимандротомъ слуцкимъ) Василевиченъ, ревнителемъ православія въ западной Руси, но опять не любившимъ Мосевы. Отсюда Димитрій визажалъ въ Вильну, гля говорият проповёди, жиль въ Слуций, въ братскомъ монастира, и въ началѣ 1679 вернулся въ Малороссію. Во время пре-

## димитрій ростовскій.

быванія въ Литвъ, Димитрій долженъ былъ еще ближе познакомиться съ польскою жизнью, языкомъ, католичествомъ, и быть можетъ, увидъвъ шаткое положеніе православія въ Литвъ, обратилъ свои сочувствія въ Москвъ, которая въ ту пору страшныхъ религіозныхъ войнъ и гоненій, несмотря на грубость нравовъ и отсутствіе образованія, не представляла столь ужасныхъ явленій нетерпимости, — хотя все-таки не чувствовалъ особеннаго расположенія въ московскому духовенству <sup>1</sup>).

Вернувшись въ Малороссію, Димитрій поселился въ Батурвив, гдв могь познакомиться съ нравами представителей москонскаго правительства. Въ 1681 онъ сталъ игуменовъ Максавовскаго, а вскоръ потомъ Батуринскаго монастыря. Въ концъ 1683, онъ повинулъ нгуменство и поселился въ Кіево-печерской лаврв. Лавра была богата; въ ней была большая библіотека; архимандрыть. Варлаамъ Ясинсай, самъ билъ ученый человёвъ. такъ что здъсь было очень удобное мъсто для внижной работы. И действительно, со слёдующаго года Димитрій началь здёсь свой многодётній монументальный трудъ, воторый остается до сихъ поръ любимой книгой для благочестивыхъ читателей. Это были знаменитыя Четьи-Минен. Мысль о составления житий святыхъ для южно руссвихъ читателей возневала въ Кіевѣ уже гораздо ранбе. Мы говорили объ утрать древней письменности въ юго-западной Руси: когда въ эпоху религіознаго возбуждевія и борьбы стала особенно чувствоваться потребность въ церковномъ чтенів, для житій святыхъ приходилось обращаться въ латинскимъ и польскимъ внягамъ, что представляло свои въроисповёдныя неудобства, - но вмёстё съ тёмъ привычка въ польскому явыку была такова, что віевскій митрополить Сильвестръ Коссовъ составнать на польскомъ дзний даже Кіево-печерскій Патерикъ (впослёдствія дополненный и изложенный на славянскомъ языкѣ Іоснфомъ Тризною); Лазарь Барановичъ писалъ житія святыхъ на польскомъ нзыкъ. Петръ Могила выписалъ съ Асона греческія житія Симеона Метафраста для новаго труда о житіяхъ святыль, но не успёль довершить своего предпріятія. За подобный трудъ принимался Иннокентій Гизель и просиль у носковскаго патріарха пресылки руссвихъ Миней, но онъ были доставлены въ эксемплярв, писанномъ скорописью, и были возвращены вслёдствіе того, что въ Кіевё не умёли читать московской скорошиси. Наконецъ возникъ снова иланъ подобнаго труда, въ которомъ принялъ участие Варлаамъ Ясинский съ дру-

1) Шляпкниъ, стр. 30.

гиме духовными лицами, и всполнение было поручено Диметрію Савичу, воторый въ то же время назначенъ былъ въ Лавоз проповѣдникомъ. Отъ этого времени дошла первал проповѣдь Димитрія (1685) на годовую память Иннокентія Гизеля, проповёдь, составленная по всёмъ правиламъ кіевской реторики. Въ эти годы стали особенно резко сказываться уновянутыя снорныя отношенія малорусской церкви къ Москвѣ: необходимость подчиненія мосвовскому патріарху становилась все болёе очевидной при зависямости политической, но малорусская јерархія продолжала смотрёть недовёрчиво на московскую церковную власть. На югь помнили старыя васлуги своей ісрархін, и предпочьталя соборное управление церкви единоличной власти патріарха, были, наконецъ, невысокаго мити о московской учености: въ сохрановшихся замётвахъ Демитрія видно, что всё эти мийнія раздёляль и онъ виёстё съ своими южно-руссвеми товарищами. Темъ времененъ (въ 1686) Димитрія убедили принать вторичное игуменство въ Батуринскомъ монастырѣ. Здѣсь онъ продолжалъ работу надъ житіями, воторая стала съ тёхъ поръ его любнимых трудомъ; этой работой быль заннтересованъ и новый віевскій митрополнть, Гедеонъ, и самъ гетманъ Самойдовичь (Батуринъ былъ его столицей). Гетманъ писалъ въ Москву въ патріарху Іоавных и внязю В В. Голицыну съ просьбой прислать веловія Четьн-Минев, находящіяся въ Успенскомъ соборь, по врайней мёрё цервые мёсяцы <sup>1</sup>), ручаясь за сохранность и возвращение. Минен были присланы, и работа быстро шла висредъ. Въ 1688 году патріархъ потребовалъ вниги назадъ. Возвращая Минен, Диметрій самъ писалъ патріарху, благодарниз его за вниги, говорилъ между прочимъ, что житія, написанныя ямъ во исполнение послушания, врученнаго ему отъ малороссійской церкви, -- были уже читаны многими съ пользою и просиль разришения издать ихъ "типомъ". Патріархъ оставняъ просьбу безъ отвѣта. Требованіе возращенія Миней, безъ сомявнія, вибло причиной то, что патріархъ быль тогда особенно недоволенъ малороссійсвимъ духовенствомъ, которое расположено было въ "латинской части" въ Москве. Въ Москве быль въ полномъ разгаръ споръ о пресуществлении; патріархъ требовалъ отъ малорусскаго духовенства признанія московскаго православнаго ученія, посылаль ультиматумь Лазарю Барановнчу, не давалъ Кіево-печерской Лавръ привилегіи на типографію и т. л. Въ это самое время Димитрій впервые быль въ Москвѣ. Межлу

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Годъ счизался съ сентября.

# димитрій ростовскій.

прочниъ патріархъ Іоакниъ требовалъ присылки "отъ лика вашего (малоруссваго) духовнаго чина мужа смиренномудра, пріискренно восточныя церкви сына, въдуща извъстно писанія святыхъ отецъ, др. внихъ учителей святыя Христовы восточныя цервви, а не силлогизмами и аргументами товмо упражняющася, да чрезъ того вы повнаете вся наша, а мы ваша, и тако всякое разгласіе гопвнеть" (исчезнеть). Полагали, что именно по этому вызову Двмитрій отправился въ Москву; на самомъ дтлё онъ прибылъ въ Москву вийстъ съ Мазепой въ августь 1689, раньше полученія патріаршей грамоты. Въ свить гетмана, состоявшей изъ 300 человъкъ, было нёсколько духовныхъ лицъ, между прочимъ, вром'в Димитрія, игуменъ віевскаго Кириллова монастыря, Иннокентій Монастырскій. Причина пріфада Лимитрія собственно неизвёстна; она могла заключаться въ вопросё о Четь-Минеяхъ: Димитрій только-что закончиль первый томъ ихъ, и онв привезены были новыми посланцами изъ Кіева, духовными лицами, отправленными вслёдъ за гетманомъ. Это были первые три мѣсапа Миней: книга издана была отъ имени Кіевской Лавоы и издание желали посвятить царскимъ величествамъ. Объ Инновентів Моластырскомъ позднівшее извістіе говорить, что онъ присланъ былъ изъ Кіева "ради стязанія и изъявленія правды о пресуществления", но въ Москвѣ было не до правды... <sup>1</sup>). На другой день по прівздів, 11 августа, прівзжіе малоруссы представлялись царю Іоанну Алексвевичу и царевив Софьб; царя Петра не было и Димитрій осторожно отибчаеть въ своемъ дневникъ, что Петръ "былъ индъ въ походъ"; малоруссы посътиля и патріарха Іоакима. Но этотъ "походъ" былъ именно бъгство Петра въ Тронцкую лавру и разрывъ съ царевной Софьей; въ Тронцъ убхалъ в патріархъ. Положеніе гетмана, поставленнаго вн. В. В. Голицынымъ, и малорусскихъ духовныхъ (изъ вихъ Монастырскій быль въ особенности союзникомъ Медвидева въ обличении Лихудовъ) было очень мудреное; но Мазепа самъ отправился въ Троицъ. Его приняли ласково; онъ явился съ богатыми подарками; думный дьякъ Украинцевъ объявилъ гетиану и всёмъ старшинамъ похвалу за военные подвиги въ крымскомъ походѣ; Мазепа билъ челомъ, чтобы веливій государь держалъ его всегда въ своей милости со всёмъ малороссійскимъ народомъ; рѣчь Мазепы понравилась Петру, и гетманъ тутъ же подалъ челобитную, чернившую внязя В. В. Голицына<sup>2</sup>). У Тронцы малорусские духовные часто посъщали патріарха. Какъ говорилъ

нст. р. лит. т. н.

25 Digitized by Google

385

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шлянквнъ, стр. 201 и дал. . <sup>2</sup>) Костомаровъ, Мазепа. Москва, 1882, стр. 36-37.

съ нимъ Димитрій, неизибстно; въ вонцѣ вонцовъ патріархъ благословиль его продолжать житія святыхь, хотя московскихь Миней не даль; но Монастырскій, по словань московскаго свидьтеля, держаль себя р'язко: въ то время, какъ другіе "разглагольствовали благочестиво в скромно" и присоединились въ догиатахъ къ патріарху, Монастырскій, "родомъ жидовинъ", провзводняъ цервовный раздоръ, безчестняъ и безстидно уворялъ патріарха (конечно, по вопросу о пресуществленів и ввроятно въ связи съ деломъ Медведева), за что былъ "провлять и отосланъ"; по другому свидътельству онъ былъ тайно сосланъ изъ Москвы "промысломъ Евояміевымъ". Позднѣе, въ "Щятв ввры", Монастырскій изображается прямо какъ "орудіе великаго онаго дравонта сатаны иноговозиственное в иногообразное". Въ концѣ сентября віевляне собирались въ обратный путь. Димитрій заинсаль въ своемъ дневники: "Господи, посийши", -- видимо въ Москвѣ было жутво 1).

Вернувшись домой, Димитрій снова усердно принялся за работу надъ житіями. Новый патріархъ, Адріанъ, гораздо больше благоволиль въ южно-русскимъ ученымъ; онъ прислалъ Димитрію грамоту, въ которой похваляль его богоугодные труды и благословлялъ потрудиться на "всецблый годъ". Въ 1692, Дичитрій повынуль нгуменство для сповойнайшаго писанія житій святихъ", и для печатанія Миней переселился въ Кіевъ, но затімъ снова былъ назначенъ игуменомъ въ Глуховъ. Въ 1695 году окончена была вторая книга житій, заключавшая м'всяцы декабрь, январь и февраль, и отпечатанная отправлена была патріарху Адріану при письмѣ самого Димитрія. Патріархъ снова поощрялъ его въ труду. Въ 1697 году умеръ Инновентій Монастырскій, старый другъ Димитрія Савича, и на его місто Димитрій назначенъ былъ игуменомъ Кириллова монастыря, но остался здъсь не долго и сдёланъ былъ архимандритомъ елецвимъ. Подъ 1700 годомъ въ лѣтописи Величка записанъ выходъ въ свѣтъ третьей вниги житій святыхъ (марть, апръль и май), составленной "трудами богодухновеннаго мужа јеромонаха Дмитріа Савича Тупталенка". Книгу свезли въ Москву кіево-печерскіе соборные старцы.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Несмотря на длинный рядь опроверженій, въ средѣ южно-русскаго духовейства латинское миѣніе о пресуществленіи продолжало держаться; оно оставалось въ кіевскихъ учебникахъ богословія; вѣроятно держался его и Димитрій Савичъ, — во крайней мѣрѣ, въ одномъ сборникѣ его приведенъ цѣлый рядъ свидѣтельствъ объ этомъ догматѣ въ духѣ латинскаго ученія; нѣсколько поздиѣе составленъ былъ особий трактать объ этомъ предметѣ, принадлежащій, вѣроятно, другому южно-русскому богослову, другу Савича, Стефану Яворскому, гдѣ оба ученія примиряются на срейнемъ терминѣ (Шлянкняъ, стр. 224-228).

Между тёмъ въ личной жизпи Димитрія произошла великая перемѣна; ему пришлось повинуть родину, и навсегда. Въ 1700 стала вакантной кассдра сибирскаго митрополита вслёдствіе сумасшествія Игнатія Корсакова (который, между прочимъ, былъ жизнеописателемъ патріарха Іоакима); по царскому указу долженъ былъ собраться "освященный соборъ" для избранія митрополита изъ двухъ названныхъ въ указъ кандидатовъ. Вторымъ изъ нихъ билъ Димитрій. Вызванный тогда же въ Москву, онъ, по возвращении въ Москву Петра, привътствовалъ его рачью и вскорѣ назначенъ былъ митрополитомъ сибирскимъ. По разнымъ обстоятельствамъ отъёздъ Димитрія въ Сибирь замедлился; потомъ Димитрій заболълъ, и вогда самъ царь посётилъ его, Димитріи жаловался на здоровье, слишкомъ слабое для Сибири, говорилъ о неоконченномъ трудѣ надъ житіями; царь разрѣшилъ ему остаться въ Москве, и вскоре онъ назначенъ былъ митрополитомъ ростовскимъ, а въ Сибирь вм! сто него посланъ старый его знакомець Филовей Лещинскій.

Въ 1703 Димитрій прибылъ въ Ростовъ. Здёсь началась для него совсвыть новая двятельность. Онъ впервые встратался непосредственно съ народнымъ бытомъ московской Россіи, и его должны были тяжело поразить грубыя черты этого быта, нравственное одичание и невъжество не только народной массы, но и самихъ пастырей. Съ самаго начала окружили его тревоги административныя. Еще равыше, въ 1701, былъ учрежденъ или возстановленъ монастырскій привазъ, который долженъ былъ принять въ свое въдъніе управленіе церковными и монастырскими имуществами, административный надзоръ надъ монахами, приходами, богадёльнями, шволами и т. д.; основной цёлью приваза былъ переводъ церковныхъ вотчинъ въ полное въдение государства. Дъйствительно, въ прежнемъ управлении было много самыхъ серьезныхъ недостатковъ; земельные споры монастырскихъ врестьянъ нередко кончались насильственными захватами, грабежами; въ управлени происходили всявие безпорядки; въ свою очередь и чиновники монастырскаго приказа, по обычаю тёхъ временъ, не отличались ни административными, ни правственмыми качествами; наконець, отъ новыхъ тяжелыхъ податей и принудительныхъ работъ врестьяне разбѣгались, "покиня домы свои и "невѣдома куда", а съ ихъ бъгствомъ бъднъло духовенство и монастыри. Кром'в денегъ, новому начинавшемуся государству надобны были люди, и правительство стало прины-мать весьма рёшительныя мёры въ тому, чтобы извлечь пользу нат людей негодныхъ или лишнихъ въ церковномъ устроения,

хотя и находившихся въ церковномъ въдомствъ: изъ монастырей велёно было выслать дьячковъ, клирошанъ, монашескихъ родственниковъ, и впредь не пускать ихъ въ монастыри; ссставлены были переписи монастырей съ запрещеніемъ увеличивать число братін, и постригать вновь велёно было только съ вёдома монастырскаго приваза; особенный страхъ возбудило требование на военную службу священно-служительскихъ сыновей, не учившихся въ епархіальной школь, - доходило до такихъ нельностей, что когда въ 1705 ростовский стольникъ требовалъ въ солдаты священначескихъ дѣтей, ему отвѣчали, что у священнаковъ дѣтей нёть. Это визшательство монастырскаго приказа и вообще свётской власти въ быть духовенства было очень стёснительно для духовной администраців; злоупотребленія и грубые нравы еще усиливали эту тягость; въ письмахъ Димитрія Ростовскаго не однажды высказываются жалобы на его трудное положение, даже на умаленіе цервви "оть внёшнихь гонителей".

Въ самомъ исправлении церковнаго служения Димитрій встрѣтилъ примъры грубъйшаго невъжества и нравственнаго упадка. Священные оказывали непочтение самой святынь, злоупотреблялы тайною исповеди, ходили только въ богатымъ, а нищихъ презирали и т. д. Для исправления этихъ недостатвовъ мало было одняхъ административныхъ распоряженій и Димитрій пишеть посланія въ своему духовенству, говорить проповеди и съ самаго прітала въ Ростовъ основываеть шволу... Ему нужно было учнть іереевь даже тому, какъ должно хранить св. тайны — еъ церква или дома, въ чистомъ сосудѣ, на честномъ мѣстѣ. Однажды случилось ему войти въ сельскую церковь. "Егда же, -- разсказываетъ онъ, --- вопросихъ тамошняго попа: гдѣ суть животворящія Христовы тайны? Попъ той не уразумъ словесе моего и яко недомышляяй стояше, молча. Пави ревъ: где тело Христово?попъ же ни сего словеси познати можаще. Егда же одниъ отъ со мною бывшихъ искусныхъ јереевъ рече въ нему: глъ запасъ? тогда онъ, иземъ отъ угла сосудецъ збло гнусный, показа въ немъ хранимую опую въ небрежении толь велию святыню" -для обозначенія святыни быль въ ходу только грубый техническій терминъ; священники отправляли службу кое-какъ, не протрезвившись, въ алтаръ сквернословили и т. п. Димитрій старался исправить эти вопіющія неустройства, училъ священнявовъ правильному исполнению своего долга, требовалъ, чтобъ священным посылали свовхъ дётей въ граматическія училища въ Ростовъ, гдъ "повельніемъ великаго государя учать безденежно для того нарочно, чтобы священинческія діти не был

388

тлупы", чтобы потомъ, получивъ священническій санъ, умѣли поучать народъ въ церкви и т. д.

Основание шволы въ Ростовъ было однимъ взъ первыхъ дълъ Димитрія въ его епархіи. Указомъ великаго государя назначено было жалованье учителямъ гречесваго, латинсваго и русскаго языковъ (послѣднему гораздо меньше, чѣмъ первымъ), и опредёленъ "хлёбъ нищимъ, которые учитися будуть русской грамотв" — по деньгв въ день, и по двв твиъ, воторые будутъ учиться греческому и латинскому языку. Число учениковъ доходило до двухъ-сотъ; большинство были священническія дёти, но были и благородные; въ латинское ученье, вромъ грамматики, входила реторика, какъ видно изъ сохранившихся записей объ упражненіяхъ учениковъ. Преподаватели латыви и реторики, судя по фамиліямъ, были малоруссы. Учили вромѣ того пѣнію, съ западными пріемами (наименованіемъ нотъ); въ описи имущества Димитрія упоминаются учебные предметы, быть можетъ, употреблявшіеся и въ его швол'ь: два глобуса, географическія варты. Швольные порядви вообще были віевсвіе, т.-е. порядки латинскихъ схоластическихъ школъ; лучшій ученикъ назывался императоромъ, садился на особомъ мъстъ, ему оказывались почести; дурные ученяки сидбля назади у печки или у дверей; въ неклассные часы ученики были свободны; лётомъ давались коротвіе ваникулы; по праздникамъ ученики произносили різчи (сочинявшіяся, вонечно, учителями), разыгрывали театральныя пьесы и діалоги, между прочимъ, "Комедію на Рождество Христово". воторая приписывалась самому Димитрію Ростовскому и представляеть передёлку польской пьесы. Обращение съ учениками было вообще довольно мягвое, но "зввроподобные" ученики получали и плеть.

Самъ Димитрій очень заботился о своей школѣ: онъ часто посѣщалъ школу, выслушивалъ учениковъ, самъ толковалъ имъ священное писаніе; школьники бывали пѣвчими при богослуженіи не только въ Ростовѣ, но и въ другихъ мѣстахъ; Димитрій самъ ихъ исповѣдывалъ и пріобщалъ. Біографъ Димитрія отмѣчаетъ, что, взявъ формы схоластической школы, Димитрій въ своемъ училищѣ не ввелъ ея духа и, напротивъ, далъ ей характеръ семейной простоты, заботливости и благодушія <sup>1</sup>). Къ сожалѣнію, она удержалась не долго, поздиѣйшія духовныя школы не сохранили этого характера, который здѣсь данъ былъ именно личностью самого Димитрія. Нечего говорить, что школа

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Шляпкинъ, 852 853.

была нововведеніемъ, для вотораго раньше не было примъра. Человѣкъ глубоко благочестивый, строгій въ своемъ церковномъ служенія. Дамитрій былъ, однако, совершенно свободенъ отъ московскаго изувѣрства: для старинныхъ московскихъ людей было, безъ сомнѣнія, крайне неодобрительнымъ, если не совершенно грѣховнымъ, то, что митрополитъ устроивалъ въ своей школѣ театръ, и было, вѣроятно, окончательно престучнымъ то, что когда для театра нужно было готовить костюмы, то Димитрій не усомнился употребить на это старыя ризы прежнихъ ростовскихъ архіереевъ. Въ это дѣло вступился только недругъ Димитрія, стольникъ монастырскаго приказа. Воейковъ на тояъ основаніи, что эти ризы были казенное имущество...

Въ Ростовъ Димитрій прилежно занять былъ своими внияными работами. Въ февралѣ 1705 онъ закончилъ свои Четън-Минен (мъсяцъ августъ) и въ концъ мая послъдній томъ вышелъ изъ печати въ Кіевѣ. Этотъ общирный трудъ составилъ главную литературную славу Димитрія. Это не была ученая работа въ новъйшемъ смыслъ: Димитрій хотълъ только собрать для благочестивыхъ людей древнія сказанія для цёлей назиданія, и успёль въ этомъ; его книга остается любимымъ чтеніемъ до сихъ подъ, и подверглась потомъ только нёкоторымъ сокращеніямъ 1). Для своего времени это быль трудь единственный вь своемъ родѣ, какого, безъ сомнѣнія, не могъ бы совершить никто изъ московскихъ внижниковъ. Не представляя вритическаго изслёдованія, внига Димитрія Ростовскаго не была, однаво простымъ повтореніемъ своихъ источниковъ. То, что находилъ овъ въ Макарьевскихъ Минеяхъ, онъ дополнялъ изъ источниковъ греческихъ и латинскихъ; съ самаго начала у него былъ въ рувакъ Симеонъ Метафрастъ, сборникъ Сурія (Vitae Sanctorum); въ 1693 ему привезли изъ Гданска Acta Sanctorum Болландистовь; навонець, онь собраль русскія житія, къ которымь уньль относиться вритически. Въ изложении житий находили место и объясненія различныхъ предметовъ вѣры и церковной исторія<sup>2</sup>).

Какъ въ Четь-Минеяхъ Димитрій Ростовскій хотѣлъ дать внигу, недостававшую въ вашей литературѣ, такъ подобная мысль руководила имъ въ составленія его "Лѣтописи". Она оста-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) О дальнъйшихъ редакціяхъ Четь-Миней см. у Чистовича, Исторія с.-ветербургской духовной академін. (пб. 1857, стр. 27—32. Біографъ замъчаеть, что Дамитрій Ростовскій умълъ передать поззію легендъ, и приноминаетъ, что житіе съ Феодоры вдохновило Герцена въ повъсти этого имени, изданной въ "Р. Мысли", 1851 (Шляпкинъ, стр. 374).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Указанія источниковъ житій сділаны въ книгі: "Св. Димитрій Ростовскії", М. 1849.

# димитрій ростовскій.

лась невонченною, но сохранившаяся часть даеть понятіе о свойствъ работы. Цълью Лимитрія было дать связное издоженіе библейсвой исторіи съ прибавленіями и объясненіями различныхъ церковныхъ писателей, и вибств, дать нравственное поучение. На вопросъ, почему, нужно читать библейскую исторію и прочія библейскія книги, онъ отвѣчаетъ, что это нужно по тремъ причинамъ: "познанія ради Бога; управленія ради себя самого; наставленія ради ближняго". На трудъ свой онъ смотрить очень свромно: внижные люди хорошо знають все это, на вностран-НЫХЪ ЯЗЫКАХЪ ДОВОЛЬНО ПСЧАТНЫХЪ ВНИГЪ И НА НАШЕМЪ СЛАВЯНскомъ языкѣ есть рукописные хронографы; въ наполненныя житницы нечего прибавлять нъсколько зеренъ или въ большія рѣки вливать горсть воды, -- онъ писалъ вниги для своего велейнаго чтенія, въ наученіе себя: аще же та (книжица) и въ иныхъ внигочитателей руви внидеть, и аще кому будеть угодна, о томъ да прославится имя Господне, о немже есмы, живемъ, и двяжемся, и глаголемъ, и пишемъ". Митрополитъ Евгеній замъчаеть, что еслибы эта лётопись была имъ окончена, она была бы "единственною для библейской исторія въ церковной нашей словесности". Дъйствительно, это была первая замъна стараго хронографа, той скудной-и, должно сказать, порядочно грубойвомпиляціи, вавою довольствовались читатели стараго времени; это быль трудь, основанный на обширномъ изучении и самой Библін, и отцовъ церкви, византійскихъ хронистовъ я новъйшихъ церковныхъ писателей; на поляхъ онъ постоянно цитируетъ свои библейскіе и ученые источники: въ числё послёднихъ были, напримъръ, Корнелій а Lapide, Гавріилъ Буцелинъ, Наввлиръ, Меркаторъ, Клюверъ, Беллярминъ и т. д. Опять нивто изъ московскихъ книжниковъ не былъ бы способенъ на подобный трудъ. Въ теченіе работы онъ писаль о ней своимъ друзьямъ, Стефану Яворскому, чудовскому монаху Өеологу, прося ихъ совѣтовъ и указавій. Въ одномъ изъ писемь онъ указываетъ и практические поводы своей работы: помяю, -говорить онъ, -что въ нашей малороссійской сторон'в трудно сыскать славянскую Библію, и изъ духовнаго чина ръдко вто знаетъ порядовъ библейскихъ исторій, что вогда происходило; и онъ приводитъ при мъры невъжества, "смъху годные дискурсы" о предметахъ церковной исторіи; не больше, вонечно, знали и въ московской сторонв, и въ другихъ письмахъ онъ опять приводитъ примвры, между которыми ему вспоминаются также "брынскіе богословы". О составѣ лѣтописи онъ пишетъ однажды Стефану Яворскому, что работа его, пожалуй, мало кому понравится; въ ней, какъ въ

сбитив русскомъ — мвшанныа: и исторія, "и будто толкованійце нъкое изъ Корнелія и изъ другихъ книгъ", "индв правоученійце, особливо въ первой и во второй тысячѣ лѣтъ, гдѣ иало находится исторій"; онъ знаетъ, что въ книгописательстве одно быть историкомъ, другое — толкователемъ, третье — нравоучителемъ, но я, — говоритъ онъ съ нерёдкой у него шутвой, — смѣшалъ все это, какъ горохъ съ капустой, желая имѣтъ книжку съ отрывками и замѣтками, чтобы пригодиласъ иногда и для проповѣди. Дѣйствительно, въ "Лѣтописи" найдется не иало общаго и съ его проповѣдью.

Мы видёли, что Димитрій рано сталъ проповёдникомъ. Въ южно-русской церкан это была особая должность, которая не однажды на него возлагалась. Онъ не оставлялъ проповъдя н впослёдствін, и наибольшее число поученій относится въ послёднимъ годамъ его жизни въ Москве и Ростове. Первыя проповъди Димитрія (ихъ сохранилось всего менъе) еще посять на себѣ въ полной мѣрѣ печать его реторической школы: онѣ составлены именно по тёмъ правиламъ, какія преподавалъ упомянутый раньше "Ключъ разуминия" --- съ искусственнымъ построеніемъ, реторическимъ развитіемъ темы, съ аллегоріей и самволическими толкованіями, нерёдко натянутыми, съ примёрами изъ библейской и свътской исторіи и т. п. Съ теченіемъ временя эта искусственная манера начинаеть отпадать, хотя никогда не исчезла вполнѣ, какъ слишкомъ укоренившаяся привычка; все больше получаеть миста полное толкование христіанской нравственностя; прим'вры берутся изъ д'яствительной жизни; старый реторическій обороть получаеть окраску н'якотораго юмора, въ воторочъ едва ли не сказывается именно малоруссъ. Въ проноввляхъ Димитрія ивть такого близкаго отношенія въ политической современности, какъ потомъ у Өсофана Прокоповича или Стефана Яворскаго; но онъ и не уклонялся при случав высказать свои взгляды по поводу совершавшихся событій. Болже или менве прямо относятся въ Петру проповеди, облачающія "гивьную ярость", пьянство и иные пороки, неуважение къ святынь; другія несомнённо имёють въ виду вводимые Петромъ общчан в распоряжения, напр. указъ о разръшения поста въ войскахъ. Въ проповѣян, произнесенной въ 1708 году въ Москвѣ, представленъ пяръ Ирода. На первыхъ мъстахъ сидятъ три лица: Венусъ (Венера), Бахусъ и Арей (Марсъ); Венусъ привника царствовать, она владбеть и самими царями. Что касается 19 Бахуса, то, говорить пропов'єднивъ, — "не токмо еллиномъ, но, якоже вижду, и нашимъ глаголющимся быти православнымъ хри-

стіаномъ, той божишко не нелюбъ, понравился... Не соблюдать постовъ-то не грёхъ; день и нощь піянствовати-то людскость; пребывать въ гуляпін-то дружба, а что по смерти о душть свазують, куды ей идти-баснь то". "Речеть Бахусь чревоугодный богъ съ ученикомъ своимъ Мартиномъ Лютеромъ: надобно въ полкахъ не смотрёти поста, и въ пость ясти мясо, чтобы полвовые люди въ воинствъ были сильны, въ бою кръпки, не ослабъли бъ въ брани отъ поста и воздержанія. Но Гедеоново вониство и постясь победно мадіанитянъ"... Несомиенно въ Петру относились сожалёнія, что между "людьми сего времени" нёть Константивовъ, нътъ Владвыпровъ, которые любили благод піе дома Господня, "а мы о храмъхъ его попеченія ни единаго прилагаемъ". Мысли Димитрія Ростовскаго объ этомъ послёднемъ АСНО. ХОТЯ В СЪ ОСТОРОЖНОСТЬЮ, ВЫСВАЗЫВАЮТСЯ ВЪ ЕГО ПИСЬнахъ въ близвимъ людямъ, напримёръ Стефану Яворскому. Онъ не однажды упоминаеть о притисненияхъ, испытываемыхъ цервовною жизнью. Въ 1707 онъ жалуется, "что времена нынбшнін не додають фантазів и охоты до внигописанія. Silent musae inter arma". Въ письмъ отъ февраля 1708 онъ пишетъ къ Яворскому о положения вещей: извий брань, внутри страхи; "толико беззаконій, толико обидь, толико oppressiones вопіють на небо и возбуждають гибеь и отомщение Божіе" 1). Очевидно, это относится въ крутымъ мёрамъ Петра, которыя должны были отражаться, между прочных, на быть духовенства. Самъ митрополнть находился въ очень стёсненномъ матеріальномъ положенін; онъ бываль не въ состоянія помочь тёмь, вто могь ожедать отъ него помощи, потому что и самъ жилъ въ большой скудости. Замъчають, что въ послъднимъ годамъ жизни Димитрія относится ивкоторое сближение его со старой русской партией, съ приверженцами царевича Алексвя; это могло быть, вогда въ немъ самомъ эта партія могла замѣтить нерасположеніе къ нѣвоторымъ суровымъ мврамъ царя, - но его все таки никакъ нельзя было зачислить въ ряды противниковъ реформы. Южно-русское обравование должно было внушать ему сочувствие въ стремленіямъ Петра распространять знаніе, обновить государство. Осуждая врайности, весьма прозрачно увазывая личные недостатви Петра въ проповѣдяхъ, сказанныхъ даже въ его присутствін, Димитрій Ростовскій, безъ сомнѣнія, вполнѣ искренно желалъ успѣха его трудамъ и между прочимъ сочувствовалъ сношеніямъ съ вноземдами: "хвалю добрый той нынёшнихъ временъ обы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) По рукописямъ Димитрія Ростовскаго у Шаянкина стр. 420-435.

чай, что многіе люди въ ними государства ходять ученія ради, изъ-за морей бо умудренние возвращаются... Аще же память спертная есть философіею, убо тоя мудрости учитися не довлесть сндя въ дому, но и въ чужнъъ странахъ побывати требъ\*.

Упомяненъ еще о нѣкоторыхъ трудахъ Деметрія. Жева въ Ростовѣ, онъ старался собирать историческія свѣдѣнія о своей епархін; труднася и надъ составленіемъ лѣтописи или сборноиъ хронографь о началь славянскаго народа 1). Келейную латопись онъ намбревался довести только до Рождества Христова, такъ какъ ветхозавбтная исторія на славянскомъ языкъ не имъла толвованія; писать дізянія царствъ римскихъ, греческихъ и прочихъ, по его мизнію, было не архіерейское дёло,---это можеть сдёлать и вавой-нибудь мірской человёвь. Самъ же онъ, — кагъ онъ пишетъ въ Өедору Поликарпову въ концѣ 1708 года, --если бы даль Богь ему немощному ,помощь, силу и разумъ съ прибавленіемъ жизни", хотёль послё лётописи заняться псалтирью, собярая уже готовыя толкованія: "аще бо в суть у насъ на языва славенскомъ руколнсные толкованные псалтыри, но не ясны ави въ лёсу и пустинё<sup>2</sup>), и зёло желается миё того дёла, аще бы Богъ далъ, аще бы воса смертная не пресъкла". Такимъ образомъ онъ имёлъ смёлость признать, чго старая письменность (въ которой не мало было толкованій псалтири) въ сущности уже не удовлетворяла потребности въ ясныхъ толвованіяхъ писанія: многія изъ подобныхъ внигъ старой письменности действительно бывали мало доступны своимъ читателямъ, которые нередко бродиле какъ въ лёсу или пустыне въ вевразумительныхъ буквальныхъ переводахъ съ греческаго. И опять такой самостоятельной работы, доступной читателю, москонскими внижниками сдёлано не было. Но этой работы онъ не успълъ совершить, и послёдній годъ его жизни быль запяль знаменитой потомъ внигой, изданной долго спустя по его смерти. Это былъ "Розысвъ о раскольнической брынсвой въръ" 3). изданный впервые, въ 1745 г. в съ тёхъ поръ много разъ печата шійся въ Москвѣ и въ Кіевѣ. Расколъ долженъ былъ при-

<sup>1</sup>) Этоть трудь его остался неизданнымь; интрополить Евгеній упоминаеть, что въроятно, виъсто этой книги, въ собрание сочинении Димитрія попалъ Сановска Иннокентія Гизеля (Словарь, І, стр. 132). Дийствительно, даже въ кісвскомъ взланія 1861 года "Синопсись" помізшень, какъ третій отділь "Келейной літониси".

<sup>3</sup>) Одниъ изъ малоруссизмовъ, какіе вообще неръдки въ подлинныхъ писаніяхъ

Димитрія Ростовскаго, даже до послёднихъ лёть его жизни. <sup>3</sup>) Отъ знаменитыхъ нёкогда дремучихъ Брынскихъ лёсовъ, въ нывёшней Балужской губернін, которые служная гибадомь раскольничьнать скитовъ, а такж и разбойничьнать шаекъ. Эта мистность описывается въ извистномъ романи Загоским "Брынскій Лісь".

394



влечь внимание Димитрія съ самаго начала его пастырской дѣятельности. Въ Ростовъ онъ не однажды встръчался съ раскольнивами и еще больше слышалъ объ нихъ. Онъ самъ говоритъ въ письмѣ въ своему пріятелю Өеологу, котораго между прочимъ просилъ о доставлении матеріаловъ для этой вниги: "Нужда въ Ярославлѣ раскольничья. Тамо бывъ, училъ помощью Божіею съ недѣлю, но понеже словеса изъ устъ болѣе идутъ на вѣтеръ. нежели въ сердце, того ради все предлежащее лътописаніями дело оставивъ, ихся (принялся) писать особую внижицу противъ раскольничьихъ учителей... Богъ о лётописанів не истяжетъ (не спроснть), а о семъ, аще молчать... истяжетъ". Въ самой внигъ онъ упоминаетъ, что уже раньще патріархъ московскій издалъ двъ изрядныя вниги противъ раскольниковъ: "Жезлъ правленія" и "Увѣтъ духовный," и не вужно лучшихъ внигъ для ихъ обличенія; но онъ не знаеть, существують ли эти книги въ ростовской епархія, и едва ли, потому что "ненавистная рука раскольническая истребляеть ихъ". Потому онъ по своей должности и написаль эту вняжку: когда волки нападають на стадо, пастырю не должно быть одержиму сномъ.

Эти выраженія указывають на отношеніе Димитрія въ расколу: оно -- сильно враждебное. Тѣмъ не менѣе "Розысвъ". Димитрія Ростовскаго во многомъ разнится отъ другихъ обличеній раскола, современныхъ ему и повднійшихъ. Писатели южно-руссвой шволы, не знавшие раскола у себя дома, возмущались московскимъ расколомъ въ особенности какъ свидетельствомъ грубаго невъжества не только въ простомъ народъ, отъ котораго нельзя было и требовать церковныхъ знаній, но, главное, въ средъ духовенства, даже такого, которое занимало видныя мѣста и пользовалось почетомъ. какъ первые расколо-учичели, Нероновъ или Аввакумъ. Кіевлянамъ было непонятно, вакимъ образомъ подъ именемъ "старой" въры составлялась эта новая, "брынская", въра, которая такъ часто основывалась на грубомъ непонимания писания, даже на простомъ незнания грамматики, и Дими рій, какъ раньше Полоцкій, возмущался твиъ. что подобные невъжественные люди становились проповедниками, не труднсь чему-либо научиться. Отсюда ръзкость его тона, которая вызывалась также и необузданностью раскольничьихъ писаній. Онъ негодоваль на безумства, которыя уже совершались тогда въ средѣ раскола. Еще раньше "Розыска" Димитрій останавливался на заблужденіяхъ раскола. "Слышахъ азъ, — писалъ онъ, — яво мнози, оставляюще домы своя, имѣнія и сродники, бъжать въ пустыню, въ лесы Брынскій, аки бы ищуще Христа.

и правыя вёры... будто Христосъ и яже въ него вёра силить нъгдъ въ лъсъ, за володою. Слышахъ и то, яко у раскольщековъ сокровенно уже и христы обрѣтаются, предтечъ антихристовыхъ наплодилося"; между раскольниками уже въ то время распространялась такъ-называемая Христова любовь... Но суровость Димитрія тёмъ не менёе отличается оть рёзвости другихъ тоглашнихъ обличителей: эта не была суровость инквизитора, а негодование благочестиваго человѣка, и онъ опровергалъ расколъ не буввою писаній, а стараясь разъяснять самую сущность дёла: поэтому "Розыскъ" состонть изъ множества догматическихъ, обрядовыхъ и простыхъ житейскихъ объясненій, для воторыхъ онъ приводеть цёлую общирную летературу, изъ священнаго писанія, отцовъ цервви, старой русской письменности, наконецъ изъ церковныхъ историковъ латинскихъ. Сведенія о расколѣ онъ ниѣлъ и изъ собственнаго опыта, разсказовъ очевидцевъ, и изъ писаний самихъ раскольнивовъ. Окончивъ свою внигу, въ мартъ 1709, онъ писалъ Өеологу и дълаетъ, между прочимъ, любопытныя замѣчавія о внигѣ "Зерцало", напесанной тогда же неизвъстнымъ авторомъ: "Зерцало безъименнаго творца выслушахъ, велълъ преписать: а внижица та воинству • благопотребна, великое раскольниковъ обличение и постыждение. Когда бы та внижица прилучилася мнъ прежде написанія моей, много быхъ отъ нея почерпнулъ. Я свою помощію божіею овончихъ"... Это было сочинение извъстнаго Посошвова: "Зерцало безыменнаго творца на раскольниковъ обличение"<sup>1</sup>). Въ другомъ письмъ къ Өеологу онъ проситъ сказать ему объ автор'в Зерцала <sup>9</sup>), которое видимо его заинтересовало.

Его тянуло теперь въ другимъ работамъ: "наскучило о расколѣ", онъ думалъ о толкованіи евангелія и о лѣтописцѣ; но дни его были уже сочтены. Въ послѣдніе годы его здоровье было очень слабо, онъ работалъ видимо черезъ силу; въ послѣдній день жизни, отпустивъ вечеромъ служителей, Димитрій вошелъ въ особенную келью для молитвы и тамъ на другое утро былъ найденъ умершимъ на колѣняхъ въ молитвѣ (28 окт. 1709). Отъ него не осталось никакого имущества вромѣ книгъ, и въ

<sup>3</sup>) Шіянкнят, стр. 446.

396



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Оно занимаеть почти сполна второй томъ "Сочиненій" Посошкова въ ваданія Погодина, М. 1863. Сличеніе Зерцала съ Розискомъ Димитрія Ростовскаго сдѣлано въ княгѣ г. Царевскаго: "Посошковъ и его сочиненія". М. 1863, стр. 114 — 117. Г. Царевскій, между прочимъ, сообщаеть, что въ одномъ спискѣ Зерцала ваходятся "метросочиненные стихи", написанные въ похвалу этой книгѣ Димитріемъ Ростовскимъ въ 1709: приведенное имъ четверостишіе совпадаетъ (какъ часть) съ однитъ нвъ четирехъ похвальныхъ стихотвореній, напечатанныхъ въ изданіи Погодина (II, стр. 7-8).

## ВАНУНЪ ПРЕОБРАЗОВАНИЙ.

завѣщаніи онъ просилъ похоронить его, какъ хоронятъ нищихъ: изъ тѣхъ скудныхъ средствъ, какія онъ имѣлъ по своей каседрѣ, все, что можно было, онъ тратилъ на благотворенія.

Передъ нами прошелъ цёлый рядъ лицъ, которыя могутъ служить типическими представителями состоянія умовъ въ книжной средь наканунъ и въ самомъ началъ реформы. Господствующій интересъ, которымъ они жили вмёстъ съ большимъ кругомъ общества и самого народа, былъ церковный интересъ, какъ нъкогда; но скрытное двяженіе къ просвёщенію проникло и сюда, и въ результатъ мы видимъ чрезвычайно характерныя видонзы ъненія и рёзкія противоположности въ этомъ интересъ.

Сильвестръ Медвёдевъ былъ первый убёжденный и увлеченный ученикъ Симеона Полоцкаго; первый настоящій ученый русскій человёкъ, одинъ трудъ котораго восхищалъ новёйшаго археографа небывалымъ богатствомъ и точностью свёдёній о старой русской письменности; онъ мечталъ объ "авадеміи", которая положила бы начало распространенію любимой имъ науки; но чтепіе "латинскихъ внигъ" уже навлекло на него подозрёніе въ глазахъ ревнителей старины, и когда онъ рёшился указать неправильности въ исправленіи книгъ и высказать самостоятельныя богословскія мнёнія, онъ навлекъ на себя сграшную вражду патріарха, которая, по убёжденію новёйшихъ историковъ, и была главною причиной его гибели.

Противъ него стоитъ патріархъ Іоавимъ, типъ стариннаго внижника, узваго и фанатическаго. Патріархъ былъ "мало ученъ и богословскихъ ръчей не зналъ", но это могло только содбиствовать его упорству, подъ наущеніями внушителей, и его жестовости въ томъ, что онъ считалъ охранениемъ цервви. Онъ былъ преемникъ Никона: но самъ протопопъ Аввакумъ не имълъ особеннаго раздраженія противъ "Явимушки", — между ними дъйствительно было не мало общаго, какъ ихъ ревность къ преданію и ненависть въ "латинскому и "нёмецкому"; эта ревность въ преданію у обоихъ переходила всявіе предёлы. Къ сожалёнію, не только получалось превратное пониманіе вещей и обскурантизмъ, заглушено было не одно чувство справедливости: въ спорахъ о буввѣ терялось всявое понятіе о христіанскомъ милосердін; религія любви становилась религіей мпценія и злобы. Во всей нашей старой письменности мы не читали ничего столь холодно свирбпаго, какъ ть страшныя провлятія, какія придумывались и призывались на голову Медведева въ соборномъ

постановление объ его заточения <sup>1</sup>), вонечно, выражавшемъ мысли патріарха. На помощь малой учености патріарха явились услужливые ученые совътчики; одинъ былъ свой — чудовскій монахъ Евоимій, ограниченный фанатикь; двое другихь были греки, ученые аферисты, къ какимъ не однажды приходилось прибъгать малоученой московской ісрархін старыхь времень.

Отрадную противоположность этому вругу представляеть мягвій, доброжелательный, исвренно благочестивый Димитрій Ростовский. Онъ также читаль "латинския вниги" и въ свое время былъ, конечно, наиболёе ученый человёкъ въ средё тогдашней іерархін. Онъ былъ питомецъ малороссійской церкви и, какъ другіе ея питомцы, деляль ея мысли и ея отношенія въ Москве; но, марный труженикъ въ кельв, онъ видимо питалъ отвращеніе къ тому способу, кавимъ різшались богословскіе вопросы въ тогдашней Москве: тоть южно-русский богословь, воторый защищалъ митнія Медвъдева и былъ "провлятъ" Іоакимонъ, "многовознственное орудіе онаго дравонта сатаны" по "Щиту вѣры", -- былъ другъ Димитрія Ростовскаго. Димитрій предпринимаеть обширные внижные труды, вакихъ до него и при немъ не въ состояния было произвести московское внижничество, и эти труды сохраняли донынѣ почетное мѣсто въ русской церковной литературь. Онъ былъ также ревнитель по въръ-вакъ въ своихъ обличеніяхъ раскола; но мы замѣтили уже, что это была ревность благочестиваго и просвещеннаго человева, который ужасался мраку невёжества, въ конецъ извращавшаго вёру. Когда Іоакимъ, совсёмъ по старовёрчески, ненавидёлъ "проклятыхъ" иноземцевъ, мъщая въ одно нъмцевъ и татаръ, западныхъ христіанъ и магометанъ, Димитрій Ростовскій ревностно изучалъ западную латинскую литературу, вель дружескую переписку (на латинскомъ языкъ) съ Исаакомъ Вандербургомъ, вноземнымъ купцомъ въ Архангельскѣ, который выписывалъ для него латинскія книги изъ за границы <sup>1</sup>).

Въ самомъ языкъ Димитрій Ростовскій остался до вонца питомцемъ віевской школы: въ его печатныхъ сочиненіяхъ этотъ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Акти Истор. V, стр. 337-341: у Шляпкина выписки изъ этого постановле-

текъ Димитрія Ростовскаго сочниенія Franc. Baconis de Verulamio (Шлянинь стр. 417, 452).

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

языкъ исправленъ въ церковно-славянскомъ стилѣ; но въ его рукописяхъ сохраняется оттѣнокъ малорусской рѣчи и кiевскаго правописанія; особенно любопытны въ этомъ отношеніи его письма въ друзьямъ, такимъ же южно-руссамъ, даже за послѣдніе годы его жизни; языкъ этихъ писемъ—оригинальная смѣсь всѣхъ тѣхъ элементовъ, въ которыхъ воспитывалась и жила его мысль: важная церковно славянская рѣчь переплетается съ цѣлыми фразами и отдѣльными выраженіями латинскими, малорусскими, польскими, и въ самомъ содержаніи серьезная мысль чередуется съ житейскими мелочами и добродушнымъ юморомъ.

Это быль канунь реформы. Въ лучшихъ людяхъ сказалось несомнённое исканіе другого умственнаго порядка вещей, чёмъ тотъ, въ какомъ доживала старина. На первый разъ искали выхода въ латинскомъ образованіи, въ которомъ было слишкомъ много устарёлой схоластики; реформа открыла новые пути: явилось реальное и свётское знаніе; вмёсто "латинскихъ книгъ" былъ впервые открытъ доступъ въ новую европейскую литературу.

Столкновеніе между московскими старыми книжниками и новизной, которая представляла иногда дъйствительное отраженіе католичества или протестантства, иногда только книжные пріемы схоластики, — эти столкновенія были весьма многочисленны. Новизна являлась не только у забзжихъ людей, какъ Янъ Бълободскій, — обличеніе котораго ставилось въ большую заслугу Лихудамъ и который былъ, повидимому только авантюристъ, — но и у самихъ русскихъ людей. Кромъ указаннаго въ текстъ, см. еще:

— "Григорій Скибинскій. Очеркъ изъ исторіи духовнаго просвіщенія въ конців XVII в.", М. Никольскаго, въ "Правосл. Обозрівніи", 1862, ноябрь, стр. 169—178.

— "Русскіе выходцы изъ заграничныхъ школъ въ XVII столѣтіи. Петръ Артемьевъ", М. Никольскаго, тамъ же, 1863, мартъ, стр. 246— 270, и др.

На біографіи Сильвестра Модвёдева я останавливался въ "Вёстн. Европы" 1894, ноябрь, и 1897, ноябрь, по поводу книги г. Прозоровскаго, въ которой нашелъ подтвержденіе своихъ впечатлёній отъ этой исторіи. Здёсь я говорилъ о немъ съ нёкоторой подробностью, такъ какъ исторія Медвёдева особенно характерна для конца XVII вёка и до сихъ поръ излагается весьма разнорёчиво.

— Сильвестръ Медвъдевъ. Его жизнь и дъятельность. Опытъ церковно-историческаго изслъдованія Александра Прозоровскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1896 и отдъльно. Это — главнъйшій трудъ по исторіи Медвъдева, исполненный весьма внимательно по наличной литературъ, а главное по архивному матеріалу. Нъсколько замъчаній объ исполненіи сдълано въ "В. Евр." 1897, ноябрь Всъ and the state of the second 
предыдущія работы о Медвѣдевѣ перечислены г. Прозоровскияъ въ особомъ введеніи, къ которому, для этого, и обращаемъ читателя. (Разборъ этой книги, С. Н. Брайловскаго, въ Журн. мин. пр. 1897, октябрь). Отмѣтимъ нѣкоторыя изъ первыхъ упоминаній о Медвѣдевѣ и изданія его сочиненій.

— Первое упоминаніе въ нѣсколькихъ строкахъ сдѣлано быю въ "Опытѣ историческаго словаря о россійскихъ писателяхъ" Новикова, 1772; далѣе, въ "Словарѣ историческомъ о писателяхъ духовнаго чина", митрополита Евгенія (2-е изд., 1827). не безъ ошибовъ; біографическая замѣтка въ "Запискахъ русскихъ людей", Сахарова, Спб. 1841, при изданіи записокъ Сильвестра Медвѣдева о стрѣлецкомъ бунтѣ 1682.

— "Сильвестръ Медвѣдевъ, отецъ славано-русской библіографіи", В. Ундольскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. исторіи и древностей. 1846, № 3, XXVIII и 90 стр.; біографическая замѣтка съ объяснеріемъ научнаго значенія труда Медвѣдева, здѣсь изданнаго: "Оглавленіе книгъ, кто ихъ сложилъ". А. И. Соболевскій, на ярославскоиъ Археол. съѣздѣ 1887 ("Труды" этого съѣзда, М. 1891, т. II, и "Библіографъ", 1888, № 2) отрицалъ принадлежность этого труда Медвѣдеву и приписывалъ его Славинецкому. Это мвѣніе принято было Горожанскимъ ("Дамаскинъ Семеновъ-Рудневъ". Кіевъ, 1894, стр. 252); но Прозоровскій держится стараго мнѣнія Ундольскаго и приводитъ основанія.

— Въ "Обзор'я духовной литературы" Филарета, и у историковъ церкви.

 Сильвестра Медвѣдева "Извѣстіе истинное", С. Бѣлокурова, въ "Чтеніяхъ", 1885, вн. 4-я, біографическое предисловіе и тексть сочиненія Медвъдева, XLI и 87 стр. Это сочиненіе Медвъдева очень важно для исторіи исправленія книгъ при Никонѣ и носить такое заглавіе: "Извѣстіе истинное православнымъ и показаніе свѣтлое о новомъ правленіи въ московскомъ дарствіи книгъ древнихъ. И чего ради оно начася, и како и съ конхъ книгъ правити на соборёхъ постановиша и съ оныхъ ли правиша. И чесо ради частое въ новоисправныхъ книгахъ сотворися премёненіе, и тёмъ народъ возмутися. и многообразныя разности въ въръ явищася, и мнози людіе погибона и погибають.-И краткое изъявление о нововытажихъ иноземцевъ, в ихъ о неправомъ о пресуществлении и лестномъ на смущения правовърнымъ писаніи.— Написася въ парствующемъ градѣ Москвѣ Спасскаго монастыря, иже за Иконнымъ рядомъ, строителемъ, а печатнаго двора справщивоиъ монахомъ Сильвестроиъ Медведевымъ лета 7197-го мъсяца септеврія".

— "Сильвестра Медвѣдева. Созерцаніе краткое лѣтъ 7190, 7191 и 7192, въ нихъ же что содѣяся въ гражданствѣ", съ предисловіенъ и примѣчаніями А. Прозоровскаго, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и др. 1894, кн. IV. Въ предисловіи авторъ оспариваетъ мнѣніе г. Соболевскаго о непринадлежности Медвѣдеву "Оглавленія", и мвѣніе г. Брайловскаго о непринадлежности ему "Созерцанія": то и другое г. Прозоровскій считаетъ трудами Медвѣдева. — "Созерцанія" Медвѣдева извѣстно было прежде подъ именемъ Записокъ о стрѣледкомъ бунтѣ, особенно въ изданіяхъ Ө. Туманскаго (Собраніе разамхъ за-

#### БИБЛЮГР. ПРИМЪЧАНІЯ.

писокъ и сочиненій, служащихъ къ доставленію полнаго свёдёнія о жизни и дёяніяхъ государя императора Петра В. Спб. 1787—1788, ч. VI) и Сахарова (Записки русскихъ людей. Спб. 1841), но эти изданія были весьма неполны и неисправны; здёсь "Созерцаніе" издано сполна по нёсколькимъ рукописямъ и съ варіантами изъ печатныхъ изданій. Въ то же время, по одной изъ этихъ рукописей, оно издано было въ книгё: "Сильвестръ Медвёдевъ. Очеркъ изъ исторіи русскаго просвёщеніи и общественной жизни въ концё XVII вѣка. Ивана Козловскаго, окончившаго курсъ ист.-филол. факультета". Кіевъ, 1895.

— Письмами Медвёдева въ первый разъ•пользовался У ндольскій въ сборникё Строева, принадлежавшемъ тогда Погодину; Ундольскимъ снята была съ нихъ копія, которая находится въ собраніи его рукоцисей въ московскомъ Румянцовскомъ мувеё (№ 793), откуда пользовались ими Майковъ и Бёлокуровъ. Подлинный сборникъ Строева перешелъ съ Погодинскими рукописями въ Публичную библіотеку въ Петербургѣ: см. перечисленіе ихъ у А. Ө. Бычкова, "Описаніе рукоп. сборниковъ Имп. Публ. Библіотеки". Ч. І. Спб. 1882, стр. 359—365. Это—черновыя письма.

— Относительно "Созерданія", приписываемаго Медвѣдеву, С. О. Долговъ предпочитаёть думать, что оно было написано книжникомъ того времени, родственникомъ Медвѣдева, Каріономъ Истоминымъ. См. въ Отчетѣ XXXVII объ Уваровскихъ преміяхъ, рецензію на сочиненіе объ Истоминѣ, стр. 25 оттиска. Спб., 1896. Ранѣе, изслѣдованіе того же, разбираемаго автора объ Истоминѣ въ "Чтеніяхъ" въ Общ. люб. дух. просв. 1886, кн. 5—7.

— С. Н. Брайловскій, Письма Сильвестра Медвёдева. Сиб. 1901, въ изданіи Общ. люб. др. письменности; Памятники CXLIV,—важное дополненіе къ книгѣ Прозоровскаго, который пользовался письмами Медвёдева не сполна.

— "Привѣтство брачное" царю Өедору Алексѣевичу было тогда же напечатано въ Москвѣ: см. Сопикова, Опытъ росс. библіографіи, т. І, № 910. Вирши о преставленіи царя Өедора напечатаны въ "Древней россійской Вивліовикѣ" Новикова, 2-е изд., т. XIV, стр. 95--111. Энитафія Полоцкому, составленная Медвѣдевымъ по приказанію царя Өедора Алексѣевича, издана тамъ же, у Новикова, т. XVIII, стр. 198—199.

- Отвѣтъ Сильвестра Медвѣдева на Wyznanie Wiary Яна Бѣлободскаго, 10 іюня 1681, изданъ въ Памятникахъ къ исторіи протестантства въ Россіи, Д. Цвѣтаева. Ч. І. Москва 1888, стр. 219-240.

-- Полное заглавіе сочиненія Медвёдева о пресуществленіи, въ вспросахъ ученика и отвётахъ учителя: "Книга глаголеман Хлёбъ животный, изъясненная вкратцё христіанскія ради общеувёрительныя пользы душъ и отъ соблазнодётельныхъ и сумнительныхъ помысловъ на общее спасеніе всему христіанству о пресвятёйшей тайнё, преданнёй и утвержденнёй самимъ Господомъ нашимъ Інсусомъ Христомъ, о евхаристіи или рекше о пречистыхъ тайнахъ Тёла и Крове Господни".

О ходѣ дальнѣйшей полемики Евеимія и Лихудовъ съ одной стоист. р. лит. т. п. 26 роны и Медвѣдева съ другой см. въ особенности у Бѣлокурова, Шляпкина и Прозоровскаго.

— Остенъ. Цамятникъ русской духовной инсьменности X VII вѣка. Казань, 1865. Составителемъ книги былъ злёйшій врагъ Медвѣдева, монахъ Евоимій, ученикъ Епифанія Славинецкаго. Здѣсь помѣщена и составленная неизвѣстнымъ повѣсть "О ростригѣ, бывшемъ монахѣ Сильвестрѣ Медвѣдевѣ, вводившемъ ересь латинскую въ великороссійскій народъ".

— Розыскныя дёла о Өедорё Шакловитомъ и его сообщникахъ. Изданіе Археограф. коммиссіи. Два тома. Спб. 1884, столб. 505—842. Обстоятельный разборъ этихъ дёлъ у Е. Бёлова: "Московскія смути въ концё XVII вёка", въ Журн. мин. просв., 1887, январь, февраль. Этотъ историкъ говоритъ прямо: "дёло Медвёдева всею тяжестію неправды лежитъ на памяти патріарха Іоакима; личная ненависть къ Медвёдеву заглушила въ немъ всякое понятіе о справедливости". Ср., кромѣ прежнихъ, неполныхъ и одностороннихъ, свёдёній у Устралова (Ист. царств. Петра В., т. І), разборъ процесса (еще до нолнаго изданія "Розыскныхъ дёлъ") у Погодина, "Семнадцать нервытъ лѣтъ въ жизни царя Петра Великаго". М. 1875, и раньше, у Н. Аристова, "Московскія смуты въ правленіе царевны Софіи Алексѣевни". Варшава, 1871; наконецъ у Бёлокурова и Прозоровскаго.

- Объ Инновентіи Монастырскомъ см. у Бѣлокурова. Прозоровскаго и Шляпкина.

— И. Я. Гурляндъ, Приказъ великаго государя тайныхъдълъ. Ярославль, 1902.

- О патріархѣ Іоакимѣ (1620-1670):

— Житіе и зав'ящаніе свят'я шаго патріарха московскаго Іоакима. Снб., 1879, изд. Общества любит. др. письм.

— Свящ. П. Смирновъ, Іоакимъ, патріархъ московскій. М. 1881 (восхваленіе).

— Матеріалы для исторів рода дворянъ Савеловыхъ (потоиство новгородскихъ бояръ Савелковыхъ). Изданіе Л. М. Савелова. Т. І, вып. І. М. 1894. Здѣсь нѣскольво документовъ, относящихся къ Ивану Большому Петровичу Савелову (впослѣдствіи патріархъ Іоакимъ), который въ 1645 былъ сытникомъ, въ 1650—57 рейтаромъ и выборнымъ дворяниномъ — Томъ П. Острогожскъ, 1896. Здѣсь (стр. 3—46) нерепечатано "Житіе" изъ предыдущаго изданія, съ возстановленіемъ утраченныхъ мѣстъ по другой рукописи и съ исправленіемъ правописнія.

— Завѣщаніе издано было въ первый разъ Новнковымъ въ "Др. Росс. Вивліоенкв", въ 1774, VI, стр. 111—139 по подлиненку, и послѣ Устряловымъ, Ист. Петра В., П. Спб. 1858, прилож., стр. 467— 477.

- "Поучательное слово" патріарха Іоакима, въ "Остенъ".

— Біографическія свѣдѣнія у діакона Өедора, въ Матеріалахъ для исторія раскола, т. VI. Сиб. 1879, стр. 226—229.

— Отзывы въ книгѣ И. А. Шляпкина о Димитрін Ростовсконъ, весьма неблагопріятные, и отзывы у біографовъ Медвѣдева, ва в противъ.

О Димитріи Ростовскомъ:

— Первая біографія его написана была, по синодальному порученію, митрополитомъ ростовскимъ Арсеніемъ Мацбевичемъ, послѣ того какъ Димитрій Ростовскій былъ причтенъ къ лику святыхъ (въ 1757, послѣ обрѣтенія его мощей нетлѣнными въ 1752). Болѣе подробныя жизнеописанія печатались при "Келейной Лѣтописи" (1796, и тогда же отдѣльно) и при "Собраніи сочиненій" (2 е изд. 1805— 1807).

- Митр. Евгепій. Словарь историческій о бывшихъ въ Россіи писателяхъ духовнаго чина греко-росс. церкви. Изд. 2-е. Спб. 1827, т. 1, стр. 116-137.

— Св Димитрій Ростовскій. М. 1849, — какъ говорятъ, работа двухъ студентовъ моск. дух. академін, редактированная А. В. Горскимъ.

-- Св. Димитрій Ростовскій и его время (1651—1709). Изслёдованіе И. А. Шляпкина. Спб. 1891, — общирное собраніе свёдёній, весьма цённое по рукописнымъ извлеченіямъ, но мало обработанное; остерегаться опечатокъ!

- Новое изданіе Зерцала: "Зеркало очевидное. И. Т. Посошкова. (Редакція полная). По рукописному списку, хранящемуся въ библіотекѣ Казанской Духовной Академіи, по опредѣленію Совѣта Академіи, издалъ проф. А. Царевскій". Казань, 1895 (на оберткѣ: 1898).

Прибавимъ нѣсколько указаній о писателяхъ конца XVII вѣка, частію дѣйствовавшихъ и въ началѣ XVIII-го.

— О Епифаніи Славинецкомъ (или Славеницкомъ, ум. 1675): "Е С., одинъ изъ главныхъ дѣятелей духовной литературы въ XVII в.", .Пѣвницкаго, въ Трудахъ кіевской дух. акад. 1861, кн. 2—3; Описаніе рук. Синод. библіотеки, Горскаго и Невоструева, отд. II, ч. З. .№ 247, стр. 196—206.

— Епифаній Славинецкій, литературный діятель XVII віка, ст. Ивана Ротара, въ "Кіевской Старинів" съ 1900, октябрь, и въ отдільной книгь, Кіевъ, 1902 (разборъ въ "Извістіяхъ" II Отділенія Акад. Наукъ, 1901).

— О чудовскомъ монахѣ Евеиміи, ученикѣ Славинецкаго, у историковъ того времени, особливо у біографовъ Медвѣдева, за и противъ;—новыя свѣдѣнія въ Отчетѣ Общ. любителей др. письм. за 1897—1898 г. въ статьѣ С. Брайловскаго.

— О братьяхъ Лихудахъ, Іоанникіи (ум. 1717) и Софроніи (ум. 1730). Ученые греки, прошедшіе высшую школу въ Венецій и Падув, они прибыли въ Москву въ 1685. После указанной борьбы съ Медвъдевымъ, они недолго оставались во главѣ Замконоспасской школы, сами подверглись обвиненіямъ въ самозванствѣ, ересяхъ, политическихъ интригахъ; сосланы были въ Кострому, потомъ вели школу въ Иовгородѣ, снова были вызваны въ Московскую академію, и т. д О нихъ: Смѣловскій, Лихуды и направленіе теоріи словесности въ ихъ школѣ, въ Журн. мин. просв. 1845, т. XLV; С. Смирновъ, Ист. моск. академіи, М. 1855, и пр. Библіографическія указанія о новыхъ матеріа захъ см. въ статьѣ "Лихуды" въ Энцикл. Словарѣ, подъ ред.

К. Арсеньева, и въ книгъ г. Шляпкина о Димитріи Ростовскомъ. Нъкоторые историки полагаютъ, что именно Лихудовъ, по ихъ академическому преподаванію и учебникамъ, можно считать родоначальниками общаго образованія въ Великороссіи — ихъ учениками были Оедоръ Поликарповъ, Палладій Роговскій и др.; но отзывы объ ихъ нравственныхъ качествахъ и общественной дъятельности двоятся.

— Новый обширный трудъ посвященъ Лихудамъ въ книгѣ М. Сменцовскаго: Братья Лихуды. Опытъ излѣдованія изъ исторіи церковнаго просвѣщенія и церковной жизни конца XVII и начала XVIII вѣковъ. Спб. 1899;— Церковно-историческіе матеріалы. Приложеніе къ изслѣдованію. Спб. 1899.

— Каріонъ Истоминъ, ученикъ Лихудовъ, извёстный въ Петровскія времена своими учебниками, проповёдами, переводами и стихотворствомъ. О немъ въ "Обзоръ" Филарета, въ Ист. моск. акад. Смирнова, въ книгъ Пекарскаго (Наука и литер. при Петръ В.) и отдёльныя упоминанія у историковъ той эпохи. Ср. С. О. Долгова въ XXXVII отчетѣ объ Уваровскихъ преміяхъ. Спб. 1896.



# ГЛАВА Х.

## григорій котошихинъ, подьячій посольскаго приказа.

Открытіе его сочиненія.—Біографическія св'ядінія.—Отзывы историковь объ его иредполагаемой тенденціозности.—Разборъ показаній Котошихина о старомъ московскомъ бить.—Книга его, какъ ожиданіе новаго порядка вещей.

Подьячій посольскаго приказа, бѣжавшій няъ Москвы при царѣ Алексѣѣ Михайловичѣ и поступавшій на службу сначала въ Польшу, потомъ въ Швецію и уже вскорѣ казненный въ Швеціи за убійство, остазся бы безвѣстнымъ перебѣжчикомъ, о которомъ оффиціальные документы сохранили одну строчку въ приходорасходной книгѣ посольскаго приказа: "И въ прошломъ въ 172 (т.-е. 1664) году Гришка своровалъ, измѣнилъ, отъѣхалъ въ Польшу", — еслибы отъ него не осталось сочиненіе, которое является однимъ изъ важнѣйшкаъ, и единственнымъ въ своемъ родѣ, источниковъ для изображенія внутренней жизни Московскаго государства въ половинѣ XVII столѣтія.

Сочиненіе о Московскомъ государствё напясано было Котошихинымъ послё его бёгства и закончено въ Швеція. Какъ увидимъ, оно заинтересовало въ свое время шведскихъ государственныхъ людей и ученыхъ, было переведено на шведскій языкъ; въ архивахъ Швеція сохранияся и этотъ переводъ, и подлинная русская рукопись Котошихина; но въ Россіи это сочиненіе осталось совершенно неизвёстно. Въ первый разъ увидѣяъ эту рукоинсь въ Упсалѣ извёстный А. И. Тургеневъ, еще до 1837 года, и въ 1837 — 1838 повидимому доложияъ о ней императору Николаю <sup>1</sup>). Тѣмъ временемъ познакомияся съ сочиненіемъ Котопихина профессоръ гельсингфорсскаго университета Соловьевъ,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Это указано било уже только въ 8-мъ изданіи Котошихина (Спб. 1884, пред., стр. IX) на основаніи письма Тургенева въ Сербиновичу отъ марта 1840, которое напечатано било Н. П. Барсуковниъ.

путешествовавшій въ 1837 въ Швеція, - на первый разъ въ его шведскомъ переводѣ. Соловьевъ тогда же довслъ до свѣдьнія Археографической Коммиссіи, что въ шведскихъ библіотекахъ и архивахъ находится множество рувописей, служащихъ въ объяснению русской истории. Представивъ нъкоторыя выписки, Соловьевъ указывалъ недостаточность своихъ средствъ для продолженія путешествія, и по ходатайству Коммиссія и министра просв'ящения ему назначено было вспомоществование на соверmenie трехъ повздовъ въ Швецію, "съ твиъ, чтобы переводъ и изданіе въ свёть отысканныхъ тамъ актовъ на иностранныхъ язывахъ предоставить ему, всё же списанныя имъ рукописи на славянскомъ и русскомъ нарёчіяхъ считать собственностію Коммиссии". Въ первыхъ извъстіяхъ Соловьева было уже упомянуто сочинение подъячаго посольскаго приказа о России, переведенное на шведскій языкъ королевскимъ переводчикомъ Баркгузеномъ; теперь Археографическая Коммиссія, полагая, что здесь могли заключаться важныя свёдёнія о законодательствё и государственномъ управлении XVII въка", поручила Соловьеву заняться перепиской пведской рукописи; но во вторую своюповздву, въ 1838 году, Соловьевъ отъисвалъ въ библіотевъ упсальскаго университета и русский подлинникъ сочинения, сохранившійся именно въ экземплярів автора. Литературный факть выяснияся, хотя на первый разъ имя автора было прочитано неправильно. "Въ имени автора, - говорилось потомъ въ объясненіи Археографической Коммиссіи, — не оставалось сомнѣнія, по принискъ къ заглавію рукописи: Григорія Карпова Кошихина, посольсваго приваза подьячево, а потомъ Иваномъ Алевсандромъ Селицениъ зовемаго, работы въ Стохолыта 1666 в 1667 (т.-е. годовъ), которая, по мнанию г. Соловьева, сдёлана извёстнымъ въ свое время лингвистомъ Спарвенфельдтомъ, основательно знавшимъ русский языкъ". Съ этимъ именемъ "Кошихина" и было въ первый разъ издано сочинение московскаго подьячаго; впослёдствін оказалось, что Спарвенфельдть невёрно прочель это имя, воторое въ своей правильной формѣ нашлось и въ оффиціальныхъ документахъ посольскаго приказа, въ московскомъ архивѣ министерства иностранныхъ двлъ.

Въ 1839, Соловьевъ представилъ въ Археографическую Коммиссію снятый имъ списовъ съ подлинной рукописи Котошихива, присоединивши потомъ въ 1840 и свёдънія объ авторё, заимствованныя у его шведскаго переводчика Баркгузена. Съ высочайшаго соизволенія Коммиссія занялась изданіемъ, кото-

#### котошихинъ.

рое вышло въ свътъ въ концъ 1840 года, подъ редавціею Бередникова. Съ тъхъ поръ Котошихинъ—или, какъ въ первое время еще называли его, Кошихинъ—занялъ важное мъсто въ ряду источниковъ для исторіи XVII въка, особливо съ его бытовой стороны.

Уже вскорѣ вопросъ о замѣчательной кпигь сталъ разъясняться новыми данными. Въ 1841 Археограф. Коммиссія получила наъ Стовгольма шведскій переводъ сочиненія и, по разсмотрени его, оказалось, что этоть переводь отличается оть сообшеннаго прежде Соловьевымъ перевода Баркгузена припискою, увазывающею, что онъ сдёланъ въ 1669, въ Стовгольмё, и отсутствіемъ предисловія Баркгузена; что присланная рукопись есть собственно позднайтий списовъ съ перевода 1669 года, вменно времени царя Өедора Алевстевича; что переводъ върно передаеть подлининкъ, причемъ въ него включены и приписки, находящіяся въ подлинникъ, но что есть въ переводъ и нъкоторыя, хотя неважныя, отличія отъ оригинала. Послёднее обстоятельство наводило нёкоторых вислёдователей на мысль. что этоть списовъ (доставленный въ 1841), при списываний его съ рукописи 1669 г., былъ исправляемъ и пополняемъ, и переписчивъ могъ внести русскія свёдёнія, не находящіяся у Котошихина, или даже расходящіяся съ вмъ сообщенными".

Въ разборѣ шведсвой рукописи, который былъ сдѣланъ А. Ө. Бычковымъ<sup>1</sup>), было уже опредѣлено правильное имя Котопихина. Въ томъ же 1842 г. повыя свѣдѣнія о немъ доставлены были въ Коммиссію кн. М. А. Оболенскимъ, который управлялъ тогда архивомъ министерства иностранныхъ дѣлъ въ Москвѣ; а именно, указавъ и по другимъ даннымъ настоящее написаніе имени Котопихина, онъ сообщалъ изъ бумагъ "метрики польскаго королевства" записку о себѣ Котопихина какому-то вліятельному лицу въ Польшѣ, какъ видно, для доставленія ея самому королю, въ 1664—1665 году, когда Котопихинъ бѣжалъ нвъ Московскаго государства и искалъ службы въ Польшѣ. Кн. Оболенскій объяснялъ также, что упсальская рукопись была написана самимъ Котопихинымъ, потому что по почерку сходна съ его письмомъ къ польскому королю.

Новыя указанія о Котошихинѣ нашлись въ 1851 въ томъ же архивѣ министерства иностранныхъ дѣлъ, гдѣ между прочимъ хранились бумаги посольскаго приказа. Это были выписви изъ приходо-расходныхъ внигъ, гдѣ овазались свѣдѣнія о службѣ Ко-

1) Докладъ въ Археограф. Компинссін 10 февраля, 1842.

407

тошнхина въ томъ приказѣ. Эти свѣдѣнія были употреблены въ дѣло при второмъ изданія, которое вышло въ 1859 подъ редакціей Коркунова и Калачова, гдѣ кромѣ того текстъ нанечатанъ былъ уже не по копін, а по подлинной рукониси Котошехина, полученной изъ Швеціи.

Это второе изданіе доставляло уже довольно опредёленныя дазныя о біографія Котошахина. А имеяно, въ предисловія тъ изданію сообщена сполна въ шведскомъ подлинникъ и въ переводъ біографія Котошихина, прибавленная Баркгувеномъ къ шведскому переводу, гдъ между прочимъ включена была просъба Котошихина къ шведскому коро ю Карлу XI объ оказаніи ему защиты и покровительства, такъ какъ онъ желалъ вступить на шведскую службу. Затъмъ помъщены въ предисловіи упомянутия свъдънія изъ московскаго архива министерства иностранныхъ дълъ, а именно, извъстія о службъ Котошихина въ посольскомъ приказъ и записка его, предназначенная для польскаго короля.

Далъе нашлись еще пъвоторые новые матеріалы. Въ 1860 напечатаны были А. Ө. Бычковымъ два прошенія Котошяхина въ шведсвому воролю и шведскому совъту, опредъляющія положеніе руссваго бъглеца въ Швеція. Эти прошенія находились въ подлинникъ у лектора финскаго языка въ гельсингфорсскоиъ университетѣ Готтлунда, владъвшаго большниъ собраніенъ автовъ: самыя просьбы поданы были на шведскомъ языка, въ переводъ Барвгузена, а подлянниви остались у переводчива и впослёдствія могля перейти въ частныя рукя. Въ 1861 С. М. Соловьевъ сообщилъ въ "Исторія Россін" грамоту царя Алексъя Михайловича въ Ордину-Нащовниу съ товарищи съ невоторыми указавіями о Котошихинѣ (т. XI). Наконецъ, въ 1881, профессоръ упсальскаго университета Ерне (Hjärne) пом'встилъ въ шведскоиъ всторическомъ журналѣ статью: "Русскій эмигрантъ въ Швеціи двёсти лёть назадъ", гдё онъ полізовался отчасти русскими, а главное шведскими архивными матеріалами, и содержаніе этой статьи передано было тогда же Я. К. Гротомъ.

Въ 1884 сдёлано было третье изданіе Котошнхина, гдё повторены быля прежнія предисловія, а въ новомъ предисловія А. А. Куника приведены тё свъдёнія, какія явились въ литературё съ 1859 года, кончая данными профессора Ерне.

Таковъ матеріаль, какой имбется до сихъ поръ относительно русскаго эмигранта XVII вѣка.

Котопнихины были довольно мелкіе московскіе служныме людя. Отеці въ 1660 году быль уже старикомъ и служнить казначенть въ одномъ изъ московскихъ монастырей. Григорій родился ві-

## котошихинъ.

роятно около 1630 года, вакъ можно судить по указаніямъ объ его службе. Съ самыхъ молодыхъ лёть онъ служнаъ въ посольскомъ приказъ, сначала писцомъ, потомъ подьячимъ. Какое онъ могъ получить образование, неизвёстно: по всей вёроятности онъ пріобрёль первоначальную грамотность дома, а затёмъ набирался свёдёній на службё. Посольскій привазь было особенно значительное место службы: въ его подьячіе должны были выбираться люди особенно способные и внушавшие дов'врие, такъ какъ веденіе посольскихъ дёлъ требовало знаній и обставлялось великой осторожностью; вийстё съ темъ въ посольскихъ делахъ представлялась возможность пріобрётать познанія, которымъ нельзя было научиться внымъ путемъ въ тогдашней Москвъ. Съ 1658 года. а можеть быть и иёсколько ранёс, началась для Котошихина прямая посольская служба, когда онъ состоялъ при русскомъ посольствё во время нереговоровь о мирё съ шведскими уполномоченными въ Валлисари, а въ слёдующемъ году присутствовалъ и при дальнёйшихъ переговорахъ со шведами о вёчномъ мирв.

Кавъ человѣкъ умный и наблюдательный, какимъ Григорій несомнѣнно былъ, на своей службѣ въ посольскомъ приказѣ онъ въ особенности имѣлъ возможность познакомиться съ дипломатическими и административными дѣлами. "Сочиненіе Котошихина, говоритъ его новѣйшій біографъ, — показываетъ въ нечъ очень опытнаго и свѣдущаго дѣльца, которому хорошо извѣстны не только дипломатическія отношенія Московскаго государства, но и далекія, южно-русскія и всякія инородческія дѣла, конечно, потому, что они вѣдались въ посольскомъ приказѣ; знаетъ онъ, что дѣлается и въ Архангельскѣ, и въ Астрахани, откуда именно пріѣзжаютъ къ намъ иностранцы и т. д.". Мы увидимъ, однако, что и при этихъ условіяхъ только особенно даровитый и смѣтливый человѣкъ могъ пріобрѣсти такое широкое знаніе порядковъ управленія, какое мы находимъ въ сочиненіяхъ Котошихина.

Послё участія въ переговорахъ со шведами, въ 1659—1660, Котошихинъ находился при посольствё въ Дерптё, занятомъ тогда русскими войсками. Здёсь съ подьячимъ произошла служебная непріятность; въ одной отпискё пословъ въ царю случилась описва (слёдовало написать "веливаго государя", и слово "государя" было пропущено), и за это послы получили отъ царя грамоту со строгимъ выговоромъ, а подьячему Котошихину велёно учинить наказаніе — бить батоги, хотя на его службу это, кажется, вліянія не имёло. Въ томъ же 1660 году Котошихина посылали съ дипломатическими бумагами въ Ревель, въ шведскому посольству, однить и другой разъ, и во второй разъ Котошиханъ быль принятъ самими послами, причемъ кромѣ висьменнаго отвѣта, ему было дано порученіе и на словахъ, — и это довѣріе было ему оказано, конечно, потому, что его считали уже опытнымъ человѣкомъ. Въ половинѣ 1661 года онъ находился при заключеніи Кардисскаго мира между Россіей и Швеціей и затѣмъ воевратился на службу въ Москву.

Здъсь ожидали его большія непріатности. Въ Москвё онь нивлъ уже собственный домъ, былъ женать; отецъ его, какъ упомянуто, служнаъ вазначеемъ въ одномъ изъ московскихъ ионастырей. "Въ послёднія времена, - говорить Котошихинъ въ своей автобіографической запискі, сохраненной Баркгузеномъ, -вогда я находныся при завыючения Кардиссваго договора, у меня отняли въ Москвъ домъ со всёми монии пожитками, выгнали нать него мою жену, и все это сделано за вину моего отца, который быль казначесиь въ одномъ московскомъ монастырі н терпълъ гоненія отъ думнаго дворянина Прокофія Елизарова, ложно обнесшаго отца моего въ томъ, что будто онъ расточнаъ ввъренную ему вазну монастырскую, что впрочемъ не подтвердилось, ибо по учинении розыска оказалось въ недочетв на отцв моемъ только пять алтынъ, равняющнася пятнадцатя шведсяниъ рундштювамъ; но несмотря на то, мнѣ, когда я вернулся изъ Кардиса, пе возвратили моего имущества, сволько я ни просыль и ни заботился о томъ".

Въ томъ же 1661 подъячему Григорію дано было новое п рученіе. Утвержденіе Кардисскаго договора шведскимъ правительствомъ затанулось, и Котошихинъ осенью отправленъ былъ гонцомъ въ Стокгольмъ съ письмомъ царя къ королю Карлу XI; при немъ былъ переводчикъ и трое служителей. Почему-то побядка его зап здала, и шведы не могли отправить посольства къ вазначевному русскими сроку, и въ Стокгольмъ рѣшено было отпустить Котошихина обратно на небольшомъ кораблѣ, причемъ ему подарево было 2 серебряныхъ бокала вѣсомъ 253<sup>1</sup>/2 лота и цѣною въ 304 далера серебряныхъ; и вообще онъ остался очень доволенъ своимъ пребываніемъ въ Стокгольмѣ.

Котошихинъ могъ познакомиться тогда съ нёкоторыми шведами. Впослёдствін, живя въ Швецін, Котошихинъ увёралъ, что много лёть назадъ, когда посланъ былъ съ порученіемъ въ Стовгольмъ, онъ желалъ поступить на службу въ шведскому королю; такъ или иначе, возможно, что Котошихину, въ бытность въ Стокгольмѣ, понравились шведскіе порядки.

Въ приказъ онъ также получилъ награду прибавкой жало-

ванья. О слёдующихъ годахъ его службы вичего неязвестно: во служба повидимому цёнилась, потому что въ 1663 сдёлана была еще небольшая прибавка въ его жалованью. Въ этомъ же 1663 г. началась его измёна. Послё заключенія мира съ Швеціей долго тяпулись переговоры о денежныхъ презензјахъ между двумя государствами. Съ шведской стороны въ Москву посланъ былъ для этого нёвто Эберсь, который еще раньше бываль въ Москвё, вогда съ 1655 до 1658 былъ коммиссаромъ швелскаго подворья и по сношеніямъ съ польскимъ прикавомъ уже тогда могъ свести знавомство съ Котошихинымъ. Теперь ему важно было знать на что уполномочены русскіе послы, и для этого онъ подвупилъ Котошихина. Въ іюлъ 1663 Эберсъ писалъ въ донесения королю, что "этотъ человъкъ, хотя русскій, но по симпатіямъ добрый шведъ, объщался и впредь извъщать меня обо ссемъ, что будуть писать (русскіе) послы и вакое рёшеніе приметь его царское величество относительно денежныхъ суммъ". Онъ не называеть человёка, но впослёдствій самъ Котошихи в ставиль себѣ въ заслугу передъ шведскимъ правительствомъ, что во время этихъ переговоровъ принесъ Эберсу на подворье инструкцію, данную русскимъ посламъ, и другія бумаги, за что Эберсъ подарилъ ему 40 рублей. Эти услуги продолжались и поздибе. Въ Москвъ въ Эберсу, какъ и вообще въ иностраннымъ агентамъ, относились недовърчиво; за лицами, его посъщавшими, былъ устроепъ надворъ, но сношения съ подьячимъ обнаружены не быля. Эберсь быль очень огорчень, когда въ слёдующемъ году его "корреспонденть" долженъ былъ оставить Москву по новому порученію; Эберсъ писалъ, что ему трудно будеть найти другого такого человёка, — впослёдствін оказалось, однако, что онъ нанісль и другого.

Дальнёйшая исторія московскаго подьячаго разсказана имъ въ записвё, поданной шведскому королю, слёдующимъ образомъ: "Вскорё послё того я опять посланъ былъ (въ 1664) на службу царскую въ Польшу при войскё съ бояриномъ и воеводою, внявемъ Яковымъ Куденетовачемъ Черкасскимъ, да съ вняземъ Иваномъ Семеновичемъ Прозоровскимъ. Оба они, находившись малое время при войскё, были отозваны въ Москву, а бояринъ князь Юрій Алексёевичъ Долгорукій сдёланъ былъ воеводою на ихъ мёсто. Я въ это время еще прежними воеводами былъ отправленъ изъ армія въ посольство подъ Смоленскъ для нереговоровъ, и князь Юрій писалъ ко миё съ другимъ подьячимъ, Мишкою Прокофьевымъ, улещивая меня, чтобъ я согласился написать къ нему, что князь Яковъ Куденетовичъ сгубилъ войско царское, 1

далъ возможность королю сврыться въ Польшу и такимъ образомъ выпустилъ его изъ рукъ, не давъ полякамъ битвы, тогда какъ весьма легво могъ то сдёлать, и проч. За такое пособство и услугу внязь Юрій объщаль мнѣ исходатайствовать повышевіе и влятвенно обязывался помочь дёлу моего отца въ Москвё. Не въря искренности сладвихъ посуловъ внязя Юрія и не имъя ни малъйшей причины безвинно оклеветать князя Якова, я не хотёль противь совёсти писать въ первому и быть ему пособинкомъ въ дёлё неправомъ, 'а еще менёе могъ рёшиться ёхать обратно въ нему въ войско. Бывъ въ такомъ затруднительномъ положении, сожалёя о томъ, что не возвратился въ Москву съ княземъ Яковомъ, а еще болёе горюя о худой удачё мнё на службѣ царской, въ которой за вѣрность и усердіе напраждень былъ, при безвинномъ поругании моего отца, лишениемъ дома и всего моего благосостоянія, и принимая во вниманіе, что если би я вернулся въ Долгорувову въ армію, то мена, по всей въроятностя. Ожидали бы тамъ его злоба, истязанія и пытки, за неисполнение мною его желания повредить внязю Явову, я р'вшился повинуть мое отечество, гдв не оставалось для меня никакой надежды, и убъжалъ сначала въ Польшу, потомъ въ Пруссію и, наконецъ, въ Любекъ, оттуда прибылъ въ предълы владъній ва**шего королевскаго** величества"...

По мивнію біографа, едва ли нужно исвать какихъ-нибудь сложныхъ мотивовъ изивны Котошихина. "Вообще служебная атиосфера московскихъ центральныхъ учрежденій была очень подходящая для всякихъ злоупотреблений. Конечно, взятки или казноврадство было явленіемъ сбычнымъ, а предательство---исключнтельнымь: но на скользкомъ пути служебныхъ преступлений трудно было останавливаться лицамъ съ мало развитымъ чувствомъ патріотязма и понимавшимъ службу ляшь вакъ источникъ для полученія средствъ къ жизни, какъ она часто и понималась въ Московсвомъ государствъ". Съ другой стороны повазанія Котошихина подтверждаются нёкоторыми фавтами. Кн. Червассвій дійствоваль противъ полявовъ не совсёмъ удачно, такъ что вороль могъ пробиться и уйти въ Польшу; вя. Червассваго могли не безъ основанія винить за неудачу военныхъ дийствій, такъ что v кн. Долгорувова, который его смениль, могла возникнуть имсль о доносъ, и доносъ могъ быть не совсъмъ лживымъ; съ другой стороны кн. Долгорукій быль взв'ёстень какь челов'я суроваго нрава, и Котошихичъ, если бы дъйствительно ръшился не исполнить желанія новаго начальнива, долженъ быль опасаться со сторопы вн. Долгоруваго большихъ бъдъ. Навонецъ, Бото-

пихинъ могъ опасаться, вакъ бы не открылась его московская измѣна <sup>1</sup>). Очень осмотрительный историкъ, Куникъ, полагалъ, что причнну совершеннаго разстройства своихъ домашнихъ дёлъ, по возвращения въ Москву изъ Кардиса, Котопихинъ, "можетъ быть, не совсёмъ безъ основанія, приписалъ врутому обращенію правительства съ его отцомъ и женою"; а по поводу бъгства въ Польшу тотъ же историвъ замечаеть, что, "какими бы соображеніями Котошихинъ ни руководствовался, переходъ русскихъ въ польскій, а литовцевъ и поляковъ въ русскій лагерь быль въ то время явленіемъ обывновеннымъ: въдь перешель же въ 1660 году на сторону Польши преврасно воспятанный сынъ такого достославнаго патріота, какъ Ординъ-Нащокинъ!.."<sup>2</sup>). По всей въроятности въ бъгствъ и измънъ Котошихина дъйствовали всё указанные мотивы: и сомнительная нравственность московскаго привазнаго сословія, вообще легко продававшаго свои услуги; и личная обида за разореніе; и боявнь мщенія вн. Долгорукаго; и опасеніе, что отвроются его сношенія съ Эберсонъ; и нъкоторое вліяніе старыхъ "отъвздовъ" въ Литву,--а когда въ Литвъ его дъла почему-то не устроились, Котошихину ничего не оставалось вромѣ бѣгства въ знакомую уже Швепію.

Привлюченія Котошихина посл'в б'вгства состояли въ сл'вдующемъ. Прівхавши въ Вильну, онъ послалъ воролю Яну-Казимиру просьбу о приняти его въ польскую службу и о разръшенія вхать въ воролю для сообщенія важныхъ военныхъ в политическихъ извъстъй. О немъ были, въроятно, собраны свъдвнія, воторыя оказались для него благопріятными, потому что онъ былъ принятъ на службу съ жалованьемъ въ сто рублей и съ назначеніемъ состоять при литовскомъ гетманѣ въ Вильнѣ. Но это положение, повидамому, его не удовлетворало, и онъ снова обращается въ вакому-то вліятельному лицу, съ запиской, предназначенной опять для самого вороля: благодаря вороля за его милости, онъ снова заявляеть о своемъ желание быть въ его службѣ и "службу свою въ сворыхъ временахъ повазать добрую". Онъ просилъ при этомъ, чтобы ему сообщены были последнія вёсти о московскихъ дёлахъ, такъ какъ онъ могъ при этомъ дать свои полезныя (для Польши) указанія; онъ предлагалъ и другія услуги и просиль, наконець, чтобы ему "черевъ кого дойти и воролевскому величеству повлониться и проходить въ полаты, въ которыя мочно". Между прочимъ онъ хотёлъ скрыть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Маркевичъ, стр. 17—20. <sup>2</sup>) Предисловіє къ третьему изданію, стр. IV, VII.

свое имя, и въ Польш'в назвался Яковомъ Александромъ Селицкимъ. Повидимому, однако, его исканія остались безусп'яшны, и въ конц'я концовъ онъ б'яжалъ изъ Польши въ Силезію.

Въ запискъ, писанной для польскаго короля, употреблено уже не мало польскихъ выраженій; отсюда заключали, что онъ знакомился съ польскимъ языкомъ и подчинялся его вліяніюонъ дъйствительно знакомился съ польскимъ языкомъ (и Баркгузенъ говорилъ потомъ, что онъ зналъ польскій языкъ), но никакого "вліянія" тутъ не было: впослъдствія Котошихинъ написалъ свою книгу о Московскомъ государствъ чистъйшимъ русскимъ языкомъ своего времени, а въ запискъ, писанной въ Вильнъ, просто приноровлялся въ польскому языку, чтобы быть лучше понятымъ тамошними людьми.

Бъгство изъ Польши объясняють твиъ, что онъ былъ недоволень недостаточной оцёнкой его польскимъ правительствомъ, а вибств могъ опасаться, что завлючение мира между Россией и Польшей, вотораго можно было тогда ожидать, повлечеть за собой выдачу его московскому правительству. Котошихинъ бъжалъ въ концѣ 1664 года, а лѣтомъ 1665 онъ ушелъ въ Салезію, оттуда въ Пруссію, затвиъ въ Любевъ. Повидимому, у него не было нивакого опредбленнаго плана, но возврата уже не было и надо было вуда-нибудь деваться. Осенью того же года онъ отправился изъ Любека въ пведскія владенія и прибыль въ Нарву нищимъ, оборваннымъ и больнымъ. Онъ все еще недоумвваль, что ему предпринять, но встратился здась съ прежнинь знакомымъ, пвангородскимъ (нарвскимъ) куацомъ, шведскимъ подданнымъ, Кузьмой Овчинниковымъ; увидъвъ, что тотъ "своимъ мужественнымъ духомъ превлоненъ въ службв его воролевскаго величества", Котошихинъ открылся ему и черезъ него подаль находившемуся въ Нарве ингерманландскому генералъ-губернатору Таубе прошеніе, гдё объясняль, что уже иного лёть назадь, во время посылки въ шведскому воролю, желалъ поступить на его службу, указываль свой сношения съ Эберсомъ, говориль, что онъ освободнася наъ польскаго плёна, н, навопецъ, просила: "Прошу ваше превосходительство, а также его величество дать инъ вавую-нибудь должность по иониъ силанъ и услать неня подалёве отъ отечества. Богъ дасть, я въ годъ выучусь читать и писать по-шведски. Съ тъхъ поръ, какъ я прибылъ сюда в оставиль Москву, никто еще не знаеть где я". Обещаясь служить королю, онъ просняъ Таубе, если тоть не согласится принять его, сохранить эту просьбу въ тайнѣ: "прошу и умоллю содержать письмо мое въ тайнъ, дабы мит не попасть въ бълу,

ня, несмотря на это письмо, могь бы безопасно вхать въ Москву, а вы въ моей погибели не отврыли бы всего и не послали письма моего вслёдъ за мною въ Москву". Онъ обёщалъ сообщить важныя вёсти о московскихъ дёлахъ и въ самомъ письмё передалъ нёсколько извёстій. Но въ письмё онъ умолчалъ, что въ Польшё назвался Селицкимъ, и подписалъ письмо своимъ настоящимъ именемъ.

Таубе принялъ въ немъ участіе, велёлъ именемъ короля выдать ему платье и немного денегъ, написалъ о немъ королю; но въ Стокгольмё замедлили отвётомъ, вёроятно потому, что въ это время опять шли новые переговоры съ Москвою, гдб, между прочимъ, шла рёчь и о выда тё перебъжчиковъ. Повидимому, Котопихинъ, не имѣя отвёта, цослалъ еще изъ Нарвы прошеніе въ королю съ тёми автобіографическими свёдёніями, которыя привелъ потомъ Баркгузенъ въ его жизнеописаніи.

Прошеніе имѣло успѣхъ; 24 ноября 1665 данъ былъ слѣдующій увазъ въ камеръ коллегію: "Такъ какъ до свѣдѣнія нашего дошло, что ото человѣкъ, хорошо знающій русское государство и служившій въ канцеляріи великаго внязя и изъявляющій готовность сдѣлать намъ разныя полевныя сообщенія, то мы всемилостивѣйше жалуемъ этому русскому 200 риксдалеровъ серебр. и повелѣваемъ послать ихъ ему съ Ад. Эберсомъ". Въ томъ же смыслѣ наинсано было объ этомъ и генералъ-губернатору; Котошихину вельно было вхать въ Стокгольмъ. Эти распоряженія были привезены въ Нарву Эберсомъ только 6 января 1666. Эберсъ, вхавшій въ Москву, остался въ Нарвѣ недолго, видѣлся съ Котошихинымъ, передалъ ему деньги и, повидимому, окончательно уговорилъ его поступить на шведскую службу.

Тѣмъ временемъ, однаво, съ бѣглецомъ едва не случилась большая бѣда. Въ вонцѣ ноября 1665 года былъ въ Нарвѣ, проѣздомъ въ Стокгольмъ, царскій гонецъ Миханлъ Прокофьевъ, вѣроятно тотъ самый подьячій Мишка, нмя котораго мы встрѣтили раньше по поводу отношеній Котошихина въ вн. Долгорукому. Котошихинъ пришелъ въ нему, вѣроятно, по старому знакомству, но Прокофьевъ не захотѣлъ его знать и, уѣзжая въ Стокгольмъ, успѣлъ извѣстить о немъ новгородскаго воеводу вн. Ромодановскаго, и послѣдній не замедлилъ послать къ Таубе стрѣлецкаго капитана Рѣпина и нѣсколько солдатъ съ требованіемъ, чтобы онъ, дпо кардійскому вѣчному договору, измѣнника и писца Гришку прислалъ съ конвоемъ въ Новгородъ" <sup>1</sup>). Таубе отвѣ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Прокофьевъ выёхалъ въ Стокгольмъ 23 ноября, письмо Ромодановскаго написано 11 декабря; изъ этого г. Маркевичъ заключаетъ (стр. 33), что Ромодановский

тиль 19 декабря, что действительно изъ Любека прибылъ въ Нарву подьячій, выдающій себя за быжавшаго польскаго плівника и въ бъдственномъ положении, что овъ велълъ выдать ему платье и итсколько денегъ на дорогу въ Москву; что теперь, пополучения письма Ромодановскаго, губернаторъ велблъ разыскивать Котошихина, но онъ не былъ найденъ, а хознинъ дома, гдё онъ жилъ, показалъ, что онъ утхалъ во Псковъ, къ воеводѣ Нащовину, съ сыномъ вотораго позпавомился въ Польшѣ; еслибы Котошихинъ снова появился въ Ингерманландии, Таубе объщаль выдать его, но указываль, что Котопихинь не подходить подъ условія договора о переб'яжчикахь, потому что овъ не бѣглецъ и не плённикъ, а прибылъ изъ чужихъ краевъ. Возможно, что Таубе на этотъ разъ не скрывалъ Котошихина, вакъ онъ скрываль его въ другой разъ, немного времени спустя, -потому что и въ Стовгольмъ Таубе тавже писалъ въ это время, что Котошихивъ не былъ найдевъ: последний, вероятно, действительно укрылся, прослышавъ объ опасности и еще не зная о стовгольмскомъ решении.

Когда дёло выяснилось по пріёвдё Эберса (въ январё 1666), Таубе тотчасъ донесъ въ Стовгольмъ (10 января), что оторавить туда Котопихина, "вавъ своро онъ снова отънщетса". Тотъ, разумъется, тотчасъ отъискался, и чтобы охранить дипломатичесвія приличія, Таубе (вавъ онъ писалъ въ Стовгольмъ 20-го января) устроилъ слъдующее: "Такъ какъ реченнаго писца, которому я запретиль повазываться, видёли и знають другіе пребывающіе здёсь руссвіе, то г. цейхмейстеръ посов'етоваль мнё велёть отрыто схватить его и посадить въ тюрьму, а потомъ выпустить, какъ будто онъ по оплошности стражей бъжалъ, чтобы при предстоящихъ совѣщаніяхъ не могло произойти никакого неудовольствія за то, что онъ вдёсь находился и не быль, какъ того требовали, схваченъ и выданъ. Почему я въ этомъ случай послёдоваль совёту цейхмейстера, и того писаря согласно съ повелёніемъ вашего королевскаго величества посылаю съ курьеромъ въ Слокгольмъ, а также написалъ воеводъ, что онъ (Котошихинъ) по оплошности сторожей хитростью освободнися, но что я приказалъ тщательно искать его и, если онъ будеть пой-



успълъ сдълать сношенія съ Москвой, такъ какъ дъю было важное. Намъ кажется, что въ этомъ предположенін нёть надобности: во-первыхъ, дъло было ясно и, прроятно, само собой входило въ полномочія воеводы; а во-вгорыхъ, тогдашнія свошенія не были очень быстры, и въроятно потребовалось би гораздо больше времени, если бы извъстіе изъ Нарвы, полученное въ Новгородъ, пришлось посылать въ Москву, ожидать отгуда отвъта и снова писать въ Нарву. Письмо Ромодановскаго въ Таубе сохранилось въ шведскомъ переводъ.

ианъ, выдать; офицеръ же, которому поручено было смотръть за нимъ, будетъ наказанъ".

Курьеръ и Котошихинъ прибыли.въ Стовгольмъ 5-го февраля 1666 года.

Проживши здёсь недёли три безъ всякаго дёла и не нитя никавихъ средствъ, Котошихинъ подалъ въ мартѣ этого года двѣ челобитныя, воролю в совѣту, гдѣ, блаводаря за первую оказанную ему милость (выдача денегъ въ Нарвѣ), снова проситъ дать ему дёло и жалованье: "...И та моя служба его воролевсвому величеству будеть годна тавимъ обычаемъ: первое, чтобъ воролевское величество пожаловаль, вельль меня учить свыйскаго языку студенту, а я того студента буду учить по-русски, что онъ годенъ будетъ въ переводчики; также, ежели похочетъ хто учиться по-русски васъ высов. господъ дъти, и имъ то учение будеть надобно для тавого способу: лучится которому быть въ Ригь или въ иныхъ городъхъ губернаторомъ, и имъ для пограничества и для посольствъ годенъ будетъ. Еще покорно... прошу, чтобъ я пожалованъ былъ, гдё жить и чёмъ сыту быть, за что за такое жалованье его королевскаго величества за здоровье и васъ высовопочтени. господъ за здоровье же буду Бога хвалить до въку живота своего... А ежели какое у меня письмо по-русски, или вавань инымь языкомь на Русь, или въ русскимъ людямъ сыщется совътная гранотка, достоннъ смертныя казни безъ всявія пощады". Въ вонцтв того же марта состоялся приказъ о выдачё Селецкому (какъ опять назвалъ себя Котошихинъ), бывшему русскому писцу, поступившему на королевскую службу н принявшему шведское подданство, на его содержание 150 серебряныхъ далеровъ.

На первое время Котошихину не было, кажется, дано никакого спеціальнаго дёла; и Котошихинъ занялся составленіемъ записки о Московскомъ государствё, которая, повидимому, особенно интересовала шведскаго государственнаго канцлера, графа Делагарди. Весьма вёроятно, что, благодаря его вліянію, въ ноябрё 1666 года Котошихину назначено было 300 далеровъ жалованья, "такъ какъ онъ нуженъ намъ ради своихъ свёдёній о русскомъ государствё", и онъ вачисленъ былъ на государственную службу въ число чиновниковъ государственнаго архива.

Въ вонцё того года Котошихинъ поселился въ предмёсть Стокгольма у нёкоего Анастасіуса, русскаго переводчика, служившаго въ томъ же государствевномъ архивё. Онъ прожилъ здёсь восемь мёсяцевъ, въ теченіе которыхъ закончилъ свой трудъ. Хозяева снабжали его всёмъ необходимымъ для его со-

HCT. P. JET. T. II.

держанія, но, какъ говорять, онъ имъ ничего не платиль. Съ Анастасіусомъ онъ былъ сначала въ пріятельскихъ отношевіяхъ, но потомъ они поссорились; по словамъ Баркгузена, Анастасіусь приревновалъ его въ своей женѣ; по показапіямъ Котошихена, даннымъ впослёдствій на судѣ, ихъ ссора началась сь техъ поръ, какъ въ Стокгольмъ прібхали русскіе вупцы и у переводчика поэтому завелись децьги, онъ предался пьянству, не заботныся о домв, ссорнася съ женой, такъ что Котошихинъ мирилъ ихън журнаъ его. Такъ случнаось и 25 августа 1667; по вечеронъ того дня, вогда Котошихинъ вернулся домой отъ одного знавомца нетрезвымъ и засталь Анастасічса дома пьянымъ, между ними произошла ссора, кончившанся дракой, и Котошихниъ нанесь Анастасіусу нёсколько рань кинжаломь. Тотчась посл вого Котошихипъ опомнился и сталъ ходить по вомнати; онъ говорилъ послё, что если бы его не арестовали, онъ-лишилъ бы себя жизни; но вто-то успёль позвать стражу, и его взяли на гаунтвахту. На первое время Анастасіусы не подавали на него жалобы; но недёли черезъ двё Апастасіусъ умеръ оть ранъ; вдова подала жалобу, и Котошихинъ былъ преданъ суду. Когда разнеслась высть объ этомъ происшестви, дарский посоль, находившійся въ Стокгольмѣ, предъявилъ требованіе о выдачѣ Котошихица, но въ выдаче было отвазано, такъ какъ Котошихинъ прибыль не прямо изъ Россіи, притомъ совершилъ преступленіе въ Швеці», и здъсь же долженъ понести павазаніе. Дъло разсматривалось въ ратушѣ; по поводу требованій русскаго посла оно разбиралось и въ совѣтѣ, в при этомъ одинъ изъ членовъ совѣта. Браге, высказалъ сожалѣніе, что убійца такъ тяжво провинился, твиъ болѣе, что, по слухамъ, онъ трудился надъ весьма полезнымъ сочиненіемъ. Сов'ять призналь, что дело Котошихина должно быть раземотрено и решено гофгернатомъ, и последний приговориль Котошихина въ смертной казен; русскому нослу совъть предоставнаъ поручить вому либо удостовъриться, что преступникъ былъ действительно преданъ казни. Исполнение казни было отсрочено темъ, что Котошихинъ пожелалъ правять лютеранское исповёданіе. Баркгузенъ разсказываеть: "за нѣсколько времени до назначеннаго дня казни, онъ съ величайшимъ благочестиемъ привялъ св. тайны отъ шведскаго священника... Прусскій уроженець, магистрь Іоаннь Гербаніусь, бывшій въ то время ревторомъ школы вёмецкаго прихода въ Стокгольмѣ и совершенно знавшій польскій языкъ, посвщая часто Селициаго въ его завлючении, утвшалъ его въ несчасти словонъ

божимъ, и по совершение надъ пимъ казни, отозвался объ немъ въ слёдующихъ словахъ: "Obiit quam piissime!" <sup>1</sup>).

Во время обсужденія дёла въ совётё зашла рёчь и о томъ, гла произойдеть анатомирование посла вазни; Браге быль рашительно противъ анатомированія, изъ опасенія возбудить неудовольствіе русской нація; оно тёмъ не менѣе было произведено. Баркгузенъ разсказываеть: "Тотчасъ послъ казни, твло его было отвезено въ Упсалу, гдъ оно было анатомировано профессоромъ. высовоученымъ магистромъ Олофомъ Рудбекомъ; вости Селицкаго хранятся тамъ и до сихъ поръ, какъ монументъ, нанизанныя на издныя и стальныя проволови: — Тавъ вончилъ жизнь свою Селицвій, мужъ русскаго происхожденія, ума несравленнаго" 2).

Такова была печальная біографія московскаго подьячаго, завончившаго свою жизнь на пведскомъ эшафоть. При всей ся исвлючительности, она объясняетъ происхождение вниги, воторая безъ этихъ условій, быть можетъ, и не могла бы быть нанисапа. Нельзя принять объясненія, какое дають пъкоторые историки мотивамъ, вызвавшимъ это сочипение, - но справедливо, кажется, одно, что оно могло быть написано только вив обычныхъ условій московской жизни. Какъ бы мы ни судили о степени враждебности Котошихина въ русской жизни (мы остановимся на этомъ далѣе), самая мысль о цёльной картинѣ Мосвовскаго государства и русскаго быта вознивла и, болже или менве, исполнена въ этомъ трудь единственный разъ въ теченіе всего древняго періода русской литературы. Не было писателя, воторый по тавиль бы себё подобную задачу: вакь будто не было понимания ся важности и ся интереса.

Новвяшій біографи полагаеть, что внига составлена именно по поручению шведскаго правительства, желавшаго найти въ ней полезныя для себя свёдёнія, и настойчиво отвергаетъ показаніе Баркгузена, что составление записки о Московскомъ государствѣ -было предпринято Котошихинымъ по собственной иниціативъ и задумано еще до прівзда въ Швецію 3). Но это показаніе представляется, напротивъ, весьма правдоподобнымъ. Баркгузенъ говорить такъ: "Первая мысль и желаніе описать нравы, обычан,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е.: умеръ самимъ благочестивниъ образомъ. Этотъ Гербнијусъ жилъ по-томъ въ польскихъ владенияхъ и извёстенъ сочинениемъ о киевскихъ пещерахъ. См. у Маркевича, стр. 48.

 <sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эти слова въ шведской біографіи написаны по-латыни: "Sic et talem finem 
законы, управленіе и вообще настоящее состояніе своего отечества родились у него еще тогда какъ онъ, во время бъства своего изъ Россіи, посъщая разныя области и города, имълъ случай замъчать въ нихъ отличное отъ Московін устройство политическое, преимущественно же въ той странъ, въ которой онъ остался на постоянное жительство. Важнѣйшею же побудительною причиною къ продолженію уже начатаго имъ труда служило одобреніе государственнаго канцлера, высокороднаго графа Магнуса-Гавріила Делагарди, который, узнавъ острий умъ Селицкаго и его особенную опытность въ политикъ (онъ отличался умомъ передъ своими сверстниками и иноземцами), далъ ему средства и возможность окончить начатый трудъ... При составленіи этого сочиненія онъ отчасти пользовался русскимъ Уложеніемъ".

Дъйствительно, если шведское правительство считало нужнымъ требовать отъ Котошихина подобной работы, почему на него обратили внимание уже только въ концъ 1666 года, когда началось, повидимому, повровительство гр. Делагарди и Котошихинъ былъ зачисленъ на службу? Такимъ образомъ, прошелъ вавъ будто почти цёлый годъ безъ его услугъ. Вниманіе гр. Делагарди имбло, повидимому, чисто личный характеръ, вслёдствіе того, что онъ узналъ самого Котошихина и оценныъ его умъ: всего въроятнъе, что онъ именно поощрялъ его въ продолжению начатаго груда (какъ говоритъ Баркгузенъ), а не самъ заказыкаль ему этоть трудь. Мы приводили отзывь другого гусударственнаго человёка, члена совёта, гр. Браге, который во время суда высказываль сожалёніе о преступникё, такъ какъ "по слухамъ" онъ трудился надъ весьма полезнымъ сочиненіемъ: едва ли нужно было бы ссылаться на слухи, если бы работа Котошихина была оффиціально заказанная, т.-е. правительству извёстная. Далбе, если бы работа была заказана, всего сворбе Котошахных была бы дана вавая-нибудь программа, поставлены опредёленные вопросы и особенно такіе, которые имѣли бы практическую важность для настоящей минуты (напримъръ, о политическихъ вамыслахъ московскаго правительства, о военныхъ силахъ Московскаго государства, о составё и характер' нанбол ве вліятельныхъ людей и т. п.). На деле этого вовсе нетъ. Трудъ Котошихния есть систематическое описание Московскаго государства; иланъ его опредъляется самымъ существомъ дъла, безъ всякаго приминенія въ какимъ-нибудь спеціальнымъ требовавіямъ, -- безъ всякой заботы о томъ, нужны или не нужны эти свъдънія для шведскаго правительства. Свое сочинение Котошихинъ распредь-

лялъ, вавъ это подобало московскому человъку и подьячему посольскаго приказа: въ первой главъ онъ говорить о царъхъ, о царицахъ, о царевичахъ, о царевнахъ", во второй - "о царсвихъ ЧНОВНЫХЪ И ВСЯКИХЪ СЛУЖИЛЫХЪ ЛЮДЕХЪ", ВЪ ТРЕТЬЕЙ - "О ТИТлахъ, какъ царь къ которому потентату пишетца" и т. д., по ісрархін людей и вёдомствъ, и кончая въ тринадцатой главъ бытовыми свёдёніями: "о житін боярь, и ближнихъ, и иныхъ ченовъ людей". Самъ біографъ не могъ не замѣтить, что Котошаханъ иногда какъ будто вовсе не заботится объ интересахъ пведскихъ читателей. Біографъ упреваеть его за вратвость XII главы, "между тёмъ въ ней говорится о торговлё, т.-е. предисть не только очень общирномъ, но и для шведовъ не безъннтересномъ" (!), и объясняеть вратвость тёмъ, что Котошихинъ, въроятно, мало зналъ этотъ вопросъ. Наоборотъ, очень общирна VII глава, посвященная центральному управлению Мосвовскаго государства; но "большинство сообщенныхъ въ этой главъ свъдвній въ сущности вибло для шведсвихъ читателей слабый интересъ". Дале, по мнению біографа, "следовало бы (!) Котошнхину расширить очень важную для шведовъ главу ІХ о московскихъ войскахъ, но онъ, въроятно, и самъ не былъ очень вомпетентенъ въ этомъ отношени" 1). Однимъ словомъ, на двлё Котошихних совсёмъ забываль о защищаемыхъ біографомъ интересахъ шведскихъ читателей, говорилъ кратко о томъ, что было бы для нихъ важно и, напротивъ, распространялся о томъ, что вазалось ему самому интереснымъ. Говоря о цёломъ планѣ сочиненія, нашъ біографъ опять встрвчаеть недостатки (!), воторые могли бы быть осуждены съ шведской точки зрения.

Единственное обстоятельство, едва указывающее на "шведскаго читателя", состоить въ слёдующемъ. Въ нёсколькихъ мёстахъ (а именно пять разъ, какъ сосчиталъ г. Маркевичъ) изложеніе Котошихина отъ своего лица измёняется въ "вопросъ" и "отвётъ"; напримёръ, почему московскій царь въ грамотахъ, посылаемыхъ въ христіанскія государства, употребляеть титулы, которыхъ не бываетъ въ грамотахъ въ государства магометанскія; почему московскіе послы пишутъ въ статейныхъ спискахъ не то, что было въ дёйствительности; почему царица не приняла польскихъ пословъ; что такое помёстья, вотчины и земли; почему царь Алексёй Михайловичъ пишется самодержцемъ? По своему содержанію большинство этихъ вопросовъ стоятъ всё на своемъ мѣсгѣ, то-есть отвѣчають ходу цѣлаго изложенія, и развѣ только <sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Маркевичъ, стр. 83; ср. стр. 61-62.<sup>•</sup>

одинъ имбетъ случайный характеръ и сделанъ какъ бы посторовнимъ лицомъ. Но это могъ быть простой литературный пріемъ и могъ лля авгора служить только для болёе вразумительнагообъясненія дёла. Подобнымъ образомъ Котошихинъ раза два обращается прямо въ своему читателю, когда предполагаеть возможность его недоумёнія: "Благоразумный читателю, не удивляйся сему",-и даетъ свое объяснение. Біографъ не сомиввается, что эти вопросы в отвёты показывають, что Котошахниъ писалъ для вностранцевъ, которымъ нужно было объяснять что такое самодержецъ, что такое вотчина и т. п.; что поэтому же онъ сообщасть: вакъ далекъ отъ Москвы Тронцкій мовастырь, гдё хоронять цариць, что московское желёзо не такое мягкое, какъ свёйское, какъ московскія деньги отвёчнють свёйскимъ и т п.<sup>1</sup>). Что Ко:ошихинъ могъ предполагать пведскихъ читателей при переводъ своей вниги, это не жудрено, когда поддё онъ уже имёлъ читателя въ Баркгузень и его. трудонъ былъ занитересованъ гр. Делагарди; но во всякомъ случаъ онъ могъ выбть въ виду читателя и русскаго (напр. не москвича, не бывавшаго у Троицы, и не подьячаго), а шведскія сравненія приведены его послёднимъ мёстопребываніемъ.

Книга Котошихина, автора которой знали какъ очень свьдущаго человёка, получнышаго потомъ печальную взеёстность своей трагической судьбой, весьма естественно возбудила интересъ, который выразнися переводомъ ен на шьедскій языкъ. Московія была еще малонзвѣстная страна; къ концу XVII вѣка о ней существовала уже цёлая литература описаній и посольсвахъ путешествій, участвивами которой бывали и шведскіе писатели; ипогія изъ этихъ иностранныхъ сочниеній о Россіи пользовались веливой славой, какъ Герберштейнъ, Майербергъ, Олеарій, у шведовъ Петрей и др., в эти сочинения нибли уже тогда по нъскольку изданій; наконецъ Швеція издавна, я въ послъднее время особенно, находилась въ постоявныхъ дипломатическихъ сношеніяхъ и военныхъ стольновеніяхъ съ Московскимъ государствомъ. Понятно, что тъчъ больше должно было возбудить интересъ сочинение русскаго человъка, занесеннаго судьбой въ Швецію: это быль примърь, еще небывалый въ этой литературі, когда притомъ писатель имвлъ репутацію человвка остраго ума". Но этотъ интересъ былъ вовсе не оффиціально-служебный, а обще-литературный. Шведскій переводъ канги Котошихина рас-

<sup>1</sup>) Crp. 87.

に、「人口」にないないない

пространился въ рукописяхъ и донынѣ имвется во многихъ шведскяхъ библіотекахъ <sup>1</sup>).

Біографъ и опять (все не зам'ячая странности своихъ словъ!) находить, что Котошихинь не выполниль шведской программы. Но въ сущности, при всей обстоятельности своего труда, что важнаго о Россін для шведовъ Котошихинъ сообщилъ въ немъ? Принесло ли его сочинение шведсвимъ государственнымъ людямъ кавую-либо серьезную правтическую пользу, въ этомъ позволительно усомниться", и т. д.

Нѣть основанія сомнѣваться въ отвывахъ объ особенной даровятости русскаго эмнгранта, и если такъ, не было ничего удивительнаго въ томъ, что онъ самъ могъ задумать подобный трудъ. Напротивъ, это имъло бы достаточныя психологическия объясненія. Овъ измѣнилъ государству, а еслибы даже онъ совершенно оторвался отъ всякихъ воспомянаній, которыя могли привязывать его къ родинъ, онъ могъ имъть простое желаніе собрать свои свёдёнія для любознательнаго читателя, вто бы онъ ни былъ – московскій человікъ или человікъ изъ западной Руси. среди которой онъ прожилъ нѣсколько мѣсяцевъ пос.тѣ своего бъгства, или какой бы ни было иностранецъ, которому книга была бы доступна въ переводѣ. Къ этому могло присоединяться и несознаваемое побуждение оправдать свое бъгсию изъ отечества, въ воторомъ онъ испытадъ много несправедливостей и въ порадвахъ вотораго многому не сочувствовалъ. Могло быть н другое несознаваемое побуждение: несмотря на изм'вну, эта родина была все таки ему близка; разсказъ переносилъ его въ эту роднну, и указание недостатвовь московскихъ людей могло быть и желаніемъ, чтобы эти люди не отстали отъ націй болёе просвищенныхъ. Въ своемъ, обывновенно сухомъ, дъловомъ разсказъ Котошихинъ неръдко по старой привычкъ входитъ въ роль московскаго законника; сказавъ, напримъръ, о наказания, постигающемъ побочнаго сыва, если тотъ обманомъ получитъ наслёдство, онъ выражается такъ, что его, "бивъ кнутомъ, сопалють въ ссылку въ Сибирь, для того: не вылыгай и не стався честнымъ человѣкомъ"<sup>2</sup>). Разсвазывая о томъ, что въ случаѣ

<sup>2</sup>) Третье изданіе, стр. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ предисловія къ первому русскому изданію было уже замѣчено по сооб-пенію С. В. Соловьева: "Кромѣ Стокгольмскаго Государственнаго архива экзем-пляры сей рукописи (шведскаго перевода Барягузена) находятся въ библіотекахъ: Скуклостерской Графа Браге, Лёберёдской Графа Декатарди, Стрёской Роламба, Тидёской Барона Ридерстольпе, и проч." Прибавимъ еще, что сочиненіе Котоши-хина было такъ навѣстно въ Швецін, что Николай Бергіусь, авторъ книги: De statu ecclesiae et religionis moscoviticae (Holmiae 1704), упоминалъ Селицкаго (Котоши-хина) въ числѣ писателей о Россін (2-е изд., стр. IV; Маркевичъ, стр. 62).

иска, встца и отвътчика обязывають не выъзжать изъ Москви до ръшенія дъла, онъ говорить: "а будеть съйдеть отвьтчикь, и за отвѣтчика исцовъ искъ и пошлины доправять на порутчекахъ его, хотя бъ истецъ или отвётчивъ правъ былъ, однако; не дождався указу и не бивъ челомъ царю съ Москвы не съвзжай" и т. п.<sup>1</sup>). Въ краткихъ историческихъ извёстіяхъ, помещенныхъ въ началѣ вниги, онъ говорить въ обычномъ тонѣ негодованія о Лжеднынтрія, который есть "воръ и лживый царь", и о другихъ самозванцахъ, такихъ же "ворахъ", которые "пролыгався называлися царевичемъ Димитріемъ; и тавимъ люденъ по замысламъ ихъ и вонецъ ихъ былъ тавовъ же"<sup>2</sup>). Наконецъ весь тонъ его разсказа - серьезный, дбловой, привычный тонъ его прежней службы.

Біографія Котошихина даеть только внёшнюю исторію его службы в послёднихъ привлюченій в не даеть почти ничего, чтобы выяснило его личный характеръ, степень его образованія, складъ понятій. Новъйшій изслёдователь деласть темъ не мене попытву опредёлить черты его личности. Приводимъ нёсколько замвчаній, которыя важутся намъ болёе или менёе верешии.

"Умеръ онъ сравнительно молодымъ, едва ли имбя 40 лётъ. Въ уиственноиъ отношения Котошихинъ былъ человъвъ выдающійся. Баркгузенъ говорить о немъ, что онъ быль ума несравненнаго... Конечно, этотъ умъ и вообще блестящія способности даны были Котошихину отъ природы; но многому научила его и жизнь Уже въ Москве онъ быль не только грамотнымъ и хорошо пишущимъ чиновникомъ, но дъльнымъ, опытнымъ, достаточно ловвямъ для порученія ему немаловажныхъ государственныхъ дёдъ... При этомъ онъ былъ человёвъ обходительный.., какъ это видно изъ его переговоровъ съ пведскими послами, на которыхъ онъ производилъ самое пріятное впечатлёніе. Затёмъ не можемъ не увазать на громадную наблюдательность Котошихина и знаніе имъ жизни: свое огромное и разностороннее сочиненіе о Россін, столь довументальнаго харавтера, написаль онъ далеко отъ родины, почти безъ пособій, по прежнямъ наблюденіямъ и воспоминаніямъ; отсюда видна также и его огронезя память. Далбе, нельзя не указать на его умбніе не потераться въ кучѣ фактовъ, а наоборотъ, ихъ сгруппировать, довольно нскусно обработать матеріаль, находящійся въ его распоряженін; я вижу, впрочемъ, въ этомъ не столько свойство работы самого Котошихина, сколько манеру всей школы московскихъ дёльцовъ,

424

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 134. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 4.

образовавшуюся подъ вліяніемъ служебныхъ, финансовыхъ и даже политическихъ требованій; но во всякомъ случав Котошихинъ былъ однимъ изъ удачнёйшихъ представителей такихъ оффиціальныхъ писателей". Наблюденіе чужевемной жизни "дало ему возможность цёльнёе взглянуть на московскую жизнь, лучше оцёнить ся важнёйшія стороны и не потеряться въ мелочахъ, изображая ее въ своемъ трудъ".

"Котошихинъ былъ вполнъ русскій человъвъ не тольво во время службы въ Москвъ, но и за границей; европензыъ (?) проявился у него впослъдствія и то въ немногихъ, хотя и важныхъ чертахъ; онъ обусловилъ (?) отрицательное отношеніе Котошихина въ его трудъ въ московской жизни, но изъ этого самаго труда видно, а изъ біографіи и того болье, что онъ все же остался русскимъ человъкомъ, даже въ Швеціи, глъ ему, по свидътельству Барбгузена, жизнь особенно нравилась".

"Менве всего удовлетворителенъ нравственный образъ Котошихина; хотя и здёсь ны свлонны ви тёть болёе типическія черты мосвовскаго практика, чёмъ личныя Котошихина". Біографъ приписываеть ему "алчность къ деньгамъ, доходившую до забвенія долга", сварливость, пьянство, какъ общія черты времени, только доведенныя до крайности, - и заключаеть, что это быль въ сущности человёвъ харавтера слабаго, неустановившагося. Но біографъ видить въ его характерѣ и хорошія черты: таково было его поведение съ вн. Долгорувамъ; его поведение послъ убійства "показываеть не закоренвлаго преступника, а человіка правдиваго, сознательно готоваго заплатить жизнью за совершенное преступление". Наконецъ, "правдивостью дышеть и его повъствование о России; относится онъ въ ней отрицательно, охотно отивчаеть недостатви ся государственнаго и общественнаго строя; но двлаеть это спокойно, безъ озлобленія, просто, какъ человекъ уже знающій лучшее, в невогда не спусвается до влеветы; Котошнхвиъ легво можетъ ошнбиться, но не солгать".

Главный интересь сосредоточивается, однако, на самомъ сочиненіи, которое осталось результатомъ этой странной и печальной біографія. Оно требовало разбора, вакъ важный историческій источникъ, дающій иногда единственныя указанія о нѣкоторыхъ фактахъ русской жизни XVII вѣка, — и г. Маркевичъ предпринялъ изслѣдованіе труда Котошихина съ цѣлью опредѣлить стецень достовѣрности его показаній. Хотя уже болѣе полвѣка историки пользуются трудомъ Котошихина, значеніе его оставалось неяснымъ: вслѣдствіе его біографія, къ нему относились даже съ извѣстнымъ пренебреженіемъ. Новѣйшій вритикъ справедливо поставилъ различіе между біографіей писателя и его произведеніемъ, которое должно быть оцёняемо по его собственному содержанію. Общій выводъ изслёдователя благопріятный. Княга Котошихина — систематическій трудъ, исполненный весьма обстоятельно; онъ свидётельствуеть о точномъ знаніи русской жизня, которое обнаруживается тёмъ болёе замёчательно, что при составленіи книги писатель былъ совершенно лишенъ всявихъ пособій и ограниченъ былъ только матеріаломъ своей памяти. Котошихинъ ссылается только на двё книги — на "вренику" шведскаго историва Петрея и на Уложеніе; но эти указанія служать только для того, чтобы читатель исвалъ тамъ дальнёйшихъ подробностей, а собственное изложеніе Котошихина отъ пихъ не зависить. Упоминанія о "кронивахъ" опять не были какія-нибудь опредёленныя цитаты, а только ссылки на то, что въ прежнсе время случалось читать.

Сличая извёстія Котопихина съ повазаніями другихъ источниковъ, критикъ пересматриваетъ его ссылки на Уложение, его разсказь о народномъ бунть по поводу медныхъ денегъ, его повазанія о мёстничествё, о производствё въ чины, связапномъ съ мъстничествомъ, о чинь и чести московскихъ пословъ, посланниковъ и гонцовъ, отправляемыхъ въ иностранныя государства,--и провърка Котошихина по Уложенію, по дёламъ о мёстичеству, по дворцовымъ разрядамъ, убуждаетъ въ самостоятельности и добровачественности его повазаний о русскомъ управления половины XVII вѣва. Разнообразіе его свѣдѣній указывается самою сложностію плана сочиненія. Понятно, что особенно бливко были знакомы Котошихину тё дёла, которыя имёли отношеніе къ прежнему мёсту его службы, посольскому привазу, но, какъ опытный двлецъ, онъ могъ знать и разныя другія двла, царскія и натріаршія грамоты, приговоры боярской думы и т. п., в критикъ замѣчаетъ, что его память все это сохранила прекрасно; по крайней мірь приводимыя имъ выдержки изъ актовъ сходны съ вынь опубликованными; поэтому всв подобныя показания Котошихина могутъ считаться васлуживающими довърія.

Свое сочиненіе Котошихинъ расположилъ по обдуманному плану. А именно, первую главу онъ посвятилъ, какъ подобало, царской семьѣ; вторую главу—служилому сословію; три глави (3—5) посвящены дипломатическимъ дѣламъ: дипломатическимъ актамъ, посольствамъ изъ Москвы въ иностранныя государства, посольствамъ иностранныхъ госуд рствъ въ Москву; три глави (6—8) отведены управленію: дворцовому центральному и областному; три главы (9—11) отведены сословіямъ, кромѣ служилаго:

#### вотощихинъ.

военному, торговому и врестьянскому; дв!надцатая глава говорить о торговлё, и тринадцатая о частномъ бытё московскихъ людей. Критикъ находить, что планъ не вполнв выдерживается въ подробностяхъ. Наприміръ, его свёдёнія не всегда занесены на то мъсто, гдъ имъ слъдовало быть: Котошихниъ въ свое время забываль сказать о чемъ-нибудь интересномъ, а потомъ припомнилъ, или извёстное явленіе было ему болёе знакомо въ связи съ другимъ, въ которому овъ его и прибавилъ; иногда онъ сливаеть въ одно м'есто известія, которыя лучше было бы разделить; иногда онъ долженъ былъ повторяться и обывновенно замвияеть повторение ссылвами: "ври ниже", или "ври глава таван-то, статья такая-то", и т. д. Но прежде всего подобные недос атви объясняются тъвъ, что внига Котошихина является передъ нами въ незаконченномъ видѣ: изъ приписокъ и ссылокъ видно, что это-черновая, которая такъ и осталась неисправленной окончательно.

Критическое излишество обнаруживается и тамъ, гдъ г. Маркевичь разбираеть Котошихина, какъ "историка", -- которымъ тотъ я не могъ быть. Котошнхинъ пачьнаетъ книгу извъстіями объ Иванѣ Грозномъ, котораго называеть Гордымъ, и кромѣ того дълаетъ иногда историческія зам'ятки, но во всякомъ случаь не въ нихъ заключается цённость сочиненія; никакихъ письменныхъ пособій у Котошихина не было, справиться было негдъ,--и трит не менее вритикъ считаетъ возможнымъ ставить спеціальный вопрось о яначепіи Котошихина "какъ историка" и решаетъ, что историкъ онъ – плохой, и доказываетъ свой отзывъ увазаніемъ различныхъ "вздорныхъ" извёстій и "домысловъ" Котошихина. Проще было бы вспомвить отсутствие у Котошихена всякихъ справочныхъ свёдёній, а затёмъ предположить. что въ накоторыхъ случаяхъ Котошихинъ, сообщая невърныя извъстія, только повторялъ вакое либо ходячее мпѣпіе. Напримъръ, критикъ изобличаетъ "вздорность" показанія Котошихина, будто бы матрополить Алексей быль въ плёну въ Крымской ордё и съ техъ поръ завещалъ московскимъ государямъ не ходить войною на Крымъ и поддерживать миръ дарами, --- но митрополнть въ плёну не былъ, а былъ въ Золотой орде и пользовался тамъ уваженіемъ, я заклятій не клалъ, но "по возвращенія изъ орды митрополить Алевсъй настоятельно свловялъ нашихъ вназей въ миролюбивымъ отношеніямъ въ могущественнымъ еще въ то время ханамъ". Очевидно, извъстіе Котошихина не было совершенно "вздорно"; ошибка была въ подробностяхъ, и самъ критикъ думаетъ, что она могла происходить

"наъ кавого-либо аповрифическаго житія митрополита Алексвя, основаннаго на предания о его инролюбивыхъ огношенияхъ въ татарамъ и имъвшаго именно цълью объяснить причены нашихъ неудачъ въ борьбѣ съ врымцами". Скорѣе всего здѣсь именно повторялось предание о политическихъ отношенияхъ съ татарами: Золотой орды давно не было, но Крымъ былъ еще опаснымъ врагомъ, и на него перенесено было преданіе о митр. Алевсев. Далбе, Котошихинъ делалъ ошибву, когда связывалъ возникновеніе московскаго царскаго титула съ покореніемъ разныхъ царствъ во времена Грознаго, - но опять самъ вретниъ говорить, что "мнёніе о зависимости царскаго титула въ Москве оть поворенія различныхъ царствъ вообще существовало въ Московскомъ государствв"<sup>1</sup>),---и т. п.

Общій выводъ вритика таковъ: "Историвъ онъ-плохой, отечественную исторію зналь слабо и не по сочиненіямъ въ родъ лётописей, а болёе по толкамъ и разсказамъ, въ которымъ, какъ чуткій человёкъ, охотно прислушивался; поэтому онъ можеть разсказать явный вздоръ, но можетъ сообщить и правлу, если она дошла до него путемъ пересказа. Если же Котошихинъ говорить о событіяхъ, воторыя онъ могъ помнить, или о которыхъ могъ лично слышать отъ ихъ современнивовъ, тогда върить ему можно, и показанія его имбють цвну" 2). Очевидно само собою, что Котошихинъ, во второй половинъ XVII въка, на чужбинѣ, лишенный всявихъ матеріаловъ, ограничиваясь одною памятью, не могъ быть историкомъ митрополита Алексия, Ивана Грознаго и пр. (да и новейтему изследователю странно донскиваться у него этой "исторія") до того времени, котораго онъ самъ былъ современникомъ и очевиддемъ. Поэтому его повазанія о старыхъ временахъ можно разсматравать лишь вавъ случайный литературный фавть ходячаго преданія.

Княга Котошихина произвела при своемъ появлении большое впечатлёніе не только потому, что представила новый и болатый ясточникъ историческихъ свёдёній, но и потому, что своимъ вритическимъ отношениемъ въ старому московскому быту давала орягинальный матеріаль для объясненія давно возникшаго вопроса о древней и новой Россіи. Значеніе вниги въ первоиъ отношения было оценено уже въ предислови перваго издания, гдъ Береднивовъ писаль: "Можно свазать утвердительно, что

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Crp. 90—93. <sup>2</sup>) Crp. 102—108.

вром'в иностранныхъ свазаний о России, по большей части наполненныхъ ошибками, или недоразумёніями, въ нашей литературѣ, до XVII вѣка преимущественно состоявшей изъ духовныхъ твореній, лётописей и грамоть, не было сочиненія, которое въ тавой степени соединяло бы въ себъ достоинство истины съ живостію повѣствованія". Но съ другой стороны, уже здѣсь обнаруживается то враждебное отношение въ Котошихину, которое внушено было недовёріемъ въ личности и распространено на книгу: Берелниковъ говорилъ уже, что Котошихинъ, "заразившись чужеземными предразсудвами, началь обнаруживать нерасположение въ своимъ соотечественникамъ, замѣтное и въ его сочинения"; что онъ "несправедливо отзывается о нравственности руссвихъ", причемъ "явно увловается озлобленіемъ противъ своего отечества, и повторяеть непріязненные тояви о Россіи вностранныхъ писателей". Это отношение въ самой внигѣ сохраниясь надолго. Сочинение Котошихина уже вскор'ь пріобрёло публицистическое значение въ спорв между западниками и славянофилами, когла ричь касалась древней России. "Первые, --говорить г. Маркевичъ, -- подобно Бълинскому, брали у Котошихина матеріалъ для очерненія древней Руси, а бъгство автора за границу объясняли невозможностью для него, какъ для болбе развятого человёва, дышать въ тогдашней московской атмосферь; славянофилы же, сознавая, что рисуемыя Котопихинымъ картивы служать далево не въ пользу проводимаго ими тогда идеализированія московской Руси, отказывались въ общемъ ему вѣрить (хотя иногда и пользовались отдёльными его показаніями) и парализовали данныя Котошихина недовёріемъ въ его личности, которая потому такъ позорно и закончила свою двятельность, что отличалась стремленіемъ въ западничеству. Конечно. такому врагу родины и вёрить нельза"... и т. д. "Подобные споры о значения показаний Котопихина бывали и позже (и до нынфшияго времени) и прошли совершенно безплодно для науви ": они могли быть решены только вритическимъ изслёдованісмъ HAMATHERS.

Эти споры не были, однако, такъ безплодны. Во-первыхъ, странно говорить, что сочинениемъ Котошихина приверженцы реформы Петра пользовались для "очернения" древней Руси; для нихъ, какъ и для ихъ противниковъ, славянофиловъ, вопросъ шелъ не о томъ, чтобы ребячески очернять или приврашивать древнюю Русь, а о томъ, чтобы опредълить въ ней тъ стихии національной жизни, которыя могли быть основаниемъ для дальнъйшаго историческаго развития или служили ему помъхой. Во-

просъ былъ немаловажный, и наша исторіографія до сихъ поръ его еще не порвшила. Во-вторыхъ, успехъ былъ уже въ томъ, ято сь изучениемъ Котошихина, хотя бы и отрывочнымъ; историческій горизонть расширался; то новое, что доставляль Котошихинъ, вошло въ исторический матеріалъ, его показанія не однажды были провёрены другими источниками, а древняя русская жизнь выяснялась все опредблениве.

Въ одёнкъ Котошяхина, какъ писателя, разноръчіе не кончилось в до сихъ поръ, такъ какъ наши историки донынъ дълятся на два лагеря въ вопрось о вультурныхъ особенностяхъ древней русской жизни. Бередниковъ прямо приписываеть ему озлобленіе противъ своего отечества"; и этимъ должно было подрываться довъріе къ соообщеніямъ Котошахина, носившамъ вритическій харавтеръ. Погодинъ, воюя противъ западниковъ, причислилъ въ нимъ и Котошихина, и въ забавномъ раздражени осудиль ихъ всёхъ извёстнымъ въ свое время восвлицаниемъ: , избави насъ Вогъ отъ Котошихинскаго прогресса", какъ будто западнический прогрессъ долженъ сопровождаться измѣной, перемѣной вѣры и казнью за смертоубійство. Другой историкъ находиль, что "привлеченный новымь для него зрёлищемь западной цивилизаціи. Котошихинъ, какъ большинство русскихъ европейцевь (!) даже позднъйшато времени, вдался въ отрицательное направленіе", и что въ замѣткахъ его о правахъ московсянхъ людей "нельза не видёть значительной односторонности: онъ беретъ только смѣшныя и грязныя стороны" 1).

Новвишій біографъ окончательно опредбляеть взгляды Котошихина какъ "европеизмъ" (!) и полагаетъ, что именно овъ "обусловиль отридательное отношение Котошихина въ его трудь къ московской жизни" (не объяснивши однако, вакъ именно и какой "европензмъ" это "обусловилъ"); но въ то же самое время утверждаетъ, что Котошихинъ "все же остался русскимъ человъкомъ, даже въ Швеціи, гдъ ему жизнь особенно правилась", и что особенно по нёкоторымъ своимъ взглядамъ это былъ "вполнѣ московскій служилый человѣкъ XVII вѣка". Біографъ оставиль неразъясненнымъ противоръчіе; важется, не видълъ его.

Должно прежде всего (вакъ это и началъ-было г. Маркевичъ) раздёлить личную біографію писателя и его сочиненіе. Въ личной жизни писатель быль несчастный человёкь, въ исторія вогораго можно отнестись "безъ гнъва и злобы", какъ къ дълу давно менувшихъ дней 2); но остается внига съ фавтическимъ содер-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Б.-Рюминъ, Р. исторія, т. І. стр. 55. <sup>2</sup>) Маркевичъ, стр. 56.

жаніемъ, которую мы и должны судить по этому содержанію. Представных себя, что сочинение Котопихина дошло до насъ безъ имени автора и безъ его біографіи. Историкъ, встръчая въ внигѣ извѣстное вритическое отношеніе къ московской жизни XVII выка, не имъль бы возможности удобно свалить это вритичесвое отношение на "европензыъ", на озлобление бъглеца противъ своего отечества и т. д.; онъ долженъ былъ бы безъ предвзятой мысли опредёлять, насколько вёрны или невёрны показанія писатела. Историвъ пришелъ бы въ вавлючению, что этотъ писатель имълъ нъвоторое понятіе о западно европейскихъ обычаяхъ, и предположиль бы, что это быль служилый человёкь, привосвовенный къ посольскимъ дёламъ и, можетъ быть, побывавшій гдёнибудь въ посольствахъ за границей; историвъ предположилъ бы, что знакомство съ европейскими нравами могло побудить смотрёть на европейскіе обычан безъ той фанатической нетерпимостя, вакая отличала массу московскихъ людей, но и съ признаниемъ, что въ немхъ случаяхъ эти обычан были лучше русскихъ, ---и, наконецъ, предположилъ бы безъ особаго трудя. что такая внига могла быть написана въ самой Мосевв, такъ вавъ авторъ былъ "вполнѣ мосвовскій служилый человѣкъ XVII въка". Историкъ нашелъ бы къ этому не мало параллелей среди руссвыхъ людей второй половины XVII въка: среди высшаго боярства и въ посольскомъ приказъ (спеціально имъвшемъ дъла съ иноземдами) было тогда не мало людей, признававшихъ пользу европейской образованности (таковъ былъ бояринъ Матввевъ, извёстный дипломать Ординъ-Нащовинъ, нёсволько позднёе вн. В. В. Голицынъ и пр.). Имя писателя, обстоятельства составленія его труда остались бы загадвой, но почти выиграла бы сущность дёла: историкъ обязанъ былъ бы изслёдовать фавты, объяснить вагляды, т.-е. опредёлять самое содержание вниги. Теперь случилось яначе: на лицо-біографія; писатель -бѣглецъ и изминникъ, и даже серьезные историки считали возможнымъ думать, что вопросъ этямъ ришенъ, хотя въ то же время должны были признавать, что въ нашей старой литературѣ "не было сочиненія, которое въ такой степени соединяло бы въ себ'я достоннство истипы съ живостію повъствованія". Самое признаніе этого значенія книги обязывадо бы къ болёе внимател ному изслёдованію именно тёхъ сторонъ сочиненія, въ которыхъ высказывалось вритическое отношение писателя въ московской жизни и воторыя навлевли на Котошихина столько осуждений со стороны консервативных в всториковъ. Но большинство ихъ, и г. Марвевнять въ томъ числё, довольствовались ссылкой на біографію.

Чтобы рёшить, наконець, этоть вопрось, нужно было би просто пересмотрёть всё тё мёста въ сочиненіи, которыя заключають не только факты, а также отражають взглядь писателя.

Разсматривая эти мёста книги, легко видёть, что въ замёчаніяхъ Котошихина свазывается такое же давнее, привычное наблюдение, изъ какихъ состоитъ все сочинение; онъ идутъ въ томъ же ровномъ изложении, вовсе не имъя вида кавого нибудь вновь явившагося впечатлёнія, --- и эта ровность и простота разсваза сами по себѣ указывають, что это были давнія привычныя мысли писавшаго. Выло бы странно предположить, что эти мысли могли зародиться у него лишь въ послёдніе три четыре года жизни, съ его бъгства; напротивъ, представляется совершенно естественнымъ, что онъ возънмвлъ эте мысле уже издавна въ своемъ житейскомъ и служебномъ опыть, при большой наблюдательности, какая видна изъ самой книги, при умъ, которому иноземцы не находили достаточныхъ похвалъ. Правда, что, живя въ Москић и пребывая на своей службв, онъ, быть можеть, побоялся бы написать невоторыя (немногія) подробности своего разсказа, --- это было бы не безопасно; но, пересматривая эти эпизоды, нельзя не видеть, что лишь въ реднихъ случаяхъ сравнение съ иноземными порядвами могло навести его на кратическую мысль, а въ большинстве эта мысль была даввимъ наблюденіемъ, сдёланнымъ дома въ Москвё, а жизнь за границей только доставила ему возможность высказать свои мысли безъ опасеній. Беремъ въсколько примёровъ по порядку вниги.

Въ первой главѣ, разсказывая о дарскомъ бытѣ, Котошихинъ ведеть рёчь, вавъ всегда, въ спокойномъ дёловомъ тонё, самъ видимо сочувствуя чинной обрядности московскаго обычая. Таково, напр., описание свадебнаго парскаго обряда; между прочимъ, во время венчанія:.. "и потомъ протопопъ поучасть ихъ, вакъ имъ жити: жене у мужа быти въ послушестве и другъ на друга не гивватися, развъ нъвія ради вины мужу поучити ся слегка жезломъ, занеже мужъ женъ яко глава на церквъ, и жили бы въ чистоть и богобоязни, недблю и среду и пятокъ все посты постяля, и Господьскія праздники и въ которые дни прилучится праздновате Апостоломъ в Еуангелистомъ в инымъ нарочитымъ святымъ гръха не сотворили, и въ церквъ бъ Божін приходили и подаяние давали, и со отцемъ духовнымъ спрашивались почасту, той бо на вся блага научить". Далбе, по порядку Котошихних разсвазываеть о затворничествъ дарскихъ сестеръ и дочерей. "Сестры жъ царскіе, или и тщери, царевны, ниви свои особые жъ покои разные, и живуще яко пустынницы, мало зряху людей в

нхъ люди; но всегда въ молитвъ и въ поста пребываху и лица свои слезами онываху, понеже удовольство имбя царственное, не нивя бо себв удовольства такова, какъ отъ всемогущаго Бога вдано человъвомъ... А государства своего за внязей и за бояръ замужъ выдавати ихъ не повелось, потому что князи и бояре ихъ есть холопи и въ челобить своемъ пишутца холопами, и то поставлено въ въчной позоръ, ежели за раба выдать госпожа; а иныхъ государствъ за королевичей и князей давати не повелось, для того что не одной вёры и вёры своей отмёнити не учинать, ставять своей върв въ поругание, да и для того, что иныхъ государствъ языка и политики не знаютъ, и отъ того бъ ниъ было въ стыдъ". Это затворничество и отсутствіе ученія, незнаніе языка и политики составляють столь общензвёстный факть, что Котошихина невозможно упревнуть здёсь въ вакомънибудь очернении московскаго быта, - точно такъ же какъ и тамъ, гдѣ онъ говорить объ обучении царевичей: "А какъ приспѣетъ время учити того царевича грамоть, и въ учители выбирають учительныхъ людей, тихихъ и не бражниковъ; а писать учить выбирають изъ посольскихъ подъячихъ; а инымъ языкомъ, латинскому, греческого, нёмецкого, и ни которыхъ, кромё руского, наученія въ Россійскомъ государствё не бываеть". Опять нельзя не замётить, что Котошихинъ съ полной непосредственностью, безъ всявой задней мысли говорить о томъ, что даревичу выбирають учителей-, не бражниковъ", т.-е. не пьяницъ.

Когда совершается царское иогребеніе, Котошихинъ, изложивъ весь церемоніалъ, зам'вчаетъ: "н сотворя погребеніе, пойдутъ важдый во свояси; а предики не бываеть". Это упоминание объ отсутствін преднян указываля какъ явный признакъ иноземнаго вліянія на мысли Котопихина; но это опять простое указаніе фавта; а съ другой стороны, паденіе церковной пропов'єди въ то время замъчали и другіе люди, и нъсколько позднъе мы читаемъ тавія суровыя слова объ отсутствін проповёди: "Оле окаянному времени нашему, -говориль Димитрій Ростовскій, яко отнюдь не брежено свяніе слова Божія, вельми оставися слово Божіе; съятели не съють, а земля не пріемлеть, іерен небрегуть, а людіе заблуждаются, іерен не учать, а людіе невѣжествують, јерен слова божія не проповѣлують, а людіе не слушають, ни слушати хогять". Около того же времени Посошвовъ, между прочных, такъ объяснялъ, почему православные совращаются въ расколъ; "вся сія гибель чинится отъ пресвитеровъ: ибо не только отъ лютеранской, или римской ереси, но и отъ самаго дупацкаго раскола не знають оправитя себя... Видель я въ Москве

ВСТ. Р. JET. Т. II.

пресвитера изъ знатнаго дома боярана Льва Кирилловича Нарышкина, что и татаркъ противъ ся заданья отвъту здраваго дать не умълъ: что же можетъ рещи сельскій попъ, иже и въры христіанскія, на чемъ основана, не знаетъ". Этп обличенія недостатка проповъди несравненно сильнъе простого замѣчанія Котошихина. Самое возстановленіе проповъди въ Москвъ во второй половинъ XVII въка принадлежитъ людямъ не московской, а кіевской школы, — гдъ бывала "предика": Елифанію Славннецкому, Симеону Полоцкому, Димитрію Ростовскому.

Въ томъ же описания дарсваго погребения, Котошихинъ подробно, съ привазной документальностью, перечисляеть выдачи изъ казны церковнымъ властямъ и духовенству, "смотря по человѣку"; говоритъ объ обильной раздачѣ милостыни и наконецъ замёчаеть: "Горе тогда людемъ, будучимъ при томъ погребения, потому, что погребение бываеть въ ночи, а народу бываеть многое множество, московскихъ и прівзжихъ изъ городовъ и изъ убядовъ; а московскихъ людей натура не богоболзливая, съ мужеска полу и женска по улидамъ грабять платье и убивають до смерти; и сыщетца того дни, какъ бываетъ царю погребение, мертвыхъ людей убитыхъ и зарёзанныхъ болши ста человёвъ". Полагали. что и это напасано Котошихинымъ для очертанія московскихъ обычаевъ; осторожные историки хотвли по врайней мврв уменьшить цифру убитыхъ и зарізанныхъ. Но это извістіе опять сообщается имъ съ бытовыми подробностями безъ малъйшей тенденція, и извъстіе не представить ничего невъроятнаго, если принять въ соображение, что какъ разъ передъ этимъ онъ сообщаеть, что "на Москвъ и въ городъхъ всякихъ воровъ, для царскаго преставления, изъ тюремъ свобождаютъ всёхъ безъ наказанія"; если припомнить разсказы иностранцевь о грубости мосвовскихъ нравовъ и недостатвъ въ Москвъ городового благоустройства и самой безопасности.

Во второй главѣ, опять казался очерненіемъ московскихъ обычаевъ разсказъ о царской думѣ. Когда царю случится сндѣть съ боярами и думными людьми въ думѣ объ иноземскихъ и своихъ государственныхъ дѣлахъ, — разсказываетъ Котошехинъ, — то бояре, окольничіе и думные дворяне садятся по чинамъ, а думные дьяки стоятъ, "и о чемъ лучитца мыслити, мыслятъ съ царемъ, яко обычай и индѣ въ государствахъ. А лучитца царю мысы свою о чемъ объявити, и онъ имъ объявя приказываетъ, чтобъ они бояре и думные люди помысля къ тому дѣлу дали способа: и вто изъ тѣхъ бояръ поболши и разумнѣе, или вто и изъ меншихъ, и они мысль свою въ способу объявливаютъ; а вные

бояре, брады свои уставя, ничего пе отвёщають, потому что царь жалуеть многихъ въ бояре не по разуму ихъ, но по велнкой породѣ, и многіе изъ нихъ грамотѣ не ученые и не студерованные, однаво сыщется и окромѣ ихъ кому быти на отвѣты разумному изъ болшихъ и изъ меншихъ статей бояръ". Опять простой разсказъ безъ задней мысли: упоминаніе о боярахъ, поставленныхъ не по разуму, а по великой породѣ, составляеть историческій фактъ и вовсе не служитъ къ очерненію думы; Котошихинъ говоритъ лишь о пѣкоторыхъ боярахъ, которые, уставя брады, не умѣютъ отвѣтить на поставленный вопросъ; но кромѣ ихъ находятся другіе "разумные на отвѣты", и изъ большихъ и изъ меньшихъ статей бояръ, и затѣмъ опять продолжается дѣловой разсказъ о порядкѣ боярсвихъ приговоровъ и рѣшеній. Сказанное о недостаткѣ образованія опять не подлежитъ сомнѣнію.

Могло казаться осмѣяніемъ московскихъ обычаевъ то, что разсказываетъ Котошихинъ о мѣстническихъ спорахъ, о "выдачѣ головою", о мѣстническихъ препирательствахъ даже за царскимъ столомъ; но историки мѣстничества находятъ у Котошихина только вѣрное описаніе фактически существовавшаго обычая.

Далбе, однимъ изъ главныхъ пунктовъ обвинений противъ Котопихина служило его изображение людей российского государства (въ главѣ четвертой) по поводу того, что статейные списки (протоколы) посольскихъ переговоровъ составлялись невърно. "И вто что въ посольствъ своемъ говорилъ какіе ръчи, -- разсказываеть Котошихинъ, -- сверхъ наказу, или воторые ръчи не исполнятъ противъ наказу: и тв всв речи, которые говорены и которые не говорены, пишуть они въ статейныхъ своихъ спискахъ не противъ того, какъ говорено, прекрасно и разумно, выставляючи свой разумъ на обманство, чрезъ что бъ достать у паря себъ честь и жалованье большое; и не срамляются того творити, понеже царю о томъ вто на нихъ можетъ о такомъ дълв объявить?" Предполагаемый собесёдникъ спрашиваетъ: "для чего такъ творять?"-и авторъ даетъ свое объясноніе: "Для того: Россійскаго государства люди породою своею спесивы и необычайные во всякому делу, понеже въ государстве своемъ научения никакого доброго не имѣютъ и не пріемлютъ, кромѣ спесивства и безстыдства и ненависти и неправды; и ненаучениемъ своимъ говорятъ многие рвчи въ противности, или своростію своею въ подвижности, а потомъ въ тъхъ своихъ словахъ времянемъ запрутся и превращають на иные мысли; а что они какихъ словъ говоря запираются, и тое вниу возлагають на переводчиковъ, будто измёною толмачать. Благоразумный читателю! чтучи сего писанія, не уди-

435

вляйся. Правда есть тому всему; понеже для науки и общчая в-ыные государства дётей своихъ не посылають, страшась того: узнавъ тамошнихъ государствъ вфры и обычан, и волность благую, начали бъ свою вёру отмёнить и приставать къ инымъ, и о возвращения въ домомъ своимъ и въ сродичамъ нивавого бы поцеченія не имбли и не мыслили. И о побздвё мосвовскихъ людев, кромѣ тѣхъ, которые посылаются по указу царскому и для торговли съ проёзжими (т.-е. грамотами), ни для вакихъ дёлъ ёхати никому не позволено. А хотя торговые люди Вздять для тор-ГОВЛИ В-ЫНЫЕ ГОСУДАНСТВА, И ПО НИХЪ ПО ВНАТНЫХЪ НАДОЧНТЫХЪ людехъ собираютъ поручные записи, за врёпвими поруками, что ниъ съ товарами своими и зъ животами в-ыныхъ государствахъ не остатися, а возвратитися назадъ совсёмъ. А воторой бы человъкъ, внязь или бояринъ, или вто нибудь, самъ, или сына, или брата своего, послалъ для вакого-нибудь дёла в-ыное государство безъ вёдомости, не бивъ челомъ государю, и такому бъ человъку за такое дъло поставлено было в-ызмъну, и вотчины и помъстья и животы взяты бъ были на царя; и ежели бъ вто самъ повхалъ, а послѣ его осталися сродственники, и ихъ бы пытали, не въдали ль они мысли сродственника своего; или бъ вто послалъ сына, или брата, или племянника, и его потому жъ пытали бъ, для чего онъ послалъ в-ыное государство, не напроваживаючи ль вакихъ воинскихъ людей на Московское государство, хогя государствомъ завлядъти, или для вакого иного воровсвого умышленія по чьему наученію, и пытавъ того такимъ же обычаемъ, какъ написано объ указъ выше сего, вто пойдеть черезъ царскій дворъ съ ружьемъ".

Не легко понять, какимъ образомъ эти слова, заключающія несомнённый фактъ старой русской жизни, могли возбуждать негодованіе въ нёкоторыхъ историкахт. Довольно извёстно, ито какой-либо правильной школы въ Москвё не было, что для науки и "обычая" въ другія государства (гдё были дазнія и знаменитыя школы) не посылали; причина, которой Котопихинъ это принисываетъ, была дёйствительно та самая—фанатическая вражда и боязнь въ латинской и люторской ереси, а также опасеніе "воровского умышленія" противъ государства. Что касается "спесивства" московскыхъ людей, это опать черта, вёрно подмѣченная Котошихинымъ: онъ разумѣлъ, вѣроатно, съ одной стороны, привычки боярской спеси, которая отражалась и на дѣлахъ, а съ другой, то упрямство и самонадѣянность, какія свойственны людямъ мало образованнымъ. Въ отношеніяхъ къ вновемцамъ и всему иноземному былъ еще особый родъ спеси—то

національное самомнѣніе, которое развивалось въ московскихъ людяхъ съ самаго основанія московскаго царства: господствовало убъжденіе, что русское царство было единственное на землѣ истинно-христіанское царство (латину и люторовъ не считали даже за христіанъ), что поэтому русскіе выше всѣхъ западныхъ еретяковъ и могутъ смотрѣть на нихъ съ пренебреженіемъ... Старая русская литература не имѣла нравобписательныхъ сочнненій; но для провѣрки Котошихина можетъ найтись не мало матеріала въ произведеніяхъ XVI и XVII вѣка, которыя касались общественныхъ нравовъ, и еще болѣе въ разсказахъ иностранныхъ путешественниковъ, наконецъ, въ историческихъ фактахъ, которые только подтверждаютъ эти отзывы.

Въ той же глав' разсвазывается о томъ, какъ послы польскаго вороля Яна-Казимира, отправленные въ Москву съ дарами царю и царицъ, будучи у царя, посольство свое правили и дары подносили, "а къ царицъ посольства править и ев видъть не допустили, а отговорилися тёмъ, назвали царицу болною, а она въ то время была гдорова; и слушалъ у пословъ посолства, и дары за царицу принималъ царь самъ". И опять на вопросъ: "для чего такъ творать?" Котошихинъ объясняетъ подробиве: "Для того: Московского государства женской полъ граноть неученые, и не обычай тому есть, а породнымъ разумомъ простоваты, и на отговоры несмышлены и стыдливы: понеже отъ младенческихъ лёгь до замужества своего у отцовъ своихъ живутъ въ тайныхъ повояхъ, и опричь самыхъ ближнихъ родственныхъ, чужіе люди никто ихъ, и они людей видбти не могутъ-и потому мочно дознатца, отъ чего бъ ниъ быти гораздо разумнымъ и смелымъ; такъ же какъ и замужъ выдутъ, и ихъ потому жъ люди видають нало. И толво бъ царь въ 10 время учинилъ такъ, что полскимъ посломъ велълъ бы быть у царицы своей на посолствъ, а она бъ, выслушавъ посолства, собою отвъта не учинила бъ никавого, и отъ того пришло бъ самому царю въ стыдъ". Этоть разсказь представляеть параллель въ тому, что говорилось раньше о затворничествъ жевщинъ и особливо при царскомъ дворѣ. Бередниковъ (въ предисловін въ первому изданію) опровергаль этоть разсказь Котошихина слёдующимь образомь: "Не недостатовъ образованія, а освященный древностію обычай былъ причнною, что царственныя лица женскаго пола уклонялись отъ придворныхъ и другихъ публичныхъ обрядовъ, до временъ Петра Великаго. Доказательствомъ служитъ Царевна Софія Алексіевна, объ умѣ которой не только руссвіе, по и иностранцы отзывались съ особенною похвалою". Но первое вовсе не опровергаетъ

Котошихина: "обычай" существоваль потому, что жизнь терена отъучала отъ общества и естественно создавала эту неловкость и трудность являться въ церемоніи и говорить съ чужнин людьин, особливо иностранцами. Достаточно вспомнить разсвазъ Котошихина, чисто фактический, о томъ, какъ дарида, даревичи и даревны приходили въ церковь, выбажали на богомолье, какъ при этомъ скрывали ихъ даже отъ взгляда подданныхъ; достаточно припомнить другой разсказъ, какъ царь Алексей Михайловичь, увлевшись театромъ, хотблъ повазать его своей супругв и вавія предосторожности были приняты для того, чтобъ при этомъ невто не увидалъ царицы; достаточно припомнить, что эта цёль вообще и на самомъ двав достигалась, - чтобы понять совершенную отчужденность царицы отъ общества и признать полную правдивость разсказа Котопихина. Второе, ссылка на царевву Софью, опровергаетъ его еще меньше. Время даревны Софья было именно началомъ той вругой ломви стараго бытового порядка, которая завершилась во времена Петра: царевна Софья была исключеніемъ, отрицаніемъ стараго обычая; она училась у человѣка не-московскихъ понятій, какъ Симеонъ Полоцкій; она не хотвла довольствоваться жизнью терема и нарушила въ этомъ отношенін стариву еще раньше Петра Великаго.

Наконець, однимъ изъ главныхъ укоровъ противъ Котошихина считался его разсказъ, въ главъ тринадцатой, о домашнемъ бытё московскихъ людей, объ отсутствін благоустройства и особливо о брачныхъ обычаяхъ, когда женихъ до завершенія свадьбы могъ даже совсёмъ не видёть своей невёсты и когда при этомъ совершались всякіе обманы. "Московскаго государства люди, -- говорить Котошихинъ, --- домами своими живутъ не гораздо устроеными, и городы и слободы безъ устроения жъ", и передъ твиъ онъ объясняетъ, почему, между прочимъ, это бываеть. Затемъ, разсказавъ подробно о брачныхъ обычаяхъ и обманахъ, кавіе при этомъ дёлаются, Котошихинъ останавливается: "Благоразумный читателю! не удивляйся сему: истинная есть тому правда, что во всемъ свёть нигдъ такова на дъвки обманства ивть, яко въ Московскомъ государствь: а такого у нихъ обычая не повелось, какъ в-ыныхъ государствахъ, смотрити в уговариватися времянемъ съ невъстою самому". По словамъ новъйшаго біографа этотъ разсказъ "есть въ сущности обванительный авть протневь московской жизня". Не разсказъ Котошихана опять дветь только факты и оставляеть впечатлёніе обстоятельнаго делового отчета, свободнаго отъ кажой-лебо тенденци. Котошихинъ всегда серьезенъ; у него нътъ мысли о сатири-

чесвоиъ преувеличения (старая наша письменность еще не имѣла представленія о сатирь), и если въ самой живни онъ встръчалъ явленія, которыя заслуживали осужденія, онъ разсвазываль о нихъ съ темъ же холоднымъ сповойствіемъ, съ какимъ писалъ ибкогда въ своемъ приказъ дёловын бумаги, в есля двлаетъ выводъ, этотъ выводъ всегда какъ бы вынужденъ цёлымъ рядомъ фактическихъ примёровъ. Обвниять его въ желанія изображать однѣ грявныя и смѣшныя стороны можно было бы, опровергнувъ его фактическия показания, - но этого не было, и не могло быть сдёлано. Напротивъ, въ подтвержденіе его разовазовъ можетъ найтись пълая масса данныхъ и изъ самой старой письменности, и изъ народной поэзіи, разсказывающей о несчастныхъ насильственныхъ бракахъ, и изъ показаній иностранцевъ о московской жизни XVI — XVII вѣка. Представлять московскую жизнь техъ вековъ патріархальною идилліей было бы слишкомъ большимъ нарушеніемъ историчесвой правды. Если представить себ'ь т' факты московской жизни, воторые вызывали пёкогда обличенія митр. Данінла и Максима Грека или, съ другой стороны, Ивана Пересвътова, Валаамскихъ старцевь и т. д.; если вспомнить практическую мораль "Домостроя", который давалъ своимъ современникамъ патентованный водевсъ правоученія, мы найдемъ уже основу изображеній, кавія ставять въ вину Котошихину. Въ XVII веве этотъ складъ мосвовской жизни не измъпился, и скрывать отъ себя существованіе ен отрицательныхъ сторонъ есть малодушіе, недостойное историва. Если можно услёдать у Котошахина долю желчности, она была бы не велика и паходила бы объяснение въ личныхъ невагодахъ, вакія онъ вынесъ отъ московскихъ порядковъ: у него отняли имущество (какъ онъ говоритъ, несправедливо); его, уже довольно значительнаго чиновника, во время посольскаго съвзда, за неумышленную описку били батогами... Можно предположить, что даже у человека XVII столётія, привычнаго въ нравамъ эпохи, могло просыпаться сознание несправедливости, совершаемой на основания обычая, и затёмъ раздражение противъ этого общчая и отрицаніе его какъ грубаго, несправедливаго и неразумнаго. Такъ вазываемое отрицательное отношение въ московскому быту зародилось у вего еще въ Москве, частію всявдствіе личныхъ опытовъ, частію всявдствіе того, что въ средѣ московскихъ людей со второй половины XVII вѣка вообще стали обнаруживаться зачатки общественнаго сознавія, - они заставляли относиться вритически въ существующимъ правамъ н порядвань в побуждали всвать чего-то лучшаго, в прежде всегообразованія. Весь "европенамъ" Котошихина былъ только начинавшинся проблескомъ здраваго симсла.

Что это было такъ, можно видёть изъ того, что им не найдемъ въ сочинении Котошихина отражения его личныхъ невзгодъ и обиды; его осуждение направляется на общия стороны московскаго быта.

Главний интересь Котошихина и историческая его цинность завлючаются, вроив богатаго собранія фактовь, гдв онь является иногда единственнымъ источникомъ, именно въ этомъ новомъ направлении его взглядовъ, въ вритическомъ отношения въ московской средь, въ видимомъ желании, чтобы недостатии этой среды были наконецъ исправлены образовапісить и лучшими нравами, воторые должны съ нимъ придти. Книга важна исторически именно какъ предчувствіе другого порядка вещей, когда Московское государство пойдетъ однимъ путемъ съ образованными народами, когда въ немъ, какъ "в-ыныхъ государствахъ", получить свое право наука и явятся люди "студерованные". Уже въ свое время Котошихинъ не былъ въ этомъ направлении одипокных, и вскор' потомъ такихъ людей съ каждымъ годомъ становилось все больше: въ Мосввъ почувствована была необходамость науки; на первый разъ представителями ся явились ученые кіевской школы; одинъ изъ нихъ взять былъ во двору царя Алевсбя Михайловича въ качествъ учителя царскихъ дътей и придворнаго стихотворца; московские люди стараго закала относились къ нему враждебно, -- они чувствовали, что съ этой наукой приходить что-то новое, по существу враждебное подлинной московской старинь, и они не опибались, потому что дийствительно здёсь приходили первые зачатви новыхъ знаній и съ ними перваго вритическаго отношения въ старому преданию. Преемнивъ царя Алевсвя былъ уже ученивъ Симеона Полоцкаго; при царевнъ Софьъ "европейское" направление свазывается весьна опредбленно, хотя еще только косвеннымъ путемъ черезъ латинопольскую окраску.

Итакъ, исторически ощибочно изображать Котошихина какимъ-то единичнымъ и злонамъреннымъ отрицателемъ благоустроеннаго московскаго порядка; напротивъ въ его сочинения до насъ дошелъ только случайно сохранившийся отголосовъ неяснаго движения въ пользу новаго образования, отголосовъ, который имъетъ однако не единичное, а типическое значение.

Новъйтия изслёдования выяснили уже, кажется, окончательно, что Петровская реформа не была вовсе ни внезапнымъ переворотомъ, ни единственно личнымъ дёломъ Петра. Задатки ся го-

товились давно. До Петра было уже пѣкоторое, хотя еще небольшое, число людей до извѣстной степени образованныхъ, которые понимали вредъ стараго московскаго застоя и необходимость научнаго зпанія и охладѣвали въ старому обычаю, потому что онъ мѣшалъ этой наувѣ; царевна Софья, владѣвшая сильнымъ умомъ и извѣстнымъ образованіемъ, уничтожила уже въ принципѣ старое затворничество женщины; иноземныя искусства и въ частности военное искусство утверждались еще при царѣ Михаилѣ; начиналось броженіе въ литературной и церковной жизни, — церковные пастыри кіевской школы были уже литературные влассики и латинисты... Все это было еще до Петра.

Возвращаясь въ Котошахину, мы находямъ въ его понятіяхъ несомнённое совпаденіе съ тёмъ, что уже вскорё становилось обычнымъ взглядомъ людей болёе образованныхъ: вменно тъ эпизоды его сочинения, которые давали поводъ обвинять его въ , отрицательномъ направлении", представляють любопытную параллель съ твин понятіями, которыя уже вскорв стала распространять реформа. Таковы были сожалёнія Котошихина, что въ московскомъ государствъ нътъ школъ, что въ немъ "не повелось" посылать молодыхъ людей для наученія "в-ыныя государства", — Петръ и самъ отправился и разослалъ много молодыхъ людей въ эти иныя государства; Котошихинъ возсталъ противъ затворничества женщинъ, - и вслъдъ за царевной Софьей Петръ стремился, если не уничтожить, то ограничить этоть старый обычай; Котошихинъ подшучивалъ надъ боярами, посаженными въ думу не по разуму, а по великой породв, и которые въ думв, уставя брады", не умели отвечать на царские вопросы,-Петръ окончательно разстался съ этими боярами и требовалъ даже, чтобы самыя брады были острижены; онъ искаль людей знающихъ и дъловыхъ, хотя бы они не были родовиты, и самыхъ родовитыхъ заставлялъ учиться... Эти совпаденія не составляють сомнения, что въ стремяенияхъ Котошихина было вовсе не какоето произвольное и предосудительное отрицание, а именно предчувствіе вного порядка вещей, инстинкть здраваго общественнаго сознанія, подготовлявшаго новый періодъ государственной жизни и образованія.

— О Россіи въ царствованіе Алексѣя Михайловича. Современное сочиненіе Григорія Котошихина. Изданіе Археографической Коммиссіи. Спб. 1840. 4°. Гельсингфорсскій профессоръ Соловьевъ, которому русская наука обязана открытіемъ этого сочиненія, остался потомъ очень мало извѣстенъ. У Б.-Рюмина (Р. Исторія, стр. 55) его имя означается М. А.; настоящее имя и отчество, Сергъй Васильевичъ, указано было Куникомъ въ 3-мъ изданіи, пред., стр. IX.

— Второе издание 4°. Спб. 1859.

— Третье изданіе, съ предисловіемъ А. А. Куника. Спб. 1884, больш. 8°. Вь заглавін царь Алексъй переименованъ: "О Россін въ царствованіе Алексія Миханловича". Изданіе печаталось подъ наблюденіемъ члена Коммиссін А. И. Тимоееева.

— Сообщеніе А. Ө. Бычкова, въ Архивѣ историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи. Н. В. Калачова. Сиб. 1860, кн. І.

— Новыя свёдёнія о Котошихинё по шведскимъ источникамъ. Я. К. Грота, по свёдёніямъ шведскаго ученаго Ерне, въ Сборникъ II Отд. Акад., т. XXIX. Спб. 1882.

— Григорій Карцовъ Котошихинъ и его сочиненіе о Московскомъ государствъ въ половинъ XVII въка. Ал. И. Маркевича. Одесса, 1895, — пока единственное спеціальное изслъдованіе. Кромъ того, что упоминается о немъ въ настоящей главъ, см. болъе подробныя замъчанія въ "Въстн. Европы" 1896, сентябрь.

# ГЛАВА ХІ.

#### льтопись и исторія.

Автописные своды XVI вѣка. — Царственныя, знаменныя книги. — Степенная книга. — Сказанія о Смутномъ времени. — Литературный стиль. — "Исторія" дьяка Федора Гриботдова. — Кіевская школа. — Хроника Феодосія Сафоновича. — Синопсисъ. — Историческій трудъ Манкіева.

Исторический горизонтъ стараго русскаго внижнива въ XVI выку быль нешировъ. Историческое понимание собственной старины завлючалось въ повторенія старой лётописи, въ механическихъ компиляціяхъ, въ собираніи немногихъ историч скихъ сказаній безъ всякой мысли объ ихъ сличеніи и критикъ, при чемъ известія противоречивыя ставились вногда рядомъ не примиренными; общирный отдёль житій святыхь лишь изрёдка носяль живыя черты русскаго быта и йравовъ, -- это послѣднее бывало тамъ, гдв писавшій не следовалъ принятому литературному обычаю и вакъ бы только собиралъ воспоминанія для себя и ближайшаго круга, — но въ большинств' произведенія этого рода съ самаго начала посили печать подражанія, а потомъ подъ вліяніемъ южно-славянскихъ риторовъ впадали въ крайность внижническаго "добрословія". Навонецъ, въ Хронографъ древній русскій историкъ получаль отрывочныя св'ядінія по византійской исторіи: въ непосредствечныхъ источникахъ Хронографа эти свъдъвія вончались 1081 годомъ, и затёмъ продолжались только немногими случайными известиями и кончались, безъ связи съ предъндущимъ, отдельною повъстью о завоевани Царяграда турвами... Для старыхъ русскихъ внижниковъ и этотъ Хронографъ былъ, однаво, драгоцънной внигой: они почерпали изъ него ученыя ссылки, отсюда брались поучительные исторические примиры, которые служили не только для соображенія внижниковъ, но и для

самой правительственной власти <sup>1</sup>)... Этоть запась историческихь познаній, не измѣнавшійся вѣками, былъ наконецъ расширень новыми источниками: хроникой Мартина Бильскаго, книгой Конрада Ливостена, которыя опять до самаго XVIII въка остались историческимъ авгоритетомъ... То движение, которое повело въ половинѣ XVI вѣва къ составленію Макарьевскихъ Миней, къ собиранію и объединенію житій святыхъ, отразилось и здесь опытами объединенія наличнаго матеріала въ цёльные труды по русской исторіи... Наша поздняя лётопись вообще осталась на прежней ступени историческаго пониманія и не выросла въ исторические труды по данному кругу событий или въ данныхъ интересахъ, а всего чаще принимала только форму сводовъ, т.-е. сборниковъ. И составление такой компиляции является теперь въ особенности дъломъ оффиціальнымъ, вавъ составленіе Четіихъ-Миней в Степенной вниги. По м'врѣ того, вакъ государство поглощало и навонецъ завръпощало личную и общественную жизнь, сама исторіографія переходила въ руки власти, частію церковной, а еще болёе гражданской, и въ концъ концовъ превратилась въ приказную запись. "Становясь все боле оффиціальною, лётопись, -говорить Б.-Рюминъ, -сближалась съ разрядными внегами и наконецъ окончательно въ нихъ перешла; нбо въ лётопись заносились тё же факты, что и въ разрядния вниги, только съ совращениемъ вменъ и мелеихъ подробностей: разсказы о походахъ въ XVI въкъ какъ будто взяты изъ разрядныхъ внигъ; прибавлялись только извъстія о чудесахъ, знаменіяхъ и т. п. и вставлялись документы, ричи, письма и т. **п**."·<sup>2</sup>).

Происхожденіе лѣтописныхъ сводовъ XVI вѣка, которые извъстны теперь подъ названіями Софійскаго Временника, Восвресенской лётописи, Никоновской лётописи, Царственной книги въ послѣдніе годы привлевдо особое вниманіе изслѣдователей По старому обычаю, эти вниги составлялись на основѣ боле раннихъ сводовъ; но теперь, вромъ лътописи, въ число ихъ есточниковъ начинаетъ входить Хронографъ, или иначе, византійскій Хровографъ ставится во главі и продолжается літописнымъ сводомъ; затёмъ эти своды продолжаются и редавтируются лицомъ, которое нитеть возможность пользоваться оффиціальными довументами и свёдёніями; навонець, подобные общирные сборняки украшаются сплошь картинами, такъ что получается лето-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Терновскій, "Изученіе византійской исторів" и пр. Кіевъ, 1875—1876. <sup>2</sup>) Р. Исторія, стр. 32—33. Разрядныя книги были записью о службъ, жістивческихъ дълахъ, походахъ и т. д.

пись въ "лицахъ", т.-е. разрисованная и раскрашенная, особливо или именно для царскаго двора.

Въ памятникахъ лътописанія XVI въка, мы видимъ снова параллель къ тъмъ предпріятіямъ объединительнаго характера, какими были Четьи-Минен митр. Макарія, канонизація святыхъ и пр. Опять была мысль собрать итоги старины и объединить ихъ въ цълое, которое вмъстъ съ тъмъ отвъчало бы достониству вновь основаннаго царства. Такихъ предпріятій было два: одно --Степенная книга, другое-то, что новые изслъдователи назвали "московской Исторической Энциклопедіей XVI въка".

Выше было упомянуто о Степенной внигь, какъ трудъ митр. Макарія. Новъйшіе историки обыкновенно называють ее Кипріано-Макарьевскою: предполагается, что составленіе ся начато было тёмъ же митрополитомъ Кипріаномъ, который былъ однямъ изъ главныхъ вводителей и представителей южно-славянскаго вліянія въ нашей старой письменности <sup>1</sup>), и что она довершена была Макаріемъ. Степенною она была названа потому, что изложение событий расположено въ ней по родословнымъ степенямъ великихъ внязей; этихъ степеней отъ Владимира и до половным XVI въка было насчитано семнадцать. Это была первая попытка внести какую-либо историческую систему или расялевеніе въ безформенную массу лётописи: система достигалась внёшнимъ установленіемъ великокняжеской генеалогін; возможно, что мысль такого плана завиствована была изъ южно-славянскаго образца. Но была здёсь и политическая мысль, которая могла быть намекомъ или ожиданіемъ при Кипріанъ (если онъ былъ начинателемъ Степенной вниги) и которая могла быть вполнъ сознательно и намъренно проведена впослъдствін. Стремленія великаго вняжества Московскаго опредблялись издавна. Его возвышение имъло своихъ преданныхъ стороннивовъ въ средъ духовенства, и какъ церковная двятельность московскихъ мятрополитовъ, со времени перенесенія митрополіи въ Москву, была могущественнымъ содъйствіемъ полнтическимъ замысламъ московсвихъ внязей, такъ это участие духовенства отразилось и фактами литературными: въ этой средъ возникла легенда, превратившаяся въ убъжденіе, что московское самодержавіе было прямымъ и единственнымъ преемствомъ православнаго царства, воторое съ половины XV въка перестало существовать въ Царьградь: начало преемства возводилось легендой во временамъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Есть свидътельство у Татищева, что Книріанъ (ум. 1406) описивалъ "стеиени великихъ князей русскихъ"; есть списовъ Степенной книги, который доходитъ только до тринадцатой степени, современной Капріану.

Владимира Святого, получившаго царскія регалін отъ визавтійскаго императора, а въ самой Византін эти регалін шли отъ древняго Навуходоносора. Въ развитін этого представленія о царственномъ авторитетѣ, предстоявшемъ Москвѣ, большое участіе принадлежало южно-славянскимъ выходцамъ, какъ митрополитъ Кипріанъ и даже сербинъ Пахомій Логоеетъ. Согласно съ этимъ построена Степенная внига, гдѣ русская исторія представляется именно въ "степеняхъ" (ступеняхъ) преенства власти со временъ Владимира Святого и до московскихъ царей: все частное, мѣстное, самостоятельное исчезало или становилось только второстепеннымъ въ исторіи этой власти. Если Степенная книга была задумана въ этомъ смыслѣ митр. Кыпріаномъ, то Макарій естественно могъ быть ея довершителемъ: общіе ввгляды были тѣ же и тотъ же былъ стиль изложенія, отмѣченный уже прочно утвердившимся добрословіемъ.

Настоящее заглавіе Степенной вниги въ рукописи: "Сказаніе о святвиъ благочестія русскихъ началодержецъ и свиени ихъ святаго и прочихъ", и затъмъ название впиги установилось наъ первыхъ строкъ введенія, которое можетъ служить образчакомъ торжественнаго тона, который приданъ цёлому этому творенію: "Книга степенная царсваго родословія, иже въ Рустей вемли въ благочести просіявшихъ богоутвержденныхъ свипетродержителей, иже бяху отъ Бога яко райская древеса насаждени при исходищихъ<sup>1</sup>) водъ, и правовъріемъ напояеми, благоразуніемъ же и благодатію возрастаеми, и божественною славою осіяваеми явишася, яко садъ доброрастенъ, и врасенъ листвіенъ и благоцевтущъ, многоплоденъ же и зрвлъ, и благоуханія исполненъ; великъ же и высоковерьхъ, и многочаднымъ благородіемъ, яко свътило зрачными вътьвые расширяемъ, богоугодными же доброд втельми преспъваемъ, мнози отъ ворени и отъ вътвей многообразными подвиги, яко златыми степеньми, на небо восходную лёстницу непоколеблемо воздрузиша, по ней же невозбраненъ въ Богу восходъ утвердиша, себъ же в сущемъ по нихъ. Имъ же бяше благочестію начальница богомудрая въ женахъ, святая и равноапостольная великая княгиня Ольга" и пр.

Степенная книга, какъ видно уже изъ этихъ стровъ введепія, являлась въ одно время исторіей церковной и гражданской: это было возвеличеніе царской власти, подврёпляемое церковнымъ назиданіемъ; сгиль ся тотъ же, какой унаслёдованъ былъ Макаріемъ или его сотрудниками отъ эпохи Кипріана, Цамблака,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ изданія Гер.-Фр. Миллера: исходящихъ.

Пахомія Логофета и ихъ руссваго соревнователя Епифавія, историческое введеніе Степенной книги говорить языкомь житія или ванона, украшенныхъ плетеніемъ словесъ. Историкъ древнихъ житій предполагаетъ, что составленіе Степенной книги было начато или задумано послѣ собора 1547 года, послѣ Четьихъ-Миней, въ послѣдніе годы жизни матрополита Макарія. Въ Степенной книгѣ, изобилующей житіями, эти послѣднія отличаются особыми редакціями, такъ что при всемъ единствѣ общаго тона въ произведеніяхъ книжниковъ, окружавшихъ Макарія, "самъ Макарій и книжники его времени дѣлали различіе между житіемъ для Четьихъ-Миней и исторической біографіей, какая требовалась для историческаго сборника: въ Минеи заносилось житіе, облеченное въ реторику похвальнаго слова; для Степенной нужно было жизнеописаніе менѣе витіеватое, но болѣе обяльное біографическими подробностями" 1).

Въ самомъ началъ книги исторія княгиви Ольги разсказана какъ житіе, котораго древняя лътопись еще не знала. Житіе ведется въ обычномъ тонъ произведеній этого рода, съ многочисленными ръчами (напримъръ, къ внязю Игорю, когда Ольга перевозила его на лодкъ, къ древлянскимъ посламъ, къ византійскому императору и т. д.); все повъствовапіе идетъ въ торжественномъ тонъ, котораго реторика становилась уже съ этихъ поръ оффиціальнымъ придворнымъ стилемъ. Между прочимъ реторива отвъчала вкусамъ самого царя, къ юности котораго относится составленіе Степенной книги <sup>2</sup>). Наконецъ, въ Степенную книгу была оффиціально занесена та генеалогія, которая производила первыхъ русскихъ внязей, а съ ними и царя Ивана Васильевича, отъ Пруса и Августа Кесара <sup>3</sup>)... Если составле-

<sup>1)</sup> Ключевскій, стр. 242-243.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авторъ изслёдованія о Царственной книгѣ замѣчаеть, что въ ней находятся подробности о вѣнчанія Ивана Васильевича на царство, неизвѣстныя изъ другихъ источниковъ, и дѣлаетъ любопытное соображеніе: "Имѣемъ ли мы здѣсь дѣло съ залисью историческаго факта или съ литературнымъ произведеніемъ?" (Прѣсияковъ, Царственная книга, стр. 13).

Парственная книга, стр. 13). <sup>3</sup>) Милеръ, объасняя въ предисловін значеніе Степенной книги, ділаетъ, между прочимъ, слідующія замічанія: "Есть ли сія книга, по упоминанію всіхъ бывшихъ митрополитовъ, по часто внесенныхъ въ оную річамъ и молитвамъ, по житіямъ Святыхъ чудесами утвержденнымъ, толико же къ церковной, колико къ гражданской Исторіи принадлежащею казаться будетъ, то по сей самой, камется, причинів она многимъ и любина и высокопочитаема быть должна. Преосвященные Митрополиты писали по ихъ сану. Изъ ихъ писанія познавается духъ тогдащивато світа, что не посліднее въ Исторіи наміреніе быть должно. Къ составленію річей иміли они въ дучшихъ Греческихъ и Римскихъ Историкахъ знатные приміри; господствуеть въ оннъть при благочестивнахъ мыслихъ восхищающее Красноріче"...

Упомянувъ, что Степенная книга доведена Макаріень почти до года его кончины (1564; а Степенная Книга доходить до 1560—61), Миллеръ замвчаеть: "Похвальный примвръ предковъ остался безъ подражанія. Тогдашнее строгое правленіе,

ніе Степенной вниги было заботою высшей церковной іерархін независимо отъ того, что могли дълать государевы дъяви вли другіе близвіе въ царю люди, то л'втописный интересь не прекращался въ іерархін и послі. Патріархъ Іовъ составня житіе царя Өедора Ивановича; есть увазанія самого патріарха Гериогена, что онъ вносиль зам'ячательныя событія своего времени въ "льтописцы"; есть предположение, что "рувопись Филарета" (названная такъ Карамзинымъ) могла быть действительно составлена не безъ участія знаменитаго патріарха. Позднёе летопись опять велась при извъстномъ оффиціальномъ участін ісрархін, о чемъ можетъ свидътельствовать, между прочимъ, присутствіе оффиціально-цервовныхъ историчесвихъ данныхъ; льтописи хранились по монастырямъ и отсюда требовались по царскому указу въ приказъ большого дворца<sup>1</sup>). Давно замѣчено, что въ лѣтописномъ сводъ, извъстномъ подъ именемъ Никоновскаго, "замътно желаніе всюду усилить значеніе духовенства"<sup>2</sup>).

Другимъ харавтернымъ произведеніемъ московскаго лётописанія XVI вёва была упомянутая "Историческая Энциклопедія", громадный иллюстрированный лётописный сборникъ.

Такъ называемыя "лицевыя", т.-е. украшенныя рисункани, лётописи давно уже были замёчены; объ нихъ говорилъ Буслаевьсо стороны художественной; но цёлый составь наь быль опнсанъ лишь въ послёдніе годы. Въ первый разъ указаніе на этоть цёлый составь сдёлано было В. Н. Щепвинымъ въ описания лицевого сборнива, пріобрѣтеннаго въ 1897 московскимъ Историческимъ Музеемъ: ему была уже придана "чрезвычайная ваяность" для исторія руссваго искусства и письменности. "Огроиные размфры рукописи, ся нъкогда роскошная внъшность, обиле труда и средствъ, которыхъ должно было потребовать созданіе такого памятника, — вотъ соображенія, не допускающія мысля, чтобы въ данномъ случав мы имвли двло съ рукописью частнаю происхожденія: стоимость ея и въ эпоху ея написанія должна была превышать силы частныхъ любителей... Разсмотрёніе текста рукописи заставляеть видёть въ ней первый томъ колоссальной исторической энциклопедіи, задуманной и исполнявшейся в

повидимому, было сему упущению причиною". Дъйствительно, московския лътоянся не описали правливо временъ строгаго правленія, но Степенная Книга была однако продолжена потомъ 18-ю степенью и доведена до смерти Алексви Михайловича.

<sup>4)</sup> Такая отмѣтка сдѣлана, напр., въ одномъ лѣгописномъ сборникѣ X VII мѣл. "145-го (1637) Эевраля въ 11 день сия книга послана въ Москвѣ къ страячену Ивану Павлову, а велено ему, по государеву указу, положити въ Приказѣ Больнов Дворца передъ бояриномъ і передъ дъяки" (Полное Собраніе Лѣтописей, т. IX, стр. VIII). Ср. Платонова. "Сказанія и повѣсти о Смутномъ времени", стр. 249. <sup>2</sup>) Б.-Рюжинъ, Р. Исторія, стр. 84.

расширенномъ объемѣ по программѣ русскасо хронографа. Сборникъ Историческаго Музея есть не единственная рукопись XVI-го вѣка, приводящая къ предположенію, что такая энциклопедія существовала; но Музейскій сборникъ стоитъ во главѣ ея: это ея древнѣйшій и по достоинствамъ художества и графики едва лине лучшій томъ... И помимо отвѣта на вопросъ, обладала ли библіотека московскихъ царей лицевымъ историческимъ сводомъ, который варяду съ Минеями-Четьнии Макарія, долженъ былъ бы составитъ гордость нашей книжности XVI-го вѣка, Музейскій сборникъ представляетъ разнообразный интересъ<sup>4</sup>...

Н. П. Лихачевъ авторъ замѣчательнаго изслѣдованія о "палеографическомъ значеній бумажныхъ водяныхъ знавовъ", послѣ любопытныхъ изысканій этого рода относительно лицевыхъ лѣтописей и разбора самаго ихъ текста, приходилъ къ слѣдующему выводу:

"Въ малолѣтство Грознаго, можетъ быть, въ дни его юности, была задумана переработка русской лѣтописи и начатъ былъ сводъ (это была первая часть Никоновской лѣтописи въ спискѣ князя М. А. Оболенскаго), но работа шла медленно и своро пріостановилась. Упоеніе побѣдою надъ Казанью (а потомъ и надъ Астраханью) вызвало въ царѣ и въ окружающемъ его обществѣ бояръ и высшихъ духовныхъ лицъ потребность въ памятникахъ, которые свидѣтельствовали бы о величіи Московскаго государства.

"Въ это время былъ составленъ Государевъ родословецъ (текстъ котораго почти цёликомъ вошелъ въ Бархатную книгу), въ которомъ показано было, сколь многіе потомки царей, владътельныхъ князей и знатнёйшвхъ иностранныхъ родовъ служатъ великому государю. Въ это время составлена была и сводная разрядная книга, въ которую долженствовали вноситься службы высокопородныхъ холопей государскихъ. Къ этимъ годамъ относится и книга кориленщиковъ, и, можно думать, проектъ книги Большаго Чертежа. Лѣтописи — это вѣковѣчное свидѣтельство того, какъ десница Всевышняго, то испытующая, то милующая, вела Русь къ величію и могуществу, въ полной побѣдѣ надъ агаряны — конечно не могли не обратить на себя особеннаго вниманія. Вновь закипѣла работа и быстро былъ законченъ тотъ сложный лѣтописчый конгломератъ, который мы называемъ Никоновскимъ сводомъ.

"На подготовленной этимъ путемъ почвъ въ исходъ пятидесятыхъ годовъ возникла мысль объ иллюстрированномъ лътописномъ сводъ. Предполагаемый историческій памятникъ должен-

HCT. P. JHT. T. H.

ствоваль соотвётствовать величію молодого царя. Лётописи человёчества оть сотворенія міра, черезь внигу Бытія и хронографы, черезь возможно полный сводь старыхь русскихь лётописей, должны были быть завончены подробнымь изложеніемь событій счастливаго царствованія веливаго государя, царя и веливаго внязя Ивана Васильевича И при этомь рисунковь безь счета, безь вонца, сколько понадобится для лицевого изображенія всякаго, обратившаго на себя вниманіе, факта!

"Мастера были подъ рукою. Послѣ великаго пожара Москвы иконописцы московскіе, Новгорода, Пскова и другихъ городовъ собраны были въ Москву; лучшіе изъ нихъ образовали царскую мастерскую палату. Подъ покровительствомъ царя и такого любителя иконописи, какъ матрополитъ Макарій, иконописное художество получило высокое развитіе. Мы замѣчаемъ большой подъемъ духа: возрастаетъ интересъ къ иконописи среди общества, возникаетъ соревнованіе и взаимное вліяніе художниковъ разныхъ мѣстностей. Къ этому времени относится сохранившееся до настоящаго времени множество иконъ сложныхъ композицій, "мелочного" (тонкаго) письма. Отличительный харавтеръ ихъ, это—привнесеніе къ новгородской основѣ техническихъ подробностей и мелочей, изъ которыхъ потомъ вырабстались особенности "московскихъ писемъ".

"Сначала была сдёлана попытка иллюстрировать вниги Монсеевы и чрезъ древнюю Троянскую исторію и Александрію подойти въ хронографу и русской лётописи. Для этой части предпріятія имѣлся готовый тексть, а весьма вѣроятно и лицевыя рукописи (а можетъ быть, даже и вниги) для руководства. Надо было создать только въ духѣ православнаго иконописанія безъ отмѣнъ отъ обычнаго иконнаго письма нѣчто грандіозное, чего еще не бывало. Самый форматъ картинъ былъ избранъ большій обывновеннаго, самый форматъ рукописи — двойной, т. е. излюбленный митрополитомъ Макаріемъ полный, развернутый листъ. "Можно думать, что до насъ дошелъ именно оригиналъ

"посьно дужать, что до насъ дошель кженно оригиналь труда"...

Историкъ разумѣетъ тотъ лицевой сборникъ Историческаго Музея, о которомъ мы привели выше указанія г. Щепкина. Это былъ, видимо, первый томъ энциклопедіи. Размѣры рукописи дѣйствительно огромные: она заключаетъ 1,031 листъ, и на нихъ 1,677 рисунковъ въ краскахъ. Этотъ первый томъ, въ двухъ частяхъ, заключаетъ библейскую исторію (съ нѣкоторыми апокрифическими дополненіями), кончая книгою Судей, и затѣмъ

450

## лицевая истор. энциклопедія хуі въка.

Троянскую исторію Гвидо де Колумны и болгарскую "Притчу" о той же троянской войнѣ.

"Много времени потребовалось, — продолжаеть г. Лихачевъ, на выполненіе тома, содержащаго Библейскія вниги и Троянскую исторію; еще болѣе ушло на подготовительныя черновыя работы по иллюстраціи лѣтописей. Только въ началѣ семидесятыхъ годовъ (XVI вѣва) опредѣленъ былъ размѣръ колоссальнаго историческаго сборника, который дѣйствительно превосходилъ всякое ожиданіе — сводъ долженъ былъ состоять приблизительно изъ девяти тысячъ листовъ и украшать его долженствовали ни болѣе, ни менѣе какъ шестнадцать тысячъ большихъ раскрашенныхъ рисунковъ! (По этому разсчету, на весь сборникъ заразъ была вапасена одинакован бумага).

"Можно предполагать, что выполненіе всего свода, — отъ котораго до насъ не дошель только первый томъ Древняго Лѣтописца, — заняли нѣсколько лѣтъ. Когда же около 1580 года весь сводъ былъ представленъ государю (Ивану Васильевичу), онъ не одобрилъ послёдней части, излагавшей событія его вняженія, начиная съ описанія кончины великаго внязя Василія III. Рѣшено было эту часть вновь передѣлать согласно съ царскими вамѣчаніями. Передѣлка иногда состояла въ самыхъ на нашъ взглядъ неважныхъ измѣненіяхъ. Но то, что непонятно для насъ, становится яснымъ, если мы допуствмъ, что исправленія производились по указаніямъ царя Ивана Грознаго и васались лицъ м событій бурной эпохи первыхъ лѣтъ его княженія.

"Должно думать, что печальныя происшествія послёднихъ лёть царствованія Ивана Грознаго отвлекли его вниманіе отъ передёлываемой лётописи а кончина и совсёмь превратила передёлку, остатки которой дошли до насъ въ видё "Царственной жниги". Что это такъ, видно еще изъ одного обстоятельства---въ прошломъ столётіи при Царственной книгё находилось на перепутанныхъ листахъ иллюстрированное изложеніе вёнчанія чаря Өеодора Ивановича на царство. Этотъ отрывовъ, который въ настоящее время утраченъ, свидётельствовалъ о нопыткё угодить новому царю. Когда же молодой царь и этимъ не заинтересовался, все предпріятіе было брошено и навсегда".

Нёкоторые листы рувописи оказались выпавшими или растерянными. Такъ г. Щепкинъ высказывалъ сожалёніе, что утрачены миніатюры, изображавшія потопъ и столпотвореніе; г. Лихачевъ указалъ, что онё сохранялись при житін Николая Чудотворца (въ Румянц. Музев) такой же работы и вероятно изъ той же мастерской. Указавъ другой подобный примёръ, г. Лиха-

29\*

чевъ говоритъ: ..., эти разрозненные листы говорятъ о томъ, что когда-то ранѣе половивы XVII вѣка и сборникъ Историческаго Музея и житіе св. Николая и лицевыя лѣтописи хранились въ одномъ мѣстѣ, откуда ихъ исхитилъ, сбилъ, разрознилъ в перемѣшалъ какой то страшный погромъ".

По выводамъ г. Лихачева, московскіе лицевые лѣтописцы находились именно въ связи съ государевой мастерской палатой. Онъ замѣчаетъ: "Вумага, на которой написаны всѣ томы лицевого лѣтописнаго свода (извѣстные подъ названіями — Хронографа, Лаптевскаго Лѣтописца, Древняго, Голицынскаго, Шумиловскаго, Никоновской лѣтописц съ рисунками), а равно отчасти написана и сама Царственная книга, — вся эта бумага одного запаса и одного качества, лучшая, какую можно было имѣтъ". Онъ говоритъ дальше (на основаніи филиграней этой бумаги), что это была бумага изъ лучшихъ сортовъ французскаго производства и и что "закупка бумаги для написанія свода лицевыхъ лѣтописцевъ была сдѣлана около 1575 года".

Каковь же быль полный составь исторической энциклопедія? На этомъ вопросѣ послѣ г. Лихачева остановился, въ литературномъ отношения, г. Прёсняковъ. Къ объяснению происхожденія энцяклопедія, данному г. Лихачевымъ, новый изсл'ядователь правильно добавляеть, что "замысель подобнаго свода не представляль совершенной новинки въ древне-русской письменности. По характеру и составу онъ непосредственно примыкаеть къ тавъ называемому Еллинскому лётописцу, литературная исторія котораго, согласно новъйшей гипотезъ А. А. Шахматова, начннается-на Руси-не позднѣе XI вѣка, а въ предполагаенов прародний его, Болгарін, восходить въ Х вйку. Осложненный в и расширенный такъ, чтобы составить обворъ важитишихъ, съ точки зрвнія московскихъ книжниковъ XVI века, явленій всеобщей исторія, --- онъ долженъ былъ быть слить съ общерусской лѣтописью, изображавшей рость и значение Москвы, послёднаго Ряма"...

Цёлый составъ "Исторической энциклопедіи" разсёнлся. Въ настоящее время можно возстановить его слёдующимъ образонъ. Матеріалъ для изученія цёлаго состоитъ теперь изъ 10 фоліантовъ, разсёянныхъ по разнымъ внигохранилищамъ; кромѣ того есть пять томовъ копіи, сдёланной въ XVII столётіи съ нѣкогорой части свода, и одинъ томъ копіи XVIII вёка, съ одного отрывка эгого свода.

За первымъ томомъ энпиклопедіи въ рукописи Историческаго Музея слёдуетъ продолженіе — въ лицевомъ сборникѣ библіотеки

## ЛИЦЕВАЯ ИСТОР. ЭНЦИВЛОПЕДІЯ ХУІ ВЪВА.

Академін Наукъ (на 1475 листахъ); здёсь продолженіе библейской исторіи, отъ вниги Рубь до пророка Данінла, со вставками изъ Амартола и Малалы, тексты Хронографа, Александріи (2-й редавціи по Истрину), римская исторія, новозавётная исторія съ апокрифическими добавленіями, книга Іосифа Флавія.

Далёе, продолженіе римской исторіи разсёялось по другимъ рукописямъ — небольшая часть въ такъ называемой Никоновской лётописи съ рисунками (въ Синодальной библіотекё); другая, болёе обширная, гдё идетъ потомъ исторія Византія — въ лицевомъ хронографё Публичной библіотеки, по Амартолу, Малалё, тексту хронографа, Еллинскому лётописцу и Манассіи.

Эти свёдёнія изъ библейской и всеобщей исторія были какъ бы введеніемъ въ лётописному своду русскому. Но здёсь, въ сохранившихся матеріалахъ есть пробёль, а именно недостаетъ лётописнаго текста отъ начала Руси до 1114 года; вмёстё съ тёмъ, этого текста нётъ и въ копіи лицевого свода, сдёланной въ XVII столётіи.

Далёе, тевстъ излагающій событія отъ 1114 до 1567 года, сохранняся въ янцевомь сводё, разбитомъ на 6 фоліантовъ: Гоянцынскій, Лаптевскій, 2-ая часть Древняго лётописца (Остермановскій синсовъ), Шумиловскій и "Никоновскій съ рисунками" (или Синодальный); особнякомъ стоитъ Царственная книга.

Археографическая Коммиссія воспользовалась остатками лицевого свода, до насъ дошедшими, при изданіи IX—XI томовъ "Полнаго Собранія Русскихъ лётописей", разсматривая ихъ какъ списки Никоновской лётописи. По миёнію г. Прёснякова, это справедливо въ томъ смыслё, что въ основё лицевого свода лежить сводъ Никоновскій; но лицевыя рукописи представляють значательныя отступленія отъ другихъ списковъ, что г. Прёсняковъ объясняетъ тёмъ, что лицевыя рукописи составляють ревультатъ поздиёйшей, и послёдней по времени, переработки Никоновскаго свода, на основаніи другихъ источниковъ<sup>1</sup>).

Далбе, нослё нёкотораго пробёла, тексть лицевого свода сохранился въ Синодальной рукониси, такъ называемой "Никоновской съ рисунками" (годи 1535—1542, 1553—1560, 1563—1567); дефекта этой части свода отчасти пополняются Царственной кингой и конieй XVII вёка.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Списки Голицинскій и Лаптевскій дають літописный тексть за 1114—1252 тоди и послужний для IX-го и X-го (до стр. 139) томовь изданія Археогр. Коммиссія. Къ "Древнему літописцу" (Остермановскому списку) Коминссія обратилась только въ XI-мъ томів, такъ что въ X-мъ гомів (стр. 189 — 284) варіанти изъ него не вошли. — Голицинскій списовъ изданъ былъ ки. Щербатовымъ подъ названіемъ "Парственний Літописецъ". Спб. 1772.

Остериановскій списокъ Никоновской літописи, или "Древній літописець", заключаеть въ двухъ фоліантахъ літописный тексть за 1253—1424 годи. Здісь, какъ частію и прежде, Никоновскій тексть дополняется изъ літописи Воскресенской, Стененной кинги, Софійскаго Временника и пр.

Витьтная судьба "Исторической энциклопедіи" остается покане выясненной. Копія, сдёланная въ XVII столетів (оволо середаны его, по мизьнію г. Лихачева), показываеть, что передъ писцомъ были только разрозненные и перепутанные листы подлиннива; и думають, что тё дефевты, воторые ны находимъ въ сводъ, были дефектами уже въ XVII въкъ; "утрату всей первой части лётописнаго свода, быть можетъ, надо считать очень давней и связать съ разгромомъ Смутнаго Времени". Томъ, принадлежащій библіотекъ Авадемін Наукъ, сохранился въ томъ видъ, въ какомъ былъ переплетенъ въ XVII столътін, и на 1-30 перепутанныхъ листахъ носить вкладную запись патріарха Никона въ домъ живоноснаго Воскресенія Новаго Іерусалима; въ другихъ томахъ потребовались поправки и подклейки, произведенныя, судя по бумагѣ, въ XVII стояѣтін. "Все это, — говорить г. Пръсняковъ, --- заставляетъ думать, что лицевыя рукописи въ XVII въкъ были уже разрознены, отчасти разошлись по разнымъ рукамъ, требовали мъръ для охраны ихъ отъ разрушенія, а часть ихъ листовъ была уже растеряна". По поводу того. что некоторые изследователи считали возможнымъ относить эти памятники въ XVII въку, тотъ же историкъ замъчаетъ: "Такая судьба роскошнаго изданія, вышедшаго изъ рукъ царскихъ настеровъ, была бы совсёмъ непонятна, еслибы оно изготовлено было въ XVII въкъ. Для лицевого свода XVI въка естественно, что буря Смутнаго Времени разнесла и потрепала его листы, -но будь онъ произведеніемъ временъ первыхъ Романовыхъ, онъ въ XVII въвъ былъ бы новымъ и целымъ, да и до насъ дошелъ бы, надо полагать, въ большей сохранности".

Упомянутый томъ, вложенный патріархомъ Никономъ въ домъ Воскресенія, какъ видно по припискъ, былъ потомъ въ рукахъ Петра Великаго и переданъ имъ въ "Лътній домъ", откуда поступилъ въ библіотеку Академіи Наукъ. Впослёдствіи онъ былъ у Остермана и послѣ его паденія возвращенъ былъ Академів вмъстъ съ двумя томами "Древняго Лътописца". Сборникъ Историческаго Музея, судя по записи на немъ, въ Петровскія времена принадлежалъ стольнику М. В. Мещерскому.

454



Эта копія сохранняась въ двухъ рукопнсяхъ: Лебедевской (въ Публ. Б-къ), радбленной на четире тома, въ 929 л., и Александро-Невской, л. 930—1498, — представляющихъ вибстё копію съ части лицевого свода.

Соотношения лицевого свода съ Никоновской и другими явтописями въ общизчертахъ указаны въ работв г. Приснякова. Новия замитки о Никоновскомъ свод. С. О. Платонова, въ "Извистияхъ" 1902.

Напомнимъ, наконецъ, что "Никоновская" лътопись носить имя патріарії только потому, что эта лётопись, составленный въ XVI вёкѣ, — была выядомъ Никона въ его монастирь.

Исторія Мосвовскаго царства, окруженнаго въ XVI вёкё такных славословіемъ въ Стеценной книгѣ, въ "Исторической энциклопедін" и т. д., на переход'в въ XVII в'яку была прервана мятежными в бёдственными событіями междуцарствія. Событія, взволновавшія народную жизнь, грозившія не только цёлости, но самому существованию государства, не могли не вызвать нсторическихъ записей, воспоминаній, попытокъ объяснить происхождение смуты и весь ходъ необычайныхъ переворотовъ. Двиствительно, Смутное вреня произвело довольно обширную литературу историческихъ сказаній; въ нихъ отразились разныя политическія тенденція; но между ними историкъ не найдеть произведенія, которое удовлетворило бы его полнотою разсказа или, по врайней мёрё, пёльностію историческаго взгляда; для историва литературы представится здёсь только повтореніе тёхъ же писательскихъ пріемовъ, какіе отличають предъндущую эпоху. Въ старое время извъстна была только лътопись, которая подъ вонець стала почти исключительно оффиціальнымъ изложеніемъ событій; не было м'ёста ни для вритиви событій, пи для разсказа, близваго въ жизни, передающаго настоящіе факты. Письменность, нёкогда старательно изгонявшая изъ книги простую действительность народнаго быта, кончала твиъ, что старинный писатель отвыкъ говорить иначе, какъ въ томъ условномъ стилѣ, въ которому пріучала книга; а послѣдніе два вѣка въ особенности привили ему ту реторическую манеру, подъ которой факты пріобрѣтали странное, натянутое и наконецъ фальшивое освёщеніе. Лишь изрёдка, когда являлась необходимость прямо назвать реальные вопросы, писатель находиль оригинальный и образный язывь, взятый прямо изъ народной ричи; если же онъ хотвлъ говорить о болёе высокнуъ предметахъ, касался понятій нравственныхъ, хотіль поучать и т. п., онъ тотчась впадаль въ обычный тонъ учительныхъ внигъ, считалъ долгомъ говорить мудреными книжными словами и, какъ увидимъ этому примёры, запутывался въ добрословіи до совершенной невразумительности. Это было весьма понятно: сказывалось въвовое отсутствіе школы; не было логическаго воспитанія мысли, не было самостоятельно пріобрётаемаго внанія; размёры историческаго соображения ограничивались наличнымъ составомъ письменности; княжное образование сводилось въ механическому навыку начётчика, гдъ глубокомысліемъ могъ казаться высокопарный наборъ словъ. Съ другой стороны, также въ теченіе въковъ, съ мрачныхъ временъ татарскаго ига и до "строгаго правленія" Грознаго, мысль все больше отъучалась отъ кавой-либо самостоя-

тельности въ дѣлахъ общественныхъ и народныхъ: она была подавлена авторитетомъ, — и когда авторитетъ отступилъ, какъ теперь, неподготовленная мысль не умѣла разоб аться въ явленіяхъ, которыя совершались кругомъ. Государство спаслось народнымъ инстинктомъ — религіознымъ, когда народъ, давно исполненный чувствомъ превосходства своей вѣры, не хотѣлъ допустить вмѣшательства людей чужой ненавидимой религія, и инстинктомъ политическимъ, когда, справедливо не довѣрля себялюбивому боярству, онъ искалъ спасенія. только въ возстановленіи стараго порядка вещей съ царской властью, господствующей равно надъ всѣми областями національной жизни. Но историки, изучая повѣствованія современниковъ о Смутномъ времени, напрасно ищутъ въ нихъ пониманія того сложнаго броженія, которое происходило въ жизни.

Литература историческихъ разсказовъ о Смутномъ времени довольно значительна и распадается на сочиненія, писанныя въ самое время междуцарствія, или составленныя при царѣ Миханлѣ или еще поздние, когда о Смутномъ времени можно было говорить частію по прежнимъ свазаніямъ, частію только по слухамъ и легендъ; но общій складъ этой литературы довольно однообразенъ. Это – традиціовная лётописная манера, гдё хотя н выдаются собственныя сочувствія вля враждебность писателя къ лицамъ и событіямъ, но все-таки нътъ объясненія внутренняго значенія и связи событій: когда такой писатель разсказываеть біографію излюбленнаго двятеля, онъ пишеть натянутымъ язывомъ житія, в если хочетъ придтя въ общему выводу, на місто исторіи становится церковное поученіе. Не сознавая историчесвехъ явленій, писатель видить въ нихъ только случайность счастливую или несчастливую; какъ некогда древній лётописець объяснялъ всякое народное бъдствіе божіей вазнью за гръхи народа яли его правителей, такъ это объяснение прилагается и теперь,---остается выбрать, за чън и за какіе именно грёхи, н по выбору можно было бы наблюдать, куда склоняются политическія понятія писателя; но я здісь точка зрівнія різко выдержана. Какъ прежде составитель лётописнаго свода бралъ свои дапныя изъ источниковъ, которые случайно были въ его рукахъ, не затрудняясь ставить рядомъ известія разнородныя и даже противорѣчивыя, такъ и теперь собиратель свъдъній, пользуясь то однимъ, то другимъ источнивомъ, не замѣчалъ ихъ внутревняго противоръчія и ставилъ ихъ рядомъ; важна была хронологическая послёдовательность, противорёчія онъ не видёлъ.

Намъ нёть надобности останавливаться на подробностяхь со-

456

держанія этой литературы и значенія ея, какъ матеріала для исторіи того времени: достаточно указать литературную манеру этихъ произведеній, по которой, какъ мы замѣтили, они непосредственно связаны съ литературнымъ стилемъ XV—XVI в.

Наблюдая въ этомъ отношения древне-русския жития, г. Ключевскій приходиль въ слёдующему выводу: "Древне-русское писательство не сходило съ той наивно-искусственной ступени развитія, вогда литературная форма, соотвётствующая извёстному содержанию, создавалась не столько сущностью самого предмета и настроеніемъ авторской мысли, сколько назначеніемъ литературнаго труда и чисто вившними, условными пріемами слога и общихъ мъстъ. Смотря по этому назначенію, одинь и тотъ же предметь или излагался простой, безънскусственной ричью, или наряжался въ торжественную одежду пышныхъ словъ и ухищренныхъ оборотовъ, хотя при этонъ высота мысли и сила чувства являлись очень часто въ обратномъ отношения къ литературному стилю. Для древне-русскаго писателя выборъ литературной одежды, идущей въ извъстному предмету и случаю, облегчался тёмъ же, изъ чего впослёдствін Ломоносовъ создаль свою теорію трехъ слоговъ, то-есть существованіемъ внижнаго цер. вовно-слявянскаго языка рядомъ съ русской разговорной рёчью". Такъ объ одномъ и томъ же событін (напр., о построенія московскаго Успенскаго собора въ ХУ вѣкѣ) разно говорить торжественное слово церковно оффиціальнаго происхожденія и латописная повёсть, составленная тайвомъ отъ цервовныхъ властей и противъ нихъ; такъ даже одинъ и тотъ же писатель говоритъ совершенно различнымъ языкомъ, когда пишетъ церковную службу въ память святого и свои личныя воспоминанія о немъ 1). Очевидно, что гораздо больше правдивости, свёжести и литературнаго интереса бываеть тамъ, гдѣ писатель остается самъ собою и не взбирается на ходули. То же впечатлёніе выносить изслёдователь литературы о Смутномъ времени. "Условная правильность визшией литературной формы, -- говорить г. Платоновъ, -была писателямъ дороже исторической точности, и поэтому фактами поступались очень легво, если этого требовала историческая врасота изложения. Мы можемъ только удивляться тому, съ какой сдержанностью относились въ изображению смуты Хворо-стининъ, Катыревъ-Ростовский, Шаховской и редакторы Рукописи Филарета. Какъ мало жизыхъ, личныхъ впечатлёній занесля они въ свои труды и какъ зато послушно слёдовали литературнымъ

•) Ключевскій, стр. 368-369.

требованіямъ своего времени! Искусственность формы позволяла писателю съ большимъ удобствомъ скрывать фактъ за фразой,и необходимо обстоятельное знакомство съ личностью и біографіей самого автора, чтобы понять, вакъ мало передалъ онъ начь нать того, что онъ видель и могъ обстоятельно зпать. Преобладаніе литературныхъ требованій надъ собственно историческими задачами объясняетъ странную на первый взглядъ привычку песателей-очевидцевъ смуты опиратися въ своихъ трудахъ не на личную память, а на источники. Лучшими примърами въ этонъ отношения могуть служить Повести Шаховскаго, который сань жилъ въ смуту, но предночелъ разсказать о ней чужные словами, не прибавивь отъ себя никакихъ фактическихъ дополненій. Понятно, что подобное преобладание лите; атурной стороны въ трудахъ историческихъ зпачительно уменьшаетъ цённость многихъ сказаній въ глазахъ изслёдователя. Въ вачестве историческаго источника, большое значение имфють именно те произведенія о смутъ, воторыя отступали отъ общаго литературнаго шаблона<sup>а 1</sup>).

Къ этимъ общимъ представленіямъ о требуемой красоть лвтературнаго стиля, въ накоторыхъ памятнивахъ присоединяется прямо стиль житія — не только тамъ, гда могъ давать въ этому поводъ самый предметъ, вакъ, напримъръ, въ сказаніяхъ о царевичъ Димитріи, но и въ простыхъ біографіяхъ, напр., въ жизнеописаніи патріарха Іова; даже преданіе о подвитъ Минина, замъчаетъ г. Платоновъ, записано было въ ряду чудесъ преподобнаго Сергія. Если въ этихъ случаяхъ религіозное чувство могло по крайней мъръ смягчить сухость лътописнаго стиля, а иногда рядомъ съ реторикой сообщались цённыя историческія данныя, то этимъ послъднимъ давалось все таки второстепенное мъсто.

Въ произведеніяхъ болёе позднихъ сказалось, наконецъ, присутствіе народно-поэтической легенды.

Обычное у книжниковъ и учителей древней Руси пренебреженіе въ народно-поэтическому творчеству вообще не сохраннло для насъ не только преданій древпей поэзіи, но и тѣхъ проивведеній позднѣй паго времени, какія создавались въ XVI и XVII вѣкѣ, между прочимъ о самыхъ временахъ смуты. Что эта поэзія нарождалась одновременно съ событіями или вскорѣ послѣ нихъ, въ этомъ не можетъ быть сомнѣнія. Многочисленныя пѣсни а преданія о Грозномъ впервые создавались въ его время; уцѣлѣвтія пѣсни о Самозванцѣ, о князѣ Скопинѣ-Шуйскомъ могля

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сказанія и повѣсти о Смутномъ времени, стр. 346.

вознивнуть только въ то время, когда народное воображение было еще заяято этими историческими лицами. Подтверждение этой живой народно поэтической дъятельности дается чужимъ свидътельствомъ, извёстнымъ сборнивомъ Ричарда Джемса 1619-1620 г., который сохрапнию ибсколько песень той эпохи, уже исчезнувшихъ потомъ изъ народной памяти. Сказание о внязъ Скопинъ-Шуйскомъ, зам'ячаетъ г. Платоновъ, "можетъ служить нагляднымъ примъромъ того, что поэзія внижная рано начала занмствовать у народной не только общій пріемъ отпошенія въ фактамъ смуты, но и поэтическія детали. Составитель названнаго Сказанія цёлькомъ записалъ народную быльну о смерти Скопина и продолжалъ свое повъствованіе не менте поэтическамъ, но болѣе внижнымъ разсказомъ о погребении героя". Извѣстное ютраженіе народно-поэтическаго стиля является въ пов'єсти князя Катырева-Ростовскаго: обиліе эпитетовъ, повтореніе извѣстныхъ фразъ, вартины природы, длинныя рёчи действующихъ лиць могуть, какъ будто, напоминать больше поэму, чёмъ исторію. Повднье, когда ослабывале живыя воспоминанія, въ историческихъ разсказахъ появлялась легенда: извёстное произвольное показаніе, занесенное въ письменность, мало-по-малу разростается и передается навонецъ за несомнѣнный факть. По разлячнымъ памятнекамъ, замічаетъ г. Платоновъ, можно наблюдать постепенное уврёпленіе такой легенды. Въ другихъ случаяхъ такихъ зародышей легенды нельзя услёдить въ литературныхъ памятникахъ. н. по мпёнію того же изслёдователя, такая легенда "получала овончательный свой видь, такъ сказать, вив литературы и входила въ литературные памятники уже готовою, въ качествё дополнения въ сухому историческому тексту". Замётниъ, впрочемъ, что услідять вменно литературное или только устное развитіе легенды очень трудно.

Такимъ образомъ историческія сказанія о смутномъ времени составлялись въ унаслёдованномъ литературномъ стилё, переходя иногда въ тоцъ житія, ипогда въ личное или народное творчество легенды: во всёхъ случаяхъ болёе или менёе терпёла историческая достовёрность. Если подъ этими вліяніями терялась фактическая точность, то съ другой стороны не всегда свободно высказывались и самые взгляды писателей. "Общій взглядъ на происхожденіе и развитіе смуты, — говоритъ г. Платоновъ, очень рано сложился въ московскомъ XVII вёкё и былъ усвоенъ одинаково писателями разныхъ поколіній, отъ автора Повёсти 1606 года до позднёйшихъ компилиторовъ. Русскому обществу смута во всёхъ ея проявленіяхъ казалась дёломъ высшаго Про-

мысла, руководившаго поступками людей въ исполнение своихъ предначертаній. "Не людцвое то дёло дёлало, то сила в рука всемогущаго Бога", - говорили еще въ 1608 году русскіе дипломаты польскимъ о воцарения Самозванца. Сія вся содбящася божіных промысломъ,... а не человическою хитростью", --- нисалъ позднѣе по поводу освобожденія Москвы авторъ "Повѣсти о разорения Московскаго государства". На этомъ чисто религюзномъ возврѣніи и строились всѣ объясненія смуты въ свазаніяхъ о ней. Смуту считали Господнимъ навазаніемъ за грѣхи русскихъ людей, а въ счастливомъ ся исходъ видъли Божью милость, бывшую наградой за раскаяние и обращение въ Богу и правдъ". Это былъ издавна сложившійся благочестивый взглядъ и для объясненія событій надо было только указать, "оть кихъ разліяся грёхъ земля наша", "вінхъ ради грёхъ попусти Господь... свое навазание". Историви расходились въ этомъ определении: одни считали смуту навазаниемъ за грехи Бориса Годунова, другіе осуждали общее паденіе нравовъ въ обществь,и послёдніе доходили иногда въ своихъ обличеніяхъ до большой ръзкосте и отвровенности; съ другой стороны однако въ писателяхъ того времени, и именно тёхъ, которые были прикосновенны въ событіямъ, замътна большая увлончивость боязнь свазать что-нибудь лишнее, такъ что роль такихъ авторовъ объасняется вногда не столько изъ ихъ собственныхъ показавій, сволько изъ посторовнихъ свидътельствъ. Въ концв концовъ, въ описаніяхъ Смутнаго времени, составленныхъ послё его окончанія, господствуеть взглядь, сложившійся независимо оть историковъ подъ вліяніемъ общаго настроенія времени: оно представлается именно борьбой православія съ иновбріемъ и русской народности съ ея врагами. "Нельзя, конечно, отвергать, - замѣчаеть г. Платоновъ, — что наши предвя обнаружили большую чутвость въ опредёления общаго смысла исторической драмы, едва не погубившей Россію. Но, оставаясь всегда на точкѣ зрѣнія религіозно-національной, писатели о смуть ею опредъляли вакъ выборъ матеріала для своихъ описаній, такъ личное свое отношеніе въ матеріалу... Національныя заслуги героевъ Смутной эпохи вызывають со стороны свазателей восторженные диеврамбы этамъ героямъ. Но среди похвалъ трудно найти какіянебудь твердыя данныя для ясной харавтеристиви того или другого лица... Такая односторонность изображения делаеть его неточнымъ, сообщаетъ лицамъ невърный колоритъ, исторію превращаеть въ панегиривъ. Искусственность общихъ похвалъ героянъ особенно даеть себя чувствовать тамъ, гдв невоторые писателя,

Digitized by Google

460

## ИСТОРИКИ СМУТНАГО ВРЕМЕНИ.

нажѣная обычной точкѣ зрѣнія, впадають въ несдержанную откровенность... Историкъ дорожитъ подобными откровенными отзывами писателей современниковъ, потому что они, рядомъ съ условными похвалами, полнѣе отражаютъ и взгляды общества и мощныя фигуры самыхъ народныхъ дѣятелей. Но письменность XVII вѣка не сознавала всей цѣнности искренняго лѣтописанія. Для того, чтобы выдержать цѣльность общаго ввгляда, жертвовали всѣмъ, что пло ей въ разрѣзъ, и этимъ, конечно, уменьпали историческую цѣнность произведеній".

Свазанія о Смутномъ времени представляють особенный интересъ для изучения историческаго понимания старыхъ русскихъ инсателей, --- въ которыхъ надо признать навболйе образованныхъ и чуткихъ людей своей эпохи, --- именно твиъ, что народъ переживалъ чрезвычайныя событія, которыя не могли не затронуть самымъ глубокимъ образомъ національное и общественное чувство. Это и замътно на самихъ сказаніяхъ, и вавъ сама народная жизнь послё тяжелыхъ испытаній, тянувшихся многіе годы, вернулась въ старое русло, наибченное вбвами предъидущей исторін, такъ и броженіе историческихъ взглядовъ усповоилось на старыхъ началахъ XVI вѣка. Религіозно-національное чувство въ формахъ XVI въка было единственной стихіей, которая могла сплотить вародъ въ минуту тяжелаго вризиса, но, какъ говоритъ нашъ историвъ, XVII въкъ не понималъ всей ценности искренняго лётописанія; другими словами, національному чувству недоставало сознанія, то-есть правдиваго и вритическаго отношенія въ фавтамъ. Народное единеніе, основанное на пламенномъ чувствъ и религін. - которыя были въ данныхъ условіяхъ тёмъ сильнве, чвиз были исключительнве, -- сохранили государство авторитетомъ стараго преданія; но какъ одно старое преданіе еще не давало средствъ и увазаній для дальнёйшаго развитія національныхъ силъ, въ томъ числё умственныхъ, такъ и въ данномъ случав упомянутое понимание Смутнаго времени, какъ борьбы противъ иновърцевъ и иноплеменниковъ, далеко не обнимало всего сложнаго состава событій; увазанія обличителей на тв "грѣхи", которые навлекли божню казнь, также не раскрывали встхъ настоящихъ гръховъ стараго порядка вещей. Совершив*така* факть, возстановление государственнаго порядка, --- хотя достигнутое медленно и съ большими жертвами, -- для позднёйшихъ историвовъ Смутнаго времени служило подтверждениемъ ихъ точки врънія, но не прошло полу-стольтія, какъ въ государствъ началась новая смута, правда не столь страшная, но темъ не менье, выдававшая слабыя стороны стараго порядка вещей: раздоръ царя и патріарха, двухъ верховныхъ авторитетовъ государства, и народа; церковный расколъ, противъ котораго и церковь и государство оказались бевсильны; народныя волненія, какъ бунтъ Разина, указывавшія на недочеты въ государственномъ строеніи; наконецъ, невидное, но тъмъ не менѣе существенное книжное броженіе, въ которомъ появленіе новыхъ и чужихъ образовательныхъ вліяній свидѣтельствовало о круглой бѣдности старой школы.

Въ примѣръ того, какую форму принимали сказанія о Смутномъ времени, приводимъ нѣсколько отрывковъ. Положеніе Московскаго государства въ 1611—1612 годахъ, послѣ сожженія Москвы и взятія Смоленска, изображается въ "Плачѣ о плѣненіи и о конечномъ разореніи Московскаго государства". Онъ составленъ по всѣмъ правиламъ стариннаго добрословія.

Отвуда начномъ плакати, - начинаетъ авторъ, - увы, толикаго паденія преславныя ясносіяющія превеликія Россіи? которымъ началонь воздвигнемъ пучину слезъ рыданія нашего и стонанія? О, коликихъ бъдъ и горестей спонобилося видёти ово наше! Молимъ послушаю щихъ со вниманіемъ: О христоименитіи людіе, сынове свѣта, чада церковніи, порожденіи банею бытія! разверзите чювственныя и умныя слухи ваша и вкупѣ распространимъ арганъ словесный, вострубниъ въ трубу плачевную, возопісиъ къ Живущему въ неприступнымъ свыть, въ Царю царьствующихъ и Господу господьствующихъ, къ херовияскому Владыцѣ, съ жалостью сердецъ нашихъ, въ перси біюще и глаголюще: Охъ, увы, горе! како падеся толикій пирть благочестія. како разорися богонасажденный виноградъ, его же вътвіе многодиственною славою до облакъ вознесошася, и гроздъ зрвлый всвмъ въ сладость неисчерпаемое вино подавая? Кто оть правовърныхъ не восплачеть, или вто рыданія не исполнится, видъвь пагубу и вонечное паденіе толиваго многонароднаго государства, христіанскою вѣрою святаго греческаго отъ Бога даннаго закона исполненнаго и, яко солнае на тверди небеснѣй, сіяющаго и свѣтомъ илевтру подобящася <sup>1</sup>).

Надо думать, что авторомъ руководило искреннее сокрушение о бъдствияхъ отечества; но когда мы встръчаемъ въ первыхъ строкахъ его "арганъ словесный", "пиргъ благочестия", "богонасажденный виноградъ", "илектръ" и т. п., нельзя не видъть, какъ кромъ этого чувства писателемъ постоянно владъла забота пріискать мудреное слово, изысканный оборотъ, чтобы читатель былъ пораженъ добрословіемъ. Это могла быть внѣшняя фальшивая манера и подъ нею все-таки могло быть выражено самостоятельное впечатлѣніе и патріотическое желаніе, — но историкъ находитъ, что это произведеніе кромѣ того и "не богато содер-

<sup>1</sup>) Р. Истор. Библіотека, т. XIII, ст. 219-220.



#### ИСТОРИКИ СМУТНАГО ВРЕМЕНИ.

жаніемъ, не даетъ намъ ничего новаго и интересно только своими ошибвами" 1): овазывается, что авторъ "Плача" заимствовалъ его содержание изъ готоваго письменнаго источника, а именно воспользовался прощальными грамотами патріарховъ Іова и Гермогена и особенно твии грамотами, которыя разсылались въ 1611 и 1612 годахъ изъ ополчений Ляпунова и внязя Пожарскаго. Такимъ образомъ собственностью автора остается его добрословіе.

Не меньше поражаетъ плетеніемъ словесъ другое проязведеніе-, Повъсть о нтвоей брани, належащей на благочестивую Россію". Однимъ изъ самыхъ важныхъ делъ въ старинномъ писательствѣ было вступленіе, —и прежде чѣмъ писатель доберется до "нъкоей брани", онъ долженъ пройти торжественное предисловіе.

Великаго Господа Бога Отца страшнаго и всесильнаго и вся содержащаго, пребывающаго во свётё неприступнёмъ, въ преведицёй и въ превысочайшей, велелённёй, святёй славё величествія своего, свдящаго на престолѣ херувиистѣиъ въ нѣдрѣхъ отчіихъ, и на земнородныхъ насъ призирая милостивнымъ си окомъ, промышляя неизреченными и пребожественными судьбами своими о новосажденномъ виноградъ своемъ, сіиръчь о сей нашей благочестивой и превелицъй Россіи, новопросвященнъй святымъ врещеніемъ отъ святаго и равноапостольнаго самодержца, великаго князя Владимира Святославича Кіевскаго и всеа Росіи, благочестиваго же во святоиъ крещеніи Василія, втораго Констянтина, праведныхъ бо любя, грѣшныхъ же милуя, хотя убо всёхъ спасти и въ разумъ истинный привести за благо милуя и храня, за нечестие же милостиво наказуя, приволя ко спасенію всяко свое созданіе, --- не хощеть, бо гръшнику до конца погибнути, но еже обратитися и живу быти ему. Самъ бо рече Господь: "егда падая не востанетъ ли? или отвращаяся не обратится?" и паки: "обратитеся во мнѣ и обращуся въ вамъ", глаголетъ Господь, навазуя пасъ овогда гладомъ, овогда огненными запалении, овогда же безбожныхъ нахоженьми и межиусобною бранію, и прочими таковыми, понеже бо согрѣшиша отъ главы и до ногу, сіирѣчь, отъ великихъ и до нижайшихъ. И таковый гръхъ не можетъ очиститися ничимъ же, точію огнемъ и мечемъ и прочими таковыми, яко же содвяся во дни наша<sup>2</sup>).

Только послё этого вступленія авторъ переходить къ фактамъ, но и здъсь торжественность его не покидаеть. Ему встръчается имя царя Василія Ивановича Шуйскаго, — "Богомъ вёнчаннаго, и Богомъ помазаннаго, и Богомъ почтеннаго, и христолюбиваго поборняка святыя православныя христіанскія вёры.

463

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Платоновъ, стр. 105. <sup>3</sup>) Р. Историч. Библіотека, т. XIII, ст. 249—250.

добляго мнротворца, державнаго самодержца и превроткаго свипетродержателя".—и онъ считаеть необходимымъ сполна прописать весь его титулъ и при этомъ упомянуть даже, что этоть царь былъ отъ кореня великаго внязя Александра Ярославича, Невскаго чудотворца, "изначала же повлечеся того благочестиваго сѣмени корень Россійскихъ нашихъ отъ Августовъ Римскихъ и Греческихъ Анорія и Аркадія, иже бѣ сынове Θеодосія Великаго царя, содержащаго скиетродержательство Богомъ спасаемаго царьствующаго града Греческаго царьствія Констянтинополя, Новаго Рима"... Мы удивимся потомъ и виѣстѣ увидниъ цѣну этого славословія, когла у другихъ современниковъ (дьяка Тимоееева и князя Хворостинина) прочтемъ о томъ же самомъ Шуйскомъ, что онъ былъ "нечестивъ всяко", "оставя Бога, въ оѣсомъ прибѣгая", "праведное существо измѣнивъ", "внимающи... ученіемъ бѣсовскимъ".

Однимъ изъ наиболѣе обширныхъ историческихъ сказаній о Смутномъ времени былъ "Временникъ" дьяка Ивана Тимоосева. Временникъ, по твердому литературному обычаю, начинаетъ въ своемъ вступленіи съ добрословія, и буквально отъ Адама.

Иже рукою Божіею древле праотцы наши сотворени быша, супругъ первый Адамъ со Еввою, овъ отъ земля, ова же отъ того ребра, тёмъ же сей надо всёми бывшими яко царь самовластенъ поставися твари всей, ему же птицы, звёріе же и гади вси страхомъ повиновахуся въ покореніе, яко же своему Сотворителю, Владыцѣ всѣхъ н Господу. И донелиже первозданный не запятся всёхъ врагомъ губителемъ къ первъй заповъди преступленію, тогда безсловесная вся, иже по сихъ нынѣ и страшащая ны, созданнаго оного трепетаху вовелёнія. Егда же змія Еввё прелесть во уши пошепта, она же наученіемъ тоя и мужа си сопрелсти, абіе оттуда самъ новозданный всего царь міра животныхъ онѣхъ ужесатися начать. И отъ преслутанія паденію по нихъ быхомъ оттуда вси причастни донынѣ. И яко же Адамови прежде преступленія ему дивіи вси быша самопокорни в всемъ, сице, сему подобнъ, во временахъ послъднихъ и наша самодержавни во своихъ державахъ обладаху нами всёми, отъ вёка рабы своими, дондеже они сами держахуся повельній, данныхъ Богонь, егда къ нему не у еще въ конецъ согрѣшиша. Къ нимъ же быхомъ отъ всѣхъ многъ вѣкъ доселѣ непрекословни, елико по Писанию быти достоить ко своимъ владыкомъ рабомъ повиннёмъ, во всёхъ служебнё, не уже до врове токмо, но и до самоя смерти быхомъ имъ самонослушни, яко же скотъ водящему и даже до заколенія сопротивися не совъсть, тако безоотвътни быша къ нимъ, яко рыбы безгласни, всяко со тщаніемъ кротиѣ рабское иго ношахомъ, повинующеся ниъ во страсв подобнв, честь страха ради творяще вмаль яко не равну зъ Богомъ, аще Того тако боимся, ни убо унве бо, аще се было тако бы. Егда же къ концу лѣта грядяху, предержателе наша поелику начаща

464

#### ИСТОРИКИ СМУТНАГО ВРЕМЕНИ.

древняя благоуставленія законная и отцы преданная превращати и добрая обычая на новосопротивная измёняти, потолику и въ повинующихся рабёхъ естественый страхъ къ покоренію владыкъ оскудёваше исчезая, яко же и земля къ первому угобзенію сѣмянъ нынё но премногу своимъ несравняема плодоносіемъ. Отъ дѣлъ бо явё познаваемо бѣ всяко излишество и тщета благихъ же и злыхъ, неже отъ нѣдръ темныхъ, яко и въ прочихъ. Восхотѣша бо обдержителе ушеса своя сладцѣ преклоняти къ ложнымъ шепотныхъ глаголомъ, яко же въ ветсѣмъ прабаба всѣхъ Евва змію прелестинку подаде любезиѣ своя слуха... <sup>1</sup>).

Но кончивъ вступленіе, давши оглавленіе "вниги сей" и приступая въ описанію царства Ивана Васильевича, дьявъ опять пускается въ невразумительное плетеніе словесъ.

Превысочайшаго во-истину и преславнѣйша всѣхъ бывшихъ, славиму же отъ конецъ небесъ до конецъ ихъ, яко толице о немъ протекши, до ихъ же мѣста возможна бѣ по вселеннѣй проходити слуху, зане преобладателнѣ сродныхъ на се имя, яко же Макидонъ нѣкогда, вселеннѣй царствуя, свойственѣйши же рещи о немъ, — инорога бывша во бранѣхъ, паче же во благочестнихъ надъ всѣми пресвѣтлыми, государя великаго князя Ивана, новому по крещеніи се бывшу по отцѣхъ въ Росіи съ приложеными ихъ царствіи благоданну царю сына, иже всею великою Росіею господьствующа, государя Василія Ивановича великаго князя и царя корень по колѣнству и мужъ прародителей своихъ прозябенія готовъ, помазанъ къ царству на столъ его и не проходенъ до здѣ лѣтъ и конецъ отъ рода въ родъ, вѣчное благородіе ему бѣ отеческое, неувядаему посланія цвѣтъ, яко утренняя отъ солнца восходитъ заря, — и т. д.<sup>2</sup>).

Такъ сохранился старый историческій стиль, хотя можно бы думать, что самая чрезвычайность событій вызоветь критическій взглядъ на самыя событія и на то прошедшее, съ которымъ они были связаны, и хотя уже раньше явилось произведеніе, гдѣ въ противовѣсъ оффиціальной исторіи высказалась независимая критика: это была исторія временъ Грознаго, написанная кн. Курбскимъ. Она осталась явленіемъ исключительнымъ.

Исторія лётописанія въ XVII вёкё вполнё еще не разобрана; но характеръ его и во времена первыхъ Романовыхъ остается тотъ же, какъ было въ XVI вёкё. Лётопись остается заботой двора, и между прочимъ лётопись лицевая. Объ изготовленіи лицевыхъ лётописей собраны были г. Забёлинымъ показанія изъ приходо-расходныхъ книгъ Оружейной палаты. Въ 1639 (что приходится на время ученія Алексёя Михайловича), "книги

HCT. P. JHT. T. II.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, ст. 262-263. <sup>2</sup>) Тамъ же, ст. 269-270.

царственныя знаменныя въ лицахъ" (т.-е. иллюстрированныя) переданы были сюда изъ казеннаго приказа, можетъ быть, для возобновленія. Въ 1677 году "дьякъ Андрей Юдинъ принесъ въ Оружейную палату внигу царственную въ лицахъ, писана на александръйской бумагъ, въ десть <sup>1</sup>), была переплетена и изъ переплету вывалилась, и многіе листы ознаменены, а не выцяъчены, шестьсотъ тринадцать листовъ, а на тъхъ листахъ тысяча семдесятъ два мъста; а приказалъ тое княгу расцвътить жалованнымъ московскимъ и кормовымъ иконописцамъ; а которые драные листы въ той книги и тъ листы переписать вновь; а сказалъ, тое внигу выдалъ ему отъ великаго государя (Θеодора Алексъевича) изъ хоромъ бояринъ и дворецкой и оружничей Богданъ Матвъевичъ Хитрово". Такимъ образомъ лицевыя рукописи изготовлялись художниками Оружейной палаты для царскаго двора.

Въ 1657 году, въ царствованіе Алексвя Михайловича, учреждепъ былъ въ Москвѣ записной приказъ, и начальнику приказа дьяку Кудрявцеву велѣно было "затисывати степени и грани царственныя съ великаго государя царя... Өедора Ивановича... государства, послѣднихъ лѣтъ его государевыхъ; также записывать степени и грани государствованья великаго государя царя... Бориса Өедоровича... и государя царя... Өедора Борисовича... и государя царя... Василья Ивановича..., и Растригино, и государствованья жъ 33 лѣта отца нашего великаго государя царя... Михайловича..., и наше великаго государя царя... Алексѣя Михайловича... по нынѣшній 166-й годъ". Въ приказъ назначено было два старыхъ, т.-е. старшихъ, подьячихъ и шесть молодыхъ, и велѣно дать 50 стопъ бумаги; помѣщеніе было өтведено "въ избѣ", гдѣ "пишутъ знаменитые переводы", т.-е. лицевые иллюстрированные списки <sup>2</sup>).

Въ семидесятых годахъ XVII въка, при бояринъ Матвъевъ это "строеніе" лицевыхъ рукописей для царской библіотеки совершалось и въ Посольскомъ приказъ.

Выше приведено указание 1677 года о "царственной книгв", отданной для поправки въ Оружейную палату (такія книги назывались царственными потому, что излагали исторію царствъ).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е. въ листъ, folio.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ какъ говорилось о "степеняхъ и граняхъ", то, по митению г. Бълокурова, дъякъ Кудрявцевъ имтълъ поручение продолжать Степенную книгу; г. Соболевский полагалъ, что ему порученъ былъ другой исторический трудъ, —а именно изготовления того самаго лицевого свода, о которомъ ми выше говорили, т.-е. самой "Исторической Энциклопедии". Другие изслёдователи настоятельно считаютъ "Энциклопедио" произждениемъ XVI вкка.

"Еще внязь Щербатовъ, - говорить г. Забѣлинъ, -издавая въ прошломъ столътіи разные лётописцы подъ именемъ "Царственной книги", "Царственнаго лётописца", "Древняго лётописца", которые были украшены множествомъ картинъ, замѣтилъ, что эти книги составляли нёвогда одно цёлое и... предположиль, что сія сочиненія могли быть употреблены для науви Петру -Великому". Объ упомянутой внигъ 1677 года г. Забълянъ не сомнѣвался, что это та самая внига, по воторой Петръ знавомился съ русской исторіей и которая потомъ въ безпорядкъ найдена Щербатовымъ и издана подъ именемъ лътописцевъ. Теперь она принадлежить Патріартему внигохранилищу и пріобрѣтаеть въ глазахъ любителя старины новую цёну, какъ памятникъ первоначальной науки веливаго преобразователя" 1).

Къ разряду учебныхъ внигъ, употреблявшихся "на верху", принадлежала повидимому и давно извёстная историвамъ, но лишь недавно изданная "Исторія" дьяка Өедора Грибобдова, -- который по родословнымъ признается прапрадёдомъ знаменитаго писателя. Біографія Өедора Грибобдова взебства по обычаю техъ временъ только изъ записей объ его службѣ: въ 1647 онъ былъ подьячимъ въ приказъ Казанскаго дворца, въ слъдующемъ году былъ уже дьявомъ, и въ 1659, числясь тамъ же, состоялъ при князъ Трубецкомъ, действовавшемъ на Украйне, участвоваль въ тягостяхъ военнаго времени, былъ въ числё помощниковъ Трубецкого на Переяславской радъ, и по возвращении въ Москву былъ жалованъ разными наградами. Затъмъ онъ опять служилъ въ приказъ Казанскаго дворца, въ разрядъ и пр., и умеръ въ 1673.

Грибовдовъ работалъ надъ своей Исторіей въ концѣ 1660-хъ годовъ; въ февралѣ 1669 онъ получилъ отъ царя Алевсия натраду за свой трудъ. Книга его была видимо очень распространена, потому что извёстна теперь по многимъ синскамъ. Историви относились въ ней вообще довольно неблагопріятно. Строевъ называлъ ее "для исторіи бевполезнымъ сборнивомъ"; Филареть -- "очень неудачнымъ опытомъ систематическаго изложенія руссвой исторіи". Соловьевъ предположилъ правтическую цъль вниги служить для историческихъ справовъ. Издатель "Исторіи", г. Шлатоновъ, объясняетъ, что по воличеству собственно историческихъ свёдёній трудъ Грибоёдова не могъ сравниться даже съ вратвими "лётописчивами", воторые пошли въ ходъ въ XVII стольтін, и что всего скорье онь могь служить тольво для первоначальнаго ознавомленія съ исторіей веливаго княженія

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Опыты изученія р. древностей и исторіи. М. 1872. І, стр. 39-40.

руссваго и царства Московскаго, и что внига именно составлена была какъ первое руководство для царскихъ детей. Книга Грибобдова представляеть краткое обозрѣніе русской исторія, сосредоточивая ее на исторіи государей, поставленныхъ въ династическое преемство, по тому образцу, какой быль дань въ Степенной внигь. Въ приказъ Большого дворца 1669 г. о Грибобдовѣ было записано, что онъ "сдѣлалъ степенную внигу благовърнаго и благочестиваго рода Романовыхъ". Дъйствительно, главнымъ источникомъ для древнихъ временъ послужила ему именно Степенная внига, отвуда онъ иногда прямо списываль нужные ему тексты; для разсказа о Смутномъ времени онъ руководился сказаніемъ Авраамія Цалицына, и вообще пользовался оффиціальными документами, которые могъ знать по своей службъ въ разрядѣ. Вся внига написана прочно утвердившемся тогда приказнымъ стилемъ, чрезвычайно высокопарнымъ вездъ, гдъ рёчь касалась князей и царей, и унаслёдованнымъ отъ стариннаго "добрословія". Царская генеалогія начинается не отъ Рюрика, а отъ Владимира Св., «какъ это было и въ Степенной книгъ, -потому что Владимиръ былъ первый благочестивый внязь, хотя уже Игорь называется самодержавнымъ, а Рюривъ-, первовладычествующимъ" въ великомъ Новгородѣ и во всей русской земль. Родъ первыхъ русскихъ внязей ведется опять отъ Августа Кесаря.

Заглавіе книги слёдующее:

"Исторія, сінр'ячь пов'ясть или сказаніе вкратц'я, о благочестные · державствующихъ и свято пожившихъ боговѣнчанныхъ царей и великихъ князей, иже въ Рустви земли богоугодно державствующихъ, наченше отъ святаго и равноапостолного великаго князя Владимира Святославича, просвѣтившаго всю Русскую землю святымъ крещеніемъ, и прочихъ, иже отъ него святаго и праведнаго сродствия, такожь о Богомъ избраннъмъ и присноцамятнъмъ великомъ государъ царъ и великомъ князѣ Миханлѣ Өеодоровичѣ, всеа Русіи самодержцѣ, и о сынѣ его государевѣ, о Богомъ хранимомъ и благочестивомъ, и храбромъ, и хваламъ достойномъ великомъ государѣ царѣ и великомъ внязѣ Алевсѣѣ Михаиловичѣ, всеа Веливія и Малыя и Бѣлыя Росів самодержцѣ, въ которые времена по милости всемогущаго въ Тронцы славимаго Бога, учинились они, великіе государи, на Московскомъ и на Владимирскомъ и на всёхъ великихъ и преславныхъ государствахъ Россійскія державы, и откуду въ Велицъй Россіи ихъ великихъ и благочестивыхъ и святопомазанныхъ государей царей Богомъ насакденный корень прозябе и израсте, и процвъте, и великому Російскому царствію сторичный и преврасный плодъ даде".

## "ИСТОРІЯ" ДЬЯКА ГРИБОЪДОВА.

## Самое изложение начинается такъ <sup>1</sup>):

Въ Рустви земли первый благочестию держатель свято поживший, боговѣнчанный великій и равноапостальный князь Владимиръ Святославичъ, нареченный во святомъ крещени Василій, сродникъ Августу, кесарю Римскому, отъ него жь праведное его изращение, иже бяху отъ Бога яко райская древеса насаждени, иже присходящихъ<sup>2</sup>) водъ и правовѣріемъ напояеми, благоразуміемъ же и благодатію возрастаеми и Божественною славою осіяваеми, явижеся яко садъ доброрасленъ и красенъ листвіемъ и благоцвѣтущъ, и многоплоденъ, и зрѣлъ, и благоуханія исполненъ, великъ же и высокъ верхъ и многочаднымъ рожденіемъ, яко златозрачными вётми, разширяемъ, богоугодными добродѣтелии приспѣваемъ, и инози отъ корене и отъ вътвей многообразными подвиги, яко златыми степенми, на небо восходную лёствицу непоколеблему воздрузища, по ней же невозбраненъ къ Богу восходъ утвердиша себъ же и сущимъ по нихъ.

Сій же божественный избранный сосудъ благовърный великій князь Владимиръ Святославичъ, нареченный во святомъ крещени Василій, сугубо царскониятый самодержецъ, владыческое и царское званіе имѣя, сынъ пресловущаго въ храбрости великаго князя Святослава, внукъ же самодержавнаго Игоря Рюривовича и достохвальныя въ премудрости супруги его блаженныя и великія княгини Олги, правнукъ же Рюриковъ, первовладычествующаго въ великомъ Новѣградѣ и по всей Русвой земль, не мала же рода и (не) незнаема бяху, но паче преименита и славна сроднива Римского кесаря Августа, обвладающаго всею вселенною, единоначалствующаго на земли во время перваго пришествія на землю Господа Бога и Спаса нашего Ісуса Христа, егда нашего ради спасенія изволи родитися отъ безневъстныя и Пречистыя Дъвы Маріи.

"У сего же кесаря Римскаго бысть присный брать, имянемъ Прусъ" ИТ.Д.

## Въ вонцъ книги привазная запись:

Сія внига 36 главъ-составъ и слогъ во 177-мъ году разрядного діака Өеодора Іоакимова сына Грибовдова: и за ту книгу дано ему государева царева и великого князя Алексия Михаиловича, всеа Великія и Малыя и Бёлыя Росіи самодержца, жалованья 40 соболей, да въ приказъ 50 рублевъ денегъ, отласъ, камка, да придачи въ помисному окладу 50 четын, денегъ 10 рублей. А книга взята къ великому государю въ Верхъ".

По своему содержанію, "Исторія" Грибовдова, какъ опредвляеть ее новвишій издатель, есть робкая компиляція, повторяющая самыя фразы своего источнива, не вносящая ни одной собственной мысли. Но она любопытна по своему строенію и тону.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. выше, стр. 466-467, выписку изъ Степенной Книги. <sup>2</sup>) Должно быть: при исходищихъ.

"Живя во второй половинѣ XVII вѣка, авторъ, — по словамъ г. Платонова, — смотритъ на дъйствительность съ высоты твхъ фикцій, которыя еще въ XVI вѣкѣ образовали теорію о "третьемъ Римъ" и во времени О. Грибоъдова уже успъли значительно обветшать послѣ вѣкового употребленія. И однако за ними еще остается оффиціальная повиція: наванупѣ своего паденія эти финціи объ Августъ и Прусь, о царснихъ утваряхъ и царсномъ вънчания Мономаха ложатся въ основу книжви Грибовдова, составленной для государя и взятой во дворецъ, думаемъ, для назиданія государевыхъ дътей. Всворъ за этою внижвою появился (въ 1674 г.) віевскій Синопсисъ съ иными точками зрънія и съ инымъ историческимъ матеріадомъ. Онъ отвлекъ вниманіе любителей исторія на другіе стороны и вопросы русской старины в содийствоваль перевоспитанію мосвовскихь историческихь вкусовъ. Распространившаяся въ спискахъ "Исторія" Грибовдова уступила м'есто Синопсису и осталась послёднимъ словомъ старозавётнаго историческаго соверцанія, устарёвшимъ и поблекшимъ тотчась по его появлени".

Въ изданномъ спискъ "Исторія" Грибоъдова доведена до воцаренія Өедора Алексъевича, т.-е. уже дополнена по смертв составителя.

Остается досказать о послёднихъ явленіяхъ и отголоскахъ этой старой исторіографіи къ началу XVIII столётія.

Въ началѣ XVII столѣтія въ Хронографѣ, который былъ старинной энциклопедіей, явился новый элементь. Чёмъ дальше, тъмъ больше XVII въкъ представлялъ заимствованій изъ польскихъ и латинскихъ книгъ. Польсвія вліянія въ русскомъ обществѣ и въ письменности начинаются еще съ конца XVI вѣка; быть можеть, нёсволько распространились въ Смутное время, в затёмъ польскія вниги становятся доступны особливо потому, что въ теченіе XVII въка въ Москву все больше пронибали воздъйствія кіевской и западно-русской школы. Наканувъ Петра, въ руссвой жизни настойчиво сказывалась потребность въ новомъ образовании и былъ только вопросъ о томъ, изъ какого источника и какимъ путемъ оно будетъ взято: была наклонность въ пути южно-русскому, гдъ подъ вліяніями польско католическими пришлось бы заимствовать европейскую образованность изъ вторыхъ рукъ, притомъ укороченную; и была возможность прямого заимствованія образованія западнаго твиъ путемъ, на воторый могло увазывать существование въ самой Москвѣ Нѣмецкой колоніи: колонія и возникла, именно потому, что въ

Мосвей все больше требовалось европейское техническое и даже литературное знаніе. Но пова на лицо быль только путь віевскій—со школьной схоластикой Кіевской академіи, по образцу латино-польской науки. Въ этихъ условіяхъ понятно появленіе той хроники игумена Михайловскаго монастыря Θеодосія Сафоновича, которая послужила главнымъ исгочникомъ знаменитаго Синопсиса, извёстнаго съ именемъ Иннокентія Гизеля.

Польскіе историки давно уже вносили въ свои труды русскія извёстія, между прочимъ пользуясь руссвими лётописами. Тавовы были Длугошъ, Бѣльсвій, Кромеръ, Мѣховсвій и особливо Стрыйковский <sup>1</sup>). У этихъ историвовъ давно сказалась средневъковая манера отыскивать древнія библейскія или классическія генеалогіи народовъ и вводить въ исторію произвольное баснословіе: оть названныхъ польскихъ писателей, особливо отъ Стрыйвовскаго, эта манера и самыя генеалоги относвтельно славянскаго и русскаго народа перешли къ ихъ южно-русскимъ подражателямъ. Въ Синопсисъ мы читаемъ цълые трактаты о древ-, нбишихъ временахъ русскаго народа, о которыхъ ничего не внаеть нашь начальный лётописець; но взамёнь Синопсись, какъ и его первообразъ, очень мало знаетъ русскую лётопись, особливо событія русской исторіи посл'я татарсваго нашествія. Получилось нёчто очень странное. Автору Синопсиса извёстно, отвуда происходить имя славянь и руссвихь; прародителемь "московскихъ народовъ" былъ Мосохъ, упоминаемый въ пророчестве Іезевінда, шестой сынь Афета, внувь Ноя, тавь что оть него проязошля Москва в вся Русь. Синопсисъ подробно разсказываеть о древней Руси, о крещении Владимира, но и здъсь ставить рядомъ противоръчащія подробности, напр. въ одномъ мість говорить о Владимири, что онъ добыль ципь, поясь и шапку вняжую оть старосты ваеннскаго, котораго побороль на поедение, а тотчасъ затемъ, что все эти вещи были присланы Владимиру изъ Византів. О сѣверо восточной Руси овъ ничего не знаеть; вслёдъ за разсказомъ о разорении Кіева Батыемъ, пропустивъ полтора стольтія, говорнть о Мамаевомъ побонщъ, о воторомъ было у него въ рукахъ взвёстное сказаніе; митрополію переносить изъ Кіева прямо въ Москву. Въ первомъ изданія, Синопсись оканчивался присоединеніемъ Кіева къ Москві и уже дальнійпихъ изданіяхъ прибавлены были віевсвія событія временъ Өе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Польскіе літописцы еще недостаточно изучены въ этомъ отношенія. Русскія извістія Длугоша до 1386 года, съ указаніемъ ніткоторихъ нараллелей изъ русскихъ літописей, собраны у Бестужева-Рюмина (О составі русскихъ літописей, приложенія, стр. 64—378).

дора Алексйевича. Съ персаго своего появленія въ 1674, Синопсисъ перепечатывался до 1761 года до 25 разъ; въ XVIII вѣвѣ его печатала даже Авадемія наувъ. Этотъ удивительный успѣхъ объясняется тѣмъ, что, по словамъ митр. Евгенія, "книга сія, по бывшему недостатку другихъ россійской исторіи внигъ печатныхъ, была въ свое время единственною оной учебною внигой"; во всякомъ случаѣ странно то, какъ долго держалось въ обращеніи это дѣтище старой кіевской учености, внушенное въ значительной степени польскимъ средневѣковымъ баснословіемъ.

Тавных образомъ, Синопсису остался неизвѣстевъ весь ходъ русскаго лѣтописанія: если, какъ произведеніе южно русское, онъ сосредоточивалъ свой интересъ на Кіевѣ, то судьба Мосави была ему мало извёстна и онъ не имёлъ понятія о тёхъ большихъ лётописныхъ вомпиляціяхъ, воторыя старательно изготовлялись въ Москвъ въ монастыряхъ и приказахъ, - и тъмъ не менве Синопсисъ сталъ наиболве распространенной исторической книгой съ конца XVII и въ течение всего XVIII въка. Новъйшій историвъ, указавъ баснословный элементь Синопсиса (здёсь въ русскую исторію между прочамъ былъ введенъ и Александръ Македонский), замѣчаетъ: "Подобныя иностранныя новинки принимались на Руси охотнъе, чъмъ простой, но полный пробъловъ и умолчаній разсказъ древней літописи. На Руси искаженный такимъ образомъ историческій разсказъ продолжаль искажаться и дополняться новыми легендами подъ вліяніемъ политическихъ тенденцій времени. Эти нов'єй піе продукты историческаго творчества вызвали преимущественный интересь читателей, такъ какъ отвичали на вопросы, наиболбе возбуждавшие ихъ любоцытство, а старая русская лётопись вовсе вышла изъ моды". Надо прибавить, что въ то время, какъ московская лътопись становилась разрядной внигой, и украшалась не въ миру добрословіемъ, Синопсись все-таки представляль какое ни на есть литературное изложеніе; и наконець, уже въ XVII въкъ онъ быль нацечатань. Во всякомъ случав, когда онъ сталъ учебной книгой, "духъ Синопсиса, --- говорить историкъ, -- царить въ нашей исторіографія XVIII въка, опредъляетъ вкусы и интересы читателей, служить исходною точкой для большинства изслёдователей, вызываеть протесты со стороны наиболее серьезныхъ изъ нихъ, однинъ словомъ, служитъ вабъ бы основнымъ фономъ, на которомъ совершается развитие исторической науки прошлаго столѣня. Вопросы, поднятые Синопсисомъ, обсуждаются Щербатовымъ и Болтинымъ въ концѣ XVIII вѣка... Составляя, такимъ образомъ, исходный пункть исторіографіи прошлаго въка, Синопсись, въ то

472

же время, важенъ для насъ вакъ резюме всего, что дълалось въ русской исторіографіи до ХУШ столітія. Результать этого предъндушаго періода русской всторіографія быль, правда, весьма печаленъ. Историванъ XVIII въва, учившимся по Синопсису и проникнутымъ его духомъ, предстояла прежде всего задача--- разрушить Синопсись и вернуть науку назадь, въ употреблению первыхъ источнивовъ" 1).

Первый трудь въ этомъ направлении принадлежить временамъ Петра Великаго. Это - извъстное, но довольно забытое "Ядро россійской исторін", которое приписывалось въ ХУШ в'яки князю Хилкову, русскому резиденту въ Швеціи при Петръ, и съ его именемъ было издано, но неисправно, Миллеромъ въ 1770; впослёдствін, однаво, было доказано, что сочинителемъ "Ядра" быль не Хилковъ, а его секретарь Манкіевъ, дёлившій съ нимъ плёнъ въ Швеців. Въ изданія Миллера было пропущено предисловіе; но въ найденныхъ потомъ новыхъ списвахъ "Ядра" подъ предисловіемъ оказалась подпись А. М., и еще митрополить Евгеній <sup>2</sup>) догадывался, что авторомъ вниги не былъ Хилковъ, а его севретарь или переводчикъ; въ Описаніи рукописей графа Толстого было названо имя секретаря, и Востоковь окончательно уставовялъ авторство Манкіева. Книга была посвящена, изъ плёна, Петру въ апрёлё 1715 года. Тавимъ образомъ хронологически это было первое историчесвое сочинение, явившееся въ періодъ реформы, -- оцёнивать его можно только по сравнению съ тёмъ, что ему непосредственно предшествовало, именно съ Сивопсисомъ. Кавъ вообще произведенія Петровскаго времени еще носять на себѣ много особенностей старины, но вмёстё съ тёмъ дають и нёчто совсёмь новое, такь и здёсь. "Ядро" еще имёсть нѣчто общее съ Синопсисомъ, но во многихъ отношеніяхъ стоитъ гораздо выше его. Сочинение Манкиева могло бы давно съ большою пользой замёнить Синопсись въ качестве учебной книги, но надъ нимъ еще продолжалъ тяготъть обычай старой "письменности ": внига Манкіева долго обращалась только въ рукописяхъ, извъстная поведимому не многемъ любителямъ,---и написанная въ 1715, она была издана Миллеромъ лишь въ 1770, въ качествѣ стараго историческаго памятника; но въ послѣдніе годы XVIII въка "Ядро" имъло уже четыре изданія.

Манкіевъ также начинаеть производствомъ русскаго народа отъ Мосоха, сына Яфетова, при чемъ, имвя въ виду средневѣковыя генеалогія, особенно настаяваеть на томъ, что русскій на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Милювовъ, "Главима теченія" в пр., стр. 5-12. <sup>3</sup>) Въ Словарѣ русскихъ свѣтскихъ писателей, П, стр. 239.

родъ ведетъ свое происхождение отъ человъка, а не отъ ложныхъ боговъ.

"Народъ руссвій... начало свое ведеть неперерывнымъ порадвомъ отъ Мосоха человѣва, а не отъ притворныхъ боговъ, вакъ Греки, Персы и проч., Рамляне оть пастырей, оть разбойнивовь и бъглецовъ въ великую силу выросши, стыдились простого своего начатва, и для того притворились, будто ихъ народъ отъ Ромула, сына Бога войны Марса, и черницы Реги Сильвін произшель, который Ромулусъ съ братомъ своимъ Ремомъ будто отъ волчици воспитаны"... Египтяне производять себя оть земля, англичане и "швоты" отъ царевны сирійской Альвины, и также отъ Энея троянсваго; венгры-, отъ Магера или Магора и Туннора, сыновъ Немврода Вавилонскаго, хотя по истинѣ отъ рѣви Угри изъ Руссваго государства и княжества Югоры произошли", в пр. "А паши Русскіе, Славяне и прочіе народы Сарматскіе не летають по поднебесію для произведенія предковь своихъ, но истинною своею добродътелію не отъ боговъ, но отъ человъка, явно начало свое производять"...

Русскіе отъ Мосоха назывались прежде Мосхами, Мосохами и пр., но потомъ "ради смѣшенія иныхъ народовъ и порубежности, или для различныхъ туда и индѣ походовъ и войнъ, старое свое прозваніе пренебрегше, званы и писаны были отъ князя своего Русса, который отъ Мосоха произведеніе свое велъ, Руссіаны, Роксоляны, Роксаны, Руеоны, Россіаны и держава ихъ Россія" <sup>1</sup>).

Манкіевь счель нужнымь, уже самостоятельно, опровергать неправильное производство имени славянь, а именно, оспариваеть тѣхъ, которые, слѣдуя Прокопію, Іорнанду, Блонду, Мавро-Орбину и "другимъ италіанскимъ, инако" (т.-е. впрочемъ) "ученымъ и разумнымъ, мужамъ и творцамъ", не знавшимъ славянскаго языка, производятъ имя славянъ отъ sclavo, schiavo, когда оно происходитъ отъ славы, а итальянское слово взялось отъ илѣнныхъ славянъ: при этомъ онъ ссылается на "разсужденіе eruditissimi Vossii, кавъ его ученые называютъ, въ книгѣ 2 de vitiis sermonis, о порокахъ бесѣды, главы 17: Sclavo censet id primitus nominis ortum inditumque illis, quos e forti slavorum gente captos in servitutem redegissent". Далѣе, однако, онъ опять въ тонѣ Синопсиса считаетъ нужнымъ сказать о доблестяхъ и храбрости славянскаго и россійскаго народа, о чемъ "многіе творцы изрядно поминаютъ". Славяне побѣждали шве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Ядро" по 3-му изд. 1791, стр. 9 и д.

#### МАНКІЕВЪ.

довъ, римлянъ, гревовъ; сарматы разбили "на поляхъ Каталонитскихъ" славнаго вороля и лютаго воина Аттилу. Они помогали и Александру Македонскому въ завоевание міра, "за которую свою храбрость отъ него грамоту, золотыми словами писанную, достали, которая и нынѣ въ Архивѣ султана Турецваго лежитъ" 1).

Синопсись не могъ разобраться въ варягахъ, то называя ихъ славянами, то говоря, что они пришли "отъ нѣмецъ"; Манкіевъ не опредъляеть ихъ народности, но еще повторяеть старую басню, производя Рюрика "отъ съмени Пруса, двоюроднаго брата Кесаря Августа", и по этому случаю ссылаясь на "всёхъ лётописцевъ русскихъ и литовскихъ, хотя бъ ихъ вто тысячу одни съ другими спустить (т.-е. сравнить) хотелъ". По поводу Ольги Манкіевъ помѣщаетъ "политическое разсужденіе о супружествъ государей владътельныхъ"; въ другомъ мъсть — разсуждение о римскомъ правѣ... Говоря о внязѣ Владимирѣ, онъ вспоминаетъ о его богатыряхъ; сказавъ подробно о бов извъстнаго богатыря съ печенъжиномъ, онъ продолжаетъ: "кромъ сего Яна многіе вные храбрые и славные богатыри были у великаго внязя Владимира: Илія Ивановичъ Муромецъ, котораго тѣло даже донынѣ въ пещерахъ Кіевскихъ лежить нетлённо, Рогдай, который на 300 непріятелей одинъ вооруженъ напущалъ, Андріанъ Доблянвовъ, Добрыня в прочіе"<sup>2</sup>).

Но если относительно древнъйшаго періода Манкіевъ не освободился отъ прежняго баснословія, то въ дальнайшемъ разсказѣ онъ становится несравненно выше Синопсиса. Онъ знаетъ исторію сверо-восточной Руси и знаеть льтопись; если иногда онъ смёшиваетъ частныя подробности, то главныя событія излагаетъ въ правильной послёдовательности, стараенся даже объаснить, почему всероссійскій престоль быль перенесень изъ Кіева въ стверную Русь; онъ высоко ставитъ Ивана Васильевича III и сравниваеть его съ Владимиромъ Святославичемъпо ведикимъ его заслугамъ для государства: Иванъ Васильевичъ освободилъ Россію и "воздаятельно Золотую Орду подъ свое послушаніе привелъ", поворилъ Новгородъ и прочія русскія вняженія и "въ одно Монархіи Россійской твло привель и сововупнаъ". О Смутномъ времени онъ сообщаетъ, кажется, новыя оригинальныя извѣстія (о Борисѣ, Шуйскомъ, Филаретѣ), подробно говорить о захвать Новгорода шведскимъ полководцемъ Делагарди, между прочимъ, разсказывая о шведскихъ грабежахъ по тёмъ свёдёніямъ, какія собраль во время пребыванія въ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, стр. 15—20. <sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 62.

Швеція. И затёмъ онъ разсуждаеть: "Сін-то теперь помянутыя подлинныя и въдомыя съ Шведсвой стороны Руси дъланныя обизы суть ближайшая вина войны, которую царь Петръ Алексіевичь въ году отъ Р. Х. 1700 противъ Шведской земли поднялъ, желан неправду праведнымъ оружіемъ отсудить, и для того Богъ его праведное оружіе частыми надъ непріятелемъ победами увенчать изволилъ" 1).

Разсказъ доведенъ до 1712 года, и въ заключение авторъ, великій повлонникъ Петра, далъ въ его изображенія вакъ-будто цёлый выводъ изъ руссвой исторіи.

"Сей Государь Царь Петръ Алексвевичъ своямъ пеусыпнымъ промысломъ державу Русскую отъ вепріятеля оборонняъ, нароль неученый, воторый всякими свободными науки прежде брезговаль, въ ученость привель, а чтобы то удобние сдилаль, самъ... въ иныя государства странствовалъ, и молодыхъ господъ изъ иодданныхъ своихъ въ Италію, Францію, Германію и индъ посылаль, училища многія въ Руси завель, всякихь художествь вакъ гражданскихъ, такъ и воинскихъ подданныхъ своихъ научиться привелъ, и однимъ словомъ сказать, всю Русь художествы в вёдёніемъ просвётиль, в будто снова переродиль. Во истинъ по преславнымъ и всему свъту удивительнымъ дъламъ Его Величества, какъ въ гражданскомъ управлении, такъ и въ многотрудныхъ войнахъ, и надъ непріятелями побёдахъ, похвальныхъ въ старинѣ Навуходоносоровъ Вавилонскихъ, Кировъ Персвихъ, Алевсан (ровъ веливихъ Македонсвихъ, Улиссовъ Гречесвихъ и славныхъ ихъ дёлъ превосходитъ; по чему бы и исторію о семъ Государъ подробно изслъдовать и по достоинству описать надлежало: но меня оть того по сіе время удержало, что будучи въ Швеціи въ плёну подъ жестовниъ арестоиъ, едва вышеописанное въ объявлению сыскать могъ, а больше известий записовъ не имбя, принужденнымъ нахожуся перо повинуть, н прочее для описанія преславнаго нашего Монарха безсмертныхъ аваъ другимъ оставить"<sup>2</sup>).

Въ первый разъ справедлявая одбива труда Манкіева была сдёлана С. М. Соловьевымъ. Со времени Карамвина "Ядро россійской исторін" поминалось обыкновенно, какъ прим'єръ устарвлаго незнанія в безввусія; но должно было вспомнить, вавому времени принадлежа 10 это сочинение; удивительние было то, что со временъ Петра не было сдълано другого обзора русской исторія, который замённать бы внигу Петровскаго времени.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Тамъ же, 337; ср. стр. 426. <sup>2</sup>) Тамъ же, 431—432.

МАНВІЕВЪ.

Соловьевъ обратилъ вниманіе на время составленія вниги Манвіева, на то что ей предшествовало, и нашелъ справедливымъ дать ей почетное мёсто въ нашей исторической литературѣ: исключая древнѣйшій періодъ, событія переданы въ сочинсніи Манвіева "беззатѣйно, обстоятельно, почти безошибочно; не забудемъ, что и послѣ, когда начали появляться болѣе обширныя сочиненія по части русской исторіи, то онѣ касались обывновенно древнѣйшихъ ея періодовъ, и Ядро оставалось относительно самымъ полнымъ руководствомъ въ изученію русской исторіи: этимъ объясняется то, что оно достигло четырехъ изданій...<sup>« 1</sup>).

Но въ чемъ состояля литературныя средства Манкіева и откуда онъ пріобрѣлъ ихъ? Востоковъ по правописанію и нѣкоторымъ словамъ въ рукописи "Ядра", имъ разсмотринной, считалъ Манкіева малороссіяниномъ; Соловьевъ соглашался съ этимъ, основываясь на внутреннихъ качествахъ слога. Наконецъ, это въроятно и по учености Манкіева, которая всего скоръе могла быть тогда пріобр'втена въ южно-русской школв. У Манкіева есть уже сознательный взглядь на исторію. Въ посвященіи Петру (по рувописи Румянцовскаго Музея) говорится: "Что о Исторіяхъ обще належитъ, вогда я природу Исторій помышляю, весьма помышляю, что они великіе въденію человеческому приносять пользы; понеже въ нихъ, какъ въ чистбишемъ зеркалѣ, прежде жившихъ бытія, совѣты, рѣченія и дѣла такъ добрые, какъ злые видимъ... Тамо бо обрящеши безъ труда, яже иніи собраша съ трудомъ, и оттуду изчерпнети и благихъ добродътели и злочестивыхъ порока, житія челов'вческаго различная изм'вненіа и вещей въ немъ обращенія; міра сего непостоянство, и нечестивыхъ стремглавные падежи и, да единёмъ обыму словомъ, злыхъ дъяній вазни и благихъ почести. Изъ нихъ же тъхъ отбъгнеши, да не въ правоты божія руц'в впадети. Сія обымеши, да почести яже съ ними ходять, улучиши"... Словомъ, это – дидавтическое понимание истории, дошедшее до самаго Карамзина.

Ученость Манкіева шире, чёмъ у кого-либо изъ его предтественниковъ. Кромѣ твердаго знанія библейскихъ книгъ, онъ хорошо знаетъ географію, ссылается на цёлый рядъ древнихъ писателей, извёстныхъ ему отчасти, можетъ быть, по вычитаннымъ указаніямъ, но отчасти несомиѣнно и по собственному чтенію. Изъ древнихъ упоминаются у него Ксенофонтъ, Иродотъ, Птоломей, Аполлоній (Argonautica), Плиній, Трогъ Помالمالية المرادية المستعدين

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Писателя русской исторіи XVIII в'яка, въ "Архив'я" Калачова, кн. II пол. 1. М. 1855, стр. 3 и д.

#### ГЛАВА ХІ.

пей, Юстинъ, Помпоній Мела, Іосифъ Флавій, Виросъ (Berosus), греческій историкъ Зонаръ; далѣе, нѣмецкіе писатели: Каріонъ, Филиппъ Меланхтонъ, Курей, Фоссіусъ; итяльянскіе: Мавро Орбиній и Энеасъ Силвіусъ; шведскіе: Павлинусъ Готусъ, Петреусъ<sup>1</sup>); иольскіе: Мярецкій, Кадлубекъ, "безъименный французъ", Длугошъ, Меховій, Стрыйковскій и пр. Подъ 1492 годомъ онъ упоминаетъ объ Америкъ, которую открылъ "Христофоръ Колумбусъ, родомъ Генуэзченинъ, человъкъ разума остраго, который многія страны и Окіана много переѣвдилъ".

Книга Манкіева была введеніемъ къ наступавшей новой разработкъ русской исторіи, когда изслъдованіе впервые обратилось къ собиранію и критикъ самыхъ источниковъ, и только съ этихъ поръ стали возможны достовърная реставрація и сознательное пониманіе пережитой старины.

О лѣтописяхъ XVI-XVII вѣка:

- Бестужевъ-Рюминъ, Русская исторія, стр. 34-36.

— Буслаевъ, о Царственной книгѣ въ "Историческихъ Очеркахъ". 11, стр. 308 и далѣе.

— Забѣлинъ, Опыты изученія русскихъ древностей и исторіи. М. 1872. І, стр. 39 и далёв.

— Книга Степенная Царскаго родословія, содержащая Исторів Россійскую съ начала оныя до временъ государя цары и великаго князя Іоанна Васильевича; соч. преосвященныхъ митрополитовъ Кипріяна и Макарія; напечатана подъ смотрѣніемъ Герарда Миллера. 2 части. М. 1775.

О московской "Исторической Энциклопедіи":

— В. Н. Щепкинъ. Два лицевыхъ сборника Историческаго Музея, въ "Археологич. Извёстіяхъ и Замёткахъ" моск. Археологич. Общества. 1897, № 4; — Лицевой сборникъ Имп. Росс. Историч. Музея, въ "Извёстіяхъ" П Отд. Акад. Наукъ, 1899, т. IV, и отдёльно, Спб. 1900; здёсь, въ приложеніи, замёчанія объ особенностяхъ русскаго перевода Троянской исторіи Гвидо де-Колумны и отрывовъ ся текста параллельно съ латинскимъ оригиналомъ.

— Н. П. Лихачевъ, Палеографическое значение бумажныхъ водяныхъ знаковъ. Спб. 1899 (гл. IV, стр. CLXXVII — CLXXX, и въ описания водяныхъ знаковъ, стр. 300-318).

— А. Е. Пръсняковъ, Царствепная книга, ея составъ и происхождение. Спб. 1893 (отъ многихъ и существенныхъ положений своихъ —о времени составления Царской книги—авторъ отказался въ посладующей своей работъ подъ лицевымъ сводомъ); — Московская историческая энциклопедия XVI въка, въ "Извъстияхъ" II Отд. Акад., т. V. и отдъльно. Спб. 1900; — "Замътка"... въ "Извъстияхъ", т. VI.

478 `

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Везумный политивъ Попъ пведскій Петрејусь во всёхъ своихъ кингахъ въродъ русскій безъ чистой совъсти и срама ругаетъ"... Стр. 336

- С. А. Бѣлокуровъ, о записномъ приказѣ, учрежденномъ въ 1657 году, въ "Чтеніяхъ" моск. Общ. ист. и древн. М. 1900.

— А. И. Соболевскій, Нісколько словъ по поводу "Замітки" А. Е. Пріснякова; въ "Извізстіяхъ" II Отділ. Акад. Наукъ, 1901, т. VI, кн. 4.

Выводы о соотношеніяхъ разныхъ редакцій московскихъ лѣтописныхъ сводовъ примыкаютъ обыкновенно въ упомянутымъ выше изслѣдованіяхъ А. А. Шахматова, отъ "Древнеболгарской Энциклопедіи Х вѣка", до рецензій на труды Тихомирова и до разбора позднѣйшихъ лѣтописныхъ сводовъ, Симеоновской лѣтописи и пр.; см. также его рецензію вниги Лихачева, въ "Извѣстіяхъ", т. IV.

- С. Ө. Платоновъ, Къ вопросу о Никоновскомъ сводъ, въ "Извъстіяхъ" 1902.

Литература историческихъ сказаній о Смутномъ времени подробно изучена по солержанію, и стилю, С. О. Платоновымъ: "Древнерусскія сказанія и повъсти о Смутномъ времени". Спб. 1888, и самые памятники изданы въ Русской Исторической Библіотекъ", издаваемой Археограф. Комм., т. XIII (Памятники древней русской письменности, относящіеся къ Смутному времени). Спб. 1891.

Здѣсь изданы (съ указаніемъ рукописей, прежнихъ изданій и изслѣдованій) слѣдующіе памятники:

- Такъ называемое "Иное сказание".

 Повъсть, како восхити неправдою на Москвъ царскій престолъ Борисъ Годуновъ.

- Повъсть о видъніи нъкоему мужу духовну.

- Новая повъсть о преславномъ Россійскомъ царствъ и о великомъ государствъ Московскомъ.

— Плачъ о плѣненіи и о конечномъ разореніи Московскаго государства.

— Повъста о чудесныхъ видъніяхъ въ Нижнемъ-Новгородъ и Владиміръ.

- Повъсть о видъніи мниху Варлааму въ Великомъ Новгородъ.

- Повъсть о нъвоей брани, належащей на Великую Россію.

- Временникъ дъяка Ивана Тимоееева.

Сказаніе Авраамія Палицына...

— Повъсть внязя Ивана Андреевича Хворостинина.

- Повъсть внязл Ивана Михайловича Катырева-Ростовскаго...

- Сказаніе о Гришкѣ Отрепьевѣ.

- Сказаніе, о царств'я даря Өеодора Іоанновича.

- Повъсти князя Семена Ивановича Шаховскаго.

— Житіе царевича Дймитрія Іоанновича, внесенное въ Минеи Германа Тулуцова.

— Житіе царевича Димитрія Іоанновича, внесенное въ Минеи Іоанна Милютина.

- Исторія о первомъ патріархѣ Іовѣ Московскомъ.

"Сказаніе" Авраамія Палицына издано здёсь по рукописи Моск. дух. Академіи; это—лишь первыя шесть главъ въ текстё, весьма отличномъ отъ всёхъ другихъ извёстныхъ рукописей и печатныхъ изданій. Палицынъ—издавна былъ наиболёе извёстнымъ изъ историковъ Смутнаго времени; его "Сказаніе о осадѣ Троицкаго Сергіева монастыря отъ Поляковъ и Литвы, и о бывшихъ потомъ въ Росси мятежахъ, сочиненное онаго же Троицкаго монастыря келаремъ Авраміемъ Палицынымъ", М. 1784, и 2-е изд. М. 1822. Біографическія свёдёнія о немъ (уроженецъ Ростова, служилый дворянинъ; въ 1588 подвергся опаль, быль сослань въ Соловецкий монастырь, гдв постриженъ въ монахи, наконецъ, келарь Сергіева монастыря) въ Словаряхъ Новикова, митр. Евгенія, въ исторія духовной литературы Филарета; въ "Энциклопедическомъ Словарв" 1861, статья А. Ө. Бычкова. Имя Авраамія Палицына было очень популярно; отзывы новъйшихъ историковъ о его дъятельности и его "Сказаніи" расходятся. См. статьи Д. П. Голохвастова въ "Москвитянинъ" 1842, 1844; краткія замѣчанія Бестужева-Рюмина, Исторія. Спб. 1872, стр. 53; Костомарова, "Смутное время Московскаго государства въ началѣ XVII столѣтія. 1604—1613". Спб. 1868 (2-е изд. 1883, н въ "Монографіяхъ". т. IV-VI); С. М. Соловьева, Ист. Россів, т. VII-. VIII; С. И. Кедрова, "Авраамій Палицынъ" въ "Чтеніяхъ" мось. Общ. ист. и древн. 1880, кн. IV, и въ "Р. Архивъ" 1886, № 8; И. Е. Забѣлина, "Мининъ и Пожарскій". М. 1883 (3-е изд., съ дополненіями, М. 1896).

— Өеодора Грибоћдова, Исторія о царяхъ и великихъ князьяхъ земли русской. По списку Петербургской Духовной Академии № 306. Сообщеніе С. Ө. Платонова и В. В. Майкова. Спб. 1896. Изд. Общ. люб. древней письменности. Памятники, СХХІ.

О Синопсисѣ у П. Н. Милювова, Главныя теченія русской исторической мысли. М. 1897, стр. 5—12.

Не будемъ говорить о другихъ отраженіяхъ польской исторіографіи въ нашей старой письменности. Для примъра назовемъ еще русское сочиненіе "Скиескую исторію" Андрея Лызлова, 1692, собственно исторію восточныхъ народовъ, отчасти по польскимъ источникамъ, отчасти прямо переведенную съ польскаго ("Дворъ турецкаго султана"). Главные источники Лызлова — Гвагнинъ, Кромеръ, Бъльскій, Стрыйковскій, Ботеръ, также Бароній, Квинтъ Курцій (объ Александръ Македонскомъ); изъ русскихъ — Хронографъ, "Засъкинъ лътописецъ" и особливо "Степенная".



# ГЛАВА ХИ.

#### поздняя повъсть.

Полу-исторические разсказы.-Повесть о дариць иверской Динарь.-Сказание о мутьянскомъ воеводъ Дракулъ.-Сказание Ивана Пересвътова о царъ турскомъ Махметь, и др.

Повъсти восточныя. — Сказаніе о двънадцати снахъ царя Шаханин. — Шемякинъ судъ.-Сказка о Ерусланъ Лазаревнчъ.

Новыя заниствованія съ Запада. - Повѣсти славяно-романскія; посредство бѣлоповыя записнования своинада. Повысна смаялистронански, посредство онно-русское, чешское, польское. — Бова королевичь. — Тристанъ и Изольда, Ланцелоть (Тристань, Ижота, Ампалоть). — Исторія объ Атыль, король угорскомъ. — Исторія о чешскомъ королевичь Брунцвикь. — О королевичь Василів Златовласомъ чешскія земли. — Римскія Даянія (Gesta Romanorum). — Великое Зерцало. — Повъсть о Семи Мудрецахъ.

Рыцарскіе романы: исторія о Мелюзині; о князі Петрі Златыхъ-Ключахъ и о королевнѣ Магелонѣ; о преславномъ римскомъ кесарѣ Оттонѣ; объ Аполлонія королѣ Тирсконъ.

Апофеегиаты. — "Смѣхотворныя повѣсти". — Сказанія о алыхъ женахъ. — О высоко-умномъ хмѣлѣ. — О травѣ табацѣ. — Басня. — Шуточные равсказы. Опыты русской повѣсти. — Сказаніе о Саввѣ Грудцынѣ. — Отголосокъ народной

старини: повёсть о Горь-Злочасти.— Повёсть о Фролё Скобевев. Популярное чтеніе конца XVII-го в начала XVIII-го стол'ятія.

На переходъ отъ древней повъсти въ позднъйшей встръчаемъ памятниви новаго рода, и между прочимъ не вполнъ яснаго происхожденія и хронологіи. Таковы, между прочимъ, цовѣсти полу-историческаго характера, извъстныя по рукописямъ XVI-XVII вѣка и въ свое время значительно распространенныя и занесенныя въ лётописи и хронографъ. Однимъ изъ такихъ дамятниковъ была повёсть о царицё иверской, т.-е. грузинской, Дипари: "Слово и дивна повисть Динары царицы, дщери иверсваго властодержца Алевсандра, како побѣди перскаго царя", или: "Мужество и храбрость Динары царицы" и т. п. Динара есть Тамара. Одна царица этого имени упоминается въ грузинсвихъ лѣтописяхъ около половины Х вѣка, когда она ввела въ Грузін православіе, т.-е. испов'яданіе халкидонскаго собора. Другая, въ которой должна относиться русская повесть, дочь пари Алек-

вот, р. лит. т. п.

сандра Мелеха, вступила на престолъ въ 1184 (въроятно до 1212): она одержала блистательную побёду надъ персами, завоевала Тавризъ и Шемаху. Грузниская исторія съ большими подробностями говорить подъ 1203 г. о столь же славной битвь, какъ и описанная въ нашемъ сказаніи, о рѣчи царицы, ободрявшей своихъ вельножъ, о слёдствіяхъ побояща, и притонъ почти въ тъхъ выраженіяхъ. По нашему сказанію Динара осталась пятнадцати лёть наслёдницей "нверсваго властодержца" Алевсандра Мелеха и мудро управляла народомъ; перскій царь, услышавъ о смерти Алевсандра, требовалъ поворности отъ его дочери, но Динара, пославъ дары, не думала отказываться отъ своей власти. Раздраженный царь пошель на нее войною. Страхъ овладёлъ всёми вельможами юной царицы: "вако можемъ стояти противъ многаго воинства и таковаго перскаго ополченія?" говорили они. Мужественная Динара возбудила ихъ храбрость: "ускоримъ противъ варваръ, -говорила она, - яко же и азъ иду, дъвица, и воспріны умужскую храбрость и отложю женьскую немощь, и облевуся въ мужскую врепость и препоящу чресла свая оружіемъ, и возложю броня и шлемъ на женьсвую главу, и воспріяму копіе въ дівнин длани, в воступлю въ стремя воинскаго ополченія; но не хощу слышати враговъ своихъ плънующій жребій Богоматери и данныя намъ отъ нея державы, и та бо Царица подасть намъ храбрость и помощь о своемъ достоянів". Принести молитву Богородицъ въ Шарбенскомъ монастыръ, куда пришла "пъта и необувенными ногами, по острому каменю и жестовому пути", Динара выступила противъ враговъ, и взявши копье, устремилась на перскіе полки и поразила одного персина. Враги ужаснулись ся голоса и побъжали. Динара "отняза" голову перскаго царя и на копьъ принесла ее въ Тавризъ; города покорялись ей, и она съ богатнин совроващами воротилась въ отечество. Добыча ея, блюдо лалное, и каменіе драгое, и бисеръ, и злато, и вся царскіе потребы, еже ввя отъ персъ", все это роздано было въ домы божін. Потомъ, она правила народомъ 38 лёть и оставила власть свою сроднивамъ: "даже и до днесь, - завлючаетъ повъсть, нераздёлно державство яверьское пребываеть, а наряцается отъ рода Давыда, царя еврейскаго, отъ царьскаго колѣна". Таково содержание повъсти.

Какимъ же образомъ древнее грузинское событіе могло стать предметомъ русскаго сказанія? Сношенія съ Грузіей, хотя в рудкія, начинаются съ XII въка, а болъе постоянныя съ 1588 г. По мнѣнію извѣстнаго историка Грузіи, Броссе, свѣдѣнія о ца-

# повъсть о царицъ иверской динаръ.

риць Динарь были принесены въ намъ полу-учеными грузинами, прівзжавшими въ Россію послё посольства въ Ивану III, или даже греческими монахами, которые долго бывали посреднивами между двумя народами; Устрядовъ думалъ, что наше свазаніе не отличается большою стариной и есть басня, которую разсказывали у насъ грузины при царъ Миханлъ Өедоровичъ и его прсемникв. Любопытно, однако, что въ ръчи Ивана Грознаго, сказанной воинамъ при осадъ Казани въ 1552 и приведенной въ "Исторія о Казанскомъ парствь" попа Іоанна Глазатаго, царь упоминаеть о "премудрой и мужеумной царицъ иверской" и пересказываеть вкратит ся исторію <sup>1</sup>). Новъйшій изслёдователь повёсти, г. Соболевскій, относя повёсть въ концу XVI въка, замъчалъ въ языкъ ся ръдкіе арханзмы и заключалъ, что она представляеть переводъ, сделанный именно въ Россія, н съ греческаго: въ послёднемъ онъ убёждался присутствіемъ въ языкъ многочисленныхъ грецизмовъ. Иногда переводъ сдъланъ слишкомъ бливво въ оригиналу и вритивъ находилъ даже, что данныя языва и стиля (именно, крайне искусственная разстановка словъ въ изложения) заставляють предполагать оригиналъ стихотворный, со многими реторическими украшеніями, сложными словами въ позднемъ византійскомъ стилі (наприміръ властодержство, звѣрозлобство, женочревство и т. п.). Въ литературѣ византійской подобный памятникъ, кажется, еще не былъ найденъ.

Цовидямому, гораздо старёе, и именно въ концу XV вёка относится другой полу-историческій памятникъ, въ которомъ древній читатель, вёроятно, опять находилъ долю сказочнаго интереса — "Сказаніе о мутьянскомъ воеводё Дракулё". Это былъ правитель Валахіи во второй половинё XV вёка, прославившійся въ тѣ времена своею жестокостью. Въ одномъ спискѣ заглавіе повёсти передано такъ: "Сказаніе о Дракулё, мутьянскія земли воеводѣ, греческія вёры, — а влажинскимъ (влашскимъ) языкомъ звася Дракула, а русскимъ языкомъ именоваси Діяволъ". Наша повёсть рисуетъ самыми темными красками этого Дракулу: онъ преслёдовалъ неправду и пороки, но на всѣхъ наводилъ страхъ жестокостью, не имёвшею предёловъ. Повёсть наполнена анекдотами о безчеловѣчныхъ поступкахъ Дракулы или съ подданными его, или съ иноземцами, приходившими въ его страну; всеобщій страхъ его тиранства дошелъ до такой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ рукописи Румянцовскаго музея, № 358, въ концѣ повѣсти сдѣлана потѣтка другой рукой, другими чернидами, мелкимъ шрифтомъ. "Лѣта 7101-го декабря въ 24 день былъ у государя царя и великаго кінязя Феодора Ивановича посолъ ивер-«скаго царя Александра, Арамъ киязь, да архимандритъ Кирилъ".

степени, что въ его землѣ нивто не осмѣливался брать чужого. За всё преступленія Дракула навазываль смертью; онь не прощаль даже легкія вины, если открываль ихь. Однажды увидёль онъ на вакомъ-то бъднявъ худое платье, и спросилъ бъднява, есть ли у него жена? Когда тоть отвёчаль, что есть, Дравула велёль вести себя въ домъ его, и увидёвъ молодую и здоровую жену, снова спросилъ мужа: есть ли у тебя ленъ? Получивъ утвердительный отвёть, Дракула обратился въ жене и сказаль: отчего ты лёнишься заниматься дёломъ? Мужъ твой должень пахать землю, а ты не спила ему рубахъ; въ этомъ ты виновата, а не онъ", и затёмъ Дракула велёлъ отсёчь ей руки в посадить ее на волъ. Чтобы испытать правдивость своихъ подданныхъ, онъ поставилъ на источнивъ драгоцённую чару, н никто не осмѣлился взять ее, "елико онъ (Дракула) пребысть". Полобные разсвазы составляють содержание повести: иные изъ нихъ могли относиться и не именно въ Дравулъ, и перенесены были на него изъ другихъ преданій и разсказовъ.

Что касается до происхожденія пов'всти, Востоковъ, основываясь на словахъ Румянц. текста, что писатель пов'всти когда находился въ Будинѣ, въ Венгріи, видѣлъ тамъ Дракулиныхъ сыновой, привезенныхъ королемъ Матоеемъ вмѣстѣ съ матерью ихъ, и пріурочивая въ этому посольство дьяка Өедора Курицына, который ѣздилъ въ 1482 г. къ королю Матоею для утвержденія мирнаго договора, думалъ, что пов'всть могла быть написана или Курицынымъ или кѣмъ-нибудь изъ его свиты, слышавшимъ разсказы о Дракулѣ отъ очевидцевъ и современниковъ.

Предположеніе Востовова остается до сихъ поръ наиболѣе въроятнымъ, хотя и не нашлось въ подвръпленіе его прямыхъ указаній. Давно замѣчено было, что повѣсть о Дракулѣ извъстна была также въ нѣмецкой народной внигѣ; Буслаевъ отмѣтилъ, что вратвое изложеніе повѣсти находится въ знаменитой Космографіи Себастьяна Мюнстера (первое латинское изданіе 1544), но полагалъ, что наша редавція повѣсти была самостоятельная и что "со временъ Ивана Грознаго, повѣсть о Дракулѣ получила для нашихъ предковъ новый митересъ по сближенію, которое дѣлали между жестокостими обонхъ этихъ правителей: такъ эпизодъ о пригвожденныхъ къ головамъ шапкахъ иностранныхъ пословъ приписывался Ивану Грозному", Затѣмъ дѣлались опять новыя предположенія, по связи русской повѣсти съ нѣмецкими, что она могла быть составлена по нѣмецкому орвгиналу, можетъ быть, при посредствѣ польской редакціи. Нако-

# повъсть о дракулъ. Сказания ивашки пересвътова. 485

. нецъ, недавно русское сказаніе о Дракулѣ было издано по нѣсколькимъ спискамъ и исторія самаго воеводы подробно изслѣдована въ книгѣ румынскаго историка Богдана.

Къ XVI въку, а именно ко временамъ Грознаго, относятся опыты полу-исторической повёсти, имёвшей извёстную тенденцію. Съ именемъ нъкоего Пересвътова, очевидно, псевдонима, мянмаго потомка инока Пересвъта, который нъкогда участвовалъ въ Куливовской битвъ, извъстно сказание о томъ, какъ турскій царь Махметь хотвль сжечь греческія вняги. По взятів Константинополя Махметь, какъ гонитель христіанства, вельлъ собрать все вниги гречесваго завона перевести ихъ на турецкій языкъ, а потомъ сжечь. Патріархъ Анастасій молился Богу о спасения внигъ, и на другой день турский царь призвалъ Анастасія и спросняъ его, онъ ли жаловался на царя своему Богу?-Богъ въ страшномъ видъ явился во снъ Махмету и велёль отдать гревамь ихъ вниги. Махметь отдаль вниги патріврху: "пусть исправляють по нимъ свое дёло, какъ ихъ Богъ имъ велёлъ"; и самъ онъ знаетъ, что не взялъ бы греческаго царства, еслибы этого царства не далъ ему христіанскій Богъ. Затвиъ Махметъ призвалъ своихъ пашей и сказалъ имъ, что если греви пали именно потому, что не соблюдали своего закона, то и има должно крбико держать правду, и повёсть разсказываеть о тёхъ жестовнхъ мёрахъ, вавія употреблялъ Махметъ для установленія правды, о страшныхъ казняхъ разбойникамъ, ябедникамъ, неправеднымъ судьямъ н т. д. Думаютъ, что повъсть должна была представить оправдание жестовостей Ивана Грознаго. "Махметь салтанъ учалъ говорити сентомъ и пашамъ свониъ и воеводамъ, и всёмъ людемъ: аще не такою грозою великій народъ угрозити, ино и правды въ землю не ввести, занеже толко гровы людемъ не будеть, вно книгъ законныхъ не послушають, и какъ конь подъ человъкомъ безъ узды, такъ н царство подъ царемъ безъ грозы".

Въ подобномъ тонѣ, и опять съ намеками на московское царство, написано "Сказаніе о Петрѣ, Волосскомъ воеводѣ, какъ писалъ похвалу благовѣрному царю и великому князю Ивану Васильевичу всея Русія", извѣстное въ другихъ спискахъ подъ названіемъ "Епистолы Ивашки Семенова Пересвѣтова" къ царю Ивану Васильевичу. Мнимый Пересвѣтовъ опять говоритъ о необходимости правды для процвѣтанія царствъ и опять въ примѣръ правдиваго и строгаго правленія приводитъ турскаго царя Махмета, ссылаясь также и на волошскаго воеводу Петра. На службѣ у воеводы былъ руссвій человѣкъ, котораго воевода и

1

разспрашиваль объ Московскомъ царствѣ. Тоть сказаль, что въ, Московскомъ царствѣ вѣра христіанская добрая и красота церковчая великая, святатели непрестанно молятся за царей и всёхъ православныхъ христіанъ, а правды въ Московскомъ царствъ умалилось. На эти слова воевода вздохнулъ, заплакалъ и сказаль: "а воли по грёхамъ въ Московскомъ государстве правды нать, то у государя и всего добраго нать, и онъ живеть прежними чудотворцами да святительскими молитвами". Онъ думаль, однаво, что если есть въра у царя, святителей и православныхъ христіанъ, то они упросятъ себѣ милость у Христа: "Христосъ бо есть истина и правда, и если по въръ помилуетъ, то и правду въ нихъ вселитъ... И въ воторомъ царствъ въра н правда, ту есть Богъ пребываетъ вѣчно". Волошскій воевода много слышаль о Московскомъ царствъ, восхваляль и величаль его, но скорбёль о томъ, что есть еще въ немъ много неправды, и желаль, чтобы Богъ избавиль русскую въру отъ всякой ереси и отъ невърныхъ и оберегъ царя отъ ближнихъ враговъ. Пересвётовъ говоритъ, обращаясь къ дарю, что Волошскій воевода - ученый философъ и довторъ, и онъ начиталъ на мудрыхъ своихъ внигахъ, что будетъ на тебя ловленіе, яко же на царя Константина, отъ ворожебъ и отъ кудесъ, отъ людей ближнихъ, безъ коихъ не можешь ни часу быти... И рекъ воевода: толико его Богъ соблюдетъ отъ ловленія вельможъ, ино таковаго цара подъ всею подсолнечною не будетъ". Наконецъ воевода говорилъ такъ: "Надбемся отъ Бога великаго милосердія свободитися русскимъ царемъ отъ насильства турецкаго".

Наконецъ ходила въ рукописяхъ "Повёсть нёкоего боголюбива мужа, списана при Макарь' митрополить дарю и великому князю Ивану Васильевичу всей Руси, да сіе въдяще, не впадете во злыя съти и беззаконія отъядыхъ и прелщеныхъ человъкъ и губительныхъ волвовъ, не щадаще души, ей же весь миръ не достоинъ, прочетше же сие, человѣцы, убойтеся чары и волхованія, творяще свверная Богу, и грубая и мерская и провлятая дёла". Здёсь аллегорія даже не заврыта. Повёсть вооружается противъ чародъйства, которое можетъ быть гибельно для царей, — намекая, безъ сомнѣнія, на то, что Иванъ Грозный боялся и виёстё искаль чародёйства, которое внушало иссковскимъ людямъ величайшій страхъ. Въ повёсти быль у благочестиваго царя "синклить, чародъй золь и губитель мужь"; онъ едва не довелъ царя до погибели, но въ концъ концовъ царь обратился въ епископу и повелълъ этого синклита и единомишленниковъ его пожечь огнемъ: "оттолѣ же царь съ епископомъ

## <sup>•</sup> О ДВЪНАДЦАТИ СНАХЪ ЦАРЯ ШАХАИШИ.

написати вниги повелѣ, я утверди, и провлять чародѣяніе и въ весѣхъ заповѣда послѣ тавихъ огнемъ пожечи".

Въ этихъ повъстихъ, очевидно навъянныхъ событіями и идеями XV — XVI въка, опять повторяется тема сказаній о паденіи Царяграда, о погибели царствъ отъ упадка въры и правды, и молва о суровомъ турецкомъ правосудіи. Относительно "Епистолы Ивашки Пересвътова" и "Сказанія о волошскомъ воеводъ Петръ" Карамзинъ предполагалъ уже, что это произведеніе сочинено даже послъ царствованія Ивана Грознаго: авторъ указываетъ царю подвиги, которые уже были имъ совершены, какъ покореніе татарскихъ царствъ; авторъ хочетъ придать разсказу историческія черты, но при этомъ впадаетъ въ анахронизмы. Быть можетъ, были здъсь южно-славянскіе, румынскіе или греческіе отголоски, потому что съ этихъ сторонъ уже дълались къ московскимъ царямъ призывы объ освобожденіи православныхъ единовърцевъ отъ турецкаго насильства.

Быль еще источникь старой русской повести, путь вліяній вотораго наимение изслидовань, именно восточный Возможность его была бы понятиа сама собою при незапамятно давнихъ отношеніяхъ древней Руси къ Востову тюрвсвому и иранскому. Можно думать, что въ противоположность памятникамъ византійскимъ и западнымъ, которые всегда, или развѣ лишь съ немногими исключеніями, приходили къ намъ путемъ письменнымъ, здёсь путь заимствованія быль устный: по крайней мёрё до сяхъ поръ не встрётилось нивакого слёда и указанія вняжной передачи. Лишь немногія упоминанія лётописца дають понять, что въ этихъ давнихъ отношеніяхъ въ Востову, параллельно съ заимствованіями въ языка и обычав, происходиль также обмвнъ народно-поэтическихъ преданій. Новбишіе изслівдователи думають въ самомъ образъ Ильн Муромца видёть отголосовъ нранскаго сказанія <sup>1</sup>). Далёе, если относительно повёстей византійских, и западныхъ есть возможность опредёлять приблизительно хронологію по самымъ памятнивамъ, а иногда прямо по записамъ въ нашихъ рукописяхъ, то здёсь эти указанія гораздо болёе шатви или вовсе отсутствують.

Такому восточному вліянію приписывается сказаніе "О двѣнадцати снахъ царя Шаханши", старъйшій списовъ вотораго относится въ XV въку. Эти сны объяснялъ мудрецъ или фило-

<sup>1</sup>) Всев. Миллеръ.

софъ Мамеръ; позднѣйшія рукописи смѣшали истолкователя съ самимъ царемъ и въ нихъ иногда говорится уже о снахъ цара Мамера, и прибавляется также: "слово о послёднихъ днехъ", тавъ кавъ сны имёли характеръ эсхатологический. Царь Шахаиша (вотораго сближають съ персидскимъ Шаханшахомъ) ближе не опредбляется и жилъ просто "въ нбвоихъ странахъ древнихъ". Въ одну ночь онъ увидёлъ двёнадцать сновъ, которые очень его встревожили, и не было человёка, который могъ бы разрѣшить ихъ, пока не нашелся философъ Мамеръ. Царь видълъ золотой столиъ отъ земли и до неба: философъ свазаль: о, царь, придеть влое время оть востова до запада и будеть мятежъ во всёхъ человѣкахъ, божія заповѣдя не будутъ сохраняться, другъ будетъ другу врагомъ, внязь пойдеть на внязя, не будеть человѣка, который добро думаеть и дѣлаеть, языкомъ будуть говорить добро, а мыслить злое, и т. д. Царь видить потомъ другія страшныя и странныя видёнія, и философъ объясняеть ихъ на ту же тему, что придуть послёднія времена: начнется развращение правовъ, исчезнутъ родственныя чувства, дёти не будуть слушать родителей, јерен будуть жить нечисто, люди будуть давать милостыню убогных, а потомъ отнимать ее, правовърное царство отпадетъ отъ въры и божія правда не вспомянется въ то время, и т. д.

Въ позднъйшихъ редавціяхъ Сказанія замътно усиленіе религіознаго элемента и именно сближеніе съ христіанской эсхатологіей, тавъ что "Сны" сопривасаются съ христіансвими легендами о послёднихъ дняхъ, съ Меводіемъ Патарскимъ, съ легендой о правдѣ, взятой на небо, и вривдѣ, оставшейся на землѣ, и т. д. Въ тавой поздней редакціи царь, выслушавши объясненія философа на одиннадцать сновъ, прямо спрашиваеть его: сважи мнъ, братъ философъ, послъ всъхъ бъдъ, вавое будетъ скончание царствамъ и землямъ? Философъ отвѣчаетъ: въ преянія лета проровъ Гедеонъ изгналъ въ пустыню восемь племенъ; они выйдуть въ послёдніе дни и пленять всю землю, и дойдуть до Рима великаго, и будеть свча злая. И пойдуть передъ ними четыре язвы: пагуба, погибель, плънъ и запуствніе. Тогда мужья начнуть одбваться въ блудныя одежды и украшать себя подобно женамъ; у одной жены будетъ несколько мужей; синъ, отець, брать будуть мужьями одной и той же женщены... И предана будеть земля Персвая во тьму и въ погибель. Арменія отъ меча погябнетъ, Ассирійская земля опустветь и владыки греческіе въ бъгство и плѣненіе впадуть. И не будеть живущихъ въ Египтв, и въ Ассиріи и въ поморіи, и въ восточныхъ

странахъ и въ другихъ; всъ человъви въ погибель и плънъ будутъ расхищены и грады многія разорятся.

Съ другой стороны основа разсказа, безъ этихъ христіанскихъ пріуроченій, представляетъ несомнённыя параллели съ восточными сказаніями, въ тибетскомъ Канджурѣ, въ Калилѣ-и-Димнѣ, въ Шахъ-намѐ. Сны, требующіе толкованія, являются тѣми же загадками, которыя можетъ разрѣшить только мудрецъ, и съ этой стороны "Сны" нашей повѣсти входятъ въ цѣлую литературу загадокъ (въ сказаніяхъ о Соломонѣ, Акирѣ и пр.), какъ предсказаніями о послѣднихъ дняхъ могли быть привлечены и къ христіанской легендѣ о концѣ міра.

Происхождение "Сновъ" остается однаво темно. "Мы встрвтили нъвоторые изъ нашихъ сновъ, -- говоритъ г. Веселовскій, -и въ томъ же эсхатологическо-соціальномъ освъщенія, въ одномъ буддійскомъ памятникѣ. Аналогія съ византійской литературой того же характера не указываеть необходимо на византійскій источникъ нашего текста, а на восточный прототипъ, который могъ отразиться въ византійской письменности, и далбе сообщиться намъ въ южно-славянскихт пересказахъ, либо перейти въ намъ съ Востова въ непосредственномъ переложени вакойнибудь восточной рецензія. На такой переходъ указываеть имя Шаханши, воторое мы сблизили съ персидскимъ Шаханшахомъ... Еслибъ эта этимологія овазалась состоятельной, опредёлилась бы для сравнительно древняго времени (во всякомъ случай для XV вѣка) возможность непосредственнаго литературнаго общенія древней Руси съ Востокомъ: общение, въ бругъ котораго вошли бы, вибств съ Снами Шаханши, и сказка о Русланъ-Рустамъ, и Судъ Шемяки и восточная повъсть, принятая въ сборникъ 1001 Ночи и отразившаяся въ русской былний о Подсолнечномъ царствѣ".

Сказка о Шемякиномъ Судё — одно изъ популярнёйшихъ произведеній народной письменности и лубочной печати; нёкогда она считалась давнимъ и вполнё самостоятельнымъ созданіемъ русскаго народнаго юмора; имя Шемяки — историческое и сказка ув'вков'вчивала память беззаконій галицкаго внязя Дмитрія Шемяки, того, который, между прочимъ, выкололъ глаза московскому князю Василію Темному: "Отъ сего убо времени, — говоритъ старый хронографъ, — въ велицій Россіи на всяваго судію и восхитника въ укоризнахъ прозвася Шемявинъ судъ". Новыя изслёдованія показали однако, что сказва не была самостоятельно русскимъ изобр'втеніемъ. Бенфей, который зналъ русскую сказку, предполагалъ для нея индійскій источникъ, дальнъйшей ступенью вотораго служилъ тибетскій Дзанглунъ; онъ приводить тавже параллельную сказку о канрскомъ купцѣ (этоть купець, занявь деньги у еврея, предоставные ему, въ случат неуплати, вырьзать у него, должника, фунть мяса), -- которая также 10дила въ средневъковыхъ сказаніяхъ, — в стихотвореніе поздняго нимецкаго мейстерзенгера о суди Карла Великаго. Далие, ти же и подобные мотных суда повторяются въ втальянскихъ новеллахъ Джованни Серканби, въ старыхъ англійскихъ стихотвореніяхъ, глѣ возвращается древній Соломонъ, восходять въ средневъковой Disciplina Clericalis и т. п. "Въ первоначальномъ своенъ видь, -- замвчаеть Буслаевь, -- судья должень быль отличаться мудростью и правосудіемъ, согласно восточнымъ образцамъ праведнаго судія Виврамадитьи и Соломона, суды котораго послужели богатою темою для апокрифическихъ разсказовъ. Нашъ Шемяка есть уже шутливая пародія на его ранніе первообразы, съ сатирическими выходками противъ кривосуда, подкупаснаго посулачи". Источнивомъ этого поворота, по мивнію Сухомлинова, было вліяніе еврейской апокрифической литературы: въ "Вавилонскомъ Талиудъ" и такъ называемой Книгъ Праведнаго разсказывается о "судахъ содонскихъ", которые вызваля гнѣвъ божій своею неправдою и давали именно поводъ въ сатирическому изображению вривосуда, какое является въ нашей сказкъ. Главное действующее лицо есть обднякъ, безпрестанно попадающий въ просавъ и совершающій рядъ неумышленныхъ преступленій. Богатый брать даль ему лошадь привезти дровь изъ люса, но не далъ хомута; бёднявъ привязалъ дровни въ хвосту лошади в хвость оторвался; пошли судиться (у насъ-въ судьт Шемякъ). По дорогѣ остановились вочевать; бѣдный во снѣ свалился съ палатей и зашибъ до смерти ребенка, виствшаго въ люльть; отецъ ребенка тоже пошелъ въ судьт. По дорогъ бъднявъ съ отчаянія рёшняъ броситься съ моста: онъ бросился и пра паденіи ослался цёль, но убиль дряхлаго старика, котораго сынь везъ въ баню (дёло было зимой). Такъ произош и три преступленія. Навонецъ, вогда подходили въ дому судьи, бъднявъ поднялъ на дорогв камень, завернулъ въ платовъ и положнять за пазуху. При судоговорении бъднякъ при каждой жалобъ показываль судьё свой свертокъ, который судья принималь за посуль и съ мнимымъ правосудіемъ рёшалъ каждую жалобу такъ, что истам отвазывались отъ обвинения, напр. на жалобу о лошади судья рёшвлъ, чтобы богатый отдалъ бёдному лошадь до тьхъ поръ, пока у нея отростеть хвость; чтобы другой отдаль жену, пока не родится ребеновъ, и т. д. "Съ точки зрина со-

#### шемякинъ судъ.

вершившагося факта и формальнаго правосудія, --объясняеть Веселовскій, -- бёднякъ действительно виновенъ и можетъ быть приговоренъ къ уплатѣ проторей и убытковъ; но судья принимаетъ во внимание неумышленность преступления и, судя по правдѣ, ставить такъ вопросъ обвинения, присуждаетъ отвѣтчивовъ къ такимъ пенямъ, что онѣ падаютъ всей своей тяжестью на истцовъ, и ть предпочитають отказаться оть иска. Въ такомъ свътъ являлся праведный судья въ тёхъ восточныхъ свазвахъ (въ утраченной индійской, въ тибетскомъ Дзанглунѣ), отраженіемъ воторыхъ, сильно видоязмёненнымъ, представляется нашъ Шемякинъ судъ. Видоизмёненія эти объясняются устной передачей повѣсти и вліяніемъ сходныхъ, по всей въроятности еврейскихъ, сказаній, разработавшихъ мотивъ "судовъ" въ примънени въ библейскому суду Соломона. Результатомъ этихъ вліяній было совершенно новое освѣщеніе повѣсти, опредѣлившее ея особый характерь и выёстё причвны ся популярности на Руси: судъ остался такимъ же праведнымъ, но судья изревалъ его уже не по долгу совъсти, а потому что надъялся на посуль отъ подсудимаго. Въ этой случайной победь человеческой правды надъ вривдой, которая также случайно становится ся орудісыь, лежала глубовая провія, которую русская сказка разработала нізсвольво одностороние: типъ неправеднаго судьи, вотораго перехитрилъ простакъ, заслонилъ все остальное, и сказка стала сатирой на судейские порядки, развитиемъ пословицы: съ подъячныть водись, а камень за пазухой держи".

Еще одна восточная повъсть вошла въ число любимыхъ народныхъ сказовъ: это извъстный "Ерусланъ Лазаревичъ" старъйшій текстъ котораго принадлежитъ XVII въку. Сюжетъ "Еруслана" заимствованъ изъ Шахъ-наме и въ именахъ дъйствующихъ лицъ остался отголосовъ восточныхъ именъ: Ерусланъ есть Рустамъ восточныхъ сказаній; Лазарь, первоначально Залазарь— Зальзеръ; Киркоусъ— Кейкаусъ. Подробное слаченіе русской сказки съ персидскимъ оригиналомъ сдълано было г. Стасовымъ.

Въ XIV-XV въкъ мы наблюдали особый періодъ южно-славянскихъ вліяній. Послъднія вспышки политической силы славянскихъ царствъ сопровождались оживленной литературной дъятельностью; она держалась еще нъкоторое время послъ турецвихъ погромовъ, какъ попытка національнаго самосохраненія; какъ будто была закже мысль передать свое національное настроеніе и родственному русскому народу. Въ это время и въ древней

Руси возникаеть потребность обновленія, когда съ видинных упадкомъ татарскаго ига и подъемомъ народнаго чувства являются литературные запросы, удовлетворенія которыхъ искали по старому обычаю на югѣ: отсюда эта новая полоса южнославянскихъ вліяній болгарскихъ и сербскихъ, которыя между прочимъ выразились призывомъ южно славянскихъ іерарховъ и книжниковъ въ Россію, на юго-западѣ и въ Москвѣ. Съ этимъ связано было также появленіе тѣхъ произведеній легенды и повѣсти, родиной которыхъ была Боснія и сѣверная Далиація, гдѣ южно-славянская письменность сближалась съ западными латинороманскими вліяніями: здѣсь былъ источникъ сербской "Александрін", Троянской притчи, сказанія объ Индѣйскомъ царствѣ и, можетъ быть, еще другихъ подобныхъ памятниковъ.

Въ концё концовъ этоть южно-славянскій источникъ изсякъ. Политическое падение повело, наконецъ, къ полному упадку сербсвой и болгарской письменности: она перестала производить сама и доставлять намъ новые запасы литературнаго матеріала. Вивсть съ твиъ въ русской письменности можно наблюдать новое направление вняжныхъ запросовъ. Приблизительно съ XVI вѣка жизнь руссваго государства, сбросившаго съ себя гнетъ татарскаго яга, стремится установить свое самостоятельное бытіе, н параллельно съ темъ, вакъ все более явственно свазывается стремление на западъ, желание округлить границу московскаго государства возвращениять старыхъ русскихъ земель отъ веляваго вняжества Литовскаго и Польши, завязать свошенія съ западными землями, привлечь оттуда ученыхъ и промышленныхъ людей. -- въ письменности все сильнье распространяется вліяніе западной, именно повъствовательной, литературы. При отсутствия шволы, недостатвъ образованія, свудости международныхъ сношепій трудно было бы предположить прямыя внижныя связи съ лятературой западной: действительно, ихъ почтя и не было. переводъ съ латинскаго или нѣмецкаго бывалъ большою рѣдкостью; но какъ прежде для византійской повёсни нашлось посредничество южно-славянское, такъ и теперь, для повъсти западнойпосредничество западно-русское и польское. Здѣсь были постоянныя отношенія — политическія, церковныя, торговыя, которыми облегчались и отношения внижныя. Юго западная Русь вовлеклась въ литературно-общественную жизнь Польши: здѣсь отражалось въ той иля другой мёрё то сильное умственное движеніе, какое создано было на запад'в событіями эпохи Возрожденія. и Реформаціи; религіозная борьба подняла значеніе школы и распространяла латинскую ученость; начало XVI въка отив-

### СЕРБСКО-БЪЛОРУССКИЕ ИСТОЧНИВИ.

чено знаменитымъ трудомъ "довтора" Франциска Скорины — переводомъ Библіи на "руссвій", т.-е. западно-руссвій языкъ; во второй половинѣ этого вѣка князь Курбскій, "отъѣхавши" изъ Москвы, очутился въ самомъ разгарѣ этой возбуждевной западнорусской жизни, самъ сталъ учиться и соединилъ въ себѣ черты московскаго книжника и западно-русскаго борца за православіе; въ концѣ вѣка явилась знаменитая Острожская Библія.

Въ самой Москвъ также происходило своеобразное оживленіе, и отголоски западно-русскаго движенія сказались между прочимъ въ новомъ распространения повъсти. Переходъ западнорусской вниги въ Москву, въ русскую письменность, совершался иногда вавъ бы самъ собою: западно-русская внига, обывновенно переведенная или переложенная съ польскаго, въ своей билоруссвой одеждё была сама по себѣ довольно понятна, особенно болёе начитанному внижнику; при переписке — единственномъ способѣ пріобрѣтенія и распространенія литературнаго произведенія — бѣлоруссвія черты естественно сглаживались какъ въ грамматическихъ формахъ, такъ и въ выборѣ словъ; при второй переписи это повторялось опять, и наконецъ изложение получало совершенно руссвій свладъ. Переводъ съ польскаго для людей, нисколько внакомыхъ съ языкомъ, также не представлялъ особыхъ трудностей, а въ нёсколько мудреномъ случав старые внижники не задумывались оставлять польскія слова цёликомъ; съ этой поры должны въ первый разъ идти заимствованія съ польскаго, вакія есть въ русскомъ языкв.

Этоть западный путь, которымъ приходили и готовые памятники, и латинскія и польскія книги, переводимыя потомъ въ самой Москвѣ, составляеть отличительную черту второго періода и поздняго слоя нашей старой повѣсти. Обыкновенно это были уже памятники другого рода—только частію архаическіе, а въ особенности новые и западные— рыцарскіе романы, сборники повѣстей, то легендарно-поучительныхъ, то шутливыхъ, дѣйствіе которыхъ совершалось уже на почвѣ обыкновеннаго быта и которыя, быть можетъ, послужили поводомъ къ начаткамъ русской бытовой повѣсти въ концѣ XVII вѣка. Но на первый разъ источникомъ, изъ котораго пришелъ первый образчикъ рыцарскаго романа, была опять письменность сербская: путь, которымъ рыцарскій романъ впервые шелъ къ намъ черезъ западную Русь, остается, однако, до сихъ поръ мало выясненъ.

Однимъ изъ старъйшихъ, если не самымъ старымъ образчикомъ рыцарскаго романа въ нашей письменности XVI-XVII въка былъ знаменитый Бова Королевичъ, представляющій собою пересказъ сказочно-рыцарскаго романа, извѣстнаго въ вонцѣ среднихъ въвовъ въ разныхъ литературахъ западной Европы и, между прочимъ, въ Италія: одна итальянская форма романа послужила ближайшимъ подлинникомъ нашего Бовы (Buovo d' Antona). Догадви объ этомъ его происхождении дёлались давно; потомъ была ближе узнана та группа западныхъ романовъ, въ томъ числѣ и итальянскаго, въ которымъ примываетъ наша исторія; но обстоятельное объясненіе ся состава и ближайшаго итальанскаго подлинника стало возможнымъ только въ послѣднее время, когда была изучена рукопись Позчанской библіотеки конца XVI въка, представляющая бълорусский сборникъ повъстей и въ числь ихъ Бову.

Познанская рукопись, пока единственная въ своемъ родь, представляеть собраніе нёскольких повёстей подъ общимъ заглавіемъ: "Починаеться повесть о витязяхъ съ книгъ сэрбъскихъ, а звлаща<sup>1</sup>) о славномъ рыдэры Трысчане, о Анцалоте<sup>3</sup>), и о Бове и о иншыхъ многихъ витезехъ добрыхъ", а за ними слъдуеть еще исторія объ Аттиль, переведенная съ польскаго. Такимъ образомъ здёсь ясно указывается происхождение Бовы (и Тристана) изъ "сербскихъ внигъ", и достовърность увазанія подтверждается слёдами сербсваго подлинника въ бёлоруссвоиъ текств. Сербскіе пересказы до сихъ поръ не найдены; они, очевидно, были переведены съ итальянскаго, такъ вакъ въ переводъ (и, между прочимъ, въ его ошибвахъ) остались слёды итальянскаго языка. Въ Тристанъ и Бовъ встръчаются также полонизмы, которые могуть объясняться средой и книжными привычвами западно-руссваго переводчика. Присутствіе западныхъ рыцарскихъ романовъ въ сербской (или сербо-хорватской) письменности относится въ твиъ же литературнымъ условіямъ Боснів и съверной Далмаціи, о которыхъ было выше говорено. Если еще гораздо ранье, приблизительно въ XIV въкъ, произошля здёсь своеобразная сербсвая редавція "Алевсандрін", то впослёдствія это литературное движеніе продолжалось въ сосёдстві Далмація, наполненной итальянскими элементами, и особливо направлялось въ область поэзін, между прочимъ, геронческой в рыцарской, какъ уже въ XVI въкъ появляются любопытеня записи сербскаго народнаго эпоса. Какимъ путемъ сербская книга

<sup>1</sup>) Именно, особенно. 2) Т.-е. Тристанъ и Ланцелотъ.



#### ТРИСТАНЪ И ЛАНЦЕЛОТЪ. БОВА ВОРОЛЕВИЧЪ.

попала въ западную Русь, остается по обычаю необъясненнымъ. Есть данныя, что въ XVI— XVII въвъ сербскіе пъвцы героическихъ пъсенъ заходили въ Польшу<sup>1</sup>); могла зайти и книга съ героическими приключеніями.

Исторія сюжета, отъ котораго происходить наше сказаніе о Бов'в Королевичь, подробно изложена Веселовскимъ, хотя остается еще неполной, такъ такъ не всѣ старые тексты изданы. Эта исторія начинается старо-французской Chanson de geste (Bueves d' Hanstone), тексть которой остается пока неизданнымь: происхожденіе этой пѣсни относять въ ХШ, даже ХП вѣку; прозаическая передблка ся, которая стала народной книгой, напечатана была въ Парижѣ въ 1502. Первоначальное мѣсто дѣйствія романа было, какъ полагають, гдф-нибудь на границф Франціи и Германія; впосявдствіи исторія была пріурочена къ Англіи, въроятно англо норманскими пъвпами. Затъмъ французекая редавція послужнла источнивомъ скандинавской Bevers-saga. отъ воторой ндуть другія свандинавскія редакція, какъ изъ староанглійской поэмы произошла англійская народная книга. Французская поэма съ другой стороны была занесена въ Италію, гдъ цёлый рядъ ся пересказовъ въ стихахъ и прозё изъ разныхъ мъстностей Италіи восходить ко второй половинъ XШ въва; съ конца ХУ-го, поэма имъла уже множество изданій. Была, наконецъ, нидерландская народная книга и книга еврейская.

"Особая популярность, -- говорить Веселовскій, -- досталась на долю Бовѣ на Руси, гдѣ, судя по спискамъ XVII вѣка и упоменанію въ 1693 году потетной княги, въ лицахъ, о Бовъ воролевнчв въ числъ книгъ царевича Алексвя Петровича, "сказаніе" или "гисторія", "слово" о Бов' объявилось довольно рано. Подъ "сказаніемъ" или "гисторіей" я разумію ту изв'юстную форму повёсти, которая легла въ основу нашихъ лубочныхъ передёлокъ, обнароднёла до степени другихъ русскихъ свазокъ, въ героямъ которыхъ присосъживаетъ и своихъ, иноземныхъ... Лукоперь и Полканъ встрёчаются въ сказкё объ "Иванѣ богатырё врестьянскомъ сынь" --- только въ лубкахъ, но Полканъ, попалъ и въ стихъ объ Анике-вонне въ числе богатырей, свошенныхъ смертью, Чудяще Полванище, Полванъ Полкановнчъ въ народныя сказки объ Ильв, гдв онъ замвнилъ былиннаго Идолища; вое-гдё встрёчаются имена Додона и (Василисы) Кирбитьевны, тогда какъ въ бѣлорусской вертепной драм' Максимьянъ оказывается царящимъ въ городѣ Антонѣ,

495

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Ягича, "Историческія свидітельства о пініи и пісняхъ славлискихъ народовъ"; русскій переводъ въ "Славлискомъ Ежегодникі". Кіевъ, 1878, стр. 246.

гдѣ Аннка-Воннъ защищаеть его оть нападеній "Зиѣя-Улана" и "Арапа". Собственно въ былины не проникъ, если не опибаемся, ни одинъ изъ героевъ захожей итальянской повъсти: всѣ они опоздали своимъ пріѣздомъ на Русь".

Сербская повёсть, — источникъ нашего Сказанія, — была взята съ итальянскаго, и изъ многочисленныхъ итальянскихъ каріантовъ исторіи нанболёе близка къ познанскому тексту венеціанская поэма; не видно, чтобы исторія пользовалась у сербовъ особою популярностью, но это было бы и безразлично для объясненія особаго успёха Бовы въ нашей инсьменности. "Повёсть почему-то понравилась, — зам'ячаетъ Веселовскій, — пошла въ обороть; объясненіе лежить въ случайностяхъ народнаго вкуса, или въ томъ, что намъ представляется случайностью".

Сличеніе познанскаго текста съ венеціанской редакціей показало, что за нѣсколькими разницами (гдѣ, между прочимъ, познанскій текстъ сходится съ другою итальанскою редакціей) эта венеціанская редакція всего ближе подходить къ сербскому переводу. Переводъ сдѣланъ очень близко; кое-что не понято или понято своеобразно: эпитетъ жены Гвидона—meltris, т.-е. meretrix, понять, какъ собственное имя и отсюда въ позднѣйшихъ русскихъ текстахъ явилась Милитриса; castello, т.-е. замокъ, превратился въ городъ Костелъ; chiarenza, названіе меча Оливера, а потомъ Бовы, превратился въ "гляренцыя" и "гляденцыя", откуда произошелъ знаменитый мечъ-кладенецъ, какъ вмя нарвцательное; королевъ Друзіана пазвана сначала Дружнена, а въ позднѣйшей нашей сказкѣ Дружневна; наконецъ, итальянскій Pulican обратился въ богатыря Полкана, Ричардъ въ Личарду и т. д.

Та исторія о Бовѣ воролевичѣ, какую мы знаемъ по старымъ рукописямъ (съ XVII вѣка), издавна распространялась въ лубочныхъ изданіяхъ, какъ "полная сказка" и сокращенная. Рукописи пока не вполнѣ опредѣлены, но въ нихъ отмѣчаютъ уже двѣ нѣсколько различныя редакціи: обѣ въ разныхъ случаяхъ довольно близки въ познанскому тексту, но не составляютъ его повторенія. Подлинникъ великорусскихъ редакцій былъ близокъ въ познанскому тексту, но не тождественъ съ нимъ; по заключенію Веселовскаго, это былъ также сербскій тексть, слѣды котораго указываются сербизмами старыхъ русскихъ списковъ <sup>1</sup>). Такимъ образомъ Бова явился у насъ въ двухъ переводахъ съ



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Напр.: "риокъ"; "клобукъ"; "лугъ" въ значеніи bosco, замъненный "льсонъ" лишь тамъ, гдв это было необходимо по смыслу; имя "Милитрисы" высто коззагской "Меретрысъ".

## тристанъ и изольда. Бова воролевичъ.

сербскаго, съ двухъ довольно близкихъ итальянскихъ редакцій, при чемъ одинъ переводъ (познанскій) не распространился, оставшись въ западно-русской рукописи, а другой (въ разныхъ, по крайней мъръ двухъ, варіаціяхъ) широко разошелся въ великорусскихъ рукописяхъ и сталъ наконецъ народной сказкой. Старыя рукописи даютъ возможность наблюдать процессъ этого перехода. Итальянскій герцогъ Оріо превращается въ посадскаго мужика Орла, средневъковый замокъ — въ земскую избу; при посольствахъ, посолъ всякій разъ кладетъ на столъ грамоту; въ текстъ романа попадаютъ былинныя выраженія, сказочные пріемы повтореній, соблюденіе эпической справедливости, по которой врага и измънники должны быть непремънно наказаны <sup>1</sup>) и т. д.

Первой повёстью въ познанскомъ сборнике поставленъ, какъ мы видёли, Триставъ, одноъ взъ знаменитёйшихъ сюжетовъ средневѣковой поэзін, повторенный съ половины XII вѣка во множествь западно-европейскихъ поэмъ и прозаическихъ романовъ. Первообразъ западно-руссваго Тристана, по изслёдованіямъ Веселовскаго, восходить въ группъ французскихъ прованческихъ романовъ; эти романы перешли въ итальянские переводы и обработви, и отсюда явилась сербская (опять, повидимому, далматин-ская) редавція, послуживная для западно-русскаго пересказа. Прямой оригиналь сербо-бёлоруссвой редакція не отыскался въ известныхъ западныхъ тевстахъ: всего ближе подходитъ она въ старо-итальянскому переводу, а также въ старопечатному французскому роману, но въ концѣ познанскій тексть отклоняется отъ того и другого, отчасти представляя новыя подробности, отчасти производя впечатавніе чего-то скомканнаго, сокращеннаго. "Едва ли подобное изложение принадлежало искомому итальянскому роману; выборъ остается между сербскимъ переводчикомъпересказчивоиъ в его бёлорусскимъ собратомъ. Послёдній могъ совратить и изыченить въ указанномъ направления сербский подлинникъ, но могъ и сохранить измъненія, уже совершившіяся въ послёднемъ. Еслибы второе предположение оказалось болёе вылатнымъ,... то въ исвоиомъ сербскомъ тексть ны должны были бы признать не только переводъ, но и элементъ самостоятельной передблан, обнаруживающейся, между прочимъ, въ особой роли, какая дается Тристану. Во французскомъ романъ, какъ и у Полидори (въ итальянскомъ переводъ), главнымъ героемъ является

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веселовскій, "Изъ исторія романа и пов'єсти". II. Спб. 1888, стр. 302; ср. далее предположенія о далматинскомъ происхожденіи сербскаго Бовы, и зам'ячанія о м'єстномъ далматинскомъ преданія: одна башня въ Зарі называется torre di Buovo d'Antona.

Тристанъ, Ланцелотъ выступаетъ во второй роли, в липь за ними другіе рыцари и противники Круглаго Стола. Сербская внига также об'вщаетъ говорить о "Трысчане", о "Анцалоте", но первый сознательно господствуетъ надъ всёмъ дёйствіенъ, Анцалотъ является у него бол'ве "въ товарищахъ", и согласно съ этимъ отсутствуютъ многіе эпизоды о посл'ёднемъ, посвященные ему въ тевстів Полидори".

Послѣ подробнаго разбора бѣлорусскаго текста сравнительно съ различными западными редакціями, Веселовскій не нашель возможности опредилить, гдь быль источникь особевностей познанской редавціи — въ са сербскомъ подлинникъ или уже въ итальянскомъ оригиналё; онъ ограничивается только нёсколькими замѣчаніями. "Разбирая составъ русской повѣсти, мы замѣтели его двойственность: первыя <sup>3</sup>/4 ея содержанія представились начь довольно близвимъ переводомъ какого-то, ввроятно, итальянскаго романа; послёдняя, по отношенію въ своему плану, не услёдния ни въ одномъ изъ извёстныхъ западныхъ оригиналовъ и, особливо въ вонцу, обнаруживаеть пріемы спѣшнаго, совращающаго пересказа". Эта двойственность сопровождается и двойственностью нёкоторыхъ собственныхъ вменъ, которыя пишутся различно въ первой части повести и во второй. Такимъ образомъ у составителя сербской повёсти было подъ руками или два нтальянскихъ оригинала, или два перевода, которые онъ и соединных. При этомъ нѣвоторыхъ подробностей онъ не нашелъ въ своихъ источникахъ; онъ говоритъ, напр., о Галецъ: "не слыхали есмо о немъ жадное <sup>1</sup>) повъсти"; о смерти Тристана: "потуль о немъ писано"; невоторыя подробности взяты изъ источнывовъ, которые пока не опредълены. Вторая часть отличается в большею свободой стилистической обработки, напр., здёсь больше народныхъ красокъ, хотя во всемъ разсказё видно стремление осербить втальянский романь. Въ язывѣ господствують тв же фонстическия особенности въ передачв вностранныхъ именъ, кавія мы видьли въ сербской "Александрін" и Троянской притчё, возникшихъ на той же почве: Тристанъ называется Трысчанъ, Изольда (Isotta) – Ижота"<sup>2</sup>) и т. д.

Но Тристанъ не распространился среди русскихъ читателей: до сихъ поръ онъ извъстенъ въ единственной рукониси и остался только памятникомъ направленія литературныхъ вкусовъ и указаніемъ на одну сторону старыхъ литературныхъ связей.

Всё эти произведенія, идущія съ западно-славанскаго юга в



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Т.-е., викакой.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Веселовскій, стр. 136—187, 224 и др.

## тристанъ и изольда. Бова Воролевичъ.

отмвченныя латипо-романскимъ вліяніемъ, Веселовскій объединяеть кавъ славяно-романскую повёсть. Она вносила въ старую письменность извъстное романское вліяніе. Примъръ этого вліянія западной романтиви на востоки мы видили въ сербской "Алевсандрія". "Это возд'яйствіе свазывалось переводами, подражаніями в передёлками древнихъ сюжетовъ, въ которыхъ сантиментализмъ и реализмъ поздняго греческаго романа причудливо смешивались съ полу-понятыми мотивами рыцарства, греческіе витязи являлись паладинами, и строгія очертанія древнихъ типовъ смягчались въ полусвъть романтизма. Къ подобному пониманию стараго эпоса приводило уже спеціально греческое развитие: оно переставило центры эпическаго интереса, выдвинуло на первый планъ легенду о Парисв, создало образъ влюбленнаго Ахилла, заставивъ его тосковать по Поливсенъ, увлечься врасавицей Еленой, которую онъ видить на стенахъ Трои и съ которой Өетида сводить его въ волшебномъ сноведвнія. Припомнимъ прелестную фантасмагорію Филостратова Геровва: Ахиллъ в Елена, нивогда не видавшіе другъ друга при жизни, влюбляются взанино въ царствъ теней; и вотъ, по просьбъ Өстиды, Нептунъ создаетъ ва Черномъ морв, изъ ила Өсрмодонта, Борисоена и Истра, островъ Leuké, гдѣ влюбленныя тёни Живуть въ идеальной связи, въ лунныя ночи водять хороводы по цвѣтущему лугу, а съ береговой стоянки робко прислушавается къ ихъ чудеснымъ пёснямъ морякъ, не осмёливающійся проникнуть внутрь острова.

"Къ этому романтическому теченію примкнула, не достигая его поэзів, струя западно рыцарскаго романа. Ахиллъ явился любовникомъ, банально вздыхающимъ по Поликсенѣ (Roman de Troie; Diégesis Achilléoš). Образъ Александра въ греко сербской повѣсти о немъ принадлежитъ тому же направленію мысли; отличіе этого памятника отъ другихъ "славяно-романскихъ" лишь во внѣшней лингвистической формѣ, въ которой онъ объявился славянамъ, тогда какъ романъ о Тристанѣ и пѣсня о Бовѣ пришли къ нимъ изъ Италія, и латинскій же или романский подлинникъ слѣдуетъ предположить для древне-славянской притчи о Троѣ".

Славяно-романскія пов'ясти им'яють тоть особый историческій интересь, что, распространяясь по славянскому міру, он'я въ той или другой м'яр'я разносили сл'яды западнаго рыцарскаго міросоверцанія, — на первый разъ часто неясные, непонятые, искаженные. "Какой отпечатокъ западнаго быта и рыцарскаго уклада сохранили он'я въ своихъ далеко разошедшихся отраженіяхъ? Дѣло идеть не о вліянія одной культурной среды на другую, а о контрастѣ, въ которомъ должны были очутаться идеалы, воспятанные извѣстными отношеніами общества, въ литературѣ, отвѣчавшей другимъ жизненнымъ спросамъ". Понятно, что быть рыцарства, о воторомъ разсказывали первоисточники нашихъ повѣстей, былъ непонятенъ въ славянской средѣ, не знавшей рыцарства: поэтому въ передачѣ является много недоразумѣніа, происходившихъ отъ невозможности выразить по-славянски какъ внѣшнія формы этого быта, такъ и его внутреннее содержавіе, рыцарскіе нравы и рыцарскіе идеалы. Не все, однако, было непонятно: многія черты рыцарства совпадали съ народнымъ эпическимъ богатырствомъ и юначествомъ; быть можетъ, и рыцарски понимаемая любовь ваходила нѣкоторое объясненіе въ лирическихъ мотивахъ народной пѣсни.

"Рыцарскій обиходъ, — говорить Веседовскій, — усвонвался внёшнимъ образомъ; многое показываетъ, что иныя его черты были неясны и понимались въ половину. Подробно описывается вооруженіе рыцарей, ихъ поединки, обычай вызова перчаткой, турниры, въ которыхъ рядомъ съ рыцаремъ является и его конюшій, "оправца". Бой идетъ сначала на коняхъ: противники такъ стремительно наскакиваютъ другь на друга, что еслибы не добрая сброя, они пали бы мертвыми, а ихъ копья разлетаются въ щепы. Упавъ съ конями на землю, они тотчасъ же вскакнваютъ на ноги и продолжаютъ биться мечами, иногда расходясь, чтобы отдохнуть, опершись на щитъ".

Такъ и въ былинѣ описывается бой Ильи Муромца съ сыномъ: они разъёхались на копья вострыя, и копья сгибались въ ихъ рукахъ и разсыпались въ череньи ножевыя; разъёхались на боевыя палицы, и палицы отломились по маковкамъ; разъёхались на сабли вострыя, и сабли погибались и зазубрились о кольчужныя латы.

"Славянскому читателю эти картины были понятны, какъ понятенъ былъ горделивый отказъ воителя сказаться побъжденнымъ, чтобы спасти свою жизнь, и желаніе узнать имя протявнива, и радость, когда противникъ оказывался именитымъ рыцаремъ: славно будетъ пасть отъ его руки, еще славнѣе—сразить его. Въ такихъ случаяхъ рыцарскіе обычая могли идти на встрѣчу народному юначеству, какъ оба сходились въ осужденіи убійства спящаго врага... Но едва ли вразумителенъ былъ символизмъ другихъ рыцарскихъ обрядовъ, напр. опоясываніе мечомъ, и смутными могли слагаться представленія о "важалызъ" рыцаряхъ (chevaliers errants), ищущихъ "фортуны", о двяуш-

кахъ, бродящихъ по свёту съ какимъ-нибудь невещественнымъ порученіемъ.

"Таково усвоеніе внѣшняго обихода рыцарства; посмотримъ, вакъ усвоялся его идеалъ. Онъ по существу, западный; главныя требованія оть рыцаря — это доброть и дворность. Доброть, несомнённо, переводъ proesse; дворность - дословно - courtoisie, нерваво въ соединения: рыцарство я дворность, дворность и преспечность (въ "Тристанѣ"). Славянская притча о Тров выражаеть понятіе дворности словами: честь, почтеніе въ дворѣ, дворщина, honneur et courtoisie, тогда вавъ дворбой, службой (въ "Троянскихъ Деяніяхъ" и въ "Тристане") обозначались отношенія, въ которыя вступаль юный витязь, являясь ко двору вавого-нибудь именитаго властителя, чтобы обучиться рыцарскому двлу и служенію данамъ, "добрымъ госпождамъ" - belles dames. Въ этихъ отношеніяхъ развивалась в еще одна существенная сторона рыцарскаго идеала: культъ любви, понятіе милости, какъ всесильнаго чувства, самоопредбляющагося, не подлежащаго другимъ нравственнымъ вритеріямъ".

Но въ этомъ вопросъ разноръчіе рыцарскихъ повъстей съ туземными представленіями было особенно рѣзво. Наша старая письменность, подъ вліяніемъ аскетическихъ ученій, относилась врайне враждебно въ женщини; съ первыхъ нашихъ памятиявовъ мы читаемъ суровыя осужденія, настоящія проклятія, которыя собрались, наконецъ, въ особыхъ "словахъ о злыхъ женахъ", "поученияхъ отца въ сыну" и т. п. Женщина искониорудіе грѣха; по самой природѣ она зла и коварна; она-угожденіе дьяволу; изъ-за нея Адамъ былъ изгнанъ изъ рая: изъва нея погибло много сильныхъ, славныхъ и даже мудрыхъ людей, и т. д. Аскетическая мораль едва допускала бракъ, какъ вредство противъ излишествъ. Восточныя повъсти, въ родъ "Синагрипа", "Варлаама и Іоасафа" и др., поддерживали эту точку зрѣнія исторіями и правоученіями о злобѣ и коварствѣ жен-Щяны; это становилось ходячею моралью, которой отвёчало, въ московскія врёмена, и фактическое безправіе женщины въ домашнемъ быту. Та же аскетическая вражда къ женщинъ проповѣдовалась въ средневѣвовой западной литературѣ: ея мрачныя изобличенія женской "злобы" нерізко буквально совпадають съ нашнии памятниками. Суровый обычай господствовалъ въ высшихъ влассахъ самого просвъщеннаго Дубровнива, гдъ было гивало новаго разцевта сербо-хорватской литературы. Славянороманскія повёсти также давали поддержку привычнымъ понятіянъ въ взображеніяхъ преступныхъ в коварныхъ женщанъ, но здёсь являдось и нёчто новое.

Въ средніе вѣка, въ противность аскетическому взгляду, возникло на Запад'в извъстное идеалистическое отвошение въ женщияв, которое выразнлось въ рыцарскомъ общчав в возвін. Аскетаческая нравственность осталась въ одномъ вругѣ понятій, въ то время какъ въ другомъ пріобрътали господство рыцарскіе идеалы. Они нашли ивсто и въ этихъ славяно-романскихъ повестяхъ, хотя остались недоразветыми, въ простодушномъ противорвчия съ привычными внижными взглядами, потому что въ жизни не произошло ничего, что могло бы дать почву этниъ отголоскамъ рыцарскихъ воззрёній: два представленія стояли рядомъ, и вогда потомъ въ дальнейтія переработки рыцарскаго сюжета все больше пронивали народныя черты, этоть рыцарскій идеализиъ замбиялся простодушнымъ, но порядочно грубымъ реализионъ... Въ славяно-романскихъ повъстяхъ, напр., въ ихъ старайшемъ образчива, Троянской притча, мы уже встрачаемъ это отражение рыцарсваго повлонения женщинь, хотя славанский пересказчикъ видимо не вполнъ его уразумъвалъ. Здъсь цълый рядъ взображеній любви, преданной и страстной, увлекающей стихійно. Поливсена въ Троянской притчв не хочеть пережить любниаго ею Ахилла, какъ Роксана, въ "Алевсандрія", не хочеть пережить Алевсандра; целая троянская исторія была построена на врасотв Елены и любви Париса; Алевсандръ пишетъ своей матери, что до тѣхъ поръ, пока его сердце не обуяла любовь къ женщинъ, ему никогда не приходила на мысль мать и домашніе-только любовь смягчила его сердце. Всего сильние идеализированнымъ является это изображение любви въ "Тристанъ": она была здёсь слёдствіемъ волшебнаго зелья, выпитаго Тристаномъ и Изоттой по ошибка, -- но дайствіе зелья было неотразимо.

Въ славянской и русской письменности эти элементы рыцарской поэзів, понятые съ самаго начала витшнимъ, поверхностнымъ образомъ, остались неразвитыми и не оставили на первое время никакого слъда. Наша повъсть все еще гораздо больше смотритъ на оти исторіи, качъ на рядъ богатырскихъ и курьёзныхъ привлюченій, мало или совстмъ не чувствуя новый тонъ настроенія, для котораго часто она не находила и словъ. "Такова судьба всъхъ первыхъ откровеній, —замъчаетъ Веселовскій: ихъ заслуга въ починъ, не въ завершеніи; въ этомъ и заключается интересъ славяно-романскихъ повъстей <sup>1</sup>.). Эти мотивы

502



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Веселовскій, тамъ же, стр. 3-5, 15 и др. Мы останавлявалясь подробийе на

### рыцарство, въ славяно-руссвой передачь. — аттила. 503

повторяются потомъ въ переводной повъсти XVII и начала XVIII въка, но болъе прочный корень бросили въ нашей литературъ только гораздо позднъе въ томъ видоизмънении, какое идеализація женщины получила въ псевдо-классической и сентиментальной школъ.

Третья повесть, помещенная въ познанскомъ сборникъ, называется "Исторыя о Атыли, вороди угорскомъ". Она давно упомянута была Снегиревымъ; текстъ ея и изслёдованіе объ ея источнивахъ даны въ книги Веселовскаго. Какъ извістно, Аттила надолго оставиль о себѣ память не столько въ западноевропейской исторіи, сколько въ легендъ и сагъ, причемъ его личность характеризовалась весьма различно. "Для латинскаго запада, -- говоритъ Веселовскій, -- Аттила былъ главнымъ обравомъ разрушитель; тв народности, воторыя, какъ готы, следовали за нимъ въ его победоносныхъ набегахъ, более какъ союзниви, чьмъ вавъ побъжденные, сохранили о немъ память, вавъ о когучемъ и славномъ властителъ, впервые объединившемъ и обрушившень на христіанскій западь соединенныя силы степныхь и германскихъ ордъ. Такъ сложились два эпическихъ теченія, латенсво-христіанское и гуннско-германское или ближе гуннскоготское; ни то, ни другое не дошло въ своемъ развитіи до организація писеннаго цивла и цильности поэмы, но оба пережили обычные въ жизни эпоса процессы детеріорація и осложненія, не считающагося съ хронологией". Въ этихъ дальнвишихъ видоизмъненіяхъ Антила является и въ позднёйшихъ эпическихъ сказаніяхъ, какъ, напр., о Нибелунгахъ, Теодорихъ готсвомъ, Вальтеръ Аквитанскомъ; между прочимъ онъ занялъ свое легендарное мисто въ венгерскихъ сказаніяхъ. Для венгровъ Аттила былъ національный герой, конечно книжный и легендарный, потому что не было нивакихъ историческихъ основаній связать его съ судьбами мадьярскаго народа. Объ Аттилъ много разсказывають старыя венгерсвія лётописи, а затёмъ его дёянія давно находили спеціальныхъ историвовъ, воторые хотёли дать вритическій разсказь, насколько подобный разсказь быль по силамь тогдашной литератур'в. Однимъ изъ такихъ ученыхъ историковъ быль примась Венгрів, Николай Олай, латинская книга котораго вышла въ 1568 году. Сочннение Олая было переведено на

изслёдованіяхъ г. Веселовскаго о славяно-романской повёсти въ "Вёстникё Европы" 1888, декабрь.

польскій языкъ Кипріаномъ Базиливомъ и напечатано въ Краковѣ въ 1574: это и былъ подлинникъ бѣлорусскаго перевода.

Съ тёхъ поръ польскія книги стали обычнымъ источникомъ, изъ котораго приходила къ намъ западно-европейская повёсть. Прежде чёмъ перейти къ произведеніямъ, которыя дошли къ намъ этимъ путемъ, отмётимъ еще путь чешскій, до сихъ поръ мало выясненный.

Такова, во-первыхъ, исторія о чешскомъ королевичѣ Брунцвивъ. Первоначальнымъ источникомъ ся полагается нъмецкое сказаніе о Рейнфрить брауншвейскомъ, XIII века, или же однаь изъ источниковъ ся видѣли въ нѣмецкой поэмѣ о герцогѣ Эристѣ, XII въва, и т. п.; одинъ изъ издателей русскаго текста, г. Петровскій, связывалъ исторію Брунцвика (гдъ идеть рычь о происхожденін чешсваго герба) съ чешсвими отношеніями, воторыя отразились также въ патріотическомъ настроенія этой исторіи. Въ ней мало собственно рыцарскаго содержанія; основа ся заключается въ разсказъ о необычайныхъ приключеніяхъ чешскаго королевича, гдъ совитещенъ целый рядъ чудесъ, о какихъ разсказывало средневъковое баснословіе: онъ видить удивительныя земли, борется со всявими чудовищами и т. п. Подобный матеріалъ доставляла уже "Алевсандрія", Меводій Патарскій, сказанія объ Индейскомъ царстве (почему между прочимъ исторія могла иметь интересъ для русскихъ книжниковъ), а у чеховъ также Марко-Поло и значенитое ибкогда путетествіе Мандевиля, четскій переводъ котораго былъ въ числѣ первыхъ печатныхъ чешскихъ книгъ. Оставшись по смерти отца воролемъ чешскимъ, Брунцвивъ жаждалъ прославиться рыцарскими деяніями, бросилъ молодую жену и пустился на семь лёть въ море съ избранными спутниками. Долго они плавали безъ всякихъ приключений, навонець настигла ихъ жестовая буря, и корабль быль увлечень къ магнитной горъ, притягивавшей къ себъ всъ ворабли, приближавшіеся въ ней на пятнадцать миль. Путникв успёли спастись на берегъ; но запасы ихъ истощились, а кругомъ видни были остатки разбитыхъ кораблей и человъческія кости; внутрь горы было трудно проникнуть, потому что островъ былъ населень чудными в страшными существами. Странники пробыли тамъ три года, наконецъ ихъ осталось только двое - Брунцвикъ и старый рыцарь, его дядька. Но спасся одинъ воролевичъ; мудрый дядька зашилъ его въ конскую шкуру, обмазалъ ее кровью и

504

положиль на гор'ь; черезь десять дней прилетила птица "ногь" 1), схватила зашитаго въ кожу Брунцвика и унесла въ далекія страны, куда человъкъ можетъ дойти только въ три года. Королевичъ убилъ птенцовъ нога, которымъ отдала его чудовищная птица, и отправился на новыя приключения: ходя по горамъ и отыскивая какихъ нибудь признаковъ человѣческаго жилья, онъ услышалъ страшный "зукъ"--это левъ бился съ дравономъ-василискомъ. Брунцвивъ помогъ льву убить десятиглаваго василиска, и съ тъхъ поръ благородный левъ сталъ его върнымъ спутникомъ. Вмёстё они отправились черезъ море — Брунцвикъ на плоту, а левъ вплавь - къ городу, воторый Брунцвякъ увидёль съ высоваго дерева; на дорогь попалась имъ карбункуловая гора, и Брунцвивъ отломилъ себъ большой самоцвътный камень. Но, прибывши въ завидънный городъ, Брунцвикъ ужаснулся, увиатвъ царя Алимбруса съ глазами впереди и назади, окруженнаго чудовищными людьми. Алимбрусъ спросилъ его, пришелъ ли онъ своею волею или неволею, и объщалъ пропустить его черезъ желѣзныя врата, въ его царство, если онъ освободитъ дочь Алимбруса отъ ужаснаго василиска. Королевичъ свята на корабль и отправился въ непріятельское царство: у городскихъ вороть онъ встрётна морскихъ чудовищъ и съ помощью льва убиль ихъ; такимъ же образомъ прошелъ онъ вторыя и третьи ворота, наконецъ проникъ въ городъ, гдъ увидълъ необычайныя богатства. Во дворцё встрётила его врасавица Африка, находившаяся въ неволъ у жестоваго василиска; вскоръ явился самъ царь-василискъ, окруженный цёлою толпою гадовъ, чудовищъ и морскихъ "привидвий"; сама Африка отъ полудня до вечера, а то и целую вочь "обвязана зменными хвостами" (собственно говоря, въроятно, превращалась въ змёю), и василискъ цёлыми часами повоился на ея лонъ для своего "потътения". Долго шла битва съ змъемъ; наконецъ Брунцвикъ побъдилъ и, излечивши раны кореньями, принесенными львомъ, отвезъ Африку къ отцу. Въ награду за освобождение Брунцвикъ долженъ былъ на ней жениться и получилъ громадныя богатства; но онъ не могъ забыть отечества и нетеривливо ждалъ случая освободиться изъ неволи. Счастье еще разъ послужило ему: онъ успѣлъ до-стать "мечъ-владенецъ", который тому служитъ, кого любитъ, и убиваеть въ одинъ разъ столько, сколько его владътель захочеть. Испытавъ его свойство надъ сильными звърями, Брунцвивъ истребилъ чудовищное царство Алимбруса и поплылъ со

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Или "нагай", обычное старое название для грифа.

львоиъ на родину. По дорогѣ представлялись новыя приключевія в опасности; по мечь-кладенець всегда спасаль его. Наконець королевичь прибиль къ стольному городу Прагъ въ то CANOE BDENS, BOLLA NOJOLAS ZEBA ELO, HO HETCHENIN VOOTELO времени, снова по принуждению отпа виходила замужъ. Она узвала однако въ прітаженъ рицарѣ Брунцвика, и онъ встуниль въ свои права, задалъ зеликій пиръ на вельножъ, бояръ и рицарей и всёхъ дарилъ своими богатствами. Повёсть кончастся 1) такамъ образомъ: "Брунсвикъ же повелѣ во всѣхъ странахъ проповёдовать побёды своя, -- о всякихъ вещахъ крајевскихъ ли псать со единия страни, а съ другія страны писать орла, на власной земля<sup>2</sup>). И такъ Брунсвикъ поживе во своемъ вралевсвоиъ величествъ тридцать пять лъть... в въ доброй старости свончася и погребенъ бысть честно. Мечь же тоть по смерти Брунсвиковѣ не виѣя силы и бысть яко протчін; левъ же во смерти Брунсвиков'в велия нача тужити и тосковати по Брунсвней в съ тоя... велекія тоски и жалости нача рыти землю, вадъ очію его яко струв слезы текуще, и приде левъ на гробъ Брунсвику и въ жалости велин воскричалъ и паце на землю мертвъ, и тако скончася Брунсвикъ и јевъ".

Исторія о Брунцвикѣ у чеховъ пользовалась большой популярностью и была въ 1565 напечатана; впоследстви издания нѣсколько разъ были повторены; извѣстны и болѣе старыя рувописи, съ довольно значительными варіантами. Происхожденіе русскаго перевода не ясно: нукоторымъ наслудователямъ казалось, что переводъ могъ быть сдёланъ съ польскаго; но вроиз того, что въ старой польской литературъ всторія Брунцвика до сихъ поръ не была найдева в, быть можеть, совсёмъ не существовала, ближайшія сличенія русскаго текста съ чешскимъ, сліланныя г. Петровскимъ н Поливкой (буквальная близость, а иногла и непонимание именно чешскихъ словъ), не оставляютъ сомивнія, что переводъ сдёланъ былъ съ чешскаго. Другое недоунъніе возникало относительно времени перевода, и г. Петровскій полагаль, что онъ могъ быть сделань или съ издания 1565 года (если върно определение двухъ рукописей русскаго Брунцвика XVII в'явомъ), яли же съ перепечатки начала XVIII в. <sup>5</sup>); въроят ве другое предположение, что переводъ сдъланъ былъ около половины XVII выка, потому, между прочимъ, что рус-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ Погодинскомъ сборникѣ XVШ вѣка, № 1774.

Р'ячь ндеть о герб'я; оредь быль гербомъ его предшественника.
 в) Г. Петровскій полагала, что въ XVII стол'ятій чешскихъ изданій не было; по г. Поливка указываеть издание 1691 года.

свій тевсть представляеть особенныя сходства именно со старыми чешскими рукописями 1).

Гораздо менће ясна другая исторія-о Василіи королевичь Златовласомъ чешскія земли, впервые изданная только недавно. Если въ "Брунцвивъ" вромъ чудесъ, вычитанныхъ въ внигахъ или сочиневныхъ по ихъ образцу, были мотивы, принадлежащіе спеціально сказкъ, напр., освобожденіе королевны отъ змѣя. нахождение чудеснаго меча, необычайныя побовща, скрывание своего имени при возвращении, то исторія королевича Василія уже совсёмъ сказочная. Изданная недавно по новёйшему тексту XVIII въка, она, по мизнію издателя, пришла въ намъ черевъ Польшу, но принадлежить собственно чешской литературь, какъ самъ герой, подобно Брунцвику, есть чешскій королевичъ. "Повъсть, -- говоритъ издатель, ---отличаясь бойвостью изложенія, носить на себѣ слѣды еще эпическаго творчества; три раза напанвають героя, три раза онъ дарить провожатыхъ, три раза посылають пословъ, три раза разсказывается одинъ и тотъ же совъ, тридцать молодцовъ провожаютъ героя, безпреставно попадаются эпическія повторенія и пр. Самый сюжеть отысвиванія невесты — однев изъ самыхъ излюбленныхъ въ на одномъ эпосв вообще. То же можно сказать и о волшебной флейть, подъ которую всё танцують. Вслёдствіе этого и повёсть, будучи близкой и по вымыслу, и по пріемамъ въ складу русской народной фантазін, легко могла воспринять чисто русскіе обороты ржчн... Само нравоучение, съ коего повъсть начинается, носить на себъ оттъновъ народнаго юмора".

Исторія разсказываеть, что у чешскаго короля Мечислава<sup>2</sup>) былъ сынъ Василій, "зёло добродётеленъ и прекрасенъ зёло, а власы у него аки злато сіяють". Когда пришло время женить его, стали разузнавать о невёстахъ, и по разсказамъ гостя, т.-е. вупца Василія, королевичъ возъемблъ желаніе взять французсвую воролевну Полиместру; отецъ остерегалъ его, что "франпужское воролевство велико и славно, и честно, и богато", а ихъ королевство убого, в что святовство не будетъ принято и навлечеть низ только посм'яние. Такъ и случилось. Французский король разгиввался на послание о сватовстве, а королевна разбила на куски чашу, посланную въ подарокъ, и такъ сказала: "не тертъ-де не валачъ, не мятъ не ремень, не тотъ сапогъ не въ ту ногу обутъ, садится лычко къ ремешку лицомъ; по-

507

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Изданіе 1565 года, изв'єстное по упоменаніямъ, до сихъ поръ найдено не было. <sup>2</sup>) Потомъ въ той же исторіи онъ называется Мстиславъ, Станиславъ.

нять-де (взять) хочеть смердовь (рабій) сынь вралевскую дщерь". Послы вернулись посрамленные; но воролевнуъ рѣшился отомстить королю и королевнъ и все-таки ее взять. Помянутый гость Василій снаряжаеть корабль, нагружаеть его драгоцёнными вещами и береть съ собой 30 "сенаторскихъ и рыцарскихъ" отроковъ, подъ видомъ матросовъ, въ числё ихъ королевича, и плыветь изъ чепской земли во Францію (!). Гость Василій идеть къ воролю на повлонъ съ дарами, а тёмъ временемъ воролевичъ сталъ играть въ гусли, и такъ хорошо, что всё въ городе и на королевскомъ дворъ начали плясать. Король пожелалъ слушать игру у себя во дворцё и, наконецъ, упросилъ гостя продать ему этого отрока; гость назначиль за него такую цёну: "поставь его на волотомъ коврѣ и осыпь его всего съ головы даже до ногъ червонцами златыми, то ему цёна". Король согласился, и для отрока вблизи дворца выстроенъ былъ черезъ улицу особый домъ; отровъ (тавже Василій) великолѣпно украсилъ его и свою опочивальню устроилъ "изъ стеколъ зеркальныхъ" и "мостъ" (полъ) изъ такихъ же стеколъ, а кровать лучше королевской кровати. Гостю Василію королевичъ велѣлъ оставаться на вораблѣ и ждать до урочнаго времени.

Королевна съ первой встричи нашла, что у нихъ въ королевствѣ нѣтъ такого "умнаго в прекраснаго молодца" и стала "сумнѣваться", т.-е. подозрѣвать, что онъ не простого рода. Она зазвала его въ свои палаты играть, а потожъ стала угощать его и поить, чтобы онъ проговорился о своемъ родѣ; онъ тайкомъ выливалъ вино, притворился пьянымъ, и одна изъ доброродныхъ дъвицъ" королевны, по его просьбъ, снесла въ нему въ домъ его гусли, самъ онъ боялся, что ихъ уронить и разобьеть. Этой девице королевичь показаль свой великолепный домъ в подарилъ дорогой перстень; королевна взяла у нея этотъ перстень себь, а дъвицъ дала двадцать червонцевъ. И въ другой разъ случилось то же, и королевичъ подарилъ другой дъвицъ волотую пёпь. Об'в разсказываля съ удивленіемъ о богатств'в, которое видёли. Навонець, случилось, что сама воролевна, которая стала смотрёть на молодца "зёло прытко", однажды переодъла одну изъ дъвицъ въ свое "королевское" платье, а сама одвла простое и, послё угощенья, согласилась снести гусли въ домъ королевича. Залучивши ее въ себъ, королевичъ исполнилъ, навонецъ, свое мщеніе: сначала принялъ ее съ честью, угощаль, потомъ завелъ въ свою опочивальню, взялъ "плеть-нагайку", я сталь бить воролевну по бѣлу тѣлу", приговаривая ся собственными словами: "не терть не калачь, не мять не ремень"

#### РИМСКІЯ ДЪЯНІЯ.

и пр.; королевна поняла, что это королевичъ Златовласый, взмолилась ему, но онъ до конца совершилъ надъ ней свою волю, — сказавъ, что сдѣлалъ все это за посмѣхъ ея, но что онъ ее возьметъ. Затѣмъ онъ подарилъ ей золотой вѣнокъ съ дорогими каменьами и велѣлъ "честно" проводить ее до дому. Королевна, конечно, ничего не сказала дома, а королевичъ уплылъ на своемъ кораблѣ въ чешскую землю, оставивъ королю письмо съ изложеніемъ всего, что онъ сдѣлалъ надъ королевной. Кончилось тѣмъ, что король французскій самъ послалъ посольство въ королевичу съ просьбой жениться на его дочери — "и бысть бракъ честенъ и радость велія во градѣ Францыи"; а по смерти король завѣщалъ королевство своему зятю.

Сказка, — гдѣ мы опустили еще нѣкоторыя подробности, въ полной формѣ. Г. Веселовскій указываеть къ ней длинный рядъ параллелей въ сказкахъ народныхъ о разборчивой дѣвушкѣ и въ литературныхъ пересказахъ. Точнаго подлинника въ нашей исторіи, впрочемъ, не встрѣтилось, и происхожденіе ся остается неясно <sup>1</sup>).

Однимъ изъ особенно распространенныхъ памятнивовъ старой повъсти, пришедшихъ изъ польскаго источника, были "Римскія Дви" или "Двянія" (Gesta Romanorum), одна изъ самыхъ знаменитыхъ внигъ средневёвовой Европы. "Дёянія" были богатымъ запасомъ разнообразныхъ повъстей, отвуда черпали литература новеллъ, проповѣдники в моралисты в такіе писатели. какъ Боккачіо и Шекспиръ, — потому что здъсь собрано было множество анекаотически-бытовыхъ или мнимо-историческихъ занимательныхъ и поучительныхъ разсказовъ, принадлежащихъ н влассическому міру, и восточной поэзін, и западно-европейской повъсти среднихъ въковъ. Происхождение этого сборника давно занимало ученыхъ, какъ еще въ первой половинъ XVII въка писаль объ этомъ нёмецкій протестантскій богословь Саломовъ Глассъ; въ началѣ нынѣшняго столѣтія вопросъ особляво подвинуть быль въ упомянутой книгь Донлопа и вызваль потомъ цілый рядъ изслідованій и изданій англійскихъ, французскихъ и особливо нёмецкихъ. Извёстный историкъ англійской поэзів Вартонъ приписывалъ составление "Дъяний" ученому бенедивтинцу – Берхорію (Berchorius, Bercheur, ум. 1362); другіе, какъ Грессе и Моне, считали авторомъ ихъ монаха Гелинанда (Helinandus,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ первыхъ строкахъ нельзя, однако, не обратить вниманія на одно слово: "бысть въ древнія времена въ нёмецкихъ режнихъ въ чешской землё" и пр.; это слово едва ли можеть бить объяснено иначе какъ чешскимъ тібе.

ум. 1227) в вообще относили составление сборника въ XIII-XIV столѣтію Вопросъ о точномъ опредѣленіи лица и времени затруднялся тёмъ, что вёмъ бы ни былъ составленъ подобный сборникъ повъстей и легендъ, впослъдствіи онъ измънялся отъ вставовъ вли сокращеній: не только рукописи, но и печатныя изданія сборника значительно разнятся другь оть друга, и притомъ не одними варіантами текста, но и выборомъ статей, такъ что древнюю англійскую редавцію "Дбяній" иные принимають за совершенно особенное произведение. Среднев в совая латынь "Двяній" могла бы увазать своими варваризмами отечество составителя, но в здёсь представляется много затрудненій, такъ какъ въ извёстныхъ теперь тевстахъ, вромё общихъ ошибовъ противъ языка, одинавово встречаются и германизмы, и англицизмы, в галлицивмы. Всё эти признаки могли явиться только оть послёдовательнаго вліянія важдой національности; основной тексть раздробился на нісколько несходныхъ редавцій, потому что въ одно и то же время подвергался измёненіямъ въ разныхъ рукахъ. Эстерлей приходилъ въ завлючению, что сборнивъ составился въ XIII въвъ; нашъ изслъдователь, г. Пташицкій, нашелъ въ одной латинской рукописи Львовскаго университета, XV вёка, введеніе въ Gesta, до сихъ поръ не встрвчавшееся, гдв временемъ составленія показанъ 1261 годъ-по врайней муру той реданція, которая завлючается въ этой рукопися; надо заківтить вром'я того, что "Дванія" носять зд'ясь заглавіе Gesta Romanorum minora (т.-е. вратвія) и въ самонъ тевств упоминаются Gesta majora (полныя), --- такъ что въ концъ концовъ к этимъ не указано первое начало сборника. По всей въроятности онъ составлялся мало по-малу, удовлетворяя потребности занимательнаго и вибств наставительнаго чтенія. Старвишій сборяннь полобнато рода составленъ былъ въ XI въкъ испанскимъ ионахомъ, врещенымъ евреемъ, Петромъ Альфонсомъ, подъ названіемъ Disciplina Clericalis: этотъ сборникъ, какъ потомъ другіе подобные, долженъ былъ служить въ поучению влиривовъ; содержаніе сборника переходило въ проповёдь, которая на западѣ давно стала пользоваться легендарнымь и анекдотически бытовымъ "прим'вроиъ" (ивмецкіе bispel, которымъ соотвётствуютъ наши польско-русскіе "привлады"), а затёмъ и въ простое чтеніе мірянь. Изъ Disciplina пятнадцать разсказовь вошло прынкомъ въ Gesta Romanorum. "Разъ рукопись Петра попалась въ руки монаховъ 1), - говореть г. Пташицкій, - оне изъ нея выпасы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правильние не однихъ монаховъ, а вообще любознательныхъ книжниковъ

вали, что вазалось подходящимъ, а въ этому добавляли и изъ другихъ источнивовъ другіе разсказы. Такихъ бродячихъ разсказовъ, не въдающихъ отечества, въ то время была уже масса. Они прициплались въ одному общему вому и, валась подобно лавнив, образовали тотъ безъименный трудъ, въ воторомъ нельзя отыскать ни того, вто его натоленуль, ни того, вто направиль его по извёстному пути, на того, вто содействоваль его дальвёйшему и окончательному образованию. Въ такихъ произведеніяхъ действуетъ стихійная сила, она ими управляеть и ихъ образуеть. Такія личности, какъ Голькоть, Vincentius Bellovacensis, авторъ Dialogus Creaturarum, Berchorius, браля уже готовый матеріаль и иногда уже систематизированный. Брали его съ полнымъ сознаніемъ права имъ пользоваться, вакъ вещью, составляющею общее достояние, а не чье-либо частное. Поэтомуто въ такихъ произведеніяхъ, какъ Gesta Romanorum, нельзя даже доисвиваться того, вто его составиль, и слёдуеть ограничить изслёдованіе вопросомъ, какъ онъ составился... Около небольшого сборника группировались подходящіе разсказы, въ которыхъ ни текстъ, ни даже замкнутый циклъ не стёсняли каждаго новаго переписчика". Дъйствительно, изъ полутораста разсмотрённыхъ до сихъ поръ списковъ 1) нельзя было найти даже двухъ сходныхъ по группировкъ разсказовъ и по ихъ изложенію.

Обилію рукописей отв'язаеть обиліе печатныхъ изданій. Первыя изданія латинскаго текста выходили въ Утрехтѣ и въ Кёльнѣ; третье вышло въ Кёльнѣ оволо 1473 г. (181 глава) в послужило прототипомъ поздибйшихъ перепечатовъ, а также переводовъ. По первымъ тремъ изданіямъ, составляющимъ величайшую библіографическую р'вдвость, Эстерлей сділаль свое изданіе латинскаго текста. До половины XVI въка Грессе насчитывалъ почти пятьдесять веданій латенскаго тевста-такъ велика была популярность вниги; распространялись в переводы <sup>9</sup>).

Заглавіе могло отв'ять содержанію сборника в роятно только въ его первыхъ редавціяхъ; быть можетъ, и тогда имя римлянъ служило только приманвой для читателя; внослёдствія вроме исторій, нивющихъ вавое-нибудь отношеніе въ римлянамъ, сюда вошло много или сочиненныхъ разсказовъ, которымъ приданы римскія имена, или легендь, анекдотовь и народныхъ сказокъ

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эстерлей насчиталь 138 списковь англо-латинской и нёмецко-латинской группы; г. Пталиццій могь прибавить еще 12.
 <sup>3</sup>) Наяр. французскій: Le violier des histoires rommaines; измецкій: Das Buch Gesta Romanorum der Römer von den Geschichten, или: Die alten Römer; Sittliche Historien und Zuchtgleichnisse der alten Römer, и пр.

того времени. Компилативный характеръ "Дѣяній" легко видѣть изъ цитатъ и ссыловъ сборника на другія вниги; вромѣ древнихъ римскихъ писателей, здѣсь указываются писатели средневѣковые; встрѣчаются ссылки на самыя Gesta: legitur in Gestis Romanorum,—подъ воторыми понимаютъ, впрочемъ, вообще риискую или древнюю исторію. Далѣе въ "Дѣянія" вошло много восточныхъ сказокъ и апологовъ изъ болѣе древняго сборника Цетра Альфонса, изъ латинской редакціи Калилы-и-Двины и другихъ источниковъ; составитель ихъ воспользовался и латинсками хрониками, вставилъ притчи Варлаама, современные разсказы и т. п. Во всемъ этомъ однако понатія и нравы среднихъ вѣковъ видны черезъ классическую обстановку: латинская одежда не скрываетъ и того оригинальнаго смѣшенія восточной фантазін съ поэзіею европейской, какое произошло въ иныхъ повѣстяхъ "Дѣяній Римскихъ".

Русскій переводъ, судя по языку и другимъ указаніямъ, относится ко второй половинѣ XVII вѣка и сдѣланъ съ польскаго. Въ нашихъ рукописяхъ не однажды указывается, что "исторія изъ Римскихъ Дѣяній"—, новопреведена и списана съ книжицы печатной польскаго языка на русскій", или: "преведена ново и списана з друкованой съ полской книжицѣ и языка на русскомъ"; въ одной рукописи прямо указано самое польское изданіе: "Исторіи розмантыя, сирѣчь повѣсти избранныя, съ толкованіемъ надлежащимъ... Печатаны въ Краковъ, въ типографіи пана Войтеха Секѣлновича, типографа его королевскаго величества полского, въ лѣто отъ Христова рожденія 1663 году. Нынѣ же милостію великаго Бога съ полскаго языка на словенскій переведены въ лѣто 7199 (=1691) году".

Въ Польшѣ "Римскія Дѣянія", латинскія, извѣстны были по крайней мѣрѣ съ XV вѣка; рукописи польскаго перевода не существуютъ, но печатаніе перевода началось въ Польшѣ въ половинѣ XVI вѣка (первое упоминаніе въ 1553 году) и продолжалось до конца XVIII-го; изданія, однако, чрезвычайно рѣдки, причемъ перваго изданія нашему библіографу не удалось найти. Польскій сборникъ своимъ составомъ отличается отъ всѣхъ западно-европейскихъ и заключаетъ 39 разсказовъ, выбранныхъ, повидимому, изъ печатнаго латинскаго изданія. Въ русскомъ переводѣ находимъ то же число и тотъ же выборъ повѣстей, что въ польскихъ изданіяхъ, только расположенныхъ въ другомъ порядкѣ.

Списки "Дѣяній" представляютъ весьма вначительные варіанты, которые касаются не только отдѣльныхъ фразъ и словъ,

#### ВЕЛИКОЕ ЗЕРЦАЛО.

но цёлаго характера изложенія, такъ что въ однихъ спискахъ болѣе замѣтно вліяніе польскаго подлинника, въ другихъ господствуетъ обыкновенный книжный языкъ XVII столѣтія; тѣмъ не менѣе, по заключенію новѣйшихъ изслѣдователей, переводъ былъ только одинъ. Слово: "новопреведенный", какъ называются постоянно повѣсти изъ "Римскихъ Дѣяній", можетъ означать только: недавно или вновь (послѣ прежнихъ книгъ) переведенный. Ни имя переводчика, ни время, по обыкновенію, не указаны; 1691 годъ могъ означать передѣлку стараго перевода. Первоначальный характеръ языка долго держался, такъ что даже списки поздніе сохраняютъ много польскихъ словъ перваго подливника; потому совершенное почти исчезновеніе ихъ можно объяснять полнымъ исправленіемъ стараго перевода.

Наши "Дѣянія", вакъ и другія повѣсти, зашедшія къ намъ въ XVII столѣтіи, представляють мало національныхъ примѣненій, но были читаны охотно, потому что удовлетворяли и благочестивому настроенію нашихъ предковъ, и любви къ занимательному чтенію. "Римскія Дѣянія" отличаются тою же непосредственной наивностью, какая нравится въ старинныхъ французскихъ фабльо, и вмѣстѣ простодушнымъ желаніемъ "поучать". Нѣкоторые разсказы, напр., въ Disciplina Clericalis, были бы на своемъ мѣстѣ только въ Декамеронѣ; "Дѣянія" нѣсколько строже въ этомъ отношеніи, но и ихъ средства поученія не всегда могутъ показаться умѣстными.

Нѣкоторыя повѣсти, занесенныя въ Gesta Romanorum, извѣстны были у насъ и по другимъ редакціямъ и появились, вѣроятво, раньше цѣлыхъ "Дѣяній". Не говоря о жизнеописаніяхъ Евстафія, Алексѣя Божія человѣка и даже Григорія папы римскаго, которыя извѣстны были изъ византійскихъ источниковъ, и другіе разсказы могли имѣть иное и болѣе раннее начало. Таковы "Притча о нѣкоемъ вельможѣ"; "Повѣсть о царѣ Агеѣ, како пострада гордости ради" — близкій варіантъ приклада о цесарѣ Іовиніанѣ; повѣсть о пустынникѣ; "Прикладъ дивнаго устроенія нѣкоего благотворца и праведнаго судіи" и др.

Ко второй половинѣ XVII вѣка относится переводъ другого, гораздо болѣе обширнаго сборника назидательныхъ повѣстей, получившаго у насъ большое распространеніе, такъ что полные списки, или извлеченія, или отдѣльныя повѣсти его находятся неизбѣжно въ нѣсколькихъ экземплярахъ въ каждомъ значительномъ рукописномъ собраніи. Это — "Великое Зерцало", котораго

нст. р. лит. т. п.

название объясняется его внёшнею величиною: число повёстей, въ немъ помъщенныхъ, въ нашихъ редавціяхъ простирается до девятисоть и внига представляеть огромный фоліанть; польскія изданія XVII вѣка, откуда идеть наше Зерцало, являются фоліантами до полутора тысячь страниць. Если "Римскія Дѣянія" были въ полной мъръ созданіемъ среднихъ въвовъ со всей ихъ пепосредственностью, то "Великое Зерцало" было позднимъ вникнымъ развитіемъ средневѣкового преданія въ ту пору, вогда эга старая непосредственность была уже поволеблена реформой; но самый свладъ сборника всходилъ изъ техъ же образцовъ средневѣковой поучительной литературы, примѣры воторыхъ мы упоминали въ Disciplina Clericalis, Gesta Romanorum и т. п. Бляжайшимъ первообразомъ, изъ котораго развилось "Великое Зерпало", было Speculum Exemplorum, — по-старинному было бы: "Зерцало привладовъ", т. е. примъровъ, которые должны были служить для назидательнаго чтенія и воторые, какъ мы упоминали, служили также богатымъ и привычнымъ матеріаломъ для средневѣковой проповѣди. Speculum Exemplorum изданъ былъ въ Голландів въ 1481, много разъ перепечатывался впослёдствіи и наконець передблань быль въ началь ХVП стольтія въ громадный сборнивъ ученымъ іезунтомъ, бельгійцемъ Іоанномъ Майеромъ. Взявши въ основание прежнюю внигу, онъ дополныть ее новыми примърами, расположилъ ихъ по догматическимъ и религіозно-правственнымъ рубрикамъ, привелъ указанія источниковъ и прибавилъ вое-гдъ свои объяснения. Историкъ нашего "Великаго Зерцала" сообщаеть, что эти новые примъры безцвѣтвы и тенденціозны, мораль ихъ пропитана асветизмомъ, и прибавимъ, также особымъ духомъ католическо-језунтскаго ханжества. Вибшательство чудеснаго доходить до слёдующихь размъровъ. Ученики въ рекреацію играли, а затъмъ вознамърнлись пойти въ дурной домъ; одинъ "благочестивый" изъ нихъ воспротивился, но за одно только сообщество съ дурными товарищами быль наказань "чудеснымь образомь": ангель удариль его въ ланиту на улицъ, такъ что щека его опухла и въ теченіе нъкотораго времени онъ не могъ выйти изъ дому. "О блаженный ударъ, посланный съ неба (зам'ячаетъ педагогъ-језуитъ) въ наученіе впредьидущимъ поколѣніямъ. Итакъ знай, что Богу я ангеламъ мерзко есть сообщаться со злыми". Особенное вниманіе дано лютеранамъ в вальвинистамъ. Одна благородная дъвушка въ Голландія, еще въ 1525, однажды обмерла и видъла, какъ "въ пропастѣхъ адскихъ пламенствуютъ" лютеране. Одно дитя умерло при крещении кальвинскомъ и ожило для крещенія

католическаго: мать этого дитяти была католичка, а отецъкальвинистъ. Императоръ Максимиліанъ видёлъ дьявола на плечахъ монаха Лютера и предсказывалъ: "сей монахъ проклятый веліе сотворитъ христіанамъ развращеніе и многихъ отторгнетъ отъ благочестія и великое содёетъ несогласіе", и т. д.

Мадпит Speculum" или еще его первообразъ, "Speculum Exemplorum", воспользовалось по обычаю предшествовавшими сборниками подобнаго характера, такъ что въ немъ оставили свой слъдъ Disciplina Clericalis Петра Альфонса (конца XI въка), Gesta Romanorum, Legenda Aurea Якова de Voragine (конца XIII въка), Dialogus miraculorum Цезаря Гейстербаха, Speculum Majus Винцента де-Бове (Bellovacensis), и т. п. Церковная литература вошла въ большомъ изобилии, начиная съ древне-христіанской и византійской (цитаруются творенія Златоуста, Евсевія, Дамаскина, восточно-византійскіе Патерики) и кончая католичсскими авторитетами, какъ Фома Аквинать, Бонавентура, Александръ Некамъ, Фома Кантипратанъ и др.

Изданія латинскаго Зерцала дѣлались вообще іезуитами; имъ принадлежить и польскій переводъ. Первое изданіе польскаго "Зерцала" вышло, кажется, въ 1621, было потомъ повторяемо до XVIII вѣка, продолжая разростаться, между прочимъ изъ польскихъ источниковъ (какъ Длугошъ, Кромеръ, Скарга и пр.), такъ что въ изданіи 1633 года число "прикладовъ" доходитъ до 2309. Это изданіе послужило оригиналомъ дли русскаго перевода, сдѣланнаго въ 1677 году по желанію царя Алексѣя Михайловича. Кімъ сдѣланъ переводъ, неизвѣстно. Судя по значительнымъ варіантамъ въ разныхъ спискахъ, можно думать, что было или два независимые перевода, или что первый переводъ былъ пересмотрѣнъ и передѣланъ.

Цри той врайней враждё, какую древная Русь издавна питала къ церковной "латынё", нёсколько неожиданно встрётить переводъ книги не только латинской, но именно іезуитской, переводъ, который дёлается по волё самого царя и занимаетъ потомъ мёсто въ библіотекахъ царя, высшихъ іерарховъ и монастырей. Объясненіе этого, кромё интереса самой книги, заключается въ томъ, что къ этому времени старая вражда стала нёсколько охладёвать, переводъ польской книги становился дёломъ довольно обыкновеннымъ, а наконецъ при исполненіи перевода приняты были мёры къ тому, чтобы по возможности сгладить спеціально католическія черты изложенія. Такъ, гдё рёчь идетъ о римскомъ папё и римской церкви, тамъ вмёсто этого ставится: "вселенскій патріархъ", "святая соборная восточная апостольская церковь"; когда въ подлинникъ говорится: написано въ дъявіяхъ папъ, въ переводъ читаемъ: "написано въ дъяніяхъ нъкихъ отъ отець святыхь"; "сынь ватоливь" переведено: "сынь христіаннинъ" и т. п.; вмёсто вальвинистовъ ставятся просто еретиви. Такимъ образомъ чужая внёшность была удалена, а затёмъ въ общемъ свладъ вниги, заимствовавшей притомъ многое изъ нсточниковъ византійскихъ, не находили ничего, что могло бы смущать православнаго читателя. Другимъ отличіемъ руссваго перевода было устранение ученыхъ подробностей польсваго оригинала, напр. указаній авторовъ, замічаній объ источнивахъ, польскихъ и латинскихъ стиховъ; иногда пропускаются цёлые примёры, сходные съ разсказами, извъстными изъ своихъ внигъ, напр. няъ Пролога. Навонецъ, руссвій переводъ даеть польскую внигу далеко не въ полномъ составѣ, а именно меньше половины. Такъ какъ и при этомъ внига была все-таки очень велика, то дълались списки меньшаго объема и носили название "Малаго Зерцала"; навонецъ, были очень распространены въ рукописяхъ отдёльныя статьи этого сборника.

Обширный успёхъ "Веливаго Зерцала" зависёлъ именно отъ того, что оно совпадало съ господствующимъ характеромъ нашей собственной легенды. Это была та же проповъдь асветичесваго благочестія, то же суровое осужденіе мірскихъ удовольствій, то же обиліе легендарныхъ мотивовъ, видёній, чудесъ, отвровеній о загробной жизни и т. п., такъ что "Зерцало" становилось рядомъ съ давно знакомыми собственными книгами — Патериками. Минеями, Прологомъ, только добавляя ихъ новыми и иногда болёе свёжным данными. Само "Зерцало" сдёлалось авторитетной внигой и повъсти его входили, напр., въ составъ Синодивовъ, въ которыхъ съ конца XVI въка стали помъщаться разсказы, относившіеся въ загробной жизни и поминовенію умершихъ. Къ общимъ наставленіямъ о благочестивомъ житіи присоединялись и такія, на которыхъ особенно останавливалось собственно русское поучение XVI --- XVII вѣка. Такъ напримъръ: "о еже честь воздавати родителямъ и не презирати ихъ, зъло ужасно", "о піянствѣ и о осужденіи піяницъ по смерти пити огнь и жупелъ", "честь обычай премёняетъ", "о лукавстве", "о плотьскомъ искушения", "терпѣніе", "чистота", "гостей или странныхъ принатіе" и т. п.; или "Зерцало" говоритъ противъ чародбиства, волхвованія и зв'яздочетства и цёлыми трактатами доказываеть гибель тёхъ, вто имъ предается: "о учащихся злымъ чародъйскимъ книгамъ и чернокнижнымъ наукамъ", "о нѣкоей чаровницѣ и о ея осуждении", "черновнижникъ дѣвицу, призы-

вающую святого Іероняма, хотя въ юноши склонити, посла бъса, отъ него же самъ вло пострада", "чародъйство: въ вещахъ противныхъ въ чародвемъ недостоитъ прибегати", "волхвование: волпебъницу діаволи изъ церкви, въ неиже быть погребена, восхитиша, на конь же посадивше адскій, съ воплемъ везоша во адъ", и др. Или "Зерцало" возстаетъ противъ игръ и иныхъ мірскихъ удовольствій: "о еже не мня быти грѣхъ, кто играетъ картами и шахматы, и прочими катырскими играми", "о еже не глумитися и играми не забавлятися", "о цляшущихъ и тонцующихъ, и вако плятущи въ нощи Рождества Господа нашего I. Х. въ провляти цёлый годъ плясата"; плясаніе осуждается далёе въ семи главахъ, изъ которыхъ послёдняя: "како зла вещь есть плясание, и колико есть мерско предъ Господемъ, огъ видёнія является", — и въ другихъ разсказахъ, воторые совершенно соотвѣтствуютъ запрещеніямъ, наложеннымъ въ старину на плясаніе, скоморошество, игру въ зернь, въ варты и тавлен.

Въ "Зерцало" вошли, наконецъ, анекдотические разсказы, не имъющіе нивакой назидательности, какъ напр. о случаяхъ необычайнаго плодородія женщинъ, какъ, напр., будто бы "дщи Генрива внязя брабанскаго, брата бысть жена враля нёмецваго", родная вдругъ 364 человъка дътей, или, попроще, "дванадесятъ во едино время рождени" одной матерью и т. п. Источникомъ бывали здесь сборники шутокъ и анекаотовъ, весьма любимые въ XV-XVI столётін, а позднёе тавже заходнышіе въ намъ. Многія повёсти относятся въ лицамъ дёйствительно или минмо историческимъ, и въ числё ихъ одна, самая общирная въ "Зерцалѣ", разсказываеть о страшной судьбѣ епископа магдебургскаго Удона, воторый, предавшись пороку, соединенному съ вощунствомъ, былъ навазанъ жестовою казнью, - это видели ясно въ видения два ісрея. Пов'єсть, д'яйствіе которой указывается въ 985 году, взята изъ средневёвовыхъ хроникъ, вромё "Зерцала" повторяется во иножествъ отдъльныхъ списковъ, -- изъ чего видна ея особая популярность.

Неудивительно, что повёсти "Великаго Зерцала" нашли свое отраженіе въ произведеніяхъ народной словесности духовныхъ стихахъ, лубочныхъ картинкахъ, народныхъ анекдотахъ и т. п. <sup>1</sup>) и даже пріобрётали значеніе въ раскольничьей литературё. بالمعتقدية المرابع

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Владиніровъ, стр. 76, 98 и далеве.

Польское вліяніе принесло, преимущественно во второй половинѣ XVII вѣка, еще новый рядъ произведеній, знаменитыхъ въ литературъ западной и приходившихъ въ намъ обывновенно тогда, когда ихъ роль на родинѣ была уже собственно окончена и онъ переходили въ разрядъ простонародныхъ книгъ. Такова была повъсть о Семи Мудрецахъ, одна изъ самыхъ знаменитыхъ въ области странствующихъ исторій. Распространеніе ся было табъ обширно, что послъ Библін, какъ говорили, ни одна книга не имѣла столько переводовъ, вакъ "Семь Мудрецовъ". Корень ея быль опять индійскій, о которомь заключають по арабскому и персидскому переводамъ, появившимся гораздо равьше Калилыи Димны. Въ восточныхъ редавціяхъ книга называется исторіей мудреца Синдбада, Синдибада и т. п.; на Западъ она извъстна главнымъ образомъ съ именемъ повъсти о Семи Мудрепахъ. Въ Европѣ "Семь Мудрецовъ" распространились изъ переводовъ еврейскаго и греческаго (еврейсвій произошель оть арабскаго, гречесвій отъ сирійскаго); сдёланный съ еврейскаго латинскій переводъ въ первый разъ назвалъ книгу: Historia septem sapientum Romae. Отсюда исторія разошлась по всёмъ литературамъ Европы въ разнообразныхъ редакціяхъ и даже подъ разными названіями: въ готовую рамку повёсти вносились новые посторонніе разсказы, такъ что въ позднайтемъ итальянскомъ "Эрасть" XVI въва находится только одинъ разсказъ изъ тбхъ, какіе помъщены въ старинной греческой редавціи. Имена дъйствующихъ лицъ также измѣнялись: въ греческой редавціи царь называется Киръ, а мудрецъ — Синтипа; во французскомъ стихотворенів Герберта воролевичь называется Лициніаномь, отець его-король сицилійскій Долопать, а мудрець, которому поручено воспитаніе королевскаго сына — Виргилій, одно изъ любимыхъ въ средніе въка лицъ классическаго міра, на которое перенесено было много фантастическихъ сказаний. Въ другихъ редакціяхъ царь носить имя Діовличіана, а сынъ его — имя Флорентина, или же царь называется Понціаномъ, а имя Діоклитіана относится въ его сыну; въ числѣ семи мудрецовъ древняя французская повѣсть. какъ и наша, упоминаетъ Катона, Лентула и пр.

Наша исторія взята была съ польскаго. Въ Цольшѣ книга была напечатава еще въ началѣ XVI вѣка въ числѣ старѣйшихъ польскихъ книгъ; это первое изданіе остается неизвѣстно библіографамъ, но повидимому оно бевъ особенныхъ перечѣнъ повторялось въ послѣдующихъ изданіяхъ XVII, XVIII и даже XIX вѣка. Подлинникъ польскаго перевода былъ по всей вѣроятности латинскій, но не въ первопечатномъ изданів, а скорѣе

въ страсбургсвомъ издания 1512 года <sup>1</sup>). Руссвій переводъ, который называется "Повъсть о Семи Мудрецахъ", или "Сказаніе", въ поздявищихъ списвахъ "Гисторія", -- по мивнію новъйшаго изслідователя появился въроятно еще въ XVI столътіи, прежде всего въ западной Россіи, откуда черезъ Новгородъ пронивъ въ Москву. Этотъ путь есть, конечно, предположительный и едва-ли можетъ быть доказанъ, но бълоруссвое происхождение въроятно. Польсвій оригиналь перевода сказывается въ значительномъ числѣ несомнѣнныхъ полонизмовъ, которые удерживаются отчасти и въ позднихъ, наиболѣе переправленныхъ и обрусѣвшихъ списвахъ. Число извѣстныхъ теперь русскихъ экземпляровъ повъсти доходитъ до 40, что свидътельствуетъ объ ся распространения. Изложение въ разныхъ спискахъ представляетъ тавое обиліе варіантовъ, что естественно приходила мысль о томъ, что переводъ былъ не одинъ, и трудность вопроса о редавціяхъ повъсти увеличивалась тъмъ, что до сихъ поръ не отысвался польскій оригиналь, такъ какъ печатный польскій тексть этимъ оригиналомъ не былъ: повъсть была переведена, по всей въроятности, съ текска рукописнаго. При всемъ томъ новъйшій изслёдователь утверждаетъ, что переводъ былъ однако одниъ, и довазываеть это темъ, что при всёхъ варіантахъ изложенія, списки повъсти одинаково повторяютъ два испорченныхъ мъста, гдъ польскій оригиналь не быль понять русскимь перелагателемь. Разнообразіе списковъ столь значительно, что нѣтъ двухъ рукописей, которыя были бы буквально сходны, т.-е. ни одинъ изъ извъстныхъ теперь списковъ не служилъ оригиналомъ для другого; притомъ, въ новѣйшихъ спискахъ встрѣчаются иногда черты болве первоначальныя, чёмъ даже въ старыхъ рукописяхъ.

Первоначальный русскій тексть въ "Повѣсти о Семи Мудрецахъ", какъ это бывало и въ другихъ проязведеніяхъ, приходившихъ этимъ путемъ, на первый разъ былъ какъ будто только перенисью польскаго оригинала, отчего въ немъ и удержалось послѣ такое количество полонизмовъ. Съ теченіемъ времени, при новыхъ переписяхъ, эти полонизмы мало-по-малу и различнымъ обравомъ сглаживались; но за особенностями языка въ повѣсти были и особенности бытового содержанія, съ которыми русскому книжнику справиться было не легко. Мы видѣли раньше, какъ трудно перелагались въ русскую одежду черты чуждаго европейскаго быта, напр., рыцарскаго обычая: подобное повторяется и въ "Повѣсти о Семи Мудрецахъ". Русскимъ книжникамъ было

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pontianus. Dicta aut facta septem sapientum и пр. Мурко, Geschichte и пр. стр. 16, 81. Ср. стр. 116.

и здѣсь непонятно рыцарство, въ особенности турниръ. Это переводится обыкновенно: ѣздить на бои, ѣздить на многія службы, въ науки, творить потѣшныя игры; поединовъ называется битва на срокъ; маршалъ передается или въ польской формѣ, или принимается за собственное имя, или переводится великимъ воеводой; сенешалъ переводится: юноша. Польскіе "паны радные" являются ратными, рядными, рядниками, урядниками, изрядными панами. О короляхъ добавляется иногда, что они правили своими землями самодержавно; въ царскому двору идутъ не только для того, чтобы "послужить и всякихъ обычаевъ навыкнуть", но и "всякаго чину надержаться", въ чемъ отражалась, вѣроятно, уже вкоренявшаяся наклонность въ служебной обрядности, "чинность" 1).

Повёсть о Семи Мудрецахъ представляеть цёлый рядъ отдёльныхъ новеллъ, соединенныхъ первой завязвой сюжета-манера свойственная восточнымъ сборнивамъ, повторявшаяся въ итальянскомъ Декамеронъ, испанскомъ "Графъ Луваноръ" и т. п. Въ большей части редавцій, въ томъ числѣ и русской, ходъ повёсти переданъ слёдующниъ образомъ. Одинъ вороль отдалъ своего сына на воспитаніе семи мудрецамъ, которые должны были научать его всявой премудрости; они поселяются съ воспитаннивомъ своимъ вдалевѣ отъ отца, который, между тёмъ, овдовѣлъ и женился въ другой разъ. Лукавая мачиха ищеть средствъ погубить воролевича, чтобы доставить престолъ своимъ дѣтямъ, и проситъ вороля призвать во двору сына, уже кончившаго ученіе. Мудрецы посредствомъ астрологическихъ знаній своихъ увидёли, что королевачъ будетъ пёмъ въ продолженіе первыхъ семи дней по прівздѣ въ отцу и что отъ того угрожаеть ему большая опасность: но делать было нечего, и они отправились. Король съ радостью встратилъ сына, но королевичъ вдругъ сталъ нёмъ и не отвётны отцу ни однимъ словомъ. Мачиха воспользовалась этимъ и, раздраженная отвазомъ воролевича исполнить ся желанія, рёшилась отоистить и оклеветала его передъ королемъ, и въ подкръпленіе своихъ словъ разсказываеть апологь, где доказывается, что не нужно щадить дурного дерева, которое можетъ только повреднть хорошниз. Король въ гибеб велить казнить сына, - гибель его неизбъжна, потому что онъ не можетъ сказать своехъ оправданій. Сласителями его являются семь мудрецовъ. Когда воролевичь быль уже на місті вазни, первый изъ нихъ просить палачей подо-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мурко, тамъ же, стр. 119 и далее.

ждать, идеть въ царю и разсказываеть ему повъсть или притчу, гдъ обнаруживается весь вредъ поспътности и довърія въ женщинамъ: увлеченный разсвазомъ, вороль отвладываетъ вазнь. Тогда опять является на сцену мачиха и разсказываеть новую повъсть, съ той шоралью, что не должно поддаваться лживымъ словамъ придворныхъ совътниковъ, которые часто бывають причиною всяваго зла для королей и государствъ; второй мудрецъ защищается вторымъ разсказомъ... Такъ идутъ разсказы въ теченіе семи дней: каждый разъ мачиха приводить вороля къ гибельному ришенію, и каждый разъ мудрецы отвлоняють опасность. Навонецъ, воролевичъ снова начанаетъ говорить: онъ легко оправлывается отъ взведенной на него клеветы и, напротивъ, выставляеть наружу всё пороки мачихи, которая терпить должное наказаніе; въ заключеніе королевичь разсказываеть еще одну повёсть, имёющую отношение въ его собственной судьбё. Такимъ образомъ, въ цёлой исторіи, вромъ главнаго сюжета, ввлючено семь разсвазовъ воролевы, повъсти важдаго изъ семи мудрецовъ и разсказъ воролевича; но число вставныхъ повъстей не во всёхъ редавціяхъ одинаково. По словамъ Доилопа, немвогія произведения среднихъ въковъ могутъ доставить такой прекрасный принарь для объяснения генеалогия "странствующихъ" разсказовъ н быстраго перехода ихъ изъ одной страны въ другую, вавъ повъсть о Семи Мудрецахъ. Одни изъ ея разсказовъ принадлежать восточной фантазін, другіе вставлены европейскими передълывателями, и всё вмъсть служили образцами и источнивами позанвищихъ повестей и новеллъ.

Ко второй половний XVII вйка принадлежить, далёе, рядь рыцарскихъ романовъ, пришедшихъ къ намъ тймъ же польскимъ путемъ. Въ западно-европейскихъ литературахъ, когда былъ уже написанъ "Донъ-Кихотъ", рыцарскій романъ все больше превращался въ простонародную книгу; перемёна публиви указывала, что роль его кончилась. Неизвёстные у насъ въ пору своего процвётанія, эти романы приходили къ намъ именно теперь, когда дёлались сказвой. Рыцарскій романъ опять занималъ важное мёсто въ средё странствующихъ повістей; провзведенія его быстро переходили изъ одной литературы въ другую, являлись въ числё первопечатныхъ изданій; эта популярность привела ихъ и въ русскую письменность. Здёсь нёкоторые изъ нихъ пріобрёли большую славу, въ томъ смыслё, въ какомъ они существовали теперь въ западной литературё—въ смыслё народ-

ной канги, особливо богатырской сказки. Если въ понятіянъ вашихъ читателей не подходили вартины любви, нъжной и идеальной, то правились богатырскія похожденія: сила и храбрость рыцарей, непреодолимая охота совершать подвиги, любовь въ странствіямъ, соединеннымъ съ чудесами и опасностями, сближали чужихъ паладеновъ съ богатырями нашего сказочнаго эпоса, такъ что вные переводные романы въ самомъ дълъ сталн рядомъ съ чисто-народными произведеніями. Таковъ былъ Бова. Въ одномъ спискъ его исторіи, принадлежащемъ XVII въку, читатель или перецисчивъ выразилъ свое мибніе объ этомъ геров, такимъ образомъ заканчивая повъсть: "и почелъ Бова жить по старинѣ... лиха избывать, а добра наживать, а Бове слава не мнеетца, отнынъ и до въва". Популярность романа отражалась и твиз, что въ изложении появлялись черты народнаго склада; исторія получали характерь и названіе "потвшныхъ книгъ", нерёдко пвсались въ "лицахъ" или въ "личныхъ фигу-рахъ", съ которыми уцёлёли до нашего времени въ лубочныхъ изданіяхъ. Г. Забѣлинъ упоминаеть о потвшныхъ внигахъ, служившихъ забавой царевичамъ: книги эти богато переплетались, вартинки разрисовывались яркими красками съ золотомъ и серебромь. Нувоторые сохранившеся списки подобныхъ внигъ, какъ одна изъ Толстовскихъ рукописей "Александрін", дають понятіе о "роскошныхъ изданіяхъ" того времени.

Назовемъ, во-первыхъ, исторію о Мелюзинѣ, старый французскій романъ, героння котораго была дочь волшебницы и сама волшебница, наказанная за непочтеніе въ отцу тэмъ, что каждую субботу должна была превращаться въ полу-человъка, полузмёю, и могла освободиться отъ этого только нашедши себе мужа, воторый согласился бы знать за нею этоть недостатовъ. Этоваріанть извѣстныхъ свазокъ о царевичѣ и лягушкѣ, которая оказывается красавицей и волшебницей. Французскій рожанъ относится во второй половинь XIV въка, нъсколько разъ былъ передбланъ, въ конце XV века былъ напечатанъ, перешелъ въ Испанію, Голландію; нёмецкое изданіе явилось въ печати даже раньше францувскаго, и отсюда книга перешла въ литературу датскую, шведскую, чешскую, польскую, а изъ послёдней явился русскій переводъ или переложеніе, во второй половинъ XVII въка. Въ послъдней главъ перевода помъщены свъдънія объ исторіи книги, "которая съ французскаго языка на латинскія переведена бысть дъта оть Р. Х. 1400, съ нъмецкаго же на полскій переведена лёта Господня 1569, — нынѣ же съ волсвого на словено-россиский язывъ переведена лъта 1195 (=1677)

генваря въ 12 день". Переводъ, по обычаю, отличается полонизмами.

Гораздо больше быль распространень дьугой рыцарсвій романъ, относимый, кабъ и Мелюзина, къ числу сказаній объ эпохъ Карла Веливаго-. Исторія о храбромъ внязь Петрь Златыхъ-Ключахъ и о прекрасной королевнѣ Магиленѣ неаполитанской". Въ романѣ разсказывается исторія Петра, графа прованскаго, и Магелоны (у насъ Магилена), нъжныхъ любовнивовъ, которые разлучены были несчастными обстоятельствами, долго страдали, ничего не зная другъ о другв, и, навонецъ, после длинныхъ привлюченій върная любовь в благочестіе были вознаграждены. и затѣмъ Петръ и Магелона жили долго и счастливо. Романъ имвлъ нъсколько редакцій и множество переводовъ и быль извёстенъ Донъ-Кихоту. Большое число французскихъ изданій ведеть начало съ XV столётія; исторія вносилась въ позднёйmie сборняви рыцарсвихъ и другихъ романовъ, напр. Bibliothèque bleve 1769, Bibliothèque des romans 1779, a gp., væe въ подновленномъ видъ, какъ и въ издании графа де-Трессана: Corps d'extraits de romans de chevalerie. Paris. 1782 (I. 382-442). Одна изъ подобныхъ редавцій была вновь переводена въ прошломи столётін на русскій языки, поди заглавіеми: "Исторія о славномъ рыцарѣ Златыхъ-Ключей Цетрѣ Прованскомъ и о преврасной Магелонъ" (М. 1780; Смоленскъ, 1796).

Потвшная внига въ дацахъ "Цетръ Золотые-Ключи", писанная уставомъ, добрымъ мастерствомъ, упоминается въ 1693 г. въ числѣ внигъ паревича Алевсѣя Петровича, но переводъ былъ сабланъ, конечно, рапьше. Подлинникомъ его была польская Historya o Magielonie królewnie Neapolitanskiey: CJBJ1 UOJ6CRAFO оригинала опять остался въ переводъ въ такихъ словахъ, какъ: шурмованье, вроль, шляхтичъ в т. п., хотя переводъ сгладился больше, чёмъ въ "Мелюзнив". Повидимому, очень рано Петръ Златые-Ключи перешель въ лубочныя изданія и, по замѣчанію Д. А. Ровнискаго, подобныя исторіи, заимствованныя съ иностранныхъ языковъ, распространены были даже болве, чемъ сказки о русскихъ богатырахъ: напримъръ, въ то время, какъ сказка объ Ильѣ Муромцѣ, и то враткая, извѣстна только въ четырехъ изданіяхъ, Добрыня Нивитичъ только въ двухъ, и то новъйшихъ, повъсть о Бовъ Королевичъ имъла до десяти изданій (7 краткихъ и 3 пространныхъ), съ 17 отдъльными изображевіями главныхъ дъйствующихъ лицъ, а Петръ Златые-Ключи извёстенъ въ 16 липевыхъ изданіяхъ и 6 отдёльвыхъ картин-RAXЪ.

Съ польсваго переведена была далёе "Повёсть о преславномъ римскомъ весарѣ Оттонѣ", опять имѣющая свою длинную литературную исторію, гдё мёняются названія дёйствующихь лицъ и самой пов'єсти. Тему составляють приключенія невинно преследуемой врасавицы. Кесарь Оттонъ, по западнымъ редакціямъ Октавіанъ, прогналъ жену съ двумя маленьвими дътьми близнецами, потому что клевета обвинила ее въ невърности. Несчастная мать должна была идти, куда глаза глядять, и, заснувши вь лѣсу отъ усталости, потеряла сперва одного сына, похищеннаго обезьяной, а потомъ другого, унесеннаго львицей. Они, впрочемъ, не погибли: первый, Флоренсъ, былъ спасенъ однимъ воиномъ, воспитанъ имъ, и впослёдствія, отличившись подвигами при нападении египетскаго султана на Францію, былъ торжественно посвященъ въ рыцари. Судьба второго сына была болѣе чудесная: вогда львица унесла его, огромный грифъ схватилъ ее вибств съ иладенцемъ и опустилъ на далекомъ островв, гдъ мать снова нашла своего сына, когда ей случелось плыть мимо этого острова. Съ тъхъ поръ онъ жилъ визств съ матерью. Во время нашествія египетскаго султана, Ліонъ, — названный такъ оть похищенія львицею, -- успёль освободить Флоренса и самого Оттона, захваченныхъ непріятелемъ, и затёмъ взялъ въ плёнъ и египетсваго султана. Следуеть общее свидание: Огтонъ узнаеть дётей и мирится съ ихъ матерью. Навонецъ Ліонъ женится на дочери короля испанскаго и дёлается его наслёдникомъ, а Флоренсъ соединяется съ своей возлюбленной Маркебиллой, дочерью египетскаго султана, принявшей выёстё съ отцомъ христіанскую вёру, и дёлается королемъ англійскимъ.

Въ одной рукописи "Кесаря Оттона" замѣчено, что исторія переведена съ латинскаго; но другія рукописи согласно указываютъ, что "сія чюдная повѣсть" переведена съ польскаго въ томъ же 1677 году, какъ исторія Мелюзины, —и это указаніе подтверждается полонизмами русскаго текста.

Въ сборникахъ XVII— XVIII въка встръчается другая повъсть на ту же тему, только короче весьма длиннаго "Оттона" и замъчательная отсутствіемъ всякихъ собственныхъ именъ: "Повъсть зъло полезна, выписана отъ древнихъ (или: палестинскихъ) лътописцовъ, изъ римскихъ крониковъ", или: "повъсть зъло душеполезна и умиленію достойна о царицъ и о дву сынохъ ея, и о львицъ". Въ сороковыхъ годахъ эта вторая редакція "Оттона" издана была по рукописи 1720 года, повидимому, для народнаго чтенія.

Исторія весаря Отгона обывновенно сопровождаеть въ руко-

писяхъ "повъсть правдивая о княгинъ Альтдорфской", которой переводъ, повидимому, принадлежитъ тому же перу. Повъсть имъетъ въ виду объяснить происхождение герба фамили Гвельфовъ и т. д.

Однимъ изъ наиболѣе любимыхъ средневѣвовыхъ романовъ, а тавже изъ наиболѣе распространенныхъ у насъ, была "повёсть изрядная" объ Аполлон' король Тирскомъ. Это - образчикъ античнаго романа, имъвшаго длинную литературную исторію. Основа была греческая, нынъ не существующая вле невзвъстная, которую относять въ третьему вску по Р. Х.; въ началъ VI въка существовалъ латинский пересказъ, гдъ истории былъ приданъ христіанскій характеръ, и въ этомъ видѣ она была занесена въ Gesta Romanorum: съ XII-XIII вѣка идетъ по разнымъ западнымъ литературамъ длинный рядъ обработовъ, въ стихахъ и въ прозъ, и въ XIV - XV въкъ изъ латинской редакціи романъ вернулся въ средне-греческую литературу. Въ составъ "Римскихъ Дъяній" исторія Аполлона Тирскаго перешла въ намъ, но распространялась также и вакъ отдёльная повёсть. Большая часть рукописей представляеть однив и тоть же тексть, съ неизбъжными варіаціями; но есть особая редакція, свободная отъ полонивмовъ, быть можетъ, особый переводъ. Сюжетъ исторіи-сказочный: Аполлоній теряеть жену и дочь, всё они отдёльно испытывають разныя бёдственныя приключенія, но въ концѣ концовъ снова отыскивають другъ друга и благоденствують; Аполлоній дёлается царемъ антіохійскимъ.

Изъ польской литературы стали далёе приходить и другого рода произведенія. Средневѣковые сборники, какъ Gesta Romanorum, Disciplina Clericalis, соединяли въ себѣ разнообразные разсказы: это были повѣсти изъ духовной или свѣтской исторіи, восточныя притчи и апологи, народныя басни и сказки, наконецъ даже мелкіе анекдоты, замѣчательныя слова, остроумные отвѣты и поступки и т. п. Эти послѣдніе разсказы со временемъ вошли въ особенную моду; внакомство съ влассическими писателями доставляло много матеріала для подобныхъ сборниковъ, и даже писатели, знаменитые въ лѣтописяхъ средневѣковой литературы, охотно посвящали свое время на составленіе этихъ полу-историческихъ, полу-анекдотическихъ компиляцій, такъ напр. Петрарка и Бовкаччіо. Въ концѣ средникъ вѣковъ было уже много такихъ сборниковъ; они появились наконецъ въ польской литературѣ. Въ концѣ XVI вѣка вышли "Апофеегмата" извѣстнаго

Рея изъ Нагловицъ и затёмъ другіе сборники. Въ нашихъ рувописяхъ встрвуаются также Апофеегмата, въ четырехъ княгахъ, изъ которыхъ первая сообщаетъ изреченія внаменитыхъ философовъ, вторая "словеса царей, королей, князей, воеволъ, сугвлитикъ и инъхъ старъйшинъ", третья --- изреченія лаведенонянъ, четвертая — "гадательства честныхъ женъ и благородныхъ дъвъ непростыхъ". Книга такъ уважалась, что въ 1711 году была напечатана "повелѣніемъ царскаго величества", и изданіе было повторено въ 1716, 1723 и несколько разъ после. Въ печатномъ изданія недоставало одной книги противъ рукописныхъ тевстовъ. Подлиннивъ нашего перевода принадлежитъ Бѣняшу Будному и нъсколько разъ издавался съ начала XVII въка. Въ одной изъ рукописей, которыя мы имъли въ рукахъ, польскій тевсть быль просто переписань руссвами буввами — любопытный образчикъ того, въ какомъ видъ иногда обращались у насъ польсвія книги; въ другихъ рувописяхъ находится уже переводъ.

Особое развитіе новеллы и шуточнаго разсказа дало и другой харавтеръ собраніямъ аневдотовъ; веселая штука, переходнвшая даже меру приличія, получала въ нихъ более места; мало-помалу образовался особый разрядъ шуточныхъ сборниковъ подъ названіемъ "фацецій" (Facetiae), которые долго держались въ европейской литературъ, и составленіемъ которыхъ занимались навонецъ весьма ученые люди, вакъ напримъръ знаменитый гуманисть флорентинець Поджіо, котораго считають даже основателемъ этой манеры. Книга ero: Poggii Florentini Facetiarum liber, напечатанная въ концѣ XV въка, имѣла великій успѣзъ и нашла множество подражателей. Латинскій языкъ не міспаль распространению Фадеций, потому что быль обычнымь языкомь образованнаго вруга. Послѣ Поджіо явились новые латинскіе сборниви Генриха Бебеля, Фришлина, Меландра, затемъ сборники на языкахъ новъйшихъ — итальянскіе (Motti e facezie Apлотто, Facetie e motti arguti Домениви и др.), французсвіе (Moyen de parvenir, Facetieuses journées, Contes à rire n up.), ubmennie (Scherz mit der Wahrheit, Schimpf und Ernst Іоганна Паули и др.). Въ описи царской библіотеви XVII стольтія упоминаются нъвоторые изъ этихъ юмористическихъ сборниковъ, напр. "Демовретусъ смѣющійся", т.-е. Democritus ridens, одинъ изъ забавнъйшихъ сборнивовъ фацецій; сюда же относится безъ сомевнія, "книжка на нёмецкомъ языкё о грубіянскомъ мужникомъ невъжьствъ 1). Содержание этихъ внигъ составляли смътныя



<sup>1)</sup> См. Молодекъ 1844, стр. 144, 147.

приключенія, насмёшки надъ легковёріемъ и непостоянствомъ женщинъ, недогадливостью поселянъ, недостатками и притязаніями различныхъ сословій; въ позднёйшихъ сборникахъ помёщались и общирныя новеллы. Впослёдствіи шуточные сборники конца среднихъ вёковъ и эпохи Возрожденія удержались только въ низшемъ слоё литературы; шутка ихъ считалась черезчуръ грубой, — какъ и наши лубочныя картинки, одинаково съ французскими, нерёдко выходили за предёлы возможнаго литературнаго изложенія <sup>1</sup>). Другую крайность этой шуточной литературь представляетъ книжка первыхъ годовъ XVII вѣка, Facetiae Facetiarum — собраніе диссертацій о самыхъ вздорныхъ предметахъ съ множествомъ цитатъ изъ древнихъ и новыхъ писателей, со всѣми пріемами схоластической науки. Пародія годилась только для записныхъ ученыхъ, но въ ней не мало очень курьезныхъ щутокъ.

Книги подобнаго рода имёли большой успёхъ въ польской литературѣ, — и, переходя въ намъ, могли быть источникомъ нѣкоторыхъ народныхъ аневдотовъ, которые, при всей ихъ извѣстности, едва ли были произведеніемъ самобытнаго юмора... Одною изъ такихъ книгъ были "Смѣхотворныя повѣсти", когорыя, кавъ означено въ одномъ ихъ спискѣ "добрѣ съ польска исправлены языка в читать поданы сто осмьдесятъ осмаго (7188, т.-е. 1680), ноемврія дня осмаго" и пр.

Судя по нашему переводу, польская книга была составлена по обычному типу подобныхъ сборниковъ: въ ней замѣтны слѣды латинскихъ сборниковъ (какъ Poggii Facetiarum liber, Democritus ridens) и нѣмецкихъ (какъ Schimpf und Ernst, Schelmenzunft Ө мы Мурнера, Эйленшпигель и др.). Въ исторіи Семи Мудрецовъ встр кчается одинъ разсказъ, находящійся въ Декамеронѣ; нѣсколько такихъ разсказовъ нашло мѣсто въ "Смѣхотворныхъ повѣстяхъ": ни тамъ, ни здѣсь не было, впрочемъ, имени Боккаччіо.

Значительная доля обоихъ сборниковъ направлена на обличеніе женщинъ. Выше было упомянуто, что эта тема обильно разработывалась во всей средневъковой литературъ, восточной и западной: исходя въ основъ изъ аскетической морали, настойчиво внушаемой, эти обличенія находили пищу въ грубыхъ нравахъ эпохи, сопровождавшихся приниженнымъ положеніемъ женщины. Многое въ обличеніяхъ западныхъ, не только исходившихъ изъ прямо клерикальнаго источника, но излагаемыхъ и въ свътскомъ стихотворствъ, буквально совпадаетъ съ нашими ста-

<sup>)</sup> Cp. Nisard, Histoire des livres populaires ou de la littérature du colportage I, crp. 486.

рыми "поученіями" на эту тему. Но когда въ западной литературѣ, подъ вліяніемъ новаго поворота нравовъ, въ противовѣсъ аскетизму и бытовой грубости сталъ складываться совершенно противоположный идеаль рыцарскаго почитанія женщины, вь нашей письменности до самого конца стараго періода неизмино господствоваль тоть же враждебный взглядь на женщину, какь источнивъ житейскаго зла и душевной погибели. Выше упомянуто, вакъ этотъ взглядъ, изложенный уже древними "словами о злыхъ женахъ", находилъ подтверждение въ литературѣ повъсти, вогда она касалась этого вопроса, какъ напр. въ сказаніи о мудромъ Акиръ и др. Мы видели также, что западная повъсть, съ отраженіями рыцарскаго быта в идеала, обывновенно не находила почвы въ понятіяхъ стараго русскаго внижника, н ея идеальныя черты проскользали въ русскихъ пересказахъ несвладно выраженными и непонятыми. Впервые иная точка зрънія стала входить въ понятія руссваго общества только позднѣе, съ XVIII вѣка, съ болёе сильными вліяніями новой европейской литературы. Образчивомъ старыхъ понятій можетъ служить, въ литературѣ повѣсти, произведеніе, соединяющее въ себѣ поученіе и повъсть: это - "Бесъда отца съ сыномъ о женской злобъ", гаф традиціонныя наставленія подтверждаются разсказами, статья, въроятно, русскаго происхождения.

Враждебный взглядъ на женщину заявленъ уже въ древнъйшахъ памятнивахъ нашей письменности, съ первыми вліяніями аскетическаго поученія. Произведенія переводныя, особливо творенія Златоуста, воторыя пользовались веливимъ авторитетомъ, стали получать примънение и въ русскомъ быту. Русские моралисты, начиная съ Даніила Заточника, сами лътописцы, считаля нужнымъ вооружиться противъ "злыхъ женъ". Одно изъ "Словъ", посвященныхъ этому предмету, начинается вопросами: "Егда загорится храмина, чёмъ ее гасити? водою. Что болёе воды? вътръ. Что болѣ вътра? гора. Что силнее горы? человъкъ. Что боль можеть человька? хмель: отънмаеть рувы и ноги. Что лютье хмелю? сонъ. Что лютье сна? жена зла". Въ другомъ словъ моралисть разсуждаеть такъ: "Лутче есть во утлѣ корабли плавати, нежели злой женъ правда повъдати: корабль утель товарь потопляетъ, а злаа жена домъ мужа своего пусть створяетъ и самого мужа своего погубить. Не мочно человѣку пѣшу въ полѣ занца постичи, а со злою женою спасенія не добыти. Злав жена-отгнание ангеломъ, угождение діаволе". Иногда для боль-

528

шаго убъжденія приводятся историческіе примъры и анекдоты, какъ дълаль уже Даніиль Заточникъ.

Упомянутая беседа носить такое заглавие: "Сказание и бесъда премудра и чадолюбива отца преданіе и поученіе къ сыну снисвателно отъ различныхъ писаній богомудрыхъ отецъ и премудраго Соломона, и Ісуса Сирахова, и отъ многихъ филосо-фовъ и искусныхъ, о женствй злобъ". Женская злоба казалась до такой степени сильною и непреоборимою сочинителю "Бесван", что главная мысль ея — развитіе аскотическихъ положе-ній во всей ихъ общирности. Чтобы сберечь сына отъ несчастій, вавія можеть навлечь женская злоба, отець совѣтуеть ему совершенно избъгать женщинъ, и въ отвътъ на сомнънія сына представляеть разительные примёры этого зла. Послё разсказовъ объ Адамъ и Евъ, авторъ напоминаетъ, что отъ женъ "многія врови проліятася и царства разоритася и царіе отъ живота гонзнули", что "горе граду тому в нечже владетелствуетъ жена; горе дому тому, имже владбетъ жена; зло и мужу тому, иже слушаетъ жены"; повторяетъ упреки Златоуста жен-щинамъ: "украшаютъ бо тълеса своя, а не душу, уды своя связали шолвомъ, лбы своя поттягнули жемчюгомъ, ушеса своя завъсили драгими рясами, да не слышатъ гласа божія, ни святыхъ внигъ почитанія, ни отцовъ своихъ духовныхъ ученія"; указываеть, какое зло приносить жена въ семейный быть, лишая повоя своего мужа, и такъ далбе: "женскій разумъ, - говоритъ авторъ, - яко храмина неповровенна и яко вътрило на верху горъ, скорообразно вертящеся...; лутче купити коня, или вола, или ризу, нежели злу жену поняти". На возражения сына, отецъ приводить изображения женщинь, уподобляя ихъ разнымъ дикимъ ввърямъ и перечисляя различные характеры женщинъ, напримъръ: льстивую и пронырливую, сварливую и злоязычную, "обавницу" (волшебницу, колдунью) и сретицу, змію и скорпію и т. д. Воть, напрямёръ, изображение женщины, занимающейся колдовствомъ: "издътска начнетъ у проклятыхъ бабъ обавничества навыкать и сретичества искать, и вопрошати будеть многихъ, какобъ ей за мужъ вытти и какъ бы ей мужа обавити на первоиъ лож и въ первой банъ, и взыщетъ обавниковъ и обавницъ и волшебствъ сатанинскихъ, и надъ ъствою будетъ шепты ухищряти и подъ нозъ подсыпати, и въ возглавіе и въ постелю впивати, и въ порты рёзаючи, и надъ чёломъ втываючи и всякія прилучившіяся въ тому промышляти, и кореніемъ и травами примѣшати, и всѣмъ надъ мужемъ чаруетъ, сердце его высосеть, тёло изсушить, врасоты въ лицё не оставить, и во оче-

ист, р. лит. т. п.

34

сехъ свётлость погубить, и всякому въ поношеніе вложить". Въ томъ же родё и другія описанія, иногда съ чертами именно русскаго быта. Когда сынъ находилъ себя достаточно укрёнившимся противъ женской прелести (т.-е. коварства и обмана), отецъ отвёчалъ, что не слёдуетъ надёяться на "мужество свое и на храбрость еже жити со звёремъ симъ" — т.-е. съ женщиной, — "что укротити его, свирёпёе и безстуднёе суще полскихъ звёрей, невозможно сущи убёжати лютости ея: обрёли бо есми въ писаніяхъ, вто Соломона премудраго премудрея, или вто Самсона сильнёе и Александра храбрёе, — и они отъ женъ пострадали и скончалися" и пр. Онъ приводить затёмъ нёсколько исторій, которыя должны служить подтвержденіемъ его поученій: одна повёсть взята изъ "Старчества", другая изъ числа повёстей о Соломоновыхъ судахъ; третья повторяеть, въ другой рецакція, одинъ разсказъ "Римскихъ Дёяній".

Сыбхотворныя повъсти, вакъ выше упомянуто, нашли отраженіе въ народной литератур'в. Цівлый рядъ шуточныхъ разскавовъ перешелъ въ лубочныя картинки, народные анекдоты и нерёдво получалъ яркую бытовую окраску. Таково сказаніе "О росвошномъ житів и веселін", гдѣ повторяются по своему разсказы, извѣстные въ западной литератур‡, о чудесной странъ (pays de Coquaigne или Schlaraffenland), гдъ ръви тевуть моловомъ или медомъ или виномъ, и гдъ люди благодушествуютъ, ни о чемъ не заботясь; или такова повъсть "О нидерлянскомъ татъ", которая повторилась въ лубочномъ сказании о воръ и бурой коровѣ; разсказъ о досадливой женѣ, утверждавшей, что лугъ не покошень, а пострижень, повторившійся въ народной сказкі; разсвазь о томъ, какъ лысый старикъ отшутился отъ молодыхъ женщинь, которыя хотван надъ нимъ посмвяться, повторившійся опять въ откровенной лубочной картинки, и т. д. Къ смихотворнымъ повъстямъ или еще "Шутвамъ" Поджіо восходять въвоторые разсвазы въ полународныхъ внижвахъ конца ХУШ столётія, вавъ "Похожденія Ивана Гостинаго сына" (1785-86), "Старичовъ весельчавъ" (1789) и т. п. "Можно предположнть, говорилъ Веселовскій, --что въ отдёлѣ юмористическихъ сказокъ, народныхъ анекдотовъ и т. п. вліяніе западной см'яхотворной повъсти было сильнъе, чъмъ въ другихъ, и сильнъе въ тъхъ мёстностяхъ, воторыя блеже сосёделе съ передовымъ постонъ Запада, съ Польшей". Въ чисто народномъ обращения извъстны шутовскія сказанія, безъ сомнівнія существовавшія въ репертуаръ старинныхъ свомороховъ, напримъръ о Дурнъ-бабнъ, дълающемъ все навыворотъ, въ сборникъ Кирши Данилова; лин-

ныя похожденія Оомы и Еремы, имена которыхъ проникли даже въ старую былину; судъ у Леща съ Ершомъ; о курв и льстивой лисицв и т. п., гдв животный эпосъ смвшивается съ сатирой, нервдко съ замысловатыми подробностями русскаго быта. Сюда примкнула потомъ известная исторія о мышахъ, погребающихъ кота, — какъ теперь можно считать доказаннымъ, раскольничья сатира на Петра Великаго.

Полагають, что во времени особеннаго религіознаго возбужденія въ концѣ XVII столътія, въ духѣ приверженности благочестивой старини и полной вёры въ апокрифическую легенду, произошла повъсть о происхождении губительной травы табака. Повёсть до сихъ поръ популярна у раскольниковъ, которые сохранили старинное отвращение въ табаку: нѣкогда это отвращеніе было всеобщимь; табакъ былъ строго запрещаемъ, — твиъ, вто курилъ или, по тогдашнему выраженію, "пилъ" табакъ, грозили жестокія наказанія, и пов'єсть именно отв'язла этому благочестиво-суевърному настроенію. Называется она: "Свазаніе отъ внига, глаголемыя Пандовъ, о хранительномъ былін, мерзкомъ зелін, еже есть табацв", —и предназначена была въ тому, чтобы исторически объяснить отвращение благочестиваго человъка къ табаву и запугать слабыхъ людей, которые возъвийли бы наклонность въ мерзкому зелію. Само собою разумбется, что главнымъ дъйствующимъ лицомъ въ происхождении травы является исконный врагъ рода человёческаго, діаволъ. А именно по воплощенія и вольной смерти Спасителя, связавшаго во адё сатану неразръшниыми узами, діаволъ, не терпя своего посрамленія, умыслель насадить въ землѣ плевелъ, чтобы совратить родъ человѣческій. Этоть плевель быль именно табакь, выросшій надь смраднымъ трупомъ блудницы, изображенной съ чертами изъ Апокалипсиса. Объ этомъ было возвищено во сив благочестивому царю, воторый видель уже вартину гибели людей отъ новаго прельщенія. Царь умолчаль о сновидёнін; но черезь 12 лёть одинь врачь, искавшій въ полъ врачебныхъ зелій, нашель эту траву, понюхаль ее и "обвеселился", — она заставляла забывать житей-скія печали. Врачь посадиль стыена травы въ своемь огородъ, она распространилась и съ этимъ началось б'ядствіе; всё принялись нюхать зелье--- и пьянствовати начаша; мнози же на огнь того былія полагающе и дымъ его цёвницами вдыхаху во уста, и обледяща, иные обмирають, овіи умирають, иніи яко мертвія лицы, разслабленнымъ умомъ растлённы вертятся, без-чинно ходяще, во умъ пьяны сущи"... Царь, увидёвъ бёсновавшихся людей, призваль врача, вельль указать мъсто, гдъ

Digitized by Google

84\*

найдена была трава, и происхожденіе мерзваго зелія отврылось. Царь, вспомнивъ пророчество въ сновидёнія, принялъ св. врещеніе; епископъ торжественно проклинаетъ зеліе; благочестивие люди истребили его изъ своихъ вертоградовъ, а ослушниви воли божіей развели его по чужимъ поганымъ странамъ, отвуда зеліе пришло въ христіанамъ. Богъ послалъ на людей вазни и ангелъ явился къ епископу, повелёвая отлучать непокорныхъ отъ цервви. Епископъ и написалъ это сказаніе.

Происхожденіе пов'єсти не ясно. Н'якоторыя подробности какъ будто носять черты византійскія, но он'й легко могли явиться изъ вычитаннаго матеріала, и пов'єсть могла им'єть чисто русское происхожденіе.

Подобную нравоучительную тенденцію имбли повбсти о "высовоумномъ хмёль"; но ихъ основа была, безъ сомнёнія, гораздо древнве. Хибль выводится на сцену еще въ словв, которое, въ рукописи XV въка, приписано "Кириллу философу Словенскому", и выводится какъ живое лицо, поучающее противъ пьянства, съ такими же подробностями, какъ въ позднѣе распространенныхъ повъстяхъ о хмблб. Новъйшее изслёдованіе увазываеть основные мотивы повёсти въ томъ же давнемъ в распространенномъ запасв аповрифическихъ сказаній, гдъ само райское древо, послужившее къ соблазну нашихъ прародителей, была виноградная лоза, насажденная Сатанаиломъ; поздите легенда разсказывала, что діаволъ, искони ненавидя родъ человѣческій, научнах жену Ноя, въ то время, когда онъ втайнь стронлъ вовчегъ, приготовить хмёльный напитовъ изъ травы, вьющейся около дерева; жена, которой хотвлось узнать тайну Ноя, вонечно послушалась діавола, угостила Ноя приготовленнымъ питьемъ и онъ попросилъ во второй и въ третій разъ. "Сей хмёль рванецъ, — говорилъ Ной, — умному на любовь, а безумному на бой и на работу". На разспросы жены онъ отврылъ ей вуда ходитъ работать, но на другой день, когда онъ пошелъ посмотрёть вовчегъ, онъ нашелъ его разореннымъ. Это было наказаніемъ за то, что не уберегъ тайны.

Въ народномъ представления виноградная лоза замѣнылась хмѣлемъ. Въ "Повѣсти о высовоумномъ Хмѣлѣ" разсказывается, что одинъ человѣвъ отъ запойства оставилъ церковь, лишился ума и впалъ въ ярость; но отрезвившись, съ божьей помощью, онъ поймалъ Хмѣля, врѣпко связалъ его и сталъ разспрашивать объ его родѣ. Высовоумный Хмѣль отвѣчалъ: "я отъ рода велика и вельми славна, силенъ и богатъ, ноги имѣю тонкія, в рувами обдержу всю землю" и т. д. Изображая свою начальную

532

## повъсти о высокоумномъ хмълъ.

славу, онъ разсказываетъ легенду о Нов и потомъ похваляется своей властью надъ людьми. "Когда захочетъ человъкъ причаститься и выпьетъ чашу малую, единую, и та ему будеть во здравіе, а другая въ веселіе, а третья въ отраду; а четвертую выпьеть, и та ему будеть во пьянство". Повёсть кончается тёмъ. что бывшій грёшникъ, узнавъ отъ Хмёля тайну, какъ избавиться оть порока, отпускаеть его къ его поспёшнику, нже надъ піанствомъ бъсу". Другая повъсть, въ связи съ легендой о Нов, разсказываеть, вакъ бесъ научилъ человека курить вино. Указавъ ему всѣ пріемы виновуренія, бъсъ скрылся, а человъвъ пошель въ бляжній городь, прельстиль царя и всёхъ людей "и оттолѣ разнесеся то хитрое зеліе, сирѣчь нынѣшнее вино, ревомая горблка, по всбиъ странамъ и градомъ, въ Цареградъ и Литву и въ Нёмцы и во вся грады и въ намъ въ святоруссвую землю". Эту послёднюю повёсть считають вакь бы самодъльнымъ развитіемъ легенды о Нов; и вообще повести на эту тему, столь близвую народному быту, были очень популярны, нашли мъсто въ лубочныхъ сартинкахъ и въ самой пъснъ, гдъ такъ изображается похвальба Хмёля:

> Нѣту меня Хмѣлюшка лучше, Нѣту меня Хмѣля веселѣе: Меня государь, Хмѣль, знаетъ, Княвья и бояра почитаютъ, Монахи, патріархи благословляютъ, Безъ Хмѣлюшка свадебъ не играютъ, А гдѣ бьются, гдѣ дерутся—всѣ во Хмѣлѣ, Безъ Хмѣля не мирятся, имъ помирятся.

Семнадцатый вёкъ представляеть вообще, сравнительно съ прежнимъ, небывалое оживленіе литературныхъ интересовъ. Повидимому, возникла, наконецъ, и болёе или менёе самостоятельная повёсть—съ нёкоторымъ ближайшимъ отношеніемъ къ русскому быту. Первую почву ея должно было составить, конечно, то міровоззрёніе, которое вёками господствовало въ самой жизни. Это міровоззрёніе было религіозное, съ тою окраской, какую доставляла обильная апокрифическая легенда и съ нею простодушное, но крёпкое суевёріе. Такіе элементы повёсти давно проникали въ житія. Святые подвижники въ своей личной судьбё, а затёмъ и посмертныхъ чудесахъ различнымъ образомъ соприкасались съ жизнью. Къ сожалёнію, наша агіографія рано получила искусственный стиль, который въ наши средніе вёка въ особенности стремился удалить изъ житія простыя черты непо-

## глава XII.

средственнаго быта, и эти произведенія дають гораздо меньше указаній историческихъ и бытовыхъ, чёмъ можно было бы ожидать; но до извёстной степени въ литературё житій все-таки нашлись отраженія реальнаго быта и народно-поэтическаго преданія, —послёднее, напримёръ, въ извёстной муромской легендё о Петрё и Февроніи. Въ концё концовъ, съ распространеніемъ книжничества въ литературу житій проникаютъ событія и черты бытового характера и въ "чудесахъ" святыхъ начинаютъ появляться настоящія повёсти — на первый равъ на темы религіозно-бытовыя. Такова повёсть о бёсноватой женё Соломонія — цёлая картина народнаго вёрованія въ одержаніе человѣка бѣсомъ. Соломонія многіе годы была во власти бѣсовъ, пока, наконецъ, не была избавлена отъ нихъ чудесною помощью Богородицы и устюжскихъ угодниковъ, Прокопія и Іоанна. Самая повѣсть находится въ исторіи чудесъ этихъ устюжскихъ святыхъ.

На эту тему демономаний написана уже независимо отъ житія "Пов'єсть о Саввь Грудцынь". Сюжеть пов'єсти, изв'єстной въ разныхъ редакціяхъ, состарляетъ судьба этого Саввы, юношя, попавшаго во власть бъса, которому онъ далъ на себя запись, и потомъ чудеснымъ образомъ освобожденнаго отъ погибели. Отецъ его, Оома, отправляясь съ товарами въ Персиду и желая пріучить сына въ торговымъ дёламъ, поручаетъ ему бхать въ Соли-Камской. Савва отправился и остановился въ Усольскомъ градѣ Ордѣ у стариннаго пріятеля отца своего, прослытіемъ Бажена Второго". У него завязывается любовная связь съ молодой женой Бажена; во затёмъ онъ былъ "яко нёкою стрёлою страха божія уязвленъ" и порваль эту связь Раздраженная женщина опоила его отравнымъ волшебнымъ зельемъ, и въ то же время наклеветала на него мужу, такъ что Савва долженъ былъ оставить домъ Бажена. Отъ волшебнаго зелья "начать яко невін огнь горъти въ сердцъ его"; словомъ, онъ былъ привороженъ въ этой женщинъ и нигдъ не находилъ покоя. Въ своемъ отчаяния онъ помянулъ діавола, что готовъ былъ бы принять его помощь: діаволь тотчась явился и, назвавшись Саввѣ братомъ, объщалъ ничего не подозръвавшему Саввъ помочь ему, если только онъ дастъ ему рукописаніе. Едва умёя грамоті, Савва написаль требуемое условіе, и не понимая самь въ чемъ діло, отдаль себя въ руки бъса, который исполниль его желанія, и чтобы окончательно уловить юношу, представиль его своимъ темнымъ властямъ. Бъсъ привелъ его въ самому сатанъ, который сидълъ на высокомъ престолъ, украшенномъ золотомъ и дорогиме вамнями, и овруженъ былъ врылатыми юношами, но лица

у нихъ были у однихъ синія, у другихъ черныя, какъ смола. Снутнивъ, который сталъ называться его братомъ, объяснилъ ему, что отцу его (т.-е. сатанъ) служатъ разные языви, инды, персы и многіе другіе. Между тёмъ Оома, вернувшись домой, услышаль о безпорядочной жизни сына, пошель его разыскивать. Бъсъ уговорилъ Савву уйти погулять въ другіе города. Въ это время Савва увидблъ въ одномъ селб на торгу стараго нищаго, который на него пристально смотрёль и горько плакаль. Отошедши отъ бъса, Савва спросилъ нищаго, о чемъ онъ плачеть, и тотъ сказалъ ему, что плачетъ о погибели его души, потому что тотъ, кого онъ навываетъ своимъ братомъ, есть діаволъ, ищущій его погибели. Бъсъ издали грозилъ Саввъ, сврежеща зубами, и когда Савва подошель въ нему, бѣсъ сказалъ, что этоть нищій — душегубець и, завидуя его богатымь одеждамь, хочеть прельстить его, удавить и ограбить. Навонець, по совѣту мнимаго друга. Савва идеть въ солдаты и пріобрѣтаетъ любовь полковника иноземца, который училъ новобранцевъ. Царь Миханлъ Өедоровичъ посылалъ тогда войско подъ Смоленскъ; туда идеть и Савва, и при помощи бъса оказываеть удивительную храбрость, побёдивъ на поединкахъ трехъ польскихъ богатырей. Бояринъ Шеннъ услышалъ о его подвигахъ, призвалъ его и, узнавъ его происхождение, велблъ воротиться въ отцу: Шеннъ зналъ Өому Грудцына и подозръвалъ что то недоброе въ поступкахъ Саввы. Въ Москвѣ, бояринъ Стрешневъ, до котораго дошла молва о подвигахъ Саввы подъ Смоленскомъ, приглашаетъ юношу въ свою службу. Накопецъ, Савва тяжко разболёлся и его убъдили призвать iepes; когда священникъ началъ его исповъдывать, вся храмина наполнилась бъсами и мнимый другъ также явился уже не въ человъческомъ, а въ звъровидномъ образъ, и повазывалъ Саввѣ его богоотметное рукописаніе. Савва рѣшился все разсказать јерею, но съ тёхъ поръ бёсъ началъ немилосердно его мучить. Самъ царь, узнавъ о тяжкой болъзни Саввы, велья поставить къ дому, гдъ онъ жилъ, двухъ вараульщикивъ, чтобы Савва, обезумъвъ отъ мученья, не бросился въ воду. Навонецъ, однажды, послъ жестоваго бъсовсваго мученья, Савва заснулъ, и въ видении явилась ему Богородица и съ нею Иванъ Богословъ и св. митрополитъ Петръ. Савва обратился въ ней съ молитвою и покаяніемъ въ своихъ грёхахъ, и Богородица велёла ему придти въ церковь 8 іюля, въ праздникъ явленія ея Казанскаго образа, и объщала сотворить чудо, если онъ ласть объть нати въ монахи. Въ этотъ день Савву принесли больного въ церковь и во время херувимской чудо совершилось:

раздался съ неба гласъ велій, какъ громъ, отпускавшій Саввё его прегрёшенія, и съ верху церкви упало передъ всёмъ народомъ его богоотметное рукописаніе, "все заглажено, яко никогда же писано". Больной вскочилъ съ одра совершенно здоровый и исполнилъ свой об'ять: онъ сталъ инокомъ въ монастырё Чуда архистратига Михаила.

Такимъ образомъ и здёсь повёсть вращалась въ обычномъ вругу легендарныхъ представленій, въ которымъ присоединяются мало-по-малу реальныя бытовыя черты. Но вообще въ эту эпоху, въ старыхъ формахъ письменности, литературные элементы остаются еще въ неопределенномъ брожения: какъ изъ жития и исторіи чудесь святого возникаеть опыть реальной повёсти, такъ заносный сюжеть прилаживается въ домашнимъ понятіямъ; языческій герой или мудрець, принимая христіанскія черты, становится орудіемъ благочестиваго поученія; письменные памятняки, повѣсть, легенда, поученіе, встръчавшія особенно близкій отголосовъ въ настроеніи книжника и народнаго читателя, усвонвались въ такой мьрж, что получали народную окраску въ самой формь. и отсюда возниваль цёлый особый отдёль народной поэзін, такъ называемый духовный стихъ (о которомъ скажемъ далее). Содержаниемъ его становялись сюжеты повествовательные и неръдко они получали великую популярность въ наролной благочестивой средё - позднёе, особливо раскольничьей. Таковы были знаменитые стихи о Голубиной Книгь, Егорія Храбромъ, Алексвъ Божьемъ человъкъ, Іосифъ Прекрасномъ, Іоасафъ царевичъ и т. д. Таксе значение получали назидательныя повъсти, какъ напримъръ, знаменитый во всъхъ среднихъ въкахъ Споръ души съ тёломъ или Преніе живота и смерти. Послёднее могло быть, вавъ предполагають, отголосвомъ вавого то византійскаго сказанія о непоб'ядимомъ воянь (Аннкита, въ нашихъ повѣстяхъ Аника-воинъ): тема богатырской похвальбы, сокрушаемой смертью, должна была вполнъ подходить въ народнымъ представлениямъ и повторилась въ былинѣ о погибели богатырей; въ той форм'я, въ какой пов'ясть объ Аник'я является въ рукописяхъ XVII въка, предполагаютъ присутствіе латинскаго подлинника, но это не мѣшало большому распространенію в народной переработвѣ сюжета.

Къ концу XVII въка встръчаемъ, наконецъ, одно изъ замъчательнъйшихъ произведеній старой поэзіи, гдъ эти легендарние мотивы народнаго міровоззрънія, и вмъстъ черты реальнаго быта, нашли выраженіе въ формъ чрезвычайно свъжаго и богатаго народнаго стиха. Это — "Повъсть о Горъ-Злочастін и какъ Горе-

Злочастие довело молодца во вноческий чинъ". Содержание повъсти достаточно извъстно. Въ самой постановкъ повъсти оказалась еще извёстная двойственность. По форме - это произведеніе чисто народное; но старая внига еще не выносила народнаго стиха, да и не догадывалась о немъ, и повъсть записана въ рукописи какъ проза, безъ раздъленія на стихи; заглавіе и введение дають этому произведению видь обывновенной поучительной повёсти; оно отврывается правоучительнымъ разсужденісмъ и начинаєть оть Адама. За поучительнымъ предисловісмъ о томъ, какъ должно оберегаться греха и неправды, идетъ разсказъ, въ началѣ котораго родители даютъ доброму молодцу поученія о благочестів и житейскомъ благоразумія. Но добрый молодець не послушался поученій, началь жить весело, нажиль ложныхъ друзей, предался хибльному питію, и въ концё концовъ подвергся жестокому преследованию Горя-Злочастия и нашель оть него спасение только за святыми воротами иноческой обители.

Буслаевъ, въ подробномъ разборъ этого произведенія, находилъ уже, что оно важется "поэтическимъ переложеніемъ благочестивыхъ повъствованій, которыя въ XVII стольтіи ходили въ устахъ народа и записывались въ житейники между сказаніями о чудесахъ". Введеніе дъйствительно указываетъ, что у автора былъ планъ обычнаго нравоучительнаго повъствованія; и, начиная отъ Адама и Евы, онъ повторяетъ апокрифическое представленіе, что плодъ древа познанія добра и зла былъ плодъ виноградный:

> Человѣческое сердце несмысленно и неуимчиво: прельстился Адамъ со Еввою, позабыли заповѣдь божію, вкусили плода винограднаго отъ дивнаго древа великаго, и за преступленіе великое Господь Богъ на нихъ разгнѣвался, и изгналъ Богъ Адама со Еввою изъ святаго раю изъ едемскаго.

Буслаевъ замѣчалъ также, что самое представленіе о Горѣ, близкое съ изображеніями Лихой Доли въ народной поэзіи, принадлежить позднѣйшей формаціи. "Несмотря на живое изображеніе дѣйствій и рѣчей этого демона, фантазія уже имѣетъ дѣло не съ конкретными образами народныхъ миеовъ, но съ отвлеченными понятіями: съ Горемъ и Злочастіемъ, и олицетворяетъ эти понятія въ демоническомъ существѣ, взятомъ на про-

кать изъ средневѣковой демонологіи. Позднѣйшее происхожденіе нашей повѣсти опрелѣляется позднѣйшими пріемами творческой фантазіи, состоящими въ олицетвореніи отвлеченныхъ понятій, впрочемъ еще согрѣтыхъ вѣрованьемъ въ темную область демонологіи". Заключеніе опять совпадаетъ съ единственнымъ назиданіемъ благочестивыхъ повѣстей: какъ въ повѣсти о Саввѣ, спасеніе заключается только въ удаленіи отъ міра въ монастырь. Но въ самомъ изложеніи сюжета—полное господство народнопоэтическаго стиля: многія подробности близко повторяются въ пѣсняхъ, записанныхъ Киршою Даниловымъ, и особливо Рыбняковымъ и Гильфердингомъ; другія принадлежатъ исключительно повѣсти.

Намъ остается упомянуть еще одно произведеніе старой иовъсти, до сихъ поръ еще не вполнъ разслъдованное. Это-"Исторія о россійскомъ дворянинъ Фролъ Скобъевъ и стольничей дочери Нардина-Нащокина Аннушкъ". Здъсь мы нидимъ разсказъ уже совершенно иного содержанія и стиля. Фролъ Скобъевъ— небогатый дворянинъ и по профессіи "ябедникъ", дълецъ въ старинномъ родъ и проходимецъ, и вся исторія заключается въ разсказъ о томъ, какъ во время святочныхъ забавъ онъ съумълъ соблазнить стольничью дочь, потомъ увезти ее и тайиомъ отъ родителей съ ней повѣнчаться, въ увѣренности, что въ концъ концовъ родители единственной дочери помирятся съ фактомъ, а онъ устроитъ свои дъла. Такъ и случилось, и Фролъ Скобѣевъ сталъ богатымъ человѣкомъ.

Время составленія пов'єти не ясно: она изв'єтна до сихъ поръ только въ спискахъ XVIII въка; но бытовыя подробности указывають скорбе на обстановку XVII-го, какъ въ самомъ стиль. простомъ и полу народномъ, скорѣе можно видѣть харавтерь этого, а не позднѣйшаго времени. Во всякомъ случаѣ исторія о Фролъ Скобъевъ является знаменательнымъ фактомъ литературнаго поворота: простой реальный разсказъ, далекій отъ стараго внижнаго обычая, лишенный всякой назидательности, напротивъ, веденный въ товъ тутки и даже какъ бы одобренія плутовскихъ продѣловъ героя, наконецъ, свободный отъ натянутаго языка старой книжности, — такой разсказъ возможенъ былъ именно только съ техъ поръ, какъ въ старую литературу, или письменность, вошли новые элементы, которые оказали известное освежающее действіе. Таковы были "смёхотворныя повёсти" и романическія исторія. Правда, въ самой пов'єсти о Фроль Скобъевъ нътъ никакого собственно романическаго элемента: никавихъ нѣжныхъ чувствъ; любовная завязка — весьма первобытная,

## исторія о фроль скобъевь.

и весь интересь въ замыслё ловкой продёлки, разсчитанной столько же па Аннушку, сколько на деньги ся родителя. Выше замѣчено, что этотъ элементъ чувства въ рыцарскихъ романахъ, заходившихъ въ намъ въ XVI - XVII столѣтін, на первое время не находиль отголоска въ русской книжности, какь не находиль достаточнаго выраженія въ языкѣ. Сдёланъ былъ только первый шагъ въ этомъ направленія, --- но уже вскоръ этому элементу предстояло развиться вмёстё съ тёмъ, какъ въ общественныхъ нравахъ старинный теремъ смѣпился ассамблеей.

На переходѣ отъ XVII-го въ XVIII-му вѣку мы встрѣчаемъ вообще множество разнородныхъ и особливо переводныхъ проивведеній, которыя съ очевидностью указывають па возникновеніе новыхъ умственныхъ интересовъ: являются переводныя сочиненія по разнымъ отраслямъ знанія, опыты историческихъ компиляцій, и накопець ко временамъ Петра среди людей, воспитанныхъ концомъ XVII въка, находимъ даже людей, которые ставятъ вопросы о государственномъ и народпомъ бытв и его наилучшемъ устройствѣ, вакъ знаменитый Посошковъ. Это время отмѣчено также большою массой повёствовательной литературы, главнымъ образомъ переводной, но среди которой были наконецъ и собственные опыты любовной повёсти съ романическими привлюченіями. Не опредѣленная сполна до сихъ поръ, эта литература, распространившаяся особенно, повидимому, именно съ Петровскихъ временъ, находится въ тёсной связи съ переводною пов'єстью XVII в'яка, а съ другой стороны составляеть переходъ въ печатной литературъ переводнаго романа второй половины XVIII BERA.

Повъсти о царицъ Динаръ:

— Histoire de la Géorgie depuis l'antiquité jusqu'au XIX siècle, traduite du géorgien par M. Brosset. Спб. 1849, стр. 439—447. О нашенъ сказаніи тотъ же Броссе въ Учен. Запискахъ I и III Отд. Акад. Спб. 1853. I, стр. 489-99.-Устряловъ, тамъ же, стр. 481.

- Тексть повъсти изданъ Броссе въ Bulletin hist. - philologique, t. IX, № 19, по Воскресенской лѣтописи и по другому тексту изъ Хронографа XVI-XVII в. академической библіотеки въ Учен. Зап. І, стр. 483-487.

- Въ моемъ "Очеркъ", стр. 218-221.

— Въ моемъ "Очеркв, стр. 210–222. – Костомаровъ, Памятники старинной русской литературы, IV, стр. 373-376.

- А. Соболевскій, докладъ въ Общ. любит. др. письменности 7 марта 1897, (см. въ "Отчетахъ").

— А. Н. Веселовскій, въ газетѣ "Кавказъ", 1898, № 6-7, и

Digitized by Google

<u>.</u>

докладъ въ Нео-филологическомъ Обществъ 19 января 1898: "Царица Тамара въ лътописи, въ народномъ преданіи и у Лермонтова".

Сказаніе о мутьянскомъ воеводѣ Дракулѣ:

— Карамзинъ VII, прим. 411, въ первый разъ указалъ повъсть или "сказву" о Дракуль. Новъйшій вритикъ (Извъстія рус. Отд. Акад. 1897, II, стр. 954) предполагаетъ, что Карамзинъ виделъ въ герот повёсти лицо миеическое, вымышленное; но онъ прямо указываеть историческаго Дракулу.

- Востоковъ, Описаніе русск. и слов. рукописей Румянцовскаго мувеума. Спб. 1842. № 358.

- Въ моемъ "Очеркъ", стр. 215-218; 344-349 текстъ повъсти по старѣйшей рукописи. Рум. № 358.

- Буслаевъ, Ист. христоматія. М. 1861, ст. 700-706; Русская Христом., изд. 3. М. 1881, стр. 221 и далее; въ "Летописяхъ" Тихонравова, 1863, V, стр. 84-86, предположение о происхождении повъсти.

- Докладъ II. А. Сырку въ Романо-германскомъ Обществѣ, "Пантеонъ литературы", 1889, іюнь, соврем. лётопись, стр. 4-5. Авторъ объясняетъ, что "герой повъсти извъстенъ въ румынской исторіи полъ именемъ Влада Цепеша (1455-62; 1483-96); онъ былъ господаренъ Валахін и происходиль изъ рода князей Драку (чорть, дьяволь); сь послёднимъ названиемъ онъ извёстепъ былъ болёе у иностранцевъ". Къ опредвленному мнѣнію о происхожденіи повѣсти авторъ не приходитъ.

- Ioan Bogdan. Vlad Tepes, и проч. (па румынскомъ языкѣ). Букурештъ, 1896, спеціальное изслѣдованіе о Дракулѣ, съ нѣсколькими его портретами, и издание русской повёсти по четыремъ редакціямъ. Разборъ книги, А. Яцимирскаго, въ Извъстіяхъ рус. Отд. Акад. 1897, II, стр. 940-963.

Сказаніе Ивана Цересвѣтова о турскомъ царѣ Махметь:

— Издано И. М. Добротворскимъ въ Учен. Запискахъ Каз. унив. 1865. I, вып. 1.

— Андрей Поповъ, Изборникъ. М. 1869, стр. 165—167.

О волошскомъ воеводѣ Петрѣ:

— Карамзинъ, IX, прим. 849, изложение Епистолы Ивашки Семенова Пересвѣтова къ Ивану Грозному.

- И. М. Добротворскій, въ Учен. Зап. Каз. унив., тамъ же: подразумввается молдавский воевода Петръ Стефановичъ, въ первой половинѣ XVI столѣтія искавшій покровительства Россіи.

"Повѣсть нѣкоего боголюбива мужа":

— Издано въ "Москвитянинъ", 1844. — Повторено въ "Христоматін" Буслаева, 1861, стр. 877–883.

- Веселовскій, Сказки объ Иванъ Грозиомъ, въ "Древней и Новой Россіи" 1876, № 4; въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 506—507.

Дввнадцать сновъ царя Шаханши:

- Краткій пересказъ Сновъ у Сухомлинова. О преданіяхъ въ древне-русской льтописи, "Основа", 1861, іюнь. стр. 54-56.

540

— Веселовскій, Sagenstoffe aus dem Kandjur, въ Russische Revue, 1876, 3 Heft, стр. 291—299; Слово о двёнадцати снахъ Шаханши, по рукописи XV вѣка, въ "Запискахъ" Академін наувъ, т. XXXIV. Спб. 1879; въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 431; въ разборё книги Гастера, Журн. мин. просв. 1888, мартъ, стр. 230 —232; Разысканія въ области русскаго духовнаго стиха, 1881, Сборникъ II отд. Акад., т. XLVI, гл. XII, стр. 161.— О подсолнечномъ царствѣ въ былинѣ, Журн. мин. просв. 1878, апрѣль.

- С. Ө. Ольденбургъ, Къ вопросу объ источникахъ Слова о двѣнадцати снахъ Шахаищи, въ Журн. мин. просв., 1892, т. 284, стр. 135—140.

— Южно-славянскій текстъ повёсти о царё Шахамий ("Шанкышь", царь въ Іерихонѣ) указанъ у Архангельскаго: Къ исторіи южнославянской и древнерусской апокриф. литературы. Спб. 1899, стр. 18, 21.

Шемякинъ Судъ:

— Моя замѣтка въ "Архивѣ историческихъ и практическихъ свѣдѣній, относящихся до Россіи", Калачова, Спб. 1859, кн. IV, стр. 1—10: "Шемякинъ Судъ", изданіе текста по двумъ рукописямъ XVII и XVIII вѣка, и сличеніе съ разсказомъ тибетскаго Дзанглуна и другими сходными повѣстями.

— Костомаровъ, Памятники старинной русской литературы. Спб. 1860, вып. II, стр. 405—406, текстъ изъ рукописи XVII въка.

— Аванасьевъ, Рус. нар. сказки, вып. V, стр. 82—84; VIII, стр. 325—330. М. 1861, 1863; новое изданіе. М. 1897, II, стр. 276—279; 3-е изд. М. 1897, — текстъ лубочнаго изданія и пересказы.

— Тихонравовъ, Лѣтов. рус. лит. и древн. М. 1861, т. III, вып. 5, стр. 34—38.

-- Буслаевъ, Историческая Христоматія, М. 1861, стр. 1443 и далъ́е: "Судъ Шемякинъ, выписано іс книги з жартъ полскихъ", изъ старой рукописи; потомъ въ статьъ́ о перехожихъ повъстяхъ: "Мои досуги", М. 1886, стр. 298-313.

— Сухомлиновъ, Повѣсть о судѣ Шемяки, въ "Сборникѣ" II Отдѣленія Академіи, 1873, т. Х.

- Повѣсть о судѣ Шемякв. Изд. Общества любит. древней письменности, съ предисловіемъ Ө. Булгакова. Спб. 1879, № 38.

— Веселовскій, въ Исторія словесности, Галахова, 1880, стр. 432—433.

— Д. Ровинскій, Русскія народныя картинки, Спб. 1881. I. 189; IV, 166—176; V, 99, 148—150.

- С. Ө. Ольденбургъ, бабліографическія указанія о Шемякиномъ Судѣ въ русской и иностранной литературѣ, въ "Живой Старинѣ". Спб. 1891, вып. Ш., стр. 183—185; сообщевіе "О палійской версіи сказки о Шемякиномъ Судѣ" въ Запискахъ вост. отд. Археолог. Общ. Спб. 1890.

— Нѣмецкіе переводы: Etto Schemäkin sud (Ein russisches Sprichwort). Janus oder Russische Papiere. Eine Zeitschrift für das Jahr 1808. Herausgegeben vom Probst Heideke. Erstes Heft. Riga, 1808, стр. 147—151 (по дубоч. карт.);—Das Urtheil des Schemjaka. Russische Volksmärchen in den Urschriften gesammelt und ins Deutsche übersetzt von Anton Dietrich. Mit einem Vorwort von Jacob Grimm. Leipzig, 1831, стр. 177—191. 265—266 (по луб. карт.).

Ерусланъ Лазаревичъ:

- Аванасьевъ, Русскія народныя сказки. Новое изданіе. М. 1897, II, стр. 441-445; Замѣтка о сказкѣ "Ерусланъ Лазаревичъ".

— Тихонравовъ, Сказка объ Урусланѣ Залазаревичѣ (по рукописи XVIII в. В. М. Ундольскаго, съ примѣчаніемъ редактора), въ Лѣтописяхъ русской литературы и древности, 1859, т. II, кн. 4, отд. II, стр. 101—128.

— Костомаровъ, Памятники старин. русск. литер. Спб. 1860, II, стр. 325—839, Сказка о Ерусланъ Лазаревичъ, по рукописи XVII в.

— Стасовъ, О происхождени русскихъ былинъ, въ "Въстникъ Европы", 1868, и въ "Собрании Сочинений" т. III, 1894, стр. 948 и далъе.

— Веселовскій, Мелкія замѣтки къ былинамъ, Жур. иинпросв. 1890, мартъ, гл. XVI.

Бова Королевичъ:

— Прежнія свѣдѣнія см. въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 244 —249.

— Веселовскій, "Изъ исторіи романа и повѣсти". II. Спб. 1888, стр. 229—305, подробное изслѣдованіе редакцій повѣсти въ сравненіи съ русскимъ текстомъ; и въ приложеніяхъ, стр. 129—172 бѣлорусскій текстъ Познанской рукописи, и стр. 237—262 новый варіантъ русскаго пересказа. Ранѣе, его же зымѣтка въ "Archiv für slavische Philologie", т. VIII, IX.

— Изученіе познанской рукописи со стороны языка сдѣлано берлинскимъ профессоромъ Брикнеромъ: Ein weissrussischer Codex miscellaneus der Gräflich-Raczyńskischen Bibliothek in Posen, въ "Архивъ" Ягича, т. IX.

Тристанъ:

— Веселовскій, тамъ же, стр. 132—228, текстъ романа въ приложеніяхъ, стр. 1—127.

Повёсть объ Аттиле:

— Первое упоминание въ статъв Снегирева о лубочныхъ картинкахъ, въ Валуевскомъ "Сборникв". М. 1845,—ввроятно, по слуху о познанской рукописи, видвиной Бодянскимъ.

--- Вессловскій, тамъ же, стр. 307-350; текстъ въ приложеніяхъ, стр. 173-236.

Судьба западно-русской, бёлорусской письменности этихъ вѣковь еще не разслёдована съ нёсколько достаточной полнотой. Вслёдствіе общихъ съ южною Русью политическихъ и церковныхъ отнонненій, она представляетъ много общаго и однороднаго съ движеніемъ южнорусскимъ (такова борьба, между прочимъ книжная, протнвъ католичества и уніи), но затёмъ имёетъ и свои особенности: въ нёкогорыхъ отношеніяхъ польскія вліянія были здёсь сильнѣе, а съ другой стороны были ближе сосёдство и связи съ Москвою. Въ Литву оттвзжали" московскіе бояре, какъ кн. Курбскій, и сюда направлялись объглецы, какъ Θеодосій Косой, игуменъ Артемій и пр. Была также близкая связь съ Новгородомъ; черезъ Литву шли торговыя сношенія, въ которыхъ съ товарами приходили и книги. Остатки старой письменности развивались здѣсь въ новомъ направленіи подъ вліяніями польскими и болѣе широкими вліяніями западными. Переводъ Библіи Скорины былъ замѣчательнымъ и единственнымъ въ своемъ родѣ литературнымъ фактомъ. Западная Русь становилась естественнымъ посредникомъ между польскою, и частію западно-евпропейской, литературой и московской письменностью.

Не собраны пока сполна и библіографическія указанія о білорусской письменности. Въ этомъ отношении см. указанный раньше трудъ П. В. Владимирова: Обзоръ южно-русскихъ и западно-русскихъ памятниковъ письменности отъ XI до XVII ст. Кіевъ, 1890 (изъ "Чтеній" въ Общ. Нестора лѣтописца); Житіе св. Алексѣя человѣка божія въ западно-русскомъ переводѣ конца XV вѣка. Спб. 1887; Научное изучение бѣлорусскаго нарвчія за последния десять леть (1886-1896). въ Кіевскихъ Унив. Извъстіяхъ, 1898, май и д.;-М. Карпинскій, Западно-русская Четья 1789 года. Съ приложениемъ жития Бориса и Глѣба, въ Р. Филолог. Вѣстникѣ 1889, стр. 59-106;—А. Брикнеръ, описаніе упомянутой Познанской рукописи Бовы, Тристана и пр.; Fremde Vorlagen und Fassungen slavischer Texte изъ бѣлорусскихъ рукописей Публ. Библіотеки въ Спб. и Синодальной въ Москвѣ, въ "Архивъ" Ягича, т. XI, 1888; — архим. Леонияъ, Древне-русская повъсть, въ "Р. Въстникъ". 1889, № 4 описание бълорусскаго историческаго сборника XV—XVI в.;—Е. Карскій, Западно-русскій сборникъ XV вѣка, въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад. 1897. II, стр. 964 и далће. См. еще описанія рукописныхъ собраній, виленскаго (Добрянскаго), кіевскаго (Н. Петрова), Львовскаго (Кентржинскаго) И UD.

Брунцвикъ, королевичъ чешской земли:

- Въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 223-227.

— Исторія о славномъ воролѣ Брунцвикѣ. Сообщилъ М. Петровскій (введеніе и текстъ повѣсти по рукописи, писанной двумя почерками средины и конца XVIII вѣка). Спб. 1888 ("Памятники" Общества люб. древн. письменности, LXXV).

— Kronika o Bruncvíkovi v ruské literatuře. Podává Dr. Jiři Polívka. V Praze, 1892 (Rozpravy чешской академін въ Прагѣ),—введеніе и изданіе сводныхъ текстовъ двухъ главныхъ редакцій русской повѣсти, параллельно съ варіантами отдѣльныхъ рукописей и въ сличеніи съ чешскимъ текстомъ.

— Веселовскій, въ Ист. слов., Галахова, 1880, стр. 444 и далбе.

Василій, королевичъ Златовласый чешской земли:

--- Первое упоминаніе этой сказки (одно заглавіе) у Снегирева, въ Валуевскомъ "Сборникъ", М. 1845.

- Бычковъ, Описаніе слав. и русск. рукописныхъ сборниковъ -Имп. Публ. Библіотеки. Спб. 1882, стр. 272 (№ LVII, Погод. № 1603).

- Повёсть о Василіи Златовласонь, королевиче чешской земли.

Сообщение И. А. Шляпкина. Соб. 1882 ("Памятники" Общества люб. древней письменности).

— Веселовскій, Замѣтки по литературѣ и народной словесности. Спб. 1883 ("Записки" Акад. наукъ, т. XLV), стр. 62—80.

Римскія Дівннія (Gesta Romanorum):

— Главнъйшій изданія,—англійскія: Gesta Romanorum translated, by Rev. Ch. Swan. Lond. 1824, 2 vol.; изданіе старыхъ англійскихъ текстовъ, Маддена (для Роксбургскаго Общества, не поступавшее въ продажу, 1838), и The early english versions, reedited by S. I. H. Herrtage. Lond. 1879.

— Французское: Le Violier des histoires romaines, ancienne traduction française des Gesta Romanorum. Nouvelle édition, revue et annotée par M. G. Brunet (Bibl. Elzévirienne). Paris, 1858.

— Нѣмецкія. Gesta R, das ist der Römer Tat. Herausg. von Ad. Keller. Quedl. und Leipzig, 1841 (старый нѣмецкій переводъ по рукописи XV вѣка); Das älteste Märchen- und Legendenbuch des christlichen Mittelalters oder die Cesta R., von Dr. Grässe. Dresd. und Leipz. 1842, 3-е изд. Leipz. 1850 (новый нѣмецкій переводъ по разнымъ латинскимъ редакціямъ); Gesta R., von H. Oesterley. Berlin, 1872.

— Перечисленіе главъ русскаго перевода въ моемъ "Очеркъ", 1857, стр. 185—194. Нѣсколько "прикладовъ" изъ Римскихъ Дѣяній помѣщено въ приложеніяхъ къ "Очерку", 1857, стр. 338—344. Подробно у Пташицкаго.

— "Средневѣковыя западно-европейскія повѣсти въ русской и славянскихъ литературахъ. Исторія изъ Римскихъ Дѣяній (Gesta Romanorum)", С. Л. Пташицкаго, параграфы 1—6, въ "Историческоиъ Обозрѣніи", изданіи Истор. Общ. при Спб. Университеть, т. VI. Спб. 1893, стр. 157—197; параграфы 7—9, въ "Истор. Обозрѣніи", т. IX, стр. 41—101, съ подробнымъ сличеніемъ состава русскихъ списковъ съ польскимъ подлинникомъ.

- Цёлое изданіе сдёлано Обществомъ любителей древней письменности: "Римскія Дѣянія (Gesta Romanorum)". Вып. первый, Спб. 1877; выпусвъ второй. Спб. 1878. Ж V, XXXIII; предисловіе, оглавленія сравнительно съ латинскимъ подлинникомъ, и указатель. Предисловіе крайне запутано и, между прочимъ, представляетъ два различныхъ отзыва о самомъ памятникѣ (стр. XV, XXII). Не точно вдёсь замёчаніе, повторяемое к послё опровергаемое г. Пташицкимъ (стр. 42, 98), будто бы-по моему мивнію- "нашъ текстъ Двяній въ н'якоторыхъ своихъ частяхъ несетъ слёды непосредственнаго вліянія греческих в текстовъ": выходить такъ, будто бы нашъ тексть "въ нѣкоторыхъ частяхъ" происходилъ изъ какихъ-то греческихъ Дѣяній; но я подобнаго совсёмъ не говориль; и замёчаль только (въ "Очеркв", 1858, стр. 195), что "нвкоторыя повести, занесенныя въ Gesta Romanorum, извъстны были у насъ и по другимъ редакціямъ, и появились, въроятно, раньше русскихъ Дъяній", и въ примъръ приведены житія Евстаеія, Алексъя Божія человъка, Григорія папы римскато. Самъ г. Шташицкій указываетъ житіе св. Алексвя,

 $\mathbf{544}$ 

ьъ текстѣ XII вѣка изданное Срезневскимъ, въ бѣлорусскомъ текстѣ XV вѣка изданное г. Владиміровымъ, и др.

Повѣсть о цесарѣ Іовиніанѣ, очень близкая съ извѣстной повѣстью о царѣ Агеѣ: см. въ моемъ "Очеркѣ" 1857, стр. 196—197; Веселовскаго, Разысканія въ области р. дух. стиха. Спб. 1879, стр. 106 и далѣе; стр. 147—150 текстъ XVII вѣка.

"Прикладъ дивнаго устроенія нѣкоего благотворца и праведнаго судіи": въ "Очеркѣ", стр. 197—198. По указанію г. Пташицкаго, этотъ "прикладъ" совсѣмъ не находится въ польскихъ "Дѣяніяхъ". Великое Зерцало:

— Обширное изланіе бельгійскаго іезунта Іоанна Майера: Speculum Magnum exemplorum ex plus quam LX authoribus pietate, doctrina et antiquitate venerandis, variisque tractatibus exce(r)ptum ab Anonimo quodam, qui circiter Annum Domini 1480 vixisse deprehenditur. Nunc per quendam patrem e Societate Jesu ab innumeris mendis et fastidiosis breviationibus vindicatum, variis notis auctorumque citationibus illustratum et appendice locupletatum. Duaci, 1605.

— Wielkié Zwierciadło przykładów więcey niżli z osmiudziesiąt pisarzów, pobożnością nauką i starowiecznością przezacnych: takze z rozmaitych historyy i traktatów kościelnych wyjęté przez iednego niemianowanego który żył około roku 1480, potym przez x. Jana Maiora S. J. dowodém samych autorów obiaśnioné: tudzież więcćý niżli dwiema tysiącami przykładów rozmaitych szeroko rozwiedzioné, potym przez x. Antoniego Daurolciusa S. J., który wielce znamienitą xięgę Flores Exemplorum (wydał?) szerzéy napisané; a na ostatek przez x. Szymona Wysockiego S. J. ná polskié znowu przełożoné a teraz swieżo po trzeci raz przez x. Jana Lesiowskiego S. J. z przyczyniéniém wielu przykładów x poprawą wielu omyłek sporządzone. W Krakowie 1663. f<sup>0</sup>, 1467 crp. Cm. Jocher, Obraz II, 348; o Высоцкомъ Maciejowski, Polska pod względem obyczajów и пр., I, 403; Piśmienictwo polskie III. 30, 310.

- Происхожденіе русскаго перевода указано въ заглавіи синодальнаго списка "Великаго Зерцала", гдѣ вкратцѣ повторено приведенное выше заглавіе польской книги: "Великое Зерцало притчей или прилоговъ. Болѣе осьмидесять писцовъ богобоязнивыхъ, ученіемъ и древностію преизрядныхъ написанное. Такожде отъ многихъ історій, и отъ церковныхъ многихъ учителей собрано пѣкоимъ единѣмъ его же здѣ имя не обрѣтается. Первіе бысть на римскомъ языцѣ. Тоже преведеся нѣкоимъ римляниномъ (т.-е римско-католикомъ) іеромонахомъ Симономъ Высоцкимъ на польскій. Нывѣ же на желаніе и повелѣніе великаго государя царя и великаго князя Алексіа Михайловича всея великія и малыя и бѣлыя Россіи самодержца, его царскаго величества тщаніемъ, во ползу всѣмъ чтущымъ православнороссійскаго царствія христіаномъ преведеся на славено-россійскій языкъ въ лѣто 7185". (Объ участіи іезуитовъ въ латинскомъ и польскомъ изданіи умолчано).

О "Зерцалѣ" см. въ "Очеркѣ", 1857, стр. 198—203, и въ особомъ изслѣдованіи II. В. Владимірова: "Великое Зерцало (изъ исторіи русской переводной литератури—XVII вѣка)", въ "Чтеніяхъ" моск. Общества исторіи и древн., 1883, кн. 2—3, и отдѣльно, М.

NCT. P. ANT. T. II.

35

1884; Къ изслёдованію о Великонъ Зерцалё. Казань, 1885 (изъ Учен. Зан. Каз. Унив.).

— Костомаровъ въ "Памятникахъ старинной русской литературы", вып. І, помѣстилъ нѣсколько повѣстей и легендъ, принадлежащихъ къ составу "Великаго Зерпала", но, не обративъ вниманія на ихъ источникъ, прицисалъ ихъ русской письменности и давалъ имъ русскія бытовыя пріуроченія. Таковы: Легенда о покаяніи вназя (стр. 91); повѣсть о грѣпной матери (стр. 99), видѣніе мукъ грѣшницы во адѣ (стр. 105); легенда о временномъ посѣщеніи ада (стр. 109); легенда о нѣкоемъ купцѣ (стр. 133); легенда о пьяницѣ, продавшемъ душу бѣсу (стр. 141); легенда объ игрокѣ (стр. 145); о тавцующей дѣвидѣ (стр. 209); легенда объ оживленной курицѣ (стр. 207). Владиміровъ, стр. XI.

- Веселовскій, въ Ист. словесности Галахова, 1880, стр. 438.

Упомянутые въ текстѣ "Синодики" (Сенадикъ, Сенаникъ и т. п.), весьма распространенные въ позднюю эпоху старой письменности, представляютъ три разные памятника. Одинъ есть то, что называется "чнномъ православія", церковное провозглашеніе вѣчной памяти или анаеемы въ первое воскресенье великаго поста; другой есть собственно помянникъ, присоединявшійся къ "чину православія"; наконецъ, съ XVII вѣка Синодикъ, кромѣ поминаній, заключалъ разныя предисловія и разсужденія на тему поминовенія усопшихъ, пользы покаянія, суетности земныхъ благъ, и соотвѣтственные разсказы и отрывки, иногда "въ лицахъ", т.-е. съ картинками. Эти послѣдніе Синодики стали особенно популярны и съ начала XVIII вѣка перешли въ лубочныя картинки. Съ этой стороны они представляютъ интересъ и для исторіи старой русской повѣсти.

— Въ первый разъ обратилъ на нихъ вниманіе въ этомъ отношеніи, кажется, Буслаевъ: см. Историч. Очерки, I, стр. 622 и дал.

- П. В. Владиміровъ, въ изслёдованіи о Великомъ Зерцалѣ.

--- Спеціальное изслѣдованіе Е. В. Пѣтухова: Очерки изъ литературной исторіи Синодика. І. Судьбы текста чина православія на русской почвѣ до половины XVIII вѣка. II. Литературные элементы Синодика какъ народной книги въ XVII и XVIII вѣкахъ (изданіе Общ. люб. др. письм. СVIII), Спб. 1895. (Разборъ, А. Соболевскаго, Журв. мин. просв. 1895, іюль). Въ книгѣ г. Пѣтухова указана предыдущая литература предмета.

— Общество любителей древней письменности издало нісколько Синодиковъ перваго типа, напр.: Дідовской пустыни Тотемскаго убзда, 1877; Холмогорской епархін, 1878; Колисниковской перкви, 1895.

— Старообрядческій Синодикъ, изданный мною, 1883, есть спеціальный историческій помянникъ, важный особливо для исторія раскольничьихъ самосожженій.

— Д. Ровинскій, Р. Нар. Карт.; см. свёдёнія о лубочныхъ изданіяхъ по указателю ("Синодивъ").

— Въ альбомахъ, издававшихся И. А. Голышевымъ.

Семь мудрецовъ:

- Въ моемъ "Очеркв", 1857, стр. 251-260, и нъсколько отрывковъ текста въ приложенияхъ, стр. 353-357.

— Спеціальныя изсл'ядованія славянскихъ переводовъ Семи Мудрецовъ сд'ялалъ М. Мурко: Die Geschichte von den Sieben Weisen bei den Slaven. Wien, 1890 (въ Sitzungsberichte в'янской Академіи т. CXXII); Bugarski i srpski prijevod knjige o Sedam Mudraca, njen izvor i kratak obzir na druge slovenske redakcije, въ "Радъ" юго-славянской академіи, кн. С. Загребъ, 1890. Ср. общін зам'ячанія того же автора о древней русской пов'ясти: Die ersten Schritte des russischen Romanes. Habilitations Vortrag,— въ в'янскомъ университетѣ. Wien, 1897 (изъ Wiener Zeitung).

— "Исторія семи Мудрецовъ" издана была Обществомъ любителей древней письменности. Спб. 1878, два выпуска, съ предисловіемъ Ө. Булгакова, по рукописи Общества, съ нѣкоторыми варіантами изъ двухъ другихъ рукописей (№ XXIX, XXXV).

— Существовавшее польское изданіе XVII вѣка извѣстно только по дефекту безъ заглавія. Въ изданіи XVIII вѣка заглавіе, вѣроятно старое, таково: Historya piękna y ucieszna o Poncyanie cesarzu rzymskim, iako syna swego iedynego Dyokłecyana dał w naukę y ku wychowaniu siedmi mędrcom. Która w sobie wiele przykładow y powieści cudnych zamyka, każdemu człowiekowi ku czytaniu pożyt-czna y potrzebna. Dla zachowania ciekawego czytelnika, z poprawą sensu, słowy polerownieyszemi, teraz swieżo przedrukowana. S l. e. a. (64 листа безъ пагинаціи). Мурво (Geschichte и пр., стр. 74) сомнѣвается, впрочемъ, въ поправкѣ смысла и въ нолированіи словъ.

— Буслаевъ, Мон досуги. М. 1886, II, стр. 313 и д. (Перехожія пов'єсти и разсказы, 1874).

— Веселовскій, въ Ист. словесности Галахова, 1880, стр. 440 и далёе.

- С. Ө. Ольденбургъ, О персидской прозаической версіи книги Синдбада (вопросъ объ отношеніяхъ восточныхъ версій), въ "Сборникѣ статей по востоковѣдѣнію учениковъ барона В. Р. Розена". Спб. 1897, стр. 253—278.

Рыдарскіе и иные романы:

— Исторія о Мелюзицъ, въ "Очеркъ", 1857, стр. 230—233, и въ приложеніяхъ, стр. 350—353, одна глава романа въ сличеніи съ польскимъ подлинникомъ.

— Исторія о Мелюзинѣ издана была Обществомъ любителей древней письменности. Спб. 1879—1880, два выпуска, № XLII, XL.

--- Исторія о рыцарѣ Петрѣ Златыхъ-Ключахъ: Забѣлинъ, въ "Отеч. Зап." 1854, декабрь, стр. 117.

- Въ "Очеркв", 1857, стр. 233-237.

— Д. А. Ровинскій, Русскія народныя картинки, т. V, стр. 108—109.

— Лубочная сказка пореведена на пѣмецкій въ Russische Volksmärchen, v. A. Dietrich, Leipzig, 1831, 192-199.

--- Повѣсть о римскомъ кесарѣ Оттовѣ или Октавіавѣ и на ту же тему "Повѣсть зѣло полезна, выписана отъ древнихъ (или: палестинскихъ) лѣтописцовъ, изъ римскихъ крониковъ", Погодинскій списокъ исторіи, № 1771 Древнехрапилища, имѣетъ запись 1693 года, что эта квига--"Чюдова монастыря соборнаго старца Марка Щербакова келейная... писана въ Нижнемъ Новѣграде, какъ былъ въ промышленикахъ".

— Повъсть зъло душъ полезна, выписана отъ древнихъ лътописцевъ, изъ римскихъ хроникъ. М. 1847, стр. 72.

— Цовъсть правдивая о княгинъ Альтдорфской, въ "Очеркъ", 1857, стр. 237—242.

Повѣсть изрядная объ Аполлонѣ, королѣ Тирскомъ:

- Въ "Очеркѣ" 1857, стр. 242-244.

— Текстъ исторіи изданъ былъ въ "Лѣтописяхъ русской литературы и древности". Тихонравова, М. 1859, т. І. стр. 1—33 (Матеріалы).

— Въ "Римскихъ Дѣяніяхъ", изданныхъ Обществомъ любителей древней письменности. Спб. 1877—1878.

— М. Мурко, Die russische Uebersetzung des Apollonius von Tyrus und der Gesta Romanorum, въ "Архивъ" Ягича. т. XIV, стр. 405—421.

— Krumbacher, Gesch. der byzantinischen Litteratur, 2-е изд., стр. 852 и далбе.

Апоеетмы и смѣхотворныя повѣсти:

— Польское изданіе: Krotkich a węzłowatych powiésci, ktore po Grecku zową Apophtegmata, ksiąg czworo przez Bieniasza Budnego. Z rozmaitych przednieyszych authorow zebrane и пр. См. Ioxepa, Obraz bibliograficzno-historyczny literatury i nauk w Polsce. I, стр. 11: Мацѣевскаго, Piśmienictwo III, стр. 371.

--- "Очеркъ", 1857, стр. 260-262; Пекарскій, "Наука и литература въ Россіи при Петръ Великомъ", Спб. 1862, II, стр. 264.

— Рукопись, гдъ польский текстъ перенисанъ русскими буквани: Толст. И. 64, Публ. Б-ки XV. Q. 12, XVII въка.

— Смѣхотворныя повѣсти: Рукопись Толстовская II, 47, Публ. Б—ки XVII, Q. 12, XVII вѣка, л. 1—63. Свое имя, скрытое въ загадкѣ, тотъ же книжникъ означилъ въ переводѣ книги Іоанникія Галятовскаго, Толст. II. 26.

Подлинникъ повѣстей есть безъ сомиѣнія книга, описанная Мацѣевскимъ (Piśm., III, стр. 169): Facecye polskie. Żartowne a trefne powiesci biesiadne, tak z rozmaitych authorow, iako też y z powiesci ludzkiey zebrane, и пр.

Одно изъ новъйшихъ изданій Поджіо: Les Facéties de Pogge. Traduites en français, avec le texte latin. Edition complète. Paris, 1878, 2 томика.

Поученія и повѣсти о злыхъ женахъ:

— Упомянутая въ текстъ "Бесъда отца къ сыну о женской злобъ въ Румянцовскомъ сборникъ XVII в. № 363; Толст. II, 181 или Публ. Библ. XVII, Q. 35, сборникъ XVII в.; Толст. II, 140, л. 868—888, перемъшанные отрывки той же Бесъды, не означенные въ Описании рукописей гр. О. А. Толстого; Царск. № 431 и мн. др.

- Сухомлиновъ, О псевдонимахъ въ древне-русской словесности,

 $\mathbf{548}$ 

въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад., IV, стр. 126—137; цовторено въ "Историч. Чтеніяхъ о языкъ и словесности". Спб. 1855.

- Въ моемъ "Очеркѣ", стр. 262-278.

-- Забѣлинъ. "Женщина по понятіямъ старинныхъ книжниковъ" (1857), въ Опытахъ изученія русскихъ древностей и исторіи. М. 1872. I, стр. 129 и д.

- Костомаровъ, Памятники. П, стр. 453, 461: Причта о старомъ мужћ и молодой дввицв; Притча о женской злобь.

— Сказаніе о молодцѣ и дѣвицѣ, вновь найденная эротическая народная повѣсть. Хр. Лопарева, Сиб. 1894 (въ изд. Общ. любит. др. письм.).

--- Веселовскій, въ Исторіи словесности Галахова, 1880. I, стр. 442 и д.

— Д. Ровинскій. Р. Нар. Картинки, Ш, ст. 169—170: лубочное изданіе, на листь, Слова Златоуста о злыхъ женахъ.

Съ другой стороны древняя письменность сохранила память о добрыхъ женахъ. Ср. Буслаева, "Идеальные женскіе характеры древней Руси", въ Историч. Очеркахъ II, стр. 238—268. Здѣсь, по "Книгѣ глаголемой о россійскихъ святыхъ" и пр., составленной въ началѣ XVIII вѣка, приведенъ перечень всѣхъ святочтимыхъ женщинъ древней Руси, — изъ пятнадцати мѣстностей древней Руси и почти всѣ княжескаго рода, —и затѣмъ даны спеціальные эпизоды о сестрахъ Маров и Маріи и ихъ взаимной любви, въ мѣстномъ муромскомъ сказаніи о явленіи Унженскаго креста; и Юліаніи Лазаревской, житіе которой составилъ ея сынъ Калистратъ Дружина Осорьинъ въ началѣ XVII вѣка.—Самыя повѣсти изданы у Костомарова, Памятники: легенда о Маров и Маріи, I, стр. 55; повѣсть объ Ульяніи Муромской, стр. 63 и д.

Шуточные разсказы:

- О дурнѣ-бабнѣ, у Кирши Данилова, LV.

— Судное дѣло у Леща съ Ершомъ: Сахаровъ, Русскія сказкн. Сиб. 1841, стр. 154—174 (будто бы по старой рукописи, но вѣроятно подправлено издателемъ); — въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр, 299—300, гдѣ указаны рукописи Публ. Библ. XV. Q. 35, XVII вѣка, и въ сборникѣ И. Е. Забѣлина № 67; — Аванасьевъ, Нар. русск. сказки. Новое изд. М. 1897. — Веседовскій, въ Ист. словесн. Галахова, стр. 508—511; — Ровинскій, Р. Нар. Картинки I, стр. 402; IV, 271—290; V, 139, 148, 151—153, 167.

— Повѣсть о Эсмѣ и Еремѣ: Аванасьевъ, Нар. р. сказки. Новое изд. М. 1897. II. стр. 371—372; — Аристовъ; Повѣсть о Эомѣ и Еремѣ, въ Др. и Новой Россіи, 1876. I. стр. 358—386; — Веселовскій, въ Ист. слов. Галахова, стр. 502—505; — Ровинскій, Р. Нар. Карт. I. стр. 426, 427, 436; V. 224, 271, 272.

— Повѣсть о курѣ и льстивой лисицѣ: въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 293;—Ровинскій, Р. Нар. Карт. І, стр. 273; IV, 199;—ср. Веселовскаго, въ Ист. словесн. Галахова. стр. 511, и т. д.

Отмѣтимъ наконецъ, что къ XVII вѣку относятся первыя записи народныхъ сказокъ, какъ первыя записи былинъ: таковы сказки объ Иванѣ Пономаревичѣ (въ "Памятникахъ" Костомарова), о нѣкоемъ молодић, конћ и саблћ (тамъ же); сказка о Силћ царевичћ и о Иванкћ Бћлой-Рубашкћ (въ изд. Общ. люб. др. письм. 1879) и пр.

Повъсти о табакъ:

— "Сказаніе отъ книги, глаголемыя Пандокъ, о хранительномъ быліи, мерзкомъ зелін, еже есть травѣ табацѣ, откуду бысть и како зачатся и разсѣяся по вселениѣй, и всюду бысть", издано у Костомарова. Памятники, II, стр. 427—435.

— Веселовскій, въ Ист. словесн. Галахова, стр. 462—465; Разысканія въ области р. духовнаго стиха, гл. VI, въ Запискахъ Акад. Наукъ, т. XLV. 1883.

— Ровинскій, Р. Нар. Картинки. IV, стр. 265—267, 330, 339: V, 158.

— А. Ө. Бычковъ, Описаніе сборниковъ Имп. Публ. Библ. Сиб. 1878, стр. 13—14: повъсть о чудесахъ отъ Нерукотвореннаго образа въ Устюжской области на Красной горъ. Между прочими одно чудо— "на обличеніе инъмъ человъкомъ піющимъ носомъ проклятую траву святыми отцы, зовомый табакъ" (въ "Описаніи" другая постановка запятой).

Повъсти о хиблъ:

- Аванасьевъ, Народныя р. Легенды. М. 1895, стр. 49-50 (о Нов праведномъ), 180-183 (о горькомъ пьяницъ).

-- Архим. Варлаамъ, Описаніе сборника XV вѣка Кир.-Бѣлоз. монастыря, въ Учен. Запискахъ II Отд. Акад., 1859, т. V, стр. 64— 65 (приложенія).

- Костомаровъ, Памятники, II, стр. 447-449.

- Буслаевъ, Историч. Очерки, І, стр. 561 и дал.

- П. С. Ефименко, Матеріалы по этнографіи русск. населенія Архангельской губ. (въ Трудахъ Этногр. Отд. Моск. Общ. Ест., Антр. и Этногр. V, вып. 2. М. 1878, стр. 224—225): Отчего уставися вино душепагубное, или Виденіе блаженныя цамяти государя царя и великаго князя Ивана Васильевича всея Россіи о хмёльномъ питіи.

- Веселовскій, въ Исторіи словесн. Галахова. стр 465-474.

— Ровинскій, Р. Нар. Картинки: "Азъ есмь хмѣль" I, 318, 321; IV, 224; V, 233.

— А. Ө. Бычковъ, Опис. сборниковъ Публ. Библіотеки. Спб. 1882: слово о хмёлё, стр. 245, 533.

Повъсть о Саввъ Грудцынъ:

- Въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 278 – 280, гдѣ указано нѣсколько рукописей.

— Тихонравовъ, въ Лѣтоп. р. лит. и др., II, кн. 4, стр. 61— 80: "Повѣсть вѣло пречюдна и удивленію достойна" и пр.

— Костомаровъ, Памятники, I, стр. 169—192, повѣсть въ двухъ варіантахъ. Въ примѣчаніи Костомаровъ указывалъ, что наша повѣсть, по самой основѣ содержанія, есть сколокъ съ повѣсти о Евладін, спасенномъ Василіемъ Великимъ; эта послѣдняя повѣсть также приведена здѣсь для сравненія по списку XVIII вѣка, сдѣланному въ Малороссіи.

## библюгр. примъчания.

--- Ср. съ этимъ Буслаева: "Похожденія бѣса въ русской богадѣльнѣ", Русская Рѣчь, 1863, № 15; — Житіе преосвященнѣйшаго Иларіона, митрополита Суздальскаго. Казань, 1868; — Повѣсть о бѣсноватой женѣ Соломоціи и другія свазанія о бѣсахъ въ "Памятникахъ" Костомарова; — Веселовскій, въ Исторіи словесности, Галахова, 1880, стр. 482—493; — Н. Мендельсонъ, Демонологическое сказаніе XVIII вѣка, въ "Извѣстіяхъ" II Отд. Акад., 1902.

Споръ души съ твломъ:

— Это былъ предметъ общирнаго изслъдованія О. Д. Батюшкова, "Споръ души съ тъломъ въ памятникахъ средне-въковой литературы". Сиб. 1891 (о памятникахъ древне-русской письменности и духовныхъ стихахъ, стр. 93—153).

— Веселовскій, разборъ предыдущей книги, въ Журн. мин. просв. 1892, марть, стр. 149—169.

Првніе живота и смерти:

- Буслаевъ, Историч. Очерки I, стр. 635 - 637; Истор. Христоматія, ст. 1355-1359.

- Тихонравовъ, въ Лѣтоп. р. литер. и др. 1859, I, кн. 2, стр. 183-193: повѣсть о прѣніи живота съ смертію.

- Костомаровъ, Памятники II, стр. 439-443: притча о витязъ и о смерти, съ малороссійскимъ варіантомъ.

— Веселовскій, Отрывки византійскаго эпоса въ русскомъ, Въстн. Евр. 1875, и Russ. Revue, 1875, т. IV (сличеніе Аники-воина съ Дигенисомъ); въ Исторіи словесности, Галахова, стр. 493–496.

Повесть о Горе-Злочасти:

— Найдена была мною въ Погодинскомъ сборникѣ XVII—XVIII в. № 1773, въ Публ. Библіотекѣ, и нанечатана съ объясненіями Костомарова въ "Современникѣ" 1856, мартъ, стр. 49—68; въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 293—295.

– Извѣстія II Отд. Акад. 1856: "Памятники и образцы пароднаго языка", стр. 401—416, подъ названіемъ старческой пѣсни.

- Костомаровъ, Памятники. I, стр. 1-8.

- Вуслаевъ, Историч. Очерки I, стр. 548-643.

— Веселовскій, въ Russ. Revue, 1878, т. VII; въ Исторіи словесн. Галахова, 1880, стр. 474—480; Разысканія въ области русскаго духовнаго стиха, гл. XIII, въ "Сборникъ" Р. Отд. Акад., т. XLVI.

— Иѣсенныя параллели еще у Кирши Данилова, LII; въ сборникахъ Рыбникова, Гильфердинга и др., откуда пѣсни повторены въ "Великор. нар. пѣсняхъ", изданныхъ А. Соболевскимъ. Спб. 1865, I, № 438—448, причемъ "повѣсть о Горѣ-Злочастіи" не упомянута.

Фролъ Скобвевъ:

— Повъсть была найдена И. Д. Въляевымъ при разборъ Погодинскихъ рукописей, поступавшихъ въ Публ. Библіотеку, въ сборникъ XVIII въка; напечатана была въ "Москвитянинъ" 1853 (І. Истор. матеріалы, стр. 1—16) по другому новъйшему списку, къ которому послъ приведены варіанты Погодинской рукописи. Повъсть называется здъсь: "Исторія о россійскомъ дворянинѣ Фролѣ Скобѣевѣ и стольничей дочери Нардина-Нащокина Аннушкѣ". Списокъ есть въ сборникѣ г. Заоѣлина, XVIII в. № 82.

- Въ ноемъ "Очеркѣ", стр. 283-284.

— Веселовскій, въ Исторін словесн. Галахова, 1880, стр. 511 —516.

Литература, или письменность, на переходѣ отъ XVII вѣка въ XVIII-й,особлико переводная письменность образовательнаго характера, еще не разсмотрѣна сполна... Иѣкоторыя частности ся указаны въ книгѣ Пекарскаго: "Наука и литература при Цетрѣ В." Спб. 1862; библіографическія данныя собраны въ книгѣ Шляпкина: "Димитрій Ростовскій". Спб. 1891, стр. 75—98, преимуществепно переводы съ латинскаго и польскаго.— Къ прежнимъ указаніямъ о просвѣтительныхъ интересахъ конца XVII вѣка прибавимъ вступительную лекцію Тихоправова въ Моск. Вѣдомостяхъ, 1859, № 232.

См. также особенно А. И. Соболевскаго, "Западное вліяніе на литературу Московской Руси XV—XVII вѣковъ". Спб. 1899, рѣчь на акті: Археол. Института 10 вая 1898: введеніе и общирный "Списокъ переводовъ и передѣлокъ съ бѣлорусскаго, польскаго и западпо-европейскихъ языковъ, сдѣланныхъ въ Московской Руси въ XV—XVII вѣкахъ".

О послѣдовательной литературѣ этого иереходнаго времени см. въ моемъ "Очеркѣ", 1857, стр. 284—291, и "Библіографическій списокъ рукописныхъ романовъ, повѣстей и пр., въ особенности изъ первой половилы XVIII вѣка", въ Сборникѣ моск. Общества любит. росс. словесности, 1891, стр. 194—276, 551—556.

Здёсь между прочимъ отмѣчена повѣсть о купцѣ Кариѣ Сутуловѣ и его мудрой женѣ. Очевидно древнѣйшій, прототипъ этой новѣсти, принадлежащей къ разряду "смѣхотворныхъ", встрѣченъ былъ въ восточныхъ сказаніяхъ, которыя были разобраны въ докладахъ бар. В. Р. Розена и С. Ө. Ольденбурга въ Археолог. Обществѣ 14 января 1899 (см. "Н. Время", 1899, 16 января). Посредствующимъ звеномъ къ русской повѣсти были безъ сомнѣнія фабльо и дальнѣйшіе подобные сборники (Bedier, Fabliaux; разсказъ Coustin du Hamel). Родиной сюжета, по мнѣнію г. Ольденбурга, была Индія,—откуда, черезъ персовъ, сюжетъ перешелъ къ арабамъ, и т. д.



-

,- --{ 5

•



