

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/

41:00. 245.3



HARVARD COLLEGE LIBRARY



KHARAKTERISTIKI LITERA-TURNYKH MNIENII OT DVADT-SATYKH DO PIATIDESIATYKH GODØV A. N. Pypin

greet

Published on demand by
UNIVERSITY MICROFILMS
University Microfilms Limited, High Wycomb, England
A Xerox Company, Ann Arbor, Michigan, U.S.A.



bush

This is an authorized facsimile of the original book, and was produced in 1973 by microfilm-xerography by University Microfilms, A Xerox Company, Ann Arbor, Michigan, U.S.A.

Pypin, Aleksander Nikolaevich.

## **А. Н. ПЫПИНЪ**

Kharakterishni literaturnykh mniemi XAPAKTEPUCTUKU

# ЛИТЕРАТУРНЫХЪ МНЪНІЙ

ОТЪ ДВАДЦАТЫХЪ ДО ПЯТИДЕСЯТЫХЪ ГОДОВЪ

### историческіе очерки

Pypin

HAJAHIE TPETER.

ДОПОЛНЕННОЕ ПРИЛОЖЕНІЕМЪ, ПРИМЪЧАНІЯМИ И УКАЗАТЕЛЕМЪ ЛИЧИЦІЪ ИМЕНЪ.

KHARAKTERISTIKI LITURATURNYKII

MUENII ,

Книгоиздательство "Колосъ".

Fried In Rosel

с.-петервургъ.

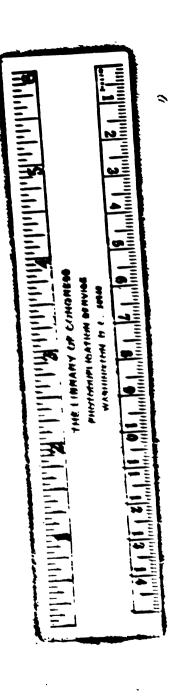
Гипографія М. М. Стасюленича, Вас. остр., 5 лин., 28.

51,63

Slav 4120



11040 ja.



P&3011 Pago6



404612 30

## предисловіе.

Настоящая винга заключаеть въ себъ точний тексть изданія 1890 года, дополненный примъчапіями я бябліографическими справками, а также указателемъ личныхъ именъ. Переизданіе "Очерковъ" съ втого рода дополненіями было задумано А. Н. Пыпинымъ, но, въ сожаленію, не могло быть осуществлено за его смертью. Въ примъчаніямъ А. Н. имълъ въ виду, съ одной стороны, дополнить главу о Жуковскомъ указаніемъ на тотъ новый вылидь въ пониманіи поэта и его направленія, воторый отодвигаль въ исторію нъсколько иное объясненіе, нашедшее себъ мъсто въ первой главъ кинги, а съ другой — въ примъчанія должны были войти и вкоторыя подлинныя свидетельства изображавшейся эпохи, относительно которыхъ, въ предыдущихъ изданіяхъ, приходилось ограничиваться, по цензурнымъ и инымъ соображениямъ, лишь пратинив и не всегда явственнымв упоминаніемв; въ то же время въ примъчаніяхъ должны были найти себь мъсто и позди віншія библіографическія указанія, поскольку они содвиствоваля основной цёли — "отибтить собственно общественную сторону" литературнаго движенія николаевских времень. Въ этомъ видь,такъ представлялось А. Н., - его внига, писанная въ тажелые для общественно-исторического повъствованія годы, послужить в поминущимий анальтю ка інспецію дого стожняго пронесся общественнаго развитів, въ когоромъ такую могучую в духовноянименительную розь сыграла русская литература-

№ "приложенія" пом'вщена одна изъ последникъ работъ А. И. — "Значеніе Гоголя въ созданіи современнаго междунаручи въ торжественномъ засъданіи Имп. Академіи Наукъ.

Трудъ по составленію примічаній въ настоящему изданію принадлежить Е. А. Ляцкому.

## ПРЕДИСЛОВІЕ КО ВТОРОМУ ИЗДАНІЮ.

Первое изданіе настоящей вниги составилось непосредственно изъ ряда статей въ "Въстникъ Европы" 1872-1873, Повторяя его, вследствіе доходившихъ до насъ запросовъ, пельзя было не сдёлать некоторых дополненій и измененій: черезъ такой промежутокъ времени историческая книга требуетъ ихъ необходимопакопляются новыя данныя, съ которыми ипогда получается и новое освъщение предмета. Мы дополнили прежнее изложение указаніемъ явившихся въ последнее время матеріаловъ и изследованій, но по существу не нашли нужнымъ измінить прежней точки зрвнія. Значительно расширена только глава о Пушкинв: вследствіе московскаго праздника, 1880, и пятидесятилістней памяти кончины Пушкина, 1887, явилась цёлая новая литература, посвященная великому поэту, я мы ввели въ настоящее изданіе часть статей, писанныхъ нами по этому поводу въ "В. Евр.", 1887. Некоторыя добавленія введены и въ другихъ случаяхъ, но вместе съ темъ прежнее изложение сделано вообще боле СЖАТЫМЪ.

Настоящая внига не имъла въ виду исторіи литературы Николаевскихъ временъ: она предполагаетъ главные факты извъстными и цъль ея — отмътить собственно общественную сторону тогдашняго литературнаго движенія, — потому что, какъ строго не были исключаемы надзоромъ общественные вопросы изъ тогдашней литературы, они въ ней неудержимо пробивались и угадывались читате іями. Раскрывъ эту сторону тогдашней литературы, мы находимъ ея внутреннюю основу и ту связь развитія, вторал соединяетъ вторую четверть въка, — по господствующему режиму періодъ строгаго консерватизма и застоя, — съ послѣдній шихъ періодомъ реформъ и общественнаго возбужденія: послѣдній билъ однако теоретически подготовленъ предыдущей эпохой, кменно лучшими представителями ен паучныхъ стремленій и литературы.

Сложный организмъ общества совмѣщаетъ самыя разнородныя стяхія: исторически всѣ онѣ, даже враждебныя прогрессу, нахоитъ свое объясленіе, если не оправданіе, но "логика событій", 
въ концѣ концовъ, выдвигаетъ именно тѣ направленія мысли, которыя служатъ залогомъ развитія, если только общество къ нему 
способно. Эти направленія могутъ подвергаться гоненію, но имъ 
принадлежитъ будущее, и люди, служащіе лучшимъ умственнымъ 
и правственно-гражданскимъ интересамъ общества, находятъ, въ 
періоды утѣсненія, увѣренность, что придетъ время, когда ихъ 
труду и самоотверженію будетъ отдана справедливость, когда 
этотъ трудъ принесетъ свои плоды для общественнаго блага.

Такова была судьба людей сороковыхъ годовъ, на которыхъ и всего больше останавливаемся въ настоящей книгъ. Съ ними связаны лучшія стремленія нашего времени, и ихъ историческая судьба пусть послужить ободряющимъ прим'тромъ для т'яхъ, кого смущають трудности настоящаго.

4月8年·16年-4月16年

О нашей литература второй четверти столатія было писано и пишется столько, что несколько трудно, быть можеть самонадвинно, поднимать вновь столь извъстный предметь, не рискул утомить читателя повтореніями. Намъ казалось, однако, что независимо отъ всегдашней исторической важности предмета, которая вызываеть новыя повърки мивий, есть въ немъ стороны, которыя еще нуждаются въ разъяснении. Наша литературная критика была долго почти исключительно эстетическая. Это и было необходимо, когда шла речь объ определении основныхъ литературныхъ понятій и объ указаніи относительнаго поэтическаго достоинства писателей; съ той же точки зрвиня критика указывала ихъ историческое значеніе, какъ развитіе художественнаго пріема, какъ стремленіе литературы къ самобытности въ нзображенін своеобразной народной жизни. Отношеній литературы въ дъйствительности эта критика васалась настолько, сколько это нужно было для пониманія данныхъ произведеній. Эта точка зрвнія держалась до последняго времени, за исключеніемъ немногихъ случаевъ, гдв историческій вопрось поставленъ быль шире и мпогосторониће. Но литературное развитіе имветь и другой интересъ: исторія литературы входить въ цілую исторію общества, и на литературъ мы имъемъ возможность слъдить возростаніе общественнаго самосознанія. И безъ сомнінія, эта сторона предмета имбетъ наибольшую историческую важность. Въ наше время литература редко подпимается до высшаго совершенства художественной красоты, гдв произведение является широкой объективной картиной человъческой природы или пълаго общества; она больше примыкаетъ къ непосредственнымъ явленіями общественной жизни и подасть объ нихъ свой голось въ поэтическомъ произведении, какъ въ публицистикъ. Любимой формой сталь романь и повысть, — вмысты съ тымь та же самая жизнь изображается прямо, въ публицистики, которая высказываеть ея XAPAKT, JUTEP.

натересы, служить отголоскомъ ел борьбы, и отсюда, въ литератръ поэтической влементь реальный становится еще сильные. Еми и чисто художественное, объективное произведеніе должно сужить не только идей красоты, но и идей добра и правды, и бить орудіемъ общественнаго улучшенія, то произведенія менёе объективныя связываются съ общественною жизнью еще тістве: опіть, быть можеть, дібіствують меніте возвышенными средствами, но иногда съ большею страстью и съ большимъ вліяніемъ ва умы. Общественныя и поэтическія достоинства писателя и произведенія могуть не всегда совпадать, и легко могуть иміть различную цілу для той исторіи литературы, о какой мы говоримъ,—исторіи съ общественной точки зрівнія.

Это сопоставление литературы съ непосредственною жизнью, собственно говоря, только и можеть указать действительное значене исторического прогресса литературы. Нельзя сказать, чтобы до сихъ поръ оно было достаточно ясно. Для оцвики этого историческаго прогресса надо взять въ разсчеть самыя условія существованія литературы, ея общественную обстановку, ея дійствительный (часто, за невозможностью, ясно невысказанный) смыслъ. Только опредъление этихъ общихъ условий и указываетъ настоячую жизненную цвну литературы, возможность и размёры ея міннія. Если литература имфетъ свою роль, какъ одинъ изъ развивающихъ элементовъ національной жизни, то сила ея віялія, т.-е. ен историческая цівность, опреділится именно условінии ен существованія: она существуеть въ дапнихъ условыхъ историческихъ преданій, учрежденій, образованія и т. д., в эти условія впередъ указывають ей извъстные предълы, назагають на нее извъстный характеръ. Таланты различной велиниш могутъ обогащать ее болье или менье замъчательными проявлениями поэтического дара; но эти таланты действують въ известной обстановкъ, которая даетъ направление ихъ творчеству, такъ или иначе обусловливаетъ ихъ содержание. Такъ,если взить одинъ частный примъръ, -- у насъ было не мало говорено о стесинтельномъ действии цензуры: по цензура есть только одно частное проявление целаго порядка понятій, который и безъ нея оказываль бы стесняющее вліяніе на литературу, и при ней также его оказываеть, какъ извъстный запась консерватизма, отражающаго настроение даннаго періода.

Съ начала ныпъшниго столътія въ нашей литературъ много говорилось о народности, достиженіе которой ставилось цълью литературы; въ разное время писатели и критика убъждались, что народность, наконецъ, достигнута. Такъ, по ихъ мнънію, до-

стигалъ ез Жуковскій въ некоторыхъ изъ его произведеній на русскіе сюжеты; такъ достигалъ ез Крыловъ въ своихъ басняхъ; потомъ Пушкинъ; наконецъ, Гоголь. Вопросъ былъ въ томъ, что поэтическая литература действительно выходила мало-по-малу изъ своего искусственно-подражательнаго періода: названные писателя делали важдый свои успёхи въ томъ, чтобы усвоитъ литературё русскія темы и русскія краски, достигнуть самостовтельнаго пониманія... Можно сказать, что съ Пушкинымъ, а особенно съ Гоголемъ эта цёль въ большой степени достигалась. Литература становилась действительно народной или національной, потому что была уже своеобразна и самобытна въ своихъ пріемахъ, мысли, тонё и формё. Литературная исторія излагала процессъ этого усовершействованія.

Но за этимъ оставался другой вопросъ объ отношеніяхъ литературы въ народности, именно о положеніи литературы, какъ орудія и выраженія образованности и самосознанія, въ средъ целой національной жизни.

Національность, какъ собраніе отличительныхъ особенностей народа въ данное время, состоитъ не въ однъхъ вившиихъ особенностяхъ бытовыхъ, не въ одномъ формальномъ складъ народнаго ума и фантазіи. Ен харавтеръ въ данный историческій періодъ складывается, между прочимъ, и подъ вліяніемъ того содержанія понятій, количества знапій, какія доставались народу въ его прошедшемъ, а затъмъ оказываетъ сильное дъйствіе и на его настоящее. Вліяніе этого условія можеть быть весьма различно. Если знаній было немного, если привычка къ умственному труду была невелика, то и ходъ дальнъйшаго развитія необходимо замедляется, и оно не можеть быть самостоятельно. Если свойства народнаго ума, его живость и воспріничивость могутъ сообщать лите атуръ болье оживленное движение, то прошедшій застой стесняеть это движеніе запоздальнь пониманіемь массъ, которое и бываетъ главнымъ тормазомъ умственнаго успъха. Мы ясно видимъ это, когда сравниваемъ образованность разныхъ народовъ; мы соглашаемся, что русскій народъ въ этомъ отношенін уступаеть другимъ міровымъ паціямъ; по мы все еще ръдко соглашаемся, что это обстоятельство должно прамо отражаться и на объемъ понитій, какимъ мы вообще владъемъ; ръдко допускаемъ, что одно это обстоятельство должно бы ограничить наше самомивніе. Запась понятій и знаній, принадзежащих в народу, именно и составляеть одно изъ важитимихъ обстоятельствъ національной жизни. Было бы большой ошибкой забывать это общее условіе въ изображеніи историческаго хода литературы:

этому условію подчинены самын высокія созданія національных поэтовъ и писателей, подчинена вообще умственцая производительность и весь ходъ образованія, а затёмъ отъ него много зависить и будущее паціональнаго прогресса.

Если въ исторіи литературнаго развитія (понимаемаго какъвираженіе и средство умственной жизни народа) необходимо привимать въ соображеніе эти условія національности и всей впъщей обстановки, то не слідуеть думать, чтобы онв иміли значеніе фаталистическое. Въ наше время, особенно новійшіе славянофилы, опять много говорять о національности именно въ этомъ фаталистическомъ смыслів, обращая, впрочемъ, его неблагопріятную сторону къ гнилому Западу, а благопріятную—къ намъ. Въ характерів національности видять нічто предопреділенное, разъ данное и непямівное. Такое понятіе о предметів предполагала та школа оффиціальной "народности", когорая въ тридцатыхъ годахъ совмістила характеристику русской жизни и ея принциповъ въ извістномъ символів. Такое почти понятіе предполагаеть и школа славянофильская, старая и новая.

Повъстныя "пачала" народности представляются здъсь какъ что-то прирожденное народу при самомъ его происхождени: онъ хранятся незыблемо въ теченіе исторической жизни, часто на перекоръ волненіямъ и перемъпамъ, происходящимъ въ верхнемъ слов націи. Защитники теоріи ссылаются на удивительную живучесть народнаго обычая, повърья, сказки и т. д., и строятъ на народности цълыя системы, которыя и выдаютъ за обязательныя для общества и его образованности.

Па самомъ дѣлѣ, національность вовсе не неподвижна; напротивъ, какъ стихія историческая, она способна къ видоизмѣвенію и усовершенію, и въ этомъ именно состоитъ возможность и надежда національнаго успѣха. Пе входя въ вопросъ о физіологическихъ свойствахъ національности, — вопросъ сложный и мало изслѣдованный, — нельзя не видѣть, что умственное содержаніе націи чрезвычайно измѣняется отъ одного періода до другого. Историческая жизнь народа оставляетъ свой глубокій отпечатокъ на его пдеяхъ и "началяхъ". Та живучесть, которую въ вихъ указываютъ, въ сущности бываетъ только призрачная. Намъ указываютъ тысячелѣтнія народныя преданія, доходящія дѣйствительно до временъ языческаго и патріархальнаго быта; но эти преданія на самомъ дѣлѣ потеряли уже смыслъ, вѣкогда ихъ оживлявній: народъ вовсе не соединяетъ съ пими телерь такого значенія, какое они имѣли для него прежоде: ихъ старое значеніе забыто, и мы лишь тенерь начинаемъ его угадывать, благодаря

вовсе не народной памяти, а новъйшему историческому внаню, которое начинаеть уразумъвать ихъ силой научнаго изслъдованія, на подобіе того какъ начало понимать египетскіе гіероглифы или клинообразным письмена, остававшіеся въ теченіе тысячельтій мертвыми знаками. Не можеть быть, конечно, и рѣчи о томъ, чтобы этоть вновь открываемый смыслъ народнаго преданія могь оживиться для народа, — какъ не можеть жить еще разъ гіероглифическая мудрость. Путь смынла иная жизнь, съ своимъ содержаніемъ и своими правами. Едипственный и драгоцыный плодъ этого открытія, совершенно достойный положенныхъ на него усилій, будеть обогащеніе и разъясненіе нашего историческаго знапія, а не воскрешеніе мумій:

#### Спящій въ гробъ мирно спи...

Съ другой стороны, живучесть предапія не должна вводить въ заблуждение о его внутренней ценности. Старое предание носило на себь всв черты своей эпохи: какъ въ религи и понимании природы оно руководилось и вкогда бол ве или менве грубымъ фетишизмомъ и антропоморфизмомъ, такъ въ правственно-бытовыхъ представленияхъ исходило изъ первобитныхъ отпошений племенной жизни. Какъ странно было бы имъть иной интересъ. кромв исторического, къ религіознымъ минамъ преданія, такъ странпо было бы считать обязательной и археологически отысканымо мораль. Доктринеры народности обыкновенно возстають съ негодованіемъ противъ такого заключенія и ссылаются на "уваженіе къ народу", на тотъ миимо-историческій выводъ, что въ народномъ преданіи и заключаются едино-спасающіе припципы, которые мы должны стремиться только уразумать и исполнять. Но дало въ томъ, что преданіе не едино и пе неизмінпо. Псторическое движеніе народа заключается вовсе не въ одномъ развитіи и усовершеній его исконныхъ представленій, а также и въ пріобрътенін и созданін понятій, совершенно новыхъ, приходившихъ иногда изъ совствиъ чужого источника или подъ чужнии вліяніями, и совершенно непохожихъ на прежнія, - какъ христіанство, пришедшее изъ Византін, пе было похоже на старое язычество; какъ удёльно въчевой бытъ, огразившій въ себ'я варяжскія вліяпія, не быль похожь на быть патріархальный, или какъ впослъдствін мосвовское самодержавіе, образовавшееся подъ вліяніями восточными и византійскими, не было похоже на удельно-вечевую систему; какъ паучныя понятія о природь, пріобрътенныя готовыми съ Запада, были непохожи на средневъковое суевърје. Было бы исторической нельпостью утверждать, чтобы все это новсе

бывало только "развитіемъ" какого-нибудь древняго народнаго принципа. Вновь пріобрътаемое часто бывало прежде совершенно чуждо народу, и, принимая его, народъ, котя и можетъ видо-измънять его, но подчиняется и самъ вліянію вновь пріобрътаемаго, а это последнее бываеть часто таково, что не можеть подлежать пикакому видоизм'вненію, и должно быть или прямо при-нимаемо, или прямо отвергаемо. Таковы въ особенности понятія научныя, какъ, напр., тъ, которыя ознаменовывають новую европейскую образованность и которыя съ Петра Великаго стали проникать и къ намъ. Эти научныя знанія были таковы, что съ ними для стараго предапія не было возможно никакое примиреніе и ограниченіе; средпевъковыя представленія должны были неизбъжно уступать, или ващита ихъ становилась тъмъ, что называется обскурантизмомъ: пеодолимыя теоретически, новыя понятія навлекають на себя гоненіе отъ приверженцевъ старины, когда обнаружилось ихъ влінніе въ практической жизни. Дѣло въ томъ, что эти истипы вовсе не были безразличными отвлеченностями; напротивъ, онъ захватывали самыя коренныя старыя представленія, которыя и должны были изміняться существенно отъ ихъ вліннія. Такъ, новыя понятія о природії съ перваго раза сокращали среднев і ковую область чудеснаго, которая ніжогда была такъ общирна и оказывала столь сильное дъйствіе на самын нравственныя и общественныя понятія. Эта сила научно-логическаго движенія совершенно независима отъ всякихъ національныхъ обстоятельствъ; научныя истины сами по себъ одинаково чужды и безразличны всъмъ національностямъ, и пародъ принимаетъ ихъ какъ новую образовательную силу величайшей важпости, вліяніе воторой и отражается потомъ въ его національномъ созерцаніи... Что касается до уваженія къ народу, оно, копечпо, состоить не въ лельянии его археологически съ заблуждении: опо вовсе не требуетъ согласія съ заблужденіями, хотя бы общенародными, но происходящими отъ недостатка знаній; оно состоитъ въ томъ, чтобы желать народу возможно большаго образованія, возможно большей сознательности, чтобы онъ могъ большимъ количествомъ силъ участвовать въ движеніи "паціональной" обра-зованности и литературы, въ выгодахъ общественной жизни, которыя оставались до сихъ поръ уделомъ привилегированныхъ, -словомъ, уважение къ народу состоитъ въ желапи ему тъхъ умственныхъ и матеріальныхъ, общественныхъ благъ, которыя принадлежать высшему образованному классу и которых онь быль до сихъ поръ лишенъ, и въ стремлени содъйствовать, сколько возможно, осуществлению этого желания. Народъ надо "возлю-

бить какъ самого себя", и следовательно, стремиться дать ему умственный уровень, соответствующій уровню другихъ слоевъ, а "прочая приложатся"...

Доктринеры народности ошибаются и въ томъ, когда думаютъ, что народъ всегда ревниво и сознательно хранитъ свои предавія и настанваетъ на ихъ неприкосновенности. На дълъ, народъ вовсе не имфетъ подобныхъ взглядовъ. Преданія хранятся, потому что ничто не приходить замінять ихъ; народная жизнь, издавна и почти вездв до последняго времени, была жизнь , темная", по собственному признанію народа: онъ долго сберегаль фантастическія представленія язычества, потому что ему плохо преподавали новыя ученія, которыя притомъ ослаблялись и практикой жизни, еще сохранявшей языческую грубость; потомъ, вогда мало-по-малу его идеи получили болве опредвленный христівискій характеръ, онъ точно также сберегаль свои понятія обрядоваго благочестія, для болье духовнаго развитія которыхъ не имълъ средствъ. Съ этими понятіями большинство остается до сей поры, такъ какъ умственное развитіе народа мало еще отличается отъ его уровня въ XVII-иъ столетіи. Но что даже народъ, если разъ въ немъ возбуждается пытливость, не останавливается передъ обязательностью преданія, -объ этомъ свидетельствують многія народныя движенія, и напр. расколь. Явившись первоначально съ характеромъ консервативной оппозиців противъ предполагаемыхъ нововведеній, расколъ (не забудемъ, обнимающій цілую огромную часть русскаго племени) уже вскоріз самъ идетъ на такія нововведенія, которыя устраняють два основные авторитета старой жизни-авторитеть церковный и авторитетъ власти. Такимъ образомъ, въ средъ самого народа самыя существенныя предація отступали передъ новыми порывами мысли, -справедливыми или ошибочными, другой вопросъ. И въ этомъ разнорѣчін двухъ, хотя перавныхъ, но огромныхъ частей народа, на чью сторону им причислимъ истинную последовательность "народнымъ принципамъ"? Здъсь не было никакого посторовняго возмущающаго вліянія; разладъ совершался въ одномъ и томъ же народномъ слов, безъ всякихъ вившнихъ возбужденій, съ однимъ умственнымъ складомъ.

Очевидно, что къ той же категоріи должно быть причислено и то образовательное движеніе, съ lietpa Великаго, которое доктринеры обыкновенно обвиняють какъ отчужденіе оть народа. Это движеніе дъйствительно отдълялось отъ господствовавшаго преданія; оно создало или, по крайней мъръ, начало въ верхнемъ слоб новую образованность, слишкомъ часто шедшую наперекоръ ста-

родавнему обычаю; но странно говорить, что оно "мамфияло" народному пути, что оно дълало напрасный повороть въ другую сторону. На самомъ дълъ, это движение, въ концъ концовъ, стремилось стать дёломъ самого народа и имёло въ виду интересъ этого народа, шире понятый. Были здёсь, какъ всегда, частныя крайности, ошибки и несчастія, но въ ціломъ реформа Петра и вся исторія начавшейся съ нея новой умственной жизпи составляють глубово національное дело, более національное, чемъ ть преданія, которыя имъ противополагались. Старыя преданія изжили свой въкъ; они уже не въ силахъ были помогать націи и государству въ техъ обстоятельствахъ, въ какія ихъ ставило время, и тыль самымь ихъ прежняя господствующая роль была кончена и дано было право новымъ идеямъ. Петръ Великій былъ первый "отрицатель", употребляя нып'вшиее выраженіе, и несмотря на то, или именно поэтому, онъ представляеть собой одного изъ величайшихъ "паціональныхъ" героевъ Россіи, потому что отрицаль отживавшее и искаль источниковь повой жизпи. Съ него начинается тотъ критическій взглядь на національную жизнь, од стидоход схвгонии и схвидоф скингинскогони си ймоготог нашего времени, къ сожальнію, и теперь еще не получивши себь настоящаго права гражданства. Этотъ взглядъ становился постепенно все глубже и серьезнъе, опъ распространялся на поные предметы, по никогда опъ не быль никакой "измъной пародности", какъ до сихъ поръ легкомысленно употребляютъ это выражение о дълъ Петра Великаго. Такими критиками напавальной жизии были и ть люди, стоявшие во славь новыйшаго литературнаго движенія, о которыхъ мы хотимъ теперь говорить. Это были люди весьма несходных в мивній, люди, часто враждебные другь другу, были "славинофилы" и "западники". но всь они, насколько въ нихъ действовала критическая мысль и стремление въ самосознанию, были равно друзьями народа, одинаково служили народному интересу; нелено было бы делить ихъ на партіи "народную" и "не народную" и ссылаться на ходившія когда-то прозвища литературныхъ школь. Врагами истинно "народнаго" были люди только одной категоріи — обскуранты, притъснители критической мысли, котя они именно прикрывались "народностью", искусственно натянутой изъ оффиціальной жизни и наивныхъ преданій массы.

Такимъ образомъ, исторія даетъ два мпогозначительные вывода. Во-первыхъ, что націопальность, какъ содержаніе понятій, была весьма различна въ разные историческіе періоды, воспринимая вліянія извив и, часто съ помощью этихъ вліяній, и даже

только благодаря имъ, развиваясь внутри. Во-вторыхъ, что сама народная жизнь представляеть примъры вритическаго отношенія народа къ условіямъ его жизни и къ нравственно-политическимъ началамъ, выработаннымъ стариной и сохраняемымъ въ преданін.

Въ чемъ же состояло развитие нашего національнаго ума? Со временъ Петра Великаго русская жизнь становится лицомъ къ лицу съ теми успехами цивилизаціи и научнаго мышленія. какіе были пріобратены европейскима мірома ва періода среднихъ въковъ, когда Россія была занята борьбой съ азіатскими варварами, усвоеніемъ немногихъ плодовъ византійскаго образованія и основаніемъ государства. Начался періодъ умственныхъ заимствованій. Доктриперы не могуть досель простить Петру Великому его сивлаго шага въ этомъ направлении. Періодъ заимствованій, "петербургскій періодъ", все еще кажется имъ временемъ какого-то плъненія вавилонскаго; на него взваливали они все, что было гяжелаго въ реформв и ея последствіяхъ и, не оцьнивая ея исторической пензовжности, въ то же время несправедливо приписывали ей одной многія суровыя стороны XVIII-го в., которын были просто прямымъ наследіемъ XVII-го русскаго стольтін, какъ, напримъръ, въ особенности такимъ прямымъ наследіемъ были абсолютные и бюрократическіе пріемы Петра, а ватьиъ и его преемниковъ.

Этотъ періодъ зависимости и подражанія вовсе не составляєть чего-нибудь особеннаго въ исторіи и такого, чемъ мы могли бы огорчаться. Это одно изъ множества явленій, повторяющихся въ исторіи цивилизаціи. Съ техъ поръ, какъ завизалось зерно европейской цивилизаціи, - неоспоримо идущей ко всемірному господству и дълающей теперь въ этомъ отношени огромныя завоеванія, — ея исторія представляєть много приміровь, совершенно аналогичныхъ. Распрострацение цивилизации не было равномърно; центръ тижести си лежалъ въ различныхъ паціяхъ, къ которымъ тогда и тяготили другіе народы. Въ древнемъ міръ, послъ народовъ восточныхъ, центромъ ея была Греція, сильному влінцію которой подчинился покорившій ее Римъ; въ средніе въка Римъ. сталь такимъ центромъ для западной Европы, которая отдала въ его руки величайшій правственный и политическій авторитеть; подобнымъ центромъ стала вновь Италія въ эпоху Возрожденія: раздвоеніе западнаго міра въ періодъ Реформаціи создало шьсколько отдельныхъ центровъ; въ XVIII-иъ столетіи госполствуетъ французская образованность и т. д. Въ целомъ, европейская цивилизація была результатомъ совивстныхъ усилій европейскихъ народовъ, такъ что трудно сказать, кому принадлежала большая доля труда и заслуги—итальянцамъ, французамъ, нёмцамъ или англичанамъ, но каждая изъ главныхъ европейскихъ націй въ различные моменты и въ различныхъ отношеніяхъ занимала передовое мёсто, и всё болёе или менёе подчинялись чужому вліянію, когда нужно было усвоить великія пріобрётенія, слёданныя человёческой мыслью...

Не инан была и роль Россіи. Когда, вышедши изъ національной исключительности, она вступила на свою новую дорогу, ей не оставалось вичего другого, какъ усвоить себъ, сколько возможно, тв вещи, въ которыхъ Европа пеоспоримо ее опередила. Оставаться въ прежней замкнутости было невозможно: повинуть ее припуждали Россію и собственные инстипкты просвъщенія, и необходимость, потому что сосъдство съ сильными цивилизованными странами грозило бы серьезной опасностью для страны менъе цивилизованной. Съ Петра Великаго и до сихъ поръ не прерывается рядъ заимствованій и подражаній; новыя знавія, теоретическія и практическія, повые правы впесли и впосять въ русскую жизнь элементы, которые должны неизбежно разлагать старую жизнь и способствовать развитію новыхъ формъ. Заимствованія не прерываются съ Петра и до нашего времени. У насъ не однажды думали, еще въ XVIII-мъ въкъ, потомъ въ двадцатихъ, тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, наконецъ, въ наши последніе годы, что пора заимствованій кончилась, что мы пріобрёли самостоятельность, что намъ теперь постыдно подражать и заимствовать, надо имъть свою русскую науку и т. н. 110 достаточно и теперь осмотръться кругомъ себя, чтобы видъть, какъ, наперекоръ этому самообольщенію, мы и допынѣ заниствуемся отъ Европы учрежденіями (и хорошими, и дурными); лаши ученые довершають свою школу за границей; оттуда мы беремъ способы вооруженія; въ прусскомъ или англійскомъ примъръ указывають для насъ наиболье убъдительные аргументы за или противъ классического образованія; русская промышленность даже не посягаеть на многія отрасли, повидимому, совершенно для нея возможныя, но закрытыя для нея превосходствомъ европейской промышленности и собственной неумвлостью; въ торговлъ мы до сихъ поръ составляемъ предметъ эксплуатацін; о литературь мы будемъ говорить дальше.

Словомъ, фактъ зависимости не подлежитъ сомивнію. Но заимствованія и усвоеніе европейскаго содержанія и собственныя стремленія литературы къ ея идсальнымъ и научнымъ цвлямъ не могли идти безъ борьбы. Въ русской жизни началась сложная работа, потому что новые элементы не могли вдругъ получить

мёста въ русскомъ быту и понятіяхъ. Въ самомъ начать реформа встрітила сопротивленіе въ народныхъ массакъ: съ одной стороны, опо вызывалось излишней жестокостью и крайностями, съ какими Петръ совершалъ свои нововведенія, и въ этомъ случать былъ правъ народъ; съ другой стороны, сопротивленіе шло противъ самой сущности нововведеній и противъ непривычной науки, и здісь былъ правъ Петръ. Пассивное сопротивленіе или безучастіе массы до сихъ поръ остается печальнымъ спутникомъ нашего образованія, и впослідствіи доктриперы пародности сділали это явленіе еще боліте печальнымъ: они думали найти здісь новый аргументь противъ европензма и втягивали народъ въ союзники своихъ теорій, воспитывавшихъ вредное самообольщеніе и приходившихъ къ прямому обскурантизму.

Къ сожалению, вражда и недоверие народа въ новому образованію были весьма естественны. Образованіе (которое Петру приходилось навизывать насильно даже въ высшемъ сословія) надолго осталось исключительной принадлежностью дворянства и вообще верхняго слоя (духовенство нифло свое особое образованіе, уходившее очень недалеко); народъ, который быль отъ него устранень, видыль вы немы только новый быды: крыностное и чиновническое угнетение отъ "образованныхъ" людей приходилось еще тижеле. Въ прежнемъ быту была еще возможна извъстная простота патріархальныхъ правовъ и привычекъ, которая дълала иго болбе споснымъ; теперь помбщики и чиновничество, хотя и полуобразованные, несравненно больше отдёлились отъ народа, и гнетъ ихъ сталъ невыносимъ. Для самой народной массы образованіе было почти недоступно: въ теченіе цълаго XVIII-го въка и до самаго уничтоженія кріностного права, образованіе было юридически закрыто для всего крипостного населенія; вслідствіе указанной антипатін къ образованію, а также по педостатку школь и по бъдности, опо невозможно было и для некръпостного народа. Все это должно было страшно замедлять дело образованія: оно ограничивалось пемногочисленнымъ высшимъ сословіемъ; у него отнималось множество силь, какія могли бы быть доставлены народной средой, и примъръ Ломоносова показываеть, какого размёра могли бывать эти силы; наконецъ, оно замедлялось до трудно изивримой степени тою отрицательной силой, какую представляло невъжество массы, — послъднее составляло цълую стихію, на которую всегда могли опираться всякія реакцін обскурантизма.

Эти реакціи были, дёйствительно, безпрестанны и также естественны. При Петръ реформа и забота объ образованіи были

дыомъ правительственнымъ, и правительство не думало опасаться отъ него какихъ-нибудь пеудобствъ: это образованіе, служившее только чисто государственнымъ нуждамъ, имъло слишкомъ тесный практическій характеръ. Но уже вскоръ являются, съ одной стороны, ифкоторые призпаки самостоятельнаго движенія въ обществъ, а со стороны правительства опасепія вольподумства. Еще при Петръ совершилось пъсколько исторій подобнаго рода и начиналось преследование вольнодумства въ религиозныхъ предметахъ. Впоследствін, правительство, при пособін духовенства, обращаеть все больше вниманія на то, чтобы не пронивали вредныя умствованія, въ числѣ которыхъ считалась и Коперпикова система. Однимъ словомъ, первые признаки самостоятельной мысли, или первыя ифсколько серьезныя заимствованія изъ инострацной литературы были уже встръчены недовъріемъ, запрещеніемъ и престидованіемъ. Дъло образованія затруднилось новымъ препятствісиъ. Правительство желало образованія только до изв'єстной степени, только для практически полезныхъ примъненій; всякая мысль, которая расходилась съ принятими правительственными и церковными взглядами, считалась "развратомъ", какъ считался таковымъ и доманний расколъ. Не задумывались о томъ, отчего могли являться эти мысли, не считали возможнымъ, чтобы въ пихъ могла ипой разъ быть и правда, и безъ разсужденій ихъ преследовали. Не допускали и, вероятно, не понимали мысли, что наукъ нуженъ свой просторъ, что она можетъ быть дъйствительно производительной силой ("пасадить" у насъ собственное знаніе) только при условіи изв'єстной свободы; напротивъ, малопо-малу составлялось и, наконецъ, къ ныпъшпему стольтію (и здъсь также не безъ европейскихъ указаній изъ реакціоннаго источника) крѣнко утвердилось нонятіе, что науки бывають хорошія и дурныя, полезныя и вредныя, что первыя похвальны, а вторыя достойны истребленія. Вывали періоды, когда опасеніе и недовъріе въ наукамъ, повидимому, проходили, какъ напр., въ началь царствованія Екатерины, въ началь царствованія Александра, по затвив опасеніе возрождалось опять, и къ тому періоду, о которомъ мы будемъ говорить, предубъждение противъ пауки созръло вполив и организовалось въ крайне подозрительную цензуру и въ преследование всякихъ вольныхъ мыслей.

Эго явленіе, какъ мы сказали, весьма понятно. Настоящая наука съ неизбъжно для нея необходимой свободой мысли, не была признапа у насъ никогда Реформа вводила къ намъ только прикладную науку, тѣ приложенія ея, которыя сочтены были необходимыми для матеріальной пользы государства, понимаемой

односторонне. Между твиз, знакомство русских образованных людей съ западной литературой не могло не указать имъ и дъйствительно свободной науки; въ русской литературо и въ обиходъ понятій стали появляться мивнія, выходившія изъ свободной европейской мысли и никакъ не подходившія къ господствующему режиму. Последній не допускаль ни малейшаго признака свободнаго разсужденія, потому что въ руководящихъ кругахъ не было для этого достаточной образованности, которая одна могла бы показать всю естественность просыпающагося стремленія къ серьезной мысли, и одна могла бы внушить вниманіе къ ея попыткамъ. Но въ нашемъ XVIII въкъ и после не нашлось ни Іосифа, ни Фрилриха, потому что имп. Екатерпиа къ ея попыткамъ. Но въ нашемъ XVIII въкъ и послъ не нашлось ни Іосифа, ни Фридриха, потому что имп. Екатерина, которая спачала пошла-было по этому пути, уже скоро оставила его и возвратилась къ системъ временъ Анны и Елизаветы. Французская революція, которой бурныхъ событій не могли себъ объяснить и приписывали тогда вліянію свободной французской философіи, послужила еще въ большему убъжденію въ необходимости строгаго надзора; наши высшія сферы раздълили страхъ эмигрантовъ и ихъ ненависть къ новымъ идеямъ: подъ страхъ эмигрантовъ и ихъ ненависть къ новымъ идеямъ: подъвпечатлёніемъ страшнаго переворота не котёли, да и не умёли разграничить политическія страсти отъ теоретическаго изслёдованія; всякая нёсколько смёлая и необычная мысль была сочтена за революціонное ученіе, и онаспость революціи стали находить даже у насъ — въ обществё полу-младенческомъ. Это было, съ одной стороны, предчувствіе, что въ обществё зарождается какоето повое движеніе, которое не хочеть довольствоваться преданіемъ и данными рамками: по мнёпію власти, авторитеть ея оскорблялся этимъ притязаніемъ на независимость, и она съ неоскорблялся этимъ пригязаніемъ на независимость, и она съ негодованіемъ его преслідовала. Съ другой сторонь, это былъ
страхъ: наши перевороты XVIII го столітія долго питали опасеніе тайныхъ интригъ и заговоровъ, а французская революція
заставила боя ся движеній самого общества. Во время Пугачевскаго бунта высказалось — очень сврытно — подозрініе придворной интриги; въ Радищевъ и Новиковъ увиліти "французскую заразу". Впослідствіи всякій признакъ либерализма въ лискую заразу". Впоследствии вснкій признакъ либерализма въ литературь и въ наукъ ставился въ связь съ революціею... Это предубъжденіе противъ какой-нибудь свободы мысли и слова питали не только высшія сферы; громадное большинство слегка образованныхъ людей также было убъждено въ истинъ этого миънія: для понятій патріархальныхъ, въ самомъ дѣлѣ, немыслима никакая критика. Наконецъ, это предубъжденіе питалось еще мыслью, что опо согласно съ "духомъ нашего народа": въ просто-

душномъ невъжествъ массы увидъли подтверждение опасений противъ науки, и свобода мысли сочтена была за нарушение напіональнаго преданія.

тивъ науки, и свобода мысли сочтена была за нарушевіе напіональнаго преданія.

Такое возэрвніе развилось вполив въ десятыхъ и двадцатыхъ 
годахъ, когда послів первыхъ либеральныхъ годовъ царствованія 
Александра I снова ивились опасенія вольнодумства и когда 
организовывалась цензурная практика. Оно удержалось и послів. 
Нетрудно себів представить, каково было его дійствіе ва ходъ 
образованія. Господство этого воззрівнія чрезвычайно задержало 
успіхи нашего умственнаго развитія, во всіхъ его видахъ и 
отрасляхъ. Если мы до сихъ поръ мало можемъ похвалиться 
нашимъ участіемъ въ европейской литературів и науків, если 
нашей умственной силы едва хватаеть для уміреннаго домашняго обихода, если даже сильные умы и сильные таланты достигаютъ у насъ относительно пемногаго, и різдко достигаютъ такъназываемаго обидечеловіческаго интереса и значенія своихъ произведеній, въ этомъ, конечно, не малую долю иміло тягостное 
стісненіе и отвлеченной научной мысли, и художественнаго творчества... Свобода мысли нигдів не получалась даромъ; вездів она 
была достигаема тяжкой борьбой съ предразсудками и суевіріемъ 
и стоила жертвъ, — по нельзя не сказать и того, что въ нашихъ 
условіяхъ самое возпикновеніе мысли было обставлено чрезвычайными трудностими, что эта мысль не находила опоры въ большомъ образованномъ кругів и была діломъ ничтожнаго меньшинства; литературів и науків нужно былю пробиваться черезъ толстую кору предразсудковъ и невіжества, защищенныхъ всімъавторитетомъ предразій правовъ и учрежденій. Понятно, что эти 
усилія слишкомъ часто должны были оставаться безплодными, 
что отъ свободной мысли оставалнов цілы только отдільные 
образованнова не ставалься отдільные 
образованнова на пробиваться отдільные 
образованія предвого пробиваться отдільные 
образовання не сказать продиненново отдільные 
образовання не 
подататься прадставнице не 
подататься прадставновних 
не 
подататься продова прадставних 
не 
подататься прадставном 
подататься прадставних 
не 
подататься прадставном 
подататься прадставн усили слишкомъ часто должны опли оставаться оезплодными, что отъ свободной мысли оставались цёлы только отдёльные обрывки, недосказанные и случайно проникавшіе въ умы и въ печать, а затёмъ, изъ этихъ обрывковъ, въ грамотной массъ распложались непривычка къ последовательной мысли, недодуманные выводы, сбитые въ сторону аргументы, всё эти признаки полуобразованности, издавна отличающіе наше общество. Наполуобразованности, издавна отличающие наше общество. Наглядныя доказательства всему этому можеть ифкогда доставить правдивая исторія нашей цензуры за описываемое время, но и безъ того это видно по всему характеру литературы. Даже лучшіе нисатели видьли опасность въ свободь литературнаго слова: объ этомъ свидътельствують, напр., статьи Пушкина о цензурь, о Радищевь, басия Крылова о сочинитель и разбойникь; члевы "Арзамаса" допосили на Полевого; школа Пушкина не понимала и считала вредной критику Бълинскаго..

Въ такихъ условіяхъ русская литература вступала въ тотъ періодъ, о которомъ мы намітрены говорить; въ тіхъ же условіяхъ она и проходила его. Общій характеръ развитія литературы остается прежнимъ, но движеніе распространяется шире въ обществь, становится серьезніве по содержанію; вмістів съ тімъ усиливается и реакція. Относительно теоретическаго содержанія, литературів предстоило продолжать туже віковую задачу—усвоеніе результатовъ и пріемовъ европейской науки; въ дізніним европейской шисли и поэзіи, и въ обоихъ отношеніяхъ стремленіе къ самостоятельности. Исполняя эту задачу, литература опить должна была бороться съ тіми же препятствіями, — съ предубъжденіями власти, съ равнодушіемъ и полуобразованностью общества, съ оффиціально обязательными преданіями.

Что движение нашей литературы и общественных понятій дъйствительно совершалось въ этомъ направлении, въ этомъ нетрудно убъдиться при нъсколько внимательномъ взглядъ на тъ историческія видонаміненія, какія она проходила. Въ томъ, сначала очень небольшомъ, потомъ нъсколько болъе обширномъ вругь, гдь было извъстное образованіе, наука и литература шли по следамъ европейскаго движенія-насколько это было въ нашихъ условіяхъ возможно. Начипая съ Петра, когда впервые "пасаждаемы были пауки" и когда, рядомъ съ темъ, появилось первое протестантское вольнодумство, русская образованность постепенно воспринимала множество разныхъ вліяній, исходившихъ отъ современнаго европейскаго движенія. Такъ, въ теченіе прошлаго стольтія являлась у насъ вольфіанская философія, масопскій піэтизмъ, французская философія и вольнодумство. реакція мечтательности и сантиментальности; такъ, теперь открываются романтическія вліннія, въ ихъ разныхъ видахъ, отъ религіознаго мистицизма до скептической разочарованности; въ связи съ романтизмомъ, у насъ, какъ въ Европъ, начянается, съ одной стороны, либеральное движение, проявившееся въ тайныхъ обществахъ, и съ другой, правительственная реакція; въ другой связи съ романтизмомъ развивается изучение народной старины и поэзін, увлеченія "народностью", затіля шеллингова философія и гегельянство въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, пакопецъ, фурьеризмъ и сенъ-симонизмъ... Достаточно пересчитать всв эти направления, чтобы видьть, какъ твено умственные интересы нашего образованнаго общества примыкали къ тому, что дълалось въ Европъ. Тъ же вліянія присутствовали и въ той самой школъ, которая выставляла своимъ знаменемъ вражду въ

Европъ и русскую исключительную народность, — въ славянофильствъ. Когда, наконецъ, пріобрътена была, лучшими умами сороковыхъ годовъ, извъстная самостоятельность литературныхъ и общественныхъ идей, богатство европейской науки оставалось и остается для насъ указателемъ и источникомъ знанія, котораго у пасъ все еще слишкомъ мало.

Итакъ, европейскія вліянія представляють въ нашей лите-ратурт явленіе постоянное. Необходимость ихъ становилась все болъе настоятельной: нельзя было пріобръсти умственной и правственно общественной самостоятельности, не усвоивъ себъ того матеріала знанія, какой быль выработань раньше народами передовыми, т.-е. исторически раньше развившимися, и тамъ болье, что общество, не говоря о народь, было совершенно лишено политической жизни, которая бываеть сильнымъ образующимъ средствомъ; саман потребность политическаго образованія приходила, въ образованномъ классь, путемъ изученія и вліяніемъ примъровъ. Мы упоминали также, какъ поэтому несправедливы или, лучше сказать, исторически невърны, были обвиненія въ пустой подражательности, исходившія и отъ иностранцевъ, и отъ домашнихъ критиковъ, особенно отъ доктринеровъ народности: основание этой подражательности было совершенно разумное, а недостатки и крайности его были следствіемъ неблагопріятныхъ обстоятельствъ, окружавшихъ умственную жизнь общества... Полнымъ оправданіемъ "подражательности" является то, что европейскія вліянія, при всемъ указанномъ выше стесневін ихъ, становились существенной опорой нашего впутренняго развитія и нутемъ къ самостоятельности. Запиствованіе и подражаніе, конечно, пе имъли достоинства самостоительнаго труда, но они имьли исторически-воспитательное значение. При крайне стъснепномъ положении литературы и науки въ русской жизпи, самое усвоение европейскихъ идей становилось болже труднымъ, чъмъ можно было бы думать; даже въ образованномъ большинствъ онъ распространялись довольно туго, но отдёльныя личности овладёвали ими съ достаточной полнотой и, примъния ихъ, болъе или менье самостоятельно, къ русскому содержанію, успъвали достигать важныхъ результатовъ и для общаго просвъщенія, и для уразумьнія самой русской жизпи. Умственный уровель несомнішно поднимался. Съ каждымъ направленіемъ, которое было пережито такимъ образомъ, наше умственное развитіе проходило историческій пунктъ, который быль уже пройденъ въ европейскомъ развитіи, но еще не быль извъстенъ намъ. Многое въ этихъ направленияхъ могло быть чуждо для насъ, но въ целомъ оне имели

логическую связь, и мы следили въ нихъ за движеніями европейской мысли: это одно давало возможность стать когда-инбудь на ея уровив.

Усвоеніе европейскаго знанія составляло одну сторону задачи; другая сторона состояла въ томъ, чтобы распространять пріобрівтенное въ собственной средів: еще немыслимо было стараться о возвышеніи понятій въ цілой народной массів, потому что крізпостныя условія ділали здісь образованіе совершенно невозможнымъ; надо было по крайней міріз поддержать діло образованія въ томъ слої, гді оно было возможно.

Натъ сомнанія, что трудъ литературы, направленный въ этомъ смыслё, быль бы гораздо значительнёе, чёмь онь быль на дълъ, еслибы дъятельность ея имъла большую свободу. Къ сожальнію, даже ть немногія наличныя силы, какія представлялъ наиболъе развитой, научный и литературный влассъ, едва могли действовать среди трудностей, окружавшихъ дело просвещенія. Еще при Александр'в правительство открыто вступило на реакціонную дорогу: событія конца 1825 года надолго утвердили это направление, и послъ 1848 года оно дошло до высшей степени нетерпимости. Господство строгой опеки отзывалось сана литературъ и наувъ, которыя, конечно, не представляли нибакой опасности, и только къ концу періода пріобратають самостоятельныя силы въ небольшомъ вруга избранныхъ умовъ; пеудобства опеки усиливались невъжествомъ большинства исполнителей, для которыхъ умственные интересы общества казались забавой, или пустой, или опасной; полуобразованили масса общества думала почти такъ же; народъ не подовръваль существованія литературы.

Теоретическое содержаніе, которое предстояло усвоивать, распространять и разработывать литературів, опреділялось содержаніемъ европейской образованности. Вообще, это были, во-первыхъ, общіе результаты науви по разнымъ отраслямъ знанія, и ватімъ приміненіе ихъ къ дійствительной жизни и къ правственно общественному вопросу; идеальную ціль литературы составляло достиженіе и распространеніе понятій объ истинныхъ требованіяхъ народнаго блага и истинномъ смыслі образованів, необходимость свободнаго критическаго изслідованія своей національной жизни въ ея прошедшемъ и настоящемъ (загадывалюсь, паконецъ, и будущее), необходимость отрицанія тіль ея сторонъ, которыя не отвітали истинному народному благу, и стремленіе внушить разумное чувство человіческаго и паціональнаго достоинства. Европейская жизнь переживала въ то времи труд-

вый кризисъ. Броженіе, произведенное французской революціей. вончилось ревиціей, которая всёми средствами старалась возстаповить прежній порядокь вещей и на практива, и въ идеяхъ. Но переворотъ быль слишкомъ силенъ, чтобы можно было устранить его результаты: много старыхъ преданій безвозвратно потеряли кредить, и сами учители повъйшаго консерватизма употребляли то оружіе, ту критику, какими пользовалось скептическое отриданіе. У самых рыяных реакціоперовъ в обскурантовъ слышались революціонные аргументы и требованія: таковы бывали иногда де-Местръ или Галлеръ. Трудно было русскому обществу остаться въ сторонъ отъ той борьбы, которая шла въ европейской жизни и стремилась выработать повые припципы общественные, политические и правственные. Россія слишкомъ тесно свизала себи съ европейскими интересами: и дружескія и враждебныя отношенія Россіи къ европейскому міру одинаково вовлекали се въ упомянутую борьбу, где надо было стать на ту или на другую сторону. Событія второго десятильтія возбудили и у пасъ общественное движеніе, которое еще болве сдвлало европейскіе интересы близкими для образованныхъ людей пашего общества. Энтузіазмъ молодыхъ покольній Европы къ философскому и политическому освобожденію отразился у пасъ возбужденіемъ двадцатыхъ годовъ. Новые идеалы, выставленные европейской мыслыо и поэзіей, пріобрыли для пашихъ покольній тыть большую привлекательность, что умственная жизнь дома представляла слишкомъ скудную пищу. Подъ влінніемъ этихъ идеаловь, стали складываться самостоятельныя стремленія въ наукъ и литературъ, направляемыя и питаемыя самой русской жизнью.

Во второй четверти стольтія является въ нашей общественной жизни новый лозунгъ, который вскорт послъ своего появленія становится всеобщимъ. Это была пародность — стремленіе, отчасти навъянное западными движеніями, отчасти самостоятельное и только параллельное имъ. Въ Западной Европт періодъ носль Наполеоновскихъ войнъ отмеченъ всеобщимъ порывомъ къ національности; пробужденное ненавистью къ иноземному Наполеоновскому игу, это чувство національности, кромт движеній помитическихъ, выразилось и въ литературт стремленіемъ къ изученію народа, его быта и старины, и чрезъ это стоить съ связи съ романтизмомъ. По основной идет, это движеніе имъло демовратическій смысль; литературный интересъ къ народу быль признакомъ приближающейся общественной его роли, — такъ какъ онъ направляль вниманіе общества и на дъйствительный народъ и разънсияль значеніе народной стихіи; но романтизмъ, въ своемъ

реакціонномъ толкованін, даваль и этому движенію консервативный повороть. У насъ чувство (если не идея) народности было возбуждено тъми же событіями, усилилось подъ вліяність европейской литературы и, понятое одними консервативно, другими прогрессивно, стало надолго центромъ, съ одной стороны, литературнаго развитія, съ другой-консервативной опеки. О народности говорилось въ документахъ, исходившихъ изъ правителественныхъ сферъ, о ней говорили самыя различныя партіи въ литературъ. Но сходство дозунга не означало сходства понятій, которыя съ нимъ соединались. Во-первыхъ, подъ пародностью понимали оффиціальный status quo, который и котьли сделать единственной существующей и допускаемой формой національной жизни. Такое представление господствовало вообще въ оффиціальномъ мірь и принималось на въру въ огромномъ большинствъ общества. Но въ болье образованномъ меньшинствъ составились другія мивнія, которыя можно свести къ двумъ главнымъ категоріямъ. Одни также привязаны были къ status quo, по съ иной стороны: онк идеализировали пародъ, представляли его жизнь какъ хранилище возвышенныхъ принциновъ, которые еще должны быть раскрыты и приявнены къ жизни: развитіе должно было заключаться только въ изученіи этого хранилища, въ открытіи его иден и распространенін ея на всю національную жизнь, которая была будто бы нарушена и испорчена Петровской реформой. Другіе думали, что народность въ этомъ смысль, т.-е. какъ совокунность народпыхъ понятій, существующихъ въ настоящую минуту, во-первыхъ, быть можеть, имбеть не совсьмь тоть характерь и содержаніе, какое ему обыкновенно приписывались, а во-вторыхъ, что она вовсе не составляеть такого пеприкосновеннаго и всеобъемлющаго кодекса, который разъ навсегда опредъляль бы дальнъйшій ходъ развитія, что, напротивъ, ей предстоить самой развиваться и совершепствоваться до высоты общечеловьческого содержанія, которое одно можеть довершить ея достоинство и историческое значение.

Такий образой, сама народность была спорным вопросомъ. Одни считали ее окончательно извъстною, достигнутою и осуществленною; другіе видъли ее только въ идеаль, и совершенно разными путнии стремились къ ен открытію и разъясненію. Для всьх народность означала самостоятельность, которую всь понимали различно. Одна изъ этих точекъ зрѣнін была оффиціальнан, и въ этомъ смыслѣ неприкосновеннан; но, сколько возможно, она также была введена въ теоретическую критику, и ръзкій споръ между различными тепденціями показываль, что искомое еще не найдено. Оно едва ли найдено и до сихъ поръ...

Новое царствованіе, наступнвшее со второй четвертью столатія, внесло новый тонъ жизни: не было уже ни мечтательности. ни колебаній; ихъ сивнила строго проводимая программа. Времена имп. Николая были новымъ періодомъ съ ръзко опредъленными чертами правительственной двятельности, -- но историческая связь внутрепняго развитія осталась. Политическое возбуждение извъстной доли общества двадцатыхъ годовъ, послъ катастрофы 1825 года, прекратилось. Но жизнь, твив не менве, продолжала свое дело; опа обощла это столиновение, и затемъ развитіе шло въ томъ же общемъ паправленіи. Несмотря на отсутствіе прямого политическаго интереса, литература стала въ цъломъ гораздо серьезнъе и путемъ новыхъ изученій гораздо ближе подходила въ тоху же общественному вопросу, который занималъ людей двадцатыхъ годовъ... Самая идея "пародности", введенная, лотя въ смутныхъ чертахъ, въ оффиціальную программу, была невольнымъ паследіемъ двадцатыхъ годовъ.

Въ нашей литературъ не разъ высказывалось большое недоверіе къ такъ-называемому нашему прогрессу, который очень часто преувеличивали у насъ выше міры и который, однако, не доставляль на деле многихъ, иногда элементарныхъ понятій общественных и литературныхъ. Въ настоящія минуты. когда много ожиданій и надеждъ не сбылось, и новыя пока трудно имъть, этотъ скептицизмъ находитъ себъ еще больше пищи: дъйствительно, трудно не поддаться ему, когда оказывается безпрестанно, что преобразовательная идея не укладывается въ русской жизни, что изъ-за фактовъ, объщавшихъ внести въ нее повые живительные элементы, сквозить ограниченность и наглая прубость старыхъ правовъ, когда при всемъ этомъ, очень мало и плохо думающее большинство и его многочисленные теверь органы въ литературъ отличаются только хвастливой самонадъянностью или просто желають крыне затянуть узлы стараго общественнаго порядка 1). Этогъ скептицизмъ, слъдовательно, имфеть свои основания: онь видить мрачныя стороны въ положенін вещей, и не мы будемъ его въ этомъ оснаривать. Но было бы онновой распространять этотъ скептицизмъ на целое историжекое движение общества. Наша исторія не богата личностями, которыя энергически вели бы дело общественнаго развитія, указикали ему путь, завоевывали ему право и средства, по и въ тъ весятыльтія, о которыхъ мы говоримь, не было недостатка въ талантливыхъ людяхъ, которые хорошо попимали настоящее, ви-

Инсано въ 1872 году.

дели его недостатки и протестовали противъ нихъ. Для техъ. вто захотвль бы слишвомь легво смотреть на холь нашего общественнаго образованія и литературы, надо было бы вспомнить имена этихъ людей, которыя остаются свидетельствомъ благородныхъ усилій пробудить сознавіе общества и вывести его на лучшій путь въ самыя трудныя времена. Одинъ историкъ нашего общества указываль, сколькихь тяжелыхь жертвъ стоило это стремление лучшихъ силъ въ иному порядку, сколько талантовъ погибало у пасъ на половинъ или въ началъ пути подъ гнетомъ нравовъ, не признававшихъ никакого права мысли, никакихъ стремленій въ лучшему, потому что лучшее почиталось найденнымъ. Эти жертвы говорять о трудности дела, о неодолимости препятствій, объ умственной вялости общества, но эти жертвы не были безплодны: ихъ трудъ сталъ правственнымъ паслъдіемъ и послужилъ руководствомъ и исходной точкой для людей, которые продолжали ихъ дъло. Словомъ, наша литература представляетъ несомпънное историческое развитіе; быть можетъ, оно будеть медленно, но его жизненные элементы не подлежать сомижнію.

Въ настоящихъ очеркахъ мы не имѣемъ въ виду полной исторіи литературныхъ мнѣній; мы хотѣли указать только нѣкоторые существенные нункты этой исторіи въ связи съ общественными понятіями. Такая полная исторія пока невозможна, потому что время еще слишкомъ близко, и мы просили бы читателя не сѣтовать на насъ, если въ изложеніи встрѣтится больше общихъ, чѣмъ прямыхъ реальныхъ указаній.

## I.

## РОМАНТИЗМЪ. - ЖУКОВСКІЙ.

Литературное явленіе, которое сдёлалось непосредственнымъ предшественникомъ и исходнымъ пунктомъ движенія тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, —былъ романтизмъ. Направленіе, которому у насъ придавалось и придается это имя, можно начать хропологически со второго десятилётія и закончить съ появленіемъ главныхъ произведеній Гоголя. Двадцатые и тридцатые года—наиболее деятельное время этой школы.

Между самими романтиками существовали разнообразныя мивнія о томъ, что собственно есть и значить романтизмъ, который даже въ объясненіяхъ Бълинскаго 1) остается очень неопредъленнымъ. Эта неясность понятій о "романтизмъ" показывала, что самое движеніе не представляло для современниковъ опредъленнаго содержанія и цъли: они взяли готовое слово изъ евронейской литературы и прямо примънили его къ русской, предполагая въ немъ каждый свое значеніе. Одно было для нихъ ясно, что романтизмъ представлялъ собой новое литературное направленіе, спорившее съ застоявшимся классицизмомъ.

Не вдаваясь въ изложение достаточно изв'ястнаго спора классиковъ съ романтиками, постараемся указать, какую связь им'вло это движение съ общественными попятиями и чемъ на нихъ отразилось.

По тогдашнимъ понятіямъ, главнъйшими представителями нашего романтизма считались Жуковскій и Пушкинъ. У перваго, дъйствительно, прежде всего являются тъ поэтическіе мотивы, которые справедливо назвать романтическими, и онъ самъ считалъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин., т. VIII, стр. 158—188 и слъд. (по изд. Солдатенкова).

себя отцомъ романтизма въ русской литературъ 1). Первыя произведенія Пушкина также носили несомнівню романтическій карактеръ, и даже впослідствій, когда его діятельность получила
полную поэтическую самостоятельность, не только его друзья
виділи въ его произведеніяхъ торжество школы, которой сами
были послідователями, но и самъ Пушкинъ думаль, что онъ
представляеть эту школу; онъ полагаль только, что ее не довольно понимають, и опасался, что напр. въ "Борисъ Годуновъ" (гдъ романтизмъ уже оканчивался) наша публика не
сумфетъ оцінить "истиннаго романтизма". Въ Пушкинъ виділи
великаго національнаго поэта между прочимъ въ силу того, что
въ романтизмъ предполагалась также и "пародность".

Жуковскій и Пушкинь, занимавшіе господствующее положеніе въ литературів, остаются, въ своих различных областяхь, характеристическими представителями этого направленія. Въ ихъ отношеніи въ общественной дівтельности, какъ оно выразилось въ ихъ произведеніяхъ, и въ ихъ практическомъ образів мыслей, мы увидимъ общественно-историческій характеръ этой школы, составляющей особую ступень въ умственномъ развитіи нашего общества — переходъ отъ элементарныхъ попытокъ образовавности въ XVIII віків къ критическому движенію тридцатыхъ головъ.

Критики Жуковскаго <sup>2</sup>) не разъ указывали, что карактеръ

<sup>1)</sup> Въ 1849 г. онъ нишетъ объ этой порт: "Я-во время оно родитель на Руси измецкаго романтизма и поэтическій дядька чертей и въдьяъ измецкихъ и англійскихъ"...

<sup>2)</sup> Повъйшее и наиболье полное изданіе: Сочиненія В. А. Жуковскаго. Съ портретомъ, гранированнимъ И. П. Пожалостинимъ. Изданіе восьное, исправленное и дополненное, подъ редакціей П. А. Ефремова. Шесть томовъ. Сиб. 18-5.

Стольтній вобилей рожденія Жуковскаго вызваль инсколько трудовь по его біографіи и объясненію его сочиненій. Наловемь, во-первыхь, русское издапіє кишти стараго друга Жуковскаго, К. К. Зейдлица, выпедшей прежде по-инмецки (Wassily Andrejewitsch Joukoffsky. Ein russisches Dichterleben, von Dr. Carl v. Seidlitz. Mitau 1870, и 2-е изд.).

<sup>—</sup> Жизнь и поэзія В. А. Жуковскаго, 1783—1852. По невзданных всточивкамь и личнымь восноминаніямь К. К. Зейдлица, съ портретомъ поэта, факсимиле, письмами и съ предисловіемъ П. А. Висковатаго. Спб. 1883.

<sup>—</sup> В. А. Жуковскій и его произведенія, 1783—1883. Сочиненіе П. Загарина. Съ приложеніемъ 29 фотограворъ, автографовъ и потъ Изданіе Льва Поливанова. М. 1883.

<sup>—</sup> Очеркъ жизни и позліи Жуковскаго. Составленний по поводу праздиованія столітія со дня рожденія поэта Я. К. Гротомъ. Спб. 1883 (взъ "Сборвика" II отд. Акад. П., т. XXXII).

<sup>—</sup> В. А. Жуковскій, Чествованіе его памяти въ С.-Петербургѣ 29 и 30 января 1883 года, Пзданіе Н. П. Стояновскаго. Сиб. 1833.

ого поэзін въ сильпой степени зависѣлъ отъ его чисто личнаго настроенія, что опъ въ особенности долженъ быть названъ поэтомъ субъективнаго чувства. Въ самомъ деле, личная судьба Жуковскаго играетъ несомивнио важную роль въ направленія его поизін; несчастная любовь, обставленная исключительными условінми, гдѣ чувство усиливалось всей близостью родственной . привизанности, эта любовь искала исхода въ мелавхолическихъ мечтахъ, которыя стали непремьнимы спутинкомъ поэзіи Жувовскаго. Это субъективное чувство до того владело поэтомъ, что новъйшій біографъ могъ подтвердить присутствіе этого чувства почти непрерывнымъ рядомъ указаній въ его стихотвореніяхъ 1). Жуковскій съ самаго начала быль по преимуществу переводчикъ: онъ выбираетъ въ богатствъ англійской и и вмецкой литературы то, что наиболье отвычало его настроенію, видоизмъннетъ по тому же настроенію свои оригиналы, въ собственвыхъ произведенияхъ повторяетъ тъже меланхолическия темы.

Воспитаніе Жуковскаго и первыя его связи въ образованпомъ и литературномъ кругѣ несомиѣнно оказали свое вліяпіе въ смыслѣ мистическаго благочестія, задатки котораго, положенные еще въ это время, такъ сильно развились впослѣдствіи <sup>2</sup>). Въ московскомъ упиверситеть еще дъйствовали члены "Дружескаго Общества"; Жуковскій былъ въ тѣсной дружбѣ съ домомъ Тургеневыхъ, въ близкихъ связяхъ съ Лойухинымъ, въ извѣстныхъ отношеніяхъ къ Карамзину. Эти связи привили ему тѣ сантиментально-благочестивыя наклонности, которыя такъ отвѣчали его природной мягкости и такъ способны были питать меланхолію.

Но при всемъ субъективномъ характеръ, мечтательная поэзія ЗКуковскаго имъла свое историческое значеніе. Его мистицизмъ былъ особаго рода, какого еще не знала русская литература, именно романтическій.

<sup>—</sup> В. А. Жуковскій (1753—1852). Первые голи его жизне и поэтической хілтельности (1753—1816). А. Архангельскаго. Казань, 1885.

<sup>—</sup> Вукати В. А. Жуковскаго, поступления въ Имп. Публ. Библіотеку въ 1884 году. Разобраны и описаны Ив. Бычковимъ. Спб. 1887 (взъ "Отчета" Б-кв зв. 1884 г.).

Иль прежией литературы о Жуковскомъ напоминиъ:

<sup>—</sup> Білинскаго, "Сочинскія", особливо во 2-й ст. о Пушкинт (1843), т. VIII, стр. 136—258.

<sup>—</sup> Плетисва (1852), "Сочиненія и Переписка", илд. Грота. Спб. 1865, т. ПІ, стр. 1—148.

<sup>1)</sup> Віографія Зейдлица,

<sup>2)</sup> Cp. P. Apx. 1870, ctp. 1237.

Выступая на литературное поприще, Жуковскій едва ли думалъ производить реформу въ литературъ и едва ли имълъ для того какіе-нибудь ясные планы. Онъ хотълъ распространять любовь въ просвъщенію и поэзіи, доказывалъ ихъ важность для иравственнаго благополучія человька; просвъщеніе понималъ онъ главнымъ образомъ въ смыслъ правоученія, поэзію какъ паставительницу людей въ добродътели и религіозномъ смиревіи — въ этихъ темахъ опъ прежде всего продолжалъ Карамзина; его жур-нальные пріемы въ "Въстникъ Европы" и точка зрънія малоотличались отъ карамзинскихъ. Какт въ свое время Карамзинъ, Жуковскій быль одинь изв писателей нашихь, самыхь начитанныхъ въ европейской (поэтической) литературъ и, изучая ее, онъ, наконецъ, встрътилъ въ ней новую, прежде незнакомую струю, воторая оказала на него свое вліяніе темъ больше, что множество произведеній этой литературы какъ нельзя лучше подходили жъ его личному упомянутому настроенію. Европейскій источинкъ, какъ это часто повторялось въ нашей литературъ, -- давалъ не только то, чего въ немъ прямо искали, по и то, что было для нашей литературы совершенно ново. Европейская литература, изъ клочковъ которой составился нашъ старый псевдо-классицизиъ, дала и оружіе для его упичтоженія, и опять сдълалась источникомъ заниствованій уже въ иномъ смыслъ.

Романтизмъ европейскій возобладаль въ нашей литературѣ почти также, какъ въ свое время псевдо-классицизмъ. Направленіе, новое я по содержанію, и по формѣ, нравилось теперь тѣмъ больше, что старая школа выродилась и превратилась въ скучную рутину, которой паконецъ, не помогали никакія усилія остававшихся талантовъ, хотя и талантовъ было пемного. Торжественная, казенная ода, трагедія или комедія съ тройнымъ единствомъ и копированіемъ французскихъ пьесъ становились невозможны. Дмитріевъ, совершеннѣйшій влассикъ, уже подтруниваеть надъ влассицизмомъ и рискустъ на легкій разсказъ во французскомъ вкусѣ, находившій похвалы у Пушкина. Понятно, что европейскій романтизмъ съ его новымъ содержаніемъ, съ его разнообразіемъ болѣе свободныхъ формъ, принятъ былъ какъ усовершенствованіе литературы и новый путь къ ея успѣхамъ.

Что же нашла въ немъ наша литература?

То движеніе, которое разумьлось потомъ подъ сборнымъ именемъ романтизма, было явленіе очень сложное, въ разныхъ литературахъ вызванное разными потребностями и сложившееся въ разныя формы. Начало его кроется еще въ томъ возбужденіи умовъ, которое паполняетъ вторую половину XVIII-го въка. Политическое, умственное и религіозное броженіе этого времени заключало въ себъ и революціонные элементы, которые сказались францувскимъ переворотомъ и всеми его отражениями въ Европъ, и элементы реакціи. Скептическая философія, политическія изследованія, смелые протесты и порывы литературы ваявляли о требованіяхъ времени задолго до самаго переворота. Недовольство старымъ порядкомъ вещей и искапіе поваго обнаруживались самыми разнообразными стремленіями: рядомъ съ Вольтеромъ и энциклопедистами действоваль мечтатель Руссо; вытеть съ сухниъ скептицизмомъ высказывались идеалистическія увлеченія; ожидація общественныхъ преобразованій были очень различны уже въ то самое времи, и въ дальнъйшемъ развитін, подъ вліннісмъ событій, изъ этого броженія могли выйти самые несходные результаты. Перевороть охватиль своими последствіями всю Европу, вовлекъ въ борьбу всь ея прогрессивныя и консервативныя силы, и когда буря улеглась, наступившій "порядокъ" уже не быль похожь на прежий. Реставрація желала возстановить старый міръ учрежденій и понятій; усталыя общества не думали о новой борьбь, но многое было уже пріобратено, и разъ поставлениме вопросы не были забыты. Романтизмъ, въ которомъ собразись отраженія тогданняго смутнаго состоянія умовъ, заключалъ въ себ'в поэтому много умственной и правственной усталости, по вывств съ темъ опъ воспринималь прогрессивныя иден и возбужденія прошлаго віжа; онъ порывался къ создацію идеаловъ правственныхъ и соціальныхъ, повыхъ пачалъ, которыя могли бы облагородить и возвысить жизнь личную и общественную. Времи было слишкомъ неблагопріятно для подобныхъ построеній: событія должны были разочаровать техъ, вто ждаль оть пихъ обновления общества, потому что обновление не совершилось въ томъ видь, какъ его ожидали, и современникамъ изъ-за настоящей реакціи не были видны всв историческія пріобрътенія; но среди самаго тяжелаго гнета вырабатывалось болье глубокое движеніе, и рядомъ съ попытками оправдать реакціонный застой, на которомъ успоконвалась одна часть общества, возникали начала новой философіи и новой поэзіи.

Романтизмъ, развиван результаты восемнадцатаго въка и создавая свои теоріи подъ вліянісмъ времени, представлялъ такимъ образомъ массу противоръчій и, переходи изъ общихъ попятій въ жизнь и литературу, служилъ и для плодотворнаго научнаго и литературнаго развитія, и для озлобленнаго обскурантизма. Такъ, если взять нъсколько примъровъ, мысль о нравственномъ единствъ человъчества, выставленная иъкогда Гердеромъ и развитая по своему въ романтизмъ, чрезвычайно расширила научные и поэтические интересы; желание изучить проявлении человъческаго духа повело въ неизвъстному прежде изслъдованию всеобщей литературы и исторіи и къ обширнымъ переводнымъ предпріятіямъ (особенно у нѣмцевъ), которыя сильно раздвинули область литературнаго внанія и практически истребляли всякіе старые литературные предразсудки. Такъ, изучевіе древности, у Лессинга и Вишкельмана, распространенное романтизмомъ, давало понятію объ испусствъ такую широту, какой оно никогда не имъло прежде, и дало начало повъйшей эстетической критикъ. Такъ. влечение въ идеализированной старинъ, внушенное потреблостью найти единство жизви и идеала, чрезвычайно подвинуло и изученіе дійствительной старины и народной жизни; такъ, вообще данъ былъ сильный толчекъ самому разнообразному историческому и этнографическому изученію народностей, которое впоследствім послужило и для соціальнаго вопроса о народів. По, съ другой стороны, въ этомъ движени недоставало реальнаго пониманія жизни; мысль передко терила инстинкть действительности, и въ результать является длинный рядъ странныхъ заблужденій и самообольщеній. Реакція противъ такъ-называемой сухой разсудочности" прошлаго въка уже тогда производила сильную ваклойпость къ мистикъ, къ піэтизму, къ въръ во всякія сверхьестеетвенности и чудеса; когда один въ средневъковой старинъ восхищались наивной върой и народной поэзіей, другіе паходили политическій и церковный ндеаль въ феодализмів и напетив и мечтали объ ихъ возрождении; поэтический идеализиъ переходилъ въ необузданныя увлеченія фантазін, преувеличенныя понятія о свободъ поэтическаго генія, оставившія столько странныхъ слёдовъ въ литературъ. Реакціонныя черты романтизма высказались уже очень рано; своего полнаго господства онв достигли съ реставраціей, когда построены были цёлыя политическія теоріи, практическій смыслъ которыхъ вель къ возстановленію (сколько возможно) стараго феодализма, старой церкви и къ основанію новой полиціи. Поэтическій теоретикъ романтизма, Шлегель, быль въ то же время и политическимъ теоретикомъ реакціи.

Мы скажень дальше о другой сторонь романтизма, гдв онъ приняль совсьмь иное паправленіе, гдв политическія разочарованія давали новую силу мечтамь о народной свободь, порождали демократическій энтузіазмь и озлобленіе противь настоящаго.

Подъ вліяпісиъ политической реставраціи во Франціи и Германіи и пресл'єдованія оснободительныхъ идей, обскурантизиъ и реакція, или паклопность къ союзу съ ними стали господствующимъ карактеромъ романтизма. До какой стецени этотъ романтизмъ сталъ ненавистенъ въ Германіи для слідующихъ поколівній, можно видіть изъ остроумной его исторіи у Гейне.

Мы указали адъсь лишь нъкоторыя черты, съ которыми соприкасалась въ романтизм'в паша литература. Національная жизнь и исторія придавали ему особый характеръ въ Германіи, Англіи, Франціи, и эти частныя направленія отражались опять въ нашей литературъ, раньше или позже. Подчинянсь полу-сознательно вліянію романтическаго европейскаго движенія, наша литература успъла тогда усвоить и пъкоторыя хорошія и особенно слабыя его стороны. При своей общей неопытности, она не могла въ должной мере воспринять того, что романтизмъ могь представить живого и развивающаго; она не могла понять какъ слъдуеть ни вражды романтизма въ старому скептицизму, -- потому что и съ постеднимъ была мало внакома, — ни его протестовъ, которые бывали мало понятны (какъ у Байрона), ни научныхъ стремленій (археологическій романтизмъ Гримма и его школы, имфвшій громадное влінніе на изученіе народности, былъ замівченъ и усвоенъ только слідующимъ литературнымъ поколівніемъ). Наша литература, но обыкновенію, эклектически заимствовалась понемногу разными элементами романтизма и главнымъ образомъ, конечно, темъ, что отвечало ен уровню и ближайшимъ потребностямъ.

IIтакъ, Жуковскій, усванвая нашей литературъ отголоски романтической поэзін, не имъль въ виду какой-либо реформы, а хотель только продолжать начатое Карамзинымъ; и действительно въ ихъ правственно-идеалистическихъ темахъ было очень много общаго. Разница была въ томъ, что въ то время, какъ Карамзинъ въ своей журнальной двительности быль гораздо болбе разнообразнымъ популяризаторомъ, Жуковскій, по свойству своего таланта, ограничился почти исключительно поэтическою областью. Отыскивая въ свропейской литературъ сочувственные ему мотивы, Жуковскій передаваль ихъ въ своихъ переводахъ и подражаніяхъ съ такимъ мастерствомъ, которое уже скоро поставило его во главъ новаго поэтическаго направленія. Старая школа не признавала уже и Карамзина. Жуковскій темъ больше возбуждалъ ея антинатію. Старая школа возмущалась и иногда подсмъивалась надъ мрачной поэзіей, преисполненной меланхоліи, духовъ, видьній и мертвецовъ. Ея опасеніе было върно, потому что новая поэзія дъйствительно подкапывала авторитеть старой безвозвратно. Значеніе новой школы состояло именно въ томъ, что она, вопервыхъ, расширяла понятія о поэзіи и ея область, и, во-вто-

рыхъ, вносила въ содержание русскаго стихотворства дотолъ мало извъстный ему міръ ощущеній внутренней жизни; въ меланхолическомъ тонъ поэзіи Жуковскаго высвазывалась мягкая человъчность, задушевное чувство, возвышенные нравственные идеалы. Этотъ путь былъ уже частію открытъ сантиментальностью карамзинскаго направленія; но тамъ было еще слишкомъ много натинутой искусственности, потребность чувства переходила въ плаксивость или приторную чувствительность, напоминавшую о розовой тетрадкъ аббата временъ стараго режима, — у Жуковскаго это чувство, правда слишкомъ односторонне меланхолическое, выражалось съ такой полной искренностью, и являлось въ такой дъйствительно изящной формъ, что здъсь поэзія внутренняго чувства вполнъ вступала въ свои права. Поэтическій инстинктъ указаль Жуковскому иныхъ руководителей въ европейской литературъ онъ еще переводилъ, правда, Флоріана, Томсона, Клопштока, Маттисона, которые были уже знакомы, но затъль онъ впервые водворяетъ въ русской литературъ корифеевъ европейской литературы, въ особенности писателей англійскихъ (Грей, Драйденъ, Саути, Гольдемитъ, потомъ Томасъ Муръ, В. Скоттъ, Байронъ) и нъмецкихъ (Гете, Шиллеръ, Уландъ, Гебель, Кёрперъ, Ламоттъ-Фуке, потомъ Цедлицъ, Гальмъ, Рюккертъ, Гримъ, Шамиссо). Восторгъ современниковъ показываетъ, какъ сильно было впечатлъпіе новой поэзіи особенно въ молодыхъ поколѣніяхъ.

Вліяніе этой поэзін, безъ сомивнія, было во многихъ отношеніяхъ благотворное. Жуковскій, согласно съ стремленіями романтиковъ, хотвлъ сдвлать поэзію высшимъ руководящимъ принципомъ жизни: "поэзія есть добродвтель", — онъ проповвдовалъ любовь къ добру и истинв, пробуждалъ внутреннюю жизнь чувства, внушалъ гуманное отношеніе къ людямъ; господствующій меланхолическій оттвнокъ долженъ былъ имъть большую привлекательность для твхъ, въ комъ, среди грубаго общества, возникали лучшіе, болье человвчные инстинкты.

Въ этомъ, такъ-сказать, воспитательномъ дъйствии состоитъ значение поэзіи Жуковскаго; она была очень далека отъ собственно общественнаго содержанія. Жуковскій очень ръдко обращался къ дъйствительной жизни, совершавшейся вокругъ него. Одпажды, въ 1812 году, онъ явился выразителемъ общаго патріотическаго возбужденія. "Пъвецъ во станъ русскихъ воиновъ", исполненный искрепнимъ поэтическимъ одушевленіемъ, произвелъ сильное впечатльніе. Но до какой степени за этимъ патріотическимъ настроеніемъ отсутствовало чувство прямой дъйствительности, — можно видъть изъ того, что даже въ изображеніи націо-

нальной борьбы Жуковскій счель пужнымъ одёть своихъ соотечественниковъ въ древніе или средневѣковые костюмы, вооружить ихъ, вмѣсто ружей и пушекъ, щитами и копьями и т. п., и событія вызвали въ немъ только обыкновенныя размышленія о тщетѣ земного счастія, о горести утратъ, о добродѣтели. Его мораль и здѣсь приняла оттѣпокъ романтической печали, и поэзія осталась далека отъ настоящей дѣйствительпости. Если мы будемъ затѣмъ искать въ произведеніяхъ Жуковскаго какихъ-либо обращеній къ непосредственной жизпи, мы найдемъ еще два разрида стихотвореній — во-первыхъ, писанныя на разные случан придворной жизпи и адресованныя къ лицамъ императорской фамиліи, и во-вторыхъ, дружескія "пославія" и стихотворенія альбомнаго свойства.

Жуковскій могъ, конечно, остаться чуждымъ вишательства въ общественные вопросы, за нимъ была его поэтическая спеціальность и великая заслуга въ формальномъ развитіи литературы, освобожденіи ея отъ условныхъ и отжившихъ формъ; по своему содержанію опъ имѣлъ благотворное воспитательное значеніе тѣми человѣчными идеями и чувствами, какія высказывала его поэзія. По вмѣстѣ съ тѣмъ опъ представляетъ собой характеристическій примъръ разлада романтизма съ простою дѣйствительностью, потому что за его отвлеченной меланхоліей сказывалось равнодушное, если не враждебное отношеніе къ непосредственнымъ жизненнымъ интересамъ и борьбѣ общества. Нѣкоторые изъ современниковъ даже находили вреднымъ вліяніе его слишкомъ изобильнаго мистицизма 1).

Жуковскій долго еще потомъ работалъ для русской литературы и обогатилъ ее своими переводными трудами, по уже не прибавилъ пичего къ тому содержанію, какое было дано въ первомъ періодъ его дъятельности. Его содержаніе отвъчало эпохъ, пепосредственно слъдовавшей за Карамзинымъ, для перваго и второго десятилътія нашего въка; но онъ остался виъ движенія, происходившаго съ этихъ поръ. Содержаніе европейскаго романтизма, въ которомъ онъ вращался, было гораздо шире, но Жу-

<sup>1)</sup> Слова Рыльсва въ писъмъ къ Пушкину. Огдавъ справедливость чисто литературной заслугъ Жуковскаго, Рыльевъ продолжаеть: "Къ несчастію, вліяніе его на духъ нашей словесности было слишкомъ нагубно: мистицизмъ, которымъ пропикнута большая часть его стихогнореній, мечтательность, неопредъленность и какая-то туманность, которыя въ немъ иногда даже предестим, растлили многихъ и много зла надълали. Зачъмъ не продолжаетъ онь дарить насъ прекрасными переводами своими изъ Байрона, Шиллера и другихъ всликановъ чужеземныхъ? Это болье можетъ упрочить славу его".



вовскій браль въ его кругі лишь немногое, что отвічало его саптиментальнымъ наклонностямъ, а къ другому оставался равнодушнымъ или чувствовалъ антипатію 1). Непониманіе Гамлета, котораго Жуковскій называль еще въ 1821 году "чудовищемъ" и "чудеснымъ уродомъ" 2), есть только однев изъ многихъ примъровъ этой односторонности взгляда, которой вовсе не было у романтиковъ англійских или немецкихъ, для которыхъ, какъ извъстно, Шекспиръ былъ предметомъ поклоненія. Это непонимание объясияется у Жуковскаго общей односторовностью его романтической области: широкая картина волненій человізческой души и внутрешней борьбы, сомивніс, отрицаніе инстинктивно отталкивали его, потому что въ концъ концовъ они грозили его собственному, мигко сантиментальному міровозарітнію. Также мало онъ понималъ и энергическій скептицизмъ Байрона; послв "Шильонскаго узника", онъ уже не возвращался къ нему, -потому что и трудно было бы ему найти въ немъ сочувственные мотивы. Если онъ въ письмахъ къ Гоголю (1847-1848) высказываеть свой ужась къ отридающей поэзін Байрона и другого, не названнаго имъ поэта, въ которомъ надо видъть Гейне, -это была давнишняя точка эрбнія, которая теперь высказалась только во всей полнотъ "). Жуковскій, наконецъ, раская-

<sup>1)</sup> Наша критика уже давно замѣтила эти ограничениме размѣрм воэтическихъ заимствованій Жуковскаго. "Не должно полагать, — говоряль еще Полевой. —чтобы Жуковскій глубоко проникаль тогда въ сущность германской и англійской позлів. Онь самъ признастся, что Гамлета почитаєть чудовищнимъ, уродливымъ произведеніемъ. Также не могь онъ постигнуть слубним Гёте, и даже вдохновителя й лыбимца своего Шиллера"... "Ни Жуковскій, и никто изъ товарищей и послідователей его не подозрівали, что они пустились въ океанъ безпредільный. Оптическій обмань представляль имъ берега вблизи. Срывая вітки въ безмѣрномъ саду Гёте в Шиллера, они думали, что переносять въ русскую поззію цѣлий садь этотъ" (Оч. Рус. Литер., І, стр. 112, 114).

<sup>2)</sup> Соч. Жук, изд. 8-е, V, стр. 441.

з). Указавъ, "съ благодарностъю сердца", въ образецъ истинной поэлів на Вальтеръ-Скотта и Карамзина. Жуковскій продолжаетъ:

<sup>&</sup>quot;Съ другой стороны, обратимъ изоръ на Байрона — духъ высокій, могучій, но духъ отрицанія, гордости и сомивнія. Его геній имъетъ прелесть Мильтонова сатаны, столь поражающаго своимъ помраченнымъ величіемъ; но у Мильтона эта прелесть не иное что, какъ поэтическій обрать, только увеселяющій воображеніе, а въ Байронії она есть сила, стремительно влекущая насъ въ бездну сатанинскаго наденія.

<sup>&</sup>quot;Но что сказать о... (я не назову его, по тыть для него куже, если онь будеть тобою угадань въ моемъ изображении), что сказать обь этомъ хулитель всякой святыни, которой откровение такь напрасно было ему ниспослано въ его поэтическомъ даровании въ томъ чародъйномъ могуществъ слова, котораго можеть быть ип одинъ изъ писателей Германии не имълъ въ такой силь! Это уже не судьба, раз-

вался и въ томъ невинномъ романтизмѣ, который онъ нѣкогда вводилъ въ русскую литературу. Въ письмѣ къ извѣстному Стурдзѣ (въ 1849 году), говоря о своемъ переводѣ Одиссеи, онъ замѣчаетъ полу-шутя и полу-серьезно, что наградой ему за этотъ трудъ будетъ: "сладостная мысль, что я (во время оно родитель на Руси нѣмецкаго романтизма и поэтическій дядька чертей и вѣдьмъ нѣмецкихъ и англійскихъ) подъ старость загладилъ свой грѣхъ"... Но и въ тѣ времена, и послѣ Жуковскій одинаково не понималъ и не любилъ той поэзіи, которая выходила за предѣлы его спеціальности, которая обращалась къ реальной жизни, вмѣшивалась въ борьбу идей, приходила къ сомнѣпію и отрицанію. Жуковскій отступилъ передъ ней...

Жуковскій чуждался вопросовъ, волновавшихъ только какъ поэтъ, но и какъ человъкъ. Въ свое быль одинив изв деятельнейшихв членовь "Арзамаса", въ которомъ собирались писатели этой первой романтической школы и друзья, разделявшіе ихъ мобоія. Мы указывали въ другомъ мъсть, что общественный индифферентизмъ составлялъ существенную черту Арзамаса. Въ личныхъ отношенияхъ Жуковский бовь къ людимъ составлила черту его характера; у него было много истиниаго добродушія, готовности помогать бедствующимъ, даже когда это бывало не совсемь удобно; наконець, его юношеская веселость въ дружескомъ кругу очень не походила на его унылую поэзію и на мрачную обстановку изъ могильныхъ картипъ, которой опъ окружалъ себя дома 1)... Друзьи находили, что, когда Жуковскій получиль свое изв'єстное назначеніе при дворъ, поэтъ началъ скрываться въ придворномъ, и Пушкинъ передълаль въ эпиграмму его стихотворение о "бъдномъ пъвщъ" 2); -- но извъстно, что и придворное положение не останавливало

руминивая бъдствіями душу высокую и произведшая въ ней бунть противъ испытурьщаго Бога, эго не надшій ангель свъта, въ упоснін гордости отрицающій то, что знасть и чему не можеть не върить—это свободний собиратель и провозгласитель всего низкаго, отвратительнаго и развратнаго, ...это — презрѣніе всякой святыни и циническое, безстидно дерзкое противу неи богохульство, дабы, оскорбивъ всѣхъ, кому она драгоцфина, угодить всьмъ поклонникамъ разврата, это вызовь на буйство, на невъріе, на угожденіе чувственности, на развузданіе всѣхъ страстей, на отрицаніе всякой власти", и проч. (Сочин, VI, 101—102).

<sup>1)</sup> См. въ письмахъ Ив. Кирфевскаго.

<sup>2)</sup> Диптрієвъ иншетъ въ 1818 г. къ А. П. Тургеневу: "Ревность друзей его (Жуковскаго) почти достигла своей ціли: кажется, поэтъ, мало-по-малу, превращается въ придворнаго; кажется, новость въ знакомствахъ, въ образѣ жизни начинаетъ предъщать его" (Р. Арх. 1867, стр. 1092).

иногда смёлых заступничествъ Жуковскаго. И въ ранвюю пору и впослёдствіи онъ собственнымъ примёромъ возбуждаль друзей въ лучшимъ дёламъ филантропіи: такъ, онъ хлопоталь о поэтё Мещевскомъ, или впослёдствіи о Шевченкё и ф.-д.-Бриггенё; такъ, въ 1822 году, верпувшись изъ-за границы, и повидимому, подъ свёжимъ вліяніемъ европейскихъ вравовъ и Шиллера 1), онъ освободилъ нёсколькихъ, принадлежавшихъ ему крестьянъ; такъ, въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, онъ, въ письмахъ къ нёкоторымъ высокопоставленнымъ лицамъ, говорилъ объ умёренности, о "самоотверженіи власти" и ея обязанностяхъ, — но его общественная мысль оставалась всегда глубоко консервативной и не развилась у него до критическаго отношенія къ дёйствительности.

Ему пе удавались и решенія отвлеченных вопросовъ. По характеру его образованія, его интересы были исключительно литературные и гуманистическіе. Около 1830 года, по словамъ біографа, онъ возымълъ наклопность къ патуръ-философіи, въ смыслѣ Гумбольдтова "Космоса" 2) — вслѣдствіе лекцій петербургскаго академика Триніуса, читанныхъ имъ при дворѣ; но продолженіе лекцій было запрещено, и Жуковскій пе пошелъ дальше въ этомъ направленіи. Остался небольшой слѣдъ этой попытки въ его статьѣ "Взглядъ на землю съ неба", гдѣ онъ употребилъ натуръ-философскія подробности въ изложеніи своего романтическаго благочестія.

Не мудрено, что Жуковскій, съ самаго начала чуждый критическаго взгляда, не понималь послідующаго движенія литературы и совершавшихся событій. Его взгляды больше и больше склонялись къ сантиментальному пізтизму: въ періодъ своей послідней заграничной жизни, онъ подъ вліяніемъ личныхъ связей вошель въ кругь піэтистовъ, въ которомъ чувствоваль себя тяжело, но изъ котораго уже не въ силахъ быль выйти. Соотвітственно съ этимъ, установились и его понятія политическія. Когда на его глазахъ происходили событія 1848 года, онъ не увиділь въ нихъ ничего кромі наглаго буйства черни и развратныхъ людей: и все развитіе политическихъ идей, даже все развитіе европейской образованности и цивилизаціи казались ему только л. стояннымъ приближеніемъ Евроны къ послідней гибели 3).

<sup>1)</sup> Seidlitz, стр. 111.

<sup>2)</sup> Seidlitz, crp. 159.

<sup>3)</sup> Вотъ, напр., образчикъ его историческихъ выводовъ: "Оглинувшись на Западъ теперешней Европы, что увидимъ? Дерзкое непризнание участия Всевышней

Digitized by Google

Такъ онъ судилъ о событіяхъ 1848 года въ Германіи. "Какой тифусъ взбісиль всі народы и какой параличъ сбилъ съ ногъ всі правительства!" восклицаетъ опъ въ томъ же письмі къ кн. Вяземскому, изъ котораго мы приводимъ выписку въ примічаніи. Взглядъ Жуковскаго на революціонныя событія не былъ бы удивителенъ въ человіків всегдащнихъ монархическихъ мийній; но любопытно, что долгая жизнь его въ этой самой Германіи нимало не объяснила ему движенія, хотя самъ сознаемъ, что народы были обмануты 1). Несмотря на это, онъ не нахо-

власти въ дълахъ человъческихъ выражается во всемъ, что тенерь происходитъ въ собраніяхъ народныхъ. Эгонзиъ и мертвая матеріальность царствуютъ. Чего туть ожидать живого? Какое человъческое благо можетъ быть построено на такомъ фундаментъ? Въра въ святное исчезва — нечальний результатъ реформацім, которая, сама будучи результатомъ предмествовавшиго, есть самий видимий пунктъ, съ котораго можно пресятдовать постепенний ходъ и развитіе теперешняго. Неотрицаемо, что реформаціи произвела великое движеніе умственное, изъ котораго, наконецъ, вышла гражданственность, или такъ-называемая цивилизація нашего времени".

Но существенный результать реформаціи быль чрезвычайно вредень. "Первый жагь реформація рімняль судьбу сиронейскаго міра", — вийсто злоупотребленій, она разрушила самый авторитеть церкви.

"Реформація вобунтовала противъ ся неподсудимости денократическій умъ, давъ право повтрыть Откроненіе, она ноколебала втру, а съ нею и все святое. Это святое замінилось языческою мудростію древнихь; родился духь противорічія; начался мятежь противь всякой власти, какь божественной, такь и человіческой. Этоть мятежь ношель двуми дорогами; на первой уничтожение авторитета церкви произвело риціонилизмь (отверженіе божественности Христа), отсюда написилмь (уничтоженіе личности Бога), възаключение амеизмъ (отвержение бытия Божия); на другой понятие о власти державной, происходящей отъ Гога, уступило поиятию о договорть обществечномь, изъ исто самодержанівнарода, котораго вервая степель представительная мониралн, вторыя степень демократийн, третья степень социализмь и коммунизмь; можеть быть и четвертия, последния степень: уничто меніс семейства, а веледствів того низведение человичества, освобожденнаго отъ всякой обязанности, ограничивавъщей чамъ-либо его личную независимость, въ достоинство совершенио свободнаго скотстви. Итакъ, два пункта, къ которымъ ведуть и отчасти уже привели сіи двъ дороги: съ одной сторони, самодержавіе ума человіческаго и уничтоженіе царства Вожія, съ другой — владычество всёхъ и каждаго и уничтоженіе общества. Между сими двумя крайностями бытія тенерь и выбивается иль силь образованность западной Европы" (Соч. VI, 165-166).

1) Воть его слова: "Везпрестанию новторяють (т.-е. въ Германіи, во время смуть 1848 года): мы тридцать три года теривли; объщанное намь не исполнено; нами ругались; мы были притеспены; все наши требованія были съ преареніемь отвергнуты. Къ несчастію, эти обвинительные крики основани на истишнь; государи Германів остались въ долгу у своихъ народовь". "П главная вина вхъ состоитъ, —по мивнію Жуковскаго, — менте въ томъ, что они этого долга не заплателя, нежеля въ томъ, что они не оказали надлежанией рыништельности въ его признаніи", в пр. (Соч. VI, стр. 154, прим.).

дить словь для выраженія своего негодованія противь общества, которое, наконець, хотіло напомнить о своемь праві: "крики человіческаго безумія", "дерзкіе журналисты", "безсмысленность", "буйство", "нечистые когти мятежа", "дерзкій разврать" и т. д.

Въ домашнихъ предметахъ Жуковскій нивль образь мислей, который быль прямымъ продолженіемъ мивній Карамзина 1). Онъ не только не находиль вавихъ-нибудь недостатковь въ существующемъ ходв вещей, но полагаль, что Россія, "оторвавшись (послів 1848 года) отъ насильственнаго на нее вліннія Европы" (выше имъ описанной), "вступить въ особенный, ел исторією, слідственно самимъ Промысломъ ей проложенный путь", она составитъ "самобытный великій мірь, полный силы неисчерпаемой, ...сплоченный вірою и самодержавіемъ въ одну несоврушниую, ныпів вполню устроенную громаду", и проч. Онъ не предвиділь, что уже вскорів должно было пачаться испытаніе, которое должно было и въ обществів, и въ самомъ правительствів измінить мивніе объ этомъ устройствів.

Въ литературъ Жуковскій давно стояль особнякомъ. Посль "Арзамаса" ближайшіе друзья его были въ томъ вругу, который составляль собственно продолжение того же "Арзамаса". Съ тридцатыхъ годовъ, вогда наша литература начала оживляться двятельной критикой, когда появленіе Гоголи предвіщ лю, наконець, зрълость литературныхъ стремленій, Жуковскій, какъ весь кружовъ, оставался чуждъ этому критическому движенію. Въ похвалу писателей этого кружка надобно свазать, что они, какъ люди со вкусомъ, образованію котораго столько содъйствоваль Пушкинъ, умьли опвинть Гоголя вакь художника, который вообще не встрътилъ сочувствія ня въ той толпъ, когорую предсгавляля Гречъ и Булгаринъ, ни у "романтиковъ", какъ Полевой; люди Пушкинского вружка стали вообще ближайшими друзьями Гоголя. Къ сожальнію, ихъдружба мато помогла Гоголю вь самомъ существенномъ: они были свидьтелями того сграниаго направленія, какое еще съ конца тридцатыхъ годовъ начали принимать мысли Гоголя и его харавтеръ, и, повидимому, только поддержали въ немъ это направление. Его бользпенное насгроение, которому, быть можеть, помогло бы вначаль должное противодъйствіе, омло принято ими какь ньчго нормальное, иля, хогя н преувеличенное, но серьезное и глубовое въ основаніи. Правда, они защищали сочинения Гоголя при ихъ появлении, по оли одобрительно выслушивали и тв откровенія, изъ которыхъ онь со-

<sup>1)</sup> Ср. Соч. VI, стр. 160 и д., и мног. др.

ставиль потомъ "Выбранныя Мёста". Почему же люди этого вружна такъ далеко разошлись съ другими почитателями Гоголя, которымъ эти "Мъста" показались полнымъ паденіемъ писателя? Объясненіе заключается, повидимому, въ томъ, что люди кружка Жуковскаго нашли здесь свой собственный мотивъ. Надо полагать, что имъ очень не нравились тѣ толкованія, которыя давались произведеніямъ Гоголя въ новой критикъ, не правилось, что Гоголя ставили во главъ сатиры, которая становилась чуть не оппозиціоннымъ обличеніемъ. Они съ своей стороны давали при-внаніе "Мертвымъ Душамъ", отчасти по своему художественпому вкусу, который указываль имъ высокія поэтическія достоинства произведенія; отчасти, быть можеть, потому, что на первое время не предвидёли, какъ сильны будутъ упомянутыл, непріятпыя имъ истолкованія "поэмы" въ либеральномъ смыслъ; отчасти потому, что настроение автора, неизвъстное для публики. было очень извъстно имъ, близвимъ его друзьямъ, а личное настроеніе Гоголя уже тогда было таково, какимъ оказалось въ "Выбранныхъ Мъстахъ". При появленіи послъднихъ, характеръ вниги не быль для нихъ новостью; если они не одобрили нъвоторыхъ ел подробностей (слишкомъ безтактимхъ), то, вообще говоря, они были очень довольны тамъ разъясненіемъ, какое самъ писатель давалъ всей своей деятельности. Это было смиреніе, самоуничиженіе, раскаяніе въ необдуманности прежняго смъха, отвазъ отъ какого-нибудь обличенія: все, что привело въ такое негодованіе Бълинскаго и людей его митий, казалось естественнымъ и похвальнымъ для друзей Гоголи.

Религіозная манія Гоголя, вибств съ полнымъ отказомъ отъ лучшихъ произведеній, составившихъ его историческую славу, сходилась съ піэтизмомъ Жуковскаго и его равнодушіемъ къ общественному интересу. Тяжело читать въ біографіи Жуковскаго исторію послёднихъ лётъ его жизпи, когда онъ вполнѣ предался піэтизму. Этотъ піэтизмъ казался ему искомой цёлью жизни, разгадкой идеала, котораго онъ доискивался въ теченіе своей поэтической дёятельности, а эта дёятельность представлялась ему теперь почти ваблужденіемъ. Этотъ исходъ совершенно пришелся въ его давнишнему характеру: романтическая меланхолія нашла свое основаніе; духи и привидёнія, которыми прежде были наполнены его стихи, теперь представлялись ему во очію 1)...

полнены его стихи, теперь представлялись ему во очію 1)...

Мы приводимъ эту исторію мевній Жуковскаго не какъ
одинъ личный примеръ. Напротивъ, она любопытна какъ образ-

<sup>1)</sup> Соч., т. VI, "Ивчто о привиденіяхъ".

чикъ того развитія, какой проходила вообще школа сантиментальнаго романтизма: сколько ни было субъективнаго въ поэзім Жуковскаго, и сколько ни слёдуетъ отдёлить въ его мнёніяхъ на долю его собственнаго характера, этотъ романтическій консерватизмъ составляетъ черту цёлой школы. Въ исторіи чисто литературныхъ идей школа исполнила великое дёло, расширивъ область поэзіи и по содержанію, и по формё, подъ вліяніемъ европейскаго романтизма, хотя понятаго весьма неполно; въ понятіяхъ общественныхъ она не ушла дальше карамзинскихъ преданій, которыя въ особенности вёрно сохранилъ Жуковскій. Эта школа осталась въ сторонь отъ либеральнаго общественнаго движенія двадцатыхъ годовъ, происходившаго еще въ молодую ея пору, еще меньше она участвовала въ тёхъ литературныхъ стремленіяхъ, которыя одушевляли лучшихъ людей въ слёдующія десятилётія.

Пікола вовсе не была лишена желанія общаго блага, но, какъ свободолюбіе Карамзина, это желаніе было платоническое. Наслідовавши поколінію, которое еще не иміло и мысли объобщественной самодівтельности и котораго наиболіве передовые люди представляли себів эту самодівтельность только въ минологической формів масонства, Жуковскій и люди его кружка мало подвинули этотъ вопросъ: ихъ отвлеченная мораль и проповідь добродітели не примінялись къ реальнымъ фактамъ я къ существующему положенію вещей. Ихъ идеаль вполить мирился съ сущностью этого положенія, въ которомъ они виділи наилучшій изъ возможныхъ порядковъ. Перейти къ практическому пониманію этой отвлеченности и по крайней мітрів уразуміть, если не указать, что противорівчило ей въ дійствительности—они не иміли силы, и когда это стали ділать другіе, они сочли это нарушеніемъ гражданской скромности, дерзостью и буйствомъ.

## II.

## пушкинъ.

Историческое обращение из Пушкину началось съ первыхъ же лътъ по его смерти 1). Для Бълинскаго, множество разъ говорившаго о немъ и, въ 1843—1846, написавшаго знаменитыя

Пов литературы о Пушкинь, старой и новой, отматимъ немногое.

<sup>1)</sup> Открытіе памятияка Пушкину, въ 1880 г., и потомъ пятидесятилітіе съ года его смерти, въ 1887 г., были поводами къ особенному оживленію вопроса о значенія Пушкина. Кромѣ сочвиенія Стоюнина не явилось, правда, за это время ни одной цільной работы, но усибли высказаться весьма разнообразные взгляды на характеръ и историческое положеніе Пушкина въ русской литературѣ. Это побудило насъ вамінить страницы о Пушкинь въ первомъ паданія пастоящей книги поздивйшним статьями, вызванными новой литературой ("Вісти. Евр.", 1887, октябръ—ноябрь), добявивь ихъ итсколькими замічанілми; наша прежиях точка зрінія не измінилась, по развита здісь подробяве, между прочимъ въ виду новыхъ толкованій Пушкинской поззів.

<sup>—</sup> Вълинскій, статьи о Пушкинт, въ "Отеч. Запискахъ" 1843—46, и въ "Сочинсніяхъ", т. VIII, изд. 2-е, М. 1865. стр. 92—705.

<sup>— &</sup>quot;Матеріалы для біографія А. С. Пушкина", П. Анненкова, въ 1-мъ тожѣ его маданія Пушкина. Свб. 1855, в 2-е псизжѣненное изданіе.

<sup>—</sup> Статьи о Пушкинт по поводу изданія 1855 г., въ "Современникт" 1855, кв. 2—3, 7—8.

<sup>—</sup> Анненковъ, "А. С. Пушкинъ въ Александровскую эпоху". Спб. 1874; "Общественние идеалы Пушкина—въъ последнихъ летъ жизни ноэта", въ "Воспоминаніяхъ и крит. очеркахъ", Спб. 1881, ПП, стр. 225—267; "Любопытная тяжба" (именно тяжба съ цензурой при изданіи 1855 г.), "Вёсти. Евроны", 1881, кн. 1; "Литературиме проекти Пушкина" (планы соціяльнаго романа и фантастической драмы), тамъ же, книга 7.

<sup>—</sup> Разь И. С. Тургенева, чит. въ нубличномъ засъданіи Общества любителей росс. словесности, въ "Въсти. Европи", 1880, кн. 7.

<sup>—</sup> Ръчь II. С. Тихоправова, въ торж. собранін Моск. университета 6 іюня 1880 г., "Въстникъ Европы", 1880, кв. 8.

<sup>-</sup> Рачь. В. О. Ключевского, тамъ же; "Р. Мысль", 1880, кв. 6.

статьи о Пушкий, остающіяся до сихъ поръ единственных цёльнымъ обворомъ его поэтическаго творчества, Пушкий быль уже лицо историческое. По вёрному вягляду Бёлинскаго, Пушкий стоялъ на грани, отдёлявшей старый, приготовительный періодъ русской литературы отъ ен новаго періода: Пушкий закончиль эпоху, когда литература усвоивала подъ европейскими влінніми новыя поэтическій формы съ тёмъ содержаніемъ, какое давала европейскай образованность, й открылъ новую эпоху самостоятельной дёятельности, когда русскай поэзій впервые становилась самобытнымъ выраженіемъ русской жизни, впервые овладёвала богатствомъ народнаго языка и рисовала оригинальный картицы народнаго быта. "Поэзій" въ первый разъ у Пушкина установлялась въ русской литературю самостоятельною силой

- "Пушкинъ", В. Стоющина. Свб. 1881.

- Идеалы Пушкина. В. И. (Влад. Никольскаго). Сиб. 1882; 2-е изд. Сиб. 1887.
- "Вестда преосвящ. Инванора, архіснискова херсонскаго в одесскаго, въ недъло блуднаго сына, при поминовеніи раба Вожія Александра (поэта Пушкина) во истеченіи пятидесятильтія по смерти его. Изложена въ общихъ сокращенныхъ чертахъ въ церкви Новороссійскаго университета" (1 февр. 1887 г.). Одесса, 1887.
- В. Ключевскій, "Евгеній Онфгинъ и его предки". Читано съ сокращенімии въ публ. засъданіи Общества льбит. словесности 1 февр. 1887 г. "Р. Мысль". 1887, февраль, стр. 291—306.
- В. Якушкинъ, "Радищевъ и Пушкинъ". М. 1886 (поъ "Чтеній" Моск. Общ. ист. и древностей; разборъ этой статьи въ "Вѣсти. Еврони", 1887, февр., "Литер. Обозрѣніе"). "Очеркъ исторіи печатнаго вушкинскаго текста съ 1814 по 1887 годъ, въ "Р. Вѣдомостихъ" 1887, № 34, 38, 40.
- Біографія, составленная А. М. Скабичевскимъ, при мадапін Пушкима, Павденкова: Спб. 1887.
- А. Кирпичинковъ, "Пункинъ, какъ европейскій поэтъ". Рѣчь, чит. въ нубл. собраніи Пипер. Новороссійскаго университета, 1 февраля 1887 г., Одесса, 1887.
- В. Спасовичъ, "Пушквиъ и Мицкевичъ у памятника Петра Великаго", Въсти. Евр. 1887, апръль; "Байронизиъ у Пушкина и Лермонтова", тамъ же 1888, нартъ апръль.
- Puschkiniana. Библіографическій указатель статей о жизни А. С. Пушкина, его сочиненій и вызванныхъ ими произведеній литературы и искусства Составаль В. И. Межовъ. Изданіе Импер. Александровскаго лицея. Сиб. 1886 (сверхъ 4.500 нумеровъ).

<sup>—</sup> Ръчь О. Достоевскаго въ "Моск. Въдом." и "Дневникъ писатели", 1880 г. (см. также "Вънокъ на памятникъ Пушквиу". Сиб. 1880, и "Сочиненія" Дост.).

<sup>—</sup> Альбомъ московской Пушкинской выставки 1880 г. Изд Общества любит. россійской словесности, подъ ред. Л. Поливанова (біографическій очеркъ Пушкина, А. Венкштерна). 4°. М. 1882. (Разборъ изданія, В. Якушкина, въ "Рус. Старинъ". т. XI., стр. 457—476).

<sup>— &</sup>quot;А. С. Пункинъ въ его ноззін. Первый и второй періоды жизни д дъятельности (1799—1826)". А. Незеленова. Сиб. 1882. (Разборъ В., въ "Вѣсти. Евр.", 1883, ки. 1, стр. 440—445).

со всымь обантельнымь дыйствіемь богатой фантазін, глубоваго тувства и удивительнаго стиха. Все, что было до Пушвина, посило на себы печать заимствованія, искусственности; русская поззін не схватывала чисто русской жизни, не умыла справиться съ чисто-народною русскою рычью; со времени Пушвина поззін вступаеть въ эту жизнь какъ новая стихія, и возврать въ подражанію становится невозможнымь... Если въ сороковыхъ годахъ, когда едва прошло ивсколько леть со смерти Пушкипа, впимательный критикъ уже наблюдаль этоть переломъ, то поздиве громадное вліяніе Пушкина становилось еще болье ясно. Оно обнаруживалось не тьмъ, чтобы поздивищіє писатели, поэты и романисты становились его подражателями, — такихъ подражателей можно видьть развъ только въ его ближайшихъ современникахъ, плеядь "меньших поэтовъ" Пушкинской школы; — вапротивъ, высшихъ, наилучшихъ отражениемъ этого вліянія была дівятельность писателей, которая шла въ иномъ, новомъ направленіи, открывала повые пути творчества, создавала непохожія на прежнее картины, выражала повыя чувства и настроенія и посила отзвукъ Пушкина именно въ этомъ свободномъ движеніи впередъ, въ той внутренией силъ, которая побуждала все глубже проникать въ жизнь народа и общества, въ томъ здоровомъ поэтическомъ складь, который съ тьхъ поръ сдълался отличительною чертой русской поззін и въ настоящее время бросается въ плаза иностраннымъ наблюдателямъ русской литературы. Этому поэтическому складу даютъ теперь названіе "реализма", и Пушкинь—послідній романтикъ—есть, безъ сомпінія, и первый сильный начинатель реализма въ нашей литературів. Птакъ, родственность поздвійшей литературы съ Пушкинымъ не есть только повтореніе, не есть разработка данныхъ имъ темъ или подражаніе его стилю, а именно живое преемство развитія, гдв последующія явленія вытекають изъ предыдущихь, какъ здоровый рость историческаго начала. Дъйствительно, эти послъдующія явленія— Гоголь, Лермонтовъ, Тургеневъ, Некрасовъ, Гончаровь, Толстой и пр.—очень мало напомнять поэтическій стиль Пушкина, но ихъ историческое родство съ пимъ не подлежить сомивнію. Таково историческое родство съ пимъ не подлежить сомнёню. Таково было и ихъ собственное признаніе. Гоголь еще связань съ Пушкиным непосредственно: Пушкинь быль свидетелемь его первыхъ произведеній и горячо ихъ приветствоваль; Гоголь заимствоваль даже изъ его указаній темы своихъ произведеній; о Пушкине напоминаеть самый пріемь его художественнаго творчества—эта глубокая обдуманность плана, безконечная забота о формь, высовій взглядь на художественное созиданіе, какъ на своего рода свя-

торыя шли и отъ представителей нашей поозіи, и отъ публицистовъ и историковъ, и указывало, что это попиманіе историческаго значенія Пушкина для Лермонтова, и отъ представителей настоящаго поэта. Для Тургенева Пушкинъ былъ предметомъ настоящаго поклоненія. Некрасовъ, котораго поэтическій характеръ былъ очень далевъ отъ олимпійской возвышенности и широты Пушкинской поэзіи, сохранилъ навсегда культъ Пушкина, унаслідованный отъ тридцатыхъ годовъ и отъ Білинскаго. Московское праздвество 1880 года вызвало цілый рядъ подобныхъ признаній, которыя шли и отъ представителей нашей поэзіи, и отъ публицистовъ и историковъ, и указывало, что это попиманіе историческаго значенія Пушкина ділалось всеобщимъ достояніемъ.

Для Пушкина вполнъ наступала "исторія" и "потомство". Нътъ въ нашей литературъ другого писателя, которому было бы посвящено столько изученія, -- по это изученіе по разнымъ причинамъ все еще остается далеко не довершеннымъ. Объясненіе писателя должно быть дано въ двухъ направленіяхъ — въ его біографін и въ подробпомъ анализь его произведеній. Полноть біографіи долго м'вшали старое неум'внье и непривычва дорожить біографическими фактами объ историческомъ дъятель, а еще болье то, что ими Пушкина при жизни и долго по его смерти кота уже становилось національной славой, было окружено страннымъ недовъріемъ и опасецінми: его личныя отношеція Александровсвихъ временъ и, далъе, его отношенія въ императору Николаю и къ шефу жандармовъ Бенкендорфу, наконецъ, отношенія дружескія (напр., связи сь декабристами), литературныя и великосвътскія, были по тому времени неудобны для разсказа, — между тых во всемъ этомъ заключались необходимыя біографически черты его личности и общественнаго положенія. Долго затруднителенъ былъ самый анализъ его сочиненій: доступныя для вритики чисто эстетической, онв были не совсвыв доступны для комментарія біографическаго, для изображенія его настроеній, его теоретическихъ, историческихъ и общественныхъ взглядовъ. Въ последнее время въ томъ и въ другомъ отношени сделано довольно много любопытныхъ работъ: правда, и біографія и комментарій къ Пушкиву еще далеки отъ полноты, но во всякомъ случат намъчены многія существенныя черты жизни поэта и его твор-чества. Пушкинъ предстаетъ теперь яснъе, чъмъ это было прежде: для пасъ раскрываются мотивы его личной жизпи, какъ и стихів его художественныхъ созданій. Его личность и творчество становятся для насъ, "потомства", привлекательны не по одному не-

посредственному впечатавнію его повтических созданій, но в по сознательному опредёленію условій его діятельности.
Съ ходомъ этого изученія все больше раскрывается историческая его сторона. Геніальный поэтъ, онъ быль вмістів и человікомъ своего времени. Его развитіе шло въ извістной исторической обстановкі; время ставило ему свои задачи, положеніе общества оставляло на пемъ свой отпечатокъ; какъ натура изоощества оставляло на немъ свой отпечатовъ; какъ натура избранцая, Пушкивъ шелъ впереди своего времени, предугадывалъ будущіе пути литературнаго развитія,—но въ то же время былъ самъ тъсно свизанъ съ своимъ временемъ и его традиціями. Этими условіями опредъляется содержапіе его поэзіи и его общественныхъ идей. Когда стала доступпа анализу эта внутренняя жизнь поэта, то на первое время мивнія очень раздълились: образъ Пушкина раздвоился и затемнился разпоръчемъ внеча-тлъпій; примъненіе его ваглядовъ къ новъйшимъ общественнымъ настроеніямъ выдвигало то одну, то другую сторону его содержанія; его идеи казались то либеральными, то консервативными; въ немъ виделси то приверженецъ предапій, то искатель общевъ немъ виделся то приверженецъ преданій, то искатель общественной свободы, то невозмутимый жрецъ чистаго искусства, то родоначальникъ жизпеннаго реализма, гдв искусство служитъ не одной отвлеченной красогв, по и насущной потребности общественнаго сознанія... Многихъ смущало это разнорфчіе: вазалось грубою односторонностью, чуть не оскорбленіемъ памяти Пушкина, когда выдвигалась та или друган черта Пушкинской поэзіи и делалось на ней удареніе, — и спорт, не разрешан вопроса, кончался взаимными укорами. Верная постановка этого вопроса о личномъ карактере и общественномъ содержаніи поэзін Пушкина делалась еще Белинскимъ, но въ подробностяхъ онъ начинаеть выясияться только теперь, хоти все еще неполно.

Пушкинъ во иногихъ сторонахъ своихъ общественныхъ взгля-довъ былъ "старинный человъкъ", по выраженію критики 50-хъ го-довъ, но, независимо отъ великаго таланта и принадлежащаго ему широкаго поэтическаго содержанія, человъкъ съ благороднымъ, гуманнымъ складомъ характера и стремленіями къ обще-ственному интересу, который прежде всего выражался для него въ свободъ и достоинствъ искусства и литературы. Это послъднее далево не было, однако, въ господствовавшихъ правахъ, и задалеко не облю, однако, въ господствованияхъ правахъ, и за-щита достоинства литературы (независимо отъ нъкоторыхъ юно-шескихъ увлеченій) ставила Пушкина въ разръзъ съ иными явле-ніями тогдашняго порядка вещей, не только оффиціальнаго, но и общественнаго. Пушкину приходилось бороться не съ одними цензурными препятствіями (въ разныхъ видахъ), но и съ обще-

ственнымъ застоемъ, представители котораго винили его въ либерализм'в, когда скорве это быль человых спокойных консервативныхъ убъжденій; обвивали въ "асензив" поэта, который былъ авторомъ стансовъ "Въ часы забавъ иль праздной скуки"; окру-жали подозрвніями автора "Клеветникамъ Россія", "Съ Гоме-ромъ долго ты бесвдовалъ одинъ", "Героя" и пр. Рано начавшаяся слава уже встрътилась съ враждой литературныхъ старовъровъ, которые съ своей точки зрвијя имели къ тому большів основанія: Пушкинскій романтизмъ быль и въ общественномъ смысл'в новизной, которан не меньше вопросовъ "слога" возмущала приверженцевъ старины. Полемическій нападенія съ другой стороны подвергали насившкамъ и осужденію условную романтическую форму, за которой не видъли достаточно яснаго содержапія, — какъ нападенія Надеждина. Наконецъ, въ последніе годы д'вятельности Пушкина сказалось зам'ятное охлаждение въ поэту, которое объясияла критика сороковыхъ годовъ: съ одной стороны, ждали отъ Пушкина новыхъ поэтическихъ и обще-ственныхъ открореній, съ другой—не знали произведеній, уви-дъвшихъ свъть послів его смерти. Словомъ, еще при жизни Пуш-кина общество относилось къ нему самымъ различнымъ обравомъ - отъ восторженияго новлоненія до полнаго осужденія, до обвиненій въ безправственности и "асензив", или до укоровъ въ недостатки серьезности. Очевидно, онъ затрогиваль сильные, чвиъ вто-либо раньше, правственные интересы общества; поэзія его увлекала и будила умы, и впервые становилась жизневной стихіей.—Съ конца тридцатыхъ годовъ въ литературъ началось гораздо болъе оживленное движение; извъстныя увлечения въ-мецкой философией имъли то благотворное дъйствие, что обращали умы къ общимъ теоретическимъ началамъ, заставляля искать основныхъ принциповъ и въ жизни, и въ нравственности, и въ искусствъ. Такъ какъ литература была единственнымъ проявлениемъ этой внутренией жизни общества и единственнымъ средствомъ дъйствія, то въ кругу лучшихъ представителей того по-кольнія вопросы искусства стали краеугольнымъ камнемъ лите-ратурной жизни, и въ сороковыхъ годахъ, когда явились въ посмертномъ изданіи новыя, неизвъстныя прежде произведенія Пушкина, его поэзія была впервые понята и истолкована съ широкой точки зранія ея художественнаго и жизненнаго значенія.-Наступила потомъ другая эпоха: даже сонная масса общества была разбужена событінин; старый быть требоваль преобразованій, и правительственная иниціатива была поддержана горячими сочувствівми, которымь не рішались тогда противорівнять

люди стараго порядка. Крестьянская реформа встречена была съ вастоящимъ энтузіазмомъ; въ ней виделся широкій народный вопросъ, постановка котораго объщала (какъ думали) давно желанный повороть цівлой русской жизни на просторы свободнаго всесторонняго развитія и просвіщенія. Дійствительно, передъ русскимъ обществомъ нвились наглядно и частію въ исполненіи преобразованія, никогда невиданныя; горизонть общественныхъ понятій расширился, и мечты энтузіастовъ направились на реальное "служеніе народу" въ той или другой формъ... Жизнь, воторая всегда болье сложна, чымь умозавлючения о нег, показала потомъ, что то были мечты; по въ данную минуту онъ владъли умами, и было очень естественно, что, въ увлечении тео-ретическими и практическими "народными" вопросами, интересы чистаго искусства и преданіе отступали на второй планъ, забывались, даже отвергались... Изъ этого делають теперь лишній упрекъ тому времени, по едва ли справедливо: въ охлаждении въ Пушкину только отразилось охлаждение къ слишкомъ неприглядиому прошлому и увлечение надеждами на лучшее будущееувлеченіе, внушенное лучшими движеніями общественнаго чувства. Все было поглощено настоящей минутой, которая должна была рышать будущую судьбу парода и общества: предание пе давало отпыта на эги тревожные вопросы, -- какъ, съ другой стороны, оно именно злоунотреблялось иногда противниками новаго движения. Со временемъ это будетъ попято правдивъе, чъмъ понимается теперь, и упомянутый укоръ сыбнится историческимъ обънспепіемъ. Каждое времи имьеть свои идеалы и заботы и оставляеть свою черту пониманія великих ь исторических лиць, къ какимъ принадлежалъ Пушкинъ. Тъ представленія, какія вызываеть великая историческая личность въ последующихъ покольніяхъ, не бывають произвольны; онь необходимы исторически и не безразличны для полной оцъпки его вначенія: самое пониманіе великаго діятеля развивается исторически. Это давно было объяснено Бълинскимъ, и не лишнее вспомнить слова, которыя служили введеніемъ въ его статьямъ о Пушкинъ.

"Година безвременной смерти Пушкина, — говорилъ Бълинскій, въ началь 40-хъ годовъ, — съ теченіемъ дней отодвигается отъ настоящаго все далье и далье; нечувствительно привыкаютъ смотръть на поэтическое поприще Пушкина не какъ на прерванное, но какъ на оконченное вполнъ. Много творческихъ тайпъ унесъ съ собою въ рапнюю могилу этотъ могучій поэтическій духъ, — по не тайну своего нравственнаго развитія, которое достигло своего апогея, и потому объщало только рядъ великихъ

въ художественномъ отношенін созданій, но уже не объщало новой литературной эпохи, которая всегда ознаменовывается не только новыми твореніями, но и новымъ духомъ. Исключительные поклонники Пушкина, съ нимъ вмъстъ вышедшіе на поприще жизни и подъ его вліявіемъ образовавшіеся эстетически, уже ръзко отдъляются отъ новаго покольнія своею закосньлостію и своею тупостью въ дълъ разумънія ситнившихъ Пушкина корифеевъ русской литературы. Съ другой стороны, новое покольніе, развившееся на почв'в новой общественности, образовавшееся подъ вліяпіемъ впечатл'я вій отъ поэзін Гоголя и Лермонтова, высоко цъня Пушкина, въ то же время судить о немъ безпристрастно и спокойно. Это значить, что общество движется, идеть впередъ черезъ свой въчный процессъ обновления покольний, и что для Пушкина настаетъ уже потомство. На Руси все растетъ не по годамъ, а по часамъ, и пять лёть для нен-почти въсъ. Но новое мивніе о такомъ великомъ явленіи, какъ Пушкинъ, не могло образоваться вдругь и явиныся соисных нотовое: какъ все живое, оно должно было развиться изъ самой жизни общества;каждый новый фактъ въ жизни и въ литературъ должны были измънять и возгрънія на Пушкина.

"По мфрф того, какъ рождались въ обществъ новыя потребности, какъ изменялся его характеръ и овладевали умомъ его новыя думы, а сердце волновали новыя печаля и новыя надежды. порожденныя совокупностью встать фактовъ его движущейся жизни, - всъ стали чувствовать, что Пушкипъ, не уграчивая въ настоящемъ и будущемъ своего значенія какъ поэть великій, тъмъ не менъе былъ и поэтомъ соосто оремени, своей эпохи, и что это время уже прошло, эта эпоха сменилась другою, у которой уже другія стремленія, думы и потребности. Всл'ядствіе этого, Пушкинъ является передъ глазами наступающаго для него потомства уже въ двойственном видь; это уже не поэть безусловно великій и для настоящаго, и для будущаго, какихъ онъ быль для прошедшаго, но поэть, въ которомъ есть достоянства безусловныя и достоинства временныя, который имбеть значение артистическое и значение историческое, - словомъ, поэтъ, только одною стороною принадлежащій настоящему и будущему, которын болбе или менбе удовлетворятся имъ, а другою, большею и значительнъйшею стороною вполнъ удовлетворявшій своему настоящему, которое опъ вполит выразилъ и которое для насъуже прошедниее. Правда, Пушкинъ принадлежалъ къ числу тъхъ творческихъ геніевъ, тъхъ великихъ историческихъ натуръ, которыя, работая для настоящаго, пріуготовляють будущее, и по-

тому самому уже не могутъ принадлежать только одному прошедшему; но въ томъ-то и состоитъ задача здравой критики, что она должна опредълить значеніе поэта ѝ для его настоящаго, и для будущаго, его историческое и его безусловно художественное значеніе. Задача эта не можетъ быть ръшена однажды навсегда, на основаніи чистаго разума: нътъ, рышеніе ея должно быть результатомъ исторического движенія общества. Чъмъ выше явленіе, тъмъ оно жизненнъе, а чъмъ жизненнъе явленіе, тъмъ болъе зависитъ его сознаніе отъ движенія и развитія самой жизни" 1).

Разнообразіе мивній указываеть на сміну точекь зрінія, возможныхъ въ обществъ, и путемъ ихъ сличенія и анализа будетъ только поливе опредвляться личность и двло поэта; все больше будеть выясняться его чисто поэтическое достоинство и его черты вакъ лица извъстной исторической эпохи. Только въ послъднее время, съ раскрытіемъ его біографіи и есо рукописей, начинають ясиве видъться движенія его внутренией жизпи и исторія его произведеній. Самое "предапіе", о необходимости котораго начинають теперь говорить, можеть прочно установиться только теперь, когда является первая возможность полнаго изученія поэтическаго паследія Пушкина. Странно сказать, но величайшій "національный" поэтъ при жизни и долго послів смерти окруженъ былъ крайнимъ недовъріемъ: геніальный, невиданный талантъ внушалъ невольное уваженіе къ лицу, которое въ глазахъ самихъ великихъ міра стояло на необычной высотъ; но вліятельная толпа преслъдовала поэта подозръніями, мелкими и врупными притеспеніями, наконець интригой; по его кончине труды его должны были пройти черезъ усиленную цензуру, прежде чыть доститься обществу; почти черезь двадцать льть по его смерти поминлись старыя подозрвнія, и друзьямъ литературы надо было шагъ за шагомъ ващищать драгоцвиное наследіе... Его біографія долго была достояніемъ только устныхъ пересвазовъ; ближайшіе друзья всего меньше сділали для этой біографіи; первыя попытки ся являются опять только лётъ черезъ двадцать по смерти поэта, являются урывками, исполненныя темныхъ памековъ, умолчаній, вынужденныхъ нарушеній правды. Эти попытки біографіи, и затімь первое цільное объясненіе творчества Пушкина и первое правильное изданіе его сочиненій -- были сдівланы уже людьми следующаго литературнаго поколенія, въ сороковыхъ и пятидесятыхъ годахъ, и нашему времени предстояла

<sup>1)</sup> Соч. Вълинскаго, т. VIII, изд. 2, стр. 93 и д.

еще работа надъ опредвленіемъ личности и творчества поэта... Слишкомъ буквально справедливымъ является замъчаніе Бълинскаго, что все болье полное попиманіе Пушкина должно было "развиваться изъ самой жизни общества", и не будетъ преувеличеніемъ сказать, что и "преданіе" можетъ установиться только теперь.

Жалобы на слабое развитие литературнаго и общественнаго преданія, къ сожальнію, справедливы. Въ самомъ діль, мы не умъемъ пъвить прошедшаго: мы не помнимъ вчерашняго дня; не пънимъ важныхъ, часто великихъ заслугъ, оказанныхъ талантомъ или ревностнымъ трудомъ въ области литературы, науки и искусства. Это неръдко дълаетъ и нашъ настоящій трудъ отрывочцымъ, лишеннымъ опоры въ предшественникахъ, а затемъ и надежды па продолжателей. Эта отрывочность нашего труда и отсутствіе предапій имфють, къ сожалфпію, свое историческое объясненіе, но несомивино, что опи составляють большое вло. Память о томъ, что сделано было нашими предшественниками, можеть и должна бы укрыплять наше собственное дело, усилить его сознаніемъ историческаго преемства, обогатить опытомъ, найти для него прочную почву въ томъ, что было уже нъкогда узпано и сознано. Поэтому намъ кажется глубоко отраднымъ это ревностное обращение къ намяти Пушкина, которое можетъ свидътельствовать именно о возникшей потребности утвердить это предапіе, повести его отъ родопачальника пашей повъйшей литературы.

Со времени критики Бѣлинскаго поставленъ быль вопросъ о національномъ или народномъ значеніи Пушкинской поэзім. Мнѣнія и тогда были раздѣлены. Что Пушкинъ націоналенъ въ общемъ смыслѣ слова, какъ великій поэть, созданный русскою жизнью, какъ человѣкъ, во многихъ отношеніяхъ носившій въ личномъ характерѣ и идеяхъ чисто русскія особенности, какъ писатель, въ вѣрныхъ картинахъ изображавшій русскую жизнь в въ свое время единственный по глубокому постиженію русскаго языка, — въ этомъ у насъ давно были убѣждены, хотя Бѣлинскій недоумѣвалъ, можно ли приложить къ нему многозначительный эпитетъ "поэта національнаго": для этого, по его мысли, требовалось, вѣроятно, болѣе обширное отраженіе русской національной жизни и ея идеаловъ. Поэтомъ "народпымъ" Бѣлинскій считалъ его еще менѣе: нашъ "пародъ" еще такъ далекъ отъ литературы (т.-е. такъ скуденъ образовапіемъ, самою грамотностью), что не знаетъ — какъ во времена Бѣлинскаго, такъ не на много больше и теперь — даже величайшихъ представителей русской ли-

тературы. Последующія толковавія "народности" Пушкина всетаки не разъяснили вопроса до конца. Какъ на быль великъ таки не разъяснили вопроса до конца. Какъ на былъ великъ поэтическій геній Пушкина, русская жизнь столь сложна, что нимало не удивительно, если она не могла быть обнята силами одного, котя бы геніальнаго, дарованія, и наше общественное сознаніе, которое и до сихъ порт не охватило этого сложнаго содержанія, еще менте владтло имъ во времена Пушкина,— тъмъ не менте, Пушкинъ долженъ занять мъсто во главт русскихъ національныхъ поэтовъ. Белинскій говорилъ: "въ томъ, что называють народностью или національностью его поэзіи, мы больше видимъ его необыкновенно великій художническій тактъ, онъ въ высшей степени обладаль этимъ тактомъ действительности, въ высшей степени осладать этима тактома двиствительности, который составляеть одну изъ главныхъ сторопъ художника" (т. VIII, изд. 2, 387). Можно прибавить, что, не говоря о разнообразной массъ явленій русской жизни, нашедшихъ выраженіе въ поэзіи Пушкина, самый его "художническій тактъ" имълъ ту чисто-русскую складку, какую находитъ инострапная критика въ лучшихъ писателихъ нашей новъйшей литературы, завоевавшихъ теперь вниманіе западнаго міра, складку простоты, яспости и вмъстъ задушевной глубины. "Національность" всегда трудно опредълима; но однимъ изъ признаковъ ен можно считать то, когда писатель находитъ себъ горячій отзывъ въ умахъ и серд-цахъ общества, и пемногимъ писателямъ нашимъ достался такой цахъ общества, и немногимъ писателямъ нашимъ достался такой отзывъ въ столь широкой мъръ, какъ Пушкину. Съ другой стороны, "національность" писателя можетъ опредъляться впечатъвніемъ, какое производитъ опъ на чужого наблюдателя: въ этомъ отношеніи поучительны будутъ миѣнія западной критики, если они будутъ собраны вмѣстъ. Одно изъ нихъ, особенно оригинальное, было высказано въ извѣстной книгъ Вогюэ 1): французскій критикъ почти не видить въ произведеніяхъ Пушкина "этвическаго характера", почти предночитаетъ—отнявъ его у Россіи—усвоить человъчеству, какъ и одипъ изъ пашихъ экстатическихъ поклоппиковъ Пушкина видъль въ немъ "все-человъка"; но то и другое есть опять одпосторонность, забывающая . объ историческомъ Пушкипъ, исключительно русскомъ, связанномъ съ русскою историческою дъйствительностью безчисленными нитими его личности и творчества, внервые водворившемъ у насъчистую поэзію, какъ самобытную стихію правственной жизни общества, наконецъ, о Пушкинъ, въ поэзіи котораго одною изъмогущественнъйшихъ и неотъемлемыхъ силъ былъ почти непо-

<sup>1)</sup> Le Roman russe; см. "Вѣсти. Евр.", 1886, сентябрь, стр. 318—320.

дражаемо-изящный языкъ. Какъ въ этомъ последнемъ симсть Пушкинъ остается несомивно и исключительно національнымъ, такъ и самая воспрінмчивость къ европейскому содержанію означаеть не безличную "все-человічность", какая виділась Достоевскому, и не то отсутствіе спеціально-русскаго характера, какое предполагалъ Вогюз, а только то историческое явленіе русской литературы, что на первыхъ порахъ своего развитія она естественно обращалась къ раніве собраннымъ богатствамъ европейской литературы, какъ къ запасу общечеловіческаго знапія и поэтическаго творчества. Наша литература поэтическая ужевышла теперь (къ большей мірт благодаря Пушкину) изъ прежней тісной зависимости своего содержанія и формы отъ европейскихъ образновъ и антецедентовъ (хотя обращеніе къ европейскимъ источникамъ остается до сихъ поръ неизбіжно въ области науки) и примыкаетъ къ литературамъ европейскимъ уже не вслідствіе необходимости подражапія, а по естественному взаимодійствію; но Пушкинъ, открывавшій повую, самобытную дорогу, стоялъ именно на перепутьть, на переломі двухъ періодовъ. Черты обоихъ на немъ отразились, и слова Вогюз указывають, съ какою силой воспринимались общечеловіческіе поэтическіе мотивы у писателя, котораго онъ хочетъ присвоить "человічеству" и который представляется намъ столь характерно и исключительно русскимъ.

Сужденія о Пушкинъ до сихъ поръ остаются весьма разнообразны и притомъ не только вслъдствіе различія основныхъ
взглядовъ критики, но и вслъдствіе того, что въ дъятельности
Пушкина дълается удареніе на той или на другой ея сторонъ.
Едва ли сомнительно, что различныя сужденія о Пушкинъ будутъ раздаваться и впредь; мудрено представить, чтобы сгладились скоро тъ разнорьчія, которыя дълають однить болье сочувственными однъ стороны Пушкина, другимъ другія: люди копсервативнаго образа мыслей всегда будуть осуждать либеральния
ваявленія Пушкина; люди другого взгляда на вещи будуть обращать свои сочувствія къ тъмъ мотивамъ пушкинской поэзіи, гдъ
сказывалось стремленіе къ просвъщенію и общественной свободъ.
Примирить эти точки зрънія невозможно, по крайней мърт, до
тъхъ поръ, пока Пушкинъ не отступить въ гораздо болье далекое
прошедшее, тъмъ теперь, пока общество наше не войдеть въ
иной періодъ своего развитія, когда самый вопросъ просвъщенія
перестанетъ быть спорнымъ, какимъ онъ, къ удивленію, снова
сдълался въ послъднее время.

Но изъ этого не следуеть, чтобы вопрось о Пушкине для характ. литкр.

нашего времени долженъ былъ остаться нервшеннымъ. Если пока еще пельзя примирить противорвчій и если надо предоставить различнымъ сторонамъ выбирать себв предметы сочувствій въ твхъ или другихъ произведеніяхъ Пушкина, есть однако историческія стороны предмета, которыя допускаютъ объяспеніе, и опо становится пеобходимымъ, если Пушкину принадлежитъ то значеніе въ развитіи нашей литературы, о какомъ всв говорять единогласно.

Въ чемъ же именно состояло его влінніе; какая черта его дъятельности оказывала то сильное дъйствіе на современниковъ и преемниковъ, которое составляетъ его историческую силу; какое мъсто имъла здъсь чисто художественная сторона его труда и какое принадлежало его теоретическимъ, литературнымъ и общественнымъ иденмъ; наконецъ, въ чемъ заключалось содержание этихъ идей, какія ступени проходиль Пушкинъ въ ихъ развитіи и какая была ихъ реальная ценность? Большинство критиковъ Пушкина прибъгало обыкновенно къ подбору отдельныхъ мыслей и поэтическихъ картинъ въ подкрипление той или другой характеристики его содержанія; очевидно, что подобный подборъ дастъ образчики пушкинскаго содержанія, по не сообщить точнаго представленін объ исторической послідовательности взглядовъ и поэтическихъ мечтаній Пушкина и объ ихъ окончательной суммі. Льло въ томъ, что Пушкинъ далеко не всегда былъ равенъ самому себь; онъ не однажды отвергаль то, чыль прежде увлекался, свергалъ старыхъ идоловъ и воздвигалъ новыхъ... Почему же и какъ совершались эти повороты его мысли, чемъ его взгляды въ ту или другую эпоху были мотивированы и какан сторона ихъ, отразивнись въ его произведенихъ, оказалась наиболе плодотворной въ его современномъ и последующемъ историческомъ вліннія? Многіе изъ прежнихъ и повъйшихъ критиковъ Пушкина видьли важность этихъ вопросовъ. Уже современники Пушкина, критики двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ, отличали въ его дъятельности и всколько различных в періодовъ. В влинскій, им вишій въ виду всего болье чисто-художественную сторону его творчества, давалъ указанія и о характеръ его теоретическихъ и общественныхъ мибній. Апиенковъ впервые отыскиваль біографическій ключь къ объяснению его внутренняго развития, и критика 50-хъ годовъ уже пастаивала на необходимости болье полнаго историческаго комментарія...

Повъйние толкователи Пушкина часто относится съ недовърісмъ къ прежимъ опънкимъ Пушкина. Пе говори о мивніяхъ современной Пушкину литературы, о которой принято думать какъ о ребяческомъ непониманін поэта, критика Балинскаго кажется односторонней, критика 60-хъ годовъ приравнивается къ злобнымъ выходкамъ голителей Пушкина при его жизни или къ обскурантизму "Маяка", Аскоченскаго и т. д. Въ этихъ осужденіяхъ есть темъ болье грубан ошибка, что иногда м. б., дълалось сознательно. Понятно само собою, что современникамъ и даже ближайшему после него литературному поколеню Пушкивъ никакъ не могъ представляться въ той полноть его дъятельности, какую мы знаемъ теперь. Прошло изсколько леть по смерти поэта, когда явились извъстные дополнительные томы его изданія, съ новыми замъчательными произведеними, и лишь отъ издания Анненкова пачалась реставрація Пушкина во всемъ объемь его поэтическихъ вамысловъ. Только съ теченіемъ времени расширился опыть, накоплялись данныя о самой біографіи Пушкина, становилось возможнымъ опредъление его историческаго вліянія. По уже давно зам'вчено было, что не только критика В'влинскаго была гораздо шире и многозпачительные, чымь о ней пачинали думать впоследствін, но что даже критика, современная самому Пушкину. не была настолько лишена значенін, чтобы ее можно было обойти съ пренебрежениемъ или продолжать говорить, что Пушкинъ былъ въ свое время не понять. Критика 50-хъ годовъ уже обратила внимание на эту историческую черту и указала многочисленными примърами, что современники Пушкина, видъвшіе самое начало его дъятельности и слъдивние за каждымъ новымъ ев фактомъ, хорошо видели всю великость совершавшагося на ихъ глазахъ литературнаго явленія, отдавали ему самое восторженное сочувствіе и возлагали на него самыя широкія надежды для будущаго русской литературы. Таково было отношеніе къ Пушкину "Московскаго Телеграфа", издававшагося Полевымъ, и "Телескопа", издававшагося Падеждинымъ, не говоря о тъхъ восторгахъ, съ какимъ встръчались произведенія Пушкина въ кругу его друзей. Приная слава, окружившая Пушкина съ его юношескихъ произведеній, какой не имълъ ни одинъ изъ нашихъ поэтовъ пи прежде, ни послъ, показываетъ, что вся масса общества поддалась увлекающей прелести его поэзіи... Полевой и Надеждинъ не были друзьями Пушкина: въ свое времи эти недружелюбимя отношенія были изв'єстны (въ открывшихся поздиже письмахъ и зам'аткахъ Пушкина нашлись новыи ихъ подробности), но даже въ самомъ ихъ разгаръ оба эти критика высказывали искренно свое удивление великому таланту, а если выступали противъ него, то имъли на это свои больши или меньши основания... Въ этомъ

не трудно убъдиться, обратившись въ литературнымъ фактамъ двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ, и то, что мы узнаемъ теперь изъ біографіи Пушкина, объясняеть между прочинь и эти полемические раздоры. Въ томъ отдалени, въ какомъ мы разсматриваемъ теперь великаго писателя, отъ насъ въроятно ускользають многіе оттынки старыхь отношеній. Вь доказательство того, что Пушкинъ не быль достаточно оцененъ современниками, приводится, напримъръ, что ими не было понято одно изъ величайшихъ произведеній Пушкина, "Борисъ Годуновъ"; что въ постраніе годы жизни поэта шли толки объ упадкъ его таланта, воторые, однако, должны были прекратиться, когда, по смерти Пушкина, явились его неизвъстныя раньше созданія. Но "Борисъ Годуновъ былъ очень высоко (хотя не безусловно) одъненъ Полевымъ и особливо Надеждинымъ; толки объ упадкъ Пушкина объясиялись, во-первыхъ, темъ простымъ фактомъ, что въ те годы не являлось въ печати такихъ произведений Пушкина, которыя своими достоинствами отвечали бы возбужденному имъ интересу; присоединялось, въроятно и то, что слышалось тогда о новыхъ свътскихъ и оффиціальныхъ свизяхъ Пушкина; безъ сомпенія, жадно ловились все изв'єстія о подобныхъ отношеніяхъ поэта, и, повидимому, не всегда оставляли благопріятное впечатленіе. Едва ли не самымъ строгимъ критикомъ Пушкина быль Надеждинъ; не всегда былъ онъ правъ, часто бывалъ ръзовъ въ способъ выраженія, по критика 50-хъ годовъ уже объясняла, что въ основъ суровости лежали высокія требованія отъ литературы и отъ самого Пушкина, или что въ лиць Пушкина "Телескопъ" говориль собирательно о целомь характеры и судьбы тогданней литературы 1)... Что касается нападеній, какія шли противъ Пушкина изъ лагеря исевдо-классическихъ старовъровъ, дъйствительно его не понимавшихъ, то эта категорія судей ціликомъ принадлежала къ старому, отживавшему поколенію и еще раньше Пушкина (напр. у Батюшкова, въ первыхъ собраніяхъ "Арзамаса" и проч.) становилась только предметомъ шутокъ и насмъшекъ. Въ свое время нападенія съ этой стороны были съ избытжомъ вознаграждены успъхомъ Пушкина въ молодомъ кругу.

Нѣкоторыя сужденія о Пушкинѣ утверждають, съ двухъ разныхъ сторонъ <sup>2</sup>), что эстетическая критика Бѣлинскаго не вполнѣ попимала значеніе Пушкина, что Бѣлинскій слишкомъ односто-

г) Статън г. Морозова; рѣчь В. Никольскаго. Последній не усумпился, впрочемъ, ваявать критику Велинскаго вдохновенной.



<sup>1)</sup> См. "Современникъ", 1855, февраль, мартъ, іюль, августъ.

ронне видълъ въ немъ только великаго художника и не видълъ поэта-гражданина; но точка врвнія Бълинскаго была объяснена критикой 50-хъ годовъ, и въ этихъ нареканіяхъ надо видъть долю недоразумънія. Пізвъстныя стороны Пушкина Бълинскій указать не могъ; но что указано, недостаточно оцънвается новъйшими историками.

Что Пушкинъ прежде всего и сильные всего дъйствовалъ именно какъ художникъ, въ этомъ не можетъ быть сомнына. "Прелесть стиховъ" была та первая могущественная сила, которая очаровала первыхъ поклопниковъ Пушкина; она множество разъ указывалась тогдашними критиками, даже тым, которые не были друзьями Пушкина, и эту "прелесть стиховъ" самъ Пушкинъ въ знаменитомъ "Памятникъ" считалъ однижъ изъглавныхъ своихъ правъ на безсмертіе.

Выло бы долго и почти излишпе приводить примъры того очарованія, какое производили первыя стихотворенія и поэмы Пушвина на тогдашнихъ читателей. Это слишкомъ извъстно 1). Бълипскій объясняль, что величайшей заслугой Пушкина было именно то, что онъ впервые создалъ настоящую русскую литературу и массу русскихъ читателей. Въ самомъ деле, до техъ поръ литература была дъломъ небольшого круга любителей; интересъ къ ней былъ случайный; она была "пріятнымъ и полезнымъ препровождениемъ времени", "лъкарствомъ отъ скуви и задумчивости", была прінтна какъ летомъ вкусный лимонадъ"; торжественная ода старыхъ временъ нивла какъ будто характеръ оффиціальной бумаги,—словомъ, истинный литературный интересъ быль дёломъ тёснаго круга людей, а для большинства тёхъ, кто что-нибудь читаль, быль только пріятнымь развлеченіемь въ досужую минуту, безъ котораго въ крайнемъ случав можно было совсьмъ обойтись. Дъятельность Карамзина дала первый намекъ на дъйствительное значение литературы, какъ органа правственныхъ и художественныхъ интересовъ общества, но настоящій переворотъ совершился съ Пушкинымъ; его стихи встрвчены были съ настоящимъ энтузіазмомъ; поэзія его не искала читателей, напротивъ, они наперерывъ торопились прочитать важдую новую пьесу; кругъ читателей расширился вдругъ небывалымъ образомъ; въ первый разъ явилось настоящее наслаждение поэзией, которое сознательно или полусознательно ощущали и люди образованные,

<sup>1)</sup> Напомнимъ коть одинъ примъръ. Дельвегь писалъ въ Пушкину въ Михайдовское: "Никто изъ писателей русскихъ не новорачивалъ такъ каменимин сердцами нашими, какъ ти"...

и люди едва впижные, — тъхъ и другихъ подкупала красота и легкость родного языка, котораго они еще не знали въ такой изящной роскопной формв. Мы скажемъ дальше, что Пушкинъ въ эту первую пору привлекалъ своихъ поклонниковъ и другими чертами своей поэзіи, тѣми легкими эпиграмматическими пьесами, которыя направлены были на интересъ минуты; но эти стихо-творенія частію не всей массь были попиты, частію слишкомъ случайны;—по главнымъ образомъ дъйствовали его общензвъстныя стихотворенія и поэмы, привлекательная сила которыхъ была вовсе не въ политическомъ наменъ, а въ поэтической красотъ. Первое зпачительное произведение Пушкина, которое было и первымъ большимъ уситхомъ, была легкая романтическая поэма на сюжетъ народной сказки, который быль здёсь переработань со всей свободой поэтического каприза, обставленъ множествомъ легкихъ фантастическихъ украшеній, пересынанъ слегка фривольными картниками-и въ цъломъ поэма не представляла ни малъйmaro обществепнаго намека, инчего кром'в поэтической игры воображенія. Усп'вхъ "Руслана и Людмилы" былъ исключительно успъхъ чистой поэзін, довольно слабо привязанной къ народному сюжету, который въ ту пору былъ и мало замъченъ за прелестью стиха и изяществомъ отдъльныхъ подробностей. Слъдующін поэмы до самаго "Опътина" были, правда, окрашены извъстной тенденціей, отголосками байропическаго недовольства и скептицизма, но для массы читателей главную привлекательность ихъ состав-ляла не общая мысль, а опять рядъ поэтическихъ картинъ, на-низанныхъ на романическую нить. Такъ и до конца: люди наи-болъе образованные (какъ лучшіе изъ тогдашнихъ критиковъ Пушкина) умъли понять процессъ мысли Пушкина, угадывали тъ колебанія его идей, какін мы ближе ихъ увпасмъ теперь изъ его оставшихся бумагъ, переписки, біографическихъ разсказовъ; — но для огромпаго большинства, можно сказать, для всей массы его читателей Пушкинъ являлся всего больше, если не исключительно, поэтомъ, поражавшимъ фантазію и чувство богатствомъ своихъ вартинъ, возвышенностью поэтическаго настроенія, красотою образовъ, задушевностью чувства, остроуміемъ и изяществомъ стиха.

Вълискій и за нимъ критика 50-хъ годовъ справедливо видъли въ этомъ дъйствіи Пушкина его первую и величайшую заслугу. Онъ твердо водворилъ поэзію въ нашей литературь; первый сдълалъ ее потребностью общества, необходимой стихіей его внутренней жизви. Онъ могъ совершить это дъло прежде всего и выше всего какъ великій гуножникъ. Чтобы убъдиться въ вър-

ности этого сужденія, довольно оглянуться на то состояніе, въ какомъ находилась литература до Пушкина, вакіе элементы ел доживали свой въвъ въ теченіе самой его дъятельвости. Предъсамымъ его появленіемъ шла борьба между "Бесёдой" и "Арзамасомъ"; нужно было еще защищать тъ легкія и петлубовія нововведенія въ языкъ и литературъ, какія были сдъланы Карамзинымъ; первое произведеніе Пушкина, рядомъ съ восторгами новыхъ покольній, встрычено было злобнымъ шиптиніемъ поклонниковъ дряхлой псевдо-классической старины и ея напыщеннаго, тяжелаго полу-русскаго языка. Пушкинт не защищался отъ этихъ нападеній; онъ падали сами собой; и каждое новое произведеніе его было новымъ шагомъ въ будущую литературу. Сравненіе той почвы, какую онъ встрітилъ, съ его собственнымъ дъломъ достаточно указываеть его первую отличительную черту.

Но несправедливо думать, что въ упомянутой характеристикъ Пушкина, какъ художника, разумълось только высокое формальное достоинство его произведеній. Съ понятіемъ художества соединялось понятіе о высшей д'ятельности челов'яческаго духа: художникъ обладаетъ не только изящной формой, но и высокимъ настроеніемъ мысли, глубиной и тонкостью чувства; онъ вращается въ области идеала. Пушкинъ, какъ художникъ, былъ носителемъ идеи о достоинствъ человъческой личности, проникнутъ былъ стремленіемъ къ правдъ, глубокимъ гуманнымъ чувствомъ, убъжденіемъ въ необходимости просвъщенія и въ свободномъ дъйствіи человъческой мысли; наконецъ, онъ провикнутъ былъ горичей любовью къ своему народу, къ его славъ и величію... Новъйшіе вритиви полагають, что дълають открытіе, изображая въ Пушкинъ пламеннаго патріота, защитника просвъщенія, ревнителя общественныхъ успъховъ, словомъ "поэта-гражданина". Эти черты Пушкина вовсе не были неизвъстны, и, сличивъ выводы, едва ли не придется отдать преимущество взглядамъ критика 40-хъ годовъ. Дело въ томъ, что Белинскій отличалъ общее широкое настроеніе идей и поэзіи Пушкина отъ его мишній по чистимиль вопросамъ общественности и, пожалуй, политики; о некоторых вертах взглядов Пушкина Белинскій въ свое время не могъ говорить, а другія распрылись только поздиве изъ новышихъ біографическихъ изысканій; но тамъ, гдв Бълинскій имълъ передъ собой болье или менье ясныя обнаруженія подобныхъ частныхъ взглядовъ Пушкина, онъ не усомнился отвергать ихъ, если они вазались ему невърны (напр., по поводу его аристократическихъ и консервативныхъ тенденцій), и тъмъ больше убъждался, что главное значеніе Путкина для своего и позднъйшаго времени есть его значеніе какъ гудом ники,

а не какъ общественнаго *теоретика*. Здёсь, по его миёнію, Іlушкинъ нерёдко заблуждался, и это было, безъ сомиёнія, справедливо.

иво. Современные панегиристы, полагая, что Пушкинъ, недостаточно оцъпенъ быль критикой 40-хъ и 50-хъ годовъ, обвиняють последиюю въ односторонности, въ непониманіи его духа, и въ доказательство повъйшаго пониманія ссылаются на чествованіе памяти Пушкина 1880 и 1887 годовъ, ссылаются даже на рѣчь Достоевскаго. Тутъ есть ивкоторое недоразумвніе. Сравнивъ тв вравственно-общественные выводы, какіе делались въ эти постедніе годы изъ деятельности Пушкина, съ теми, какіе делались въ сороковыхъ годахъ, мы едва ли не должны отдать предпочтение рышениямъ Былинскаго (съ упомянутыми выше оговорками): Пушкинъ здёсь явится сдвали не въ болёе точной оцёнкъ его историческаго вліянія и его художественнаго величія. Вспомнимъ, что въ эти последние годы Пушкинъ оказался героемъ для двухъ весьма несходныхъ сторонъ общественной мысли: въ немъ нашли своего человъка, своего пророка-и тъ, вто находилъ спасеніе Россіи въ пеуклопномъ консерватизм'в, и тв, для кого Пушкинъ быль дорогь именно какъ геніальный провозв'ястникъ народнаго просвыщенія, прогресса и свободы. Въ самую минуту повъйшихъ торжествъ чувствовалось, что здесь скрывается какоето противоръче, и до сихъ поръ мы не видъли попытки выясинть его, хоти оно песомивию. Всматриваясь въ эти двусторонніе нанегирики, надо согласиться, что об'в стороны им'вють свое основаніе: Пушкинъ дасть свои волщебныя слова и темъ, вто думаетъ, что формы нашей жизни закончены, что намъ остается только пребывать въ техъ пределахъ, какіе поставлены прошедшимъ; по опъ даетъ ихъ и темъ, кто убъжденъ, что жизнь не можеть стоять на мість, что ей предстоить, напротивь, работа развитія, отрицанія, исканія новыхъ идеаловъ для личнаго и для народнаго бытія. Уверившись въ этомъ, мы должны будемъ признать въ Пушкинъ извъстную двойственность, другими словами, извъстное разпоръчіе, и чтобы опредълить его, должно будетъ признать именно то различее между Пушкинымъ-художникомъ и общественнымъ человъкомъ, которое было видно 15 влинскому и которое новъйшіе критики хотять слить въ представлевіи Пушкина какъ поэта-гражданина... Если мы спросимъ себя: какъ могли, однако, эти разпородные элементы новъйшаго общества соединиться въ единодушномъ чествованіи Пушкина, объясненіе найлется именно въ этой высшей черть личности Пушкина,

въ этой необычайной художественности, которан изкогда увлекала его первыхъ, полусознательныхъ читателей, которая сдълала его могущественнымъ двигателемъ последующей литературы, и которая продолжала теперь неодолимо властвовать надо всёми, кто только поддается поэтическому очарованію, безъ различія -"направленій". Что касается, въ частности, общественныхъ идей Пушкина, одни могли исвренно и пе безъ основанія считать его защитникомъ общественнаго status quo; другіе съ такимъ же правомъ увлекались общимъ гуманнымъ и просветительнымъ настроеніемъ Пушкина, а то сильное возбужденіе, какимъ сопровождено было воспоминание о Пушкипъ въ послъдние годы, имъло, кажется, еще одно, довольно существенное, хоти только немногими сознаваемое, основаніе: въ предшествовавшія десятильтія мы переживали глубокій кризись, кризись историческій, затрогивавшій самые вапитальные вопросы нашего просвъщения и народнаго развитія; въ теченіе его мы пережили много тяжелыхъ испытаній, много восторженныхъ надеждъ, кончившихся разочарованіями и часто равнодушіемъ; въ эту минуту воспоминаніе о Пушкипь, за которымъ исторія уже неопровержимо утвердила факть животворнаго вліянія на судьбу пашей литературы, т.-е. нашего само-сознанія, это воспоминаніе являлось отвлеченной, но несокрушимой надеждой на будущее. Если разъ былъ Пушкинъ, если не подлежаль сомивнію факть обширныхь пріобретеній, сделанныхъ литературой по его иниціативъ, то историческая въроятность по-буждала думать, что "благое дъло" не будетъ потеряно, являлась увъренность, что оно будеть совершаться и преодолжеть ть испытанія, какія ставить ему тижелан действительность. Это нравственное убъждение было нашимъ субъективнымъ мотивомъ, но, съ другой стороны, само принадлежить въ числу результатовъ вліннія Пушвина—какъ поэта-художника.

Переходя отъ чисто художественной стороны Пушкина, много разъ и единодушно оцъненной, къ его теоретическимъ взглядамъ въ области правственно-религіозной и общественно-бытовой, мы встръчаемся съ такимъ разнообразіемъ идей, не только мало сходныхъ, но прямо исключающихъ другъ друга, идей, частію принадлежавшихъ разнымъ эпохамъ его развитія, частію уживавшихся въ немъ въ одно и то же время, что опредълить ихъ одной системой очень трудно, вслъдствіе чего и біографическая оцънка ихъ остается до сихъ поръ весьма различна. Новъйшіе историки, которые хотять видъть въ Пушкинъ поэта-гражданива, слъдовательно, поэта опредъленныхъ общественныхъ идей, невольно сознаются въ этой трудности уловить его идейный харак-

теръ 1). Остается изображать этотъ харавтеръ біографически. "Приливы и отливы", "противоръчія", совершались не только въ душевныхъ настроеніяхъ, исходившихъ отъ опытовъ жизни, удачъ или невзгодъ, но и въ самомъ существъ его теоретическихъ понитій и общественныхъ взглядовъ.

Укажемъ вкратит судьбу этихъ настроеній Пушкина и ту оцтику, которую находили они у его историковъ.

Въ общемъ ходъ литературнаго развитія Пушкинъ, какъ извастно, такио примыкаеть на своима ближайшима предшественникамъ-и къ Карамзину, который былъ его учителемъ въ исторіи, и къ Жуковскому и Батюшкову, которые только передъ темъ на мфсто окончательно вымиравшаго псевдо-классицизма ставили впервые новыя романтическія візнія, и рядомъ начинали реформу въ поэтическомъ языкъ. Юноша-Пушкинъ сразу становился равнымъ товарищемъ съ авторитетными писателями и занялъ ибсто въ пресловутомъ "Арзамасъ"... Въ складъ своихъ общественныхъ попятій опъ въ эту пору расходился, однако, съ своими литературными учителями и друзьями и поддался инымъ вліяніямъ, и именно въ кружкѣ молодыхъ, свѣтскихъ и военцыхъ друзей восприняль тъ впечатлънія политическихъ событій, которыя развили либерализмъ молодыхъ поколеній второго и начала третьяго десятильтія. Юпошескій умъ и чувство были увлечены великодушными мечтами о народной свободь, которыя тымь сильнее овладевали молодыми умами, что казались естественнымъ результатомъ и дополнениемъ великаго подвига дванаднатаго года

Пъ чему стадамъ дары своболи? Пхъ должно різзать или стричь... (1823).

"Затемъ въ політ спова воскресала втра и спова звала его "въ набти просвіщенія, на приступи образованности", къ берьбі на литературной арент, которую онъ такъ сильно желаль и такъ тщеню питался расширить. Такихъ противорічій, приливовъ и отливовъ у Пушкина было не мало" (Морозовъ: "Ліло", 1897, февраль стр. 91).

<sup>1)</sup> У одного изъ повъйшихъ историковъ мы читаемъ: "По свойствамъ своего характера, Пумкинъ далеко не былъ тъмъ, что налывается "цъльной натурой": русская жизнь вообще, а въ его время въ особенности, вовсе не благопріятствовала выработкъ такихъ цъльныхъ натуръ, людей анк cinem Giss (много ли подобныхъ пиювъ представляеть и тенерь наша литература?). Оттого-то, въ минуты вдохновеннаго творчества, въ немъ часто пробуждались прежнія сомибнія, вносили въ его думу разладъ, пряводили къ разочарованію, заставляли замыкаться въ самомъ себъ, и съ презръніемъ, подобно Алеко, отвертываться отъ толиы, равнодушной къ усиліямъ литератури:

и "освобожденія Европы", совершеннаго Россіей. Старшіе литературные друзья не только не могли разділять либеральных увлеченій, но, какъ Карамзинъ, сурово осуждали проявленія вольнодумства, къ какимъ приводилъ Пушкина молодой задоръталанта и характера. Оказались двойственныя отношенія: старшіе друзья высоко цінни поэтическую геніальность юноши, не одобряли ни его либерализма, ни той молодой распущенности, въ какую онъ вдавался въ кругу своего офицерскаго прінтельства, но въ крайнихъ случаяхъ спасали Пушкина отъ большихъ бъдъ. Пушвинъ былъ очень въ нимъ привизанъ, но его не меньше, если не больше привлекаль другой кружокь: въ среде военной и светской молодежи было не одно общество "зеленой лампы", но и кружки людей иного характера, задашнихся общественными вопросами, мечтавшихъ о политическихъ преобразованіяхъ. Пушкинъ спачала въ Петербургв, т.-е. еще до 1820 года, потомъ на югв Россія, встрвчался съ цельмъ рядомъ лицъ, припадлежавшихъ къ тай-ному обществу и получившихъ потомъ известность, передко трагическую. Онъ быль въ тесныхъ дружескихъ связяхъ съ И. И. Пущинымъ, Чаадаевымъ, М. Ө. Орловымъ; болъе или менъе быль близовь съ Ник. Муравьевымь, Раевскими А. Н. и В. О., Рыльевымь, А. Вестужевымь, Охотниковымь, В. Л. Давыдовымь, Пестелемъ и др. Павъстно, какъ привлекали Пушкина бесъды съ этими людьми, которые потомъ почти поголовно стали "де-кабристами"; какъ Пушкинъ, подозръвая заговоръ, стремился самъ въ среду тайнаго общества; какъ прочны остались впослъдствін его сочувствін къ этимъ людямъ, котя опъ давно пересталь раздёлять ихъ политическім идеи, какъ наконець посылалъ онъ имъ привъты въ "мрачныя пропасти вемли". Какъ ни положительно онъ осудилъ уже вскоръ ихъ безразсудные планы, и сколько ни настанвали на этомъ пъкоторые біографы, остается несомивнимъ, что именно въ средв этихъ отношеній воспитались тъ благородныя общественныя идеи Пушкина, въ которыхъ указывается его высокое гражданское значение и которымъ, при всвхъ последующихъ колебаніяхъ и за некоторыми изъятіями, онъ остался въренъ до конца <sup>1</sup>). Въ этихъ идеяхъ заключалось иное понимание общественных отношений, чамъ то, какое господствовало въ правахъ: было вубсь стремление въ самодиятельности общественной и охрань личнаго достоинства, въ освобож-

<sup>1)</sup> Ср. замъчанія В. Икушкина пъ статьт: "Радищевъ и Пушкинь", гдъ собраны, между прочинь, указанія о связихъ Пушкина съ либеральнымъ кружкомъ двадца-тыхъ годовъ.

денію врівностного народа, въ широкому просвіщенію, въ свободів мысли и поэтическаго творчества.

Инсатель, который съ наибольшимъ вниманіемъ старался изучить исторію внутренняго развитія Пушкипа, Анненковъ относится весьма педружелюбно къ эпохѣ, о которой мы говоримъ: ея умственныя движенія и политическіе запросы кажутся ему столь поверхностими, столь младенческими, что онъ разсказываеть о нихъ, и бъ томъ числе о тогдашнихъ, да и позднейшихъ порывахъ Пушкина, если не въ товъ строгаго осужденія, то въ тонъ пъкотораго, иногда почти препебрежительнаго снисхожденія. Умственные интересы, увлекавшіе тогда молодой кружокъ, представляются Аннепкову только какъ "необычайная и страстная влюбчивость въ иден и представленія, попадавшія на глаза", которая "сдълалась господствующей чертой нашего общества послъ заграничныхъ войнъ и замъняла ему настоящее образованіе". Попятно, что европейская мысль, приходя къ намъ этимъ путемъ, "теряла на навосельъ свои природныя формы и краски", и что наши ея приверженцы принимали европейскія явленія "безъ всякаго масштаба для опреділенія относительной ихъ величины и размъра", такъ что "идеи являлись тогда какъ кумиры, съ затеринной генеалогіей, но требовавшіе безусловнаго поклопенія". Такимъ же образомъ, не имъли генеалогіи и общественныя идеи, взволновавшія тогдашніе умы, въ томъ числ'в и Пушкина... По въ этихъ укорахъ забыта исторія всего новъйшаго русскаго просвещения. Съ техъ поръ, какъ Россия стала на свою новую дорогу, вси исторія нашей образованности была примъромъ безчислепныхъ проявлений этой самой "влюбчивости"; если науки не было и хотвлось ее имъть, если не было знакоиства съ созданіями общечеловіческой мысли и поэзіи отъ атрафојоп атроновотоп вено и жномода жхишиваон од жхишвод его, — что оставалось делать, какъ не обращаться въ чужому источнику; и удивительно ли, что на первый разъ усвоение было неполное, потому что въ своей средв и на своей почвв не къ чему пока было привить повыя зпанія или новыя поэтическія идеи? Тъмъ не менће, извъстно, что трудъ не остался, въ концъ концовъ, безплоднымъ: новое содержание усвоивалось; рядъ этихъ усвоеній создаваль извістную наслідственность, и онів бросали, паконецъ, зерна въ ночву русскаго общества. Въ самомъ дълъ, съ первыхъ десятильтій Петровской реформы мы имвемъ свидьтельство фактовъ, что заимствованныя знанія приносили свой результать, приноравливавшійся къ русскимь условіямь: весь ходъ нашей литературы прощлаго віжа быль рядомь несомивиныхъ успъховъ, мало-по-малу укръплявшихъ дъло литературы, расширявшихъ и ея содержаніе, и ея распространеніе въ обществъ. Въ Александровскую эпоху совершалось то же самое: не такою ли "влюбчивостью" въ идеи, попадавшін на глаза, была литературная дъятельность Карамзина, Жуковскаго, Батюшкова? Наконецъ, историкъ не можетъ не замътить, что въ числъ "попадавшаго на глаза" было часто именно то, къ чему стремились умственные и нравственные инстипкты самого русскаго общества и что этимъ именно и объясняется, что чужое содержаніе усвоплось: на встръчу ему шли внутренніе запросы самого русскаго общества.

Подобнымъ образомъ увлеченія политическія въ тогдашинхъ молодыхъ покольнінхъ были естественнымъ явленіемъ нашей умственной жизни. Время, переживавитееся тогда въ самой Европъ, было систнымъ временемъ переворотовъ политическихъ, общественныхъ, умственныхъ и художественныхъ; само европейское общество, выбитое изъ колеи съ конца прошлаго въка, иъкоторое время не могло отдать себь отчета въ происходившемъ; старый порядокъ вещей и старый складъ понятій видимо уходиль въ прошедшее, но-что должно было замънить его, было неясно и для самыхъ светлыхъ умовъ, а темъ более для возбужденныхъ умовъ молодыхъ покольній. Первыя два десятильтія въ сямой Европъ наполнены были броженіемъ идей политическихъ и культурныхъ, искавшихъ исцъленія, и въ крайнемъ либерализыв, и въ возвращении къ среднимъ въкамъ (они казались завидной эпохой!), и доходившимъ до размъровъ фантастическихъ. Россій, удивительнымъ образомъ, тесно связалась тогда съ делами западными; опа была "освободительпицей Европы"; русскій императоръ поочередно самъ увлекался то европейскими либерализмомъ, то европейской реакціей; Россія, затянутая въ "Священный Союзъ" съ Пруссіей и Австріей (собственно говоря, съ ихъ реакціонными элементами), вступала въ солидарность съ кодомъ внутреняей жизни Европы; мудрено ли, что образованнъйшее русское молодое поколъніе также подумало о своей солидарности съ другою стороной европейскаго движенія, именно прогрессивной? Извъстно (и самъ Апненковъ это разсказываетъ), что наша реакція, начавшанся вмість съ европейской, въ одно и то же время считала себя защитой чисто русскихъ началь и охраной народныхъ преданій и руководилась чужими образцами 1).

<sup>1) &</sup>quot;Замъчательно, —говоритъ Аниенковъ, —что подъ исевдо-русскую народнувъ охрану становились и реакціонныя ученія, поражавнія своимъ чужевиднимъ, эклотическимъ характеромъ. Такъ, ультра-мистическое направленіе водворившееся въ



Анпенкову надо было нёсколько больше обратить вниманія на это обстоятельство, чтобы видёть, что "влюбчивость въ идеи, попадавшія па глаза", не была недостаткомъ одного легковёрнаго молодого поколёнія, но практиковалась и признанными тогов столнами порядка, или, еще больше, что это была неизбёжная черта нашей образованности, живущая—въ другихъ, конечно, размёрахъ—и до настоящей мянуты... Точно такъ же Анпенковъ только мимоходомъ, въ сноскъ, дёлаетъ признашіе, что среди слабыхъ и младепческихъ явленій тогдашней литературы были, однако, труды серьезные, "составлявшіе славу эпохи" 1). Писатели, какъ Н. Тургеневъ, Купицынъ, Велланскій, которыхъ вспоминаетъ Анненковъ, не подводятся въ категорію легкомысленной молодежи того времени, но ихъ труды именно показываютъ, что въ основё и въ результатё "влюбчивости" могли бывать и бывали серьезныя и жизненныя стремленія.

Осудить политическія увлеченін первыхъ двадцатыхъ годовъ, осуждениыя событіями, не составляеть большого труда; происхожденіе и судьба ихъ были не разъ объясняемы; въ настоящемъ случав довольно замътить лишь то первопачальное настроеніе, изъ котораго выходили либералы двадцатыхъ годовъ и которое одно, безъ его дальнъйшихъ развитій, имьло свое влінніе на Пушжина. Либеральный кругъ, въ которомъ онъ бываль и которымъ увлекался, довольствовался тогда лишь теоретическими разсужденіями о положеніи вещей въ Россія; опъ не шель далве критики и далее отвлеченныхъ предположеній о томъ, какія пужцы были бы преобразованія для улучшенія нашего порядка вещей. Въ этихъ толкахъ былъ зародышъ общественнаго мивиія, и разъ сознательная мысль людей образованныхъ направлялась на предметы нашего внутренняго быта, то не требовалось особенной "влюбчивости въ иден", чтобы видъть вопіющіе недостатви этого быта, и не далеко было искать средствъ исцъленія, потому что онъ указывались уже съ конца XVIII въка; напр., необходимость устраненія произвола и подпитін чувства челов'вческаго достоинства, указывалась въ "Паказъ" самой ими. Екатерины, необходимость освобожденія крестьних указывалась Гадищевымъ. Въ сочувствіяхъ Пушкина этому либерализму не было ничего предосудительнаго; біографы Пушкина обыкновенно осуждаютъ памфлетическія стихотворенія и эпиграммы изъ этой поры какъ

самомъ министерствъ народнаго просивщенія, еще думало, что исполняеть задачу, укаланную ему всей старон русской исторіей", и пр. "Пушкинь въ Александровскую эвожу", стр. 95.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 100, споска.

увлеченія молодости, отъ которыхъ онъ послів самъ отрекался. Но онв составляють, твиъ не менве, любопитную черту тогдашней общественной жизни и развитія самого Пушвина: за двумя-тремя исключеніями, дъйствительно излишие необузданными, эти произведения вовсе не служать къ ущербу его 10стоинства. Это были порывы сказать правду при безсиліи общественнаго мижнія, язвительное обличеніе людей и вещей, которые дъйствительно напосили вредъ обществу: Аракчеевъ, кн. Голицынь, фотій и пр., -- воть люди, противь которых ваправлялось остроуміе его эпиграммъ. И вкоторые изъ біографовъ скорбять объ эпиграмив противъ "Исторін" Карамзина; это была, конечно, шутка, не исключавшая уваженія къ великому труду, но отминавшая тенденцію, которая дийствительно присутствуеть въ "Исторіи"... Надо вспомнить существовавине правы 1), чтобы не возставать противъ памфлетическихъ стихотвореній, которыя оставались единственнымъ удовлетвореніемъ общества за совершавшіеся безобразные факты; возможно ли было неаче подать голось противъ нихъ, или нужно обло принимать ихъ жолча:

Эти легвія произведенія быстро распространялись въ обществь; скоро явились и подражапія, иногда столь удачныя, что ихъ приписывали тому же Пушкипу.

Сохранились современныя свидетельства, указывающія, какое значеніе иміла эта легкая, почти устцан, памфлетическая литература въ свое времи. Одинъ современникъ разсказываетъ, что Пушкинъ удивился однажды, услышавъ отъ него одно изъ своихъ стихотвореній этого рода ("Ура! въ Россію скачеть"), которое считаль неизвестнымь публикь. "А между темь все его ненапечатанныя стихотворенія: Деревня, Кинжаль, Четырелстиніе Аракчеену, Посланіе къ Петру Чанжисту и много другихь, были не только всемъ извёстны, но въ то время не было скольконибудь грамотнаго прапорщика въ армін, который не зналь бы ихъ наизусть". Тоть же авторъ пишеть: "Вообще Пушкинь быль отголосокъ своего поколенія, со всеми его недостатками и со всёми добродътелями. И вотъ, можетъ быть, почему опъ былъ поэтъ истипно-народный, какихъ не бывало прежде въ Россіи .. Это было писано долго спусти послъ событій. Гораздо раньше этихъ воспоминацій, въ концъ двадцатыхъ годовъ, говорилъ о томъ же другой современникъ, Полевой, который, объясняя тогдашиее увлечение молодыхъ покольний Пушкинымъ, писалъ: "Не

<sup>1)</sup> Пят ужасается иногда самъ біографъ Пушкина; см. Анненкова, въ той же кингъ, стр. 144; онъ вис безъ стыда за свое довольно давнее произое говоритъ объ одной чертъ тогдашняго общественнаго положенія.

разнообразный геній его, не прелесть картинъ увлекали современную молодежь, а звучные стихи, изображавшіе пост мысль. Можно утвердительно сказать, что имя Пушкина всего болёе сделалось изв'єстно въ Россіи по нівкоторымъ его мелкимъ стихотвореціямъ, нып'є забытымъ, но въ свое время ходивішимъ по рукамъ во множеств'є списковъ" 1).

Правда, эта памфлетическая литература была слишкомъ случайна и отрывочна, такъ что легко поддается осужденіямъ біографовъ въ легкомыслениой шалости; но какъ иначе можно било передать (не говоримь о томъ, чтобы передать въ какомълибо произведении, доступномъ для печати) то настроение, какое туть предполагается? Вобще оть той эпохи осталось немного произведеній, которыя съ некоторой полнотой и точностью выдавали бы тогданийя общественныя мысли Пушкина; но остатки тогданией переписки, немпогія сохранивніяся зам'ятки дають важени на то, что его взглиды общественные и исторические отвычали его критическому отношению къ упомянутымъ современнимъ фактамъ и дъятелямъ, и не были похожи на то, чъмъ стали впостедствии. Въ этомъ отношении наиболее любопытна не разъ цитированная въ последніе годы такъ называемая "кишиневская замытка" Пушкина 1822 года, гдф онъ набросаль свои мисли о ходъ русской исторіи 2). Анненковъ, который быль вообще строгимъ судьей Пушкина за время его молодости, отзывается объ этой замыткь съ высокомырнымы пренебрежениемь "): опъ отвергалъ правоснособность Пушкина судить о предметъ, какъ сомиввался вообще въ компетентности тогдашнихъ либераловъ по этому вопросу. По словамъ Аннепкова, тогдашияя точка зрвнія на русскую исторію была слишкомъ апріористическая и ве опиралась на точномъ изучении русскихъ фактовъ, основанпомъ пе на вычитанныхъ теоріяхъ, а па собственномъ смыслъ этихъ фактовъ; по это можно сказать о всей нашей исторіографін въ ть времена, даже о самомъ Карамвинь. Наша исторіографія разві только съ сороковыхъ годовъ начинаетъ пріобрівтать ту теоретическую самостоятельность, о которой говорить бографъ Пушкина. Въ то время историческое изучение вообще было слишкомъ скудно; едва начиналась предварительная разработка данныхъ, которая должна составлять первый шагъ исторіографіи; отъ упрека въ построеніи исторіи а priorі не свободенъ самъ Карамзинъ, основная мысль котораго о значения древ-

<sup>1) &</sup>quot;Московскій Телеграфъ", 1829, т. 27, стр. 227.

<sup>2)</sup> Сочиненія Пушкина, въ изданін Лит. Фонда, т. V, стр. 10—14.

<sup>3)</sup> Пушкинъ нъ Александр, эноху, стр. 157 и далбе; см. више, стр. 92 и след.

няго періода была ошибочна, — и либералы двадцатыхъ годовъ догадались объ этомъ при самомъ появленіи "Исторін государ-ства Россійскаго". Они не были, конечно, спеціалистами; но внига Карамзина была и публицистическимъ поученіемъ, которое адресовано было въ современникамъ, и у этихъ последнихъ едва. ли можно было бы отрицать право высказаться относительно вначенія пропов'єди, къ нимъ обращенной... Итакъ, сужденія не иначе, какъ а ргіогі, были неизбѣжны по всему положенію дѣла, а съ другой стороны, нѣкоторыя существенныя черты историческаго прошлаго, особливо не очень тогда давняго, могли быть понятны по близкому преданію и по фактамъ современнымъ. "Кишиневская замѣтка" дѣйствительно вовсе не такъ легкомысленна, какъ это можетъ казаться по отзывамъ біографовъ объ этомъ періодъ жизни Пушкина. Замътка посвящена нашей исторіи XVIII-го въка, той исторіи, которую въ то врема можно было наблюдать еще по живымъ слъдамъ. Замътка представляеть рядь любопытныхь сужденій о герояхь и героиняхь нашего XVIII го въка, сужденій замічательныхь уже тімь, что они замъняли критикой тотъ панегирическій тонъ, который господствоваль въ нашей литературъ безраздъльно по этому пред-мету до послъдняго времени. Мысли Пушкива въроятно вызвавы были бесъдами въ кружкъ его либеральныхъ друзей, и если впослъдствіи сложилась у него политическая теорія съ явнымъ аристократическимъ оттънкомъ и, виъстъ, сильно консервативная, то въ эту раннюю пору мы находимъ, напротивъ, отношеніе къ аристократіи весьма неблагопрінтное. Въ теченіе XVIII-го въка Пушвинъ видитъ попытки аристократіи ограничить самодержавіе въ свою пользу: "къ счастію, хитрость государей торжествовала надъ честолюбіемъ вельможъ и образъ правленія остался неприкосновеннымъ. Это спасло насъ отъ чудовищниго феодализми, и существованіе народа не отдёлилось вѣчною чертою отъ существованія дворянъ. Еслибы гордые замыслы Долгорувихъ н пр. совершились, то владъльцы душъ, сильные своими правами, всеми силами затруднили бы или даже вовсе уничтожиля способы освобожденія людей крізпостного состоянія, ограничили бы число дворянь и заградили бы для прочихъ сословій путь въ достиженію должностей и почестей государственныхъ. Одно только страшное потрясеніе могло бы уничтожить въ Россія закоренто рабство; нынче же политическая наша свобода неразлучна съ освобожденіемъ крестьянъ; желаніе лучшаго соединяеть всв состоянія противу общаго вла, а твердое, мирное единодушие можеть скоро поставить насъ наряду съ просвъщенными народами Европы". Дальше онъ замъчаетъ, что памятниками пеудачной борьбы "аристократін съ деспотизмомъ" остались два указа Петра III о вольности дворинъ, "указы, коими предки паши столько гордились и коихъ, справедливъе, должны были бы стыдиться". О временахъ Екатерины Пушкинъ отзывается очень сурово. Духъ дворянства упалъ: "стоитъ только вспомнить о пощечинахъ, щедро имъ (временщиками) раздаваемыхъ нашимъ киязьямъ и боярамъ, о славной роспискъ Потемкина, хранимой доньше въ одномъ изъ присутственныхъ мёстъ государства, объ обезьян'в графа Зубова, о кофейник'в внязя Куракина и проч... Они (временщики) не знали м'єры своему корыстолюбію, и самые отдаленные родственники временщика съ жадностью пользовались краткимъ его царствованіемъ. Отселъ произопли сін огромныя имфиія вовсе неизвъстныхъ фамилій, и совершенное отсутствие чести и честности въ высшемъ классъ народа. Отъ канцлера до послъдняго протоколиста все крало и все было продажно". Сравнивъ эти мивпін, напримъръ, съ извъстной эпиграммой Пушкина о временахъ Екатерины, мы увидимъ, что эпиграмма вовсе не была случайнымъ легкомысліемъ и шалостью писателя, что въ ней высказалось накинфвиесе недовольство; стаповится попятенъ недружелюбный тонъ, въ которомъ онъ говорить о временахъ съверной Семпрамиды. Не приводимъ дальивишихъ мивий Пушкина о временахъ Екатерины — о жестокости правленія "подъ личиной кротости и тернимости", о всеобщей продажности, о закрыпощении милліона свободныхъ людей, о преследованіях в литературы, о "пепристойной фарсе депутатовь", о "лицемерномъ" Паказе и т. д., — миеній, представляющихъ весьма ясное поньмание вещей и до сихъ поръ еще не развитое въ пашихъ изученихъ той эпохи... Взгляду Анненкова на историческія попятія Пушкина этой поры можно противопоставить слова перваго издателя "кишиневской замітки" 1): онъ указываль зпачительность мивній Пушкина, высвазанных въ двадцатыхъ годахъ, когда было довольно людей, думавшихъ также о крестьянскомъ вопросъ, но когда даже между самыми образованними людьми очень немногіе няйли правильное понятіе объ историческомъ значении русской аристократіи. Приведемъ еще слова компетентнаго ученаго историка. "Наша исторіографія ничего пе выиграла пи въ приводерости, ни въ запимательности, долго развивая взглядъ на нашъ XVIII въкъ, противоположный выска-запному Пушкинымъ въ одной кишипевской замъткъ 1822 г. <sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Е. П. Лиункинь, въ "Вибліографических» Заметкахъ", 1859.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рачь В. О. Ключенского на Пушкинскомъ торжестић 1880 года, въ московскомъ университетъ,

Во время пребыванія на югі Россіи, Пушкинь продолжаль ВСТРЕЧАТЬСЯ СЪ ЕРУГОНЪ ЛЮДЕЙ, ВЪ СРЕДЕ ВОТОРИХЪ Образовались указанныя сейчась его мивнія. Къ этому времени относится и вліяніе Вапрона. Много разъ было объяснено, что хотя одно времи великій англійскій поэтъ имълъ сильное вліяніе на Пушкина, по что, собственно говоря, это были двв натуры и два пастроенія слишвомъ различныя, чтобы хожно было ожидать у Пушкина дъйствительныхъ отголосковъ байроновскихъ идей. Ни складъ почитій Пушкина, пи характеръ общества, въ которомъ онъ жилъ и къ которому обращался, не давали ивста байроновскому отрицанію, но въ изв'єстномъ отношеніи оно совпадало съ характеромъ нашего поэта; байронизмъ укръплялъ въ Пушкивъ сознаніе личнаго достоинства и поэтической свободы, и съ другой стороны поддерживаль отрицательное отношение въ условнымъ понятіямъ и требованіямъ пустого, и испорченнаго общества. Вліяніе Байрона было кратковременно, -- но оно не случайно совпадало съ особымъ подъемомъ критическихъ запросовъ Пушвина въ исторіи и общественной д'ятельности, хотя въ "русскомъ байронизмъ" была и та оборотная сторона, на которой особливо настанваетъ Апненковъ 1).

<sup>1) &</sup>quot;Пушкинъ въ Александровскую эпоху", гл. V, стр. 167 и д. (170—171). Объ историческомъ симслъ байроповскаго отрицанія см. замѣчанія Спасовича, и поправку его, и особливо Анценкова, въ одномъ изъ критическихъ очерковъ г. Скабичевскаго:

<sup>&</sup>quot;...Въ суждениять о влиний Байрона, замичаеть г. Скабичевский, —до сихъ норъ упускалась изъ виду одна сторона увлечения Байрономъ, какъ Пушкина, такъ и всего его поколения, весьма существенная и самия важная, такия сторона, которая одна внолить оправдываеть это увлечение и представляеть его отнодь не какимъ-то на-посимиъ и прежодящимъ, а напротниъ того, оставившимъ глубокие следи въ русской жизни и для Пушкина промединиъ далоко не однивъ безслединиъ велийемъ.

<sup>&</sup>quot;Скажемъ примо, что мы имбомъ пабсь абло съ новымъ правственнымъ населломъ, который до того времени быль совершению неизвістень и явился къ намъ въ. форма геноя въ байроновскомъ духа какъ разъ въ такое время, когда общество наше было наиболе расположено въ воспріятію его; всятдствіе чего такъ и увлевлись всв втимъ идеаломъ и особенно молодые люди. Мы подразумаваемъ здась не пессимкимъ, не разочарованіе байроновскихъ героевъ, а ихъ полиую свободу отъ всякихъ узъ традиціонной и пошлой міщанской морали. Хладныя разючарованія, проклятів, лежащія отъ віжа на челі, и пр. представлялись современникамъ Пушкина лишь неизбъжними аттрибутами байронизма, въ которые они рядились по принятой модё и повторили, какъ попуган, нессимистические возгласы, не вдуминаясь особенно глубоко въ ихъ синслъ и не переставан беззавітно отдинаться всімъ радостямъ жизни. По въ томъ, именю, и дъю, что не нессимизмъ Байрона наибольо привлекаль въ себъ современникова Пушкина, а презрительное пренебрежение его всеми светскими обычании, приличими и предразсудками, свободное следование своимъ строеніямь и пракотямь, вийств съ тыль гордое сознание собственнаго человаческаго достовисты, чунство личной независимести и непреклопность ни передъ какими кумирами, на

Новая ступень развитія Пушкина совпадаеть съ двухлётнимъ пребываніемъ въ Михайловскомъ. Больше чёмъ когда-нибудь предоставленный самому себё въ невольномъ уединеніи, Пушкинъ обдумалъ вновь многое изъ прежняго содержанія своихъ идей и пашель новые интересы, которымъ прежде еще никогда не посвящалъ столько вниманія. Это въ особенности интересы исторіи и народности. Изв'єстны результаты этого новаго направленія его мысли и поэзіи, главнымъ изъ которыхъ было на первый разъ созданіе "Бориса Годунова". Тогда же готовился и большой повороть въ его понятіяхъ общественныхъ. Пзв'єстенъ разсказъ о томъ, какъ одна случайность удержала его отъ по'єздки въ Петербургъ въ конці 1×25 года, которая, в'єроятно, сопровождалась бы печальными осложненіями; но въ сущности онъ въ это

вередь какою силою. Одиниъ словомъ, это была полная правственная эманеннація оть узъ традиціонной прописной морали и, вмѣстѣ съ тѣмъ, возвышеніе надь узенькимъ и подленькимъ практицизмомъ Фамусова и пресмикательствомъ Молчалина, въкоторыя было погружено наше общество съ головою.

"Вотъ этою сторонов своем байронизмъ сослужияъ огромную службу нашему обществу; онъ подняль духъ нашей интеллигенціи, освободиль челоніка, сділаль его хожиномъ своей личности. Пушкинъ и его товарищи казались разнымъ святошамъ того времени какими-то антихристами не потому, что они проводили въ своихъ висаніяхъ какія-либо политическія или философскія тенденціи, а по своему новеденію, по всей обстановкі своей жизни; и по длиннимъ всклокоченнимъ волосамъ, и по страсти наряжаться въ фантастическіе костюмы к явлиться въ нихъ въ такіе салоны, гдв все хранитъ чонорную порядочность, и но безуннымъ кутежамъ на повать нерелъ всёмъ городомъ, и по самымъ рискованнымъ и нелізнымъ скандаламъ, и, наконсцъ, но страсти къ бретерству.

"Конечно, со временемъ подобное настроеніе утратило евой острый необузданный в буйный характерь. Пушкинь остененился съ лѣтами, сдѣлался разсудптельнымъ и солиднымъ семьяниномъ, вошелъ даже въ придворныя сферы. Въ то же время опъ утратиль свой либеральный задоръ и сдѣлался, мало того, что онпортунистомъ, но въ нѣкоторыхъ отношеніяхъ консерваторомъ и даже, если хотяте, реакціонеромъ. Съ тѣхъ норъ съ каждимъ годомъ онъ все болье и болье освобождался изъ-подъ узъ байронизма, нока, наконецъ, не сталъ на виолић самостоятельную и притомъ реальную ночку. По и при всемъ этомъ въ складъ характера Пушкина, въ основныхъ правственныхъ идеблахъ вы все-таки видите глубокій и нензгладимый слѣдъ байроновскаго вліянія, который остается въ ноэтѣ до самой его смерти. Какъ на гнули его обстоятельства, какъ самъ онъ ни старался склониться подъ ихъ тяжкимъ ярмомъ и помириться съ жизнью путемъ различныхъ компромиссовъ, онъ не въ силахъ былъ переломить и передѣлать себя.

"Однимъ словомъ, изъ того, что Пушкинъ в все его поколение не могли усвоить Байрона во всей его глубине и со всеми его сторонами, вовсе не следуетъ, чтоби вліяніе Байрона было ничтожно и преходяще. Люди 20-хъ годовъ завиствовали изъ Байрона, правда, лишь то, что было имъ по плечу и что имъ было наиболее нужно по за-то заимствовали эту сторону они вилотную, и она врезала глубокій следъ въ русскую жвань, игнорировать который не следуетъ, имел дело съ вліяніемъ байрошема на русское общество".

Digitized by Google . . . . 1

время быль уже далекь оть настроенія прежинхь друзей,—съ планами которыхь, впрочемь, никогда не быль вполив солидарень. Въ его письмахь оть 1825—1826 года видно высокое понятіе о самомъ себъ, сильное чувство своей независимости, но видно также, что мысли его идутъ въ болье спокойномъ направленіи. Событія 1825—1826 года должны были поразить Пушкина, но едва ли по личнымъ соображеніямъ: онь подъйствовали на него общинъ карактеромъ факта. Трезвый умъ Пушкина. не могъ остановиться на фантастическихъ ожиданіяхъ; нъкоторые изъ его новъйшихъ критиковъ върпо подмътили ту черту его дъятельной и подвижной натуры, которан заставляла его искать выхода изъ неопредъленныхъ положеній и находить новую дъятельность въ измънявшихси условіяхъ, — черта, которую назвали оппортунизмомъ. Это не былъ вовсе узкій оппортунизмъ личнаго честолюбія, но потребность дъятельности, заставлявшая приноровляться къ тымъ неодолимымъ условіямъ, какін давались всёмъ ходомъ событій и вий которыхъ она была немыслима. До извъстной аминстін, Пушкинъ выражаль уже въ письмахъ въ Жуковскому готовность "примириться съ правительствомъ",—но "условіемъ" была личная независимость; онъ желаль только про-стора для своей собственной дъятельности, для которой намъчалась уже другая дорога. Высокое впиманіе императора Николая окончательно утвердило его въ новомъ направлении; онъ мечталъ въ ту пору, что предстоитъ порядокъ вещей, съ которымъ могутъ вполнѣ совпасть его собственныя стремления. Отъ своего стараго либерализма опъ отказывался; онъ оставался въренъ только прежнимъ убъжденіямъ въ необходимости просвъщенія и полагалъ, что въ новомъ порядкъ вещей найдетъ и себъ желанинй просторъ. Въ первую минуту, когда положение еще не выяснилось, эти предположения были возможны; но при извъстномъ характер'в второй четверти стол'втія довольно трудно представить себ'ь, какимъ образомъ Пушкинъ могь питать т'в же надежды в тогда, когда ему уже вскорь пришлось испытать крайнее стьс-неніе для своей собственной дъятельности и пренебрежительное недовъріе исполнителей, несмотря на покровительство и довъріе самого императора. Надо было обманывать себя иллюзіями, и Пушкинъ не разъ отдавался ожиданіямъ, которыя были мало основательны и въ ту порудъйствительно никогда не были осуществлены. Между тъмъ онъ входилъ въ свою новую роль просвъщеннаго консерватизма, который считаль тогда существую-щимъ и признаннымъ. Въ запискъ о "народномъ воспитаніи" (ноябрь, 1826), составленной по оффиціальному приглашенію в

только недавно сдёлавшейся извёстною, Пушкинъ говорить на подобіе того, какъ говорилъ бы оффиціозный публицисть, угадивающій виды правительства. Впослёдствій онъ дёйствительно надёліся (хотя планъ не исполнился) стать такийъ публицистомъ, дёйствующимъ для выяспенія видовъ власти въ обществё в виёстё для выраженія лучшей части обществеппаго мейнія. Въ этихъ планахъ онъ былъ безъ сомивнія искрененть; онъ убёждалъ себя, что могутъ пуждаться въ томъ содёйствій, которое опъ предлагалъ,—по онъ ошибся: въ глазахъ людей, отъ которыхъ зависёло дёло, онъ все еще былъ опасный либералъ, хоти на дёлё опъ въ это время уже высказывалъ мейнія, которыя далеко не были похожи на либеральныя; да вообще въ этомъ и не вуждались.

И теперь, какъ въ прежнее время, въ его умѣ и чувствъ сталкивались противоръчивыя стремленія. Передъ нимъ неизмѣнно держался возвышенный, пѣсколько отвлеченный идеалъ свободнаго поэта-проповъдника; онъ стремился служить просвѣщенію, добру и правдѣ, но въ практическихъ примѣненіяхъ его не разъ оставляла эта широта его идеаловъ, и въ усердіи неофита онъ становился на защиту консерватизма даже тамъ, гдѣ не дѣлали этого прямые его органы. Его мпѣнія совпадали не разъ съ нзвъстнымъ настроеніемъ второй четверти столѣтія. Таковы разные факты его дѣятельности за послѣдніе годы его жизни: записка о воснитаніи, участіе въ запискѣ кияза Вяземскаго по поводу Устрялова и Полевого, отзывы о якобинизмѣ того же Полевого 1), статьи о Радищевѣ и т. п.

Въ нъкоторыхъ его стихотвореніяхъ изъ той поры, въ перепискъ и отрывкахъ дневника можно не разъ наблюдать это настроеніе, хотя рядомъ высказываются опять идеальныя представленія о достоинствъ литературы, о долгъ писателя. Многіе изъ тъхъ фактовъ, на которые мы указываемъ, стали извъстны только біографически, но настроеніе Пушкина было замъчено въ свое время и подавало поводъ къ тъмъ холоднымъ отзывамъ, какіе не разъ повторились въ литературъ за последніе годы его жизни 2).

Почти странно, что эта внутренняя исторія Пушкина до сихъ поръ не была изложена со всею полнотою и посл'ядовательностью, какихъ требовала бы. Наибол'ве труда положилъ на это Аппен-

<sup>2)</sup> См., напр., ядонитую пародію на стихотвореніе Пушкина "Чернь"—подъ заглявіемъ "Полть",—въ "Телеграфъ", 1832 г. 44, № 8. камеръ-обскура, стр. 153, веренсчатанную въ "Современникъ", 1855, № 7, стр. 6—7.



<sup>1)</sup> Сочиненія Пушкина, изд. Литер. Фонда, т. V, сгр. 204.

ковъ, но въ старыхъ "Матеріалахъ" онъ былъ до того стъсненъ въ своемъ изложевій, что нъкоторыхъ фактовъ не могъ коснуться вовсе, о другихъ вынужденъ былъ говорить такъ темно, что его собственныя "объясненія" требовали со стороны читателя работы надъ разрѣшеніемъ намековъ и умолчаній; затѣмъ безъ этихъ стѣсненій онъ разсказалъ снова жизнь Пушкина въ Александровскую эпоху и наконецъ, обратившись еще разъ къ источникамъ, которыхъ не могъ излагать сполна въ "Матеріалахъ", далъ ихъ въ видѣ комментарія къ отдѣльнымъ документамъ 1). Къ этому прибавились потомъ лишь нѣкоторыя разысканія объ отдѣльныхъ произведеніяхъ Пушкина, новые отрывки изъ его бумагъ, новыя дополненія къ перепискъ и т. д., но все это до сихъ поръ не завершено цѣльнымъ изслъдованіемъ. Остановимся на нѣкоторыхъ частностяхъ.

Тотъ консервативный характеръ, какой приняли мысли Пушкипа ко времени новаго царствованія, обнаружился какъ въ его литературныхъ представленіяхъ, такъ и въ теоріяхъ политическихъ. Самыхъ давнихъ источниковъ того и другого надо искать еще въ Александровскую эпоху. Анненковъ, у котораго вообще разбросано много тонкихъ историческихъ и исихологическихъ наблюденій, хотя слишкомъ часто одностороннихъ, доказываетъ, съ одной стороны, сильное вліяніе "Арзамаса" на складъ литературныхъ понятій Пушкина, оставшееся на всю его жизнь, съ другой—въ вольнолюбивыхъ мечтахъ Пушкина отмъчаетъ уже за то время "аристократическій радикализмъ", который путемъ легкой переработки могъ превратиться въ его позднъйшія теоріи желаемаго возстановленія роли стараго боярства и дворянства на службъ самодержавія.

И въ старыхъ "Матеріалахъ", и въ новыхъ біографическихъ трудахъ Анненковъ одинаково придаетъ большое значеніе уномянутому "Арзамасу". Сказавъ о дружескихъ собраніяхъ "Арзамаса", въ которомъ "веселое направленіе не мѣшало весьма строго цѣнить произведенія въ отношеніи правильности выраженія, вѣрности образовъ и выбора предметовъ" и члены котораго вмѣшались потомъ въ споры, возникшіе по поводу первыхъ произведеній Пушкина, и въ ихъ защиту, Анненковъ говоритъ: "Такъ важно было вліяніе "Арзамаса" на литературу нашу, и надо прибавить къ этому, что Пушкинъ уже сохранилъ навсегда уваженіе, какъ къ лицамъ, признаннымъ авторитетами въ средѣ его, такъ

<sup>1)</sup> Въ статьяхъ: "Общественные идеалы Пушкина", "Литературные проекты Пушкина".

и въ самому способу дъйствованія во ния идей, обсуженныхъ пъммъ обществомъ. Онъ сильно порицалъ у друзей своихъ попытки разъединенія, проявившіяся одно время въ вид'в нападокъ на произведенія Жуковскаго, и вообще всь такого же рода попытки, да и къ одному личному мевнію, становившемуся наперекоръ мивнію общему, уже никогда не имвлъ уваженія" 1). Въ другомъ мёстё опъ говорить о высокомъ значени "Арзамаса" въ ходь нашего общественнаго сознанія: "Арзамась представляль собственно партію молодыхъ людей, которые, опираясь на прижъръ Карамзина, отстаивали право важдаго человъка, сознающаго въ себъ правственныя силы, открывать для себя новыя дороги въ жизни и литературъ. "Арзамисъ" ставилъ ни во что напыщенность и торжественность выраженія, которыми многіе тогда удовлетворялись, и ненавидьлъ пустую, трескучую фразу во всякомъ ея видь-либеральномъ или консервативномъ. Более всего сопротивлялся онъ нам'вренію водворить обязательныя правила для умственной и общественной дъятельности своего времени, подозръвая туть замысель управлять правственными стремленими эпохи, не справлянсь съ ней, и утвердить за нъсколькими личностими право безапеляціопнаго суда надъ всеми мивнінми и начинаніями ея 2)... Подобно тому, какъ на литературной почвъ чувство изящнаго, понимание таланта и силы въ изображенияхъ замъняло "Арзамасу" эстетическій теоріи, такъ на политической, выбето обдуманной программы, онъ обладаль только живыми инстинктими свободы, стремленіями къ образованію и крфикими надеждами на общечеловъческую, европейскую пауку, какъ на лучшую исправительницу народныхъ и государственныхъ педостатковъ, а главноеонъ отличался пепоколебимой върой въ возможность соединенія ворешныхъ основъ русской жизни и русскаго законодательствамонархизма и православія съ свободой лиць, сословій и учреждецій. Проводя эти убъждеція, "Арзамасъ" выражалъ истинную мысль своей эпохи или, по крайней мара, огромнаго большинства си людей, между которыми были и руководители еи судебъ... Вообще "Арзамасъ" представляетъ въ исторіи нашей общественности поучительный прим'връ собранія съ одніми нравственными я образовательными цьлями, формально просуществовавшаго менье трехъ льтъ, но оставившаго посль себя долгій следъ и живую мысль, которая питала людей его, когда они уже были раз-

Сказано ифсколько неясно и противорфчиво съ приведенимми выше словами влъ "Матеріаловъ".



<sup>1)</sup> Сочиненія Пушкина, Сиб. 1855. т. І. "Матеріалы для біографін", стр. 58.

съяпы по свъту. Долго сохраняли они свою либеральную окраску, одинаковое пониманіе европейскихъ идей и неотлагательных нуждъ русскаго общества. Только гораздо поздиве, въ половинъ слъдующаго царствованія, начинаетъ тускивть и загрубъвать между ними единившая ихъ мысль; люди "Арзамаса" наживаютъ себъ противоположныя цёли, расходятся въ разныя стороны, и даже становится отъявленными врагами другъ друга. Что касается Пушкина, онъ остался ему въренъ всю жизнь" 1).

Повъйшіе историки литературы, какъ мы упоминали недавно по поводу Батюшкова 2), очень усомнились въ подобномъ значенія "Арзамаса", который действительно почти не обнаруживаль своей коллективной даятельности и едва ли ималь столь определенные взгляды. Проще, это былъ кружовъ людей, которые разъ сощлись довольно случайно, потому что уже вскор'в действовали разъединенно, безъ солидарности, приписанной имъ Аннепковымъ, а въ концъ концовъ идеи "Арзамаса" не были и такъ широки и благотворны. Если действительно онъ имель на Пушкина такое вліяніе, то историческая роль "Арзамаса" можеть возбудить не мало недоумъній, и не всегда вызоветъ сочувствіе. Практическія приложенія теорій "Арзамаса" не способствовали развитію "инстинктовъ свободы" и уваженія къ мысли и науків. Одно ивъ такихъ приложеній указываеть самъ Анненковъ по поводу отношенія Пушвина къ "Московскому Телеграфу". Вотъ слова Аннеикова: "Въ холодности Пушкина къ этому изданію открываются, между прочимъ, черты характера, не лишенныя своего значенія и запимательности. Пушкинъ находилъ въ немъ болбе хлопотливости вокругъ современной науки, чёмъ изученія какой-либо части ея, и не одобрилъ хвастовства всякой чужой системой при первомъ ел появленіи, не дозволявшемъ еще зрілаго обсужденія. По существу своему, журналь вообще представляеть болбе наружный видь всяваго дела, чыль настоящій, истинный смысль, и преследовать это-значило именно отвергать жизненное условіе журнала. Всего же болье оскорбляло Пушкина то уничтожение авторитетовъ и литературныхъ репутацій, которое происходило отъ немедленнаго приложенія вычитанныхъ идей къ явленіниъ отечественной слоности. Несмотря на ловкость и остроуміе, съ какими иногда производились эти опыты, Пушкивъ не имфлъ въ нимъ ни малфйшаго сочувствін. Пригомъ не должно унускать изъ вида и весьма важнаго обстоятельства. Журналь "Московскій Телеграфъ" быль

<sup>1) &</sup>quot;А. С. Пушкинъ въ Александровскую эпоху", стр. 108 и слъд.

<sup>2) &</sup>quot;Наканунт Пушкина", "Въсти. Европы" 1887, сентябрь.

совершенною противоположностію духу, господствовавшему у насъ въ эпоху литературныхъ обществъ; онъ ихъ замѣстилъ, образовавь новое направленіе въ словесности и критикъ. Съ его появленія, журналъ вообще пріобрѣлъ свой голосъ въ дѣлѣ литературы, виѣсто прежняго пазначенія: быть открытой ареной для всѣхъ писателей, поприщемъ для людей съ самыми различными миѣніями объ искусствъ. Расположеніе литературныхъ обществъ къ своимъ сочленамъ, прямое участіе, такъ свазать, въ ихъ замыслахъ, близкое знакомство съ существенными качествами и недостатками ихъ таланта, отъ чего похвала и осужденіе принимаемы были добродушно и покорно самими подсудимыми—все это уже сдѣлалось тогда достояпіемъ исторіи нашей литературы. Пушкинъ, можно свазать, сохранялъ, долье многихъ сноихъ товарищей, основныя убѣжденія стараго члена литературтыхъ обществъ. Къ новому порядку вещей, гдѣ личное миюнте играло такую роль, онъ уже не могъ привыквуть всю свою жизнь. Съ первыхъ же признаковъ его появленія, онъ началъ свою систему разсчитаннаго противодѣйствія, забывая иногда и то, что высказывалось по временамъ дѣльнаго и существеннаго противниками и постоягно имѣя въ виду только одно: возвратить критику въ руки малаго, избраннаго круга писателей, уже облеченнаго уваженіемъ и довѣренностію публики" 1).

Критика 50-хъ годовъ по поводу приведенной цитаты находила, что объяснение можетъ быть поставлено иначе: уничтожаемыя "литературныя репутаціи" бывали незаслуженныя; "вычитанныя идеи" большею частію были справедливы; "расположеніе литературныхъ обществъ къ своимъ сочленамъ" равнялось превозношенію похвалами бездарныхъ знакомыхъ; "личное мивніе" было, напротивъ, общественное мивніе, которымъ только и поддерживается журналъ, а не пересуды и похвалы твснаго кружка пріятелей, какъ прежде; двльное и существенное высказывалось въ журналъ не "по временамъ", а очень часто; "избранный кругъ писателей, облеченный уваженіемъ и довърепностью публики"—напротивъ, довъріемъ пользовались тогда его противники, и скорве можно бы сказать: "писателей, составившихъ между собою общество взаимнаго застрахованія отъ критики, какъ это бывало въ старину". Критика 50-хъ годовъ объясняла вражду Нушкина къ Полевому враждою "Московскаго Телеграфа" къ Дельвигу, къ князю Вяземскому, Катенину (на что "Телеграфъ" имъть свои основанія), интересы которыхъ Пушкинъ принялъ

<sup>1)</sup> Соч. Пушкина, 1855, т. І, "Матеріали", стр 182—184.

къ сердцу. "Это объясненіе, оправдывая Полевого, обнаруживаєть съ твиъ вивств и въ самыхъ увлеченіяхъ его великаго противника благородныя побужденія безграцичной, безкорыстной преданности друзьямъ". Но тъ побужденія, какія выставляеть Анненковъ, походили на стъснение свободы критики, на нетерпимостъ въ пользу какой-то монополии. Разсказывая поздеже о публицистическихъ плапахъ, запимавшихъ Пушкина въ последние годы его жизни, Анненковъ говоритъ, что для проведенія его идей его жизни, Анненковъ говоритъ, что для проведения его идей (въ основъ консервативныхъ) "требовался нъкоторый просторъ мысли, нъкоторая свобода въ опънкъ явленій": "нельзя же было, въ самомъ дълъ, призывать публику къ лучшему пониманію своего быта, хлонотать о поднятіи уровня политическихъ идей въ обществъ, проповъдывать спасительныя, ободряющія и укръпляющія истины, употребляя то же самое, полувнятное, пошлое бормотанье, которое служило тогдашней печати при передачъ ею внутреннихъ и вившнихъ событій. Для успъха распространевія новыхъ философско-политическихъ началъ между образованными людьми эпохи все-таки требовалось хотя бы подобіе мужественной ръчи, нъчто похожее на одушевленіе человъка, проникнутаго своимъ предметомъ 1). Между тъмъ вотъ въ какихъ выраженіяхъ Пушкинъ говорить въ своемъ дневникв о запрещеніи журнала Полевого: "Телеграфъ запрещенъ. Уваровъ представилъ государю выписки, веденныя нъсколько мъсяцевъ и обнаруживающія исблагонам'вренное направленіе, данное Полевымъ его вающія неблагонамівренное направленіе, данное Полевымі его журналу (выписки ведены Бруновымі, по совіту Блудова). Жувовскій говорить: "Я радь, что "Телеграфь" запрещень, хотя жалью, что запретили". "Телеграфь" достоинь быль участи своей. Мудрено съ большею наглостью проновідывать якобинизмі (!) передь носомі правительства; по Полевой быль баловень полицій". Характеристика паправленія "Телеграфа", какъ якобинизма, въ устахь Пушкина не можеть не произвести страннаго внечатлівнія. И писавшій эти строки, и Жуковскій, и Блудовь, и Уваровь—все были арзамасцы 2). Нісколько поздніве самі Пушкинь, разбирая "Мпівніе Лобанова о духів словесности" и пр. (1836), счель нужнымів опровергать слова этого писателя о необходимости искоренять мвожество безправственных внягь и разобла-

<sup>1) &</sup>quot;Восноминанія в критическіе очерки", III, стр. 255.

<sup>2)</sup> Въ явившихся недавно воспоминаніяхъ К. Полевого разсказывается, что вогда шла ръчь о запрещеній журнала, то защитникомъ Полевого противъ обвиненій Уварова мился самъ А. Х. Бенкендорфъ. Журналъ, однако, былъ все-таки запрещенъ. Замъчательные документы по этому дълу изданы въ сборникъ г. Сухомлипова: "Изслъдованія и статьи по русской литературъ и просвъщенію". Саб. 1889, т. П.

чать "ухищренія пишущихъ", и говорилъ: "Но гдё же у насъ это множество безнравственныхъ впигъ? Кто сін дерзкіе, злонамёренные писатели, ухищряющієся писпровергать законы, на коихъ основано благоденствіе общества? И можно ли укорять у насъ цензуру въ неосмотрительности и послабленіи?" 1). Но, уви, за два года передъ тёмъ самъ Пушкинъ говорилъ о нагломъ якобинизмѣ Полевого...

Относительно литературныхъ мивній и двиствій арзамасцевъ есть еще документь того же времени—письмо книзи Виземскаго въ министру народнаго просвъщения, графу Уварову, по поводу того, что цензура допускала въ печать всякія вольнодумныя мысли и особливо неуважительные отзывы объ "Исторіи" Карамзина. Обвипеніе указывало на "Телеграфь", тогда уже не существовавшій, на "Телескопъ", тогда же запрещенный, и—на Устрялова! Князь Виземскій жилуется, что цензура пропускаеть статьи, вритикующія "твореніе Карамзина, эту единственную въ Россіи вшигу, истицно государственную и народную, и монархическую, и чрезъ то самое поощряеть *периую шайку* разрушителей или моминков, которые только того и добиваются, чтобы можно было провозгласить: *у пасъ пъть исторіи*. "П самое 14 декабря не было ли впоследствіи времени, такъ сказать, критива вооруженною рукою па мивніе, испов'ядуемое Карамзинымъ, то-есть Исторією Госумирения Госсінскаго, хотя, конечно, участвующіе въ немъ тогда не думали ни о Карамзинь, ни о трудь его 2). Пушкинъ одобрилъ содержание этого письма и только противъ посл'яднихъ словъ о 14 декабря зам'ятилъ: "не лишнее ли?" Указапіе на неблагонам вренность Устрялова есть высоко - комическая черта. Если припомпить, что князь Вяземскій было человыкъ весьма просвещенный, считавшій себя либеральнымъ, то это письмо ставовится чрезвычайно характернымъ. "Документъ въ роде вышеприведеннаго, — говоритъ г. Спасовичъ объ этой запискъ, — и притомъ исходищій отъ столь хорошаго вообще и передового человъка, какимъ былъ кн. Вяземскій, болье поучителенъ, нежели цалые томы, и превосходно освъщаеть и духъ тогдашняго времени, и пастроеніе общества".

II въ другихъ случаяхъ мы неръдко встрътимся у Пушкина съ мижніями, возбуждающими недоумъніс: ипогда онъ совпадали даже съ извъстнымъ предубъжденіемъ оффиціальныхъ сферъ противъ литературы. Онъ, быть можетъ, слишкомъ много говоритъ

<sup>1)</sup> Сочиненія, изд. Лит. Фонда, V, стр. 805.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Полное собраніе сочиненій вияля Вяземскаго, т. II, стр. 211—226.

о "вредных» мечтаніях», существующих въ нашемь обществів, потому что подъ этотъ терминъ въ обычномъ употребления подводились и самые высокіе интересы науки и поэвіи, которые именно были движущей правственной силой русскаго общества и безъ которыхъ оно осталось бы грубой и безпомощной жертвой обскурантизма. Пушкинъ съ пренебрежениемъ говоритъ о жалвихъ скептическихъ умствованіяхъ прошлаго в'вка", воторыя были, однако, могущественнымъ толчкомъ въ развитін умственной жизни человъчества и даже самой Россіи; не совстив сочувствуеть тому, что новая ибмецкая философія, хотя имбишая благотворное вліяпіе, "иашла, можетъ быть, слишкомъ много молодыхъ последователей": но ихъ можно было бы тогда пересчитать по пальцамъ, и они явились, въ то время и посл'в, одушевленными д'вятелями нашей литературы; онъ неловко защищиеть меценатское нокровительство въ литературъ, неловко защищаетъ цензуру, предостерегая-въ тогдашних условіях русской литературы! — противъ опасной аристократіи писателей: "Аристократія самая мощная, самая онасная (!), есть аристократія людей, которые на цілыя ноколенія, на целыя столетія налагають свой образь мыслей, свои страсти, свои предразсудки. Что вначить аристократія породы в богатства въ сравнени съ аристократіей пишущихъ талантовъ? (!) Инкакое богатство не можеть перекупить влінніе обнародованной мысли. Никакая власть, пикакое правление не можетъ устоять противу всеразрушительнаго действія типографскаго спаряда (!!). Уважайте классъ писателей, но не допускайте же его овладъть вами совершенно... Дъйствіе человъка миновенно и одно (isolé), дъйствіе книги множественно и повсемъстно. Законы противу злоупотребленій книгопечатанія не достигають цели вакона (!): не предупреждають зла, редко его пресекая. Одна цензура можетъ исполнить то и другое".

Довольно трудно объяснить себь, какое отношеніе могли имѣть эти предостереженія къ русской литературь, бѣдность и беззащитность которой были извѣстны Пушкину очень хорошо, и послѣднее по собственному опыту. Надо думать, что эти и подобныя миѣнія были у него именно слѣдствіемъ двухъ вліяній; во-первыхъ, дѣйствительнаго вліянія людей "Арзамаса", котораго либерализмъ слишкомъ легко переходилъ въ бюрократическую нетерпимость ко всякому иѣсколько свободному движенію общественной мысли; во-вторыхъ, того оппортунизма, который побуждаль его думать, что, признавши извѣствую систему (и даже искренно увѣривъ себя въ ея разумности и необходимости), онъ пріобрѣтаетъ возможность свободно обсуждать положеніе вещей

и достигать, въ ея предълахъ, извъстныхъ улучшеній, внушать правительству расположеніе и довъріе къ просвъщенію.

Послъднія изслъдованія Анненкова дали пъсколько любопыт-

последни изследовани Анненкова дали песколько любопытпых разъясненій тёхъ плановъ дёятельности, которые занималя
Пушкина въ последніе годы его жизни. Въ теченіе песколькихъ
лёть опъ носился съ мыслію основанія газеты, потомъ журнала.
Цёли его были, съ одной стороны, литературныя, съ другой—
политическія, Онъ хотёлъ противодействовать той монополіи,
каком владёли тогда издатели "Северной Пчелы" и которая приводила къ униженію литературы и къ безправственнымъ общественнымъ явленіямъ. Съ другой стороны, онъ желалъ основать такой органъ, который быль бы истолкователемъ для общества такой органъ, который оыль оы истолкователемъ для оощества правительственныхъ идей, и въ то же время открывалъ извъстный просторъ для сужденій о политическихъ предметахъ. Говоря о вліявіи "Арзамаса", Анпенковъ замічалъ, что этотъ кружокъ, сяльно подійствовавшій на Пушкина (хотя это дійствіе въ полной мірті оказалось только поздпіте), "отличался непоколебимой вітрой въ возможность соединенія коренныхъ основъ русской жизни и русскаго законодательства— монархизма и православія съ сво-бодой лицъ, сословій и учрежденій", и что онъ научилъ Пуш-кина "свободно, самостоятельно и независимо подчиниться (?) условіниъ русскаго быта, желать имъ наиболье разумнаго содер-жанія, искать для этихъ условій основъ въ мысли, философской поддержин, теоретического оправдания и въ то же время сохра-нять за собой право судить отдёльныя явления самого быта по своему разумению "1). Теперь Пушкинъ действительно имеетъ въ своему разумънно 1). Генерь Пушкинъ дъиствительно имъетъ въ виду пъчто подобное, и слова Анненкова о "самостоятельномъ и независимомъ подчинени" приблизительно передаютъ то положеніе, какое хотыть себъ создать Пушкинъ. По очень соминтельно было то "право судить явленія быта по своему разумънію", которое Анненковъ приписывалъ "Арзамасу"—члены его въ новое парствованіе мало заявляли это право, папротивъ шли положительно въ униссонъ ст "явленіями быта", и если Пушкинъ дъйствительно желалъ себъ усвоить подобное право, то, чтобы исполнять его, ему едва ли не чаще приходилось дълать уступки госнать его, ему едва ин не чаще приходилось дълать уступки господствовавшей системъ, чтобы, заявляя свою солидарность съ нею,
этою цъною вупить себъ право говорить объ отдъльныхъ подробпостихъ. Состояніе тогдашнихъ мыслей Пушкина Анненковъ изображаетъ въ слъдующихъ словахъ: "Въ разныя эпохи нашей
жизпи и многими даровитыми нашими людьми давно уже созна-

<sup>1) &</sup>quot;Пушкинъ въ Александровскую эпоху", стр. 114, 118.



валась необходимость выйти изъ тяжелаго положенія, какое всегда выпадаеть на долю общества и частных лиць, которымь приходится стыдиться тёхъ самыхъ основъ существованія, которымъ они покоряются. Весьма честные и благородные умы, съ самаго начала стольтія, заняты были у насъ постоянно отыскиваніемъ нравственнаго смысла въ коренныхъ учрежденияхъ государствадумали о реформъ, преобразованіи тьхъ изъ нихъ, которыя почему-либо утеряли прежній смысль. Либеральний консерватизмъ пе быль новостію на Руси — и причина понятна: съ осмысленпымт и пояспепнымъ фактомъ современнаго политическаго быта Россін, какъ будто становилось легче для совъсти подчиниться встыть его требованіямъ и естественнымъ послёдствіямъ. Той же работ'в разъясненія, оправданія историческаго положенія государства и дополненія его, по возможности, повыми элементами правственнаго содержанія. Пушкинь намеревался посвятить, вследъ за пъкоторими своими предшественниками, и новую политическую газету. Здёсь пе мешаеть заметить, что мысли, которыя онъ собирался проводить въ ней, были ему самому нужны, можеть быть, еще болье, чьмъ его будущимъ слушателямъ и читателямъ: онъ, эти мысли, возстановляли его морально въ собственныхъ его глазахъ, разръшали тъ бользии сопьсти, которыя сопровождаютъ обывновенно всявія переміны направленій и убіжденій. Мало того-опъ питалъ еще надежду, что идеальнымъ представлениемъ обязанностей, лежащихъ на техъ, которые занимаютъ важивишія функціи въ государств'я, опъ привлечеть ихъ къ высшему новиманію своего призванія и долга, чемъ и окажеть немаловажную услугу современникамъ 1). Но въ то время, когда Пушкинъ стремилси создать себъ теоретическое и вранственное успокосніе въ признаніи господствующей системы, приносиль ей на служеніе и свой умъ, и свой талантъ, бюрократические представители системы не думали признавать его. He разъ указано было странное, двусмысленное и правственно невыпосимое положение, какое создавали тогда Пушкину: покровительство императора не спасало отъ подозрительнаго надзора Бенкендорфа, для котораго, по старой намяти о либеральной молодости поэта, Пушкинъ былъ не поэтъ, а человъкъ политическій, опасный вольнодумецъ. Пушкину приходилось выносить назойливыя придирки, выслушивать выговоры, которые заставляли его терять терпівніе; извъстны вспышки его гивва въ интимной бесъдъ и перепискъ, напр., въ то самое время, когда онъ обдумывалъ свою газету.

<sup>1) &</sup>quot;Воспоминанія и критическіе очерки", т. III, стр. 251—252.

долженствовавшую, по его мивнію, служить интересамъ самого правительства, онъ писалъ: "У меня душа въ пятки уходитъ, какъ вспомню, что я журпалистъ. Будучи еще порядочнымъ человот и получалъ уже полицейские выговоры, и миъ говорили: vous avez trompé и тому подобное. Что же теперь со мною будеть? Мордвиновъ будеть на меня смотреть, какъ на Өадден Булгарина и Пиколан Полевого, какъ на шпіона: чорт донидаль меня родиться въ Россіи съ душою и талантомъ! 1 Въ то же время онъ старается отыскивать хорошія стороны въ окружающемъ порядкъ вещей, съ жадностью ловить пріятные ему политические слухи и возлагаетъ на нихъ свои надежды; во время польскаго возстанія опъ вибсть съ Жуковскимъ издаеть книжечку стихотвореній на этотъ случай, родъ національно-поэтическаго мапифеста, который произвель прінтное впечатлівніе, но не помогъ публицистическимъ планамъ поэта; онъ то надъется (напрасно) на амнистію для его друвей-декабристовъ  $^2$ ), то ждетъ отъ императора Николая "контръ-революціи" противъ "револю-ціи" Петра Веливаго (явчто подобное и совершалось, но пвиду llетра — какимъ бывалъ llушкинъ — можно было бы не желать этого), и убъждаеть себя, что правительство дъйствуеть или намърено дъйствовать въ смыслъ европейскаго просвъщенія " ") н т. д.

Это была та же готовая точка арбиія Карамзина и вмбств Жуковскаго; увбровавъ въ нее, Пункивъ всбии силами старался оберечь ее отъ противорбчій, представляемыхъ фактами дбйствительности; мы увидимъ, что онъ не могъ уберечь ее отъ противорбчій съ порывами своей собственной мысли и поэтическаго творчества... Къ основному побужденію найти теоретическое оправданіе для даннаго положенія общества, и для себя найти возможность пормальной дбятельности — присоедипилось побужденіе чисто личное, извбстная теорія Пушкина о политической роли, желательной для дворянства. Исторія этой пушкинской теоріи была достаточно разобрана Анненковымъ. Песомпённо, что "генеалогическіе предразсудки" Пушкина восходитъ къ первымъ впечатлёніямъ его круга и воспитанія: заслоненные въ первыхъ двадцатыхъ годахъ тогданнимъ либеральнымъ образомъ мыслей, теперь они выступають опять въ полной силѣ не только какъ тщеславіе древностью своего дворянскаго рода, но какъ цѣлая общественная и историческая теорія. По теперешнему мнѣнію Пуш-

<sup>1)</sup> Сочиненія, изд. Литер, Фонда, г. VII, стр. 404.

<sup>2)</sup> Tans жe, VII, etp. 211.

<sup>\*)</sup> Тамъ же, стр. 218.

вина, въ государственномъ стров необходима была сплычая наследственная аристопратія, которая ваключала бы въ себе ручательство государственнаго благосостоянія, прочности учрежденій и заботы о народъ. Съ этой теоріей измънились и историческія понятія. Если прежде Пушкинъ радовался, что старое боярство не успело сплотиться въ сильное сословіе, которое безвыходно поработило бы народъ, то теперь, напротивъ, онъ сожалълъ, что этого не было ("феодализма у насъ не было — и тъмъ хуже"), потому что въ этомъ было бы ручательство политическаго блага. Въ старину "аристократія была наслёдственна", откуда и происходило м'встничество, "на которое до сихъ поръ привывли смотръть самымъ дътскимъ образомъ". Цари Оедоръ и Петръ, вивств съ меньшимъ дворянствомъ, уничтожили мъстничество и боярство. "Съ Оедора и Петра пачинается револиція въ Россін, воторая продолжается и до сегодня". Петръ Великій, пекогда предметъ безусловнаго поклоненія, есть тенерь какая-то разрушительная революціонная сила: это— "вибств Робеспьерт и Наполеонъ—во-площенная революція". Когда паследственная аристократія, родовое боярство, была намъренно истреблена, ее могла замънить только аристократія случайная, пожизненная, которая и явилась посл'в Петра, какъ его создание. Она кажетси Пушкину только "средствомъ окружить деспотизмъ преданными насмниками и задушить всякую опповицію и всякую независимость". "Наслѣд-ственность высшей аристократіи есть гарантія ея пезависимости. Противное есть по необходимости средство тиранийя или скор'ве низкаго (lache) деспотизма и пр. "... Потомственное дворянство, по взгляду Пушкина, есть высшее сословіе народа, награжденное большими преимуществами васательно собственности и личной свободы-съ цёлью имёть мощныхъ защитниковъ (парода) или близкихъ въ властямъ представителей. Богатство доставляетъ этимъ людемъ возможность не трудиться и быть всегда готовымъ по первому призыву государя; дворянство должно учиться независимости, храбрости, благородству, вообще чести предпочтительно предъ другими сословіями, потому что дворянство есть охрана трудящагося власса, которому некогда развивать эти качества. Далѣе, и въ республикѣ дворянство составляютъ "богатые люди, которыми народъ кормится" (!) и т. д. Такимъ образомъ, передъ нами цёлая теорія, похожая на ту англоманскую теорію, которая стала развиваться у насъ послъ освобождения крестьянъ, въ средъ крупныхъ землевладъльцевъ и до сихъ поръ запимаетъ многіе умы; въ связи съ ней была у Пушкина его родословная гордость; онъ множество разъ возвращался въ старинъ своего рода-

и въ бесъдахъ, и въ письмахъ, и въ статьяхъ, и въ поэтическихъ произведеніяхъ говорилъ объ упадкъ старыхъ славныхъ родовъ и распространеніи вчера основанной аристократіи; въ своихъ свътскихъ отношеніяхъ онъ поддавался желанію получить мъсто въ кругу аристократіи и съ высокомърнымъ пренебрежепіемъ относился къ людимъ невысокаго происхожденія 1).

Пртиц виду бы замения на эти теми плеть особенно отр 1830 года, когда опъ съ особымъ оживленіемъ занять былъ своей политической теоріей и публистическими планами 2); но еще въ письмъ въ Бестужеву 1825 года Пушкипъ говоритъ о своихъ отношенияхъ въ Воронцову: "онъ воображаетъ, что русскій поэтъ явится въ его передней съ посвященіемъ или съ одою, а тотъ является съ требованіемъ на уваженіе, какъ шестисотлітній дворянинъ. Дынвольская разница... " 3). Дыйствительно, была громадная разница, только въ другую сторону: шестисотлатнее дворянство въ ту пору, и для высшаго вруга, и для массы общества, было отвлеченностью и значило гораздо меньше, чвиъ служебное положение, -- у Пушкина последнее было очень скромпо, — и Воронцовъ здъсь ни въ чемъ не быль виновать. Вълинскій, по поводу поэтическихъ изложеній той же темы въ "Родословной моего герон", говориль уже о томъ, какъ странно было у Пушкина это предпочтение своего дворянства высокому чувству своего достоинства, какъ поэта 4). Нъкоторыя мысли Пушкина въ поэтическихъ изложенияхъ этого предмета казались Вълинсвому изумительными по своей наивности.

Виною порядка вещей, въ которомъ исчезло окончательно старое боярство, идеализированное Пушкинымъ, былъ Петръ Великій, и на него обрушивается теперь недовърје и осужденје

<sup>1)</sup> Напр., слова о Сперанскомъ: "Speransky, popovitch turbulent et ignorant"; оба эпитета, по справедливости, могли бы отсутствовать. Надеждинъ показался ему "весъма простонароденъ, vulgar, скученъ, запосчивъ и безъ всякаго приличія. Критики его были очень глупо написани" и т. д. (Соч., изд. Литер. Фонда, V, стр. 276). Послъднее также сомицтельно.

<sup>2)</sup> Его замічанія о боярстві и дворянстві см. вообще ві Сочиненіяхъ, т. ІІІ, стр. 550-551, 554; т. ІV, стр. 356; V, стр. 11, 79, 82, 95-100, 104, 115-118; VI, стр. 326 и др.

<sup>3)</sup> Сочиненія, VII, стр. 128.

<sup>4) &</sup>quot;Какъ потомка старинной фамилін, Пушкина зналь бы только его кругь знакомых», а не Россія, для которой въ этомъ обстоятельстве не было ничего интереснаго; но какъ поэта, Пушкина узнала вся Россія и теперь гордится имъ, какъ сипомъ, ділающимъ честь своей матери... Кому нужво знать, что бедний дворянинъ, существующій сноими литературными трудами, богать длиннымъ рядомъ предковъ, мало наибстимхъ въ исторіи? Гораздо интересиве было знать, что иншетъ поваго этоть геніальный поэть?" Сочин. Вълинскаго, т. VIII, изд. 2-е, стр. 654 и далве.

Пушкина. Извёстно, что перемёна взглядовъ на Петра произопела у Пушкина въ последніе годы между прочимь отъ ближайшавто изученія Петровскихъ временъ, когда Пушкинъ хотыль быть назы историкомъ. Его поражали примъры жестокости и варварства. которыми исполнена эпоха, поражали иные указы, точно писа нные внутомъ"; по главной причиной, почему Петръ Великій сталь для него Робеспьеромъ и Наполеономъ и воплощенной революціей. было уничтожение того стараго порядка, гдв мечтались Пушкину задатки независимой аристократіи. Этотъ историческій взглядъ быль ошибочень: такъ, самъ Пушкинъ упоминаетъ, что для унычтоженія містичества, или боярской традицій, достаточно было царя Оедора и Языкова, то-есть даже не требовалось такой силы. какъ Петръ; последній нашель боярство почти разрушеннымъ ж не придаваль ему политического значения: вокругь него, действительно, собрались одинаково и старые родовитыя бояре. Голицыны. Аправсины, Долгорукіе, Шереметевы, Ромодановскіе, и люди новые, съ Меншиковымъ во главъ. Старое боярство было подорвано въ сущности еще Иваномъ Грознымъ. Огражение этого новаго, враждебнаго къ Петру, взгляда, повидимому, должно было найти мъсто въ "Мъдномъ Всадникъ"; но Пушкинъ вакъ будто не выработаль достаточно теоретических основаній противь прежнихъ возвеличеній Петра, чтобы замінить ихъ повымъ отрицательнымъ взглядомъ въ поэтическомъ произведении. Опо осталось пезавершеннымъ. Анпенкову казалось, что поэма, послѣ странныхъ угрозъ Медному Всаднику отъ обезуменияго мелкаго чиновника, потомка древниго боярского рода, должна была закончиться апооеозой Петра; но въ высшей степени интересно упоминаніе виязя II. II. Вяземскаго о томъ исчезнувшемъ эпизодъ поэмы, гдв, напротивъ, вмъсто апооеоза "энергически звучала ненависть къ европейской цивилизаціи".

Въ связи съ повой теоріей, какую строилъ Пушкивъ для нашего общественнаго быта, стоялъ у него и значительно измѣнившійся взглядъ на крѣностной вопросъ. Нѣкогда поэтъ мечталъ о томъ, увидитъ ли онъ когда-нибудь народъ, освобожденный по манію царя; теперь, налагая на себя тенденціозно-охранительныя теоріи, онъ и здѣсь старался подкрасить для другихъ, и, вѣроятно, для самого себя, дѣйствительное положеніе вещей и находилъ возможность относиться гораздо хладнокровнѣе къ освобожденію крестьянъ:—оно не такъ сиѣшно; положеніе крестьянъ вовсе не такъ тяжело, какъ говорятъ, и напр. гораздо лучше положенія англійскихъ рабочихъ; власть помѣщиковъ нужна, какъ помощь администраціи, и т. д. Г. Спасовичъ, говоря о

"Разговоръ съ англичаниномъ", затъмъ объ отношения Пушкина въ Радищеву въ извъстныхъ статьяхъ и о томъ объяснении, какое хотять дать имъ теперь (именно, видя въ пихъ желаніе напомнить о Радищевъ и его заслугахъ, насколько можно было сдълать это съ уступками цензуръ), замъчаеть: "Такое резонирующее украиление крапостинчества спискивало Пушкину сторонпиковъ, копечно, помимо въдома его и воли, между столбами консерватизма и рабовладъльчества, но точно колодною водою овачивало прогрессистовъ, у которыхъ оно отнимало всявую надежду на измѣнепіе правоотношенія. Такою цѣною едва ли стоило оплачивать даже и распространение свъдъний о Радищевъ. Всякия возможныя попытки истолковать загадочную рукопись въ смыслъ благопріятномъ Пушкину, въ концъ концовъ требують новыхъ объясненій. Либо приходится привнать, что онъ въ болве зрвлыхъ лътахъ въ меньшей уже степени представлялъ собою типъ гуманнаго развитія; что въ теоріяхъ его уже замічалось меньше горячей политической струи; что по мъръ того, какъ улетучивалась юпость, ослаблялось и то, что было только внушениемъ духа времени, зато съ другой стороны усиливались и оплотиялись прежин ваклонности и привычки самаго ранняго дътства. Его увлечение идеею освобождения крестьянъ, быть можетъ, было отвлеченное, теоретическое; къ тому же онъ по природъ быль пеизменно добрымь для всёхь, даже для тёхь, кого па-зывали "хамами" (VII, № 178). Либо придется допустить, что опровержение Радищева было только преувеличеннымъ "оппортунизмомъ", доведеннимъ до того, что надътая маска могла плотно пристать къ лицу, и въ созпаніи и совъсти начали совершаться трудно объяспяемыя сдълки между добрыми пожеланіями и невольнымъ преклоненіемъ предъ признаваемымъ за непреодолимое господствомъ зла" 1).

Возвращаясь къ 1/клинскому, мы находимъ опять, что для него не остались скрыты эти черты иптимпыхъ мыслей Пушкина. Съ одной стороны, въ обществъ и особенно въ томъ кружкъ энтузіастовъ искусства, въ которомъ вращался 1/клинскій, личность Пушкина была предметомъ живъйшаго интереса: о немъ ловили слухи, самые легкіе намеки истолковывались; съ другой стороны, пропицательный взглядъ 1/клинскаго и безъ того угадываль по самымъ произведеніямъ процессъ мысли, лежавшій въ ихъ подкладкъ. Онъ былъ восторженный почитатель Пушкина, иногда даже пристрастный толкователь его поэзіи, но отъ него

<sup>.1) &</sup>quot;R. Esponu" 1887, anphie, crp. 785.

не укрылось въсколько тъсное возгръне поэта на нъкоторым отношенія русской жизни. Воть, напр., какъ говорить онъ объ этомъ предметь по поводу "Бориса Годунова": "Вообще надобно замьтить, что чъмъ больше понималъ Пушкинъ тайну русскаго духа и русской жизни, тъмъ больше иногда и заблуждался въ этомъ отношеніи. Пушкинъ былъ слишкомъ русскій человькъ м потому не всегда върно судилъ обо всемъ русскомъ: чтобы чтонибудь върно оцьнить разсудкомъ, необходимо это чтонибудь отдълить отъ себя и хладнокровно посмотръть на него, какъ на что-то чуждое себь, вив себя находящееся, а Пушкинъ не всегда могъ дълать это, потому именно, что все русское слишкомъ срослось съ нимъ. Такъ, напр., онъ въ душъ былъ больше помъщекомъ и дворяниномъ, нежели сколько можно ожидать этого отъ поэта" 1).

Бълипскій, всегда строго ставившій требованія художества и высово цвнившій его присутствіе въ поэтическихъ произведеніяхъ, не шель также безусловно за Пушкинымъ въ его слишкомъ абсолютной постановив искусства, когда Пушкинъ котвлъ отогнать чернь отъ алгаря поэзін. Бълинскій понималь побужденія поэта, привнаваль его творческое право, —потому что поэть не обязанъ идти за духовно-малолътнями, — "но каждый умный человъкъ въ правъ требовать, чтобы поэзія поэта или давала сму отвъти на вопросы времени, или по крайней мъръ исполнена была скорбью этихъ тяжелыхъ, неразръщимыхъ вопросовъ. Кто поеть про себя и для себя, презирая толпу, тогь рискуеть быть единственнымъ читателемъ своихъ произведеній ... И вообще опредъленіе всего характера Пушкинской поэзін-характера возвышеннаго и человъчнаго, - и теоретическаго міровозарънія, не умвышаго справиться съ задачами действительности, -- это опредъленіе у Бълинскаго остается глубоко върпымъ и донывъ заслуживающимъ изученія 2).

Какой же выводъ изъ трхъ противорвчій, какія представляетъ самъ Пушкинъ въ своемъ высокомъ пониманіи искусства и своихъ разнорвчивыхъ гражданскихъ понятіяхъ, и твхъ противорвчій, къ какимъ приходятъ толковшики, принимающіе его то за исключительнаго художника, то за поэта-гражданина, то наконецъ за какого-то "все-человвка"? — Это последнее выраженіе, съ которымъ у насъ до сихъ поръ носятся, должно быть отброшено прежде всего: оно предполагаетъ человвка, живущаго

<sup>1)</sup> Сочиненія Вілинскаго, т. VIII, стр. 638.

<sup>2)</sup> Соч. Бълнискаго, т. VIII, стр. 402-408 и др.

вив пространства и времени или желающаго "обнять необъятное"... Отзывчивость Пушкина, умёнье усвоивать характеръ далекихъвременъ и народовъ, настроение людей различныхъ историческихъ эпохъ и степеней развитія, есть ръдкая, но вовсе не одному Пушкину припадлежащая черта сильной творческой фантазіи. Это-та же черта, какая, напримеръ, была (въ гораздо меньшей только степени) у его поэтических предшественниковъ, Жуковскаго-умавшаго повторять намециую романтику, Батюшковавъ которомъ восхищались его стихотвореніями на античныя и итальнискія темы, даже у Лельвига—въ которомъ самъ Пушкивъ удивлялся мастерству антологического стиля и т. д. Эта черта сильно развита въ ибмецкой поэзін, которан со временъ романтизма много работала надъ усвоеніемъ чужихъ національныхъ стилей; та же черта является у того Мериме, который-при всемъ громадномъ отдаленіи французской литературы оть народныхъ и особливо чуженародныхъ стихій — могъ создать извъстныя иъсни западныхъ славянъ, обманувшія самого Пушкина... У Пушкина эта черта развилась сильные по самымъ условіямъ нашей литературы: въ течение полутора въка она направляла свой трудъ на изучение и усвоение европейского содержания и литературныхъ формъ. и Пушкипъ, которымъ завершился ен старый періодъ и начался повый, работаль нь томь же смыслів своими художественными воспроизведеніями...

Эта поэтическая отзывчивость Пушкина указываеть вийстись тімь, что основною чертою его геніальнаго таланта было именно художественное творчество. Много разь его біографы и критики объясняли, какъ его поэзія, исходи изъ жизненныхъ данныхъ, преображала ихъ въ прекрасныя художественныя созданія, гді на реальной простой основів создавались изящные образы, но уже съ гораздо боліве глубокимъ значеніемъ; какъ особенно въ первую пору, среди буйныхъ увлеченій молодости, съ ихъ ипогда некрасивой обстановкой, его вдругъ осіняло творческое вдохновеніе и у него выливались задушевныя, глубокія, изящныя произведенія. Анненковъ находиль, что эти произведенія бывали даже такъ далеки отъ дійствительной жизни поэта, что между ними напрасно было бы искать какого-либо соотвітствія и свизи 1).

<sup>1)</sup> Воть, напр., что говорить Аппенковь по поводу извыстнаго посланія из Чаадаеву изь Кишинева, вь апріль 1821 года.

<sup>&</sup>quot;Стихотвореніе написано... въ самовъ разгарѣ политическихъ страстей и байроническаго броженія у Пушкина. Спокойній, мудро-эническій тонъ пьесы находится въ сопершенномъ протинорічній со всімь, что мы знаемъ о бішеной жизни Пушкина

Это художественное настроеніе, которое самъ Пушкинь оппущаль въ себв, какъ таинственную силу, и воторое онь воспитывалъ разнообразными изученіями, и составляло основу того возвышеннаго образа мыслей, по которому котять видеть въ Пукикинъ по преимуществу поэта-гражданина. Геніальный поэть высово ставилъ значение искусства: оно представлялось ему независимою свободною деятельностью; личность поэта казалась чемъ-то жреческимъ и пророческимъ, — отсюда, быть можетъ, гораздо больше, чёмъ изъ его аристократическихъ пристрастій, ясходило его сильно развитое чувство личной независимости и достоинства; отсюда же. - какъ, въроятно, и изъ врожденной доброты зарактера, — происходило его иягкое, гуманное чувство, которое кажется особеннымъ свойствомъ его поэзін. Это сознаніе своего высокаго достоинства, какъ поэта, много разъ было высказано Пушкинымъ въ его произведенияхъ. Оно было исполнено гордости, почти высоком врін:

## Ты царь; живи одинь...

Поэтическое творчество есть возвышенное служение. Чему? — На это самъ Пушкинъ отвъчалъ различно. Съ одной стороны, порзія довлесть самой себе; поэть рождень для вдохновенья, для сладкихъ звуковъ и молител; живя въ сферъ возвышенныхъ думъ, онъ презираетъ чернь... Пушкинъ держался этого взгляда отчасти по унаслъдованнымъ, между прочимъ, еще отъ классической древности, представленіямъ о служеніи "Аполлону", или чистому искусству, отчасти отръчаль этимъ презръпісмъ въ (свътской или мелкой литературной) черни на то непонимание или на тв влостныя нападенія разнаго рода, съ какими встрвчался на своемъ поприщь. Но, съ другой стороны, поэтическое творчество имветь свои болве реальныя цели: вдохновение и сладкие ввуки не могутъ быть безсодержательны, должны имъть какоенибудь отношение въ людимъ, въ обществу, - и самъ Пушвинъ объясняеть, въ чемъ должна быть цёль поэзін и чёмъ самъ онъ воздвигъ себъ перукотворный намятникъ. Въ знаменитомъ, ночти

въ эту эпоху, и еще раль ноказываеть, какъ заблуждаются біографы и въ какое заблужденіе вводять читателей, когда на основаніи стихотвореній, въ которыхъ личность поэта является преображенною нозвісй и творчествомъ, вздунають судить о дійствительномъ реальномъ ея видѣ въ извістный моментъ. Правда, что они могуть сказать: въ поэтическомъ отраженіи, инсатель боліе походить на самого себя, чёмъ въ дрязгахъ и треволненіяхъ жизни, но тогда уже не сайдуеть вовсе и запиматься послідней, а довольствоваться только одимиъ художинческимъ ея обликомъ "Пумкинъ въ Александровскую эпоху", стр. 156).

предсмертномъ стихотвореніи онъ указываеть, что его поэзія не была однимъ витаніемъ въ чистой области фантазіи, что въ ней онъ служилъ обществу: онъ убъжденъ, что былъ полезенъ "прелестью стиховъ" (которая дъйствительно довершила формальное образованіе нашей литературы), что онъ пробуждаль добрыя чувства и призывалъ милость къ падшимъ; паконецъ, онъ ду-малъ, что возславилъ свободу "въ жестокій въкъ". Все это было естественнымъ следствиемъ его поэтическаго свлада. Истинное поэтическое одушевленіе, широкій провицающій взглядъ на жизвь и человіка сами собою сливаются съ возвышеннымъ пастроеніемъ и ченовым сами сосою синваются св возвышенным в настроением иравственнымъ, — и это указывалъ Бълинскій, какъ черту его личнаго и поэтическаго характера, объясняющую его высокія иден объ искусстві и его требованія общественныя. Этимъ поэзія Пушкина достигала своей нравственной цели, и какъ прелесть стиховъ, то-есть художественная сторона его произведеній, впервые пріобщала массу общества къ наслажденію чистой поэзіей и уже тым оказывала великую услугу впутреннему развитію общества, такъ и его высокія правственныя идеи, идеи чистой человъчности, благотворно вліяли на воспитаніе общества. Въ этомъ смысль Пушкинь быль поэтомъ-гражданиномъ точно такъ же, напрасно было бы искать для Пушкина славы поэта-гражданина
напрасно было бы искать для Пушкина славы поэта-гражданина въ смыслъ именно консервативнаго поэта-публициста, какъ это видимо желаютъ теперь утверждать. Не думаютъ о томъ, что роль соціальнаго поэта въ этомъ смыслъ неизмъримо тъснъе, ограничениве роли поэта-гуманиста, какимъ былъ Пушкинъ, и если хотятъ пепремвино настанвать на подобномъ взглядъ, то историческая критика встръчается съ цълымъ ридомъ педоумъній. Пушкинъ-политикъ (какимъ онъ желалъ иногда быть) безъ сравненія ниже Пушкина-поэта. Можно объяснить тогдашними условінии русской жизни вообще и личными обстоятельствами поэта, почему онъ вышивался или былъ вовлекаемъ въ злобу дня, почему, оставляя область поэтического творчества, строилъ себъ политическія теоріи; но часто нельзя сочувствовать этимъ последнимъ, нельзя не видеть, что поэтъ не только противоречиль самому себв въ разным эпохи своей жизни, но противоръчилъ иногда въ одно и то же время. То, чему онъ върилъ раньше и что отвергалъ потомъ, не всегда было ошибкой, и къ чему приходилъ поздиъс, пе всегда было поправкой. Та общественная тенденція, какой онъ хотіль служить въ тридцатыхъ годахъ, была слишкомъ оченидно несостоятельна: въ основі лежали, ко-

нечно, наилучшія побужденія; послёднею цёлью было взвестное обезпечение свободы, личной и общественной, но средства были проблематическія; онъ думаль, что эти средства приноравливаются въ данному порядку вещей, но заблуждался и въ этомъ. Отсюда рядъ колебаній, которыя все больше раскрываются намъ въ его біографіи, но были зам'тны и для болье проницательныхъ современниковъ. Онъ дълаетъ уступки, чтобы имъть возможность провести долю своей иден, но уступки принимаются лишь какъ должное, и онъ все-таки не можетъ сделать того, что желалъ. Нередко онъ вполне искрепно мирится съ данными условілми, даже увлекается различными лицами и фактами твхъ временъ, по затемъ приходитъ въ отчаније, потому что не можетъ разръшить ложнаго круга, въ которомъ находился. Не все, что онъ воспаваль иногда, было сочувственно для живых умовь, ставившихъ себь тотъ же вопросъ общественнаго успъха; по накоторымъ его произведеніямъ можно было думать, что опъ является пъвцомъ своего времени, которое въ концъ концовъ было одной изъ тягостныхъ эпохъ русской исторіи... Но внутреннее чувство указывало ему противоръчія, и онъ то питаль себя иллюзінми. создавая надежды, которыя вовсе не осуществились въ теченіе второй четверти стольтія, то наконець вспоминаль, что онь про-славиль свободу "въ жестокій выкь". Было не мало случаєвь, гдъ онъ, высказываясь въ строго-консервативномъ смыслъ, потомъ поправлялъ себя въ иномъ стихотворении, интимномъ письмъ, эпиграмив. Самую поэзію свою онь то ставиль какь личное служеніе искусству для искусства, то ділаль ее выраженіемъ общественнаго долга; во вторую эпоху своей жизни онъ возводилъ "Исторію" Карамзина въ свой историческій и политическій кодексъ и дълаетъ даже прискорбныя ошибки въ способъ въщиты этого водекса, но "Исторія Села Горохина" была несомивинымъ отголоскомъ другого взгляда на историческій вопросъ; опъ ревностпо защищаль свои генеалогическія иден, но самь же находиль, что "имена Минина и Ломоносова вдвоемъ перевъсять, можеть быть, всть наши старинныя родословныя"; онь мирится частію тенденціозно, частію искренно съ существующими условіями и не находить словь своему негодованію противь иныхъ фактовъ, которые были только прямыми последствіями техъ усло-

Опредълня характеръ Пушкинской поэзіи и ея историческое значеніе, Бълинскій считаетъ ее болье созерцательной, нежели рефлектирующей; муза Пушкина насквозь проникнута гуманностью, и хотя умьегъ страдать отъ диссонапсовъ и противорьчій жизни,

но смотрить на нихъ какъ на роковую невзбѣжность— "не нося въ душѣ своей идеала лучшей дѣйствительности и вѣры въ возможность его осуществленія". Этотъ взглядъ вытекалъ изъ самой патуры Пушкина, и ему былъ обязанъ Пушкинъ изищною кротостью, глубиною и возвышенностью своей поэзіи; но отсюда же проистекаютъ и ея педостатки. "По своему воззрѣнію, Пушкинъ принадлежитъ къ той школѣ искусства, которой пора уже миновала совершенно въ Европѣ, и которая даже у насъ не можетъ произвести ни одного великаго поэта. Духъ анализа, неукротимое стремленіе изслѣдованія, страстное, полное вражды и любви мышленіе сдѣлались теперь жизнію всякой истинной поэзіи. Воть въ чемъ время опередило поэзію Пушкина и большую часть его произведеній лишило того животренещущаго интереса, который возможенъ только какъ удовлетворительный отвѣтъ на тревожные, болѣзненные вопросы настоящаго" 1).

Критика 50 хъ годовъ, которая черезъ пъсколько лътъ вынужденнаго молчанія впервые возстановила традицію значенія Бълинскаго, принимала все основныя положенія Бълинскаго и также видъла въ Пушкинъ не поэта-мыслителя, а художника по преимуществу. Пушкинъ не быль поэтомъ какого-нибудь опредъленнаго возаръпія на жизнь, какъ Байронъ, не быль даже поэтомъ мысли вообще, какъ, напримъръ, Гете и Шиллеръ. Ху-дожественная форма "Фауста", "Валленштейна", "Чайльдъ Гарольда" возникла для того, чтобы въ ней выразилось глубокое воззрѣніе на жизнь; въ произведеніяхъ Пушкина мы не найдемъ этого". Но тъмъ болье критика возвышала чисто-поэтическій характеръ Пушкина. "Онъ, по особенности своего поэтическаго настроенія, именно соотв'єтствоваль если не всёмь, то по крайней мёрё одной изъ важибишихъ потребностей своего времени, воторое, впрочемъ, едва ли не должно еще назвать и нашимъ временемъ. Его произведенія могущественно действовали на пробуждение сочувствия къ поззи въ массъ русскаго общества; они умножили въ десять разъ число людей, интересующихся литературою и черезъ то дълающихся способными къ воспринятю высшаго правственнаго развитія. Онъ самъ прекрасно очертиль это достоинство литературныхъ произведений, говоря:

> Плодять чигателей они; Гдв есть повътріе на чтенье, Тамъ простъщенье, тамъ добро...

<sup>1)</sup> Сочин, Бъл., т. VIII, пад. 2-е, стр. 402.

"Говоря о вначени Пушкина въ исторіи развитія нашей литературы и общества, должно смотрёть не на то, до какой степени выразились въ его произведеніяхъ различныя стремлевія, встрёчаемыя на другихъ ступеняхъ развитія общества, а принимать въ соображеніе настоятельнёйшую потребность и тогдащняго и даже пынёшняго времени—потребность литературныхъ и гуманвыхъ интересовъ вообще. Въ этомъ отношеніи значеніе Пушкина неизмёримо велико... Онъ первый возвелъ у насъ литературу въ достоинство національнаго дёла... Онъ былъ первымъ поэтомъ, который сталъ въ глазахъ всей русской публики на то высокое мёсто, какое долженъ занимать въ своей странё великій писатель. Вся возможность дальнёйшаго развитія русской литературы была приготовлена и отчасти еще приготовляется Пушкинымъ" 1).

Истолювани Пушкина 40-хъ и 50-хъ годовъ дълались, когда еще не было собрано столько біографическихъ и литературныхъ данныхъ, какими пользуемся мы тенерь; но дальнъйшія изысканія пе изменяють въ существе положеній, поставленныхъ прежнею критикой. Указанныя здёсь свойства Пушкинской поэзіи и послужили основаніемъ ея вліянія на дальнъйшее развитіе литературы. Его произведенія дали нивогда прежде недостигнутый образецъ совершенства формы, художественной цёльности, топко выработаннаго языва: съ Пушкинымъ былъ завершенъ періодъ формальнаго развитія пашей литературы, стоявшей прежде въ постоянной зависимости отъ чужого образца, съ непобъжденною условностью языка, съ неумъньемъ изображать подлинныя черты русской жизни, съ недоразвитымъ представлениемъ о возвышающемъ нравственномъ смыслъ искусства. Художественная высота Пушвинской поэзін, кром'в изумительных по красот'в произведеній личной лирики, выразилась первымъ установленіемъ того глубокаго реализма въ изображениять русской действительности, который сталь съ техъ поръ господствующей чертой нашей литературы и источникомъ ея дальнъйшаго успъха и современнаго европейскаго значенія. Пушкинъ самъ не довершилъ всего, что было имъ намъчено, - какъ остались только въ зачатиъ его планы соціальнаго романа, — по и то, что было сдёлано, — его повёсть, драма, историческій романъ, указало эту дорогу. Трезвое чутье дъйствительности, кроткое, гуманное чувство, запечатлънныя въ его произведениять, классическая форма,—остались его художественнымъ завътомъ, который остался памятенъ для его преемниковъ, ощущавшихъ на себъ его вліяніе. Это чувство учениче-

<sup>1) &</sup>quot;Современникъ", 1855, мартъ, стр. 80-82.

ства и преемства было сильно въ Гоголъ, которымъ было воспринято непосредственно, и затъмъ сознавалось его послъдователями въ соціальномъ романъ, той славной плеядой, которая начала дъйствовать въ сороковыхъ годахъ и которой послъднія произведенія доходятъ до нашихъ дней. — Въ этомъ, а не въ какой-либо общественно политической доктринъ, заключается историческое значеніе Пушкина и великое наслъдіе, оставленное имъ дальнъйшему развитію литературы.

## III.

## народность оффиціальная.

Впечатлівніе, произведенное событіями вонца двадцать пятаго года, по замівчанію весьма достовівных наблюдателей, оказывало свое дійствіе въ теченіе всего описываемаго періода. Ближайшіе современники полагали, что эти событія должны были надолго остановить успіхи, которых безъ этого они, повидимому, ожидали.—Ah, mon prince! vous avez fait bien du mal à la Russie, vous l'avez reculée de cinquante ans (ахъ, князь; вы сділали много зла Россіи, вы ее отодвипули назадъ на пятьдесять літь),— говориль въ первые же дни князю Трубецкому одинь изъ его будущихъ судей, вліятельное лицо новаго царствованія. Ту же мысль высказываеть, нісколько времени спустя, Чаадвевъ въ назвістномъ "Философическомъ письмів").

Можно сомиваться въ томъ, дъйствительно ли только эти событія отодвинули Россію на пятьдесять льть назадъ, могло ли отлівльное явленіе оказать столь общирное и продолжительное вліяніе на судьбу огромной націи, — и не имълъ ли, напротивъ, этотъ ходъ вещей болье глубокаго корня въ цівломъ характеръ времени и общества. Въ самомъ діль, этотъ характеръ всего больше опредълялся пассивнымъ положеніемъ народной мысли, вялостью образовательныхъ инстинктовъ въ болье цивилизован-

<sup>1)</sup> Въ 1829.—Онъ говорить о несчастной судьбѣ нашей цивилизаціи и, упонянувъ о Петрѣ Великомъ, дѣло которию далеко не принесло всѣхъ желаннихъ результатовъ, продолжаетъ: "Une autre fois, un autre grand prince, nous associant a sa mission glorieuse, nous mena victorieux d'un bout de l'Europe à l'autre; revenus chez nous de cette marche, à travers les pays les plus civilisés du monde, nous ne rapportàmes que des idées et des aspirations dont une immense calamité, qui nous recula d'un demi-siècle, fut le résultat" (стр. 28).

номъ верхнемъ слов: не было яснаго сознанія и запроса на другой порядовъ вещей, или же это сознание ограничивалось столь тьснымъ кругомъ истипно образованныхъ людей, что въ ту минуту этотъ вругъ не оказываль пикакого вліянія на теченіе діль, и его желанія не принимались ни въ какое соображеніе. Наступарчий поридокъ вещей вполит отвъчаль представлениямъ и нракамъ большинства и пользовался чрезвычайной популярностью. Но событія двадцать пятаго года имфли, однако, свое значеніе, какъ лишиее побуждение къ усиленному консерватизму. Такой консерватизмъ начинается въ сущности гораздо раньше, потому что последніе годы предыдущаго царствованія уже достаточно яснымъ образомъ вступили на эту дорогу; по событія конца 1825 года возбудили опасеніе возможности повторенія какоговибудь подоблаго движенія въ будущемъ, увеличили до чрезвычайной стечени предубъждение противъ всякаго признака политическихъ интересовъ въ обществъ. Повое время только продолжало въ этомъ отношении взглядъ на вещи, господствовавший въ последніе годы царствованія Александра I, по этоть взглядь примінялся теперь съ гораздо большей настойчивостью и суровостью, и, кажется, пътъ основанія утверждать, чтобы эта программа была именно вынужденная, чтобы безъ упомянутыхъ событій въ наступавшемъ періодъ можно было бы ожидать продолженія либе- / рализма первыхъ лътъ имп. Александра.

Наступившая теперь система была, следовательно, та же консервативная система опеки, но самой полной и строгой, какая только была употребляема въ русской жизни. Съ самаго начала система заявила тотъ принципъ, что такъ какъ броженіе двадцатыхъ годовъ происходило отъ поверхностнаго воснитаніи и отъ вольнодумства, заимствованнаго изъ иностранныхъ ученій, то следуетъ обратить особенное вниманіе на воспитаніе молодыхъ поколеній, дать силу въ воспитаніи истипнымъ русскимъ началамъ и строго удалять изъ него все, что бы имъ противоречило. На техъ же началахъ должна была основаться вся государственная и общественная жизнь. Сущность началъ была определена совершенно положительно, и въ національной жизни признаны были законными только те действія и явленія, которыя отвечали пунктамъ определеннаго теперь національного символа, въ числё которыхъ м впервые названо было оффиціально слово "пародность".

Сущность понятій, поставленныхъ теперь красугольнымъ кампемъ всей паціональной жизни, была очень близка къ тъмъ, которыя уже начали господствовать въ послъдніе годы императора Александра І. Это быль тотъ традиціонный идеаль, какъ онъ

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

издавна высказывался въ мнѣніяхъ всей консервативной партіи и изложенъ въ запискъ Карамзина; но теперь программа винолнялась съ невиданной при Александръ послъдовательностью, которая была тѣмъ больше, что новая власть не имъла прошедшаго, которое располагало бы ее къ какимъ- нибудь уступкамълиберализму. Традиціонныя начала были развиты, усовершенствованы, поставлены на степень непогръшниой истины и явились
какъ бы новой системой, которая была закръплена именемъ народности.

Чтобы говорить о литературных идеях этого времени, необходимо составить себв понятіе объ этой оффиціально заявленной народности, потому что она составила ту почву, на которой допускалось движеніе умственной жизни, тотъ вругъ идей, который дѣлался обизательным для литературы и науки. Эта почва оказывала на литературу и вауку самое существенное влінніе; литература и наука, представляя умственную дѣятельность общества, въ исполненіи своей задачи прежде всего должны были встрѣтиться съ этой почвой, которая хотѣла впередъ указать имъ ихъ содержаніе и ихъ границы. Эти отношенія и опредѣлили практическое положеніе литературы и ея общественный смыстъ оффиціально заявленная народность составляла исходный пувктъ для литературы, которая должна была или безусловно подчиниться ея теоріи, или становиться къ ней въ критическое отношеніе, и при этомъ или отыскивать для нея теоретическія основанія или, напротивъ, разойтись съ пей.

Мы пе имъемъ ни возможности, ни намъренія говорить о цъломъ характеръ этого періода, и укажемъ, въ предълать нашей задачи, лишь нъкоторыя общія черты системы, которой принадлежала господствующая роль въ теченіе описываемыхъ десятильтій и безъ знакомства съ которой невозможно ясно представить пи движенія понятій за тоть періодъ, ни того характера ихъ, какой складывался въ результать ихъ впослъдствіи.

Историческое значеніе системы, о которой мы говоримъ, обозначилось ясно даже для массы общественнаго мивнія, когда этотъ періодъ субнился царствованіемъ имп. Александра II. Намъ еще очень памятно то радостное, полное ожиданій возбужденіе, какимъ ознаменовалось начало новаго періода, и памятно также, какъ судили тогда о предшествовавшей эпохв.

Точно повязка упала съ глазъ, — такъ ясно пачинали видъть слабыя стороны прошедшаго. Суждение было согласное в важно было тъмъ болъе, что вызвано было фактами, высказано было послъ историческаго испытания системы, когда оказалось, что

система слишвомъ самовадъянно считала себя непогръшимой и присвоивала себв исключительную деятельность, что она не въ силахъ была удовлетворить потребностямъ національной жизни даже въ той области, которую она выбрала предметомъ своей главитишей спеціальной заботы — въ военномъ деле, въ деле національной защиты. Общественное мийніе впервые послі долгаго молчанія стало высказываться довольно явственно. То время между прочимъ памятно особеннымъ распространениемъ рукописной литературы, которая была именно признакомъ пробужденія общественнаго мивнія. Выли вдёсь легкія тенденціозныя стихотворенія и эпиграммы, но была въ особенности литература публицистическая, трактовавшая политическіе и общественные вопросы, нередко съ верной оценкой недавияго прошлаго и всегда съ искреннимъ желаніемъ лучшаго порядка. Эта литература была согласна въ своихъ приговорахъ о протекшей эпохъ. Въ результать, не только общество, по само правительство сознавало, что нуженъ ипой путь для внутренней политики: заговорили о гласпости, образовани, о крестьянскомъ вопросъ, о необходимости реформы въ различныхъ отрасляхъ общественности и управленія, и т. д. Эти желанія сами собой указывали, чего именно педоставало прошедшему періоду, чёмъ онъ не удовлетворяль потребностямъ государства и общества. Въ общемъ итогъ, желанія эти сводились къ одному — въ исправленію вопіющихъ недостатвовъ прежняго управленія я въ нъкоторому простору для общественной иниціативы; они отрицали петериимость и стёснительпость опеки, которая была господствующей чертой прежняго времени. .

Такимъ образомъ, первыя свободно высказанныя мивнія просвіщенной части общества становились противъ системы, которая, однако, въ числів своихъ пачалъ виставила "народность". Въ чемъ же состояла или какъ попималась эта народность?

Многіе изъ лучшихъ современниковъ уже давно начали сомиваться въ "народномъ" характерв системы; они соглашались, что она удовлетворяла преданіямъ массы, но утверждали, что въ болве широкомъ смысле она вовсе не была народна, такъ какъ по своей крайней исключительности не давала никакого исхода для развитія умственныхъ и матеріальныхъ силъ народа, оставляя огромную долю самого народа въ рабстве, и наконецъ, что даже въ способе ея действій господствовали взгляды, внушенные чужой, западной реакціей. Тё критики, которые въ конце 50-хъ годовъ впервые рѣшились отдать себь отчеть въ характеръ минувшихъ десятильтій, именно замъчали тъсную связь между нашей системой и пріемами европейской реакцін, которые, будучи восприняты первоначально при Александръ, подъ вліяніемъ Меттерниха, получили теперь новое развитіе и были послъдовательно распространены на всъ отрасли управленія.

Одинъ изъ публицистовъ упомянутой рукописной литературы положительно доказываль это господство Меттерниховой системы въ нашей внутренией политикъ, несмотря на все различе двухъ странъ, которое ділало эту систему не только излишней и неразумной въ Россіи, по и вредной для ея развитія. "Поддержаніе status quo въ Европъ, особенно въ Турцін и Австрін; возвъщеніе и огражденіе, словомъ и дівломъ, охранительнаго, неограинченнаго монархическаго начала повсюду; преимущественная опора на матеріальную силу войска; поглощеніе властью, сосредоточенной въ одной воль, всьхъ силь, народа, что особенно поражаеть въ организаціи общественнаго воспитанія и въ колоссальномъ развитіи административнаго элемента, къ ущероу прочимъ; обрусвије иноплеменныхъ народовъ, присоединенныхъ въ имперіи на особыхъ правахъ; стремление создать, холя бы насильственнымъ образомъ, единство въроисповъданія, законодательства и администрацін; подавленіе всякаго самостоятельнаго проявленія мысли какъ въ литературъ, такъ и въ обществъ, и надзоръ надъ нею; регламентація, военная дисциплива и полицейскія міры даже въ томъ, что наименъе подлежить имъ, и такъ далье, - все это пеопровержимо обличаетъ у насъ присутствіе системы, возникшей въ Австріи, по вслъдствіе горькой необходимости, какъ conditio sine qua non ея существованія, — въ Россіи же не подходящей подъ прямыя условія ся быта, а потому мізшающей правильному развитію ея правственныхъ, умственныхъ и матеріальныхъ силъ 1).

Безспорно, что всё эти пріемы были близко похожи на ту политику, которая развивалась въ континентальной Европ'в, особенно въ Австріи, въ періодъ реставраціи; это были пріемы того Polizeistaat, которое тогда казалось верхомъ политической мудрости и наилучнимъ способомъ управленія пародами. Т'вмъ легче могли установиться эти пріемы въ нашей жизни, которая не представляла никакихъ элементовъ самостоятельности, и сл'вдовательно, пикакихъ затрудненій, и по той же причинѣ у насъ эти пріемы ниёли, быть можетъ, памбол'єе тягостное и неблаго-

<sup>1) &</sup>quot;Мысли вслухь объистениемъ тридцатильтии России" (марть, 1855), — статья, которая принисывалась Т. И. Грановскому.

Digitized by Google

пріятное вліяніе. Въ государствахъ западныхъ шла явная борьба національныхъ и общественно-политическихъ силъ противъ данной средпевѣковой формы государства; реакціонное управленіе было для послѣдней средствомъ самосохраненія; въ самомъ обществѣ политическіе инстинкты были такъ сильпы, что могли выдерживать это давленіе. У насъ было совсѣмъ напротивъ: наша государственная жизнь не представляла вичего подобнаго тому броженію, какое совершалось въ австрійской имперіи, громадная масса общества оставалась еще на степени развитія вполиѣ патріархальной, она пуждалась не въ стѣспеніи, а въ возбужденіи ея умственной и правственной дѣятельности; ее нужно было не удерживать суровыми ограниченіями, а напротивъ, поопірять и двигать впередъ, потому что въ ней вѣками накопилось и безътого слишкомъ много лѣни и бездѣйствія.

Эти свойства системы, принимавшей своею характеристикой "пародность", становились ясны въ періодъ крымской войны. Рукописная публицистика была преисполнена разсужденіями о вибшией и внутренней политикъ Россіи, которымъ пельзя отказать въ большой върности: политическій обстоятельства и положеніе вещей внутри слишкомъ настоятельно указывали, даже для людей мало думавшихъ, значеніе прежняго хода дълъ по его паступившимъ послъдствіямъ.

Приномнимъ пъкоторые факты.

Въ европейской политикъ Россіи, за исключеніемъ первой турецкой войны и покровительства Греціи, строго слъдовала началамъ Священнаго Союза и защищала легитимизмъ. Вліяніе Россіи въ этомъ смыслъ было очень сильное въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ и много служило къ поддержанію въ Европъ старыхъ абсолютистскихъ партій и къ подавленію движеній конституціопныхъ. Въ свое время это вліяніе могло льстить національному самолюбію, по авторитетъ тратился на чужія дъла, намъ въ сущности постороннія, и результаты не были благопріятны для Россіи: она слишкомъ самоувъренно ставила свой авторитетъ противъ цълаго движенія, котораго однако не въ силахъ была бы удержать; она становилась наперекоръ внутрешнему политическому развитію европейскаго общества, и немудрено, что возбудила противъ себя упорную вражду въ большинствъ этого общества. Эта вражда, начавшись еще съ послъднихъ годовъ царствованія Александра, когда Россія уже открыто стала на эту дорогу, увеличилась въ теченіе описываемыхъ десятильтій до ненависти, которая сдълала крымскую войну чрезвычайно популярной на всемъ европейскомъ Западъ. Такимъ образомъ, "народному" харак-

теру тогдашняго положенія Россін дани были черти самаго врайняго консерватизма, и результаты этой политики обратились противъ нея же. Въ крымской войнъ противъ Россіи оказались не только Англія, вражда которой объяснялась политическимъ недовъріемъ, не только Франція, къ которой Россія была постоянно не расположена, какъ въ гитяду либерализма, не только Сардинія, въ которой Россія не желала признавать конституціонной реформы, противъ Россіи оказались даже государства, правительства которыхъ находили особенную поддержку Россіи. Россія поддерживаля, въ тридцатыхъ годахъ, Турцію, воторая, взамёнъ, угнетала родственныя намъ славянскія племена; поддержала въ венгерскую войну распадавшуюся Австрію, для которой победа послужила только въ возстановленію самого необузданнаго абсолютизма, обращеннаго опять противъ нашихъ единоплеменциковъ, и которая затыть, въ періодъ крымской войны, когда Россія могла бы ожидать отъ нея отнавты за услугу, предпочла "удивить міръ своей неблагодарностью", т.-е. насмівяться надъ Россіей.

Такимъ образомъ, результаты этой политики въ европейскихъ дълахъ далеко не были благопріятны для Россіи въ матеріальномъ отношенін: она копчилась столкновеніемъ, въ которомъ Россія понесла только потери; на великую отрицательную пользу въ правственныхъ последствихъ войны для общества, эта политика, конечно, не разсчитывала. Трудно также доказать, чтобы эта политика была действительно народна, т.-е., чтобы она отвечала требованіямъ національнаго блага и характера. Это благо вовсе не требовало поддержки себялюбивымъ интересамъ постороннихъ правительствъ, и скоръе терпъло великій ущербъ отъ того разъединенія съ европейской жизнью, которое сопровождало эту политику. Что васается "національнаго характера", изъ него мудрено было бы вывести какое-нибудь обязательное правило въ вопросахъ такого отдаленнаго интереса. Для народа, не имъвшаго пикавихъ представленій о политическихъ отношеніяхъ, эти вопросы просто не существовали, и со временъ войны 1812 года, едва ли не единственнымъ случаемъ, гдъ проявлялось изкоторое народное участіе, была греческая война за освобожденіе, во время воторой высвазалось сочувствіе общества и народа въ греческимъ единовърдамъ. Въ этомъ, чуть ли пе единственномъ случав дъй-ствительнаго интереса, онъ совпадалъ съ интересами всей западной Европы. Въ другихъ вопросахъ нашей политики, масса не нивла никакого яснаго представления, а въ образованномъ влассв общественное мивніе, какъ увидимъ, было разділено... Такимъ образомъ, "народность" вившией политики была соминтельна.

Во внутреннихъ дълахъ теорія требовала безграничнаго авторитета власти и самой полной опеки надъ всёми сторонами государственной, пародной и общественной жизни. Въ этомъ, какъ ин замътнии, не было новаго, но теперь опека достигла, въроятно, самыхъ шировихъ размёровъ, какіе только вогда-нибудь у насъ иміла. Она стремилась связать въ одномъ крібпкомъ узлів всів вити управленія, распространить надзоръ на всь движенія національной живни, все подвести къ одному уровню. Стедствіемъ было чрезвычайное распространение бюрократи, которан оставалась для центральной власти единственнымъ средствомъ управленія и контроля. За обществомъ не признавалось никакого значенія; общественное мивніе лишено было всякаго вліянія; общество не могло само пичего дълать въ своихъ интересахъ, даже самыхъ элементарныхъ, и могло двигаться только въ данныхъ рамкахъ; за него думали и дъйствовали канцелирін, и ему оставалось повиноваться.

Развитіе бюрократіи влекло за собой всв неизбъжныя его последствія. Во всехъ делахъ, въ администраціи и суде, господствовало бумажное производство, совершавшееся въ канцелярской тайнів, подоступное не только критиків, но даже свівдънію общественнаго мпънія, не имъвшее надъ собой никакого ограниченія и контроля, кромъ власти непосредственнаго выстаго начальства, которое считало себя всеведущимъ и пеногрешимымъ и не находило интереса открывать недостатки своего в'вдомства. Каждан власть была всесильна надъ тъмъ, что было ниже ея, и въ свою очередь безответна передъ высшей инстанціей, такъ что въ цівломъ лістпица управленія представляла рядъ ступеней произвола администраціи, противъ котораго были почти беззащитны управляемое общество и пародъ. Дъла обыкновенно шли прекрасно и все обстояло благополучно на бумагь, но пикто не свърялъ бумаги съ дъйствительностью. Случалось иногда, что вопіющее ихъ противорічіе бросалось въ глаза такъ, что пельзя было его скрыть; следовали изъ высшихъ правительственныхъ областей строгін кары произволу, по въ ціломъ діла продолжали илти попрежнему.

Понятно, что бюрократія больше и больше парализовала общесственныя силы. Не допуская пикакого участія общества въ рышенія вопросовъ, затрогивавшихъ самыс существенные его интересы; не выслушивая этой заинтересованной стороны, бюрократія сама лишала себя запаса свъджий о предметь, какой бы могь быть доставленъ участіемъ общества, и рышала эти вопросы по необходимости односторонне или совсьмъ невърпо, — кромъ того,

отдаленіе общества отъ участія въ его собственныхъ дѣлахъ еще больше усиливало ту вѣковую умственную лѣнь, которая и безъ того удручала русское общество и могла стать роковымъ бѣдствіемъ національной жизни, — еслибы событія не пришли, наконецъ, разбудить общество и государство отъ тяжелаго сна.

Частныя вредныя действія бюрократін также обнаружились очень скоро. Безконтрольность чиновничества, его огромное размиожение и скудное содержание, какое давалось государствомъ на эту многочисленную армію, повели къ крайней его испорченности: взяточничество, противъ котораго оказывались безсильны негодованіе и строгость правительства, господствовало во всёхъ ступеняхъ управленія, отъ низшихъ и до высшихъ. Существовала почти опредъленная такса за тв или другія услуги чиновинчества, ва полученіе м'всть, за административныя и судебныя р'вшенія и т. д. Обычай быль давнишній, и общество почти мирилось съ нимъ, темъ больше, что видело невозможность для беднаго чиновничества существовать однимъ казеннымъ жалованьемъ. Правительство, безъ сомпения, искренно желало помочь этому печальному положению вещей, но но обычаю думали номочь ему только новыми бюрократическими м'єрами, которыя размножили формализмъ, но оказывались совсемъ безполевны, потому что единственнымъ средствомъ избавиться отъ этого зла было измъненіе самой системы, поднятіе общественнаго мивнія и иниціативы, а этого не считали возможнымъ допустить. Подъ конецъ періода, правительство, паконецъ, серьезно озаботилось чрезнърнымъ размножениемъ и испорченностью чиновничеста: предпривято было "сокращение переписки", уменьшение штатовъ, по дъло оттого поправилось мало: вредъ, производимый исключительной бюрократіей, продолжался, хотя чиповниковъ, быть можеть, и убавилось; нёсколько случаевь суроваго осужденія казнокрадства не уничтожили давнишняго зла.

Наше политическое устройство съ давникъ временъ отличалось смъщениемъ власти законодательной, администрации и суда.
При чрезвычайномъ развитии бюрократии, это смъщение отзывалось особенно тижелыми послъдствими. Въ правление имп. Александра былъ уже сознанъ этотъ капитальный порокъ нашего
устройства, но планы совътниковъ Александра, хотъвшихъ устранить это смъщение властей, не осуществились, и въ послъдующемъ періодъ оно продолжалось во всей силъ. Это спутывало,
наконецъ, всъ нравственныя понятія общества. Законъ и въ крупныхъ и мелкихъ отправленіяхъ своихъ зачастую отступалъ передъ
произволомъ бюрократической власти, распоряжавшейся безкон-

трольно каждая въ своемъ районв. Старые суды еще доходять до пашего времени, и памятна ихъ медленная канцелярская процедура, усложненная множествомъ инстанцій, внаменитая своимъ произволомъ и лихоимствомъ.

Одной изъ главивищихъ заботъ того времени было устройство многочисленной армін, въ которой видели и залогь внешняго политическаго могущества, и внутренняго спокойствія. Военвая служба слыла самой "благородной" службой. Нёть надобпости говорить много объ этой военной системв, педостатья которой такъ трагически доказаны были крымской войной. На архію уходили лучшія молодыя силы народа, — уходили безвозвратно вследствие крайне долгаго срока службы, -- и самая крупная часть бюджета. Вооруженія Россіи поддерживали ся политическое вліяніе въ Европъ, но это вліяніе, не приносившее пользы самой страпъ, раздражало противъ Россіи европейское общественное мижніе, всліждствіе упоминутаго характера русской вижшией политики. Внутри усиленныя вооруженія отвывались об'єдн'єпісмъ народа, изъ среды котораго наполнялось войско и на плечахъ котораго лежало содержание этого войска и всего государственнаго меканизма.

Военная дисциплина и парадная выправка играли главнъйшую роль въ устройствъ арміи. Въ критическую минуту оказалось, что за этимъ забыты были самыя существенныя потребности арміи на военное время, между прочимъ вооруженіе, которое оказалось совершенно пеудовлетворительнымъ въ сравненіи съ вооруженіемъ непріятельскихъ войскъ 1). Защита Севастополя показала, что не было недостатка въ мужествъ арміи и даже въ военныхъ талантахъ, но организація была ничтожна. Замѣчательный рядъ преобразованій, совершенныхъ въ прошлое царствованіе въ нашемъ военномъ дѣлѣ и затронувшихъ самыя существенныя стороны военнаго устройства, представлялъ самъ по себѣ достаточную критику этого прошедшаго.

Чрезмърное развитіе милитаризма захватывало и многія чисто гражданскія отрасли управленія: такъ, въдомство межевое, лъсвое, путей сообщенія, горпое, инженерное, получили усиленный военный характеръ. нисколько не требовавінійся сущпостью дёла;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Когда это положеніе діла наитнилось въ прошлое царствованіе, люди, бывміе свидітелями прежинго порядка, раскрыли виолий его недостатки въ разсказахъ, верідко поразительныхъ, — къ сожалінію только, раскрыли поздно. Разсказы этого рода подвіляются до сихъ поръ: укаженъ для принігра поміщенныя въ "Р. Архивіч (1870) восноминанія одного полконого казначем (очень близкаго свидітеля) о порадкахъ въ интендантскомъ відомстві во время Крымской войны.

наконецъ, уголовное судопроизводство, по многимъ родамъ дълъ, также стало переходить въ въдъніе военныхъ судовъ. Современниви объясняли это предпочтение военныхъ порядковъ твиъ, что высшая власть не довъряла медленной и лихоимной гражданской бюрократіи. Надобно полагать, что это объясненіе была върно, но насколько самая возможность подобнаго недовёрія свидётельствовала о нормальности такого положенія вещей, всегда ля такая перемъна ролей оказывала дъйствительную помощь, и не теряли ли, напротивъ, спеціальныя дела, какъ упомянутыя выше, отъ военныхъ порядковъ, и особенно уголовное судопроизводство въ дълахъ, не имъющихъ никакого отпошенія къ военнымъ предметамъ? Наконецъ, почему же сохранялась въ другихъ отрасляхъ та испорченная бюрократія, которой не довъряли здъсь? Рядомъ съ этимъ совершалось другое явленіе: идеаломъ службы была служба военная. Она сообщала извъстныя вачества, которыя считались лучшими качествами служащаго человъка: безпрекословное чинопочитаніе, жеханическую исполнительность, суетливую расторопность. Поэтому, военная служба открывала дорогу во всв отрасли управленія, не исвлючан и очень спеціальныхъ, какъ, напр., гусарская служба вела къ оберъ-прокурорству при св. синодь; предполагалось, что упомянутыя качества дълають военнаго человъка годиниъ во всякой службъ, какая бы ни была ему указана. Такъ, всего чаще назначались военные попечителями учебныхъ округовъ, и т. п. Но нужныли и достаточныли воецныя доблести въ дълахъ школы и науки?

Тоже пачало правительственнаго авторитета проводилось въдълахъ церковныхъ. Наша церковь, со временъ Петра Великаго и послъдняго патріарха, стала въ подчиненное отношеніе късвътской власти, которая, предоставляя ей предметы спеціально и исключительно духовные, никогда не уступала рѣшающаго голоса, какъ только церковный вопросъ имълъ связь съ политическими и общественными отношеніями. Немногіс голоса, которые въ теченіи XVIII-го стольтія рѣшались говорить въ пользу независимости церкви, пропадали безслѣдно: опа была безпрекословно подчинена гражданской власти, и церковное управленіе шло заурядъ со всякой другой администраціей. Теперь этотъ порядокъ оставался неизмѣпнымъ, но также получилъ еще большую бюрократическую опредѣленность и строгость. При Александрѣ І была разъ допущена нѣкоторая тѣпь религіозной свободы, которая, между прочимъ, выразилась разрѣпеніемъ масопскихъ ложъ в библейскаго общества и терпимостью къ расколу, напр., къ духоборству. Теперь масонскія ложи, закрытыя при Александрѣ, были

запрещены еще разъ; библейское общество, пріостановленное при Александръ, было упразднено окончательно; терпимость для раскола кончилась. Взглядъ, господствовавшій теперь, вообще не допускалъ никакихъ "вмѣшательствъ" общества въ дѣла, которыя считались уже обезнеченными, если для нихъ существовали особия карпеляріи; предполагалось, что канцеляріи знають вообще наилучшимъ образомъ то, что имъ поручено, и частнымъ людямъ не было уже никакого дѣла до этихъ предметовъ.

Положеніе раскола значительно измѣнилось со временъ Александра. Этотъ періодъ былъ въ особенности временемъ систематическаго преслѣдованія. Господствовавшій взглядъ требовалъ полнять единства и форменнаго однообразія въ перковной какъ въ

тическаго преслідованія. Господствовавшій взглядь требоваль полнаго единства и форменнаго однообразія въ церковной, какъ въ гражданской жизни паціи, а расколь быль вопіющимь парушеніємь этой дисциплины. Діла о расколь трактовались какъ государственная тайна; составлялись многоразличные комитеты для опреділенія раскольничьихь толковъ и степени ихъ государственной опасности, при чемъ различные секретные комитеты (со стороны церковной власти, министерства внутр. діль, высшей полиціи) не знали иногда даже о существованіи одинь другого. Певозможность преодоліть расколь административно-полицейскими мірами, вслідствіе самой громадности діла, заставила ограничить преслідованіе и направить его въ особенности противъ тіхъ секть, которыя были признавы наиболіте вредными. Преслідованіе производилось тіми же средствами поліщейской бюрократіи, и испорченность чиновничества ділала то, что преслідуемые откупались: чиновники считали раскольничьи діла прибыльной статьей; расколь искоренялся на бумагь, а на самомъ діль не думаль уменьшаться. Въ раскольничьей массь еще больше распрюстранялись скрытность и педовітріе къ офіриціальнымъ владумаль уменьшаться. Въ раскольничьей массъ еще больше распространялись скрытность и педовъріе къ оффиціальнымъ властимъ, и къ прежнимъ сектамъ стали прибавлиться новыя, вновь
изобрътаемыя подъ вліяніемъ существовавнихъ условій 1). Когда,
въ царствованіе Александра II, наступилъ опять болье мягкій
образъ дъйствій по расколу, когда съ него былъ снятъ канцелярскій секретъ, и опъ сталъ предметомъ литературныхъ разъяспеній, историческихъ и бытовыхъ, — то однимъ изъ первыхъ
указаній литературы былъ фактъ, что оффиціальная цифра раскола, по прежнимъ свъдъніямъ министерства внутреннихъ дълъ,
далеко не представляла цифры дъйствительной. Такимъ образомъ,
высшая власть, при всъхъ своихъ средствахъ, не знала даже

<sup>1)</sup> Такъ, напримеръ, думають объ особенномъ распространения въ то царствование секты "странинковъ".

численности раскола; точно также не знала она настоящаго отношенія низшихъ бюрократическихъ властей къ расколу, который былъ для нихъ предметовъ эксплуатаціи, и не знала дійствительнаго значенія раскола въ народной средь. Болве гуманное отношеніе къ расколу въ наше времи стало производить "обращенія" гораздо болве искреннія и дійствительныя, чімть бывало прежде, и вообще, даже теперь, успіло подійствовать противъ раскола песравненно сильше, чімъ всі преслідованія прошлыхъ десятилівтій. Піть сомивнія, что только дальнівшее развитіе и большая широта этой терпимости могуть вообще дать церковнопароднымъ отношеніямъ то нормальное положеніе, какого имъ до сихъ поръ педостаєть.

Какъ вопросъ о расколъ былъ дъломъ бюрократіи и оставался секретомъ для общества, такъ оно оставалось чуждо и другимъ явленіямъ, совершавшимся въ области церкви. Однимъ изъ самыхъ круппыхъ событій этого рода въ теченіе описывасмыхъ десятильтій было возсоединеніе увіатовъ. Это актъ, который долженъ былъ восполнить историческій ущербъ, понесенный русской церковью въ XVI-иъ стольтіи, совершился чисто оффиціальнымъ образомъ: общество не внало о приготовлявшемся событін, не участвовало своимъ содійствіемъ или мифијемъ въ его совершении, и должно было просто принять его, какъ совершившійся факть. Этоть способь дійствій шель вообще въ параллель съ образомъ действій относительно Польши и западнаго кран: власть устраняла всякое участіе общественнаго мивнія, и действуя только силой авторитета, должна была довольствоваться результатами, которые были удовлетворительны въ формальномъ отношеніи, но, какъ стало ясно впосл'єдствіи, не давали прочнаго, дъйствительнаго разръшенія вопроса...

Традиціонный порядокъ вещей пе улучшился и во внутренней церковной жизни. Отношеніе церкви къ обществу было слишкомъ внішнее: при полномъ подчиненіи государству, церковное управленіе слишкомъ часто было орудіемъ административно-полицейскихъ цілей, относилось къ обществу сухо и формально и вообще отличалось тіми свойствами, противъ которыхъ въ посліддующее времи печать успіла высказаться весьма рішнительно (газеты "День", "Москва") и противъ которыхъ теперь замітно извістное движеніе въ самомъ духовенствів. Этотъ формализмъ отношеній церкви къ обществу усиливался безправнымъ положеніемъ низшаго духовенства: епархіальная власть была надъ нимъ всесильна. Священникъ былъ связанъ не только въ своихъ ісрархическихъ отношеніяхъ, но и въ отношеніяхъ къ цастві: если

не отповаемся, и до сихъ поръ, чтобы сказать проповёдь, священникъ обязанъ представить ее на "благословеніе", т.-е. на цензуру къ своему начальству. И не только живое слово этимъ связывалось; стъспеніе невыгодно отражалось и на самомъ содержаніи проповёдей, которыя чрезвычайно рёдко выходили изъ обыкновенныхъ реторическихъ общихъ мёстъ, а своимъ полу-славянскимъ языкомъ, который считался обязательнымъ, еще больше удалялись отъ жизни. Духовное образованіе, представляемое семинаріями, совершалось по преданіямъ XVIII-го столітія и мало содійствовало сближенію духовнаго сословія съ обществомъ и его умственными интересами. Духовенство выдіблялось въ касту и останалось внів того движенія, которое совершалось въ світской наукъ и литературів.

Дело народнаго просвещения шло, въ сущности, въ техъ формахъ, какия даны были ему въ царствование имп. Александра. Время делало свое, и ученое образование оказывало успехи вследствие того, что европейская наука начинала пріобретать достойныхъ и компетентныхъ деятелей, и отдельныя меры правительства, о которыхъ упомянемъ дальне, принесли несомиванную пользу русской наукв. Но, въ сущности, положение науки въ общестив оставалось и теперь столь же непрочно, какъ и прежде; образование, которое должна была давать школа, было слишкомъ ограниченно и по своему распространенію, и по содержанію.

Прежде всего, "пародное просвёщене" по прежнему ограничивалось только верхними свободными сословіями, въ очень пебольшой стенени существовало для низшаго городского населенія и вовсе не существовало для крестьянъ, т.-е. именно для народа, для основы націи. Крёпостное право продолжало дёлать школу недоступной для крестьянства. Оно было недоступно и для цёлой народной массы, — не только по ея матеріальному положенію, но и но взгляду, который находилъ образованіе безполезнымъ и даже вреднымъ для низшихъ классовъ, и который въ теченіе всего описываемаго періода съ упорствомъ старался подавлять "пеобузданное (?) стремленіе молодыхъ людей изъ низшихъ сословій къ высшему образованію, изъемлющему ихъ изъ первобытнаго состоянія безъ пользы для государства". Этотъ принцинъ дёйствовалъ вполнё успённю.

Дъло университетовъ въ началь описываемаго періода стало лучте, чъмъ было въ нослъдніе годы имп. Александра; изъ упиверситетовъ вышли и въ нихъ потомъ дъйствовали ученые и писатели, оказавшіе важное влінніе на умственное развитіе рус-

скаго общества; твиъ не менве, положение университетовъ въ цвломъ было очень неблагоприятное. Высшия сферы имвли противъ нихъ предубъжденіе, сохранившееся отъ временъ Александра и вновь подкрышенное вліянісмъ германскаго и австрійскаго обскурантизма. Со времени безпокойствъ въ германскихъ университетахъ въ десятыхъ и двадцатыхъ годахъ, ивмецкія правительства смотръли на университеты, какъ на гнъздо "демагогическихъ происковъ", и извъстно, съ какой наглостью и съ какимъ успъ-хомъ Магницкій эксплуатировалъ эту тему на нашихъ универ-ситетахъ, увъривши власти, что наши университеты (находив-шіеся въ младенческомъ состояніи) также заражены вольнодумствомъ. Магницкій былъ, правда, удаленъ на первыхъ же поражъ новаго царствованія (потому что раньше, въ порывахъ своей наглости, успълъ, говорятъ, задъть весьма высокопостав-ленныхъ лицъ), и безобразія его были прекращены, — но это вовсе не означало уничтоженія реакціонной системы, и въ мини-стерствъ держались еще нъсколько лътъ сначала Шишковъ, потомъ Ливенъ, оба люди очень старой школы и точно также предубъжденные противъ образованія. Извістно, какія понятія вообще имълъ Шишковъ о паукъ; взятый Александромъ I въ минуту затруднения, какъ человъкъ, противъ котораго не было возможно ни малейшее обвинение въ вольнодумстве, которымъ тогда перекорялись даже сами обскурантныя партіи, принадлежа къ разнымъ системамъ мракобъсія,—ПІншковъ, очевидно, держался только какъ почтенная и безобидная древность. Ливенъ былъ піэтистъ, и едва ли лучше Шишкова удовлетворялъ требованіямъ своего положенія. Впервые м'ясто министра народнаго просвъщенія занято было челов'якомъ, д'ійствительно образованнымъ тогда, когда былъ назначенъ Уваровъ. Но и самъ Уваровъ не удовлетворялъ требованіямъ дъла, мало чувствовалъ и защищалъ насущиную потребность образованія для общества и особенно для народа: онъ вовсе не шелъ наравив съ развивавшимися умственными стремленіями общества, самъ преслідоваль иныя нізсколько свободныя проявленія литературы, — но даже его мивнія казались слишкомъ смізлы въ тогдашнемъ оффиціальномъ мірів, и при всей умъренности своихъ взглядовъ, при всей дипломатической осторожности своего образа действій, онъ быль не въ силахъ отстанвать дело просвещенія и университетовъ оть предубъжденій, господствовавшихъ въ высшей правительственной сферъ и, наконецъ, долженъ былъ оставить свое мъсто. Про его преемникахъ снова пошли въ ходъ понятія, совершенно напоминавшія

піэтистовъ временъ импер. Александра <sup>1</sup>). Событія 1848 года совершенно псожиданно отозвались у насъ увеличеніемъ строгостей, усиленіемъ надзора за университетами, за литературой и общественнымъ мвініемъ. Странно сказать, но въ русскомъ общести в также опасались революціоннаго броженія. Едва ли нужно говорить, что на ділів не представлялось и тіпи какой-пибудь опасности: масса общества предавалась безмятежному сну...

Упиверситеты въ лучиную пору уваровскаго управленія пріобръли запасъ русскихъ профессоровъ, окончившихъ свое ученое воспитаніе за границей и стоявшихъ на уровн'я европейской науки; и значительно поднились сравнительно съ прежнимъ. Двятельность университетовъ могла бы служить опорой для распространенія въ русской жизни общественнаго сознанія и вкуса къ наукв, къ сожалвнію, эта двительность была слишкомъ ственена тыть крайнимъ педовърјемъ, о которомъ мы упоминали: исходя изъ лучшихъ влінній науки и литературы, она вовсе не была во вкусь опеки. Высшая власть подозрительно смотрыла на университетскую жизнь; попечители округовъ, почти всегда назначавппеси изълицъ, по прежней служов совершенно чуждыхъ учебному выдомству, почти всегда раздыляли эту подозрительность, не имьли ни интереса, ни пониманія въ дьль просвыщенія и, главнымъ образомъ, видели свое дело въ полицейскомъ присмотрев. Педостатовъ правственнаго и умственнаго простора не могъ не ст всиять образовательной двятельности университетовъ; онъ двиствоваль подавляющимъ образомъ, часто превращалъ профессуру въ простое отправление ученаго промысла и подвергалъ тяжелому испытацію ревпость и эпергію лучшихъ людей, которымъ именно всего больше приходилось чувствовать на себъ этотъ гнетъ. Для приміра довольно вспомнить, какъ тяжело доставалось, въ особенности последнее время, Грановскому: это быль одинь изъ просвъщениъйшихъ людей, какіе только были у насъ въ то время, одинь изъ избранныхъ умовъ, стоявшихъ во главъ нашей образованности, человъкъ самыхъ спокойныхъ политическихъ убъжденій, уміренность которыхъ стала даже поводомъ раздора его съ пекоторыми изъ его ближайшихъ друзей, наконецъ, человекъ, пользованнійся больной популярностью и уваженіемъ въ образованномъ обществъ, и все это не спасло его отъ притъспеній и отъ полицейскаго надзора, - напротивъ.

Мы упоминали о томъ духѣ милитаризма и военной дисцип-

<sup>1)</sup> Ср. объ этомъ и вообще о характеръ тогданней системы любовытныя замъчанія въ Р. Архияв, 1868, стр. 989—991.



лины, который вообще старались тогда распространить и по пріемы управленія и на общественную жизнь. Особенных разсаднивомъ его служило въ особенности военное воспитаніе, долженствовавшее готовить офицеровъ для армін. Впоследствін само правительство-въроятно, опять по тому же опыту крымской войны - убъдилось, какъ мало удовлетворительно было это воспитаніе, которое ставило воспитанника съ самаго діятства въ строгія формы службы, обращало все внимание на вившиюю военную дрессировку и, забывая потребности общаго воспитанія, готовило людей, знавшихъ ругину фрунтовой службы, но мало развитыхъ и мало способныхъ къ самостоятельному и сознательному дъйствію даже въ своей спеціальности. Реформа военно-учебныхъ ваведеній въ царствованіе имп. Александра II отвергла эту систему военной дрессировки съ малол'втства и поставила своимъ припципомъ то несомившно ввршое правило, что восинтание общеобразовательное должно быть первой ступенью, а спеціальноеуже второй...

Не будемъ приводить дальнъйшихъ примъровъ того, какъ взгляды, господствовавшіе въ высшихъ сферахъ, отражались въ различныхъ областяхъ управленія, какъ принципъ исключительнаго авторитета всюду впосиль правительственный надзоръ и опеку, въ формъ военной и бюрократической, вездъ стъсиня и подавляя самостоятельныя движенія общества. Принятая система была въ самомъ полномъ сиыслъ охранительная - система Священпаго Союза во витиней и внутренней политикт, защита абсолютнаго монархическаго принципа въ другихъ государствахъ и суровое осуществление патріархальной абсолютной монархін внутри. Песмотря на то, что вся практика жизни указывала на отсутствіе политической врълости общества; песмотри на то, что система именно заботилась о томъ, чтобы въ это общество не проникаль пикакой элементь политического движения; несмотря па то, что бросалось въ глаза, какъ много еще оставалось Россіи савлять въ образованіи, общественныхъ правахъ и учрежденіяхъ для того, чтобы походить на европейскіе народы, - несмотря на все это система, проникнутая увъренностью въ непогръщимости своихъ началъ и, въроятно, основываясь также на вившиемъ политическомъ значении России въ Европъ, утверждала, что Россия уже достигла самостоятельности и извив, и внутри. Русская жизнь считалась вступившей въ свой окончательно зрёлый возрастъ и отделена была отъ жизни общеевропейской и даже противопоставлена последней заявлением исключительных особен-

ностей, дававшихъ русской жизни положеніе, независимое отъ теченія европейскаго развитія и даже совсвиъ чуждое ему: особенности Россіи относительно политическихъ формъ и религіознаго характера выражены были извёстными началами, выставленными и истолвованными въ самомъ исключительномъ смыслѣ; особенность бытовая и культурная выражена была народностью, нонятою еще менѣе удовлетворительно.
Эти начала были, кромѣ того, непререкаемы: въ нихъ была

Эти начала были, кром'й того, непререкаемы: въ нихъ была категорически высказана вся программа русской жизни, они указывались въ прошедшей исторін и предполагались въ будущемъ, — въ такомъ же смысл'в, какъ въ "Исторіи" и въ "Записків Карамзина, который съ самыхъ первыхъ в'вковъ видитъ въ Россіи такое же, только мен'ве сложное, государство, какъ въ девятнадцатомъ стол'втіи, и открываетъ въ немъ ті же отличительным начала. Нельзя пе зам'втить сходства и въ самомъ осуществленіи правительственнаго идеала съ той программой, кавую предполагаль Карамзинъ. Д'йствительно, въ течепіе описываемыхъ десятильтій, характеръ правленія былъ именно тотъ патріархально-консервативный, который казался такимъ всеразрішающимъ и привлекательнымъ Карамзину. Мы говорили о результатахъ: въ конців концовъ пельзя было не вид'ять, что за наружнымъ порядкомъ было мало д'яйствительныхъ улучшеній и усп'яховъ и, напротивъ, накопилось столько административной и общественной порчи, что, накопецъ, для вс'яхъ стала очевидна необходимость пного пути, необходимость ц'ялаго ряда реформъ, которыя и отм'втили царствованіе Александра II, какъ начинавшееся исполненіе давно назр'явшей задачи, какъ давно необходимый переломъ въ исторіи.

Люди, близко видъвшіе высшія сферы прежняго періода, положительно говорять, что въ нихъ было искреннее желаніе улучшеній, напр., расположеніе къ освобожденію крестьянь, къ уничтоженію бюрократической иснорченности и т. п. Но, къ удивленію, для этого не блло єдълано ничего, или, по крайней мъръ, инчего энергическаго и дъйствительнаго. При всемъ громадномъ авторитеть, который сама власть очень хорошо сознавала, она отказывалась отъ рышительныхъ дъйствій по этимъ предметамъ, она считала ихъ слишкомъ трудными, имъла опасенія о благополучномъ ихъ разрышеніи. Такъ, напримъръ, было въ крестьянскомъ вопросъ, тотя въ тоже время власть не останавивалась передъ самыми крутыми мърами противъ такъ-называемыхъ крестьянскихъ "бунтовъ", настоящій смыслъ которыхъ можеть теперь уже не требовать особыхъ разъясненій. Какъ

объясняется это противорвчіе между твердымъ сознаніемъ безграничнаго авторитета и безсиліемъ въ разръщеніи настоятельнъйшихъ трудностей и уничтоженіи самыхъ воніющихъ злоупотребленій, до сихъ поръ трудно сказать 1).

Причины этому могли быть различны. Предстоявше вопросы, прежде всего, выходили изъ рутины дель, какін обыкновенно приходилось решать правительственной власти. Уже съ давнихъ временъ власть успокоилась на существующемъ порядкъ вещей. Нововведенія, какія дълались послів великихъ Петровскихъ реформъ, почти никогда больше не затрогивали коренныхъ вопро-совъ государственнаго и общественнаго быта; власть вводила много новаго въ административныхъ способахъ, но почти не касалась существеннаго -- ни крепостного права, ни системы податей, ни рекругства, ни управленія, ни множества другихъ вещей, которыя имъли громадное значеніе въ народной жизни, были тяжкимъ бременемъ для парода и, даже въ интересъ самого государства, требовали коренного и глубокаго преобразованія. Со временъ Пстра (особенно въ серединъ XVIII-го въка) власть была или беззаботна въ этихъ предметахъ, или опасалась ихъ трогать, видя въ нихъ такъ-называемыя "основы" нашей жизни (тъхъ больше, что для высшаго класса—таинственнаго, который имълъ по крайней мъръ придворное влінніе—старые порядки были всего чаще выгодны)—или же пидифферентны. При Екатеринъ II поднимался отвлеченный вопросъ объ облегченіи връпостного права и кончилси общирными раздачами населенныхъ имвиій; Александръ I возымвать сильную антинатію ко многимъ подобнымъ порядкамъ русской жизпи, по не исполнилъ главиъй-шихъ изъ своихъ преобразовательныхъ плановъ, отчасти по педостатку характера, отчасти по недостатку знанія русской жизни: этого внанія недоставало и у его молодыхъ совѣтниковъ, а старые были убѣждены, что преобразовывать было нечего, потому что прежніе порядки дъйствительно вполив соотвѣтствовали привычнымъ эгоистическимъ интересамъ высшаго сословія. Старые совътники успъли, наконецъ, убъдить императора Александра, что для русской жизни пепужны никакія реформы, что мы и безъ того веливи и насъ "боятся въ Европъ".

Новый періодъ, вторая четверть стольтія, не задавался никакими идеально-великодушными плапами, какъ имп. Александръ, напротивъ, относился къ подобнымъ вещамъ очень враждебно;

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> См. исторів безсильнихъ понитокъ рѣшенія крестьянскаго вопроса во второй четверти стольтія въ книгь г. Семевскаго.

онъ желалъ улучшеній въ формахъ управленія, искалъ внёшнихъ государственныхъ выгодъ, руководясь и административными соображеніями, и заботами о народномъ благосостояніи, но при этомъ не хотіль ни на минуту выйти изъ роли безусловнаго авторитета, и это посліднее едва ли не было одной изъ главныхъ причинъ, почему планы улучшеній не состоялись или ограничились немногими слабыми пачатками. Власть отчасти не главныхъ причинъ, почему планы улучшеній не состоялись или ограпичились немногими слабыми пачатками. Власть отчасти не знала, какъ и во времена имп. Александра, всего характера вещей, и если видъла ипогда совершавшінся злоупотребленія, то не видъла всего ихъ объема или употребляла противъ нихъ мёры и совъты той же бюрократіи, въ честность которой сама не иърила. Такъ, едва ли она знала въ истинномъ свътъ смыслъ и практику кръпостного права, вообще тягоствое положеніе народной массы. Наконецъ, она слишкомъ легко допускала обманывать себя внъшней выставкой порядка и подготовленными впечалльности авторитета, не допускавшей выраженій общественнаго миънія, власть, въроятно, преувеличивала вещи; съ другой стороны, напр., могла думать, что преинтствія для нововведеній, облегчающихъ народъ, неодолимы, что, папр., освобожденіе крестьянъ вызоветь большое и даже опасное недовольство помъщиковъ или опасное волненіе крестьянъ и т. п. Словомъ, вина неудачъ была въ самой сущности положенія: такія реформы едва ли возможны были вообще для тъхъ понятій объ авторитетъ, слишкомъ нетернимыхъ и исключительныхъ: присвоивая себъ всъ отправленія государства и общества, авторитетъ хотъть не только дъйствовять, но и думать за всъхъ, пе допускалъ никакой общественной иниціативы или миънія; издавна отвыкши отъ голоса общества, не признавалъ у общества иныхъ потребпостей, кромъ тъхъ, какія самъ ему предоставлялъ. Между тъмъ, самыя реформы, какія были пужны и какія только и могли помочь замъченнымъ недостаткамъ, въ своемъ результатъ (который власть должна была, въ извъстной степени, предполагать) представляли собой, во-первыхъ, возвышеніе общественнаго элемента, — потому что такое дъйствіе должна была необходимо имъть всякая освободительная мъра, — во-вторыхъ, реформы едва ли могли быть практически исполнены безъ участія самого общества. одними бюрократически исполнены безъ участія самого общества. одними бюрократически исполнены безъ участія самого общества. одними бюрократически исполнены безъ участія самого общества. одними бюрократическ жительная областве должна обла неооходимо имъть всякая освооодительная мира, — во-вторыхъ, реформы едва ли могли быть практически исполнены безъ участія самого общества, одними бюрократическими средствами, слітдовательно, опять должны были дать изв'ястный просторъ общественному мивнію. Ни то, ни другое не входило, однако, въ виды власти и даже прямо противор'ячило ея представленіямъ о своемъ достоинствъ. Такъ, ръшеніе крестьянскаго вопроса необходимо вело бы за собой мысль объ изв'ястной обще-

ственной свободь, а эта последняя вообще представлялась только вреднымъ мечтаніемъ, порожденіемъ западной необузданности.

Общественные нравы понятнымъ образомъ отражали въ себъ господствующую систему: общества, мало развитыя политически и мало образованныя, обыкновенно бываютъ слишкомъ доступны подобнымъ вліяніямъ. Большинство, по своему давнишнему характеру, совершенно отвъчало тому, что отъ него требовалось. Это было полное отсутствіе всякаго самостоятельнаго сужденія объ общественныхъ предметахъ; эти предметы даже были и мало на обсуждение вопросовъ внутренией политики было совершенно закрыто отъ общества и литературы. Разговоры объ этихъ предметахъ велись съ крайней осторожностью; немногія попытки писать о нихъ делались только подъ секретомъ; если правительство иногда находило необходимость въ содъйствіи ученаго и литературнаго изысканія, то и эти сочиненія (какъ, напр., книга Надеждина о скопцахъ, книжка Даля о томъ же, и т. п.) яли Надеждина о скопцахъ, книжка Даля о томъ же, и т. п.) или оставались въ рукописихъ и пропадали въ канцелярскихъ архивахъ, или печатались въ самомъ ограниченномъ числъ экземпляровъ только для оффиціальнаго употребленія, и лишь изръдка подъ великою тайной проникали въ публику. Большинство, бытъ можетъ, еще менъе прежняго стало интересоваться ходомъ вещей, или довольствовалось оффиціальными свъдъніями и слухами; еще больше привыкало полагаться вполнъ на авторитетъ. Отгого впослъдствіи это общество и бросилось съ такимъ жаромъ на общественные вопросы: они имъли всю прелесть новизны, слишькомъ долго дежавшей полъ запретомъ койъ долго лежавшей подъ запретомъ.

Въ такихъ практическихъ условіяхъ складывалось то представленіе о русской жизни, которое оффиціально господствовало въ теченіе описываемыхъ десятилътій и краеугольнымъ камиемъ въ теченіе описываемыхъ десятильтій и краеугольнымъ камнемъ котораго былъ упомянутый символъ, высказанный впервые, если не ошибаемся, Уваровымъ и посль охотно повторяемый, какъ удачная, хотя не вполив ясная формула. Сущность этого представленія состояла въ томъ, что Россія есть совершенно особостосударство и особая національность, непохожія на государства и національности Европы. На этомъ основанія опа отличается и должна отличаться отъ Европы всеми основными чертами національнаго и государственнаго быта: къ ней совершенно неприложимы требованія и стремленія европейской жизни. Въ ней господствуєть наилучшій порядокъ вещей, согласный съ требованіями религіи и истипной политической мудрости. Европа

имъеть свои историческія отличія: въ религін - католицизмъ или протестацтство, въ государствъ--конституціонныя или республиканскія учрежденія, въ обществъ-свободу слова и печати, свободу общественную и т. п.; она гордится ими, какъ прогрессомъ и преимуществомъ, но этотъ прогрессъ есть заблуждение и результать французскаго вольнодумства и революцін, поправшей въ прошломъ столетіи религію и монархію, и хоти укрощенной, по оставившей следы своего нагубнаго вліянія и зародыши дальифинихъ европейскихъ безпорядковъ и волненія умовъ. Россія осталась свободна отъ этихъ тлетворныхъ вліяній, которыя только разъ пришли возмутить ен общественное спокойствіе. Она сохрапила въ цълости предація въковъ и, будучи тымь предохранена отъ безпокойствъ и обмановъ конституціонныхъ, не можетъ сочувствовать либеральнымъ стремленіямъ, какія обнаруживаются и даже находить списхождение правительствъ въ разныхъ государствахъ Европы, и не можетъ не поддерживать съ своей стороны принципа чистой монархіи. Въ религіозномъ отношеніи Россія также поставлена въ положеніе, несходное съ европейскимъ, исключительное и завидное. Ея исповъданіе заимствовано изъ византійскаго источника, вірно хранившаго древнія преданія церкви, и Россія осталась свободна отъ техъ религіозныхъ волпеній, которыя первоначально отклонили отъ истиннаго пути католическую церковь, а потомъ поселили распри въ ен собственной средв и произвели протестантизмъ съ его безчисленными сектами. Правда, въ русской церкви также происходили несогласія, и часть пев'ьжественнаго народа ушла въ расколь, но правительство и церковь употребляють всь убъжденія и особливо мъры строгости къ возвращению заблудшихъ и къ искоренению ихъ заблужденій. Эти отщененцы не имьють и не должны имьть мъста въ государствъ православномъ; они заслуживаютъ нъкотораго списхожденія по ихъ нев'яжеству, когда ихъ заблужденія не приносять значительнаго вреда, по вообще терпимы быть не

Россія и во впутреннемъ своемъ бытв не похожа на евронейскіе народы. Ее можно назвать вообще особою частью свъта. Съ своими особыми учрежденіми, съ древней върой, она сохранила натріархальныя добродътели, мало извъстныя народамъ занаднымъ. Таково, прежде всего, народное благочестіе, полное довъріе народа къ предержащимъ властямъ и безпрекословное повиновеніе; такова простота правовъ и потребностей, не избалованныхъ роскошью и не нуждающихся въ ней. Нашъ бытъ удивляетъ иностранцевъ и иногда вызываетъ ихъ осужденія; но онъ отвѣчаетъ нашимъ нравамъ и свидѣтельствуетъ о неиспорченности народа: такъ, крѣпостное право (хотя и нуждающееся въ улучшеніи) сохраняетъ въ себѣ много патріархальнаго: хорошій помѣщикъ лучше охраняетъ интересы крестьянъ, чѣмъ могли бы они сами, и положеніе русскаго крестьянина лучше положенія западнаго рабочаго.

Европа, конечно, опередила Россію въ цивилизаціи и наукъ; но зато Россія не знаетъ ихъ влоупотребленій и предохраняется отъ нихъ. Высшія учрежденія блюдуть за твиъ, чтобы наука приносила только полезное, и запрещають все, что можеть повести къ вреднымъ умствованіямъ. Надзоръ цензурный за привозимыми иностранными книгами и своею печатью стремится къ этой цъли. Къ намъ не проникаютъ извращенныя умствованія западныхъ вольподумцевъ, тв необузданныя ученія, которыя нарушаютъ въ Европъ общественное спокойствіе и ваполняють умы ложными теоріями и неуваженіемъ къ власти и порядку. Тоть же авторитетъ строго караетъ у насъ случающіяся нарушенія правиль и пресъкаетъ ихъ вредное дъйствіе.

На этихъ основанихъ России процвътаетъ, наслаждансь внутреннимъ спокойствиемъ. Она сильна своимъ громаднымъ протяжениемъ, многочисленностью племенъ и натріархальными добродътелями народа. Извит она не боится враговъ; ея голосъ ръшаетъ европейския дъла, поддерживаетъ колеблющійся порядокъ; ея оружіе, милліонъ штыковъ, можетъ поддержать это влінніе, и ему случалось наказывать и истреблять революціонную крамолу.

О внутрениемъ порядкъ дълъ было такое же представление. Его основы не могли подлежать сомнанію. Управленіе утверждается на всеобщемъ, всесторониемъ и исключительномъ понеченін власти о благь народа. Устройство государства не представляеть никакого деленія властей, которое производить столько постоянныхъ столкновеній въ другихъ странахъ, и пикакой борьбы одивхъ частей націи или сословій противъ другихъ, - всвяв, напротивъ, назначено опредъленное мъсто, и надъ всъми возвышается одинъ руководищій авторитеть. Есть недостатки въ практическомъ теченій діль, но они происходять не оть несовершенства закоповъ и учрежденій, а отъ неисполненія этихъ законовъ и отъ людскихъ пороковъ. Люди должны исправиться усиленіемъ падзора, воспитаніемъ въ строгой дисциплинь, устраненіемъ вредныхъ внигъ, строгой цензурой и т. п. Всв эти меры вообще необходимы для удержанія въ обществі должнаго порядка и спокойствія...

Однимъ словомъ, система представляла выработанное цълое;

въ ней были, однаво, ифкоторыя веясности. Такая неясность была въ престыянскомъ вопросъ, гдъ система полебалась между требованіями челов'вколюбін и даже требованіями политическаго благоразумія съ одной стороны, и съ другой-пежеланіемъ распрыть недостатокъ въ существующемъ порядки вещей, начать ломку учрежденій, которая могла бы отразиться въ умахъ появленіемъ либеральныхъ идей. Такое же колебаніе существовало въ ніжоторыхъ вопросахъ висшней политики,—въ особенности въ славянскомъ вопросъ. Россія вступилась (вмёстё съ другими державами) за дело грековъ, покипутое при Александре I, и при-внала правственную обязанность подать помощь единоверцамъ, такая же обязанность была къ турецкимъ славянамъ, не только единовърнымъ, по и единоплеменнымъ, — по этой обязанности противоръчило признаніе права (турецкой) монархіи. Освобожденіе славнискихъ народовъ могло быть достигнуто только ихъ возстаніемъ, слідовательно, Госсіи пеобходимо было бы вступить въ связь съ революціоннымъ движеніемъ, а это было невозможно. Вопросъ такъ и остался невыясненнымъ: Россія оказывала славянскимъ илеменамъ свое политическое содъйствіе только въ извъстной мъръ; въ русскомъ обществъ система допускала въ нъкоторой степени пропаганду славянофильства, оказала ей помощь учрежденіемъ славинской канедры въ университетахъ и т. п., допускала высказываться фантастическимъ мечтаниямъ о "полуночномъ орлъ", простирающемъ крылья падъ всемъ славянскимъ міромъ, но въ то же время подавляла все несколько пылкія выраженія славянофильства въ обществъ. Паконецъ, не говоря о другихъ примърахъ, молчаніе, наложенное на общество и литературу, было, конечно, естественнымъ следствіемъ системы, присвоивавшей себь исключительную непогрышимость и не допускавшей возраженій, по вмість было признакомъ того же колебанія и пеискрепности, — потому что, напримъръ, цензурныя запрещенія не только останавливали какія бы то пи было вивніательства литературы въ настоящее теченіе діль, но распространялись даже на извъстные и несомпънные исторические факты, о которыхъ, однако, не позволялось говорить, на многія вопіющія явленія народной и общественной жизни, о которыхъ знала сама власть, но которыя также старалясь скрыть цензурными запрещеніями.

Если были такія неясности, колебанія и противорічія въ кругу самой системы, которыя могли вызывать сомнінія и возраженія, то еще больше спорных вопросовъ должно было явиться въ томъ случать, если бы приложить критику къ цілому ходу жизни. Критическая мысль уже зародилась въ русскомъ обществі. Въ

цвломъ или частями, прямо или косвенно, практически или теоретически критика не могла не коснуться самой системы, заявлявшей себя единственнымъ результатомъ прошедшаго и единственпымъ содержаніемъ русской живни и ея обязательной программой въ настоящемъ, — и отсюда выросло движеніе, борьба мивній, усилія мысли создать критическій выходъ, которыя составляютъ
умственную исторію описываемыхъ десятильтій.

Таковы были пекоторыя общія черты того представленія о русской народности, какое господствовало оффиціально въ теченіе описываемаго времени. Въ теоретическомъ смысле, кавъ мы замечали, это было развитіе или распространеніе идеала, наследованнаго отъ консервативной старины и поддержаннаго европейской реакціей. Въ ряду нашихъ общественныхъ понятій его можно, кажется, определить какъ національную романтику, кончавшуюся бюрократизмомъ, весьма параллельную европейскому феодальному романтизму временъ реставраціи, который также кончался реакціей.

"Народиость" составляла одно изъ главныхъ притязаній системы. По Карамзину следовало, что Россія при Александре I не стояла на своей настоящей дорогь, что власть слишкомъ увлекалась западными нравами и забывала о томъ, какое должно быть настоящее русское правленіе, котораго "требовалъ" Карамзинъ. Система, наступившая теперь, хотъла именно осуществить это требованіе, и настанвала на томъ, что поридокъ вещей, ею представляемый, есть единственный, соотвытствующій русскому народу и доказываемый его исторіей. Утверждая свою "народность", система являлась какъ будто даже исправлениемъ ошибки, которую теорія Карамзина виділа въ Петровской реформів. Мпогимъ современникамъ казалось, что вторая четверть нынашинго столетія знаменуеть повороть съ дороги, указанной Петромъ Великимъ, была тою "контръ революціею" противъ революціи Петра, о которой думаль Пушкинь; что система этого времени есть столько же, если не болье, великое явленіе, какъ была въ свое время реформа Петра, -- и по своей энергіи и по тому направленію, которое данала русской жизни, - направлению, "свободному отъ подражательности", "паціональному" и "самобытному". Можно было бы привести много примфровъ подобиаго взгляда изъ тогдашней литературы, по не ссылансь на нее теперь, чтобы не опираться только на панегирики, укажемъ на очень извъстную въ свое время книгу маркиза Кюстина. Маркизъ, прівзжавшій въ

Россію въ концѣ тридцатыхъ годовъ и видѣвшій людей и вещи въ лучшую пору системы, дѣлаетъ эту самую параллель съ Петромъ Великимъ, которая выходитъ невыгодна для послѣдняго. Замѣтимъ, что такъ говоритъ писатель, книга котораго такъ долго считалась непозволительной по своимъ враждебнымъ изображеніямъ русской жизни. Кюстинъ говоритъ о системѣ описываемаго періода съ восторженными похвалами; его мнѣніе было отчасти мпѣніе французскаго консерватора, по, безъ сомпѣнія, онъ также повторялъ, что слышалъ въ русскомъ аристократическомъ кругѣ.

Масса общества дъйствительно върила въ эту систему и въ тв историческія качества, которыя приписывались ей теоріей. Върили даже и люди мыслящіе, по въ преувеличенномъ патріотизмъ терявшіе способность къ критикъ. Мы увидимъ дальше, что въ славянофильскомъ ученіи были многія темы, очень сходныя съ вышеизложеннымъ идеаломъ. Правда, система часто не одобряла славянофильства (она также въ своемъ родъ не любила "идеологіи"), по ихъ сущность была ипогда сходная, потому что въ объихъ точкахъ зрънія главную долю составляли преданіе, консерватизмъ, національная исключительность и болье или менье враждебное отношеніе въ Европъ.

Какое же было историческое значение этой системы въ ряду общественно-политическихъ представлений, проходившихъ въ нашей жизни?

Панегиристы системы не были совсёмъ неправы, когда указывали ея противоположность съ тёмъ направленіемъ, какое дано было русской жизпи Петровской реформой. Въ самомъ дёлё, противоположность существовала, хотя въ совершенно иномъ смыслё. Обё системы, очень сходныя по характеру авторитета, въ обоихъ случаяхъ производившаго одинаково безграничную и нетерпимую опеку падъ обществомъ, представляли великую разницу въ своемъ содержаніи, въ попятіяхъ о народномъ благе. У Петра было критическое отношеніе въ русской жизни и ея недостаткамъ, отношеніе, часто поражающее геніальною ясностью взгляда, и этоть взглядъ привелъ Петра къ мысли о необходимости связать Россію съ Европой, внести въ русскую жизнь европейскую науку и цивилизацію, хотя бы Петръ и не понималъ ихъ съ достаточной шпротой 1). Въ этомъ критическомъ отношеніи и лежала

<sup>1)</sup> Онъ понималь ихъ съ исключительной государственно-утилитарной точки арънія, за которую его многіе обвиняли, и которая, конечно, еще не представляєть дъйствительнаго внеденія науки и цивилизацін; но многіе ли тогда и въ западной Европъ признавали настоящія права мысли и знанія, и настоящія требованія цивилизацін?—о тогдашнемъ русскомъ обществъ нечего и говорить.



вся сила Петровской реформы, вся причина ен могущественнаго дъйствія на русскую жизнь, продолжавшагося долго послѣ самого Петра. Здѣсь, напротивъ, такого вритическаго отношенія совершенно не было. Данное положеніе вещей считалось наилучшимъ; нужно было только усовершенствовать его съ чисто внѣшней стороны, не касаясь его внутренняго смысла, не задавансь мудреными вопросами о томъ, соотвѣтствуетъ ли оно существеннымъ пптересамъ націи, требоваціямъ времени, указаніямъ науки и цивилизаціи. Точка зрѣнія была исключительно консервативная; русская жизнь и ен "начала" почитались наилучшими и даже не подлежащими критикъ. Къ Европъ, ен наукъ и цивилизаціи новый періодъ относился съ предубѣжденіемъ, недовѣріемъ м враждой; онъ видѣлъ свой идеалъ въ націопальной исключительности, въ удержаніи даннаго положенія вещей.

Въ этомъ былъ историческій смыслъ этого періода; отсюда открывается и оборотная сторона дъла.

Консерватизмъ Александровскихъ временъ, развившійся въ описываемыя десятильтія въ оффиціальную систему народности, имълъ обычныя историческія послъдствіи. Стараніе удерживать въ бездъйствіи народныя и общественныя силы и подавлять ихъ стремленія имъло слъдствіемъ то, что значительная ихъ часть и въ самомъ дълъ осталась въ неподвижности и застов, которые въ историческомъ счеть равняются движенію назадъ. Дъйствительность въ конць-концовъ, въ самые послъдніе годы имп. Наколая, опробергла то, что система думала о превосходствъ своихъ началъ и своего способа дъйствій. Результатъ былъ пеудивителенъ: задатки его лежали въ ошибкахъ самой системы.

Тогдашній консерватизмъ утверждаль, и большинство общества върило, что Россія въ самомъ дълъ есть совсьиъ особое государство, въ которомъ все есть и должно быть свое особенное и для котораго не дъйствительны условія и требованія европейскаго развитія. Правда, для Россіи вовсе не были обязательны европейскія формы развитія въ тёсномъ смыслё, не пеобходимы частности ея учрежденій, живни я обычаевь: но капитальная ошибка упомянутаго мивнія была въ томъ, что оно не хотвло видъть, что естественный ходъ націи должень быль, однако, приводить ее къ болъе совершеннымъ формамъ жизни, чъмъ были формы тогдашнія; что разъ начавшееся образованіе пеизбъжно должно было приносить, и уже дъйствительно приносило, иныя попятія, общественно-политическія и правственныя, которыя не могли уживаться съ прежнимъ складомъ жизни и которымъ, однако, система не хотъла давать никакого мъста; что, напр., по этимъ повымъ понятіямъ должно было быть нное положеніе народа, чёмъ то, какое давала система, — хотя и ставила имя этого народа въ своемъ символъ; что, наконецъ, Россія уже вступила въ европейскія связи и могла сохранить значеніе только признавая эти связи, только выдерживая открывшееся соперничество не одною матеріальною силой, но и культурнымъ развитісмъ.

Матеріальное могущество Россіи, повидимому, не оставляло больше ничего желать. Вліяніе ея въ Европ'в не подлежало сомнівнію; основанное императоромъ Александромъ, при военномъ разгромъ и общественномъ упадкъ европейскихъ государствъ, оно было насл'ядовано новымъ періодомъ и продолжалось теперь, какъ могущественный матеріальный оплоть европейской реакціи. Никому почти не приходило въ голову, что это вліяніе Россіи было не совских прочио, что оно не имело за себя достаточных внутреннихъ основаній. Какъ при Александрѣ I вифшиее величіе далеко не сопровождалось равномърнымъ внутреннимъ развитіемъ, и государство страдало пеустройствами, такъ продолжалось и теперь, и это противоръчіе не могло уйти отъ разсчетовъ исторіи. При всемъ вифинемъ политическомъ значения России въ течение деситильтій до Крымской войны, при всемъ напряженіи бюрократической и милитарной опеки, во внутрениемъ устройствъ и въ ходъ дъль оставались цълы существенныя язвы русской жизни, и это положение вещей давало врагамъ Россіи поводъ пазывать ее "колоссомъ на глиняныхъ погахъ".

Впутренией силы нельзя было создать тёми средствами, какія для этого употреблялись. Исключительная опека необходимо оставляетъ общество младенческимъ, потому что стъснение свободы движеній одинаково ослабляеть и останавливаеть развитіе членовь и въ физической жизни человъка и въ государствъ. Опека лишала общество самодъятельности и въ умственно-правственномъ, и въ матеріально-экономическомъ отношенін; охраняя "народную" самобитность, она не допускала въ Россію ни смелыхъ выводовъ европейской науки, ни жельзныхъ дорогъ, какъ будто и эти последнія были также вольнодумствомъ; "самобытность" кончалась и умственною, и матеріальною бідностью и отсталостью. Мысль о томъ, что истиниое могущество націи достигается только свободнымъ развитіемъ ея самодільно работающихъ силъ, была непонятна. Думали, что для этого достаточно формальной дисциплины и всеобщей опеки, и казалось, что въ примъръ Россіи это подтверждалось: ен громадныя пространства, многочисленное, котя и раскиданное население издавна представляли большую военную,

а слёдовательно и политическую силу; крайняя національная исключительность, вошедшая въ правы вслёдствіе продожительнаго отдёленія отъ Европы, увеличивала эту силу государства сплоченностью русскихъ земель и нетерпимостью къ иноземному, — при этомъ положеніи діла, неглубокому наблюдателю можно было впасть въ недоразуміне и смішать внішній объемъ силъ Россіи съ внутренней культурной энергіей. Но это были двіз совершенно разныя вещи. Благодаря своему пространству и населенію, Россія могла выставлять огромныя силы, но эти усилія истощали ее больше, чімь это бывало у другихъ народовъ, впішніе успіхи почтя всегда сопровождались внутреннимъ разореніемъ: "копійка" ставилась "ребромъ".

Что внутреннее положеніе страны не отвічало внішнему величію—это різко обнаружилось въ кризисів крымской войны. Все вниманіе, въ теченіе цілыхъ десятковъ літъ, было направлено на армію; но при испытаніи оказалось, что она совершенно отстала отъ армій европейскихъ; ея вооруженіе оказалось устарізмых до безполезности; армія не могла двигаться по отсутствію дорогъ, содержаніе арміи стало источникомъ злоупотребленій—всів недостатки управленія сказались въ критическую минуту. Самая опасность отечества не останавливала безобразныхъ фактовъ, противъ которыхъ, въ долгіе годы, не могла ничего сділать вынужденная къ молчанію общественная совість. Бідственныя послідствій исключительной опеки, превращавшейся въ безнаказанный бюрократическій произволь и подавлявшей даже самыя искреннія и доброжелательныя заявленія общественнаго митнія,—оказались въ полной мірів.

Отсутствіе внутренней силы указывалось уже изъ положенія громадной массы народа. Какъ бы для проніи надъ "народностью", эта масса была крѣпостная или полу-крѣпостная, и роль народа была чисто пассивная. Везправный юридически, невѣжественный, бѣдный, запуганный народъ быль той осповой, на которой утверждалось гордое зданіе системы. П въ положеніи этой крестьянской массы въ теченіе описываемыхъ десятилѣтій не произошло никакой перемѣны. Напротивъ, законъ закрѣшлялъ традиціонный порядокъ вещей, и замѣчено было даже, что при составленіи "Свода", законоположенія о крѣпостномъ состоянія крестьянъ точно съ умысломъ соединили въ себѣ все, что можно было найти невыгоднаго для крестьянъ въ различныхъ указахъ, изданныхъ по частнымъ случалиъ; узаконенія выгодныя для крестьянъ обращены въ невыгодныя для пихъ, наконецъ нѣкоторые указы Петра Великаго, для крестьянъ выгодные, прямо, устра-

нены <sup>1</sup>). Но въ то же время на этой бъднъйшей и безпомощной массъ лежала вся тягость содержанія государства: на ней лежали налоги и рекрутство.

На ту же народную массу надала другая тягость. Въ традиціонныхъ порядкахъ государственнаго хозяйства одну изъ главнъйшихъ статей дохода поставляла откупная система, гдъ печальнымъ образомъ выгода казны ставилась въ зависимость отъ народной испорченности.

То, въ чемъ состоитъ ручательство народнаго блага и напіональнаго, государственнаго могущества, -- какъ мы едва начинаемъ это понимать теперь, - гражданская свобода для всёхъ, широкое народное образованіе, хоть какая-нибудь степень самоуправленія и народнаго представительства, строгое уравненіе всьхъ передъ закономъ, возможное уравнение въ несени государственныхъ тягостей, - всъ эти вещи, къ которымъ и теперь едва начинаетъ привыкать тугое попиманіе большинства, не только не существовали тогда, по были немыслимы. Мы увидимъ дальше, что въ тв годы только немногимъ изъ лучшихъ умовъ въ образованивищей части общества яспо представлялась мысль о необходимости новыхъ общественныхъ формъ, какъ единственнаго условія народнаго благосостоянія; но и эта мысль не могла быть высказана, и эти люди-были люди, заподозрънные въ неблагонамъренности. Въ такомъ противоръчи была господствовавшая система "народности" съ истинпыми требованіями ваціональнаго развитія, и такъ мало представляла она перспективы на какое-пибудь согласіе съ этими требованіями.

По кроме этого положенія народных массь, главной опоры и сущности государства, — система мало оправдывалась и другими явленіями національной жизпи. При всемъ національномъ высокомёріи, которымъ отличалось то время (мы "кормили" Европу; въ нопулярныхъ представленіяхъ могли "закидать ее шанками"), нельзя было скрыть, что Россія была предметомъ несомявнной эксплуатаціи экономической. Свои производства были бёдны. Внёшняя торговли Россіи была исключительно въ рукахъ иностращевъ. Въ то время, когда мы гордились своими богатствами, называли южную Россію житницей Европы, — мы поставляли Европь только сырые продукты, которые возвращались къ намъ въ видё иностраннаго тонара, очень невыгодно нами покупаемаго; отъ "житници" наибольшій процентъ доставался иностран-

<sup>1)</sup> См. В. Порошина—Nos questions russes. Paris, 1865. Тѣ же замѣчанія дѣзаеть П. И. Тургеневъ.



нымъ негоціантамъ. Русская промышленность довольствовалась обывновенно только простейшими производствами: все изделія, нъсколько топкія или сложныя, или поставлялись иностранной торговлей, или готовились въ Россіи у инострацныхъ заводчиковъ и иностранными мастерами, которые вообще держались въ Россів почти такъ же, вакъ было въ XVII-иъ столетіи, т.-е. обогащаясь сами и не сообщая русскимъ ничего изъ своихъ техническихъ знаній, умінья и предпріничивости. Развитію промышленной предпріничивости и народнаго обогащенія препятствовали наконець и свои домашнія причины. Противъ этой предпріничивости была, непонятнымъ образомъ, предубъждена сама власть. Сравненіе съ последующимъ положеніемъ вещей очень объясняеть, до какой степени была стеспена и находилась въ застов даже экономическая жизиь: стоить взглянуть на общирное нынашнее развите акціонерной предпріимчивости, или желівзно-дорожнаго діла, въ прежнее время немыслимое. Это последнее было тогда по привцину закрыто для частныхъ предпріятій; само государство построило только одну значительную дорогу, какихъ теперь въ немного лътъ построены десятки...

Система "народности" не могла похвалиться и внутреннимъ распоридкомъ, судами и администраціей. Мы упоминали выше о недостаткахъ управленія, объ отсутствін правосудія и простой честности въ чиновничествъ, - недостаткахъ, которые были очевь хорошо извистны самой власти. Когда потомъ часть этихъ старинныхъ золъ истреблена была новыми учрежденіями, можно было видеть, что причина этихъ недостатковъ въ прежнее время была вовсе не въ педостаткъ добродътели въ людяхъ, а въ самомъ характеръ прежнихъ учрежденій, открывавшихъ полныв просторъ этой испорченности. Эти недостатки облжны были быль, потому что инчто не было защищено отъ произвола бюрократи. Судья въ закрытомъ судъ, администраторъ, вооруженный произволомъ и канцелярской тайной, всегда и вездъ всемогущи надъ частными лицами; отсутствіе общественнаго права всегда и вездъ открываетъ обширное поле влоупотребленіямъ. Наконецъ, время "народности" страннымъ образомъ совпадало съ особеннымъ господствомъ "нъмцевъ", что замъчала тогда и малоопытная масса публики.

Далъе, въ этой системъ не давалось никакого права дъйствительной наукъ: наука понималась только въ тъсномъ угилитарномъ значени, виъ котораго не только не допускалась, но даже преслъдовалась. Ен мъсто было строго опредълено извъстными бюрократическими рамками, которыя дълали изъ нея нъчто странное, стесненое и образанное: каждый разъ, когда мысль научная или общественная приходила въ малейшее столиновение съ принятыми мивними и обычаями, даже съ предразсудками и суевърими, эта мысль трактовалась какъ зловредный умыселъ. Назвавии Чаадаева, Киръевскаго, Надеждина, Полевого, Хомякова, Аксакова, Бълинскаго, Грановскаго, Рулье и т. д., которымъ пришлось испытать это на себъ; упомянувши о стыснени университетскаго преподавания, о строгостихъ цензуры, о полномъ отсутстви публицистики, мы укажемъ положение вещей въ этомъ отношении.

Въ рукописной литературъ пятидесятыхъ годовъ, а въ послъднее время и въ печати, явилось много разсказовъ о цепзуръ,
какова она была въ теченіе описываемаго періода, и особенно
въ конць его. Можно сказать, что она дошла тогда до своего
пес plus ultra. Не довольно было одной обыкновенной цензорской опеки; опасались, что она не можетъ усмотръть за всъми
проступками печати; отсюда учрежденіе спеціальныхъ цензуръ,
число которыхъ больше и больше умножалось, —потому что каждое министерство, каждое отдъльное въдомство желали оградить
свои секреты отъ любопытства печати, къ которой вообще отпосились весьма педружелюбно. Оказывалось, конечно, что въдомства затрудняли обсужденіе подлежащихъ имъ предметовъ до
полной невозможности; возможны были панегирики, но не была
возможна критика...

Паъ сказаннаго до сихъ поръ можно угадывать положеніе общественнаго мивнія и литературы. Первое упало въ сравненіи даже съ твят, что было во времена Александра I, когда если не право, то обычай ввели извѣстную свободу мивній и интересъ къ ходу событій. Теперь въ особенности сталъ господствовать тотъ извѣстный принципъ, по которому считалось непозволительнымъ разбирать дъйствія правительства ни въ осужденіе ему, ни въ похвалу, потому что даже похвала предполагала право на разсужденіе, по авторитетъ былъ такъ ревнивъ, что послѣдняго не могъ допустить ни подъ какимъ видомъ; впрочемъ, похвалы были расточаемы изобильно... Отсюда отсутствіе публичности; слѣдовательно, незнаніе того, что дѣлается въ странѣ, или знапіе изъ одного оффиціально-бюрократическаго источника; наконецъ, безучастіе къ событіямъ и интересамъ, въ которыхъ само общество не имѣло никакой активной роли.

. Інтература не говорить о самыхъ канитальныхъ, насущныхъ вопросахъ жизни, о которыхъ уже говорило во времена импер.

Александра I не только общественное мивніе образованивнимих круговъ, по отчасти и печать, какъ ни была она тогда непривычна въ подобнымъ предметамъ. Тавъ, литература ни словомъ не запкалась теперь о политическихъ предметахъ, о внутреннихъ дълахъ, о необходимости реформъ въ учрежденияхъ административныхъ и судебныхъ, о врестьянскомъ вопросв, словомъ, обо всемъ, что касалось государства и управленія. Литература какъ будто не подозръваетъ этихъ вопросовъ, не можетъ заявить, что желала бы ими запиматься. Въ дучшихъ представителяхъ она ушла въ художественные интересы, стремилась въ отвлеченной философія, ставила общіе правственные вопросы (ны скаженъ далье, какъ въ этой сферь она усивла поддержать свое прогрессивное движеніе). Публицистика не существовала; даже въ той скромной формь, въ какой мы имвемь ее теперь, она показалась бы неслыханною дерзостью, преступленіемъ. Мы будемъ имать случай упоминать о томъ, какія вещи могли тогда возбуждать подозрвнія и осужденія. Предметы политическіе были до такой степени удаляемы отъ общественнаго въдома, что новъйшая политическая исторія изгонялась изъ преподаванія и изъ литературы; политическая экономія относима была къ числу предметовъ опасныхъ, и т. д.

Такое положение вещей не могло быть благопріятно для усприовъ общества и литературы: строгая опека, допускавшая только самую узвую область мивній, опредвленных в этой системой, равиялась категорическому отрицанію всикаго движенія впередъ. Но если только общество имъло какіе-пибудь задатки силы и историческаго значенія, ему предстоила только одна дорога-стремиться къ боле полному развитію паціональнаго ума усвоеніемъ европейской пауки и въ внутреннему политическому усовершенствованію; для литературы одна дорога — діятельное служение делу свободной вритической мысли и общественнаго созпанія. Такимъ обравомъ, необходимое условіе внутренняго развитія вело литературу, выражавшую лучшія прогрессивныя стремленія общества, совершенно въ иномъ направленіи, чамъ указывала и требовала система. Отсюда неизбѣжно было столкновеніе двухъ направленій, и такъ какъ одно изъ нихъ поддерживалось всемъ могуществомъ авторитета, то роль литературы становилась чрезвычайно трудной....

При всъхъ стъсненіяхъ, какія она должна была выносить, литература не измъняла своему предназначенію, и если взвъсить трудности, съ которыми ей приходилось бороться, то нельзя не признать за ея главными дъятелями высокой заслуги. Литера-

тура указывала обществу лучшіе правственные и общественные идеалы, защищала дёло просвещенія.

Реакція последнихъ годовъ имп. Алексапдра I подавила много начатковъ общественной мысли и понизила ен уровень, --- но не могла изменить исторического развитія. Въ новомъ, наступившемъ періодѣ опо продолжалось, и литература раздалилась, какъ бывало прежде, на двъ главныя стороны, которыя выразили собой два господствовавшія падъ жизпью направленія. Одна вошла вполить въ ту роль, какая ей предписывалась, превозпосила существующіе порядки и стала вообще орудіемъ и изображеніемъ реакціоннаго консерватизма. Друган—восприняла пачатое прежде дъло критики, изследованія національныхъ и общественныхъ отношеній: это было последовательное продолженіе той общественной мысли, которая заявлялась съ конца XVIII-го въка дъятельностью Повикова и Радищева, и потомъ-либерализмомъ временъ импер. Александра I. На первое времи, въ началъ описываемаго періода, литература какъ-будто отступила отъ вопросовъ, какте были уже поставлены въ обществъ, и съ особенною ревностію обратилась къ вопросамъ теоретической философіи и чистаго искусства. Это было, въ извъстной степени, следствіемъ реакціонныхъ стъспеній; но, съ другой стороны было также и естественнымъ развитісиъ понятій. Въ то самое время, когда упомянутыя ствсненія подавляли въ литературі всякій признавъ обществоннополитическихъ интересовъ и по необходимости приводили умствецную жизпь къ чисто-отвлеченнымъ и совершенно общимъ вопросамъ, то же направление производили и другия влияния. Такъ, въ этонъ сиыслъ дъйствовали вліянія европейской литературы, въ воторой философскія изученія и романтическое искусство именно въ то время были господствующимъ интересомъ и которая продолжала быть для насъ источникомъ повыхъ попятій. Въ самой русской литературъ въ то время Пушкинъ явился первымъ самостоятельнымъ представителемъ художественной, объективной, и вывсть политически - индифферентной или даже копсервативной поэзін, и литературѣ въ виду этого явленія выпадала естествен-пая задача—объяснить Пушкина и установить теоретическія понятія искусства и литературы. Наконецъ, — и это было не последнее обстоятельство, объясняющее дальнейшій ходъ литературы, -- общественное возбуждение двадцатыхъ годовъ само вызывало необходимость если не въ именно томъ, какое случилось, то въ подобномъ обращении къ общимъ вопросамъ: горячее и искрениее по своимъ побуждениямъ, исторически замъчательное но своимъ стремленіямъ къ народному благу, тогдашнее дви-

женіе было слишвомъ мало созрѣвшимъ и слишкомъ дилеттавтскимъ. Нужно было выработать болье ясныя теоретическія представленія, болье полныя понятія о народной жизни,—къ тому и другому, прямо или косвенно, служили тв изученія, которыя стали теперь главнымъ умственнымъ интересомъ наиболье просвѣщенной части общества. Какъ повидимому онв ни удалялись отъ прежняго движенія, но въ концѣ концовъ эти философскія, художественныя, историческія, пародныя стремленія и увлеченія литературы, мало-по-малу выяснинсь, возвратились къ тому же общественному вопросу: одно время какъ будто оставленный литературою, онъ являлся вновь съ гораздо большею внутреннею опредъленностью.

Прежде, чёмъ перейти въ изображению этого движения литературы, должно остановиться на той стороне ен, которая прямо представляла собой status quo, чувствовала въ немъ себя дома и была имъ поопряема. Мы встретимъ здесь очень крупныя имена, даже самыя крупныя, какія были въ этомъ періодёвъ литературе поэтической.

Консервативная литература, развившая оффиціальную народность, была въ близкой связи съ романтизмомъ. Мы видели выше, что Жуковскій съ самаго начала быль склонень къ консервативному бездъйствію. Его поэзія, наполненная заоблачными стремленіями, никакимъ путемъ пе могла столкнуться съ земною дъйствительностью; она могла возростать безпрепятственно въ какихъ-угодно условіяхъ. Она принесла свою несомивниую воспитательную пользу, потому что умы и сердца, искавшие идеальной пищи, находили ее здъсь въ той изящной формъ, которая подготовляла Пушкина; но должно сказать, что истинную питательность эта поэзія пріобретала только вместе съ другими, бол'ве сильными элементами. Жуковскій, напр., переводилъ и помогалъ понимать Шиллера, -- но должно было прочитать самого Шиллера или другіе еще переводы изъ него, не сдъланные Жуковскимъ, чтобы получить о немъ правильное понятіе. Перенося кт намъ европейскій романтизмъ, Жуковскій выбираль изъ него только отвлеченный, далекій отъ жизни романтическій мистицизмъ, который, внушая равподушіе въ дъйствительности, и вавершался слишкомъ легкимъ примиреніемъ съ ней... Пушкинъ, начавши съ либерализма, впоследствій повинуль это направленіе. Его общественныя понятія удовлетворились тою жизнью, какая была на лицо, и даже его художественныя потребности удовлетворялись изысканнымъ и искусственнымъ блескомъ этой эпохи.

не вамъчая или избъгая замъчать его подкладку. Изъ Пушкина не могло уже выйти Державина; тъмъ не менъе нъкоторые мотивы дълали его писателемъ если не партіи, то извъстной стороны общественнаго митнія, именю той, которая воспринимала и воздълывала представленія оффиціальной пародности. Эта сторона во всякомъ случать могла бы видъть въ величайшемъ русскомъ поэтъ сторонника своихъ идей, и бывало, что она ссылалась на него какъ на "гласъ народа", — какъ теперь многіе хотять сдълать Пушкина именно выразителемъ Уваровскаго символа. Затъмъ, когда новая ступень общественнаго чувства выразилась въ поражающемъ юморъ и сатиръ Гоголя, то поздиве подъ вліяніемъ тъхъ же условій этотъ писатель отказался отъ знаменательнаго смысла своихъ произведеній, но такъ какъ перетолковать этого смысла было невозможно, онъ хотълъ исправить ошибку второю частью "Мертвыхъ душъ" и "Выбранными мъстами", которыя, въ своей тенденціозной части, оказались также безжизненны, какъ теорія, которой онъ хотълъ служить 1)...

Такого рода действіе оказывала даже на первостепенные таланты общественная среда, то огромное большинство, на понятівхъ котораго утверждалась система оффиціальной народпости. Вліяніе авторитета, поддерживавшаго эту систему, отражалось на всемъ характерѣ жизни: наблюдателю могло казаться, что таковъ въ самомъ дѣлѣ самый характеръ народа, вся его исторія и все будущее; даже сильные умы и таланты, вращаясь въ этой жизни, подвергаясь мпогоразличнымъ ея впечатлѣпіямъ, сживались съ нею и усвоивали ея теорію. Настоящее казалось разрѣшеніемъ исторической задачи; "народность" считалась отысканною, а съ нею указывался и предѣлъ стремленій: оставалось отдыхать на лаврахъ...

Въ этой обыкновенной средъ большинства господствующій тонъ производиль странную литературу, въ которой была будто бы и журпалистика, и поэзія, и паука, было даже извъстное оживленіе, но крайней мъръ, шумъ, но которая однако поражаетъ своею пустотою и натянутостью. Журналистика ограничивалась почти исключительно литературными интересами; легкая повъсть или романъ, легкая литературная критика, индифферентныя историческія и другія статьи, путешествія, разнаго рода анекдотическій матеріаль—составляли главную сущность ея со-

<sup>1)</sup> Характеръ "Выбранныхъ Мѣстъ" извъстенъ, но чтобы нолучить объ нихъ полное поинтіс, надо читать еще тѣ нисьма и отрывки, которые были выключены изъ нихъ, при печатаціи самимъ авторомъ или его друзьями и которые изданы были въ Р. Арх. 1866, стр. 1890 и слѣд.



держанія. Вопросы общественные были вообще для литературы закрыты: изданія серьезныя не пробовали даже говорить о няхъ. потому что о нихъ можно было говорить только въ извъстномъ тонь благонамъренной скромности въ родь того, какъ говорили "благодарные граждане" у Гоголя. Литература ругинная такъ о нихъ и говорила. Предметы политическіе, -- говорить о которыхъ наша литература, какъ извёстно, получила нёкоторое право только очень еще недавно, -- считались вообще опасными: предполагалось, что занятія современной исторіей и политикой не могутъ принести обществу ничего, кромъ вреда, -- потому что полагалась испорченной и представляющей европейская жизнь только примъры безразсуднаго вольнодумства и преступнаго своеволія. Единственная частная газета съ политическимъ отділомъ была внаменитая "Свверная Ичела"; она помещала статьи по подитическимъ вопросамъ и усердно проновъзовала подобную точку врънія: Россін и Европа, именно Европа конституціонная, представляли рёзкую противоположность - порядка и спокойствів съ одной стороны, буйства и своеволія съ другой; Россів нечего было вавидовать Западу, потому что мнимая цивилизація приводить Западъ въ безбожію и революціямь; намъ следуеть всячески отъ него оберегаться, чтобы къ намъ не проникла его зараза. "Съверная Пчела" не находила словъ, чтобы выражать свое отвращение въ вонституціямъ и насміжаться надъ ними: парламентскіе ораторы Францін и Англін были "крикуны", вольнодумцы, которыхъ следовало просто усмирять полицейскими мерами. Революціонныя движенія 1830 и 1848 года только доставили привилегированной политической газет в поводъ къ варывамъ благонамъреннато негодованія 1)... Правда, "Съверная Ичела" уже съ первыхъ поръ своего существованія стала пріобрътать свою извъстную репутацію, которан должна еще украситься отъ историческихъ разоблаченій, уже начинающихъ появляться; но эта репутація, двлавшая ее предметомъ презрінія въ кругу образованнаго меньшинства, не машала ей представлять собой цёлый огромный слой русскаго общества, изъ средняго грамотнаго класса, чиновничества, дворянства, гостинодворсвой публиви, военнаго сословія, даже высшаго, - которые удовлетворялись понятіями "Сіверной Пчелы". Гречь, который, го-

<sup>1)</sup> Каковы были взгляды нашихъ политическихъ газетъ (политическія сріддіція кромів "Сів. Пчели" поміщались еще въ Сиб. и Моск. "Відомостяхъ", но особенно характеристични были въ первой), можно достаточно двидіть изъ любовытнаго рида выписокъ, сділанныхъ въ статьі г. Антоновича при 8-иъ томі второго изданія "Исторія Восеми. Столітія" Шлоссера, Сиб. 1871.

воря о своихъ связяхъ съ Булгаринымъ, самъ, какъ разсказываютъ, съ изумительною откровенностью сравнивалъ себя съ "каторжвикомъ, таскающимъ за собой свое ядро" 1),—Гречъ и его сподвижникъ имъли своего рода популярность, въ тѣ времена очень общирную.

Политическія отношенія этой пары и ея связи съ различными оффиціальными учрежденіями до сихъ поръ не вполив выяснены; но извъстно уже и теперь, что эти связи были довольно тъсныя, какъ бы дружескія. Одно оффиціальное учрежденіе прямо руководило политическими мивніями "Стверной Пчелы" и одно время политическія извъстія доставлялись въ газету готовыя изъ этого учрежденія <sup>2</sup>).

"Съверная Пчела" имъла, конечно, свои грязные элементы, которыхъ нельзя навязывать всъмъ послъдователямъ ея мнъній, въ большинствъ болье наивнымъ и незнающимъ, нежели зло-качественно-лицемърнымъ; но она, безъ сомнънія, высказывала не свои только личныя мнънія, когда предавалась національному самохвальству и брани на Европу съ одной стороны и рабскому уничиженію съ другой. То же, или почти то же отсутствіе критики относительно нашего внутренняго положенія намъ случалось указывать и у людей совершенно ипого нравственнаго достоинства, чъмъ дъятели "Съверной Пчелы" 3).

Мы видъли, что перван романтическан пікола уже отличалась этимъ недостаткомъ общественной критики. Теперь эта школа дошла до своего послъдняго предъла. Главными ея чертами остались въ поэвіи—стремленіе къ (мнимой) свободъ поэтическаго вдохновенія и творчества, своего рода Kraftgenialität (какъ у нёмцевъ прошлаго въка), кончавшаяся только необузданностью фразы; въ понятіяхъ общественныхъ тотъ преувеличенный или, върнъе, извращенный патріотизмъ, который по своему логическому достоинству уходилъ мало дальше "Съверной Пчелы". Въ этомъ стилъ писалъ Кукольникъ свои романтически-надутыя патріотическія драмы; ихъ піумная популярность показываетъ, что опъ приходились по умственнымъ средствамъ большинства, которое удовлетворялось наборомъ громкихъ фразъ, находя въ немъ вдохновеніе и истинный патріотизмъ. Случай съ одной

¹) Cm. "Зарю", 1871, № 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См., напр., "Русскій Архивъ" 1869, стр. 1557—1558.

<sup>3)</sup> Заивчательно, что тоть же самый Булгаринь, вив литературы, высказываль очень маткія и смалмя сужденія о тогдашнень порядка вещей — правда, посыпая иль лестью. Ср. записки его къ Дубебльту, въ "Изсладованіяхъ и статьяхъ" г. Сулонянова, Сиб. 1889, т. П.

извёстной его драмой показываеть, что даже высшій оффиціальныя учрежденія—которыя руководили политическими мивніями общества,—какъ бы давали ей свою санкцію,—такъ что усумниться въ ней, какъ это сдёлаль Полевой, становилось преступленіемъ.

Въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ у насъ вошелъ въ большую моду историческій романь во вкусь Вальтера Скотта: этоть романь отличался той же тенденціей и, за немногими только исключеніями, задавался не столько желаніемъ попять в изобразить эпоху, сколько желаніемь набрать побольше романтыческой эффектности и особенно представить русскія доблести Наиболье популярнымъ романистомъ этого стиля быль Загоскивъ въ его романахъ было бы напрасно искать историческаго колорита. и хотя въ его сентиментальномъ привращиваным стараго и новаго была искренность, которая мирить съ нимъ и которая же сихъ поръ поддерживаетъ популярность этого писателя въ извъстномъ кругв читателей, -- но при всемъ томъ въ тенденціяхъ За госкина было много и того, что называли тогда кваснымъ патріотизмомъ, и консервативная нетерпимость ділала его челові комъ партіи. Любовь къ "своему русскому", "народному", ка сожальнію и тогда, какъ слишкомъ часто видимъ теперь, служила подкладкой и поводомъ или предлогомъ для обскурантизма у однихъ простодушнаго — отъ педостатка образованія, у другихъ сознательнаго и влостнаго. Не очень далеко отъ полобнага обскурантизма стоялъ иногда и Загоскивъ. Въ такомъ же род складывался входившій тогда въ моду "правоописательный" ро манъ. Эги романы, имъвшіе притязаніе изображать русскую жизнь писались по извъстному шаблону, какъ старинныя комедін. Вт нихъ являлись дъйствующія лица добродътельныя и прочныя добродътель страдала, по въ концъ концовъ награждалась, а порокъ наказывался, - въ результать выводилось правоучение вт дух в консервативной морали: въ неурядицахъ жизни виновать только людскіе пороки, все остальное было совершенно хо рошо. Вольшинство этихъ романовъ были совершенно плохи, в если даже взять наиболее замечательныя произведения этого раз ряда, написанныя до вліяній Гоголя, мы найдемъ въ них нногда хорошія паміренія (паприм. сибирскіе романы Калашин кова), но и совершенное неумвные найти насгоящую точку зръ нія, и логическую, и художественную. За отсутствіемъ ея эті романы, и подобныя имъ произведения той поры, оставались со вершенно безплодны въ литературномъ движеніи: жизнь изобра жалась въ условномъ книжномъ стилъ, съ выдумалными льдьми съ реторической добродетелью, съ обличениять отвлеченныхъ по

роковъ. Эта литература не знала Гоголя; но она не воспользовалась и Грибобдовымъ.

Какіе литературные нравы силадывались въ этомъ кругв, объ этомъ можно было читать въ различныхъ воспоминанияхъ изъ этого времени. Назовемъ воспоминанія Греча, воспоминанія о Гречъ другихъ лицъ, записки Глинки, воспоминанія И. И. Панаева. Эти кружки, гдв играли роль Гречь и Булгаринъ, Воейковъ, Сепковскій, Кукольникъ, гдв странно соприкасались литература и тайная полиція, романтическій вадоръ и восторженная благонам пречность 1), были весьма характеристичны. Вившній видъ оживленія заставляль думать этихъ писателей, что ими держится литература и что литература такова и должна быть, какъ ови ее разумъли; у нихъ не ошло пи малъйшаго подоврвнія о совершеннойъ ничтожествъ ихъ фразистой реторики и ихъ общественной философіи. За исключеніемъ двухъ-трехъ людей сомпительной репутаціи, которые играли роль въ этой литературъ, двятели ея были вовсе не дурные люди: это были только люди, следовавшіе за общимъ теченіемъ, не испытывавшіе, вибсть съ массой общества, никакихъ тревогъ сомпънія и вполив върившіе въ господствующую систему. Наступившее движеніе вытеснило эту литературу на задній планъ, откуда она уже не выходила и гдъ она еще долго служила вкусамъ полуобразованной части общества.

Романтическая напыщенность, вивший блескъ и отсутствие содержания, непонимание дъйствительности, отличающие консервативную романтическую школу, любопытнымъ образомъ отражаются и въ тогдашнемъ искусствъ, особенно въ томъ, которое болъе замътнымъ образомъ было связано съ тенденциями времени и котъло въ своей сферъ служить имъ. Прославленныя тогда картины Брюлова представляютъ много общаго съ романтическимъ размахомъ Кукольника. Въ то время поставлено было нъсколько памятниковъ знаменитымъ русскимъ людямъ, и эти памятники отличаются замъчательной неестественностью и отсутствиемъ сознания мъста, времени и народа: таковъ Ломоносовъ, поставленный подъ полярнымъ кругомъ въ античной наготъ, едва прикрываемый какой-то мантией; такова фигура Кліо, поставленная въ губерискомъ городъ для изображения Карамзина. Натянутая торжественность и фальшивость этихъ произведеній бросались въ глаза даже иностранцамъ 2); понятно, что въ этихъ

<sup>1)</sup> Въ поривъ такой благонамъренности Кукольникъ заявлялъ готовность "завтра бить акумеромъ, если прикажутъ". См. "Рус. Стар." 1870, П; стр. 384.

в) См., напримъръ, иъсколько отзывовъ объ этихъ и подобныхъ произведеніяхъ у Кюстина, Диксона и проч.

памятникахъ, видимо удовлетворявшихъ тогдашнимъ оффиціальнымъ представленіямъ о "народности", всего меньше было русскаго и народнаго.

Нанболве популярнымъ журналистомъ этой консервативной литературы быль Сенковскій, писатель со свідівніями и талантомъ, но которому, несмотри на то, придется занить очень жалкое мъсто въ исторіи этого времени. Сенковскій на первое время умълъ дать своему журналу интересъ для обыдонной публики вапасомъ легваго чтенія и вившнимъ шутовскимъ остроуміемъ, но отсутствіе содержанія было таково, что журналь наконець упалъ до полнаго ничтожества. Сенковскій стояль совершенно вив интересовъ русской мысли; его остроуміе, въ сущности очень дешевое, которымъ онъ такъ правился своей публикъ, не ниъло никакой иной подкладви, кром'в полнаго равнодушія къ натересамъ русской литературы, а также чрезвычайнаго самолюбія и озлобленія за то, что живая литература, прошла мимо его, оставила его въ сторонъ и позади себи. Насившки барона Брамбеуса направились вскорв и на тв произведенія нашей литературы, которыя являлись высшимъ пунктомъ ея развитія и лучшямъ ея пріобр'втеніемъ, какъ, напр., произведенія І'оголя, которыхъ онъ умышленно или дъйствительно не понималь. Сенковскій сталь вообще враждебно къ повому литературному движенію; онъ не признаваль его и думаль, что можеть сменться надъ нимъ. Немудрено, что въ наше время критика отнеслась въ Сенковскому недовърчиво и находила его дъятельность двусмысленной. Въ самомъ деле, когда явились Гоголь, критика Белинскаго, "натуральная школа", то эти новыя направленія, очевидно затрогивавшін самую жизпь, съ одной стороны были не вполив вразумительны людямъ господствующей школы, съ другой имъ инстинктивно не нравились, какъ что-то имъ не подчинявшееся, шедшее мимо установленныхъ преданій, задававшее вакіс-то новые вопросы. "Съверная Ичела" и журналы ея сорта всячески нападали на это новое движение; выходки Сенковского противъ него подучали тоть же смысль и, безь сомивиия, должны были быть пріятны людямъ, имфишимъ контроль надълитературой и не желавшимъ, чтобы въ ней явлилась какан-пибудь независиман мысль, какое-нибудь влія гельное направленіе. Сибхотворство и шутовство Сенковскаго становились рядомъ съ полицейскими доносами "Съверной Ичелы". Такъ его и понимала упоминутан поздивишая критика, которан иногда не щадила никакихъ выражений для характеристики общественной роли Сенковского, приписыван ему роль чисто полицейскую. Но пока относительно последниго натъ

еще викакихъ основацій, и роль Сенковскаго объясняется, кажется, проще общими условінми литературы и личнымъ положевісмъ Сепковскаго. Въ самомъ пачаль Сепковскій могь выбрать свою дорогу именно подъ внечатленіями двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ; соображенія личной безопасности и эгонзма могли отогнать всякую мысль о какой-либо пропагандъ. Съ другой стороны, онъ воспитался въ чужомъ обществъ и не въ русскихъ интересахъ; повидимому, онъ не былъ вовсе ревпостнымъ полякомъ, по и въ русскомъ обществъ держался на сторожъ. Быть можеть, въ первое время и ученая двятельность, въ которой его ученики приписывають ему великія заслуги, запимала его настолько, что онъ не чувствовалъ особой любви къ литературъ, какъ это бываетъ передко. По уму и начитанности опъ стоялъ выше своей тогдашней обстановки, - и все это выбств могло производить въ немъ то высокомърное отношение къ русской литерятурь, въ которомъ онъ, пакопецъ, счелъ для себя позволительнымъ самое безперемовное шутовство: это отношение могло показаться ему спачала естественнымъ (оно имъло успъхъ), и онъ не могь отказаться отъ него впоследствій, и потому, что уступить и сойти со спены было непріятно для его самолюбія, и потому, что начавшееси движение уже вскор'в оказалось ему не по силамъ. По пашему мивнію, Сенковскій едва ли играль ту влостную роль, какую ему принисывають; это быль литературный пустопвать, который только и могь вырости въ окружающихъ его условіяхъ. Онъ прицяль эти условія, не задаль себь никакого высшаго идеала и кончиль полнымъ паденіемъ 1).

Наконецъ, господствующій тонъ отразился и въ историческихъ представленіяхъ. Какъ дальше увидимъ, новое движеніе вызвало особенное оживленіе историческихъ работъ; но какую исторію создавало себъ то болишинство, которое видъло въ настоящемъ высшій пунктъ историческаго "преуспъящія"? Псторія, которая была тогда признана оффиціально, преподавалась въ школахъ, которой разръшено было довести разсказъ до новъйшаго времени, — по основной мысли была отчасти продолженіемъ "Исторіи Государства Россійскаго", отчасти оригинальнымъ построевіемъ. Съ Карамзинымъ новая оффиціальная исторія расхо-

<sup>1)</sup> Мы считаемъ почти излишнимъ упоминать о другомъ мивній, которое объясняєть діятельность Сенковскаго какъ еще одинъ лишній примітръ "польской интриги". Этой интриги нигді не видно, а напротивъ, оказывается (см. статью о тайныхъ обществахъ въ западномь край при ими. Александрі, въ "Зарій", 1871, кн. 5), что Сенковскій, относительно "польской интриги", добросовітетно исполняль обязанности русскаго чиновника.

дилась во взгляде на Петра Великаго и реформу; Карамзинъ не любиль ихъ, -- она видела въ Петре величайшаго изъ русскихъ государей. Она расходилась также съ Карамзинымъ во взглядъ на Новгородъ, на Литовскую Русь. Затемъ основные пункты Карамзина повторились. Русская исторія не представляла столько разнообразін и блеска, какъ исторія западная; но она богата мудрыми государими, славными подвигами, высовими добродътелями. Исторія самодержавія начинается съ Рюрика; прерванное или ослабленное прискорбными междоусобіями удальнаго періода (представляющаго деленіе Россіи между князьями одного дома, вследствіе дурного понятія о престолонаследія), опо должно было пасть подъ татарскимъ нашествіемъ, но возстало вновь подъ мудрой политивой великихъ князей и царей московскихъ. Принявъ христіанство изъ Византіи, Россія получила второе изъ своихъ основныхъ и незыблемыхъ началъ-православіе, которое разъ павсегда установило въ ней истинное просвъщение. Съ древнъйшихъ временъ мудрые јерархи и учители церкви подјерживали чистоту этого просвъщенія, которое въ этомъ видъ дошло и до нашего времени и, доставляя намъ твердыя правила въры ж нравственности, устраняло отъ насъ все зловредния ученія, въ какія ввергался не имівшій этой инти Западъ. Третье основное начало русской жизни, — народность, являлось какъ плодъ новъй-шаго времени и новъйшаго правленія: съ Петра Великаго Россін должна была многое заимствовать изъ Европы; вовлекаемая въ европейскія дёла, заимствовала европейскіе правы, а также и нівкоторыя заблужденія-новое время возвращаеть ее къ истиннымъ началамъ русской народности. Съ водвореніемъ ихъ русская жизнь, наконецъ, устанавливается на истинной стезъ преуспъннія, и Россія, усвоивая себъ знанія безъ самомивнія лжеименнаго разума и плоды цивилизаціи безъ ен заблужденій, можетъ гордиться предъ Европой.

Исторія Россіи была постепеннымъ стремленіемъ въ этому блаженному настоящему, разрѣшавшему всѣ вопросы. Принципы были даны съ самаго начала совершенно готовые, а внутренняя исторія кавъ будто состояла только въ рядѣ мѣропріятій, воторыя власть употребляла для ихъ утвержденія. Историви не видѣли другихъ элементовъ историческаго развитія, не видѣли в тѣни той борьбы въ самыхъ народныхъ массахъ, тѣхъ разнообразныхъ явленій внутренней жизни, изслѣдованіе которыхъ представляетъ теперь особенную привлекательность для историковъ. Народъ, напротивъ, представлялся страдательной массой, предметомъ правительственныхъ распоряженій, не имѣвшимъ ня

голоса, ни собственнаго разсужденія. Словомъ, историви переносили въ прошедшее свои представленія о настоящемъ; ихъ исторія дѣлалась не только исторіей государства, какъ было у Карамзина, по просто исторіей правительства. Народная масса была груба и певѣжественна, — ей дали государство и просвѣтили ее христіапствомъ, привели въ порядокъ ся гражданскую жизнь, дали ей законы и т. д. Правда, были волненія и мятежи, но они происходили только отъ необузданныхъ страстей и невѣжества, и власть въ концѣ копцовъ усмиряла ихъ и возстановляла порядокъ; были бѣдствія, были жестокости правителей, но пародъ "умѣлъ" сносить ихъ "безропотно". Въ числѣ мудрыхъ мѣръ приводилось и закрѣпощеніе крестьянства...

Мы упомянули, что историки этой категоріи брались изображать и настонщее. Можно себ'в представить, что это былъ пожать и настонцее. Можно сеов представить, что это оыль по-стоянный и слишкомъ неумфренный панегирикъ, историческая амплификація извъстной темы, что все обстоить благополучно, и что граждане благословляють свою судьбу. Людямъ разсуди-тельнымъ и тогда странно было читать эти вещи; еще страннѣе было читать ихъ впослѣдствіи, когда теченіе событій совершенно опровергнуло панегирикъ: неумъренныя восхваленія иногда стаповились похожи на иропію...

повились похожи на иропію...

Въ дополненіе къ этой исторіи явлились труды, менфе проникнутые оффиціальностью, но не менфе отличавшіеся восхваленіемъ русской старины, отрицаніемъ Европы и превознесеніемъ настоящаго. Однимъ изъ самыхъ характерныхъ образчиковъ такой исторіи можетъ служить "Псторія русской словесности, преимущественно древней" Шевырева, и другія произведенія этого писателя, представлявшаго, вмъстф съ Погодинымъ, особую школу, которой не надо смъщивать съ славянофильствомъ (хотя между ними было все-таки много общаго). Стиль Шевырева, отличавнийся клайныма комперацію и соответствовать солевжацію иго инійся елейнымъ краспорічіємъ, соотвітствовалъ содержанію его теоріи, находившей въ древней Руси всі нравственные идеалы: онъ онять перепосилъ въ прошедшее тіз понятія и нравы, какими жилъ въ настоящемъ, и не представлям себів возможности иныхъ формъ жизпи, прямо выставилъ высшимъ идеаломъ пе иныхъ формъ жизни, прямо выставилъ высшимъ идеаломъ не только личнымъ, но и гражданскимъ, добродътель "смиренія"; смыслъ прошедшей исторіи и задячу будущей онъ видъль для русскаго народа въ "приниженіи личности".

Такія черты принимала литература, выроставшая изъ тогдашняго положенія вещей, изъ господствующихъ понятій и нравовъ. Она была, съ одной стороны, продолженіемъ консервативнаго

романтизма, съ другой, примъненіемъ оффиціальной народности;

вообще это была литература неподвижности и застои, отличавшихъ огромное большинство общества. Она не предполагала ни
возможности другого порядка идей, ни возможности сомивнія,
сурово опекаемая, она не имъла даже сознанія своего положенія,
полагала, что иначе быть не можетъ и не должно, и наконецъ
завершалась мрачнымъ обскурантизмомъ "Маяка", или, чтобы
мнимо-научнымъ образомъ оправдать свое существованіе, возводила въ принципъ отсутствіе всякой личной и общественной
свободы и самодъятельности.

Не трудно видеть, каково могло быть въ этомъ поридкъ вещей положение той части литературы, которая продолжала прежнее прогрессивное движение. Въ указанномъ сейчасъ коръ консервативныхъ голосовъ не было мъста ен стремленіямъ, какъ не было имъ отголоска и основанія въ настроеніи огромнаго большинства общества. Она выделилась особыми группами писателей изъ общей массы и, скоро замъченная своимъ тъснымъ кругомъ читателей, не ускользиула и отъ вниманія учрежденій, которымъ принадлежалъ контроль надъ печатью и общественнымъ миъпіемъ. На первыхъ же порахъ она была отмічена, какъ либеральная, и подпала всёмъ тяжелымъ стёсненіямъ, какимъ подвергается мысль, пъсколько выходищая изъ общей рутины, въ обществъ, большинство котораго не ощущаетъ умственныхъ потребностей. Цензурный гиеть быль тымь тяжеле, чамь больше было разстояніе понятій съ объихъ сторонъ. Въ этомъ противоръчіи литература была совершенно безправна: случалось, что ж цензурное одобреніе не спасало отъ гоненія со стороны высшихъ учрежденій — упичтожались самыя изданія, съ наказаніемъ и издателей, и цензоровъ. Положение писателя было совершенно безномощное: писатель не только терилъ въ журналѣ свою собственность и испытываль тяжелое насиле надь своимъ умственнымъ трудомъ, -- опъ совсемъ терилъ почву подъ ногами, потому что весь образъ его мыслей оказывался недозволительнымъ, стоящимъ вив закона; въ обществь онъ ивлился человькомъ заподозреннымъ. Стесненія, обыкновенно сопровождающія цензуру, были у насъ тъмъ тяжеле, что падали на незначительное меньшинство, лишенное опоры въ обществъ, еще не привыкшемъ да-вать мъсто критикъ и различію мнъній. Въ цъломъ работа литературы затруднялась, дълалась отрывочной, случайной, умствен-ное развитіе общества шло съ тъми скачками, умолчаніями, неясностями, поспъшными порывами, которые до сихъ поръ, къ сожалънію, отражаются въ нашей жизни и дълаютъ наши обще-

ственныя понятія въ большинствъ столько шаткими, недодуманными и случайными.

Нужно помнить объ этихъ условіяхъ, чтобы въ должной степени опънить трудъ тъхъ пемногихъ писателей, которые, въ теченіе описываемыхъ десятильтій, достойнымъ образомъ представляли истипные интересы общественнаго развитія. Этотъ трудъ внушаетъ въ себъ истинное уважение. Люди, его исполнявшие, были предоставлены своимъ личнымъ вравственнымъ силамъ въ обществъ, масса котораго даже не понимала ихъ усилій, подъ тяжелымъ недовъріемъ и подозрѣніями, подъ опасностью личнаго спокойствія. Не надо также удивляться, что эта обстановка отражалась неблагопріятными вліяніями на самомъ ход умственной работы. Вследствіе того, что новое содержаніе, которое стремилась выработать литература, становилось болве или менве запретнымъ плодомъ, что наука проникала къ намъ только отрыввами, новое движение литературы нередко впадало въ односторонности, увлеченія, иногда пісколько фантастическія: иначе и быть не могло, потому что ин одна мысль пе договаривалась до конца, не достигала всесторонняго обсуждения.

Въ виду этихъ условій, дѣятельность тогдашней прогрессивной литературы представляется гораздо более значительной, чемъ вообще думають. При всехъ неблагопріятныхъ обстоятельствахъ, она поддержала интересъ спободнаго изследованія и общественной критики; опирансь на силы пебольшого числа избранныхъ умовъ, она стала лучшимъ выражениемъ умственнаго движения и задаткомъ его будущаго.

Мы упоминали, что литература этихъ десятильтій продолжала трудъ и расширила задачи, поставленныя людьми двадцатыхъ годовъ. Обстоятельства, а вивств и свыая сущность двла сообщили ей, однако, иной характеръ. Она совершенно повидаетъ политические вопросы, не только потому, что они были закрыты для нея вившнимъ образомъ, но и по доброй волъ; она сохранила почтеніе къ предшественникамъ, но чувствовала, что поставлениме ими вопросы еще не по силамъ и даже не нужны русскому обществу, что имъ должна предшествовать приготовительная работа, большее развитие общественнаго сознания. Поэтому, хотя литература и отступила въ сторону отъ намъченныхъ прежде путей, но въ концъ концовъ глубже вникаеть въ существенную сторону дъла: въ изучение русскаго общества, его историческихъ отпошеній, его умственныхъ и правственныхъ потребностей. Несмотря на то, что такимъ образомъ она стала вив соб-

ственно политическихъ и общественныхъ вопросовъ, въ ея фило-

софскомъ, историческомъ, поэтическомъ содержание сказывалась очень ясная общественная тенденція: ея отношеніе къ господствующимъ понятіямъ в порядкамъ было существенно отрицательное. Для этой литературы не могла остаться скрытой несостоятельность системы оффиціальной народности. Благодаря теоретическимъ изученіямъ и внутреннимъ инстинктамъ, для этой дитературы отврывались иныя перспективы: въ настоящемъ, она не могла примириться съ тесными рамками, которыя отводимы были для національных силь; въ исторіи она начинала открывать народиме элементы, которыхъ не вилъла и не призвавала система и которымъ, очевидно, должна была предстоять своя будущность. Не примиряясь съ теоріей системы, эта литература еще меньше могла признать нормальность и целесообразность ея практическихъ примъненій. Разъ получивши интересъ къ общечеловъческимъ идеаламъ, познакомившись болъе серьезно, чъмъ бывало прежде, съ содержаніемъ и исторіей европейскаго просвъщенія. эта литература не могла не взглинуть съ болъе широкой точки зрвиія и болбе правдиво на явленія русской дійствительности. Ставя уже теперь вопросъ о народномъ благь и развитіи своимъ основнымъ интересомъ, литература, изъ своего теоретическаго удаленія, больше и больше подходила къ народной жизни, которая и стала исходимиъ пунктомъ ен стремленій: одни идеально возвеличивали пародъ, думая въ философской, исторической ж поэтической идеализаціи его открыть пути его возрожденія; другіе искали того же въ вритическомъ апализъ дъйствительности, въ сознанін слабыхъ сторонъ прошедшей и настоящей народной жизни, находи въ этомъ сознаніи первый шагь общественнаго совершеннольтія.

Въ томъ и другомъ смыслѣ и направленів эта литература оказала свои большія заслуги. Ен труды стоили ей много борьбы: она далеко не была въ состояніи сказать всего, что думала, но и тѣмъ, что было сказано, она успѣла ввести въ обращеніе много разумныхъ и благотворныхъ понятій. Высокимъ требованіямъ, какія она ставила для національной жизни, высокимъ идеаламъ и цѣлямъ, какіе указывала она для серьезныхъ умовъ, мы обязаны многими изъ тѣхъ лучшихъ общественныхъ понятій, какія въ наше время начинаютъ бросать корень въ обществѣ, и многими изъ тѣхъ общественныхъ преобразованій, для которыхъ царствованіе Александра II нашло въ обществѣ и глубокое сочувствіе, и ревностныхъ исполнителей.

То время было нравственным приготовлением къ современной преобразовательной эпохъ. Въ періодъ крымской войны,—

о которомъ мы столько разъ вспоминали и который принесъ такъ много разочарованій, — люди, воспитавшіеся подъ вліявіемъ этой литературы, не падали духомъ: опи получали твердую увѣренность, что паденіе старыхъ упорныхъ заблужденій и самообольщеній будетъ первымъ началомъ нашего общественнаго возрожденія. Въ пятидесятыхъ годахъ лучшіе люди современной литературы начали съ благодарнаго признанія заслуги дѣнтелей того времени, какъ своихъ предшественниковъ и учителей 1).

Важна, далів, исторія университетовь, хотя она нисалась пока только въ оффиціальномъ отноменіи, и исторія неплуры.

Изъ особихъ детальнихъ сотписній намисять:

- -- Заблонкій-Деситовскій, "Графъ Киселевъ и его время", 4 тома. Сиб. 1882.
- В. Сеневскій, "Крестьянскій вопросъ въ Россін въ XVIII и первой половинъ XIX въка". Сиб. 1888. 2 тома.
  - Шашковь, "Криностиме престыше предъосвобожденіемь", "Слово", 1881, ки. 4.
- Отго, "Графъ Аракчеевъ и военния поселенія". Сиб. 1871; "Бунтъ военнихъ поселеній 1831 года". Сиб. 1870.
- Сухомлиновъ, "Паслъдованія и статьи по русской литературъ и посвъщемію". Сиб. 1889, 2 тома (во 2-мъ любонитивине матеріали для характеристики положенія литературы въ Пиколаевское время; см. статьи о Пушквит, Полевомъ, Гоголъ, П. Ф. Павловъ, славинофилихъ).
- Иконинковъ, "Русскіе униворентеты въ связи съ ходомъ умственнаго развитія". "Въсти. Европы", 1876, ки, 9—11.
- Скабичевскій, "Очерки развитія прогрессивникъ идей въ нашенъ обществъ 1825—1860", рядъ статей въ "Отеч. Запискахъ" 1870—72; отдъльняя книга съ этимъ запланісмъ была напечатана, Спб. 1872, но въ свъть не вышла;—его же, Очерки изъ исторіи цензуры.
- Пятковскій, "Плъ исторін намего литературнаго и общественнаго развитія. Монографія и критическія статьи". Свб. 1876, 2 тома; 2-е изд. 1888.
- Анненковъ, "Воспоминанія в критическіе очерки". З тома. Сиб. 1877—1881 (о Пушкинт, Станкевичт; "Замъчительное десятилттію, 1838—1848"); его же: "Йдеа-листы тридцатыхъ годовъ" (Герценъ и Огаревъ). "Въсти. Европы", 1838, ки. 3—4.
  - A. Станкевичь, "Т. II. Грановскій". M. 1869.
  - О. Миллеръ, Віографія Достоевскаго въ подпомъ собраніи сочиневій.

Паконець, множество матеріаловь автобіографическихь, напр., воспоминанія Вигеля, Греча, біографія Погодина (начата г. Барсуковымь), воспоминанія Панаева, г-жи Пассекь, Переписка Пв. Аксакова и т. д., и т. д.

<sup>1)</sup> Указать хотя бы главную литературу для настоящей главы было бы слишкомъ трудно по громадности матеріала: сюда относилась бы цілая литература о Николаевскомъ времени, но администрацін, вопросу крестьянскому, просьіщенію, расколу, литературів и цензурі, искусству. Въ частности, ближайшіе источники доставляєть сама литература того времени (Пушкинъ, Жуковскій, Гоголь, Некрасовъ,
Тургеневъ, Григоровичъ, Писемскій и пр.) и журналистика. глі на одной сторовістоять: "Московскій Телеграфъ", "Моск. Візстникъ" (Погодина), "Евронеецъ" (Кирізскаго), "Отеч. Записки" (съ 1839), "Современникъ" (съ 1847), — на другой:
"Сіверная Пчела", "Библіотека для Чтенія" (съ 1834), "Маякъ", "Москвитянинъ";
особую группу составили "Московскіе сборники" славянофиловъ.

## IV.

## проявленія скептицизма. чалдаевъ.

Изследуя въ данномъ періоде влементы, приготовлявшіе въ последующей преобразовательной эпохе и потому предполагавшие отрицаніе системы, построенной на оффиціальной народности, мы должны остановиться прежде всего на Чаадаевв. Личность Чаадаева долго оставалась не вполив ясною и до сихъ поръ стоить довольно одиноко въ исторія нашего умственнаго развитія, хотя уже не мало было писано о немъ въ пользу его и противъ него. Въ самомъ деле, откуда выросло то содержание, какимъ удивлено было русское общество въ его "Философическомъ письмв"? Откуда развился тотъ крайній скептицизмъ относительно русской жизии, который нежданно высказался среди самодовольнаго общества и повлекъ за собой такія суровыя репрессаліи? Какъ явились несомивниме католическіе вкусы Чаадаева? Какое вліяніе оставиль онь, и оставиль ли, въ нашей литературв и общественных понятіяхь? Не рышая сполна этихъ вопросовъ, еще не вполив доступныхъ исторіи, остановимся на общей характеристикъ метній Чаадаева и сочиненій его, которыя, за исключеніемъ "Письма", до сихъ поръ еще не были извъстны на русскомъ языкъ.

Прежде всего, характеръ умственнаго движенія въ описываемые годы можетъ указать, что скептицизмъ Чаадаева относительно русской жизни и исторіи вовсе не былъ вещью случайной; онъ стоитъ въ тъсной связи съ такъ-называемымъ "западнымъ" направленіемъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ (хотя и не сливается съ нимъ) и долженъ былъ имъть историческіе антецедепты. Такія явленія въ умственной жизни не бываютъ вообще явленіями единичными, анекдотическими. Если Чаадаевъ

произвель впечатлёніе, имёль своих защитниковь и враговь въ вругу лучшихъ умовь того времени,—о чемь мы имёсмь не мало свидётельствъ,—это зпачило, что въ его идеяхъ, какъ ни были онъ своеобразны, быль общій историческій элементь.

Въ чемъ же состоила эта историческая связь, и какъ шло развитие самого Чадаева? Вографія Чандаева 1), какъ мы ска-

1854. "Рауть", П. Сушкова. М., стр. 294, 295, 365.

1856. "Моск. Відом." № 46, 17 апріля (изкіщеніе о смерти Чавдаева).

— "Современникъ", № 7, отд. 5, стр. 5 (некрологъ Чаадаева, Лонгинова).

1859. "Москонскій универс. благородный напсіонъ", Н. Сушкова, стр. 19, также въ Приложеніяхъ, стр. 18, 26—29 (письмо Ч. къ ки. Вяземскому о внигь Гоголя "Выбранныя Міста", и пр., 1847).

1860. Сочиненія Дениси Давыдова, ч. 8, стр. 142 (инсьмо Давыдова въ Пушвину о Ч.).

1860. "Русскій Вѣстникъ" № 5, Соврем. Лѣтон., стр. 21—25, замѣтка о вредыдущемъ, Лонгинова. - Тамъ же, № 18, Соврем. Лѣтон., стр. 158.

1860. "Tendances catholiques dans la société russe", par le P. J. Gagarin, въ Парижћ и Наумбургћ (изъ журнала Correspondant).

1861. "Вибліограф. Заниски", № 1, стр. 1—18. Статья о Чаадаевів и нівсколько его писема, между прочима, письмо ка Луковскому, отъ 21 мая 1851.

1861. "Поли. Собраніе Сочиненій Хомякова", І, стр. 720—721.

1862. "Oeuvres choisies de l'. Tchadaïef, publiées pour la première fois par le P. Gagarin". 208 ctp.

1862. "Р. Въсти.", Ж XI, стр. 119—160: Восноминація о П. Я. Ч., Лонгинова (пересказано содержаніе "Философическаго письма" и въ концѣ два французскія нисьма Ч. къ Шеллингу).

1862. Записки Явушкина, стр. 51, 59-60.

1863. "Р. Архинъ", стр. 871—873 (изийстие о нарижскомъ издания).

1865. "Р. Вѣстникъ", августъ, стр. 547.

1866. "Р. Архивъ", № 7, письмо Ч. къ ки. Вяземскому (то же, что у Сушкова, Моск. Унив. Паис.).

1868. "Воспоминанія о Чаадасьв" Д. Свербеева (1856), въ "Р. Архивв", стр. 976-1001.

1868. "Эпизодъ изъ жизне Чаадаева (1820 годъ)", Лонгенова,—тамъ же, стр. 1317 и 1328.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ дополнение къ біографін, составленной М. П. Жихаревынъ ("Въстникъ Европи", 1871), приводимъ біографическія указанія тіхъ свідіній о Чаадаеві, какія намъ встрічались въ литературії:

<sup>1836. &</sup>quot;Телесковъ", т. 34, № 15, стр. 275-810: "Философическія нисьма".

<sup>1848. &</sup>quot;La Russie en 1839", par le marquis de Custine. Seconde éd., 7. IV, crp. 370-374.

<sup>1843.</sup> Paul de Julvecourt, "Le faubourg St.-Germain Moscovite. Les Russes & Paris". 2 vol.

<sup>1847.</sup> Haxthausen, "Studien über die innern Zustände etc., Russlands". Berlin, 1847—1852, III, crp. 3.

<sup>1853.</sup> Петген, "Du developpement", etc., стр. 94—96, и затамъ отдальныя воспоминанія въ "Полярной Звізді", гда перепечатано и "Письмо" Чандаева (т. VI, 1861, стр. 141—162).

зали, еще виветь много пробвловь, и въ такимъ принадлежить именно та пора его жизни, когда его взгляды сложелись въ религіозную философію, на которой онъ основываль и свою философію исторіи. Поэтому и теперь остаются не вполив ясны вліянія, которыя двіїствовали на него въ эту пору и, наконецъ, опредвлили его умственную физіономію.

Историческая роль Чаадаева опредъляется вообще тыка, что онъ быль однимъ изъ твхъ немногихъ уцвавшихъ въ обществв дъятелей, развитие которыхъ принадлежало десятымъ и двадцатымъ годамъ, - времени Наполеоновскихъ войнъ и либеральнаго движенія. Онъ быль однимъ изъ техъ звеньевъ, которыя связаля ту оживленную эпоху съ эпохой тридцатыхъ годовъ и свизали два характера мысли, въ сущности мало похожіе. Первое образованіе Чаадаева шло темъ путемъ и въ техъ разиерахъ, какъ оно шло тогда, да и поздиве, у аристократической молодежи. Это было образованіе легкое, св'ятское; довершеніе этого образованія было уже его собственнымъ деломъ. Одаренный задатками сильнаго ума и пытливости, онъ очень рано вступилъ въ жизнь; рано началась для него и та пора, когда складывается впервые образъ мыслей, и естественно, что, при живости ума, онъ долженъ быль въ особенности подпадать впечатлѣніямъ времени и общества. Это время и общество были оригинальныя и исключительныя: Чаадаевь юпошей вступиль въ армію въ тревожные и богатые возбужденіями годы отечественной войны и походовъ въ Европу. и это времи положило, въроятно, основы его дальнайшаго развитія. Здівсь впервые должна была произвести на него могущественное дъйствіе европейская умственная и политическая жизнь, которая дала ему оставшійся навсегда идеаль; эдівсь, віроятно, имъла свой корень и его религіозная философія.

Въ попитіяхъ людей Александровскаго времени по предме-1870. "Р. Архивъ", стр. 676—679 (въ ст. Свербесва о Герцевъ), стр. 1579 (въ зап. Якушкина о Мих. Чаадаевъ).

1870. "Р. Старина", т. I, стр. 162—165 (письмо Вигеля къ митр. Серафиму о статъв Чавднева), стр. 291—293 (письмо митр. Серафима о томъ же графу Бешкендорфу), стр. 606.

1870. "Отеч. Записки", полбрь, стр. 30-31 (въ статъй г. Скабичевскаго).

1871. Вогдановича, Ист. царств. импер. Александра I, V, 508-512.

1872. "Девитнадцатый Въкъ", Бартенева, стр. 387, 388, 403.

1873. "Въстинкъ Европы", ноябрь, новые отрывки изъ неизданныхъ бунагъ. Чандаева).

1882. Альбомъ московской Пушкинской выставки 1880 года (портреть Чаа-даева).

1889. "Russische Selbstzeugnisse. Russisches Christenthum", von Victor Frank. Paderborn.

тамъ нравственной и общественной философіи было вообще много идеалистического, но неопределенного. Мысль не укладывалась въ положительную форму, напротивъ, всего чаще оставалась на степени теоретическаго афоризма, идеальнаго стремленія, потому, жонечно, что самые идеалы были слишкомъ новы, что действи-тельность слишкомъ мало на нихъ походила и, не давая имъ необходимой практической опоры, по-неволь заставляла этихъ людей витать въ теоріяхъ, отвічавшихъ ихъ чувству; наконецъ, не были сильны и паучныя средства. Такъ было не съ однимъ либеральнымъ молодымъ поколеніемъ двадцатыхъ годовъ. То же было и въ планахъ самой правительственной сферы. Начиная съ первыхъ замысловъ имп. Александра до тайныхъ обществъ конца царствованія, всв идеалы общественной реформы отличаются и слишкомъ книжнымъ и саптиментальнымъ построеніемъ: таковы "Лагарновъ планъ", проектъ Сперанскаго въ сферъ оффиціальной, и таковы же конституціонные и преобразовательные планы тайныхъ обществъ; таковы стремленія библейскія, масонскія. При всемъ различін этихъ плановъ, въ нихъ проходитъ одна общая черта, ижъ нъсколько странное, далекое отношение къ русской жизни; при всемъ отличающемъ ихъ желаніи служить благу народа, при несомивано благородныхъ намеренияхъ многихъ личностей, -во всемъ этомъ было что-то произвольное, неприлаженное. Люди, задававшіеся преобразовательными идеалами, слишкомъ легко удовлетворялись общими положеніями и готовыми різшеніями и, не отданая себь отчета въ русской действительности, довольствовались однимъ общимъ представлениемъ о неудовлетворительности существующаго положенія вещей. Въ ходу были въ особенности теоріи политическія, навѣянныя европейскими вліяніями, а также возбуждаемыя первыми инстинктивными стремленіями русской жизни: эти теоріи, чрезвычайно сложныя въ сущности, вазались однако общедоступными.

Реформаторы, изъ сферы правительства и изъ тайныхъ обществъ, одинаково легко брались за предметъ: подъ ихъ руками быстро создавались конституціонные планы, подкладка которыхъ заимствовалась готовая изъ европейскихъ политическихъ идей; въ то время не сомнѣвались обращаться въ подобныхъ случаяхъ прямо къ иностранцамъ, которые сами не находили въ этомъ ничего страннаго. Такъ, въ началѣ царствованія обращаются къ Бентаму съ вопросами о законодательствѣ; такъ, Лагарпъ пишетъ свой планъ, и имп. Александръ негодуетъ даже, что Сперанскій его "обрусилъ" 1); такъ, составляется тайное общество по

<sup>1)</sup> Русскій Архивъ, 1871, ст. Погодина о Сперанскомъ.

программ'в Тугендбунда и пишутся конституців по англійскамъ н американскимъ образдамъ. Большая часть людей, возым'выших тогда политическіе интересы, получили ихъ подъ впечатл'вніями европейской жизни и сличенія русской д'вйствительности съ цивилизаціей и свободой западныхъ народовъ. Такимъ образомъ, большинство приходило отсюда не къ изученію, а къ нравственному возбужденію, къ пегодованію на существующее зло, и экзальтированное чувство т'вмъ легче в'врило въ т'в политическія средства, которыя могли будто бы привести къ желанной ц'ели. Люди, какъ Н. И. Тургеневъ, который уже тогда ясно вид'влъ, что вс'в эти конституціонныя построенія не им'єють никакого значенія передъ крестьянскимъ вопросомъ, требующимъ разр'єшенія прежде всего, — такіе люди бывали исключеніемъ...

Мы говорили въ другомъ мъстъ, что не савдуеть, однако, препебрежительно относиться къ этому явленію. Основная идея и мотивы всьхъ этихъ плановъ имъютъ несомивиную цену въ исторіи общественныхъ понятій; ихъ пріемъ и отношеніе въ предмету — одинаковые, какъ мы видели, и въ правительстве, и въ средв общества, - были двломъ времени. Ихъ неполнота, ихъ произвольность совершенно попятны какъ первый шагь политического сознанія. Этимъ опытамъ трудно было быть лучше. Историческая потребность понята была высшими слоями образованнаго общества, и это стремление въ общественной свободъ по необходимости оставалось отвлеченнымъ, потому что практическихъ указаній не давала пародная жизнь, давно потерявшая всв привнаки этой свободы, не было и указаній научныхъ, потому что не было еще своей политической науки, в наука историческая только-что начиналась. Наконецъ, и прежиня жизнь вовсе не научала особенному вниманію въ народной жизпи, въ истинному характеру действительности: девятнадцатый вывь, вонечно, гораздо меньше можно обвинить за эти эксперименты in anima vili, чемъ восемнаднатое стольтіе. Нуженъ быль целый процессь развитія, чтобы общественная мысль научилась правильному и разумному отношенію въ народу, и либерализмъ Александровскаго времени именно представляль начало этого процесса.

Эта отвлеченность нравственных и общественных понятій того времени, объясняемая самыми условіями русской жизни, вийсть съ тых была и отраженіемь европейскихь космополитическихь идей. Наслідіе революціи, этоть космополитизмь вы нашемы либеральномы кругу быль вы особенности развить сбляженіемь народовы вы продолженіе Наполеонскихы войны; потомы

рсавція Священнаго Союза, поставивъ себъ задачей всеобщее преследование либераливиа, опять его усиливала и, предполагая тесную связь либеральных волненій въ разныхъ краяхъ Европы, сама внушала либеральнымъ партіямъ, что ихъ дъло есть общее двло свободы. Дъйствительно, влінніе этихъ космонолитическихъ идей составляетъ характеристическую черту того времени, прво обнаруживансь и тогдашнимъ политическимъ положеніемъ Россіи и внутренией жизнью, въ которую съ особенной силой стали проникать разнообразные отголоски европейскаго броженія, отъ врайняго піэтизма до политическаго свободомыслія. Наши либералы интересовались европейскими событіями, сочувствовали революціоннымъ всиншкамъ двадцатыхъ годовъ, искали своихъ авторитетовъ между корифеями европейского либерализма и т. п. Въ ихъ образв мыслей составлялся известный водовсь либеральныхъ принциповъ, который они пришимали несмотря на все его разпогласіе съ правами и обычании русской жизни, принимали, какъ дъло образованности и дъло чести. Лыбопытно встрътить, что въ этомъ кодексв либераловъ не последнюю роль играли и влассическія воспоминанія: они читали Цицерона, Ливія, Тацита, и классическая цитата неръдко приводилась въ подкръпленіе ми**ъ**ній <sup>1</sup>).

Чаадаевъ имълъ тъсныя связи съ либеральнымъ кружкомъ двадцатыхъ годовъ. По обычаю времени, мы встръчаемъ его въ масонской ложъ; его коснулось и тайное общество <sup>2</sup>), хотя не видно, чтобъ онъ игралъ въ немъ какую-нибудь роль: судя по его поздиъйнимъ отзывамъ объ этомъ общоствъ, онъ, въроятно, признавалъ его только въ смыслъ дружескаго кружка и мирной пронаганды и не сочувствовалъ никакимъ практическимъ предпріятіямъ, о которыхъ могла идти ръчь. Во всякомъ случаъ, его сношенія съ обществомъ прервались его отъъздомъ заграницу, гдъ онъ прожилъ нъсколько лътъ <sup>3</sup>). Но какъ бы то ни было, Чаадаевъ переживалъ этотъ періодъ идеальнаго и космополитическаго либерализма, нъ которомъ и должны заключаться зародыши его поздиъйшихъ воззръній. Посланія Пушкина рисуютъ

<sup>1)</sup> См., напр., въ запискахъ Якупкина.

<sup>3)</sup> Въ тъхъ же запискахъ разсказывается, что Чаздаевъ согласнися на сдъланное ему Якушкинымъ предложение вступить въ тайное общество.

<sup>65.4 °)</sup> Въ одномъ изъ писемъ, писанныхъ къ нему заграницу (въ началів 1825), упомищется интересный рядъ его друзей и знакомихъ, о которихъ онъ желвълимъть нопости. Въ этомъ ряду упомянуты имена: Граббе, Алекс. Пушкивъ, ки. Вяземскій, Тургеновы, Пикита Муравьевъ, ки. С. Трубецкой, Матвів Муравьевъ, кажотся фонъ-Визаны.

эту пору ихъ дружбы, когда Чаадаевъ являлся передъ немъ то "мудрецомъ", то "мечтателемъ"; впослёдствін (въ 1830 г.) Пуш-кинъ читалъ въ рукописи рядъ тёхъ писемъ, изъ которыхъ одно появилось потомъ въ "Телескопъ", и изъ его отзывовъ объ этомъ чтеніи не видно, чтобы иден Чаадаева поразили его, какъ чтонибудь совсёмъ новое: въроятно, по крайней мъръ, не было ново ихъ скептическое направленіе.

Віографія Чаадаева до сихъ поръ мало объясняеть, откуда взялась та особенность его мивній, которая явнымъ образомъ выразилась въ "Философическихъ письмахъ" и которая должна была особенно увеличить раздраженіе, ими вызванное. Мы говоричь о его католическихъ наклоиностяхъ. Мы имвемъ мало свёдвий о томъ, какъ обнаруживались у него эти понятія въ жизни; на дълв онъ не былъ, говорятъ, католикомъ, онъ умеръ православнымъ, — но іезуитъ Гагаринъ говоритъ о томъ, какъ мпого ему "обязанъ", и какъ отношенія съ Чаадаевымъ въ тридцатыхъ годахъ "оказали могущественное вліяніе" на его будущее. Гдв же искать источника этихъ католическихъ наклонностей?

Извъстно, что католицизмъ нашелъ много последователей въ нашемъ высшемъ обществъ во времена императора Александра. Историять іезунтовъ въ Россіи разсказываеть, съ какимъ успъхомъ они вели свою пропаганду, какъ толпами обращались въ католичество великосвътскія дамы, какь іезунтскіе пансіоны начали д'виствовать на самын юныя покольнія. Въ іезунтскомъ пансіонь на три четверги было воспитанниковь изъ семействъ высшей аристократін. Здесь воспитывались люди, игравшіе впослъдствін значительную роль въ нашей общественной и государственной жизпи, напр., Алексьй и Михаилъ Орлови, Бен-кендорфъ; здъсь учились Голицини, Нарышкини, Гагарини, Меншикови, Волконскіе, Шувалови, Ростопчини, Строганови, Полторацкіе, Толстые, Вяземскіе и т. д. 1). Рядомъ шли многочисленныя тайныя обращенія въ католицизмъ. Католическая пропаганда еще съ конца прошедшаго стольтія свила себь прочное гивало въ русскомъ высшемъ обществъ, и русскія аристократическія имена доставили вь новійшее время католицизму значательный контингенть, въ которомъ были дентельные пропагандисты и даже свои внаменитости: таковы имена г-жи Свъчиной, кв. Зинаиды Волконской, Гагарина, Шувалова, Августива Голицина и т. д. Любопытный читатель найдеть характеристическія

<sup>1)</sup> Іезунты въ Россіи, М. Моронкина, Т. П. стр. 111, 114, 115, 127.

подробности въ книгъ о. Морошкина, въ біографіи Свѣчнюй, въ сочиненіяхъ самихъ обращенныхъ.

Чёмъ объясиялось это явленіе, - отчего првалось изъ всёхъ силь въ объятія латинства русское родовитое барство"? Натъ сомпенія, что важную роль играли вдёсь тоть недостатовъ поридочнаго воспитанія въ православномъ духів, то отдаленіе высшаго круга отъ русской жизни и отъ русскаго духовенства, не представлявшагося достаточно полированнымъ и свътскимъ, то "невъжество" и "легкомысліе, свойственное женщинамъ нашего высшаго общества въ вещахъ самыхъ серьезныхъ", та вкрадчивость и ловкость католических аббатовъ, нифющихъ такія мягкія маперы, говорящихъ такъ вкрадчиво, такъ нѣжно и на такомъ прекрасномъ языкъ, какъ игривый французскій" и т. д. вет тв причины, которыя приводятся о. Морошкинымъ. По это были не единственныя причины, и выставленные педостатки русскаго барства были не единственныя вещи, делавшія его доступиымъ пропагандъ. Если говорить о ближайщихъ явленіяхъ, то самъ о. Морошкинъ приводитъ факты, представлиющіе въ очень печальномъ вид'в русское духовенство конца прошлаго и вачала нывъшняго стольтія 1): недостатовъ образованія быль таковъ, что религіовное обученіе и не могло быть удовлетворительно, и даже безъ чужой пропаганды могло являться у людей, въ другихъ отношенихъ довольно образованныхъ, и это пезнаніе своей въры и это отдаленіе отъ своего духовенства. Образованивишіе люди изъ духовенства, какъ напр., Самборскій, поощряемый и уважаемый самой властью, были очень непохожи на своихъ сотоварищей, и были въ то же время очень редки. Следовательно, випа упоминутаго отдаленія должна лежать не на одномъисключительно "барствъ". Съ другой стороны, удаление отъ народной въры было не единственнымъ примъромъ удаленія отъ народной жизни. Точно также удаление это простиралось на множество другихъ отношеній, гдв такимъ же образомъ порывалась связь между одинит классомъ-сильнымъ, богатымъ, привилегированнымъ, и другимъ-слабымъ, бъднымъ и беззащитнымъ. Но если во всехъ другихъ отношенияхъ отдаление отъ народа поощрялось всеми господствующими учрежденими и правами, было ли удивительно, что совершалось наконецъ и удаление религизное? Словомъ, причина явленія заключалась не въ однихъличныхъ недостатвахъ многихъ людей высшаго сословія, по главнымъ образомъ въ общихъ условіяхъ, папр., въ недостатвахъ самой цер-

<sup>1)</sup> Ісзунты, т. Г, стр. 268—269.

жовности въ учрежденіяхъ, совершенно выдълявшихъ высшее сословіе въ особую, ничъмъ не связанную съ народомъ, привилегированную касту.

III пре ставить эти причины распространения католической пропаганды другой историвъ іезунтовъ, Самаринъ. Изображая высшую общественную среду, гдв по преимуществу совершалась пропаганда, Самаринъ говоритъ: "...Эта среда подчинялась не однимъ латинскимъ вліянінмъ. Отверстая для всего и во всему воспріничивая, она проникалась еще охотите либеральными стремленіями, совершенно искренними, по безплодными по своей отвлечеппости, и съ особенною любовью лельяла туманныя мечты о какомъ-то будущемъ духовномъ единени племедъ и правительствъ. въ безразличномъ равнодушін ко всемъ формуламъ веры. Всякое со стороны запесенное учепіе, политическое или религіозное, всякая фантазія, всякій призравъ, могли, до извъстной степени. разсчитывать на успъхъ и внушать сочувствіе. Конечно, одно съ другимъ не вленлось, но все вместе ускоряло јипложение ниродных стихій, издавна начавшееся въ нашемъ дворянствъ. Таково свойство внутренней пустоты, при легкой воспримянвости. Повидимому, все сіяло благонамівренностью; зародыши всевозможныхъ благихъ начинаній носились въ общественной атмосферъ, а между тымъ живое, народное самосознаціе гибло. При сильно развитомъ государственномъ патріотизм'в терялся народный смысль; историческая памить была какъ бы отшиблена; непосредственное ощущение всего пережитаго прошедшаго въ каждой минутв настоящаго было утрачено; народный изыкъ сделался какъ бы чужимъ, своя въра упала на степень всякой иной върш.

"О въръ, въ тъ времена, разсуждали такимъ образомъ: всъ въроисповъданіи одинаково хороши... На латинца, который бы вздумалъ перейти въ православіе, высшее общество взглянуло бы такъ же неблагосвлонно, какъ и на православнаго, переходящаго въ латинство. И тотъ и другой, въ его глазахъ, прослыли бы отступниками; мало того, опо нашло бы для второго обстоятельства смягчающія випу — въ обаявія высшей цивилизаціи и въ яскренности убъжденія, заявленной смълостью поступка. Этотъ взглядъ, изъ общественной сферы, перешелъ въ правительственную и прослылъ терпимостью.

"И въ эту-то дряблую и рыхлую среду, безсильную духомъ, оторванную отъ народной и церковной почвы, питавшей ее вещественно и духовно, връзались језунты, съ ихъ строго опредъленнымъ ученјемъ, во всеоружни испытанной своей діалективи и въковой педагогической општности. Съ какой стороны могли они

встрътить отпоръ?.." Люди Екатерининскаго времени не имъли голоса въ этихъ дёлахъ; духовенство — "но въ тъ гостиныя, гдъ царствовали іезуиты и гдъ графъ Местръ доказывалъ, что православная церковь отложилась отъ римской и казнена растлъніемъ, нашихъ священниковъ пе пускали; да притомъ, имъ ли, застънчивымъ, неловкимъ, пеопытнымъ въ управленіи дамскими совъстями, неспособнымъ даже выслушать исповъди на французскомъ языкъ, имъ ли было вступать въ споры и выдерживать состязанія, на которыхъ судьями были бы князья и княгини, графини и графы, подкупленные вкрадчивымъ краспоръчемъ іезуитовъ и очарованные галантерейностью ихъ обращенія?"

"Дъло обошлось не только безъ борьбы, даже безъ отпора" 1). Въ этихъ словахъ мътко указаны пъкоторыя черты людей и времени. Князь Голицынъ, поступивній атеистомъ въ оберъпрокуроры сипода и только посли обративнийся - не столько въ православіе, сколько въ мрачный піэтизмъ, аристократическія барыпи, которыхъ дурачили ісзунты, заслуживаютъ презрительнаго отзыва, какимъ падълилъ ихъ Самарипъ. Но повторяемъ, что для болбе върной оптики католической пропаганды слъдовало бы прибавить пъкоторыя другія черты. Князь Голицынъ, поощрявшій іезуитовъ, и великосвътскія барыни и аристократическіе господа, уходившіе въ католицизмъ, не этимъ однимъ заслуживали бы подобнаго отзыва, -- и не переходя въ католицизиъ, большинство людей этой категоріи не много приносили проку своему отечеству... Самаринъ намекаетъ на это, говоря о "разложени народныхъ стихій", -- но другія стороны этого разложенія были едва ли не гораздо еще хуже католицизма. Были люди неприкосповенные къ ісзуитству и католицизму, которые не выиграли отъ этого ии въ личномъ, ни въ гражданскомъ своемъ достоинствъ, и дъйствовали не хуже тъхъ враговъ православія и русской народности, какими были люди, описываемые Самаринымъ. Тотъ же князь Голицынъ, послъ изгнанія іезунтовъ, нисколько пе сдълался лучше и полезиве для русскаго просвъщения. За католической пропагандой, одиниъ словомъ, скрывалось зло, гораздо болъе крупное, и придавать ей слишкомъ большую важность едва ли бы не значило "бичевать маленькихъ воришекъ для удовольствія большихъ" и извращать историческую перспе-БТИВУ.

Самаринъ едва ли правъ, напримъръ, противупоставлян дъвтелямъ Александровскаго времени людей временъ Екатерини.

<sup>1)</sup> Санаринъ. Ісзунты, М. 1866, стр. 265-267.

"Терпимость", о которой идеть рачь, не была въ это время совершенной новостью; она была результатомъ и Екатерининскаго времени. "Народная и церковная почва" была покинута гораздо ранве. О. Морошкинъ приводить въ своей книгв примъры воспитанія михт времень, и это воспитаніе, безъ сомивнія, уже готовило прозелитовъ католицизму. Таково было воспитаніе Свёчнной. "Дряблая и рыхлая среда" стала таковой еще гораздо раньше. Когда воспитался этотъ князь Голицынъ, "изучившій до топкости и до мальйшихъ подробностей науку царедворскую, — почти невъжда въ православіи и жалкое игралище всёхъ сектаптовъ, — религіозная Торичелліева пустота", какъ его сильно характеризоваль о. Морошкинъ? Эта "Торичелліева пустота" (не только религіозная, притомъ, но и вообще умственная) образовалась въ тѣ самыя времена, которыя хочеть возвеличить Самаринъ.

Терпимость, которую Самаринъ изображаетъ похожею на невъжественное равнодушіе, не была однако такъ безплодна и неумъстна. Она не ограничивалась тъми глупіми примърами, какіе доставляетъ ки. Голицынъ; не забудемъ, что она была распространена отчасти и на домашній расколъ, и въ этомъ исправленіи болье мягкій и примирительный способъ дъйствій былъ желателенъ для русской пародной жизни, —и вообще "тернимость" была не лишнимъ понятіемъ въ русскомъ обществъ, которое слишкомъ мало знакомо съ нимъ даже теперь.

Въ обънснение успъха католической пропаганды приводитъ еще иропически "застъпчивость, неловкость и неопытность въ управлении дамскими совъстями" нашего духовенства, представляя эти качества, какъ достоинство въ сравненіи съ ісзунтской ловкостью и беззастенчивостью; но не соединилась ли ловкость съ большею образованностью, и не заходила ли неопытность нашего духовенства слишкомъ далеко, если, наконецъ, стали оказываться подобные побъги? Въ этомъ сравнени есть опать болъе серьезная сторона. Гезунты были, конечно, аферисты, по не всь же католическіе духовные были таковы, и въ русскомъ обществъ тъ и другіе естественно являлись съ тъмъ положеніемъ. какое католицизмъ вообще доставляль своему духовенству, съ сознаніемъ своего привичнаго авторитета. Общественное положеніе нашего духовенства было очень на это не похоже, и на умы легкомысленные это обстоятельство дегко могло производить впечатленіе, - а кто же виновать, если не умело противодействовать наше духовенство?

Наконецъ, многоиспытанная діалектика и въковая педагога-

ческая опытность. На первую, конечно, следовало отвечать та-жой же діалектикой, и почему же мало или вовсе не отвечали? Что касается до педагогической опытности, относительно ея суицествовало и образовывалось тогда общее представление, которое держалось и долго спустя. Можно сказать, что только новейилан исторін педагогін разрушила предравсудовъ о педагогическомъ искусствъ језунтовъ; въ то время въ ней были увърены самымъ добросовъстнымъ, коти и пъсколько простодушнымъ образомъ. Обвинять исключительно отдельныя лица или разрядъ лицъ опять было бы мудрено, или исторически неверно. Разумовскій пускался въ разсуждения съ де Местромъ; Разумовский, -- замъчаеть о. Морошкинъ, - былъ воспитанъ заграницей и совершенно въ латнискомъ духф, но и это воспитание совершилось опять въ тъ же Екатерининскія времена, и Разумовскій быль ихъ паследіемъ. Ростопчинъ, который, по замечанію того же автора, считался вообще (да и теперь многими считается) "за самаго русскаго" и съ такой аффектаціей возставаль противъ галломаніи, быль наилучшаго мивнія объ іезунтскомъ пансіонь. Мало того, даже Батюшковъ, другъ Жуковскаго и Каранзина, другъ Пушкина, Виземскаго и т. д., восторгается лицеемъ Николя, перебравшагося въ Одессу, скорбить, что аббать имветь враговъ, и утверждаеть "по впутреппему убъжденію", что ісзунтскому лицею "падобно пожелать здравія и долгоденствія для пользы и славы Россіи! " 1).

Въ оправдание собственно правительства можно сказать, что опо не остановилось на ръшении исправить свои ошибки, когда убъдилось въ нихъ.

Возражать противъ обличительныхъ положеній Самарина и о. Морошкина дівло не совсівит благодарное, потому что у насътотчаст находится люди, которые усмотрять въ этомъ чуть не отсутствіе натріотизма. Но должно внести нісколько безпристрастіи въ давнопрошедшую исторію и рішиться признать недостатки жизни, которые сказывались въ случанхъ, подобныхъ католической пропагандъ. Нельзя объяспять эту пропаганду однимъ недомекомъ и пустотой півсколькихъ вельможъ, легкомысліемъ аристократическихъ барынь, и произносить карающій приговоръ исторіи только надъ этими однимя людьми, не устоявшими противъ соблазна. Причины явленія были шире, и если оно обнаружилось преимущественно въ высшей сферъ, то ею не исчер-

<sup>11</sup> Морошкинъ, Іслунти, II, 426—427, 475. Р. Архивъ, 1867, стр. 1523—2530. Между прочинъ, о "старой партін" читатель найдеть страници, чрезвичайно любовытимя у такого автора, какъ о. Морошкинъ, Ісл., II, стр. 502—507.



пывалось, такъ какъ самая сфера была произведениемъ и отражениемъ цёлаго порядка вещей въ жизни общественной, въ образовании и въ церковности. И странно видѣть въ этомъ явления только борьбу духовенства двухъ исповѣдацій; папротивъ, въ ней съ значительною силой участвовало именно и то "обаяніе цивилизаціи", которое мимоходомъ называетъ Самаринъ.

Чтобы объяснить себв успаха католическиха идей, не надо вабыть общого характера времени, когда въ Европъ все сильнъе распространялись стремленія во всякой реставраціи, вогда религіозный вопросъ выступиль съ особенной силой, и вогда въ нашемъ собственномъ обществъ началось какое-то религіозное броженіе. Въ этомъ броженін католическія тенденцін не были единственными; онъ сталкивались съ тенденціями протестантскими, съ методизмомъ и вскът родовъ мистикой. Въ то время, когда одни слушали де-Местра, другіе увлекались библейскимъ обществомъ, квакерами, г-жей Крюднеръ, Госперомъ, и т. д.; находила своихъ последователей даже Татаринова. Вопросъ оставался одно время какъ бы открытымъ, и былъ серьезенъ по стенепи серьезности техъ, вто имъ интересовался. Библейское общество, мистицизмъ, раціонализмъ увлекали в образованнъйшихъ людей въ новомъ покольнім духовенства (библейскимъ мистикомъ былъ и Филаретъ, впослъдствім митрополитъ московскій и коломенскій), и даровитьйшихъ государственныхъ людей, какъ Сперанскій, и людей либеральнаго покольнія, уже составлявшяхъ свое тайное общество.

Рядомъ съ этимъ не удивителенъ и успѣхъ католическихъ идей. То и другое были явленіями одного порядка, и хотя въ обонхъ случаяхъ были наивныя или нелѣпыя крайности, по съ другой стороны было здѣсь и "обаяніе цивилизація". Въ одномъ случаѣ дѣйствовалъ на людей нашего общества примѣръ Лондопскаго Библейскаго Общества, личности его дѣятелей, энергическіе характеры квакеровъ, примѣры знаменитыхъ людей Европы, мистическая литература; въ другомъ случаѣ дѣйствовали такіс же примѣры и знаменитости католицизма. Такъ, графъ де-Местръ, другъ іезуитовъ и сотрудникъ католической пропаганды, былъ виѣстѣ писатель европейской извѣстности, съ великимъ авторитетомъ въ католическихъ кругахъ Европы, съ которыми паша аристократія была въ давнихъ и близкихъ сношеніяхъ. П хотя де-Местръ, собственно говоря, плохо представлялъ европейскую образованность, потому что былъ реакціонеръ и обскурантъ, — но это другой вопросъ: люди религіозные въ то время не замѣчали и не понимали этого обскурантизма.

Кромъ того, католическая пропаганда была по преимуществу, даже исключительно французская, и въ этомъ смыслъ она особенно имъла упомянутое "обаяніе". Она могла находить себъ сильную опору во французскомъ вліяніи, вообще отличавшемъ тогданнюю нашу образованность. Французскія религіозныя (т.-е. католическія) идеи могли быть весьма естественнымъ дополненіемъ къ господству французскаго образованія вообще: по врайней мъръ для этого открывалась уже дорога господствомъ французскаго языка 1) и французской литературы.

Псудивительно поэтому, что католическія идеи находили путь въ умы не однихъ легкомысленныхъ графинь или княгинь; ихъ принимали люди болѣе серьезные, различной степени дарованій, конечно увлекавшіеся не одной ловкостью и галантерейностью аббатовъ. Разумовскій могъ быть, вѣроятно, причисленъ къ нѣсколько серьезнымъ людямъ; назовемъ еще кн. Козловскаго, знаменитаго въ свое времи скоимъ умомъ и блестищимъ остроуміемъ; одного изъ декабристовъ, Лунина; въ болѣе позднее время В. Печерина и проч. Между дамами несимпатична Свѣчина, но за ней нельзя не признать ни ума, пи дарованія.

Кром'в отрицательных основаній, о которых мы выше упоминали, на этихъ людей должна была действовать историческая сторона католицизма, его роль цивилизующая, которая была несомпъпна въ прошедшемъ Европы и отъ которой многіе тогда ждали всего и въ настоящемъ; его удивительная церковная организація, его могущество, которое, какъ ожидали, должно было возродиться вновь, замічательныя личности его представителей и т. д. Возстановление религи послъ революціоннаго погрома и потомъ реставрація повели къ зам'вчательному распространенію католическихъ идей, которыя снова получили роль въ политикъ и въ общественной жизни, въ литературъ и въ наукъ. Литература временъ реставраціи въ особенности окрашена была этимъ католическимъ колоритомъ: Де-Местръ, Вональдъ, Ламение, Шатобріанъ, Мишо, писатели европейской славы, возвеличивали католические принципы въ общественной философіи, въ исторіи, съ оттывами, которые могли удовлетворять различнымъ вкусамъ и требованіямъ. Поэтизированье среднихъ въковъ, составлявшее одну изъ главныхъ особенностей романтизма и пѣмецкаго, и

<sup>1)</sup> Какъ велико било его господство, это извъстно. Планы преобразованія Россів обсужданись по-французски, герон 1812 го года щеголяли французскимъ языкомъ. Мало этого. Уже въ 1830-иъ году Пушкинъ, первый русскій писатель того времени, пишеть къ Чаздаеву на французскомъ языкъ: "je vous parlerai la langue de l'Europe; elle m'est plus samilière que la nôtre"!!

французскаго, было особенно на руку католицизму, и извъстно, что это направленіе производило множество обращеній въ католицизмъ даже въ протестантской Германіи, и именно въ томъ образованномъ кругу, гдъ могли сильнье дъйствовать теоретическія соображенія. Нъсколько похожее дъйствіе эта атмосфера оказывала и у насъ на тъхъ людей, которые сближались съ тогдашними умственными интересами европейскаго общества.

Въ числъ этихъ людей былъ и Чаадаевъ.

Послъ первыхъ впечатлъній европейской жизни, испытанныхъ въ теченіе Наполеоновских войнь, въ Петербургь Чалдаевь, повидимому вывств съ либеральнымъ кружкомъ своихъ друвей, отдавался темъ великодушнымъ мечтамъ, которыя наполняли ихъ правственное существование и вознаграждали ихъ за тяжелыя и непріятныя испытанія д'явствительности. Дальн'я шіе пути этихъ друзей разошлись: одни искали удовлетворенія въ политической агитаціи и погибли, какъ декабристы; другіе испугались опасности и уцълъли, по, не покинувъ любимыхъ нъкогда мечтаній, вели въ обществъ половинчатую жизнь, какъ М. Орловъ; ивые хотели примириться съ жизнью, какъ Пушкипъ; -- не говоримъ о тёхъ, которые, недолго задумываясь, продали идеалы за наличныя выгоды. Чаадаевъ быль изъ тёхъ, которые никогда, кажется, не были наклонны къ политической агитаціи, но въ немъ осталась наклонность въ размышленію, исканіе отвітовъ на мудреные вопросы жизпи, въ которымъ опи считали возможнымъ и необходимымъ прилагать точку зрънія европейскаго идеала. Въ позднъйшей перепискъ Чаадаева съ прежними друзьями, напр. съ Пушкинымъ, М. Орловымъ, И. Д. Якушкинымъ, очевидно продолжение давно начатыхъ бесъдъ о религи, морали, объ отношени науки къ откровению, объ исторической судьбъ націй и т. д. По всей віроятности, эти вопросы занимали его и въ теченіе ніскольких літь, проведенных имъ заграпицей послѣ 1821 до 1826, и въ то время овончательно для него опредълились подъ новымъ усиленнымъ вліяніемъ европейской жизни, ея историческихъ памятниковъ, представителей ея тогдашняго броженія, съ которыми онъ между прочимъ встрічался. Это быль разгарь реставраціи, обновленных ватолических идей, эпоха романтизма, философской исторіи и т. п. Біографъ упоми-наетъ только объ отрывочныхъ знакомствахъ Чавдаева въ европейскомъ научномъ и литературномъ мірѣ; но его знакомство-съ ПІеллингомъ, съ мистическимъ ученымъ Экпітейномъ, впо-слъдствіи дружескія свизи съ французскимъ графомъ Сиркуромъ

и т. п. 1), были, конечно, не случайнымъ его интересомъ. Этому времени надо приписать образование его мивній въ томъ видь, какъ они выразились въ "Философическихъ Письмахъ". Развившесся въ то время стремление къ философскому изучению истории, къ объяснению жизни народовъ основными принципами, опредълявшими ихъ историческую дъятельность, и въ частности, стремление къ объяснению европейской цивилизации, созданной христіапствомъ, развившейся на Западъ подъ вліяніемъ католическаго единства западпой Европы, опредъляли и взгляды Чаадаева въ этомъ отношении.

Въ примънении къ русской жизни эти идеи довольно естественно могли вести къ тому результату, къ какому пришелъ Чаадаевъ. Кружокъ двадцатыхъ годовъ вообще страдалъ чувствомъ неудовлетворенности. Возпикшіе вопросы не находили себъ отвъта и, какъ обыкновенно бываетъ, возбуждали тревожное исканіе выхода и раздражительное отношеніе къ настоящему, тъмъ болъе сильное, чъмъ меньше дъйствительность давала надежды на улучшеніе. Въ либеральномъ кружкъ двадцатыхъ годовъ это раздраженіе повело къ политической экзальтаціи, у Чаадаева перешло въ его религіозно-философскіе взгляды.

Скептическое отношение Чаадаева въ русской жизни связано, во-первыхъ, съ высокимъ попятіемъ временъ реставраціи объ историческомъ вначении католицизма, и, во-вторыхъ, съ пропедшей исторіей нашего общества. Этотъ скептипизмъ кажется въ Чиадаевъ неожиданнымъ на первый взглядъ; мы съ удивленіемъ встрачаемъ его среди литературной рутивы; по онъ становится понятенъ, если сопоставить его съ трян вритическими запросами и сомпъніями, которые давно высказывались въ литературв и въ жизни, съ первой русской сатиры до Новикова, Радищева, до либерализма двадцатыхъ годовъ, до Пушкина и Грибовдова. Въ этомъ рядъ различныхъ ступеней общественной мысли можно проследить постоянно возрастающій уровень идеальныхъ требованій, и если вспомнить при этомъ, что литература всегда далеко не вполив высказывала пакоплявшееся недовольство, и принить въ соображение эту скрытую, но тамъ не менфе дъйствительную работу мысли, им найдемъ объяснение для этой пеожиданной степени скептицизма. Притомъ Чаадаевъ, предполагая писать только для ближайшихъ друзей, могъ обойтись безъ умолчаній и безъ лицемірія. Было бы ошибкой считать выры-

<sup>&#</sup>x27;) Есть намеки на его другія знакомства, напр. сь Балланшенъ, Ламенне в пр. Замітимъ, что между прочинъ Экштейнъ и первое время Ламенне были въ числії другей г-жи Свічниой.

вающіеся изр'єдка подобния проявленія одной проязвольной меобузданностью писателя, потерявшаго дорогу, потому что это
явленіе им'єсть какъ свои антецеденти, такъ и свои посл'єдствія.
Мы упомянемь дальше, какъ ц'єнили Чавдаева зам'єчательн'єйшіе
люди вашей литературы сороковыхъ и пятидесятыхъ годовъ,
люди различныхъ воззр'єній, чувствовавшіе на себ'є д'єйствіе высказанныхъ нуж мыслей.

Сочиненія Чаадаева состоять, главнымь образомь, изъ такъ "Философическихъ Писемъ", изъ которыхъ одно первое было напечатано въ "Телескопъ", 1836. Сколько было всъхъ писемъ, хорошенько неизвъстно; во французскомъ изданін 1862 года помещено четыре, изъ которыхъ последнее говорить объ архитектуръ. Въ рукописихъ осталось еще одно или два письма, которыя могли принадлежать сюда же. Затемъ, во французскомъ изданін пом'єщена упомянутая въ біографін , Апологія Сумасшедшаго". Долве, записка, довольно длиннан, адресованная въ гр. Бенкендорфу и писанная Чаадаевымъ отъ имени Цвана Киркевскаго послѣ запрещенія журнала "Европсецъ" (1832), который . Кирфевскимъ издавался и на второй книжев подвергся запрещеню. Кромъ того, во французскомъ издании помъщено нъсколько писемъ Чаадаева въ Л. И. Тургеневу, вн. С. С. Мещерской. одно письмо въ Шеллипгу и вн. И. С. Гагарину (језунту); поздиве еще нъсколько писемъ Чавдаева-къ ки. Вяземскому, Жуковскому, М. И. Жихареву и др. -- были помъщены въ разныхъ нашихъ изданіяхъ за последніе годы.

Первое письмо своимъ началомъ предполагаетъ уже что-то, ему предшествовавшее; во второмъ авторъ говоритъ опять о предшдущихъ письмахъ" 1). Пушкинъ, читавшій эти письма върукописи, въ своемъ письмѣ къ Чаадаеву по этому поводу (въ 1830 году) также говоритъ объ отрывочности, и нѣкоторыя замъчанія, которыя онъ дѣлаетъ Чаадаеву, относятся къ предметамъ, упоминаемымъ во второмъ и третьемъ дисьмѣ французскаго изданія 2).

Такимъ образомъ, литературныя права Чаадаева заключа-

<sup>1)</sup> Самая поміта времени въ письмахъ неясна: первое помічено 1829 г., 1 декабря; второе безъ обозначенія времени; третье—1829, 16 февраля.

<sup>2)</sup> Письмо Пушкина явилось, кажется, въ первый разъ въ сочиненіи іслушта Гагарина: Les tendances catholiques; отсюда оно перепечатано было въ "Библіогр. Зап." 1861, и повторено въ Ocuvres Choisies, стр. 166—168. Подлинишкъ его, если по отполемся, мы вильни въ собраніи автографовъ Московскаго Публичнаго Музел.

въ свое время были извъстны друзьямъ автора. Упомянуть о другихъ его сочиненіяхъ, которыя хотя до сихъ поръ не видъли у насъ печати, но въ свое время были извъстны друзьямъ автора. Упомянуть о другихъ его сочиненіяхъ, тъсно связанныхъ съ письмомъ общей точкой зрънія, пеобходимо тъмъ болье, что Чакдаевъ дъйствовалъ не только, какъ писатель, своимъ на минуту появившимся и вызвавшимъ бурю письмомъ, по и какъ представитель особаго оригинальнаго взгляда въ кругу людей, стоявшихъ тогда впереди умственнаго движенія нашего общества. Въ его сочиненіяхъ, дакъ и въ перепискъ, мы найдемъ именно долю того содержанія, какое опъ тамъ высказывалъ.

"Философическое письмо" обращается къ дамѣ, съ которой авторъ говорилъ о религіи, и составляетъ продолженіе начатыхъ разговоровъ. Ихъ бесѣда о религіи внесла тревогу и сомнѣніе въ ея душу: авторъ не находить въ этомъ удивительнаго. "Это — естественное слѣдствіе пастоящаго порядка вещей, которому покорены всѣ сердца, всѣ умы... Самын качества, которыми вы отличаетесь отъ толны, дѣлаютъ васъ еще воспріничивѣе къ вредному вліянію воздуха, которымъ вы дышите... Могъ ли я очистить атмосферу, въ которой мы живемъ?" Авторъ предвидѣлъ, какія страданія можетъ причинять "религіозное чувство, не вполнѣ развитое", и это вынуждало его къ умолчавніямъ...

Чандаевъ продолжаетъ говорить о необходимости религіознаго чувства <sup>1</sup>), и затъмъ приступаетъ къ общему вопросу, составляющему главную тему письма. Онъ замъчаетъ, что для дупи также необходимо извъстное діэтетическое содержаніе, какъ для тъла. "Знаю, что повторяю старую поговорку; но въ нашемъ отечествъ она имъетъ всъ достоинства повости".

"Это одна изъ самыхъ жалкихъ странностей нашего общественнаго образованія, что истины, давно извъстныя въ другихъ странахъ и даже у народовъ, во многихъ отношеніяхъ менъе насъ образованныхъ, у насъ только-что открываются. И это оттого, что мы пикогда не шли виъсть съ другими народами;

<sup>4)</sup> Это начало висьма трудно не отнести къ и вѣстному опредѣленному лицу противъ чего говоритъ біографъ Чаадаена и самъ Чаадаевъ въ одномъ изъ рукониснихъ документовъ. Тѣмъ лицомъ, къ которому были адресованы письма, называютъ вообще г-жу Панову; другіе называли Е. Н. Орлову, жену М. Ө., урожденную Раевскую,—но она замилла нечатно, что письма Чаадаева нацисамы раньше ея знакомства съ нимъ, и она чигала ихъ въ рукописи, и не сполна, только въ 1834 ("Вѣсти. Европм", 1872, февр., стр. 867).



мы не принадлежимъ ви къ одному ват великит семействъ человъчества, ни къ Западу, ни къ Востоку, не имъемъ преданій ни того, ни другого. Мы существуемъ какъ бы вив времени, и всемірное образованіе человъческаго рода не коснулось насъ. Эта дивная связь человъческихъ идей въ теченіе въковъ, эта исторія человъческаго разумънія, доведшія его въ другихъ странахъ міра до пастоящаго положенія, не имъли на насъ никакого влінція. То, что у другихъ народовъ давно вошло въ жизнь, для насъ до сихъ поръ есть только умствованіе, теорія".

Примъры такого положенін вещей, —продолжаеть авторь, — недалеки: у насъ нъть даже хорошаго распредъленія жизни, тъхъ обыкновеній и павыковъ, которые дають уму приволье, душь правильное движеніе.

"Посмотрите вокругъ себя. Все вакъ будто на ходу. Мы всъ вакъ будто странники. Нътъ ни у кого сферы опредъленнаго существованія... нътъ ничего, что бы привязывало, что бы пробуждало ваши сочувствія, расположенія; нътъ ничего постояннаго, непремъпнаго: все проходитъ, протеваетъ, не оставляя слъдовъ ни на внъшности, ни въ васъ самихъ. Дома мы будто на постоъ, въ семействахъ какъ чужіе, въ городахъ какъ будто кочуемъ, и даже больше, чъмъ племена, блуждающія по нашимъ степямъ, потому что эти племена привязаните къ своимъ пустыпямъ, чъмъ мы къ пашимъ городамъ. Не воображайте, чтобъ эти замъчанія были ничтожны. Бъдные! Неужели въ прочямъ нашимъ несчастіямъ мы должны прибавить еще новое: несчастіе ложнаго о себъ понятія?"...

У всёхъ народовъ бываютъ періоды сильной, страстной деятельности, періоды юношескаго развитія, когда создаются ихъ лучшія воспоминанія, поэзій и плодотворнійшія иден. Здісь источникъ и основаніе дальнійшей ихъ исторіи. "Мы не имбемъ ничего подобнаго. Въ самомъ началів у насъ дикое варварство, потомъ грубое суевіріе, затімъ жестокое, унизительное владичество завоевателей, владычество, сліды котораго въ нашемъ образів жизни не изгладились совсімъ и донынів. Воть горестная исторія нашей юности. Мы совсімъ не имін возраста этой безмірной діятельности, этой поэтической игры правственныхъ силь народа. Эпоха пашей общественной жизни, соотвітствующая этому возрасту, наполниется существованіемъ темнымъ, безцвітнымъ, безъ силы, безъ энергія. Ніть въ памяти чарующихъ воспоминаній, віть сильныхъ наставительныхъ приміровъ въ народныхъ предапіяхъ. Пробітите взоромъ всі віка, нами прожитые, все пространство земли, нами занимаемое, вы не най-

дете ни одного воспоминанія, которое бы васъ остановило, ни одного памятника, который бы высказаль вамъ протекшее живо, сильно, картинно. Мы живемъ въ какомъ-то равнодушін ко всему, въ самомъ тѣсномъ горизонтѣ, безъ прошедшаго и будущаго ...

Какая-то странная судьба разобщила насъ отъ всемірной живни человічества, и чтобъ сравняться съ другими народами, намъ надо "перепачать для себя снова все воспитаніе человіческаго рода. Для этого, передъ нами — исторія народовъ и плоды движенія віжовъ".

Народы живуть только могущественными внечатленіями прошеднаго на умы ихъ и соприкосновеніемъ съ другими народами. Черезъ это каждый человекъ чувствуетъ свою связь съ целымъ человечествомъ. У насъ этого петъ. "Мы явились въ міръ какъ незаконнорожденныя дёти, безъ наслёдства, безъ связи съ людьми, которые намъ предшествовали, не усвоили себе ни одного изъ поучительныхъ уроковъ минувшаго. Каждый изъ насъ долженъ самъ связывать разорванную нить семейности, которою мы соединялись бы съ целымъ человечествомъ. Намъ должно молотами вбивать въ голову то, что у другихъ сделалось привычкою, инстинктомъ. Наши воспоминанія не далёе вчерашняго дня; мы, такъ сказать, чужды самимъ себе... Мы растемъ, но не зремъ; ндемъ впередъ, по по какому-то косвенвому направленію, не ведущему къ цели"...

Обращаясь опять къ народамъ Запада, Чаадаевъ указываетъ, что всъ они имъютъ общую физіономію, результатъ ихъ общей истріи, и затымь свой индивидуальный характерь. Это ихъ родовое наследіе; каждое частное лицо пользуется готовыми плодами этого наследія. "Теперь сравните сами: много ли соберете вы у насъ начальныхъ идей, которыя какимъ бы то ни было образомъ могли бы руководствовать пасъ въ жизни?" И замътимъ, что вдёсь дело идетъ не объ идеяхъ науки и литературы, но о самыхъ обыденныхъ идеяхъ жизии, о тёхъ идеяхъ, которыя овладърають ребенкомъ съ колыбели и образують его нравственное бытіе еще до вступленія въ міръ и общество. Такія иден даетъ человъку историческая жизнь западнаго общества. "Хотите ли зпать, что это за идеи? Это идеи долга, закона, правды, порядка. Онъ развиваются изъ происшествій, содъйствовавшихъ образованію общества; онв — необходимыя пачала міра общественваго. Вотъ что составляетъ атмосферу Запада; это болве чемъ исторія, более чемъ психологія: это физіологія европейца. Чъмъ вы замъните все это?"

Авторъ не знастъ, можно ли вывести изъ всего этого какое-

нибудь безусловное правило, но не сомивается, что это общее положеніе народа отражается на духв каждаго отдільнаго лица. Оть этого вы найдете, что всімъ намъ недостаеть нікотораго рода основательности, методы, логики. Силлогиямъ Запада намъ неизвістенъ. Въ нашихъ лучшихъ головахъ есть что-то больше, чёмъ неосновательность. Лучшія иден, отъ недостатка связи и посліддовательности, какъ безплодные призраки, ціпентють въ нашемъ мозгу. Человікъ теряется, не находя средства притти въ соотношеніе, связаться съ тімъ, что ему предшествуеть и что посліддуеть; онъ лишается всякой увітенности, всякой твердости; имъ не руководствуеть чувство общаго существованія, и онъ заблуждается въ мірт. Такія потерявшіяся существа встрічаются во всіхъ странахъ, но у насъ эта черта общая... Даже въ нашемъ взглядіт я нахожу что-то чрезвычайно неопреділенное, холодное, нісколько сходное съ физіономією народовъ, стоящихъ на низшихъ ступеняхъ общественной лісствицы. Находясь въ другихъ странахъ, и въ особешности южныхъ, гдіт лица такъ одушевлены, такъ говорящи, я сравняваль не разъ мояхъ соотечественниковъ съ туземцами, и всегда поражала меня эта нітмота нашихъ лицъ".

Ипостранцы ставили наму въ достоинство некотораго рода безпечную отважность, особенно въ низшихъ влассахъ. Но "они не видятъ, что то же самое начало, которое иногда придаетъ намъ эту смелость, делаетъ насъ въ то же время неспособными ни къ глубокомыслію, ни къ постоянству; они не видятъ, что это равнодушне къ матеріальнымъ опасностямъ делаетъ насъ также равнодушными во всему хорошему, ко всему дурпому, ко всякой истине, ко всякой лжи, и что темъ самымъ уничтожаетъ въ насъ все сильныя возбужденія, которыя стремять людей по пути совершенствованія... Я совсёмъ не хочу сказать, что у насъ только пороки, а добродётели у европейцевъ: избави Боже! Но я говорю, что для вёрнаго сужденія о народахъ надобно изучить общій духъ, ихъ животворящій"...

По нашему положеню между Востовомъ и Западомъ, мы должны бы соединить въ себъ два великія начала разумъня: воображеніе и разсудовъ, должны бы совмъщать исторію всего міра въ нашемъ гражданственномъ образованія. Но на дълъ можно подумать, что "общій законъ человъчества не для насъ. Отшельники въ міръ, мы ничего ему не дали, ничего пе взяли у него, не пріобщили ни одной идеи въ массъ идей человъчества; пичъмъ пе содъйствовали совершенствованію человъческаго разумънія, и исказили все, что сообщило намъ это совершенство-

ваніе... Странное діло! Даже въ мірів наукъ, который обпимаєть все, наша исторія разобщена отъ всего, ничего не объясняєть, ничего не доказываєть... Чтобъ обратить на себя винманіе, мы должны были распространиться отъ Берингова пролива до Одера... Повторю еще: мы жили, мы живемъ какъ великій урокъ для отдаленныхъ потомствъ, которыя воснользуются имъ непремінно, но въ настоящемъ времени, что бы ни говорили, мы составляемъ пробіль въ порядкі разумінія. Для меня піть ничего удивительніе этой пустоты и разобщенности нашего существованія. Конечно, въ этомъ виновата отчасти какая-то непостижимая судьба; но неправы и люди, которыхъ содійствіе во всемъ, что свершаєтся въ нравственномъ мірів, неизбіжно. Заглянемъ еще разъ въ исторію: она объясняєть бытіе народовъ лучніе всего".

11 Чавдаевъ противопоставляетъ начала нашей жизни тому движенію, которое совершалось въ Европф, "одупевляемой животворящимъ началомъ единства". Мы вступили въ связь съ растлънной Византіей, потомъ стали добычей завоевателей, и остались виф историческихъ идей, развивавшихся у нашихъ западныхъ братій.

"Сколько свётлыхъ лучей прорёзало въ это время мракъ, покрывавній всю Европу! Большая часть познаній, которыми умъ человеческій теперь гордится, была уже предчувствуема тогдашними умами; характеръ новёйшаго общества былъ уже опредёленъ; міру христіанскому не доставало только формъ прекраснаго, и онъ отыскалъ ихъ, обративъ взоры на древности язычества. Уединивнись въ своихъ пустыняхъ, мы не видали ничего происходившаго въ Европъ. Мы не вифшивались въ великое дёло міра... Несмотря на названіе христіанъ, мы не тронулись съ мёста, тогда какъ западное христіанство величественно шло по пути, начертанному его божественнымъ основателемъ...

"Посл'в этого, скажите, справедливо ли у насъ почти общее предположение, что мы можемъ усвоить европейское просвъщение, — развившееся такъ медленно и, притомъ, подъ прямымъ и очевиднымъ вліяніемъ одной нравственной силы, — сразу, даже не затрудпяясь розысканіемъ, какъ это д'влалось?"

Чаадасвъ не соглашается съ этимъ, и утверждаетъ, что "тотъ ръшительно не понимаетъ христіанства, кто не замъчаетъ въ немъ стороны чисто исторической". "Но вы возразите, — продолжаетъ опъ далъе: — развъ мы не христіане, развъ образованіе возможно только по образцу европейскому? Безъ сомнънія, мы христіане: по развъ абиссинцы не христіане же? Разумъется,

можно образоваться отлично отъ Европы: развё японцы не образованы и, если вёрить одному изъ нашихъ соотечественниковъ, даже болёе насъ? Но неужели вы думаете, что христіанство абиссинцевъ и образованность ипонцевъ могуть везсоздать тотъ порядокъ, о которомъ я говорилъ сію минуту, порядокъ, который составляетъ конечное предназначеніе человічества? Неужели вы думаете, что эти жалкія отклоненія отъ божественныхъ и человіческихъ истинъ низведуть небо на землю?"

Въ последней части письма авторъ разъясияеть действіе христіанства на ходъ европейскаго образованія: христіанство создало особый вругъ, извъстную правственную сферу, которая свизывала всъ народы Европы въ одно семейство. Чтобъ понять семейное развитіе этихъ народовъ, не нужно даже изучать исторію: прочтите только Тасса, и вы увидите, какъ всв опи склоняются въ прахъ передъ Герусалимомъ; вспомните, что въ продолжение питпадцати въковъ они молились Богу на одномъ языкъ, покорялись одной правственной власти, имфли одно убъждение. Онъ указываеть далье періоды религіознаго развитія западной Европы. въ которомъ видитъ основу ен историческаго развитія: времена гоненій, распространенія христіанства, ересей и соборовъ, нашествія варваровъ, первыхъ усилій образованія, величайшее возбужденіе религіознаго чувства и упроченіе религіозной власти. Онъ указываетъ господство религии и въ новъйшей история и т. д. "Философическое и литературное развитие ума и образовапіе нравовъ подъ влінпіемъ религіи оканчиваеть эту исторію. которая имветь точно такое же право на название священной, какъ и исторія древняго избраннаго народа".

Относительно русской жизни последній выводь выражень въ следующихъ словахъ: "Итакъ, если эта сфера, въ которой живутъ европейцы, сфера единственная, где человеческій родь можетъ достигнуть своего конечнаго предназначенія, есть плодъ религіи; если, напротивъ, враждебныя обстоятельства отстранили насъ отъ общаго движенія, въ которомъ общественная идея христіанства развилась и приняла известныя формы; если эти причины отбросили насъ въ категорію народовъ, которые не могли воспользоваться всемъ вліяніемъ христіанства, то не очевидно ли, что должно стараться оживить въ насъ веру всеми возможными способами? Вотъ что я хотель сказать, говоря, что у насъ должно переначать все воспитаніе человеческаго рода".

Въ началь второго письма Чаадаевъ ставить эпиграфъ изъ Essai sur les moeurs, Вольтера: "Можно спросить, какимъ обравомъ, среди стольвихъ потрясеній, междоусобій, заговоровъ. пре-СТУПЛСНІЙ И безумства, нашлось столько людей, воздёлывавшихъ исжусства полезныя и яскусства прінтныя въ Италіи, а потомъ въ другихъ христіанскихъ государствахъ; этого им не видииъ подъ владычествомъ турокъ". Авторъ выводить изъ своихъ предшествующихъ писемъ, какъ важно правильно повять последовательность иден въ теченіе въковъ, и что-когда мы пронивнемся той основной мыслыю, что въ умв человека петь другой истины кромъ той, какая была вложена въ него въ началъ вещей самимъ Богомъ, -- то нельзи смотръть на движение въковъ какъ смотрить обыкновенная исторія. Провидьніе или вполив мудрый разумъ управляеть не только теченіемъ событій, но оказываеть прямое и постоянное дъйствіе на умъ человъка. Это постоянное дъйствіе Провиденія доказывается чисто метафизическимъ разсужденіемъ и совершается такимъ образомъ, что разумъ человъка остается совершенио свободнымъ. Поэтому неудивительно, что быль народь, который въ особенной чистоть сохраняль первыя божественныя сообщенія, и что являлись люди, какъ бы обновлявшіе первобытный факть правственнаго міра. Не будь этого народа и этихъ привилегированныхъ людей, мы должны бы были предположить, что божественная иден была всегда и вездъ одинакова: это значило бы уничтожить всякую личность и свободу,а опъ являются только въ развити умовъ, правственныхъ силъ, знаній. Но, признаван эту мысль, мы только подтверждаемъ существующій факть, именно, что изв'ястные народы и люди обладають известнымь просвещениемь, котораго другие не имеють.

Человъкъ шелъ всегда по указанному ему пути только при свътъ истинъ, открытыхъ ему высшимъ разумомъ. Въ отомъ смыслъ должно понимать религіозное единство исторіи, и такова должна быть истипная философія исторіи, которан показываетъ намъ разумное существо подчиненнымъ тому же общему закону, какъ все твореніе.

Въ паше время человъческій умъ облекаетъ всякій родъ знанія въ историческую форму. Онъ постоянно возвращается къ прошедшему, собираетъ новыя силы въ соверцации пройденнаго поприща, въ изученіи силъ, направлявшихъ его ходъ въ теченіе
въковъ. Это, конечно, очень счастливый для науки оборотъ, потому, что узкое настоящее не составляетъ всей силы человъческаго разума и что въ немъ есть другая сила, которая, собирая
въ одну мысль и времена прошедшія, и времена обътованныя,

составляеть его истинное существо и ставить его въ истиниую сферу его деятельности.

Но нынвшиня точка зрвнія исторін не удовлетворяєть равума. Несмотря на всв усилія критики, несмотря на то содійствіе, какое оказали исторіи естестренныя вауки, вывѣшняя наука не могла достичь ни единства, ни той высовой нравственности, какая проистекала бы изъ иснаго пониманія универсальнаго завона. Когда христівнскій духъ господствоваль въ наукв. глубокая мысль, хотя и плохо свизанная, бросала на эту область зпанія долю священнаго вдохновенія; но историческая критика тогда едва начиналась, и событін сохранялись въ памяти людей такъ смутно, что вся ясность религіи не могла разогнать этого мрака. Въ паше время разумъ требуетъ совершенно новой философін исторін, которая будеть такъ же мало походить на существующую теперь философію, какъ ныпашня астрономія жало походить на наблюдения астрономовь древности. "Никогда не будеть достаточно фактовь, чтобы все доказать, и ихъ было больше чвив нужно, чтобы можно было все предчувствовать, еще со временъ Монсея и Геродота". Къ чему, въ самомъ дълъ, служать эти сближенія въковь и народовь, какія дізаеть тщеславная ученость? Что значать всв эти генеалогия языковъ. народовъ и идей? Слъпая или упрямая философія все-таки будетъ отдълываться отъ нихъ или своей старой теоріей о всеобщемъ единообразін человічества, или своей любимой теоріей объ естественномъ развитіи человіческого духа, безъ всякой другой причины кромъ собственной динамической силы его природы. . Извъстно, что для этой философіи человъческій дукъ есть просто вомовъ снъга, который катится и оттого увеличивается. Но эта философія не въ состоянін открыть плана, смысла въ ході вещей, подчинить этому плану человъческій умъ и принять всь послъдствія, выходящія отсюда относительно нравственнаго міра. Поэтому излишне работать только надъ матеріаломъ флитовъ --ихъ собрано довольно; надо стараться правственно характеризовать великія эпохи исторіи, стараться строго определить черты важдаго въва по завонамъ практическаго разума. Исторический матеріаль теперь почти истощень, и исторіи остается только размышлять (méditer).

Тогда исторія естественно войдеть въ общую систему философіи и будеть впредь ен составною частью. Многое тогда перейдеть оть исторіи на долю романистовь и поэтовь, но многое вайметь болье высокое и яркое мьсто въ новой системь. "Эти вещи стали бы получать свой характерь истины не оть одной хроники, но какъ въ тъхъ аксіомахъ естественной философіи, которыя открыты были опытомъ и наблюденіемъ, но которыя геометрическій разумъ свель въ формулы и уравненія, — точнотавъ же здёсь печать достовёрности сталь бы съ тёхъ поръ налагать разумъ правственный. Такова будеть, папр., та мало попятая (не по отсутствію данныхъ и намятниковъ, а по отсутствію идей) эпоха, какую представляеть начало христіянства, или то время, которое за нимъ последовало и о которомъ философскій фанатизмъ дълаль такое ложное представленіе. Гигантскін фигуры, теперь затерянныя въ толпъ историческихъ лицъ, выступить изъ окружающей ихъ тыпи; между тыль какъ многія другія славы, которымъ люди долго оказывали нельпое или преступное уваженіе, навсегда упадуть. Такова будеть судьба мнопизъ лицъ библейской истории и мпогихъ заменитыхъ людей древности: Моисен и Сократа, Давида и Марка-Аврелія. Люди узнають разъ навсегда, что Моисей указаль людямь истиннаго Бога, тогда какъ Сократь завъщаль имъ только малодушное со-мивне; что Давидъ есть совершенный образецъ свищенивищаго геронзма, тогда какъ Маркъ-Аврелій есть только любопытный примъръ искусственнаго величія и наружной добродътели. Катонъ не будеть возбуждать удивления своей бышеной добродытелью, а съ другой стороны имя Эпикура избавится отъ тяго-тьющаго надъ нимъ предразсудка, и его память получитъ новый интересъ. Имя Аристотеля будетъ произноситься почти съ отвращенісиъ, имя Магомета — съ глубокимъ почтенісиъ. Наконецъ, быть можетъ, родъ позора будетъ связанъ съ великимъ именемъ Гомера, и приговоръ, произнесенный Платопомъ по религіозному инстинкту противъ этого развратителя людей, не будетъ больше считаться одной изъ его утопическихъ выходокъ, но примъромъ удивительнаго предугадыванія мыслей будущаго... , Всв эти идеи, которыя до сихъ поръ едва коснулись человъческаго ума или только лежали безъ жизни въ пъсколькихъ независимыхъ головахъ, тогда безвозвратно войдутъ въ правственное чувство человъческаго рода и сдълаются аксіомами вдраваго смысла".

Однимъ изъ важивинихъ уроковъ этой исторіи будетъ то, что она установитъ въ намяти людей относительное значеніе народовъ, исчезнувнихъ со сцены міра, и наполнитъ сознаніе народовъ существующихъ чувствомъ того назначенія, которое они призваны исполнить. Каждый народъ, ясно понявъ прошедшія эпохи своей жизни, пойметъ должнымъ образомъ и свое настоящее, и свою будущую задачу. Такимъ образомъ, у всъхъ народовъ явится истинное національное сознаніе, которое соста-

вится изъ извъстнаго числа положительныхъ идей, очевидныхъ истинъ, выведенныхъ изъ ихъ воспоминаній, — глубокихъ убъжденій, господствующихъ болёе или менёе надъ всёми умами и ведущихъ всёхъ къ одной цёли. Національности, вмёсто того, чтобъ раздёляться, будутъ соединяться для одного гармоническаго результата, и, быть можетъ, народы протянутъ другъ другу руки въ истинномъ чувствъ общаго интереса человъчества, который будетъ не что иное, какъ хорошо понятый интересъ каждаго народа.

Это не будеть то космополитическое будущее, о которомъ мечтаетъ философія. Пароды должны, папротивъ, составить свою домашнюю мораль, отличную отъ морали политической; должны узнать себя какъ индивидуумовъ, сознать свой пороки и добродътели, исправить сдъланныя ошибки и утвердиться въ добръ. Таковы первыя условія усовершенствованія массъ: опъ должны ясно попять свое прошедшее, чтобы найти силу дъйствовать на свое будущее.

Историческая критика не будеть только дёломъ любознательности. Она станеть строгимъ судьей всякой славы, всякихъ величій прошедшаго; она разрушить всё фантомы, всё ложные образы, загромождающіе человіческую память, чтобы изъ прошедшаго, представленнаго въ его истинномъ свёть, вывести изв'єстныя заключенія для настоящаго и съ увіфенностью взглянуть на будущее.

Наконець, самымъ важнымъ уровомъ этой исторіи будетъ то, что люди не будуть увлекаться безсмысленной системой механическаго усовершенствованія нашей природы, которое опровергается опытомъ всёхъ вёковъ, и узнаютъ, что, напротивъ, человікъ, предоставленный самому себі, всегда шелъ путемъ безконечнаго упадка, и что если нельзя отвергать извёстныхъ періодовъ прогресса, высокихъ порывовъ мысли, какіе бывали у всёхъ народовъ, то мы не видимъ у нихъ, однако, постояннаго и непрерывнаго движенія впередъ. Такое движеніе есть только въ томъ обществі, къ которому мы принадлежимъ; правда, мы приняли то, что прежде насъ открыто было умомъ древнихъ; но изъ этого пе следуетъ, чтобы наше общество достигло своего ныпітытиго состоянія безъ того историческаго явленія, которое совершилось внів естественнаго хода человітескихъ идей, внів всякой связи событій, т.-е. безъ христіанства.

Если мы обратимся въ тому, что предшествовало этому явленію, мы увидимъ, что древній міръ не имѣлъ въ себѣ никакого принципа прочности. Что сталось съ глубовой мудростью

Египта, прелестной красотой Іонін, суровыми доброд'ятелями Рима, осл'япительнымъ блескомъ Александріи? Не воздвигалъ ли человікь здапія, чтобы опо только превратилось въ прахъ? Не человъкъ здапія, чтоом опо только превратилось въ прахъ? Не поднимался ли опъ такъ высоко, чтобъ только тѣмъ ниже упасть? — Не заблуждайтесь: не варвары разрушили древній міръ. Это былъ сгнившій трупъ; они только развѣяли его прахъ по вѣтру... Паденіе Римской имперіи приписывають порчѣ нравовъ и про-испедшему изъ пен деспотизму. По въ этой всеобщей революціи дѣло шло не объ одномъ Римъ: погибала цѣлая цивилизація. діло шло не объ одномъ Римі: погибала цівлая цивилизація. Египеть фараоновт, Греція Перикла, второй Египеть Лагидовь, вся Греція Александра, простиравшаяся за Индъ, наконецъ, самое іудейство, когда оно эллинизировалось, все это слилось въ рим-ской массів и составило одно общество, представлявшее собой всів предыдущія поколівнія, заключавшее всів правственныя и умственныя силы, какія до тіхть поръ развились въ человівческой природів. Такимъ образомъ, не имперія, а цівлое человівческое общество было уничтожено, и опить возобновилось съ этого дня. Новое общество было создано христіанствомъ, и созданіе не было діломъ человівческимъ: все было сділано мыслюю истины. Не-посредственное дійствіе этого событія, новыя силы, новыя по-требности, имъ созданныя, то удивительное уравненіе умовъ, котребности, имъ созданныя, то удивительное уравненіе умовъ, которые стали "желать истины и способны принимать ее", въ какомъ бы они ни были состояніи, все это отмѣчаетъ то время поразительнымъ характеромъ провидѣнія и высшаго разума.

Это—новое общество и новая цивилизація.

Громадное превосходство этого новаго общества надъ древнимъ не было достаточно оценено, потому что въ мірт видъли отдельныя государства. Но не видъли того, что въ теченіе цълаго ряда въковъ это новое общество представляло настоящую федеральную систему, которая была нарушена только реформаціей; что до тъхъ поръ народы считали себя однимъ обществомъ, раздъленнымъ географически, но единымъ правственно; что долго у пихъ не было другого публичнаго права, кромъ постановленій церкви; что ихъ войны считались междоусобіями; что двигали ими одни интересы. Исторія среднихъ въковъ есть буквально исторія одного христіанскаго парода. Вольтеръ очень върно замъчаетъ, что мизнія бывали причиной войнъ только у однихъ христіанъ; это было потому, что царство мысли не могло утвердиться въ мірт иначе, какъ давая самому принципу мысли всю его реальность. Если реформація нарушила этотъ порядокъ вещей и уничтожила единство, то нельзя сомнъваться, что прядетъ премя, когда черты, раздъляющія народы, Громадное превосходство этого поваго общества надъ древ-

опять нагладятся, и первоначальный принципъ общества обнаружится снова, въ новой формв, и съ большей эпергіей, тамъ вогла-либо...

Въ этомъ-то европейскомъ семействъ и нужно изучать истияный характеръ воваго общества, а не въ той или другой стран ... вдёсь находится истинный принципъ прочности и прогресса, отличающій міръ новый отъ міра древняго. Такъ, несмотря на всв испытанные имъ перевороты, это общество не только не потеряло ничего изъ своей жизпенности, но съ каждымъ днемъ его силы возрастають. Ни арабы, ни турки, ни татары не могля его уничтожить, и только укръпили его. Псторія древняго міра была, собственно говоря, непродолжительна, и, однако, сколько общестиъ погибло въ древности въ этотъ короткій періодъ, между темъ какъ въ исторіи новейшихъ народовъ меняются только географическія границы, а самое общество и народы остались неприкосновенны. Пзгнавіе мавровъ изъ Испаніи, уничтоженіе американскихъ паселеній, уничтоженіе татаръ въ Россіи только подтверждають эту мысль. Такъ близится и паденіе Огтоманской имперін; затьмъ придеть очередь другихъ не-христіанскихъ народовъ. Таковъ кругъ всемогущаго дъйствія истины: то отгісняя народы, то общимая ихъ въ свою окружность, этотъ кругъ постоянно расширяется и приближаеть нась въ возвъщеннымъ временамъ.

Сила христіанскаго общества заключается именно въ томъ, что оно одно действительно одушевляется интересомъ мысли, и это самое составляетъ усовершаемость новъйшихъ народовъ, въ которой находится тайна ихъ цивилизаціи.

Удивительно то равнодушіе, съ какимъ смотрять обыкновенно на новъйшую цивилизацію, между тъмъ ясное пониманіе ел есть уже и разръшеніе соціальной задачи. Въ самомъ дълъ, эта цивилизація содержить въ себъ результать встъ протекцикъ въковъ, и будущіе въка будуть только ся результатомъ. Никогда масса идей, распространенныхъ на поверхности міра, не была такъ сосредоточена, какъ въ современномъ обществъ; никогда въ жизни человъческаго существа одна мысль не обнимала такъ всей дъятельности его природы, какъ въ наше время. Мы паслъдовали все, когда-либо сдъланное людьми; пътъ точки на землъ, которая была бы изъята отъ вліянія нашихъ илей; во всей вселенной есть только одна умственная сила, и такимъ образомъ, всть основные вопросы правственной философіи необходимо заключевы въ одномъ вопрост о новъйшей цивилизаціи... Между нами никогда не будеть ни китайской неподвижности, ни гре-

ческаго упадка; еще менве можно представить себв полное уничтоженіе нашей цивилизаціи. "Стоить оглянуться кругомъ себя, чтобы въ этомъ убъдиться. Нужно было бы, чтобы весь земной шаръ быль перевернуть вверхъ дномъ, чтобы повторился переворотъ, подобно тому, который далъ ему его пастоящую форму, для того, чтобы вынешняя цивилизація разрушилась. Если только не произойдеть второго всемірнаго потопа, невозможно представить себь полнаго разрушенія нашего просвещенія. Если, напримеръ, будетъ поглощено целикомъ одно изъ двухъ полушарій, —того, что уцелеть отъ нашей цивилизаціи въ другомъ полушаріи, довольно будетъ, чтобы обновить человеческій духъ".

Въ заключение письма авторъ объясияетъ, что если влиние христіанства на развитіе пынвінней цивилизаціи до сихъ поръ было мало оценено, то виной этого были протеставты. Онъ возстаетъ противъ упорства протестантовъ, которые не находятъ христіанства уже со второго или съ третьяго въка, или находить только въ той стенени, сколько было необходимо, чтобъ оно пе разрушилось совстит; въ среднихъ въкахъ они видятъ изычество, которое было хуже, чемъ въ древнемъ міръ; взамънъ того, незаслуженнымъ образомъ и опнобочно превозносять такъназываемое возрождение наукъ и т. д. Чаадаевъ надъется, что эта исторія будсть півкогда освіщена совершенно иначе, и замівчасть въ споскъ, что съ техъ поръ, какъ это было написано, Гизо въ значительной степени исполниль эту надежду 1). II что же сдълала эта реформація, столько восхваляемая протестантами? Она возвратила міръ въ разрозненность (désunité) язычества, и если ускорила движение ума, то отняла у человъчества высокую и илодотворную идею всеобщиости. Протестантскія церкви отличаются страннымъ духомъ разрушенія и какъ будто стремятся увичтожить другь друга, — къ чему же имъ таинство евхаристіи, зачъмъ соединяться съ Спасителемъ, если люди раздъляются другь отъ друга?

Чавдаевъ становится на сторону католицизма, защищаетъ папство, какъ олицетвореніе единства. Не входя въ это изложеніе, мы приведемъ только общую точку зрвнія: "Развъ таково ученіе Того, кто пришелъ на землю, чтобы принести въ нее жизнь, и кто побъдилъ смерть? Развъ мы уже на небъ, что можемъ безнаказанио отвергнуть условія ныньшней экономіи? И эта экономія не есть ли только соединеніе чистыхъ мыслей ра-

<sup>1)</sup> Онъ разумъстъ именно Cours d'histoire moderne, читанный Гизо въ 1828 г. и изданими въ тридцатыхъ годахъ.



вумнаго существа съ необходимостями его существованія? А первая изъ этихъ необходимостей есть общество, сопривосновеніе умовъ, сліяніе идей и чувствъ; только тогда, вогда удовлетворяется эта необходимость, истина дѣлается живою, и изъ области умозрѣнія нисходитъ въ область реальнаго; только тогда она изъ мисли дѣлается фактомъ, получаетъ наконецъ характеръ силы природы, и дѣйствіе ея становится такъ же несомнѣнно, какъ дѣйствіе всявой другой естественной силы. Но какъ сдѣлается все это въ обществѣ идеальномъ, которое существовало бы только въ ожиданіяхъ и въ воображеніи? Вотъ певидимая церковь протестантовъ, — дѣйствительно невидимая какъ ничто 1...

Не будемъ останавливаться подробно на третьемъ письмѣ, которое занято развитіемъ тѣхъ же мыслей. Все письмо состоитъ изъ отдѣльныхъ эпизодовъ, гдѣ Чаадаевъ говоритъ о древнемъ искусствѣ, которое опъ обвишеетъ въ чувственномъ матеріализмѣ, затѣмъ характеризуетъ тѣ личности, которыя были имъ упомянуты прежде: Моисея, Давида, Сократа и Марка-Аврелія, Эпикура, Магомета, наконецъ, Гомера. Одного послѣдниго эпизода будетъ достаточно, чтобы показать взглядъ Чаадаева на вскусство и поэзію классическаго язычества.

"Вопросъ о томъ вліяній, какое имѣлъ Гомеръ на человѣческій духъ, есть теперь вопросъ рѣшенпый. Теперь очень корошо извѣстно, что такое гомерическая поэзія, извѣстно, какъ
она способствовала опредѣленію греческаго характера, который
въ свою очередь опредѣлилъ характеръ всего древниго міра; теперь знаютъ, что эта поэзія замѣнила собой другую поэзію, болѣе
высокую, болѣе чистую, отъ которой остались только обрывки;
знаютъ гакже, что она поставила новый порядокъ идей на мѣсто
другого порядка идей, который родился не изъ почвы Греців,
и что эти первобытныя идеи, вытѣсненныя новой мыслью, удалившіяся или въ мистеріи Самоеракій, или въ тѣнь другихъ святилищъ утраченныхъ истинъ, существовали съ тѣхъ поръ только

<sup>&#</sup>x27;) Полная мисль Чавдаева, кажется, достаточно ясна въ слѣдующей тираде, которую онь пишеть по новоду протестантства: "La réformation a enlevé à la conscience de l'être intelligent la féconde et sublime idée d'universalité. Le fait propre de tout schisme dans le monde chrétien est de rompre cette mystérieuse unité, dans laquelle est comprise toute la divine pensée du christianisme et toute sa puissance. C'est pour cela que l'Eglise catholique jamais ne transigera avec les communions séparées. Malheur à elle et malheur au christianisme, si le fait de la division est jamais reconnu par l'autorité légitime! Tout ne serait bientôt derechef que chaos des idées humaines, mensonge, ruine et poussière. Il n'y a que la fixité visible, pour ainsi dire palpable, de la vérité, qui puisse conserver le régne de l'esprit sur la terre", etc. Стр. 83. Это единство есть, консчно, паиство.

**жля** небольшого числа избранныхъ или адептовъ <sup>1</sup>); но чего не Знають, инв кажется, это—того, что Гомерь можеть иметь общаго Съ нашимъ временемъ, что еще остается отъ него во всеобщемъ вноинманін... Для насъ Гомеръ остается тольво Тифономъ или Аринаномъ настоящаго міра, какъ онъ быль имъ въ томъ мірѣ, жакой быль имъ создань. Въ нашихъ глазахъ, гибельный геронямъ страстей, грязный идеалъ врасоты, необузданная любовь жъ земному, все это идеть къ намъ отъ него. Замътьте, что въ другихъ цивилизованныхъ обществахъ міра цикогда не было ничего подоблаго. Только греки вздумали идеализировать и обоготворить порокъ и преступленіе; такимъ образомъ, поэзія вла была только у нихъ и у народовъ, наследовавшихъ ихъ цивилизацію. Въ срединхъ въкахъ можно исно видъть, какое направление принила бы мысль христіанскихъ народовъ, еслибы она вполив отдалась той рукв, которан вела ес... Поэзія гомерическая, послів того какъ на древнемъ Западв она отвела теченіе мыслей, которыя привязывали людей къ великимъ диямъ творенія, сдівлала то же и на новомъ Западъ; перешедши къ памъ сь наукой, философіей, литературой древнихъ, она такъ отождествила насъ съ ними, что въ настоящую минуту мы все еще висимъ между міромъ лжи и міромъ истины. Хотя теперь и очень мало занимаются Гомеромъ и, конечно, мато его читаютъ, его боги и герои тых не менье оспаривають почву у христіанской мысли. Потому что дъйствительно въ этой ноззін, совершенно земной, совершенно матеріальной, есть удивительная увлекательность, чрезвычайно пріятная для порока нашей природы, увлекательность, которан ослабляеть фибру разума, держить его глупо прикованнымъ въ своимъ фантомамъ и очарованіямъ, убаюживаеть и усипэляеть его своими могущественными иллюзіями". Только глубокое иравственное чувство, исходящее изъ христіанской истины, можеть освободить нась оть этого рокового заблужденія. "Что касается до меня, я думаю, что для нашего полнаго возрожденія въ смысть откровеннаго разума намъ нужно еще какое-нибудь великое покалніе, какое пибудь всемогущее искупленіе, вполив ощущаемое всьиъ христіанскимъ міромъ, испытываемое всьии, вакъ великая физическая катастрофа на поверхности нашего міра; безъ этого, я не понимаю, какъ мы могли бы избавиться отъ грязи, которая все еще освверняетъ нашу память".

<sup>1)</sup> Въ приитчани Чладаевъ указиваетъ на тъсную связь Гомера съ греческимъ искусствовъ и на невяжность, въ этомъ случав, вопроса о томъ, существовала или пътъ самая личность Гомера.

Въ заключение письма Чаздаевъ опять возвращается къ рус-

"Вотъ мы въ концъ нашей галлерен. Я не сказалъ вамъ всего, что хотвлъ сказать, но надо кончить. И знасте ли что? Въ сущности, мы, русскіе, не имъемъ ничего общаго съ Гомеромъ, съ греками, римлянами, германцами; все это соверштенно намъ чуждо. Но что вы котите! надо говорить языкомъ Европы. Наша экзотическая цивилизація такъ придвинула насъ (поша а adossés) въ Европф, что хотя у насъ и нътъ ея идей, у насъ вътъ другого языка, кромъ ея языка: итакъ, намъ приходится говорить имъ. Если небольшое число привычекъ ума, предажий, воспоминаній, какія у насъ есть, если наше прошедшее привязываеть нась пи къ какому народу на земль, если мы въ самомъ дълъ не принадлежниъ ни къ одной изъ системъ правственной вселенной, то своей общественной поверхностью жы припадлежимъ, однако, міру Запада. Эта связь, правда, очень слабан; не соединяя насъ съ Европой такъ теспо, какъ воображають, и не давая намъ чувствовать во всёхъ пунктахъ нашего существа великое движение, которое тамъ совершается, - эта свизь ставить, однако, наши будущія судьбы въ зависимость отъ судебъ европейскаго общества. Такимъ образомъ, чъмъ больше мы будемъ стараться амальгамироваться съ ней, твит будетъ для насъ лучше. Мы жили до сихъ поръ совершенно одни; то, что мы узнали отъ другихъ, осталось на нашей вившности какъ простое украшеніе, не проникая вовнутрь нашихъ душъ; въ настонщее время силы чержовнию обществи (societe souveraine) такъ увеличились, его дъйствіе на остальную долю человъческаго рода такъ расширилось, что им скоро будемъ унесены во всеобщемъ вяхръ, съ душой и тъломъ. Върно то, что мы, копечно, не можемъ долго оставаться въ нашей пустывъ. Поэтому будемъ дёлать все, что можемъ, для того, чтобы приготовить путь новому поколенію. Мы не можеми оставить ему того, чего у насъ не было: върованій, воспитаннаго временемъ разума, ръзко очерченной личности, мивній, развитыхъ въ теченіе долгой умственной жизни, одушевленной, дъятельной, обильной результатами, -- оставимъ имъ по крайней мъръ несколько идей, которыя, хотя и не быливпайдены нами самими, но, будучи передаваемы такимъ образомъ отъ покольнія къ покольнію, будутъ все-таки иметь въ себе долю традиціоннаго элемента, и по этому самому будутъ имъть иъсколько больше силы, больше плодотворности, чънъ паши собственныя мысли. Этимъ способомъ мы заслужниъ у потоиства, им не пройдемъ на землъ безполезно.

Для определенія мийній Чаадаева за время, предшествовавшее появленію его статьи, могло бы служить и упомянутое письмо въ гр. Бенкендорфу по поводу запрещенія журнала "Европеецъ". Писанное отъ имени издателя этого журнала, Кирізевскаго, опо, безъ сомийнія, завлючало въ себі и мысли самого Чаадаева. Это было въ 1832 году, когда Кирйевскій, вернувшись изъ-заграницы, былъ еще поялоннякомъ западныхъ илей и когда между нимъ и Чаадаевымъ могло быть въ этомъ смыслій много общаго. То, что говорится въ этомъ письмів о либерализмів двадцатыхъ годовъ, опибочность вотораго была поцята, о различіи условій и народнаго характера, не допускающемъ у насъ прямого введенія западныхъ учрежденій, о желаніяхъ въ настоящемъ, состоявшихъ въ усиленіи образованія, въ разрішеніи крестьянскаго вопроса, въ развитіи религіознаго элемента—все это могло быть, и віроятно было, одинаково мийніе Кирйевскаго и Чаадаева.

Киръевскаго и Чавдаева.

Послъднимъ значительнымъ его произведенемъ была "Апологія Сумасшедшаго". Написанняя по поводу извъстнаго объявленія его сумасшедшимъ, "Апологія" отдълена отъ писемъ промежуткомъ въ пъсколько лътъ и представляетъ съ письмами нъкоторую разницу, которую можно объяснить двумя обстоятельствами. Во-первыхъ, едва ли сомнительно, что "Апологія" написана подъ давленіемъ преслъдованія, которое обрушилось на Чавдаева и повидимому оставило въ немъ навсегда впечатлѣніе. Съ другой стороны, прошло нъсколько лътъ съ тъхъ поръ, какъ были паписаны "Письма"; прежнее возбужденіе улеглось, и авторъ, возвращаясь къ темъ своихъ "Писемъ", могъ хладно-кровнъе отнестись къ предмету. Но при всемъ томъ, "Апологія" въ своемъ родъ также весьма замъчательна. Авторъ дълаетъ извъстныя уступки, соглашается признать извъстныя преувеличенія въ своихъ прежнихъ словахъ, говоритъ безъ прежняго абсолютнаго скептицизма, — по всей въроятности искренно, вслъдствіе того, что въ его мнъшіяхъ дъйствительно черезъ нъсколько лъть явилось больше спокойнаго размышленія; въ двухъ-трехъ лътъ явилось больше спокойнаго размышленія; въ двухъ-трехъ мъстахъ мы найдемъ также вещи, написанныя какъ будто намъренно въ извъстномъ предохранительномъ симслъ; -- но въ то же время Чаадаевъ не уступаетъ ничего той публикъ, которая напала на него съ такимъ ожесточениемъ; напротивъ, "Апологія" есть новое обвинение противъ этой публики, высказанное съ убъждениемъ и чувствомъ своего достоинства. Вообще, "Апологія" остается любопытнымъ, талантливымъ произведениемъ, которое

по многимъ чертамъ своего содержанія, въ сожалівню, не устарівло и до сихъ поръ.

Указавъ въ пачалъ статън слова апостола Павла о любви, повелъвающей върнть и терпъть, авторъ замъчаетъ, что катастрофа, такъ странно исказившая его умственное существованіе, была въ сущности результатомъ зловъщихъ криковъ одной части общества при появленіи страницъ, правда ъдкихъ, но заслуживавшихъ не такого пріема.

"Правительство, -- говорить Чандаевь, -- въ сущности только исполнило свой долгъ; можно даже сказать, что строгость, упо-требленная противъ насъ въ эту минуту, не имветъ ничего чрезвычайнаго, потому что, конечно, она далеко не превзопла ожи-даній многочисленной публики. Что же, въ самомъ дълъ, надо было сделать правительству, самому благонам вренному, какъ не сообразоваться съ темъ, что оно искренно считаетъ серьезнымъ желаніемъ страни? Что же касается до криковъ публики, это соисьмъ иное дело. Есть разные способы любить свое отечество: совсьмъ иное дъло. Есть разные способы любить свое отечество: напримъръ, самоъдъ, который любитъ родные сивга, дълающе его подслъноватымъ, дымную юрту, гдъ онъ проводитъ, скорчившись, половину своей жизпи, протухлый жиръ своихъ оленей, окружающій его вонючей атмосферой, конечно онъ любитъ свою родину не такъ, какъ англійскій гражданинъ, гордый учрежденіями и высокой цивилизаціей своего славнаго острова, и безъ сомивнія было бы очень жалко, еслибы памъ приходилось еще любить нашу родину на манеръ самобдовъ. Любовь къ отечеству есть вещь прекрасная, но еще прекраснае любовь къ истинъ... Правда, что мы, русскіе, всегда бывали довольно беззаботны о томъ, что истинно и что ложно. Поэтому, не сладуетъ очень сердиться на общество, если оно было живо затронуто насколько апострофой, обращенной къ его слабостямъ. Поэтому, увъряю васъ, я вовсе не досадую на эту милую публику, которая такъ долго меня баловала: я стараюсь отдать себъ отчетъ въ моемъ странномъ положеніи хладнокровно, безъ всякаго раздраженія"... драженія"...

"Я пикогда не искалъ популирности и овацій толпы; я всегда думаль, что родъ челов'яческій должень идти только всл'ядь за своими естественными главами, помазанниками Бога; что онъ можеть идти впередъ по пути своего истиннаго прогресса только подъ руководствомъ т'ехъ, кто т'емъ или другимъ образомъ получилъ отъ самого неба миссію и силу вести его; что общее мн'еніе (la raison générale) вовсе не есть абсолютно справедливое мн'еніе (la raison absolue), какъ это думалъ одинъ великій ни-

сатель нашего времени; что инстинкты большинства бывають безконечно болье страстны, болье узки, болье эгоистичны, чымы инстинкты отдыльнаго человыка; что такъ-называемый здравый смыслы народа вовсе не есть здравый смыслы; что истипа выходить не изы шумной толпы; что ее ислыя представить цифрой; наконець, что умы человыческій во всей своей силь, во всемы своемы блескы всегда обнаруживался только вы одипокомы мыслитель. Авторы не хочеты разбирать, какы случилось, что оны очутился вдругы переды гифвной публикой, и переходиты кы объясиенію своей точки зрынія, ставя центральнымы предметомы спорнаго вопроса европейскую цивилизацію и Петровскую реформу. Слыдующее мысто о Петры Великомы можно считать первымы категорическимы заявленіемы того образа мыслей и того взгляда на реформу, которые становились тогда основаніемы мишній цылой школы и спорнымы пунктомы, рызко раздылившимы эту школу оты славянофильской.

ній целой школы и спорнымъ пунктомъ, резко разделившимъ эту школу отъ славянофильской.

"Уже триста лётъ Россія стремится слиться съ западомъ Европы, извлекаетъ оттуда все самыя серьезныя свои идеи, все благотворявйшія знанія, всё живейшій наслажденія. Въ теченіе более чемъ столетія она делаетъ лучше. Величайшій изъ нашихъ царей, тотъ, который, говорять, началъ для насъ новую эру, которому, говорять, мы обязаны своимъ величіемъ, своей славой и всеми благами, какими теперь владемъ, отрекся, цолтораста лётъ тому назадъ, отъ древней Россіи передъ лицомъ целаго міра. Опъ смелъ своимъ могущественнымъ дуновеніемъ все наши учрежденія; онъ вырылъ пропасть между нашимъ прошедінимъ и нашимъ настоящимъ и бросилъ въ нее кучей всё наши преданіи. Опъ отправился въ страны Запада самымъ малымъ и возвратился къ намъ самымъ великимъ; онъ преклонился передъ Западомъ и всталъ нашимъ повелителемъ и законодателемъ. Онъ ввель въ нашъ языкъ слова Запада; свою новую столемъ. Онъ ввелъ въ нашъ языкъ слова Запада; свою новую столицу онъ пазвалъ именемъ Запада; опъ бросилъ свой наслъдственный титулъ и принялъ титулъ Запада; наконецъ, опъ почти отказался отъ собственнаго имени и много разъ подписывалъ свои верховныя решенія именемъ Запада. Съ этого времени, свои верховным рашения именемъ запада. Съ этого времени, постоянно обращая глаза на страны Запада, мы, такъ сказать, только вдыхали въ себя воздухъ, приходившій оттуда, и питались имъ. Должно сказать, что наши государи, которые всегда почти вели насъ за руку, которые почти всегда вели страну на буксиръ, безъ всякаго участія съ ен стороны, государи сами налагали на насъ нравы, языкъ, одежду Запада. По книгамъ Запада мы выучились называть имена вещей. Нашей собственной

исторін научиль нась человінь изь странь Запада; им переводили литературу Запада, мы учили ее наизусть, им украниались его обрывками, и наконець мы были счастливы, что пожодили на Западь, мы квалились, когда онь котіль считать нась между своими.

"Надо согласиться, что оно было прекрасно, это создание Петра Веливаго... Глубоко было сказанное имъ слово: видите ли тамъ эту образованность, плодъ столькихъ трудовъ, видите ли эти науки, эти искусства, которыя стояли столько пота столькимъ поколъніямъ! все это — ваше, съ условіемъ, что вы освободитесь отъ своихъ суеверій, что вы отвергиете свои предразсудки, что вы не будете ревнивы къ своему варварскому прошедшему, что вы не станете хвастатьси въками своего невъжества, что ваше честолюбіе будеть состоять въ томъ, чтобы усвоить себъ труди всьхъ народовъ, богатства, пріобрътенныя умомъ человъческимъ на всъхъ широтахъ земного шара. И этотъ великій человікъ трудился не для одной своей націн... Зрілище, которое онъ представилъ вселенной, когда, покинувъ царсжое величіе и свою страну, овъ скрылся въ последнихъ рядахъ щивилизованных народовъ, - развъ это зрълище не было новымъ усиліемъ человъческаго генія выйти изъ тъсной ограды родины, чтобы утвердиться въ великой сферѣ человъчества? Таковъ быль урокъ, который мы должны были воспринять: мы дъйствительно имъ воспользовались, и до сихъ поръ мы шли твыъ путемъ, который указаль намъ великій императоръ. Наше промадное развитие есть только исполнение этой великолтиной программы. Никогда народъ не быль менъе пристрастенъ къ самому себь, чимъ народъ русскій, какъ создаль его Петръ Великій, и никогда другой народъ не получаль болье славныхъ успъховъ на пути совершенствованія. Высокій разумъ этого необыкновеннаго человъка въ совершенствъ угадалъ, какой должень быль быть нашь исходный пункть на дорогь цивилизаціи и умственняго движенія міра. Онъ увидель, что намъ почти совствит недостаетъ историческихъ данныхъ, и что намъ нельзя утвердить пашего будущаго на этомъ безсильномъ основани; онъ очень хорошо поняль, что намъ, поставлепнымъ лицомъ къ лицу съ древней цивилизаціей Европы, последнимъ выраженіемъ всёхъ прежнихъ цивилизацій, незачёмъ задыхаться въ нашей исторін, незачень влачиться, подобно народань Запада, черезъ хаосъ національныхъ предразсудковъ, узкими тропинками мъстныхъ идей, по ржавой колев туземнаго предація; что намъ падо было свободнымъ порывомъ нашихъ внутреннихъ силъ, энер-

гическимъ усиліемъ національнаго сознанія вять сразу тъ судьбы, которыя намъ были предназначены. Поэтому онъ освободилъ насъ отъ всёхъ этихъ антецедентовъ, которые загромождають историческія общества и затрудняють ихъ путь; онъ открылъ нашъ умъ дли всёхъ великихъ и прекрасныхъ идей, какія существуютъ между людьми; опъ передалъ намъ Западъ весь, какимъ сдёлали его въка, и отдялъ намъ всю его исторію ва исторію, все его будущее за будущее".

Чаадаевъ утверждаетъ дальше, что всего этого Петръ не могъ бы сдълать, еслибы имълъ дъло съ націей, имъющей богатую исторію, ръзко очертившійся характеръ, глубоко вкоренившіяся учрежденія; съ другой стороны, такая нація не потериъла бы, чтобы у нея отнимали ея прошедшее. Но этого не было: Петръ имълъ передъ собой бълую бумагу, а если нація была такъ послушна его волъ, значить, въ ея прошедшемъ не было ничего, что могло бы узаконить сопротивленіе...

"Паши фанатические славине, - продолжаетъ онъ, - въ своихъ различныхъ поискахъ, быть можетъ, будутъ ипогда откапывать предметы любопытства для пашихъ музеевъ, для нашихъ библіотекъ; по, кажется, позволительно сомивваться, чтобы они успъли когда-нибудь извлечь изъ нашей исторической почвы, чтыъ можно было бы наполнить пустоту нашихъ душъ, чвиъ конденсировать неопредъленность (vague) нашихъ умовъ. Взглиците на средневъковую Европу: пътъ событія, которое не было бы тамъ въ некоторомъ смысле абсолютной необходимостью, которое не оставило бы глубокихъ следовъ въ сердце человечества. И почему это? Потому, что за каждымъ событіемъ вы находите идею, нотому что средневъковая исторія есть исторія мысли повейшихъ временъ, которая стремится воплотиться въ искусстве, въ наукъ, въ жизни человъка, въ обществъ... И знаю, что не всь исторіи имбють строгій, логическій ходь исторіи этой удивительной эпохи; по вірпо то, что таковъ истиппый характеръ историческаго развитія... Съ жизнью пародовъ бываетъ почти такъ же, какъ съ жизнью индивидуумовъ. Всв люди жили, но только человівть гепівльный или человікть, поставленный въ извъстими особыя условія, имъеть настоящую исторію. Положимъ, напримъръ, что народъ, по стечению обстоятельствъ, не имъ созданныхъ, по дъйствію географическаго положенія, не имъ выбраннаго, распространяется на громадномъ протяжения страны, не имби сознанія о томъ, что опъ делаеть, и что въ одинъ прекрасный день онъ окажется народомъ могущественнымъ, -это будеть, конечно, удивительный феномень, и можно будеть

удивляться ему сволько угодно; но что же, по вашему, должа сказать о немъ исторія? Въ сущности, это факть чисто жатеріальний, фактъ, такъ сказать, географическій, въ огромимихъ размърахъ, безъ сомнънія, но и только. Исторія возьметь его, знесеть его въ свои летописи, потомъ закроется за нимъ. и вос-. чено. Истинная исторія этого народа начнется только съ дня, когда онъ будеть охвачень той идеей, которая ему довърена, которую опъ призванъ осуществить, и когда онъ начаеть выполнять ее съ тъмъ постояннымъ, хотя сврытымъ инстинктомъ, который ведеть народы въ ихъ предпазначению. Воть моменть, который я привываю въ пользу моего отечества всёми силами моего сердца, вотъ задача, которую мев хотвлось бы, чтобы вы взяли на себя, мои любевные друвья и сограждане, которые живете въ въкъ, высоко поучительномъ, и которые теперь такъ хорошо показали мив. какъ вы живо воспламенены святой дюбовью въ отечеству".

Посл'в этой иронической фразы Чаадаевъ возвращается въ предмету съ другой стороны, — и говоритъ о той школ'в, которая утверждала, что нашъ вовсе не зачёмъ учиться у Запада, что мы припадлежимъ Востоку и что наше будущее на Восток в 1).

Пачавъ съ того, что міръ издавна разділенъ между Востокомъ и Западомъ, Паадаевъ характеризуетъ цивилизаціи восточную и западпую ихъ извістными отличительными чертами.

"Но вотъ является новая школа. Не хотятъ больше Запада, хотятъ разрушить дѣло Петра Великаго, хотятъ снова въ пустыяю. Забывая то, что Западъ сдѣлалъ для насъ, и неблагодарпые въ великому человѣку, который насъ цивилизовалъ, къ Европѣ, которая насъ научила, эти люди отвергаютъ и Европу, и великаго человѣка, и въ своемъ поспѣшномъ жарѣ этотъ новѣйшій патріотизмъ провозглашаетъ насъ любимыми дѣтьми Востока. Какая намъ была надобность, говорятъ, искать просвѣщенія у народовъ Запада? Развѣ среди насъ не было всѣхъ зародышей общественнаго порядка, безконечно лучшаго, чѣмъ порядокъ Европы? Отчего не предоставили дѣла времени? Оставленные намъ самимъ, нашему ясному уму, плодотворному принципу, скрытому въ нѣдрахъ нашей могущественной природы, и особенно на-

<sup>1)</sup> Обратива пока вниманіе читателя, что ва 1829, и даже ва 1837 году, когда вароміно была написана "Апологія", Чаадаева не мога имата ва виду собственню славянофильскую школу, кака она нонималась ва сороковыха годаха и которая тогда только-что образовывалась; многія черты относятся и ка мей, но главиннаобразома ка школа оффиціальной народности. Ср. замачанія Свербеева, ва "Р. Архива".

жией священной религіи, мы скоро превзошли бы всё эти на-роды, предапные заблужденію и лжи. И въ чемъ намъ было за-видовать Западу? Его религіознымъ войнамъ, его папё, его ры-щарству, его инквизиціи? Прекрасныя вещи въ самомъ дёлё! И развѣ Западъ есть отечество науки и всёхъ глубокихъ вещей? Извѣстно, что это Востокъ. Возвратимся же на этотъ Востокъ, жъ которому мы вездъ касаемся, откуда мы недавно извлекали наши върованія, наши заковы, наши добродътели, все, что сдълало насъ могущественнъйшимъ народомъ на землъ. Древній Востокъ падаетъ: развъ не мы его естественные преемники? Отсель надаеть: развы не мы его естественные преемники? Отсель между нами будуть сохраняться эти удивительныя преданія, между нами осуществятся всь ть великія и таинственныя истины, храненіе которыхь было поручено Востоку оть начала вещей.—Вы понямаете теперь,—продолжаеть Чавдаевь,—откуда пришла буря, которая недавно разразилась надо мной, и вы видите, что среди насъ въ національной мысли совершается настоящая революція, страстная реакція противъ просвіщенія, противъ идей Запада, — противъ того просвъщения, противъ тъхъ идей, которыя сдълали насъ тъмъ, что мы есть, которыхъ плодъ есть сама та реакция, то движение, которыя теперь толкаютъ насъ противъ пихъ. Но на этотъ разъ толчокъ пе идетъ сверху. Напротивъ, никогда, говорятъ, въ высшихъ областяхъ общества память нашего царя-реформатора не уважалась больше, чёмъ-теперь. Итакъ, иниціатива вполив принадлежить страпв. Куда поведетъ пасъ этоть первый факть эмапципированнаго разума націи? Богъ зпаетъ! По вогда любишь серьезпо свое отечество, нельзя не быть тигостно поражену этимъ отступничествомъ нашихъ наиболье передовыхъ (avancés) умовъ отъ вещей, ко-торын сдълали нашу славу, наше величіе, и миъ кажется, хо-рошій гражданинъ долженъ стараться, сколько можетъ, объяснить это странное явленіе".

Но, хоти мы и находимся на востокъ Европы, мы никогда ве принадлежали Востоку, наша исторія не имъетъ ничего общаго съ Востокомъ, характеръ нашей жизни иной; мы просто—страна съвера, и по идеямъ, и по климату очень далекая отъ долины Кашемира и береговъ Ганга. Нъкоторыя наши провинціи сосъдять съ Востокомъ, но нашъ центръ вовсе не тамъ.

"Истина въ томъ, что мы еще никогда не разсматривали своей исторіи съ философской точки арвнія. Ни одно изъ великихъ событій нашего національнаго существованія не было точно характеризовано, ни одна изъ нашихъ великихъ эпохъ не была откровенно оценена; отсюда все эти странныя фантазіи, всё эти

утопін прошедшаго, всё эти мечты невозможнаго будущаго, воторыя мучать теперь наши патріотическіе уми. Німецкіе ученые открыли нашихъ летописцевъ, питьдесять леть тому назадъ; потомъ Карамзинъ разсказалъ намъ звучнымъ языкомъ дъянія в подвиги нашихъ государей; въ наше время посредственные писатели, неловкіе антикваріи, нъкоторые неудавшіеся поэты, не владъя ни наукой нъмцевъ, ни перомъ знаменитаго историка, **УСИЛИВАЮТСЯ ВАДИСОВАТЬ ИДИ ВОЗСТАНОВИТЬ ВДЕМЕНА И НДАВЫ. О** которыхъ шикто между нами не сохранилъ ни воспоминанів, ни любви: такова сущность нашихъ трудовъ по національной исторіи. Надо согласиться, что изъ всего этого мудрено извлечь серьезное предчувствіе судебь, пась ожидающихь. Но намъ теперь пужно именно строгое и искреннее иследование важнейшихъ историческихъ моментовъ народной жизни, гдъ эта жизнь высказывалась во всей своей глубинь, -- потому что адъсь-то в заключается будущее. Если эти моменты ръдки-признайте это: "не отталкивайте истины, не воображайте, что вы жили жизнью пародовъ историческихъ, тогда какъ, погребенные въ вашей неизмфримой гробниць, вы жили только жизнью ископаемыхъ. Но если вы встрътите моменты, когда нація дъйствительно жила, когда билось ен сердце, если васъ обступала народная волна, тогда размышляйте, изучайте, и вашъ трудъ не будеть потерянъ: вы увидите, чъиъ можеть быть ваше отечество въ великіе дня. чего оно должно ожидать въ будущемъ. Такимъ авторъ считаетъ моменть, когда пародь, послъ смуть междуцарствія, самостоятельнымъ порывомъ своихъ силъ вновь основалъ порядовъ и возвель на престоль новую династію... "Видно изъ этого, -- говоритъ Чаадаевъ, - что я далеко не требую, какъ утверждали, что следуетъ уничтожить все наши воспоминанія".

"Я сказаль только и повторяю, что пора бросить ясный взглидь на наше прошлое, и бросить не за тымь, чтобы извлекать изъ него старыя сгнившия реликвии, старыя идеи, которыя пожрало время, старыя вражды, которыя давно покинуль здравый смысль нашихъ государей и народа,—но чтобы знать, что нашихъ думать о нашихъ антецедентахъ. Воть что я пытался сдызть въ трудв, который остался неконченнымъ и въ которому должна была служить введеніемъ статья, такъ страпно возбудившая національное тщеславіе. Конечно, была нетерифливость въ выраженіи, крайность въ мысли; но чувство, господствующее во всемъ отрывкъ, нисколько не враждебно отечеству: это—глубокое чувство пашихъ слабостей, выраженное съ болью, съ горестью, и только.

"Повърьте, и больше, чъмъ вто-либо изъ васъ, люблю свое отечество, желаю ему славы, умею ценить высокія качества своего народа; но справедливо также, что патріотическое чувство, меня одушевляющее, создано не совсимъ по тому способу, какъ то, чьи врики разрушили мое спокойное существованіе... Я не ум'ью любить свое отечество съ закрытыми глазами, съ преклопенной головой, съ запертыми устами. Я нахожу, что можно быть полезнымъ отечеству только подъ условіемъ ясно его видъть; я думаю, что время сленыхъ амуровъ прошло, что теперь прежде всего мы обизаны отечеству истиной. И люблю свое отечество такъ, какъ Петръ Великій научилъ меня любить его. Признаюсь, у меня пътъ этого блаженнаго (béat) патріотизма, этого льниваго патріотизма, который устранвается такъ, чтобы видыть все въ лучшую сторону, который засыпаеть за своими иллюзіями и которымъ, къ сожаленію, въ наше время страдаеть много на-шихъ хорошихъ умовъ. Я думаю, что если мы пришли после другихъ, то для того, чтобы делать лучше другихъ, чтобы не впадать въ ихъ ощибки, въ ихъ заблуждения, въ ихъ суевърия... II считаю, что наше положение счастливое, если мы съумъемъ имъ воспользоваться... Этого мало: я имъю глубокое убъжденіе, что мы призваны рфшить большую часть задачь соціальнаго порядка, завершить большую часть идей, возникшихъ въ старыхъ обществахъ ...

Чавдаевь возвращается опять къ мысли о выгодности нашего положенія, позволяющиго намъ пользоваться готовымъ историческимъ опытомъ другихъ народовъ, пользоваться, не будучи свизапными ни традиціей, ни общественною порчей. "У насъвътъ этихъ страстныхъ интересовъ, этихъ готовыхъ мивній, этихъ утвердившихся предразсудковъ; мы приходимъ съ дъвственными умами на встръчу каждой новой идеъ. Въ нашихъ учрежденіяхъ, — свободныхъ созданіяхъ (oeuvres spontanées) нашихъ государей или слабыхъ следахъ порядка вещей, возделаннаго ихъ всемогущимъ илугомъ; въ нашихъ правахъ-странцой смеси пеловкаго подражании и обрывковъ давно изжитаго соціальнаго быта; въ нашихъ мивніяхъ, которыя все еще тщетно стараются установиться о самыхъ мелкихъ вещахъ, -- ничто не противодъйствуетъ непосредственному осуществленію всехъ благъ, какія Провидьніе предназначаеть человьчеству... Псторія (т.-е. прошедшее) не принадлежить намъ больше, это правда, но наука намъ припадлежитъ; мы не можемъ начинать сначала весь трулъ человъческаго ума, но мы можемъ участвовать въ его дальнъйшихъ трудахъ; прошедшее уже не въ нашей власти, но будущее

наше. Нельзя сомнъваться въ томъ, что большая часть міра угнетена своими преданіями, своими воспоминаніями: не будемъ завидовать ограниченному кругу, въ которомъ онъ хлопочеть; несомнъпно, что въ сердцъ большей части націй есть глубокое чувство свершившейся жизни, которое господствуетъ надъ жизнью настоящей, упрямое воспоминаніе о протекшихъ дняхъ, которое наполняеть пыштышніе дни. Оставимъ ихъ боротьси съ ихъ неумолимымъ прошедшимъ".

Мы имбемъ ту чрезвычайную выгоду, что у насъ, не свазавныхъ исторіей, ивтъ, какъ у западныхъ народовъ, нензиваной пеобходимости, что мы можемъ измърить каждый піагъ, который намъ предстоитъ, обдумывать каждую идею, которая касается нашего разума. "Памъ позволено, — говоритъ онъ, — надъяться на благосостояніе еще болбе общирнос, чвиъ то, о какомъ мечтаютъ самые пламенные служители прогресса, и чтобы достигнуть до этихъ окончательныхъ результатовъ, намъ пужевъ только одинъ верховный актъ той высшей воли, которая заключаетъ въ себъ исъ воли націи, которая выражаетъ всь ен стремьенія, которая уже не разъ открывала ей новые пути, развертывала передъ пей новые горизопты, и пизвела въ ея разумъ повое просвъщеніе" 1).

"Что же, — спращиваеть затіми Чавдаевь, — разві в предлагаю своему отечеству дурное будущее? Паходите вы, что я вызываю для него не славную судьбу?" Но Чавдаевь соглашается наконець, что онъ преувеличиль свои требованія и отъ прошедшаго.

"Да, было преувеличение въ этомъ своего рода допросв (геquisitoire), направленномъ противъ великаго народа, вся вина
котораго въ концъ концовъ была только въ томъ, что онъ былъ
заброшенъ къ последнимъ пределамъ всехъ цивилизацій мірадалеко отъ странъ, где естественно должно было собраться просвещение, далеко отъ очаговъ, где оно блистало въ течение въковъ; было преувеличениемъ не признать того, что ми пришля
въ міръ на почву, нетропутую и не оплодотворенную предыдущими поколеніями, где ничто не говорило намъ о протекцияъ
векахъ, где не было никакого следа новаго міра; было преувеличеніемъ не отдать ся доли этой церкви, столь смиренной,
ипогда столь героической, которая одна утещаєть за пустоту
нашихъ летонисей, которой принадлежитъ честь каждаго подвига

<sup>1)</sup> Приноминается при этомъ тотъ скентикъ двадцатыхъ годовъ, который счаталь необходимымъ для Россіи второго Петра Великаго. См. "Общественное движение при Александрії 1", 3-е в.д. Спб. 1900.

мужества, каждаго прекраснаго самоотверженія наших отцовъ, каждой прекрасной страницы нашей исторіи; наконецъ, быть можетъ, было преувеличеніемъ па минуту опечалиться о судьбъ націи, изъ пъдръ которой родилась могущественная натура Петра Великаго, универсальный умъ Ломоносова и граціозный геній Пушкина.

"Но затёмъ надо согласиться также, что фантазіи нашей публики удивительны.

"Вспомнимъ, что вскоръ послъ злополучпой публиваціи, о которой идеть рачь, на нашей сцена играпа была новая пьеса 1). II надо сказать, что никогда нація не подвергалась такому бичеванію, пикогда страпа не была влачима по зсилів такимъ образомъ, пикогда не бросали въ лицо публики такой грязью, и никогда, одпако, не было болве полнаго успъха. Неужели же серьезно думающій человікь, глубоко размышлявшій о своемь отечествъ, о своей исторіи, о характеръ народа, будетъ осужденъ на молчаніе, потому что сму нельзя будеть устами комедіанта высказать натріотическое чувство, его гнетущее? Что же діласть насъ такими виимательными къ циническому уроку комедіи и такими подозрительными къ серьезпому слову, идущему до сущности вещей? Надо сказать, это — потому, что у насъ есть теперь только патріотическіе инстипиты, что мы еще очень далеки отъ сознательнаго натріотизма старыхъ націй, созрѣвшихъ въ умственномъ трудъ, просвъщенныхъ знапіями, размышленіями науки; что мы любимъ наше отечество еще по способу тахъ юныхъ пародовъ, которыхъ еще пе мучила мысль, которые еще отыскивають припадлежащую имъ идею, еще отыскивають роль, какую они призваны исполнить на сценъ міра; что наши умственныя силы еще не упражиялись на вещахъ серьезвыхъ; что, однимъ словомъ, трудъ ума до сего дня почти не существовалъ у насъ...

"Обділанные, отлитые, созданные нашими государями и нашимъ климатомъ, мы только въ силу покорности стали великимъ народомъ. Просмотрите съ начала до конца наши літописи, вы найдете въ нихъ па каждой страниць глубокое дійствіе власти, постоянное вліяніе почвы и почти никогда не найдете дійствія общественной воли. Во всякомъ случать справедливо также сказать, что отрекаясь отъ своей силы и отдавая ее въ руки своихъ повелителей, уступая природъ своей страны, русскій народъ обнаруживалъ высокую мудрость, что онъ при-

<sup>1)</sup> Говорятся, конечно, о "Ревизоръ".

знаваль, такимь образомь, высшій законь своихь судебь: странный результать двухь разнородныхь элементовь, котораго оны не могь не признать, не вредя своему существу, не подавляя самаго принципа своего возможнаго прогресса"...

"Апологія" осталась неконченной. Вслідъ за переданнымъ нами, поставлена ІІ глава, въ первыхъ строкахъ которой Чаадаевъ приступаетъ, повидимому, къ подробному изложенію своей теоріи, и въ началь останавливается на одномъ господствующемъ фактъ пашей исторіи, который обпаруживается въ ней постоянно, который составляетъ существенный элементъ нашего умственнаго безсилія. "Этотъ фактъ — есть фактъ географическій".

Возвратимся къ первой стать в Чаадаева.

Въ своемъ общемъ смислѣ она имѣла то любопытное историческое значеніе, что, явившись въ періодъ поливищаго развитія системы оффиціальной народности, выставила самое крайнее противорѣчіе этой системѣ. Во все теченіе этого періода не было высказано такого рѣзкаго, безпощаднаго приговора надъ русской дѣйствительностью и ея протедшимь: здѣсь собралось столько горькаго чувства, столько неотразимаго сознанія въ недостаткахъ русской жизни, сколько не было ни у кого еще изъ дѣятелей нашей умственной жизни,—и сколько авторитетъ, привыкшій къ панегирику, вѣроятно даже не считаль возможнымъ.

О силь этого протеста можно судить по впечатльнію, которое онъ произвель. Можпо признать съ Чаадаевымь, что правительство въ своей мъръ послъдовало только общему голосу, было даже умъренные его требованій, не удовлетворило его ожиданіямъ. Можно повърить, что меньше оскорбилось правительство, слишкомъ въ себь увъренное, чти та масса, которая жила непробуднымъ убъжденісмъ, что міръ ея — наилучній изъ возможныхъ міровъ. Для такихъ людей всякое сомивніе есть святотатство, и таковымъ именно была сочтена статья Чакдаева 1); а для тъхъ, кто по своему умственному развитію способенъ быль разсуждать, она была еще досаднье тымъ, что въ обвиненіяхъ чувствовалась правда.

При чтенік статьи Чавдаевя теперь съ перваго взгляда видны слабыя стороны его теорія и натявутость ніжоторыхь ея пришіненій; историческіе вопросы, здісь разбираемые, довольно уже

<sup>1)</sup> См. характеристическую переписку объ. ней въ Р. Старинъ,

внакомы теперь въ нашей литературъ, и писателю не такъ легко достанется фантастическій или преувеличенный выводъ. Въ то время вопросы были новы, и выводы тыхъ больше производили впечатльпія.

Выше отчасти указано, откуда шель этоть скептицизмъ Чаадаева. Ближайшій источникь быль тоть же, изъ котораго исходило движеніе двадцатыхъ годовъ: живое внечатльніе европейской 
гражданственности и сознаніе того, какъ неизмъримо отстала 
русская дьйствительность. Чаадаевъ быль свидьтелемъ порывовъ 
тайнаго общества, и также ихъ полной безуспъпности и нескладности. Католическое доктринерство, вывезенное изъ-за грапицы 
или тамъ усовершенствованное, придало его теоріямъ ту нетерпимую исключительность, которан должна была еще усилить его 
домашнія внечатльнія. Вернувшись въ Россію, онъ не нашель 
лучшихъ друзей: время перемыпилось такъ, что сначала ему 
не съ кымъ было подылиться мыслью; наконецъ, одиночество и 
хандра собрали въ воображеніи Чаадаева всь мрачныя стороны 
русской жизни, и онъ съ небывалой до тыхъ поръ горечью высказались въ "Письмъ". Чаадаевъ, въроятно, справедливо въ 
своей "Апологіи" указываль на бользненное настроеніе, въ которомъ была писана его статья.

Скептицизмъ Чаадаева завершаетъ то, что высказывалось отрицательнаго въ русскомь обществъ и литературъ. Люди тайнаго общества были вооружены противъ положенія вещей: Пушкивъ въ молодости сталъ какъ будто сатирическимъ органомъ тогдашнихъ либераловъ и изображалъ разочарованіе Онъгина; Грибо- вдовъ писалъ филиппики своего Чацкаго: неизвъстный авторъписьма 1824 г. высказывалъ объ умственномъ состояніи русскаго общества мысли, которыя иногда очень родственны съмыслями Чаадаевскаго "Письма. Если собрать всъ эти симптомы сомвънія, которые высказывались у наиболье мыслищихъ людей того времени—мы найдемъ, что скептицизмъ Чаадаева имъетъсвою родословную. Чаадаевъ только возвелъ эти сомнънія въсистему, распространилъ ихъ на пропеднее (либералы уже не върили въ историческія картины Карамзина), и, наконецъ, далъсвоей системъ доктринерное освованіе...

Историки пашей литературы любять указывать въ нашемъ національномъ характеръ ту готовность къ самообличенію, яркія доказательства которой они видъли въ непрерывающемся рядъ сатиры со временъ Кантемира. Надобно сказать, однако, что когда Чаадаевъ поставиль эту готовность въ серьезное испытаніе,

она оказалась не такъ велика 1), или что она есть только въ извъстномъ избранномъ вругъ. Общество, которое дъзало уже имена Кантемира, фонъ-Визина, Державина, Крылова, наконецъ Грибобдова, Пушкина и пр. предметами своей гордости, не могловывести этого обличения. Чаадаевъ въ "Апологии" указываетъ странное явленіе, что вслёдъ за проклятіями его "Письму", эта. самая публика выслушивала и превозносила "Ревивора", гдв русская жизнь вовсе не была польщена. Но искусство имъеть свои привилегін-и вибсть съ темь, художественная литература, даже у самого Гоголя, пикогда не открывала отрицательной стороны жизни въ такой наготъ, въ такой безусловной ясности. Въ самомъ Гоголь масса слишкомъ легко теряла общій смысль за шуткой, которая напоминала ей смешные водевили, Гоголь въ "Разъездъ" превосходно изобразилъ впечатленія комедін въ большинстве публики, и въ концъ концовъ истипный смыслъ произведения пришлось объяснить самому автору. Наконецъ, и Гоголь также имълъ ожесточенныхъ враговъ. "Письмо" Чаадаева не представляло никакого смигчающаго элемента: несообразности и бъдность русской жизни, какія отдёльными чертами уже давно бросались въ глаза образованнъйшимъ людимъ, - всъ эти тяжелыя мысли, накопившися миогими рядами разочарованій, были собраны ватьсь въ одномъ фокусъ.

"Письмо" Чаадаева, какъ и его "Апологія" (вѣроятно извѣстная въ свое время только дружескому кругу) поражали серьезностью своего тона: каковы бы ни были ихъ ошибки, теперь очень видныя, онв рѣзко выдѣляются своимъ тономъ изъ массы литературы. Это — уже не та условная литература, которая съребяческою важностью занималась отведенными ей предметами или говорила о предметахъ дѣйствительно серьезныхъ, только ставя ихъ въ приличное отдаленіе отъ русской жизни: это — совсьмъ иной уровень, иная складка мысли, — тотъ уровень, въ которомъ (повторяемъ: даже предполагая ошибки въ содержаніи) чувствуется прочное созрѣваніе общественной мысли.

Обратимся къ "Письму", какъ оно представлялось въ тогдашнихъ условіяхъ.

Нѣтъ сомнѣнія, что масса общества, вооружившаяся противъ Чаадаева, обнаружила большое малодушіе и умственную несостоятельность. Біографъ Чаадаева разсказываетъ, что около мѣсяца въ Москеѣ почти не было дома, гдѣ бы не говорили про Ча-

<sup>1)</sup> Передъ тълъ, "Горе отъ ума" долго казалось невозможнимъ въ нашей печати, Много другихъ цензурныхъ вопросовъ того времени такимъ же образомъ возволились на степень вопросовъ госудирственной важности.

адаевскую статью, что люди всёхъ слоевъ и категоріи общества соединились въ одномъ общемъ воплів проклятія человіву, дервнувінему оскорбить Россію; что студенты московскаго универсисета изъявляли, какъ говорять, желаніе съ оружіемъ въ рукахъ мстить за оскорбленіе націи. Только небольшое просвіщенное меньшинство находило статью замінательной и собиралось отвічать на нее научнымъ опроверженіемъ... Чаздаевъ справедливо говорить въ "Апологіи", что эту бурю произвела ребяческая непривычва къ мышленію. Вся опасность (если вто видівль опасность) выставленныхъ мнішій легко могла быть устранена одной свободой ихъ обращенія и ихъ обсужденія со стороны другихъ. Къ сожалівню, обстоятельства сділали это невозможнымъ, — въ результать умственная дівятельность общества еще лишній разъ была запутана.

Свобода критики, безъ сомивнія, вскорв открыла бы слабыя стороны Цаадаева, какъ бы ни взглянула критика на его изображенія настоящаго; она конечно и тогда увидела бы капитальныя ошибки въ построеніи его системы, въ основномъ представленін Чаадаева о европейскомъ прогрессь. Въ самомъ дель, даже съ точки зрвнія безусловнаго признація европейскаго прогресса, какой держится Чавдаевъ, его положенія далеко не выдерживали критики. Его историческая теорія могла быть вірна развъ только до XV-го стольтія, когда еще господствовало превозносимое имъ церковное единство западной Европы: протестантизмъ, съ XVI-го стольтія разорвавшій это единство, быль результатомъ того же развитія, и не только не быль упадкомъ европейской умственной жизпи, а быль напротивь новымь ея возбуждепісиъ. Папское единство въ прежнемъ симслъ было не только поколеблено, но разрушено бозвозвратно: новое религіозное движеніе не было отдільной сектой, а напротивь, общиршых движенісят, которое увлекло не отдільныя части общества, а цілыя націи. Протестантизмъ вводиль новый умственный принципъ, отъ котораго уже не можетъ отказаться исторія религіознаго развитія, — свободу критики, освобожденіе мысли, — и этотъ принципъ составляль съ техъ поръ столь необходимую черту европейскаго прогресса, что онъ проникаетъ всв направления жизни и науки, все равно, католической или протестантской. Католической церкви уже скоро пришлось бороться съ научной мыслыю, осуждать Коперника, Галилея, паполнять безкопечный каталогъ Пидекса, и однако въ вонцъ вонцовъ покоряться провлинаемой ею наукъ. Огкрытія XV—XVI-го в'яка, витесть сь Возрожденіем в Реформаціей пачинающія вовую исторію умственной жизни Европы,

потомъ раціонализмъ и свептицизмъ XVII го и XVIII-го стольтій, совершались вовсе не въ духв католицизма, — во твиъ не менье они были господствующими явленіями европейскаго прогресса, которыми и опредъляется его современный характеръ, не только не поддерживающій католическо-папскаго единства, но положительно его отвергающій.

Чаадаевъ чувствовать песовивстимость подобныхъ явленій съ его теоріей, и мы виділи, какъ строго онъ съ своей точки зрінія осуждаетъ и Возрожденіе и протестантизиъ. Такимъ обравомъ, въ ряду тогдашнихъ направленій европейскаго мышленія теорія Чаадаева являлась тісной католической доктриной, которая была скоріве теоріей реакціонной, тімъ теоріей прогресса. Въ нашей литературів исторія была однако настолько знакома. что уже въ то время противъ Чаадаева могли быть приведевы достаточно сильные историческіе аргументы.

Подобнымъ образомъ противъ него и тогда могли быть приведены достаточно сильным возражения по русской истории: ему могли, между прочимъ, отвъчать то самое, что самъ онъ высказаль потомъ въ "Апологи". А главное, въ томъ, не прямо высказалномъ, но предполагаемомъ пупктъ, будто для России былъ необходимымъ именно тотъ путь цивилизации, какой выражался католическимъ единствомъ, ему и тогда могли бы сказать, что если самое это единство оказалось исторически несостоятельнымъ, то естественно слъдовало, что русскому народу для его европейскаго воспитания не было необходимости обращаться къ принципу, пережитому и покидаемому самой Европой, а напротивъ, надо было остеречься его.

Нѣтъ сомивнія, что подобныя и еще болье эпергическія возраженія были бы выставлены противъ Чавдаева въ литературъ, еслибы онъ не подвергся иному обличенію 1): не будь этого, статья Чавдаева вызвала бы копечно самую оживленную полемику — разумъя не ругательства квасныхъ патріотовъ и прислужниковъ, что нвилось бы, конечно, прежде всего и въ наибольшемъ количествъ, но полемику со стороны лучшихъ дъятелей литературы. Публика могла бы убъдиться, что существованіе Россіи не подвергалось отъ статьи Чавдаева опасности, а для людей серьезныхъ открылась бы борьба митересовъ, потому что быть не лишена самыхъ оживляющихъ интересовъ, потому что

<sup>1)</sup> Біографі Чладаєва видять особсиноє великодуміє ві томъ, что Хомяковъ отказался отъ подобнаго спора; но Хомяковъ только исполниль литературное приличіе.



статья Чаадаева давала для этого богатый матеріаль. Но поле-

По словамъ біографа, "безусловно сочувствующихъ и совершенно согласныхъ (съ Чавдаевымъ) не было ни одного человъка", и этому легко повърить: не говоря о большинствъ, которое просто не понимало возможности подобныхъ вопросовъ, и люди образованные не могли бы войти во всъ его аргументы и выводы. Нечего говорить, что начинавшаяся славянофильская школа самымъ ръшительнымъ образомъ протестовала бы противъ подобнаго нарушенія ея идеальныхъ святынь. Люди другого лагеря точно также не приняли бы историческихъ выводовъ Чавдаева. Герценъ, чрезвычайно высоко ставившій Чавдаева по его умственно-возбуждающему значеню, въроятно отвергалъ его выводы въ то время также рышительно, какъ впослъдствін.

Къ сожальнію, мы не знасмъ пикакихъ отзывовъ людей этого рода о стать Чандаева, высказанных въ то время. Осталось, важется, только письмо Пушкина отъ іюля 1830 года, но оно -вар "живистину скупра жинда последния двума "Письмама" Чаадаева, - по крайней мере о первомъ здесь пичемъ не намекается. Пушкинъ говорить объ историческихъ мизиняхъ Чандаева, которыя были для пего новы, по не говорить пичего объ отрицательномъ изображении русской жизни. Отзывъ Пушкина во всякомъ случав любонытенъ, какъ отзывъ человъка того же поколиня и тыхь же преданій. Онь замичаеть отрывочность статьи и предполагаеть, что изложение связано съ предшествовавшими разсужденіями, для читателя пензвістными... "Потому, - продолжасть опъ, -- первыя страницы и всколько темны, и я думаю, что вы сдълаете лучше, если замъщите ихъ простымъ примъчаніемъ, или сділаете изъ нихъ извлеченіе. Я готовъ былъ также замівтить вамъ безпоридовъ и отсутствіе метода во всей статьъ, по подумалъ, что это -- письмо и что этоть родь извиняеть и уполномочиваеть и эту пебрежность и это laisser aller. Все, что вы говорите о Моисев, Римв, Аристотель, идев истиннаго Бога, древнемъ искусствъ, протестаптизмъ, все это изумительно по силь, правды и краспорьчію. Все, что ин является портретомъ и картиной - все широко, блестище и грандіозно. Со изглядомь вашимъ на исторію, минь соисришенно почымь, я однакожъ не могу всегда согласиться; напримъръ, я не понимаю на вашего отвращенія въ Марку-Аврелію, ни вашего предпочтенія Давиду, псалмамъ котораго удивляюсь и я, если только они имъ няписаны. Не вижу я также, отчего сильная и наивная живопись Гомера возмущаеть вась. Не говоря уже о поэтическомъ достоинствъ, это и по вашему мивнію великій историческій памятникъ. Все, что представляеть вроваваго Пліада, развъ не находится также и въ Библіи? Вы видите христіанское единство въ католицизмъ, то-есть въ папъ. Не въ идеъ ли оно Христа, которая есть и въ протестанствъ? Первая идея была монархическою, потомъ сдълалась республиканскою. Я дурно выражаюсь, но вы попимаете меня"...

Любопытно, что Пушкинъ видълъ въ письмахъ не только теоретическое содержаніе, но и художественное произведеніе—извиняеть педостатокъ метода формой письма, восхищается картинами. Историческій взглядъ Чаадаева для него новъ, хотя пріемъ этотъ былъ зпакомъ и тогда людямъ, изучавшимъ нъмецкую философію; католической точки зрѣнія Пушкинъ также не замѣтилъ. При всемъ томъ, Пушкинъ вѣрно оцѣнилъ понятіе о христіанскомъ единствѣ, составляющее основу миѣній Чаадаева,—и хотя, повидимому, не чувствовалъ связи между идеализмомъ Чаадаева, явно католическимъ, и его миѣніями о Гомерѣ или Маркъ Авреліи, но не соглашался съ этими приговорами.

Если Пушвинъ, не занимавшийся философсво-историческим вопросами, тъмъ не менте угадывалъ основную ошибку Чаадаева, безъ сомитиня ее совствив ясно поинли бы дъятели новаго поколтиня, болъе изучавние эти вопросы.

Тынь не менье, статьи Чаадаева была событіемь. Мы не будемъ говорить объ ен вначении теми гиперболическими выраженіями, какія употребляеть его біографъ, но вліявіе Чаадаева во всикомъ случав несомившно. Статья, прочитанная всеми, кого интересоваль предметь, должна была произвести на людей размышляющихъ сильное впечатльніе. Это была одна изъ тьхъ немногихъ вещей нашей литературы, въ которыхъ говорила не литературная рутина; ставился вопросъ исторического національнаго существованія. Чавдаевъ ошибался въ своей теоріи, - во въ его стать в было песколько поразительных страницъ, которыя посвищены русской дъйствительности и шли наперекоръ всъяв приинтымъ мивинямъ, и особенно самообольщенияъ. Можно сказать, что ен отринание шло даже дальше всего того, что могло быть въ мивнінхъ самыхъ передовыхъ людей того времени: нивто не указываль съ такой уничтожающей резкостью на младенчество нашей цивилизаціи, на младенчество нашего сознанія. Нечего говорить о томъ, насколько Чаадаевъ непримиримо расходился съ начинавшейся тогда славинофильской школой. Ho, главнымъ образомъ, точка зръпія Чаадаева была полной противоположностью темъ взглидамъ, какіе припадлежали системе оффи-

ціальной народности: вдёсь статьи Чаадаева была сочтена осворбительнымъ для чести Россіи пасквилемъ, преступленіемъ, святотатствомъ. И не могли иначе судить о ней люди, для которыхъ всѣ вопросы были уже рѣшены, которые утверждали, по-французски: "le passé de la Russie a été admirable; son présent est plus que magnifique; quant à son avenir il est au delà de tout се que l'imagination la plus hardie se peut figurer"... Чаадаевъ въ "Апологіи" не совсѣмъ ошибался въ предположеніяхъ о томъ, мят какихъ слоевъ общества направилось сильнѣйшее озлобленіе противъ него извѣстной, что первое обвиненіе поднялъ противъ него извѣстной Вигель.

Противоръчіе заявлено было открыто, и отсюда такой взрывъ въ массъ общества, который не имъетъ другого подобнаго въ исторіи нашей литературы. И здъсь историческое значеніе произведенія Чавдаева: заявленіемъ своихъ идей опъ открывалъ путь для критическаго созпанія.

Своимъ суровымъ обличеніемъ недостатковъ русской жизни, высотой указанныхъ имъ требованій европейской цивилизаціи Чаадаевъ, какъ немногіе другіе, способствовалъ уничтоженію того національнаго самообольщенія, которое издавна было одной изъ главивійшихъ поміхъ нашему образованію. Выставляя высокій идеалъ общечеловіческой цивилизаціи, Чаадаевъ побуждалъ общество возвысить и свои стремленія; почти отчанваясь въ русской жизни, Чаадаевъ тімъ самымъ долженъ былъ вызывать реакцію живыхъ силъ, къ какому бы оні лагерю ни принадлежали...

Въ наше время значение Чаадаева пъсколько забыто. Недавно было высказано мибние, что письмо Чаадаева не оказало особенво глубокаго вліянія въ пашей литературт и осталось безслёдно. Едва ли такъ. Прежде всего, историческая роль Чаадаева заключается не въ одномъ этомъ "Письмъ", погибшемъ, едва увидъвши печать, но также въ личномъ вліяніи, которое могло совершаться и впъ литературы, и въ этомъ смыслъ положение Чаадаева можно сравнить съ положениемъ Станкевича. Это вліяніе Чаадаева началось съ Пушкина 1) и продолжалось въ тридпатыхъ и сороковыкъ годахъ. Выраженія, въ которыхъ говоритъ о немъ Герценъ, могутъ служить тому достаточнымъ свидътельствомъ. Герценъ могъ преувеличивать это значеніе, могъ ошибаться о правствен-

<sup>1)</sup> Объ ихъ отношенияхъ достаточно было сказано біографомъ Чаадаева. Топъ ихъ отношеній виденъ и ит приведенномъ нами нисьме Пушкина: оно оканчивается такъ: "Пишите же мив, мой другь, еслибы даже вамъ пришлось бранить меня. Лучше, — говорить Экклезіасть, — слушать наставленія мудраго, нежели песни безумца".

номъ характеръ Чаадаева, но во всякомъ случав личность, которая своимъ умомъ и мевніями могла оказывать впечатлівніе на такого требовательнаго судью, не могла быть незначительной. Мы приведемъ дальше слова другого замінательнаго человіка того времени, изъ которыхъ видно, что такое же значеніе придавали Чаадаеву и въ совершенпо противуположномъ лагеръ. За Чаадаевымъ оставалась память его статьи, и онъ дівтельно участвовалъ своими мевніями въ тіхъ бесідахъ и спорахъ, которые въ то время пріобрізи важное образовательное значеніе и въ которыхъ, за отсутствіемъ свободной литературы, велось развитіе пдей и опреділялись мийнін.

Поставленный между двуми партіями, существенно идеали-стическими, скептицизмъ Чаадаева относительно русской жизни былъ, конечно, ближе къ той, которая настаивала на принципахъ европейской цивилизаціи, но онъ служиль для обънхъ сильнымъ возбужденіемъ въ провёркі понятій. Онъ подаваль примъръ независимости мысли, потому что, несмотря на малодушныя уступки въ минуту страха, онъ сохранялъ сущность своихъ мнъній и, какъ изв'єстно изъ разсказовъ, въ сороковыхъ годахъ общій тонъ его быль таковъ же, каковъ онъ быль въ тридцатыхъ годахъ. У него была готова остроумпая насившка, когда національное самомивніе впадало въ крайности, онъ оживляль споръ и освъщалъ предметъ съ новой, неожиданной стороны. То время особенно занято было стремленіемъ опредълить философски начала національной жизни и доказать ихъ исторически, и еще въ письмахъ 1829 г. Чаадаевъ настанваетъ на необходимости историческаго изученія. Псторическая критика, по его понятіямъ, должна была стать высокой умственной силой: она должна была "упичтожить всв исторические фантомы, разрушить всв ложные образы, для того, чтобы, представивъ уму прошедшее въ его истипномъ свътъ, она могла вывести изъ него какія-нибудь несомижиныя заключенія для настоящаго и съ увъренностью обратить взглидъ на безконечныя пространства, которыя развертываются передъ нею ". "Только возвращаясь (историческимъ изученіемъ) въ своимъ протекшимъ существованіямъ, - говорить овъ тамъ же, - массы и отдъльныя лица научатся исполнять свои предназначенія; только въ ясномъ пониманіи прошедшаго они найдуть силу действовать на свое будущее". "Серьезная мысль нашего времени, — говорить онъ въ "Апологіи", — требуеть именно суроваго размышленія, искренняго анализа тёхь моментовь, где жизнь обнаруживалась у народа съ большей или меньшей глубиной, гдъ его общественный принципъ выказался во всей своей

мстивъ, — потому что здъсь будущее, здъсь элементы его возможнаго прогресса". Этого и доискивались въ слъдующія десятильтія наши историки; за столкновеніемъ ихъ теорій Чаадаевъ слъдиль съ особеннымъ интересомъ. Слишкомъ преувеличенно видъть въ немъ преобразователя историческаго метода, какъ видить его біографъ; но косвенное и возбуждающее вліяніе его не подлежить сомивнію.

Его крайнее сомпьніе относительно русской жизни было той точкой перелома, откуда начивался повый періодъ въ нашемъ умственномъ развитіи, перелома, которому въ литературъ художественной соотвътствуетъ появление сатиры Гоголя. Въ дъятельности, какъ и въ личномъ характеръ Чавдаева было много недостатковъ; въ его попятіяхъ было много ошибочнаго, но чтобы судить подобнаго рода педостатки и ошибки мижній, необходимо брать ихъ въ связи съ общими условіями. Чаадаевъ находиль, что нашимъ умамъ вообще недостаетъ основательности, логики, и опр быль правъ, потому что дъйствительно ни одна мысль, касавшаяся общественных отношеній, не находила у цасъ правильнаго и полнаго развитія. Многообразныя стіспенія, связывавшія нашу умственную жизнь и приводившія къ этимъ последствіямъ, отразились и въ самыхъ построеніяхъ Чаадаева: предоставленный личнымъ силамъ, безъ возможности открытаго развитія своихъ нонятій, безъ проверки, Чавдаевъ рядомъ съ высокими идеальными требованіями впадаеть въ самыя странныя заблужденія, отзывавініяся его личнымъ мистицизмомъ, и которымъ не могли ни мало сочувствовать самые гориче его поклонинки.

Мы упоминали о томъ, какъ высоко ставилъ Чаадаева Герценъ, писатель той школы, съ которой Чаадаевъ соглашался въ высокомъ представлении объ европейской цивилизации и во враждебномъ отношении къ исключительной національности, этой "географической добродѣтели", отличавшей славянофиловъ и школу оффиціальной народности. Но почти съ неменьшей симпатіей относились къ Чаадаеву люди, которые по всему характеру своихъ понятій должны были быть и были его заклятыми теоретическими противниками. "Почти всѣ мы знали Чаадаева, — говорилъ Хомяковъ въ засѣданіи московскаго общества любителей русской словесности, 28 апрѣля 1860, —многіе его любили, и, можетъ быть, никому не былъ онъ такъ дорогъ, какъ тѣмъ, которые считались его противниками. Просвѣщенный умъ, художественное чувство, благородное сердце, — таковы тѣ качества, которыя всѣхъ къ нему привлекали: но въ такое время, когда повидимому мысль погру-

жалась въ тяжкій и невольный сонъ, онъ особенно быль дорогъ темъ, что опъ и самъ бодрствовалъ, и другихъ побуждалъ, -- темъ, что въ сгущающемся сумракв того времени опъ не давалъ потухать лампадъ и игралъ въ ту игру, которая извъстна подъ именемъ: "живъ курилка". Есть эпохи, въ которыя такая игра есть уже большая заслуга. Еще болье дорогь онь быль друзьямъ своимъ вакою то постоянною печалью, воторою сопровождалась бодрость его живого ума... Чъмъ же объяснить его извъстность? Онъ не быль ни деятелемъ-литераторомъ, ни двигателемъ политической жизни, ни финансовою силою, а между твив имя Паадаева извъстно было и въ Петербургь, и въ большей части губервій русскихъ, почти всёмь образованнымь людямь, не имівшимъ даже съ нимъ никакого прямого столкповенія ... Хомяковъ. съ своей точки зрвнія, приписываеть извівстность Чаадаева тому, что онъ жилъ и умственно дъйствовалъ въ Москвъ-потому что, "гдъ бы ни былъ центръ государственный, Москва не перестала и никогда не перестанеть быть общественною столицей русской земли". Москва, конечно, способствовала общирной извъстности Чаалаева темъ свойствомъ создавать себе авторитеты, о которомъ упоминаеть біографъ Чаадаева: но лучній источникъ извъстности Чавдаева быль безъ сомивнія въ томъ, что когда прошель первый ныль негодованія противь него, общество снова обратило на него свою благосилонность по тому чувству, которое въ ссущающемся сумракъ того времени отдавало уважение проявленіямъ независимой мисли: эти проявленія составляли большую ръдкость.

"Я не умѣю любить свое отечество съ закрытыми глазами, съ преклопенной головой, съ запертыми устами, — говорить Чаадаевъ. — Я нахожу, что можно быть полезнымъ отечеству только подъ условіемъ ясно его видѣть; я думаю, что прошло время слѣпыхъ амуровъ, что теперь мы, прежде всего, обязани своему отечеству истиной. Я люблю свое отечество такъ, какъ Петръ Веливій научилъ меня любить его". Мы не скажемъ, что Чаадаевъ не имѣлъ права на эти слова.

## РАЗВИТІЕ НАУЧНЫХЪ ИЗСЛЪДОВАНІЙ "НАРОДНОСТИ".

Внъ точки врънія системы оффиціальной народности, представлявшей неподвижное предапіе, - сущность умственныхъ интересовъ, какіе развивались въ тв времена, сводится въ двумъ -яклея жимнжолоповитоди жиннемонто лентони ов и жимприлева дамъ, которые высказывались славянофилами и ихъ противниками. Оффиціальная "пародность" была полное подтвержденіе, посильное теоретическое оправдание и восхваление status quo. Живое развитие литературныхъ идей начало съ того, что покипуло эту почву: поставивши себв задачей критическое изследованіс, оно тімъ самимъ стало въ оппозиціонное отношеніе къ принитому образу мыслей литературному, а также и общественпому. Первый, ръзкій примъръ этого выразился въ скептицизмъ Чаадаева. Дальнъйшею ступенью развитія были съ одной стороны славинофилы, съ другой-такъ-называемые западники. Та и другая школы определились полнее только уже въ сороковыхъ годахъ, и образовались не вдругъ, а мало-по-малу. Переходомъ въ нимъ, отъ прежняго ромаптическаго либерализма, послужило то распространеніе нівмецкой философіи въ тридцатыхъ годахъ, котораго такъ опасался Пушкинъ для нашихъ молодыхъ умовъ, и въ которомъ эти умы действительно отдалились отъ мижній, принятыхъ большинствомъ, и получили подготовку къ новымъ, ими поставленнымъ вопросамъ. Повыя направленія, начавъ съ отвлеченной философія, скоро перешли къ вопросамъ національной жизни, и впервые стремились поставить ихъ критическимъ образомъ, найти ниъ философско-историческое основание и вывести практическия последствія.

Но прежде, чёмъ перейти къ этимъ двумъ школамъ, мы сдё-

лаемъ небольшое отступленіе, чтобы сділать враткій очеркъ развитія тіхъ изученій, которыя должны были въ то время давать матеріаль для того и другого рішенія о нашей "народности", и указать относительное значеніе этихъ изученій сравнительно съ ихъ посліддующимъ объемомъ.

Новыя литературные школы отличались отъ прежняго романтизма между прочимъ темъ, что болъе ясно сознавали тъсную связь своего теоретическаго образа мыслей съ оцънкой практическаго положенія вещей; ихъ иден не оставались такъ легко одними отвлеченными понятіями или сантиментальными стремленіями,—напротивъ, имъ нетрудно было переводить ихъ на практическое требованіе.

Объ школы, какъ ни были различны по содержанию, въ своемъ внышнемъ положени омин одинаково связани господствующими нравами и стеснены въ изследовании. Обе стояли выше этихъ нравовъ, и объ становились вив системы оффиціальной пародности, хотя славянофилы были въ ней во многомъ очень близки и иной разъ даже сливались съ пей. Объ школы искали, каждая по-своему, большей свободы общественной мысли, и ихъ должно было нравственно соединить это сходство ихъ вритическаго отношения въ господствующимъ нравамъ, но, въ сожаленію, оне не съумели должными образоми понимать други друга (въ особенности славинофилы -- понимать своихъ противниковъ). Въ своемъ содержании двъ школы расходились до противоположности: онъ различно смотръли на русскую исторію, слъдовательно, на все прошедшее и настоящее русскаго общества, но сходились въ томъ, что переживаемое время считали рышительнымъ моментомъ, поворотомъ въ общественной исторіи. Особеннымъ пунктомъ разногласія были взгляды на реформу Петра Великаго, воторая для однихъ была великое національное событіе, введеніе Россіи на путь европейской цивилизаціи; для другихъ почти бъдствіе, лишившее Россію ен истипнаго національнаго развитія, --- но оба направленія въ настоящую минуту считали діло "реформы" конченнымъ, одинаково думали, что для русскаго общества наступиль періодъ самосознанія и самостоятельности. Этою самостоятельностью каждая сторона считала свою собственную шволу, особенно славянофилы, которые приписывали своимъ идеямъ спеціально русское, народное значеніе и виділи въ нихъ истинное выражение народнаго духа. Это была философско-мистическая въра. Ихъ противники, болъе скептическіе, видъли недостатки действительности, понимали возможность лучшаго, и этотъ

разрывъ съ господствующими недостатками настоящаго считали вновой эпохой русской мысли, если еще не русской жизни.

Мы видели, что сестема оффиціальной народности также высказывала мысль объ окончательной самобытности нашего развитія, которая опиралась главнымъ образомъ на военномъ и политическомъ значеніи Россіи, по система настанвала на патріаржальныхъ началахъ, не допуская никакой свободы для критической мысли.

Такимъ образомъ, это было болѣе или менѣе общее представленіе. Два направленія, о которыхъ теперь говоримъ, конечно меньше придавали значенія аргументу матеріальной силы, но когда западники признавали одну цивилизацію, къ которой надо было примкнуть и русскому народу,—по миѣнію славниофиловъ, довольно согласному съ тогдашними оффиціальными мнѣніями, для Россіи паступало время заявить начала славниской цивилизаціи, какъ для цивилизаціи западной наступало время паденія.

Съ тъх поръ и доный мы постоянно встръчаемся въ нашей литературь съ этимъ самомивнемъ, пеизлеченнымъ бывшими опытами, которое высокомърно относится къ Европъ не только политической, но и умственной, заявляетъ притязаніе учить заблудившійся Западъ и навязываетъ себя славянскому міру: мы теперь обратились къ народнымъ источникамъ своей жизни, и черная изъ пихъ, паконецъ не пуждаемся въ руководствъ, пачинаемъ свою собственную цивилизацію и можемъ предоставить Европу ея судьбъ. Эта судьба и теперь представляется многимъ какъ безъисходное заблужденіе, пачавшееси разложеніе.

Насколько же оправдывалось это паціональное высоком'вріе фактами нашей общественной и умственной жизни? П съ другой стороцы, насколько можно было бы считать діло Петровской реформы ваконченнымь?

Каковы были факты, которыми могла опредъляться степень общественнаго самосознанія и въ особенности факты изученія народной жизни, которое въ ту пору оставалось единственной мітркой самосознанія, потому что правы не допускали никакихъ другихъ его проявленій и примітеній?

При всей исторической заслугъ передовыхъ людей того времени, должно сказать, что предълы "самосовнанія" были тогдавесьма ограничены.

Противъ него прежде всего и сильнъе всего говорило впутрениее состояние самого общества: опо не представляло и тъни самодъятельности, безъ которой трудно было бы вообразить вообщекакую-пибудь сознательную самобытность національнаго принципа,

о которой говорили славнофилы. Правда, политическая реакція, которая еще продолжалась по прежнему во многихъ государствахъ Европы, могла нъсволько объяснять заблужденіе нашихъ политиковъ на счетъ общественнаго положенія, — но сопоставленія съ Европой, особенно любимыя славянофилами, съ этой стороны были совершенно неудачны. Должно сказать, что противники славянофиловъ въ этомъ отношеніи понимали вещи гораздо ближе къ истинъ.

Дал'єс, кругъ людей, въ которыхъ шло умственное движеніе, быль слишкомъ небольшой, и тв, за невозможностью ставить прямые общественные и народные вопросы, или за необходимостью выяснить первыя теоретическія понятіи, были поглощены общими вопросами—поззіи, искусства, челов'ячности, науки, нравственнаго воспитанія общества, пробужденія основныхъ интересовънаціональнаго достоинства и блага.

Эти люди "сороковыхъ годовъ" въ обоихъ лагеряхъ представляли рядъ замъчательныхъ умовъ, дарованій и характеровъ, но ихъ было слишкомъ мало, и надо было много времени, чтобы достигнутъ былъ массою общества тотъ уровень общественнаго сознанія, гдѣ оно обпаружилось бы практическими результатами. "Народъ" былъ уже для нихъ тою послёднею цёлью, которой должны были служить успѣхи общественнаго прогресса, —но они, какъ и все общество, были отдёлены отъ этого народа всѣмя въковыми правами и учрежденіями (начиная съ крѣпостного права). Естественно, что однимъ изъ первыхъ и главнѣйшихъ трудовъ общественнаго сознанія должно было стать изученіе этого народа — научное изслѣдованіе его характера и исторіи, вѣрное художественное воспроизведеніе его жизни.

Въ этомъ и поставлили объ стороны заслугу своего времени. Обращение къ народу (хотя весьма еще педостаточное и книжное) казалось достаточнымъ для утвержденія, что наша жизнь въ своемъ развитіи кончила съ реформой, а но мивнію славянофиловъ кончила и съ Евроной. Но любопытно наблюдать, какъ самыя средства самосознанія заимствовались изъ тъхъ же возбужденій европейской жизни и науки. Въ самомъ дѣль только евронейское образованіе могло внушить русскимъ мислителямъ тотъ просвещенный энтузіазмъ, съ которымъ они служили своимъ идеямъ; только оно давало ихъ мысли логическую сплу и научную прочность. Пути, которыми они шли къ цѣли, были весьма различны: Хомяковъ, въ дополненіе къ своей національной теоріи, ради скоръйшаго сліянія съ народомъ, надъваль знаменитые кафтанъ и мурмолку; Герценъ дѣлался соціалистомъ, другіе фурье-

ристами, — но и мурмолка была не непосредственных внушеніемъ народной идеи, а тоже западной выдумкой, а именно такой же романтической демонстраціей <sup>1</sup>), какъ древніе костюмы новъйшихъ нъмецкихъ "тевтоновъ", и въ сущности была также искусственна, какъ соціализмъ и фурьеризмъ. Влінніе европейской литературы и образованности было очень сильное, и тъмъ самымъ указывало недостаточность умственныхъ средствъ русскаго общества. Самый процессъ "самосознанія" совершался по воздъйствіямъ европейской науки. Мы вовсе не отвергаемъ при этомъ большого самостоятельнаго труда русской литературы, но хотимъ сказать, что тъмъ не менъе "самосознаніе" вовсе не было дъломъ одного собственнаго и самостоятельнаго созерцанія народности, результатомъ "сліянія" съ народомъ, одного "прикосновенія къ почвъ". Въ томъ разпообразіи изученій, которыя, въ особенности съ тридцатыхъ годовъ, обращены были на различныя стороны народной исторіи и современнаго быта, и которыя—въ тогдашнихъ условіяхъ—одни могли приготовлять къ нравственно-общественному единству съ народомъ, мы постоянно встръчаемся съ различными примъненіями европейской науки.

Это влінніе было весьма давнее. Съ восемнадцатаго в'вка умственное развитіе нашего общества представляеть непрерывное и постоянное европейское влінніе. Это было нараллельное движеніе въ литератур'я художественной, гд'я постепенно усвоивались европейскій формы и идеальный представленія, и въ научномъ образоваціи, гдъ съ первыхъ переводовъ, дъланныхъ по приказаніямъ Петра, постоянно переносились въ наши школы и въ наши клиги свъдънія изъ научнаго запаса Европы. Въ XVIII-мъ въкъ въ нашей литературъ и образовании отражались, слабымъ образомъ, многоразличныя направленія европейской мысли, теологическія, философскія, нравственно-практическія. Это отраженіе европейскихъ тепденцій стало осязательно въ концъ прошлаго и первыхъ десятильтіяхъ ныпышпяго въка. Въ описываемое время это вліяпіе становится еще глубже. Если прежде оно действовало болье или менье поверхностно и поняти перенимались, какъ мода, вижшимъ образомъ, то теперь опо пачинаетъ про-никать въ самыя основания мижий, создавать школы, словомъ, входить существеннымъ элементомъ въ самый характеръ общественной образованности.

<sup>1)</sup> Мурмолка не сливала, конечно, съ народомъ, но не скажемъ, чтобы она была изливния: эти невиниал демонстрація была любонытной пробой оффиціальной народности. Последняя не выдержала этой пробы: народный костюмъ Хомикова показался неприличнымъ, и ему приказывали его сиять.

Съ двадцатыхъ годовъ начинается особенная навлонность въ изученію нізмецкой философін, въ ен посліднихъ школахъ. Начиная съ Канта до Гегеля и его учениковъ правой и лъвой стороны, нёмецкія системы находили болёе или менёе усердныхъ последователей; система Канта еще въ конце прошлаго и въ началь ныньшняго стольтія излагалась въ нашихъ университетахъ, старыхъ и вновь основанныхъ, непосредственными учениками Капта, приглашенными изъ Германіи профессорами, а также и русскими учеными 1). Система Шеллипга нашла, кажется. перваго последователя въ Велланскомъ въ начале столетія, и затьи въ двадцатихъ и тридцатихъ годахъ имъла целий ридъ приверженцевъ, которые дълали ее основаниемъ своей ученой и литературной д'вятельности 2). Затемъ пришла очередь Гегела. Извъстно, какъ сильно было увлечение этой философий въ тъхъ вружвахъ, изъ которыхъ вышли потомъ наиболее влінтельные люди литературы сороковыхъ годовъ. Гегелевская философія была общимъ полемъ, на которомъ сходились и мърили свои силы представители обоихъ направленій этой литературы. Философское песогласіе, различное пониманіе отвлеченных положеній предшествовало и сопутствовало тому раздору, который не замеддиль обпаружиться въ практическихъ воззрвніяхъ этихъ партій, въ ихъ попятіяхъ литературныхъ, правственныхъ и національнычт.

Нѣмецкая философія, вмѣстѣ съ другими вліяніями новой ваучной критики, о которыхъ скаженъ дальше, была прекраснымъ подготовленіемъ къ изученію національнаго вопроса. Философія очищала для него путь, устрання прежнія неясныя представленія, существовавшія по преданію или пріобрѣтенныя случайно, и вносила извѣстную логическую систему; исторія, понимаемая съ новой точки зрѣнія, становилась изслѣдованіемъ внутренней жизни народа, объясненіемъ его національной особенности и въ этомъ широкомъ смыслѣ пріобрѣтала значеніе в объемъ, о которыхъ не помышляли прежніе историки. Вліяніе философскихъ изученій дало иной характеръ научной любозна-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> См. Сухомяннова, Матеріалы; Словарь моск. профессоровь, в Ист. моск. унив. 1855. Каптіанець Мельманъ при Екатеринф, въ 1795 году, быль даже высланъ обратно заграницу за то, по показанію "Словари", что "несмотря на свою учемость в другія хорошія стороны, неріздко, увлекаясь новою философією, слишкомъ свободно в неосторожно высказываль одностороннія в дожныя скои уб'єжденія относительно предметовъ реангіозвыхъ".

<sup>2)</sup> Сведенія о школь нашихъ шеллингистовъ см. въ статьяхъ г. Скабичевскаго, "От. Зап". 1870—1871.

тельности и безъ сомивнія обдегчило усвоеніе новыхъ методовъ, какіе выработаны были въ то время въ наукахъ вравственныхъ и историческихъ. Вновь образовавшіеся у насъ умственные вкусы и потребности искали раціональныхъ основаній для понятій народности, государства, общества. Эти основанія доставляль тогда, кромѣ философіи, цѣлый рядъ другихъ изученій—исторія права, сравнительное языкознаніе и миослогія, исторія и этнографія, въ ихъ повой формъ, наконецъ политическая экономія, — которыя

ихъ новой формъ, наконецъ политическая экономія, — которыя затъмъ нашли мъсто и въ нашей литературъ.

Пъмецкая наука считалась тогда высшимъ пунктомъ, какого достигло развитее человъческаго мышленія; — и какъ бы мы ни смотръли теперь на гордыя притизанія тогдашней философіи, вліяніе ея и вообще европейской науки у насъ было безспорно плодотворно и необходимо, потому что самая наша самостоятельность была немыслима безъ усвоенія критическаго пріема. Наши изслідователи естественно брались за то, что считалось лучшимъ умственнымъ оружіемъ, какое только было тогда въ Европъ. Но умственнымъ оружіемъ, какое только было тогда въ Европъ. Но вытесть съ тымъ, въ кодъ нашихъ изученій и нашего "самосознапія" провикали и тъ частныя направленія, которыя образонались въ европейской наукъ подъ вліяніемъ ея особенныхъ условій. Такъ въ наукъ нъмецкой, о которой мы пренмущественно 
говоримъ, высказались тенденціи германскаго общества первыхъ 
десятильтій, — гдъ чувствонались и остатки освободительнаго движенія конца прошлаго въка, и господство реакціонно-романтическаго уснокоенія и увлеченія стариной, и наконецъ повые зачатки движенія, соотвътствовавніе событіямъ 1830-го и 1848-го годовъ. Эти особенныя черты времени, которыя мы встрѣтимъ вообще въ различныхъ областяхъ тогданней науки, въ философіи и въ наукв права, въ исторіи, сравнительномъ языкознаніи, политической экономіи, —обыкновенно вліяли на общую постановку литической экономін, — обыкновенно вліяли на общую постановку вопросовъ, обнаруживались въ личныхъ пристрастіяхъ передовыхъ ученыхъ, въ приявненіяхъ теорій. Понятно, что эти черты европейской пауки отражались и у пасъ. Мы укаженъ дальше нѣкоторые прияври этого рода, и заявтиять теперь вообще, что не только пвиецкая (по преимуществу) наука оказала великую помощь нашему пониманію своего прошлаго и своей настоящей дъйствительности, сообщеніемъ общихъ научныхъ положеній и пріемовъ изследованія, — но передавала при этомъ и свои частныя направленія. Такъ что не телько самое наше самосознаніе было въ большой степени обязано европейскому знавію, но даже и півкоторыя особенныя тенденціи, которыя считались у насъ собственнымъ нашимъ выводомъ, самымъ настоящимъ результа-

томъ уже достигнутой нами врёлости (вапр., у славинофиловъ), бывали иногда только повтореніемъ теорій, узнанныхъ въ европейской литературів.

Въ развитіи нашей науки о народь въ особенности важную роль заняла исторіографія. Исходнымъ пунктомъ ел движенія въ описываемомъ періодь была "Исторія государства Россійскаго" 1), которая завершила собой предыдущій періодъ пашей исторической литературы. Историческія понятія Карамзина образовались на идеяхъ и вкусахъ XVIII-го въка: онъ понималъ исторію какъ искусство; въ частностяхъ онъ доставилъ много замічательнымъ изслідованій, но, собственно говоря, не далъ исторической смстемы; преувеличенная идеализація старины и желаніе начать исторію государства" съ Рюрика дали совершенно фальшивую постаповку первыхъ въковъ исторіи; желаніе живописать, разцябтить и "раскрасить" кончалось весьма часто реторикой.

Следующій рядъ изследователей довольно ясно увидель этм слабыя стороны Карамзина. Въ этомъ ряде выступаеть прежде всего Каченовскій (ум. 1842), начавшій свои работы съ перваго десятилетія нынешняго века, когда Карамзинъ писалъ первые томы "Псторін". Каченовскій сталь во главе такъ называемой скентической школы. Въ свое время онъ подвергался жестокимъ нападеніямъ всей фаланги писателей, которые клялись именемъ Карамзина; впоследствій, уже по его смерти, Погодинъ считаль пужнымъ сурово (и не совсёмъ прилично) обличать основателя скептической школы; но затёмъ еще повое поколеніе взяло его подъ свою ващиту и вернёе оценило заслугу Каченовскаго для своего времени 2). Это не быль большой таланть;

<sup>1)</sup> Пля Караменна давно уже употреблялось "потомствомъ" для прикрытія вивъстныхъ тенденцій, и по этому случаю мяя Караменна сділаля какимъ-то фетишемъ. Вопільніе за Караменна въ новійшее время запамятовали, какъ относились къ нему ближайшіе пресминки его въ русской исторіографіи, и какъ для нихъ уже, сорокъ літъ тому нападъ, при всемъ великомъ уваженій къ его имени, были видны его слабия стороны и заблужденія, которыя они много разъ в указывали.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. разныя статы г. Кавелина, въ его Сочин., т. П. Ср. отзывъ г. Ръдкина въ его автобіографіи: онъ положительно называеть Каченовскаго "первыма крими-кома отечественной исторіи", в замѣчаеть, что "болѣе всѣхъ онъ обязань цвъ университеть) лекціямь по русской исторіи Каченовскаго, въ отношеніи не столько самаго содержанія, сколько ученыхъ пріємовъ" (Біогр. словарь моск. унйв., П, стр. 380). Повую и справедливую оцѣнку Каченовскаго представляеть еще г. Пконивковъ въ своей кинжкі: "Скептическая школа въ русской исторіографіи н ем противники" (взъ Кіев. унив. извѣстій). Кіевъ, 1871. Ср. университетскія восножьнанія Гончарова.

въ его журнальной двятельности было много странностей, тяжеловъсной неловкости; раздражение выводило его иногда изъ предъловъ благоразумия; въ своихъ "скептическихъ" мнёнияхъ въ
истории онъ обыкновенно переступалъ мёру; во мнёнияхъ литературныхъ онъ, угрюмый классикъ и старовёръ, былъ цёлью
остроумия поклонниковъ Карамзина и веселыхъ романтиковъ—
при всемъ томъ, дёятельность Каченовскаго въ русской исторіографии заслуживаетъ уважения и не лишена своихъ результатовъ,
которыхъ не закроютъ ни нападки его литературныхъ враговъ,
ин смёшныя стороны его журнальной дёятельности, ни нападки
Погодина.

Заслуга Каченовскаго состояла въ постоянной и упорной защить критическаго пріема и права историческаго сомньнія. У него не было ни увлеченія реторикой, ни мальйшаго желанія праскрасить исторію. Единственнымъ авторитетомъ его была научная критика, правила которой опъ извлекалъ изъ примъра пъмецкихъ ученыхъ. Первымъ руководителемъ его быль Шлёцеръ, высоко имъ цівнимый. Каченовскому одному изъ первыхъ приходилось бороться въ защиту Шлёцера противъ невѣжественныхъ притизаній людей, которые бросали тѣнь на этого писателя и его мнѣнія изъ-за того, что онъ быль инострапецъ, и при этомъ самихъ себя выставляли защитниками отечества, вѣры и добросамихъ сеоя выставляли защитниками отечества, въры и дооро-дътели. Защищая Шлецера, Каченовскій самъ не боялся подоб-ныхъ нареканій и смёло выступалъ противъ Карамзина, когда послідній былъ на верху своей славы и когда стать противъ него значило навлечь на себя ожесточенную вражду его много-численныхъ поклонниковъ. Написанный Каченовскимъ разборъ численных поклонниковъ. Написанный Каченовскимъ разборъ Карамзинскаго предисловія, т.-е. общихъ понятій Карамзина объ исторіи, объ основныхъ ен началахъ и требованіяхъ, объ ен моральномъ значеніи, этотъ разборъ 1) вовсе не такъ незначителенъ, какъ хотвли представлять приверженцы Карамзина: въ немъ высказано много върныхъ замѣчаній о существенныхъ недостаткахъ Карамзинской манеры и о требованіяхъ исторіи, какъ науки. Въ разборъ предисловія Каченовскій, между прочимъ, замѣтилъ, что во фразъ Карамзина: "Знапіе всѣхъ правъ въ свѣть, ученость пъмецкая, остроуміе Вольтерово, ни самое глубокомысліе Макіавелево, въ историкъ не замѣняютъ таланта изображать дѣйствіе", — французскіе переводчики "Псторіи" Карамзина вмѣсто "нѣмецкая" поставили "обширнѣйшая". Каченовскій ловитъ ихъ на этомъ: "Французская гордость не разсудила за благо упомянуть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Вѣсти. Европы", 1818—1819.

объ учености нъмецкой! Нѣтъ, милостивые государи! не обширнъйшая, а именно нъмецкая ученость важна для русскаго историка. Признательный авторъ не скрываетъ, кому овъ обязавъ всѣмъ тѣмъ, что объяснено въ древней нашей исторіи, овъ очень знаетъ, что не имѣвши такихъ предшественниковъ, каковы, напримѣръ, Љайеръ, Миллеръ, Тунманнъ, Штриттеръ, а особливо знаменитый А. Шлецеръ, намъ очень мудрено было бы предпринять путешествіе къ храму исторіи; и теперь еще путь къ нему безпрестанно углаживается учеными германцами", и проч.

Дъйствительно, безъ названныхъ ученыхъ мудренъе было бы предпринять путешествіе во храму русской исторіи. Понятно, что при этомъ важно было не столько количество разръшенныхъ ими вопросовъ, сколько критическій методъ. Въ этомъ послъднемъ много научился отъ нихъ и Карамзинъ, въ своихъ частныхъ изследованіяхъ; но Каченовскій ближе держался къ ихъ пріемамъ, и уже не поддавался той сантиментальности, которая въ Карамзинъ казалась такъ увлекательна для массы читателей и такъ не нравилась людямъ съ болье строгими требованіями.

Новымъ шагомъ въ его ученыхъ мивніяхъ было внакомство съ Нибуромъ. Знаменитая внига Нибура о римской исторіи (1811 — 32) произвела на Каченовскаго сильное впечатлъніе какъ цёлая система критики, выходящей изъ историческаго скептицизма. Признанное высокое достоинство трудовъ Нибура было для него ручательствомъ, что наука оправдываеть тв скептическіе пріемы, которые были употреблены имъ самимъ. Онъ сталъ пользоваться ими смълве, и уже вскорв началь съ меньшимъ довівріємъ относиться къ самому Шлёцеру. Въ нашей литературів Нибуръ былъ, кажется, впервые указанъ Лелевелемъ, въ его статьяхъ объ исторіи Карамзина 1). Затімъ сталь говорить о новой критикъ Каченовскій 2). "Мы стоимъ на прагъ неожиданныхъ перемънъ въ понятіяхъ нашихъ о ходъ проистествій на стверт въ давно-минувшие въка. Наступитъ время, когда мы удивляться будемъ тому, что съ упорствомъ и такъ долго оставались во мель предубъждений, почти невъроятных . Утьшимся же, если мысль сія можеть показаться непріятною для самолюбія нашего! Примъръ передъ глазами: таковы ли нынъ первые въка Рима, вакими представлялись они взорамъ ученыхъ до Нибура?" Онъ думать, что можеть примънить ть же требования къ русской стариив, и смело береть на себя ответственность своихъ-

<sup>1)</sup> Cts. Apxess, 1822-23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Вѣстн. Евр." 1826, и далѣе.

сомніній и отрицаній. "Очень понимаю, — говорить онъ, приступая къ наложенію своихъ скептическихъ мейній о Русской Правдів, противъ послідователей Карамзина, — на что отваживается изслідователь, дерзающій отвергать положеніе, принятое всіми за истину очевидную, несомнительную, не требующую никакихъ доказательствъ, не уязвленную пикакими стрілами опроверженій, запечатлівную довіріемъ Татищева, Пілійцера, князя Піцербатова, Болтина, Карамзина, Раковецкаго, Эверса, скажу боліве, за истину, освященную благороднымъ патріотизмомъ соотечественниковъ, гордящихся величественною мыслію, что Россія во времена столь отдаленныя уже иміла систему своихъ писанныхъ законовъ. Можетъ быть, навлеку на себя тучу возраженій; по я самъ петерпівливо буду ждать оныхъ... Цицеропъ упоминаеть о двухъ непреложныхъ законахъ для исторіи: 1) не сміть говорить ничего ложнаго; 2) сміто предлагать истинное и проч.

Сомивнія Каченовскаго, въ самыхъ существенныхъ пунктахъ, оказались песостоятельными; но онъ первый настаивалъ на необходимости строго наблюдать общую ввроятность историческихъ данныхъ о древнемъ періодъ, и если преувеличилъ черезъ мъру свои отрицанія, то первый, конечно, внушилъ болье здравый и естественный взглядъ на русскую старину, чылъ какой распространяла "Исторія государства Россійскаго". Его отвращение къ натріотической реторикъ особливо замъчательно въ то время, когда она была всеобщей манерой относиться къ прошедшему (и настоящему). Приведенные выше отзывы его учениковъ и людей, еще заставшихъ конецъ его дъятельности, удостовъряютъ, что Каченовскій казался учителемъ исторической критики людямъ, за которыми должно признать пониманіе дъла и знаніе старой русской исторіи.

За Качеповскимъ, какъ писатель также весьма характеристическій, слідуетъ Полевой. Онъ былъ забытъ очень скоро; его сочиненія — разумівемъ сочиненія его перваго періода, въ "Телеграфів" и въ "Псторіи Гусскаго Народа" — исполненвыя слишкомъ поспішно, давно потеряли значеніе и вспоминаются только исторически; при всемъ томъ "Исторія Гусскаго Народа" была по премени явленіе замічательное. Какъ у Каченовскаго, такъ и у Полевого главной задачей было примівнить въ русской исторіи тів выводы и методы изслідованія, какіе были тогда выработаны европейской наукой. Въ своемъ журналів, который въ первомъ десятилівтіи описываемаго періода былъ, безъ сомпівнія, лучшимъ отголоскомъ тогдашней умственной жизни, онъ постоянно ука-

вываль новыя явленія европейской науки, которыя, по его мивнію, должны были быть восприняты нашею образованностью и примінены въ изученію русской жизпи. Его раздражало незнакомство нашего общества съ этими успіхами европейскаго знанія, и онъ съ лихорадочною поспішностью стремился усвоить ихънашей литературів. "У насъ—говориль онъ съ досьдой въ своемъжурналів—переводять німецкую дрянь прошлаго віка, подъ именемъ исторій, географій, юридическихъ книгъ, и въ голову не придеть переводчикамъ ви Пибуръ, ви Риттеръ, ни Савиньців... Досада была справедлива.

Полевой вполнъ признавалъ заслугу Карамзина. "Овъ создавалъ и натеріалы, и сущность, и слогъ исторіи; былъ критикомъ летописей и памятниковъ, генеалогомъ, хронологомъ, палеографомъ, нумняматомъ. Своимъ трудомъ отъ вызвалъ рядъ последователей и издателей матеріаловъ. Таковы гр. Румянцевъ, Калайдовичъ, Строевъ, Погодинъ, Востоковъ. Саман Академія Наукъ какъ будто ожила", и проч. Но Полевой столько же видълъ и недостатки Карамзина. Онъ прекрасный разсказчивъ, его великая заслуга состоить въ томъ, что по своему изящному паложенію книга его ділаеть исторію доступной для всякаго читателя: по Карамзину совершенно педостаетъ историческо-философской мысли, которан бы давала смыслъ историческому развитію народа: недостаеть истиннаго отношенія къ предметупочему овъ переносить свои попятія на отдаленную древность; -эгэ си набол. Потеноп ондуд сы наминамине илиб био бра ству подкрашиваетъ исторію и т. д. Упреки были опять совершенно справедливы, и въ "Исторіи Русскаго Парода", писанной какъ будто въ антитезъ "Псторіи государства Россійскаго", найдется не мало замічаній, гді Полевой вірно исправляеть ошибки Карамзина, и если самъ не угадываетъ историческаго пріема, то подходить къ нему очень близко.

Главными образдами Полевого въ исторической критикъ были, на первомъ планъ, Пибуръ, "первый историкъ нашего въка" (которому онъ нъсколько простодушно и вмъстъ хвастливо посвятилъ свою книгу), затъмъ въ особенности Гизо, Тьерри, Гееренъ. Это были дъйствительно замъчательнъйшія имена тогдашней исторической науки, и изъ нихъ можно видъть, къ чему стремилси Полевой въ своей книгъ. Онъ хочетъ писать "философскую" исторію, которая не останавливалась бы на одной внъшности событій, не разсказывала только единичные факты, наружно связанные хронологіей, но раскрывала бы ихъ внутреннія основанія и развитіе, необходимую послъдовательность и т. д.

Поэтому онъ пишетъ исторію не государства, а "народа", старается отыскать въ его судьбахъ общія явленія, управляющія событіями, опредёлить основныя формы быта, смёнявшіяся въ различные періоды, и т. д.

Исполненіе не отвітило планамъ, но внига Полевого не лишена отдільныхъ весьма вірпыхъ замічаній объ этой внутренней жизни и заявила требованія, которыхъ уже не могли обойти посліддующіе историки. Опровергнуть его теорію было бы не трудно, но для этого пужно было выработать также теорію. Послів Полевого изученіе русской исторіи замічательно расширяется именно въ теоретическомъ направленіи, въ стремленіи освітить общимъ принципомъ отдільные факты исторической жизни, на чемъ Полевой настанваль 1).

Въ тридцатыхъ годахъ въ нашей наукв обнаружилось особенное движение, можно сказать, начинается повый периодъ въ нашей исторіографіи. Вижшнее основаніе къ этому дала правительственная иниціатива, открывная возможность новыхъ историческихъ предпрінтій: таковы были учрежденіе археографической экспедиціи, м'вры для образованія новыхъ профессоровъ въ наши университеты. Изданіе памитниковъ было до тъхъ поръ почти исключительно двломъ частныхъ лицъ: памятное имя графа Руминдова стоить во главъ людей, которые способствовали трудамъ этого рода. Теперь явилась мысль, что собрание историческихъ памятниковъ должно быть и діломъ правительства, какъ предпріятіе, служащее нъ національной славь. Особая экспедиція объбхала значительную часть Россіи и собрала массы матеріала; пачались изданія Археографической коммиссіи, которыя стали съ техъ поръ основаниемъ для изследований о русской древности, -хотя самыя изданія, при тогдашнихъ ученыхъ силахъ, и не были вполив удовлетворительны. Съ другой стороны, приняты были мары къ улучиению ученаго сословія. Оспованъ быль такъназываемый профессорскій институть - въ Дерптв, гдв, какъ полагалось, всего удобиве можеть быть почерпнута ивмецкая наука. Образовавниеся тамъ профессора действовали до недавнихъ годовъ, и нельзя не признать, что большинство изъ нихъ сумъло усвоить правильные научные методы, выработанные ученой Германіей. Затымы много будущихы профессоровы отправлено было для довершенія своихъ изученій заграницу; между ними были

<sup>1)</sup> Полной картины діятельности Полевого до сихъ поръ ність. Лучшей литературной біографісй его остается извістная статья Білипскаго, 1846 (Сочип., т. XII). Много любопытнаго въ восноминаніяхъ Ксеноф. Полевого; но крайнія пристрастія автора заставляють относиться ко многимъ его показаніямъ съ недовіріемъ.



также лица, выбранныя особо для изученія законов'ядыя, по мысли Сперансваго, который, рядомъ съ составленіемъ Полнаго Собранія и Свода Законовъ, хотіль приготовить школу рапіональных юристовъ. Правительство имело въ виду практическія цъли, но и по его мевнію единственнымъ средствомъ въ наъ достиженію было обращеніе къ приецкой наукр. Въ то время (въ первыхъ тридцатыхъ годахъ) нъмецкіе университеты и наука не казались правительству такъ подозрительны, какъ было прежде и вавъ еще случилось послъ. Господствующія школы и личности тоглашней измецкой науки шли изъ той среды, которая стремилась успоконться отъ политическихъ волненій; съ одной стороны господствовала умфренная школа Гегелевской философів. которая искала примиренія съ дійствительностью и стала государственной прусской философіей, а съ другой была на верху своей славы знаменитая историческая школа права, -- школа, по своимъ принципамъ преимущественно консервативная. Сперанскій именно адресовалъ своихъ кліентовъ къ Савиньи, главъ школы, и отдаль ихъ подъ его непосредственное руководство. Савиньи и другія знаменитости берлинскаго и другихъ университетовъ Германіи, принадлежавшіе отчасти въ той же школь, сталк вообще авторитетами для нашихъ юристовъ и историковъ. Въ біографіяхъ этихъ последнихъ и ихъ собственныхъ разсказахъ о томъ времени можно видъть, какое сильное впечатлъние производила на нихъ эта наука, которую опи видъли здъсь во-очію въ ея знаменитьйшихъ представителяхъ, съ авторитетомъ глубокаго знанія и строгой системы: это была умственная сила, которой они готовились быть участниками и въ которой почерпали сознание своей задачи и своего достоинства 1).

Эти странствованія русских ученых заграницу и близкое ознакомленіе съ присцкой наукой составили, безъ сомивнін, большую образовательную силу. Мы видели изъ примеровъ Каченовскаго и Полевого, что запрост на эту науку ясно высказывался въ литературе еще ранее, чемъ явилась эта возможность вепосредственно чернать изъ немецкаго источника: Каченовскій преклонялся передъ Нибуромъ; Полевой, кроме Нибура, зналъ Савиньи, Риттера и проч. Литература едвали не была еще слишкомъ слабосильна, чтобы самой усвоить произведенія этихъ и подобныхъ имъ ученыхъ; Риттеръ и Савиньи на русскомъ языкъ

<sup>1)</sup> См., напр., біографіи Неволина, Рідкина, Крылова и проч.; статьи А. Бла-гов'ященскаго (также одного изъ послапныхъ тогда заграницу), въ Ж. Мин. Нар. Пр. 1835, ч. VI, Исторія и методъ науки законов'яд'янія; о воспитанникахъ Сперанскаго, въ "Р. В'ясти." 1871 и друг.

въ то время едва ли бы нашли достаточно читателей. Посланный за границу вонтингентъ усвоивалъ результаты нёмецкой науки изъ примого знакомства съ замъчательной ими личностими и ученіями Германіи: отчасти наши ученые еще застали самого Гегеля, а потомъ его ближайшихъ учениковъ; юристы слушали Савицьи, Кленце, Эйхгорна, Рудорфа, Ганса; юристы и историки слушали и изучали Ранке, Риттера, Бёка, Шлейермахера и т. д. Были, наконецъ, любознательные люди, которые безъ оффиціальныхъ форученій проходили ту же школу, какъ Пв. Кирвевскій, ньсколько поздиве Станкевичъ и многіе другіе. Возвратившіеся ученые заняли каоедры права и исторіи въ упиверситетахъ и, внося новые методы науки вообще, вместь съ темъ отметили повый періодъ и въ изученіяхъ собственной русской жизни. Таковы въ ученой разработки права и въ профессорскомъ преподаваніи имена Певолина, Калмыкова, Куницына, Иванишева, Редвина, Прылова, не упоминая людей менье замъчательныхъ. Уже въ следующемъ десятилетіи результаты повыхъ вліяній оказались на изучении русскаго права и вообще русской исторіи: съ одной стороны впервые примъневы были къ древнимъ памятникамъ строгіе пріемы историко-юридической критики, съ другой расширилась общин историческая точка эрвиія. Ближайшее покольніе ученыхъ, образовавшихся уже въ Госсіи, но подъ влінніями этой вновь пересаженной науки, ставить изучение русской исторіи совершенно новымъ, оригинальнымъ образомъ: это была первая раціональная критика основных в элементовъ старой исторической жизни. Назовемъ въ этомъ повомъ ряду ученыхъ въ особенности Д. Валуева, И. Качалова, Кавелина, Павлова, Соловьева.

Въ концъ тридцатыхъ и въ началъ сороковыхъ годовъ продолжались, хотя въ меньшемъ размъръ, пилигримства русскихъ ученыхъ въ европейскіе, особливо итмецкіе университеты. Такія же вліянія, какъ въ правъ, оказывала пъмецкая паука въ исторіи и филологіи, съ ихъ различными связями и развътвленіями. Наконецъ, для новаго расширенія русской исторіи и изученія народности открывался еще одипъ, до того времени почти неизвъстный путь, — изученіе славянства, получившее первую дъйствительную поддержку въ учрежденіи славянскихъ кафедръ въ университетахъ. Наличныя ученыя средства опять были явнымъ образомъ педостаточны, и для основанія новыхъ кафедръ были онять устроены путешествія будущихъ славистовъ по славянскимъ землямъ. Эти путешественники стали настоящими основателями славянскихъ изученій у насъ: Водянскій, Григоровичъ, Прейсъ, Срезневскій. Н на этотъ разъ правительственная мъра ина за мыслью,

которая уже высказывалась въ ученомъ кругу: необходимость изученія стараго славянскаго міра обнаруживалась при первомъ серьезномъ вниманіи къ русской древности; еще раньше указывали эту пеобходимость Каченовскій, Вепелинъ; изследованія древнихъ намятниковъ и языка приводили въ этому изученю Востокова, Калайдовича; случайныя встрёчи русскихъ съ славянствомъ привлекали любознательность къ изученію этого родственнаго міра, и Пушкинъ черезъ французскія подражанія передаваль сербскую пародную поэзію; паконець, въ намъ стали доходить, въ двадцатыхъ годахъ, отголоски славянскаго движенія, особенно язъ Чехін и Сербін, и въ средъ собственно литературной, ваъ университетской школы, являются ть же славлискія симпатін, которыя впоследствін развились въ целую теорію, какъ, напр., у Хомякова, Д. Вылуева и вообще у первыхъ славянофиловъ. Съ интересомъ научно-литературнымъ связывался, особенно у славинофиловъ, интересъ національно-политическій, сначала неясный, потомъ болье опредвленный. Упомянутые путешественники вернулись изъ своихъ странствій съ первымъ отчетливымъ знаніемъ славянскихъ фактовъ, -- съ различной, правда, степенью пониманія историческаго и современнаго національнаго вопроса, но съ одинаковою ревностью къ распространевію поваго ученія, которое дыствительно бросило корень въ (необщирной, впрочемъ) школь ихь учениковъ и въ литературъ.

Подъ всёми этими вліяніями изученіе русской исторіи (все еще въ особенности древней) принимаєть новое направленіе, которое вполить опредълилось къ сороковымъ годамъ. Это направленіе, внервые твердо ставшее на научной почві въ объясненіи внутренняго процесса русской исторіи, характеризуется въ особенности трудами Соловьева, у котораго новая точка зрівні была разработана въ наиболіте общирномъ размітрії съ первыхъ его диссертацій и до пітой "Псторіи Россіи".

Смыслъ новаго направленія обнаружился уже при самомъ началѣ, въ столкновеніи его съ прежпей школой. Представителемъ ея былъ тогда Погодинъ: онъ почувствовалъ себя оскорбленнымъ и не могъ простить Соловьеву и другимъ ученымъ того же направленія, что они не идутъ подъ его опеку.

Погодинъ есть одинъ изъ самыхъ характеристическихъ представителей въ литературъ различныхъ взглядовъ, отличавшихъ систему оффиціальной народности. Дъятельность его была весьма разнообразна, и во многихъ отношеніяхъ онъ сдълалъ извъстныя пріобрътенія для русской исторіи. Онъ приготовлялся къ своимъ трудамъ въ то время, когда въ разработкъ русской исторіи по-

лучили право гражданства и утвердились критика IIIлёцера, многоразличныя изследованія и указанія Карамзина, точныя изысканія ивисциихъ ученыхъ, какъ Кругъ, Лербергъ, Френъ, вообще когда установлялась предварительная частная критика отдельныхъ фактовъ и происходили приготовительныя работы, почти исключительно направлявшіяся на древній періодъ. Погодинъ началъ свои труды, усвоивши это паследіе. Пемецкіе ученые, какъ Кругъ, вообще тогда мало расположенные ожидать многаго отъ русскихъ ученых въ серьезной научной критикъ, отдали справедливость изследования Погодина по русской древности. Предметь этихъ первыхъ изследованій осталси навсегда любимымъ предметомъ Погодина: это быль такъ-называемый норманискій періодъ, въ которомъ послъ опъ считаль себя какъ будто исключительнымъ хозиниомъ. Изследованія Погодина главнымъ образомъ направлялись на критику частностей, и въ этомъ смыслъ онъ разъяснилъ пъсколько отдъльныхъ вопросовъ нашей древней исторін. Но критика Погодина была чисто вившиня; опредълня самъ свои пріемы, опъ назваль ихъ "математическимъ методомъ", -- иначе говоря, это былъ счетъ по пальцамъ фактовъ, записанныхъ въ летописи, прісмъ весьма элементарный, при которомъ могла ускользать сущность вопроса, не поддающаяся цифрамъ. Съ "математическимъ методомъ" соединилась вражда ко всякимъ теоріных и обобщеніных, которыя разъясняли бы самый смыслъ фактовъ, ихъ связь и последовательность, словомъ, внутреннее развитіе явленій: Погодинъ отвергаль все это, какъ "высшіе взгляды", и въ этомъ смыслѣ полемизировалъ съ новой школой, т.-е. съ Соловьевымъ и другими. Погодину съ техъ поръ вообразилось, что его кто-то поставиль дядькой надъ русской исторіей; онъ считалъ себя въ правъ дълать выговоры, замъчанія, даже не совстви благовидно обвинять. Полемика его противъ новыхъ историковъ, неръдко не совствиъ приличная достоинству обсрстаемой имъ науки, кончилась темъ, что на него перестали обращать внимание: такъ спорилъ онъ противъ Соловьева, впоследствін противъ Костомарова.

Кром в изследованій о древнем періодь, Погодинъ и въ другихъ работахъ ділалъ пічто полезное. Онъ издавалъ переводныя книги по всеобщей и русской исторіи, печаталъ историческіе матеріалы, въ своемъ журналь давалъ много міста историческимъ изслідованіямъ. Онъ составилъ, наконецъ, большую историческую коллекцію, гді собралъ не мало замічательныхъ памятниковъстарой письменности, матеріаловъ для новійшей русской исторіи, разнаго рода древностей, — все это составило богатое "древле-

хранилище", которое Погодинъ продаль потомъ въ Публичную Библіотеку, въ Петербургъ. Наконецъ, Погодинъ содъйствовалъ и изученію славянства. Вмёстъ съ Шевыревымъ, опъ перевелъ "Institutiones linguae slavicae" Добровскаго, въ своемъ журналъ печаталъ свёдёнія о славянскихъ земляхъ, завизывалъ личныя сношенія съ славянскими учеными, распространялъ по-своему славянскія тенденцій, и т. п.

Но напрасно искать у Погодина вакого-нибудь прынаго взгляда на русскую исторію, кром'в того, какой мы указывали. Какъ противникъ "высшихъ взглядовъ" (со временъ Полевого), онъ и не имфетъ ихъ; онъ разбираетъ иногда остроумпо отдъльныя явленія, по не понимаетъ внутренняго хода развитія. Поэтому, когда онъ хочетъ объяснить историческое движеніе, бросять взглядъ на общую судьбу народа, на главные моменты его исторической жизни, его размышленія оканчиваются общими м'встами о русскомъ величіи, о громадности имперіи, о неиспов'вдимыхъ путяхъ и т. п. Русская исторія представляется ему рядомъ чудесъ, передъ которыми онъ изумляется, благогов'ветъ, приходить въ священный ужасъ, наконецъ, даже прорицаетъ. Его критики еще въ сороковыхъ годахъ зам'втили эту черту и справедливо называли взглядъ Погодина "мистическимъ созерцаніемъ". Въ научномъ смыслів оно, конечно, не значило ничего; но оно имъло другія примъненія.

Мистическое соверцаніе въ исторіи сопровождалось особой публицистической теоріей, о которой мы упоминали только изсколькими словами: теорія сводилась въ папегирику настоящаго. Погодинъ чувствовалъ себя въ лучшемъ изъ міровъ. Сравнивая старую русскую исторію съ западной, онъ только въ этомъ убъждался: сколько въ западпой исторіи онъ находиль перазумнаго, несправедливости и угнетенія, столько въ русской - разумности, патріархальной простоты и доброд'втели. Псходный пункть развитін указываль онъ въ томъ, что на западъ государства образовались вследствіе завоеванія, а у насъ вследствіе мирнаго привванія. Это последнее противоположеніе казалось Погодину аксіомой, и онъ извлекалъ изъ нея много выгодныхъ для Россіи последствій; по, кром'в того, исторія Госсіи совершалась еще рядом'ь чудесных выбшательствъ и неисповъдимых вожденій, и отсюдапроцедтание России. О Западъ Погодинъ быль невысокаго мивнія, и самонадъниность нашего историка доходила до того, что Германію опъ называль нашими "пятидесятыми губерніями". Понятно, какіе практическіе выводы следовали отсюда для настоящаго; мораль басни подходила очень близко къ тому, что въ то же

время пропов'ядывала "С'вернан Пчела". Это была высокопарная лесть существующему порядку, и съ другой—вызовы въ новую славянскую политику, которые впрочемъ тогда публикъ оставались не вполнъ извъстны 1). Противники, отдавая справедливость многимъ чисто спеціальнымъ работамъ Погодина, обыкновенно не придавали значенія его общимъ теоріямъ, находя, что опъ только вторитъ системъ оффиціальной пародности, и неудивительно также, что это отношеніе къ Погодипу и его сотоварищу Певыреву распространялось въ значительной мъръ на славянофиловъ, которые не довольно ясно отдъляли себя отъ этихъ тенденцій и этого способа выраженія 2).

Первые труды Соловьева старая школа обвинила въ легвомыслін и почти неблагонам ренности, во всяком случай въ неночтительности къ старшимъ. Взгляды Соловьева были, дійствительно, сильнымъ ударомъ для старой школы: на глазахъ стража русской исторіи опа принимала новый видъ и направленіе. Труды Соловьева старая школа желала подвести подъ ту же категорію "высшихъ взглядовъ", которые были ей пенавистны, и противъ которыхъ опа иміла вікоторое право возставать по поводу Полеваго. По школа не виділа, или не хотіла видіть, что теперь это не били уже произвольныя приложенія готовыхъ теорій къ недостаточно изученнымъ фактамъ, а совершенно опреділенныя положенія, которыя выставлялись именно потому, что ихъ подтверждала цілая послідовательность фактовъ. Погодинъ и другіе историки его стиля, хотя замізчали извістныя общія явленія старой исторіи, папр., господство между князьями родовыхъ от-

<sup>1)</sup> Погодинъ уже вноследствін напичаталь свои публицистическія речи и статьи, тогданнія и поздивіннія: Речи, 1830—1872; Поторико-политическія письма и записки впродолженін Крымской войни, 1853—1856; Польскій вопросъ, 1831—1867, и нако-пець: "Собравіе статей, писемъ и речей по поводу славлискаго вопроса", М. 1878, маданное уже после его смерти.

<sup>2)</sup> Подробная біографія Погодина издается Н. П. Барсуковинъ (2 вып. Сиб. 1889). О немъ есть уже большое количество некрологовъ и оцілюкъ.

<sup>-</sup> Автобографическая статья въ словаръ моск, профессоровъ. М. 1855.

 <sup>—</sup> Пятидесятильтіе гражданской и ученой службы М. П. Москва, 1872 (списокъ его сочиненій и наданій).

<sup>—</sup> Пекрологи: Бестужева-Ромина, въ "Др. и Повой Россін", 1876, № 2, — стр. 147—158; Никитенскаго, "Виленскій Въстинкъ", 1876, № 18; П. Понова (Погодинъ какъ слапанскій публицисть), въ сборникъ "Родное Племя", 1876, № 2; Пв. Аксакова, въ "Правоса. Обозрънін", 1876, №2, стр. 898—397.

<sup>—</sup> Погодинъ, кикъ профессоръ. О. П. Буслиева. Газета Гатнука, 1876, № 16-18.

<sup>—</sup> Погодинъ его отношение къ Кісву. С. Пономарска, "Кісвляннивъ", 1376, № 9-12, и т. л.

Ср. также "Въстиякъ Европи", 1872, августъ, но поводу "Ръчей" Погодина.

ношеній и т. п., но не собрали своихъ понятій во что-нибудь цёльное. Старое возврвніе высказывалось всего чаще такими произвольными и реторическими разсужденіями, какъ фразы о чудесныхъ путяхъ русской исторіи, какъ сравненія между древней русской и западной исторіей, или восклицанія о томъ, что призваніе Рюрика "безсмертно въ русской исторіи", что "Москва есть корень, зерно, съмя русскаго государства", что славянскіе народы "составляють съ нами одно живое цівлое, соединены сънами перазрывными узами крови и явыка" (и однако же оторваны отъ насъ?), что своими естественными произведеніями "мы можемъ надълить Европу, не им'я нужды ни въ какомъ изъ еж товаровъ" и т. п.

Защищая диссертацію: "Псторія отношеній между русскими князьями Рюрикова дома" (1847), Соловьевъ въ своей ръчи высказаль мысль, что у насъ заботились до техъ поръ особенно о томъ, какъ раздълить русскую исторію, что теперь надо, напротивъ, стараться соединить ен части въ одно целое, свизать раздробленное и неправильно противопоставленное; надо возсоздать наукой живой организмъ русской исторіи, а онъ уже самъ укажеть на раздъление необходимое и естественное. Современные критики справедливо замъчали, что это быль пріемъ, до такъ поръ невиданный въ русской исторической литературъ, и результатомъ его былъ новый взглидъ на государственную жизнь древней Россін. При этомъ взглядь отстрациются случайныя, поверхностивя представленія объ эпохахъ русской исторіи и открывается дъйствительное, органическое ен развитие. Такъ, по мижнию Соловьева, удълы, которымъ придавалась такая важность, не существовали до XIII-го стольтін, и послъ не имъли большого значенія. Такъ онъ ограничиваль вліяніе монгольскаго ига, давая ему весьма второстепенное значение. Въ свое изследование онъ не допускать пикакихъ мистическихъ истолкованій, никакой реторики. Отстранивъ, такийъ образомъ, всв случайныя явленія, закрывавшія истинный ходь развитія, изследователь имееть возможность наблюдать внутрениее движение истории. Положительное содержаніе взглядовъ Соловьева составляла извъстиая теорія родового быта, по которой древния Россіи въ своей государственной жизни представляла сначала господство родовыхъ отношеній, которыя постепенно замённются государственными и окончательно падають при Иван'в Грозномъ, нь его борьб'в съ боярствомъ. Этимъ завершился одинъ періодъ русской исторіи, и съ новой династіей Россія вступаеть въ новый періодъ своего существованія.

Разсматривая эту пору пашей исторіографіи теперь, черезъ

десятки лѣтъ, когда новый взглядъ уже до значительной степени опредъленъ, дополневъ и ограниченъ другими теоріями, — мы всетаки должны признать за идеями Соловьева то значеніе, которое было принисано имъ тогдашией критикой. Дѣйствительно, его взгляды впервые начинали у насъ органическую, внутреннюю исторію. Въ научномъ смыслѣ труды Соловьева и его современниковъ и товарищей стояли безъ сомивнія выше всего, что имъ предшествовало. Тотъ порывъ къ усвоенію критическаго метода европейской науки, который такъ рѣзко и нѣсколько простодушно высказывается у Каченовскаго и Полеваго, здѣсь уже оканчивается: повый изслѣдователь стоитъ на уровиѣ европейской пауки, приступаетъ къ дѣлу уже знакомый съ повыми требованіями исторической критики, понимаетъ и примѣпяетъ ихъ не виѣшнихь образомъ, а вводитъ въ самый процессъ своего разсужденія.

Паправленіе, которое можно характеривовать трудами Соловьева, было вообще направление, или историческій пріемъ, цълаго ряда болъе или менъе замъчательныхъ изслъдователей, начавших действовать въ то время. Это была группа ученыхъ, которые были свободны отъ старой ругины, которые вносили въ свое изучение новые методы историческаго и юридическаго изслъдованія національной жизни, какъ целое воззреніе; они понимали исторію не какъ мертвую номенклатуру фактовъ, подкрашенную реторикой, а какъ теоретическое объяснение живого явления, совершавшагося по извъстнымъ законамъ: старина тъсно связывалась съ пастоящимъ, какъ части одного силлогизма. Своимъ общимъ взглядомъ на вещи эта группа не отдълялась отъ живыхъ интересовъ лучшей части литературы, и темъ самымъ не лишала себя твхъ плодотворныхъ возбужденій, какія вообще наука получаеть отъ жизни. Оттого историческая школа сороковыхъ годовъ и была такъ плодотворна для изученія русской исторіи и современной народной действительности: она не обияла предмета со всехъ сторонъ, но приступила въ нему съ верными пріемами. Многія имена изъ этого ученаго круга останутся намятны въ русской исторіографіи; таковы имена Кавелица, Калачова, II. Павлова, Д. Валуева, Аванасьева, г. Буслаева, К. Аксакова и друг.

При этихъ именахъ вспоминается весь литературный кружокъ конца тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ, къ которому въкоторые изъ названныхъ лицъ тъсно примыкали, кружокъ писателей, которые, не бывши спеціалистами русской исторіи, не мало содъйствовали ея успъху распространеніемъ общихъ воззрѣній евронейской науки, кружокъ, гдъ соединялись разпообразные умствен-

ные интересы, проникавшіе въ то время въ нашу литературную среду. Чавдаевъ, Грановскій, Герценъ, Бѣлинскій, наконецъ, славянофилы, съ своей точки зрѣнія, ставили изслѣдованію совсѣмъ новыя требованія, чѣмъ ставились до того времени; общій уровень поиятій возвышался, а виѣстѣ съ тѣмъ разработка русской исторіи становилась серьезнѣе и многосторонеѣе.

Невозможно отвергать того вліянія, какое въ этихъ условіяхъ оказывала европейская наука. Зайсь уже не можеть быть рычи о вакомъ-нибудь случайномъ вліяній тыхъ или другихъ писателей; напротивъ, тутъ дъйствовалъ весь объемъ повыхъ пояятій, принесенныхъ свышин различными изученіями — и приецкой философіей Гегеля, и исторіей права въ смыслів Савиньи, и новой національно-бытовой исторіей, въ смысле Гизо и Тьерри, и изучепісмъ пародной старины, въ смыслів Гримма, и т. д. Славинофилы имъли слабость упрекать Соловьева и другихъ защитниковъ теоріи родового быта, что они - последователи пенца Эверса, что ихъ направление -- не русское. Приверженцы теоріи не отвергали, что она впервые дана Эверсомъ, прямо признавали, что "старанія новъйшихъ ученыхъ уяснять родовыя отношенія, игравшія столь важную роль въ первоначальномъ бытв нашихъ предковъ... непосредственно связываются съ основной идеей Эверса и вообще высоко ставили этого ученаго; но изъ всего ихъ отношенія къ Эверсу было видно, что они цівнили его именно потому, что онъ первый сталь объяснять древній русскій быть съ естественной точки зрънія, принявши для этого въ основаніе до общему у всъхъ пародовъ ходу развитія государственнаго быта изъ патріархальныхъ отношеній, и первый ноказаль самый способь разработки древнихъ русскихъ памятниковъ съ этой точки зрѣнія. Теорія Эверса была привита пашими учеными именно потому, что всего больше отвітчала тімь историческимь взглядамь, какіе они пріобратали вообще изъ всего тогдашняго изученія 1).

Калачовъ, въ Архивъ истор.-юрид. свъдъній о Россіи; Сочиненія К. Аксакова, т. І. стр. 60—61.

Общія оцінки и некрологи Соловьева (ум. въ 1879 г.) Памяти С. М. Соловьева. Слова митр. Макарія, прот. Н. А. Сергієвскаго и прот. А. М. Пванцова-Платонова, въ "Правосл. Обозр.", 1879, № 10.

<sup>—</sup> Памяти С. М. Соловьева. Вибліографическій синсокъ ученихъ трудовъ его, сост. Замысловскимъ. Жури. Мин. Просв. 1879, № 11.

<sup>— &</sup>quot;Въстникъ Европы", 1879, № 11.

<sup>-</sup> Др. и Новая Россія, 1879, № 11-12.

<sup>- &</sup>quot;С. М. Соловьевъ", В. И. Герьс. Сиб. 1880 (изъ "Истор. Въстинка").

<sup>-</sup> Списокъ ученыхъ трудовъ, составл. Н. А. Поповынъ.

Наконець, автобіографическая записка въ "Біограф. Словаръ" моск. врофессоровъ. М. 1855.

Новая точка врвнія въ особенности направила свое вниманіе на формы быта, на постепенное развитие учреждений, усложнившіяся отношенія и т. д. Историки съ усп'яхомъ внесли тотъ же способъ историческаго объясненія и въ другую область народной жизии, -- въ область мисологіи, обычая и преданія. Въ этомъ отпошенін особенно любопытный примірь представили труды Кавелина, изъ которыхъ наиболье замьчательны въ этомъ смысль: Взглядъ на юридическій быть древней Россіи" (1848) и обширный разборъ книги Терещенка: "Бытъ русскаго народа". Въ первомъ изъ этихъ сочиненій онъ представляль съ своей стороны теоретическое изследование на той же почве, на которую сталь Соловьевъ; во второмъ онъ дъласть для своего времени замъчательный опыть объясненія народнаго быта и предяній: примвняя къ народной мисслогіи, преданію и обычаю способъ изследованія, вакой исторія юридическаго быта прилагала къ учрежденіямъ, авторъ не безъ уснъха разъясняль этотъ предметъ прежде, чъмъ началось спеціальное изслідованіе его при помощи сравнительнаго языкознанія и сравнительной миоологіи. Историческая критика открывала здёсь повый предметь изученія и вступала на чрезвачайно илодотворный путь. Это быль одивъ изъ любопытныхъ опытовъ той впутренней исторіи, къ которой стала теперь стремиться наука. Впоследствін, этнографическое изученіе у насъ вначительно расширилось, но мы и до сихъ поръ не имвемъ исторической картины народнаго быта по плану, черты котораго были обозначены Кавелинымъ. Въ томъ же смысле изученія внутрешнихъ процессовъ исторіи исполнялись труды Калачова, Д. Валуева, Лоапасьева, и проч. Изследованіе бытовой исторіи пріобрело въ эти годы интересъ, какого она никогда еще не представляла для нашихъ изыскателей. И здёсь мы опять сходимся лицомъ къ лицу съ нъмецкой наукой.

Эта отрасль науки, изучение этнографии, народной поэзии и языка, въ тр годы соединялась у насъ по преимуществу съ понятиемъ народности, и распространение этого научнаго интереса считалось особеннымъ признакомъ народнаго "самосознания". До извъстной степени это было справедливо. Въ прежния времена, конечно, не было такого интереса къ быту простого народа; въ восемнадцатомъ въкъ у насъ почти также, какъ и вездъ въ Европъ, пренебрегали народомъ, какъ грубой, невъжественной толной; два-три благородные человъка поднимали голосъ въ защиту его отъ кръпостного и чиновничьяго угнетенія, начиналось отчасти любопытство къ народнымъ повърьямъ, пъснямъ и быту, но никто не думалъ ввести серьезно народные интересы въ литературу; во

времена караменской шволы народъ являлся въ литературъ только подъ видомъ "добрыхъ поселянъ" въ сантиментальномъ подражаніи мечтамъ Руссо о "природномъ состоявін"; романтизмъ быль пемного ближе въ настоящему народу; наука техъ временъ не видъла интереса этнографіи, - такъ что, когда послъ Гоголя народная жизнь была впервые введена въ литературу, когда обратилась къ народу саман наука, которая стала приглядываться къ его быту, правамъ и обычаямъ, прислушиваться къ пъснямъ, сказкамъ, пословицамъ и повърьимъ; можно было лъйствительно подумать, что ключь къ "самопознанію" найденъ. Но оглядываясь теперь на сдълашное въ этомъ направлени, нельзя не увидъть, что то были только начатки, первыя пробы знанія, и притомъ наиболъе серьезное въ этой области было сдълано въ особенности благодаря опять научнымъ влідніямь преимущественно Германіи. Повая этнографическая наука была наукой по преимуществу германской. Могутъ сказать, что не нужно было, разумъется, выдумывать новыхъ методовъ, когда раціональные методы были уже извъстны, и мы бы ихъ не заимствовали, еслибы у насъ самихъ не явилось потребности въ этихъ новыхъ изученіяхъ; справедливо, но въ этомъ заимствованіи обнаруживалась, однако, несамостоятельность нашей ученой литературы. Въ самомъ дълъ, не говоря о недостаточности одного спеціально-этнографическаго изученія для дійствительнаго уразумінія народной жизни, нельзя не видёть, что и здёсь въ начь приходили не только научные методы, но и частныя тенденціи, составлявшія особенность самой измецкой науки въ ту эпоху.

Первое правильное изучение народной древности и современной бытовой поэзіи составляєть вполив достояніе XIX-го стольтія. Это-сравнительное языкознаніе, миоэлогія, этнографія, археологія и пр. Начавь съ разныхъ сторонъ и подъ вліявіемъ различныхъ интересовъ, эти науки все больше и больше расширяли свою область, тёсно связались другъ съ другомъ, и стремятся стать цёлой многообъемлющей наукой народной психологіи. Выстрое, въ одно покольніе, созданіе науки сравнительнаго языкознанія было почти вполив дёломъ нёмецкихъ ученыхъ. Съ одной стороны, послё романтическихъ указаній Фр. Шлегеля на Пидію и миоологическихъ трудовъ Крейцера, впиманіе ученыхъ обратилось на восточное родство европейскихъ племенъ: послё первыхъ англійскихъ изслёдователей индейской литературы развилось изученіе санскрита, въ которомъ увидёли первобытный языкъ, по богатству стоявшій выше греческаго и переносившій вь еще болёе глубовую древность. Геніальные труды Вильгельма

Гумбольдта создавали новую пауку языка и открывали невъдомую досель область историческаго изследованія. Уже вскорь Францъ Боппъ издаль знаменитую сравпительную грамматику языковъ арійскаго племени, разделенныхъ громадными пространствами и періодами времени, гдв исторія языка указала ихъ теспую связь и общее происхожденіе. Въ это сравненіе введены были тогда же и парычія славянскаго языка, и указанъ быль путь, къ которому должно было пристать русской наукв, когда бы опа хотела следить за древнейшими временами народной исторіи.

MD

D.E.

i 200

N. R

ĽJ

2

...

**21** 5

-21-

ΠZ

Li:

14

:1

11:

Δí

п

1 5

1

Съ другой стороны, наука изыкознанія исходила изъ преимущественно національнаго мотива, изъ обращенія къ старицъ всябдствіе патріотическаго увлеченія идеалами народной древности, простотой народнаго быта, богатой однако лучшими движеніями вдраваго ума и сердца-какъ это было у братьевъ Гриммовъ. Между знаменитыми трудами Якова Гримма особенное вліяніе въ тогдашней наук'в пріобрели "Немецкая мисологія" и "Древности пемецкаго права", где опъ научно и вубсте поэтически возстановляль германскую древность до-христіанской поры, когда народъ самъ создавалъ свой быть, окружаль его самобытными правственно-религіозными и юридически-бытовыми представленіями, облекая ихъ въ живые мноическіе образы и полные смысла обряды. Гриммъ по справедливости считается основателемъ сравнительной мноологія, которая — въ союз'в съ сравнительнымъ изыкознаніемъ-раскрывала, наконецъ, непопятную до того времени тайну народной религіи мисовъ и преданій. Ставя эту задачу относительно германской древности, которая, по доказанному уже племенному родству, должна была представлять много общаго съ древностью славянской, Гриммъ въ своихъ изследованіяхъ передко касался и этой последней, бросая на нее свътъ новаго научнаго взгляда, и здъсь опять дапъ быль пункть, где русская наука естественно могла примкнуть къ той же точкъ врвий и методу. Миоологія, какъ понималь ее Гриммъ, была, конечно, совстмъ не то, чъмъ ее считали прежде: становясь исторіей пародныхъ в'врованій, она обнимала всю умственную и правственную жизнь парода въ первобытныя времена, и такъ какъ народъ вообще стойко сохраняетъ старину, то мисологія достигала и до настоящаго, въ которомъ сберегались еще старыя пъсни, повърья и суевърья. Миоологія дълалась исторіей пароднаго міровоззр'янія: отсюда, это изученіе и считало себя истипнымъ объясненіемъ народнаго характера и преимущественной школой изученія "народности".

Таковь быль, въ двухъ словахъ, новый научный элементъ,

который предстояло воспринять русской наукв. После всего того, что сделано было для русской исторія въ прежнять трудахъ, установлявшихъ въ ней научныя понятія западной исторіографіи, после трудовъ Шлёцера, Карамзина, Каченовскаго; Полевого, Эверса, Соловьева, была, наконецъ, усвоена и еще новая сторона европейской науки, открывавшая перспективу въ еще более глубокіе слои народной жизни 1).

Наши изученія этого рода, вообще говоря, устанавливаются прочно только съ тъхъ поръ, какъ началось знакомство съ пеменкими изследованіями. Только въ одномъ случив. исключеніе можеть составлять изслівлованіе старо-славянскаго языка. гдь извъстная статья Востокова: "Разсуждение о славянскомъ языкв" (1820 г.) независимымъ образомъ опредълила основныя историческія черты стараго славянскаго языка и его отношеній къ другимъ наръчіямъ; хотя еще долго послъ считался авторитетомъ Лобровскій, система котораго въ сущности упичтожалась теоріей Востокова. Свое настоящее приміненіе эта послідняя получила у насъ только около сороковыхъ годовъ, въ той школъ славистовъ, которая образовалась въ то время за границей и запяла вповь открытыя канедры славянскихъ наръчій. Рапьше филологические взгляды Востокова были должнымъ образомъ оцънены впервые самимъ Добровскимъ, Копитаромъ, затъмъ Шафарикомъ и вообще западными славянскими учеными. Востоковъ нъсколько разъ примънилъ свою систему въ грамматическому объясненію и критикъ намятниковъ, сдълаль описанія множества полобныхъ памитниковъ, составилъ богатый словарь старо-славанскаго языка (изданный только поздиве), но цельныя системы сравинтельной грамматики старо-славянского языка и другихъ наржчій всего болже обязаны онять западнымъ ученымъ, послж изследованія Бонна и Потта, Миклошичу, ученику Копитара, III. лейхеру и др. У насъ однимъ изъ первыхъ опытовъ сравнительнаго изученія языка была диссертація Каткова: "Объ элементахъ и формахъ славянорусскаго языка" (1845), после которой можно указать еще и всколько трудовъ по сравнительной граммативъ славнискихъ наръчій и пъсколько работъ, принадлежащихъ уже послединит годанъ.

<sup>1)</sup> Къ этимъ же последнимъ десятилиямъ нужно отнести и первое раціональное изученіе археологіи памятинковъ; до того времени оно ограничивалось тольконемногими отдельными примерами. И здесь опять понятіе о древностяхъ каменнаго и проч. вековъ, пріемы изученія ламятинковъ бытовыхъ даны были готовые европейскими изследованіями, — что, конечно, не уменьшаетъ заслуги примененія этихъпріемовъ къ новымъ фактамъ.

Сравнительный методъ въ мисологіи и этнографіи, обозначасмый обыкновенно именемъ Гримма, также былъ примъненъ у пасъ довольно поздно. Въ концъ прошлаго и пачалъ нынъшняго стольтія разсужденія о древней русской мивологіи были обыкновенно чистой фантазіей; русскія мивологіи составлились на манеръ старинныхъ французскихъ книжекъ для детей о влассической мисслогін; авторы мисслогій брали дъйствительныя или придуманныя названія древнихъ явыческихъ "боговъ" и подыскивали имъ какіе нибудь аттрибуты: кромі: Перуна, явились "Усладъ", "Лель" и т. п. Послі: Карамзина, ограничивались лістописными данными, по произволь продолжаль рисовать фаптастические узоры на этомъ фонъ, который едва считался принадлежащимъ къ исторіи. Первыми серьезными собирателями и истолкователями остатковъ древией миослогіи, народныхъ преданій, обычаевъ, произведеній пародной поэзін являются Спегиревъ и Сахаровъ. Первый приступаль къ предмету съ научнымъ образованіемъ, хотя по другой области и значительно устарылымъ, но признаки ученой критики, и особенно большая масса приведенцаго въ извъстность матеріала долго поддерживали значеніе сборниковъ Снегирева. Но, кром'в того, что въ трудахъ Спегирева педоставало настоя-щаго сравнительнаго прісма, — когда въ п'вмецкой литератур'в даны уже были замъчательные образцы его, — Снегиревъ сохра-нилъ еще наклопность въ произволу и строилъ выводы, для которыхъ не оказывалось основанія въ источникахъ. У Сахарова не было и этой научной подготовки. Его ванятія пародной стариной, повидимому, вызваны были съ одной стороны представленісит о научной важности предмета, хотя пенспымъ, съ другойтыль ипстипктивнымъ чувствомъ, которос, дъйствуя вив науч-ныхъ мотиковъ, тымъ сильиве обнаруживаетъ стремленія времени. Сахаровъ имъетъ несомивним заслуги какъ ревностный архео-логъ-собиратель, какъ библіографъ, издатель матеріаловъ, долго составлявшихъ необходимую настольную книгу для изследователей народности; по какъ истолкователь народныхъ преданій и поэзін опъ стоить совершенно вив науки. Онъ говорить о старинь въ особенномъ мистическомъ топь, подражая мнимо-народному складу, по объясилеть очень мало, и мистическій топъ быль патинуть и фальнивъ.

Повый шагъ въ изучени пародной старины сдъланъ былъ упоминутыми славистами, впесшими къ намъ близкое знакомство съ славянскимъ міромъ и его литературой. Пзслѣдованіе ихъ еще не стояло вполив на точкв зрѣнія сравнительно-филологическаго метода, но уже зпало о пемъ, а главное, нмѣло въ рас-

поряженіи обширный славянскій матеріаль для сличеній и соображеній и, въ большинств'в случаевъ, отличалось здравой и осторожной критикой. Таковы были труды Срезневскаго, Бодянскаго, Костомарова (въ работахъ котораго по мисологіи и этнографіи находять вліяніе Крейцеровской "Символики", которы въ Германія послужила только ступенью въ сравнительному методу), Касторскаго, а также Падеждина. Повые изследователи старались исчерпать минологическія и бытовыя извістія, записанныя въ старыхъ памятникахъ, широко пользовались современными народными преданіями не только русскаго, но въ особенности и славянскаго міра, чтобы реставрировать древнюю славинскую народную религію; въ отдельныхъ случанхъ прибегали и въ средствамъ сравнительнаго метода. Но полное примънение метода пъмецкой науки было сделано писателями, выступившими несколько позднее. Главивния изследованія въ этомъ направленіи сделаны были Буслаевымъ и Аоанасьевымъ, который умеръ, не усиввши докончить своего обширнаго труда, - перваго цальнаго труда, какой только представляеть наша литература въ этой любопытной области <sup>1</sup>).

Миоологическія и поэтическія воззрвнія русской старины предстали въ совершенно новомъ видь. Перспектива шла несравненно дальше, чъмъ достигали предыдущія изслівдованія, она шла до тъхъ до-историческихъ временъ, когда не только русское племя еще не выдълялось отъ цълаго славянства, но и само славянство было близко къ общему арійскому корню, до тъхъ временъ, когда совершалась первая формація языка и виъсть минологіи. Сравнительный методъ указываль нотомъ дальнъйшую судьбу миоа, его различныя перерожденія до той поры, когда начинается льтописная исторія, когда старое міровоззрівніе приходить въ столкновение съ христіанствомъ и отчасти исчезаеть подъ новымъ сильнымъ влінніемъ, отчасти сохраняется наперекоръ ему и кладетъ въ него свой отнечатокъ. Новая критика была въ состояни разъяснить много вещей, до тых поръ совершенно непонятныхъ, указать тъсную связь явленій, раньше незамфченную, найти правильную последовательность тамъ, гдф . прежде видъли случайность, и т. п. Это и быль признавъ, что " критика становилась на върную дорогу. Какая громадная разница раздълна новый вилидъ отъ прежинго, можно наглядно судить по разбору піжоторых старых легендь, сділанному

<sup>1)</sup> Поэтическія поээрінія славянь на природу. Оныть сравнит, изученія слав, преданій и вігрованій, нь связи съ мионческими сказанілия другихъ родственнихъ народовъ. Три тома. М. 1866—1869.

Буслаевымъ въ противоположность прежнему объясненю ихъ Шевыревымъ. Прежній взглядъ оказывался только произвольной реторикой: нован критика открывала въ легендъ фактъ соединенія двухъ различныхъ теченій народнаго миса, — уже дъйствительную черту внутренней исторіи быта.

Въ настоящую минуту то или другое изъ прежнихъ ръшеній будуть, конечно, замізнены, и уже замізняются, боліве візрными и точными; по изслідованія уже стоять на прочной дорогів сравнительного метода, расширенного новыми пріемами.

Какъ бывало обыкновенно въ исторіи нашей науки, усвоеніе новаго сравнительнаго метода произошло долго спустя послѣ того, какъ методъ установленъ въ самой нѣмецкой наукѣ. Братья Гриммы были основателями этого направленія въ Германіи: ихъ дѣятельность начинается съ первыхъ годовъ ныпѣшняго столѣтія и наполняетъ всю первую его половину. Канитальный трудъ Якова Гримма, "Пѣмецкая минологія", гдѣ уже собранъ былъ громадный занасъ изслѣдованій, вышла въ 1835 г.; еще ранѣе, 1828, явились "Древности нѣмецкаго права", гдѣ подобная критика была приложена къ объясненію народныхъ юридическихъ понятій, обрядности и обычаевъ. У насъ первые опыты усвоить методъ являются не раньше конца сороковыхъ или даже начала пятидесятыхъ годовъ, когда дѣятельность Гриммовъ была уже близка къ своему концу.

Какъ замъчено, сравнительный методъ отразился у насъ не только своей научной основой, но вмъстъ и тъми особенностими личныхъ воззръній самого Гримма. Это вліяніе состояло въ извъстной идеализаціи натріархальной старины. У Гримма она имъла свои исихологическій и общественный основанія въ условіяхъ времени. Гриммъ началъ свои труды въ первые годы пынъшняго въка (отчасти подъ впечатлъніями иноземнаго господства) въ непосредственной связи съ романтиками и подъ ближайшимъ, вліяніемъ исторической школы права; глубокое изученіе, одушевляемое горячимъ патріотическимъ чувствомъ, такъ привизало его къ этой старинъ, что онъ самъ жилъ въ ней, находя въ ней свои идеалы, наивную, но глубокую поэзію, простые, но патріархальноразумные нравы; личный характеръ братьевъ Гриммовъ только содъйствовалъ этой идеализаціи, которая неизбъжно отразилась въ самой сущности ихъ трудовъ, при всей силъ ихъ критики 1).

Эта идеализація старины, безъ сомпівнія, выходила изъ пре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ср. Гервинуса, Gaschichte des neunzehnten Jahrh. VIII, Erste Hälfte, стр. 57 и л.



дёловъ науки, если виёшивалась въ рёшеніе практическихъ во-просовъ: въ самомъ дёлё, въ ней есть односторонность, которая слишкомъ поддается преувеличенію, и въ этомъ случав легко переходитъ въ фальшивую и несимпатичную тенденцію. Идеализація Гримма зарождалась въ тяжелыхъ условіяхъ національной жизни, подъ гнетущимъ сознаніемъ чужого господства; германская древность представляла для него не только міръ поэзіи, но и міръ народной самостоятельности и свободы, и онъ оставался и міръ народном салостоліснивости и свосоди, и спостольности. Въренъ своему идеализму и въ правтической дъйствительности. Многія личныя черты мпъній Гримма повторялись у нашихъ Многія личныя черты мийній Гримма повторялись у нашихъ изслідователей, и именно привлекательная сторона археологической поэзіи и народолюбія Гримма отразилась, какъ надо думать, въ представленіяхъ Буслаева о высокомъ нравственномъ значеніи народной поэзіи; по въ примінеціяхъ къ народной практической дійствительности оставались неясности, которыя въ свое время давали поводъ къ недоразумініямъ. Ананасьевъ также тібсно примыкаетъ къ німецкимъ этнографамъ—Гримму, Куну, ПІварцу; но его историческіе интересы не ограничивались далекой стариной, которую такъ легко можетъ закрывать туманъ идеализаціи; ему ближе были другія стороны исторической жизни, гдъ менье выступала практическая дъйствительность. Но научная критика (хотя бы еще не вполив точлая въ Гриммовой школь) приносила свою пользу: Буслаевъ расходился въ объясненіяхъ

приносила свою пользу: Буслаевъ расходился въ объясненияхъ народно-поэтической старины съ теоринки, гдв безъ достаточнаго критическаго основания сантиментально прикратинвалась старина, какъ у Шевырева, славянофиловъ, Безсонова и пр.

Славянофилы заняли свое особое мъсто въ истории изучения русской народности. Въ теченіе описываемаго періода ихъ мивнія, котя и высказались съ ръзкой исключительностью, давшей имъ въ литературъ своеобразную роль, но еще далеко не были, или не могля быть высказаны съ должной полнотой. Мы остановимся впослъдствіи на различныхъ мивніяхъ этой школы, въ особенности настанвавшей на необходимости возвращенія къ народности и утверждавшей свои собственныя народныя качества, и замътимъ здъсь только, что по научному пріему школа мало отдълялась отъ "западнаго" направленія, которому себя противополагала. Старъйтіе славянофилы, какъ Ив. Киръевскій, Хомяковъ, затъмъ Самаринъ, К. Аксаковъ воспитались на той же нъмецкой философіи. Въ сороковыхъ годахъ объ враждебныя стороны представлялись какъ бы различными вътвями одной школы, языкъ которой онъ одинаково понимали. К. Аксаковъ писалъ свою первую диссертацію въ духъ Гегелевской философіи. На

подкладей этой философін развились потомъ другія мийнія славявофиловъ: идея исторического предназначения народовъ была одинаково знакома объимъ сторонамъ, и онъ расходились только въ ен примъненін; въ историческомъ изученіи славянофилы также, какъ ихъ противники, направили свое впиманіе на формы быта, на характеръ учрежденій, въ которыхъ слёдили внутреннюю исторію народа. Споръ о родовомъ или общинномъ бытъ древней Руси могъ вовсе не быть резкимъ вопросомъ между двумя партіями: многія цібнимя замівчанія славянофиловъ по русской исторін могли составлять скорве личную заслугу писателей, чвив васлугу школы; Д. Валуевъ, какъ изследователь местичества, могъ идти рядомъ съ Кавелинымъ или Соловьевымъ, которые, съ своей стороны, могли тогда участвовать въ славянофильскихъ изданіяхъ; научный интересъ къ славянскому міру также быль более или менье общій ученымъ объихъ сторонъ и т. д. Впоследствін, стороны опредълились ръзче. Славниофилы утверждали, что до сихъ поръ на русскую исторію смотр'вли черезъ очки иностранной науки, а свой взглядъ опи считали истипнымъ русскимъ 1), но ни-

<sup>1)</sup> Вотъ и всколько славянофильскихъ отзывовъ, въ которыхъ любовытно отношеніе къ Карамзину:

<sup>&</sup>quot;Измин первые стали объяснять русскимъ ихъ исторію, Байерь, Миллерь, Шлёцеръ, Эверсъ, не принадлежа къ народу, не имъя съ инмъ жизненной связи, принялись толковать его жизнь. Русскіе сами, получинь иностранное возэрьніе, смотрыли также не по-русски на свою исторію, какъ и на исе свое. Ломоносовъ, въ природѣ котораго, впрочемъ, болъе другихъ проявлялись русскія движенія, Карамзинъ и другіе изображали русскую исторію такъ, что въ ней русскаго собственно ничего не было видно. По дальнейшее знакомство съ летописями и грамотами, но быть простого народа, сохранившися въ своей тысячельтией оригинальности подъйствовали, наконедъ, на взгляды нашихъ ученыхъ, и желаніе понять русскую исторію настоящимъ образомъ, желаніе самобытнаго воззрвнія-пробудилось. Политическій виглядь, гдв обыкновенно рисуются князья, войны, дипломатическіе переговоры и задоны, взглядь вілецеровскій и карамзинскій быль, наконець, оставлевь, и въ паше время винианіе обратилось на быть народный, на общественныя, внутреннія причины его жизни". Таково направление новыхъ ученыхъ, особенно Соловьева, По-"желаніе не есть достиженіе, и г. Соловьевъ съ последователями -- все-таки последователь другого икица, Эверса" (последователемъ перваго ивица, Шлёцера, оставылся еще Погодинь). Поэтому и оказывалась надобность въ новой, уже чисто рус-• ской точкъ зрънія (Соч. К. Аксакова, І, стр. 59). Аксаковъ не обратиль вниманія на то, что вопросъ быль не только въ томъ, что мы учились у измцевъ, по и въ тожь, что таковь быль и ходъ цілой пауки. Півмецкая паука, не знавшая въ XVIII въкъ русской народной жизни, не знала также точно и измецкой жизни: это была точва эрвнія, принадлежавшая всей образованности прошлаго столітія, а съ возникпоиснісмь повихь историческихь ваглядовь ті же ибміці, именно Эверев, первые указвали необходимость новаго пріема: они же "оставили взглядъ шлёцеровскій п жарымэнискій и "обратили вниманіе на быть народный, на общественныя, внутреннія причины (втроятно: пружины) его жизни", какъ авторъ указываль это въ Содовьевь-последователь Эверса.

какой особой новой науки съ ними не явилось, и напротивъ, тенерь, какъ и прежде, во многихъ случаниъ требовалось содъйствіе иностранной науки. Въ собственныхъ мивніяхъ самихъ славянофиловъ, иногда очень справедливыхъ, не было, однако, "повой науки"; а иногда эти мижин не были и справедливы. Не были славянофилы и спеціально народными людьми. Впоследствін выяснилось, что они представляли собой, въ ндев, не русскій народъ, — какимъ до настоящей минуты создала его исторія, а только одну его часть и сторону, притомъ въ чертахъ московскаго семнадцатаго въка. Существенная особенность славинофильства заключалась именно въ томъ, что настоящей Русью, настоящимъ русскимъ народомъ они считали Москву и русскій народъ семнадцатаго въка, и упорно отвергали "петербургскій періодъ", какъ чужой, немецкій, не народний: такимъ образомъ они отбрасывали пълый историческій періодъ, и искали идеала вић и отдельно отъ него, -- какъ будто въ исторіи возможны такія исключенія того, что цамъ лично не правится. Отсюда ихъ теорія складывалась въ особенный, тесно-національный мистицизмъ.

Въ такихъ и подобныхъ общихъ чертахъ представлялось научное изучение народности въ тому времени, вогда въ нашей общественной жизни наступиль новый періодь і). Пельзя не видъть, что изследование народности историческое и этнографическое шло при несомивлномъ вліяніи теорій европейскихъ, даже у техъ писателей, воторые съ негодованіемъ отвергали все иностранное. Какъ поэтому, такъ и по другимъ причинамъ мудрено было бы говорить тогда, чтобы "самосознаніе", котя бы теоретическое, было уже достигнуто. Во-первыхъ, въ изучени народа оставалось слишкомъ много пробеловъ, вследствие которыхъ, даже для образованнаго меньшинства, оставались пеясны весьма существенныя стороны народной жизни. Во-вторыхъ, само образованное общество, которое, при умственномъ бездействии или подавленности массъ, одно могло представлить собой деятельную часть націи, -- это общество обнаруживало такъ мало самостоятельности или было такъ стъснено въ самыхъ первопачальныхъ не только практическихъ, но умственныхъ дъйствінхъ, что самостоятельность общестии была, конечно, воображаемая...

На дълъ, опа достигалась только немногими лучшими умами,

<sup>1)</sup> Подробное изложеніе собственно этнографическихъ изученій русской народности было представлено нами въ нашей "Исторів русской этнографів", 4 тома, Сиб., 1890—92.

и для того, чтобы она могла быть передана обществу, нужно было значительное повышение уровня понятій, и кром'й того, чтобы самые принципы были бол'йе выяснены со стороны ихъ практическаго прим'йненія. Къ сожал'йнію, литература была въ этомъ отношеніи совершенно связана. Люди сороковыхъ годовъ (въ обоихъ направленіяхъ, о которыхъ зд'йсь говорится), напр., сознавали вполн'й необходимость освобожденія крестьянъ; но понятно, что и зат'ймъ оставался еще цілый рядъ далын'йнихъ освобожденій, которыя нужно было бы пройти обществу, чтобы найти свое первое пормальное положеніе. Объ этомъ посл'йднемъ масса общества им'йла еще самыя неясныя представленія, а для людей передовыхъ это была только отвлеченность, теорія, для которой связанная общественная жизнь того времени не давала никакой опоры.

Чтобы опредълить размъры движенія описываемаго времени, пужно сравнить его пе только съ тъмъ, изъ чего оно вышло, но и съ тъмъ, что за нимъ послъдовало.

Въ двадцатыхъ годахъ, люди, представлявшіе наибольшую степень общественнаго развитія, бросились на идею политическаго преобразованія. Интересъ къ народу, у лучшихъ людей той поры глубоко искрепцій и благородный, быль только у немногихъ сознательный, а у большей части былъ интересъ романтическій. Въ томъ періодъ, о которомъ говоримъ, въ понятіяхъ произошла большан перемыпа. Романтическіе взгляды вымирають болже и болже; прежиня политическая идея, сохранивъ свой смыслъ правственнаго возбужденін, перестала удовлетворять. Романтическій интересъ къ народу сміняется боліве и боліве положительнымъ, и таково именно было впаченіе тіхъ изученій народной жизни, ходъ которыхъ мы указывали. Историческое и этпографическое изученія стремились повять народную жизпь какъ она есть, -- достигали этого, конечно, не вдругъ, дълали онновки, по въ результать, въ сорововыхъ годахъ, какъ моментъ развитія, были уже гораздо выше романтической точки аръція двадцатыхъ годовъ.

Правда, историческія изслідованія сороковых годовъ вращались почти исключительно на древнемъ періодів. Доводить изслідованія до новівнших времент и ихъ учрежденій и порядковъ— не допускало самое положеніе литературы, въ которой скольконибудь откровенная исторія новівнших временть была невозможна подъ цензурными запрещеніями; но, ст другой стороны, ученые, вынужденные къ молчанію здість, нашли боліте широкій интересть въ изслідованіяхъ прошедшаго; отыскивая основныя идеи исто-

рическаго развитія, они естественно искали ихъ корней въ прошедшемъ, и къ поздивищимъ явленіямъ само собой должим были прилагаться последствія решеній, принятыхъ относительно фактовъ основныхъ.

Но внутренніе политическіе вопросы при всёхъ недостатвахъ въ ихъ постановке двадцатыхъ годовъ, естественно, однако, возникали въ общественномъ развитіи, и потому должны были возвратиться въ последующемъ его ходе. Заслоненные въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ, они, однако, продолжаютъ жить, о нихъ помышляетъ (какъ, напр., о крестьянскомъ вопросе, хотя безплодно) сама власть, а наконецъ, ихъ практическія требованія отчасти осуществляются въ последующія десятилетія,—въ "періодъ реформъ".

Сравнивая, далье, вторую четверть выка съ последующимъ временемъ нельзя не видъть, что изучения "народности" чрезвычайно расширились противъ сороковыхъ годовъ. Выше им укавали, какъ развивалась наша исторіографін отъ Карамзина до Соловьева. Начавъ съ изображенія родового быта, Соловьевъ въ последующихъ историческихъ періодахъ сталь опять по пренмуществу историвомъ государства-но уже не патріархальнымъ, какъ Карамзинъ, а раціоналистическимъ. Славинофилы пришли въ другой постановкъ вопроса. Вяжето родового быта и его явленій, они находили въ древней русской исторіи господство общины, и старое государство понимали какъ особый любовный союзъ цвлой великой общины, вемли, съ властью; этотъ союзъ существовалъ, по ихъ мифнію, въ теченіе всего древняго періода, разорванъ былъ Петромъ Великимъ и долженъ былъ возстановиться, когда русскій народъ возвратится къ истипнымъ началамъ своей жизни, нарушеннымъ реформой: признаки возвращения они видъли, между прочимъ, въ своемъ собственномъ образъ мыслей.

Дальнъйшее развитие историографии принесло новую точку врънія, которая была одиноково и результатомъ самаго хода науки и отголоскомъ возроставшихъ народныхъ или народническихъ стремленій. Эго была такъ-называемая федеративная теорія, въ особенности изложенная Костомаровымъ. Эта теорія, почувствованная уже давно, прежде всего становилась въ противоръчіе съ историками государственной централизаціи, выставляя кромъ потока государственнаго развитія потокъ народной жизни, не всегда сливавшійся съ первымъ; она не принимала, что народъ, разъ создавъ государство, уже отказался отъ своей автономіи и отдавалъ ее безповоротно въ руки государства; она не считала государства такимъ идеальнымъ учрежденіемъ, которое

создается разъ навсегда и остается непогрёшимымъ авторитетомъ, а напротивъ видъла въ немъ учреждение съ временными формами, характеръ которыхъ опредъляется-въ высшей инстанціи-представленіями и потребностими массъ, - и защищала для этихъ массъ право самоопредъленія. То, что въ пародныхъ движеніяхъ прошединих въковъ для теоріи централизаціонной казалось только "апти-государственнымъ" влементомъ, здъсь являлось отражениемъ естественныхъ инстинктовъ народной жизни, которые, правда, могли принимать ложное направленіе, но сами по себъ были закопны и становились анти-государственными только потому, что въ существовавшемъ государствъ не находили себъ правильнаго удовлетворенія. Народныя движенія стараго времени обозначали не борьбу стараго отживающаго элемента (народной автопоміи) съ повымъ (государствомъ), которому одному принадлежить будущее, а напротивъ борьбу двухъ элементовъ, изъ которыхъ каждый импеть свое право; если по обстоятельствамь времени, по наличнымъ силамъ, фактическій исходъ борьбы оканчивался въ пользу государства, то онъ не уничтожаль въ будущемъ возвращенія народнаго вопроса и новаго его р'яшенія.

Съ другой стороны, федеративная теорія сталкивалась и съ славинофильской точки врепін. Между ними было не мало общаго въ некоторыхъ положеніяхъ, и также въ томъ, что въ объихъ вопросъ о народъ былъ не только дъломъ размышленія, но и впушепіемъ чувства; по была и зпачительная разпица. Для славянофиловъ та русская земли, та великан община, въ которой они видъли основание своего національнаго идеала, была вемля и община великорусская; средоточіемъ русской исторіи дълвлась Москва, священный символическій городъ, которому они давали почти мистическое значение. Теорія федеративная также знала это значение земли, по какъ въ древней Руси она видъла федерацію автоматических земель, такъ не теряла ихъ изъ виду и въ дальнейшемъ движении истории. Съ течениемъ времени земли теряли свою отдельность, сливались въ большія массы, наконецъ въ единос государство, но не упичтожались, и русская пація не была однородное цълое, въ которому удобно было бы примънить московскіе идеалы XVII-го въка. Русская народность, кром'в великорусской, имбетъ другія общирныя вітви, каковы Малоруссін и Ізвлоруссін, которын и старой исторіей, и языкомъ, и бытомъ значительно отличаются отъ великорусской массы, и соединенныя съ последней отчасти при исключительныхъ условіяхъ, отчасти только въ поздиъйшее время, не могутъ принимать московской мерки, и, мало того, - по праву пародности развивать

свои особенныя черты, — должны въ этомъ отношении имъть извъстный просторъ и льготу. Въ этихъ условіяхъ московская символика не имъетъ смысла для *прышто* русскаго народа; она должна ограничиться предълами своего племени, и предоставить другимъ племенамъ свойственное имъ развитіе; пунктомъ соединенія цълаго явлиется не московскій XVII-й въкъ, а скорье новая Россія.

Если здёсь въ образованіе историческихъ и этпографическихъ миёній выёшивались наконецъ и непосредственныя живыя вліянія — начинавшееся броженіе общественныхъ стихій, то еще ясиве было это выёшательство въ области литературы.

Романтизмъ смънилси у насъ направлениемъ, обратившимся къ изученію и изображенію пародной жизни. Наше обращеніе въ "вародности" шло параллельно подобному же явленю, которое возникало тогда въ разныхъ кранхъ Епропы: здъсь оно обнаруживалось или прямо въ видъ политическаго принципа націовальностей", или въ видъ общественнаго движения, которое было съ одной стороны реакціей космополитическому началу революціи (и здёсь имело свою консервативную сторону), а съ другой реакціей противъ пивелирующаго абсолютизма и стремившагося возродиться феодализма (и здъсь оно было демократическимъ и прогрессивнымъ). Въ нашей жизни, въ рукахъ авторитета, это же стремленіе создало систему оффиціальной народности. По рядомъ съ нею возникали народиме интересы среди самого общества. Свободные отъ предвзятой консервативной тенденціи оффиціальной системы, они скоръе обращались въ пароду для самого народа, исходи отъ непосредствениаго чувства къ родинв и отъ пенсныхъ мечтаній о благь народа, въ которомъ начинала чукствоваться національная сущность государства. Движеніе это въ пачалъ было весьма неопредъленное и стихійное; ---ми видъли, какъ историки, по теоретическимъ указаніямъ науки, искали пронивнуть въ смыслъ народнаго бытія, какъ самоучки-этпографы м археологи пытались понять старину и настоящій народный быть, и т. д.; но здорован сила движенія выразилась въ особенности въ литературъ, оригинальными, яркими произведеними, которыя сразу начали новый литературный періодъ, - произведенімий Гоголя. Народная жизнь въ первый разъ запяла прочное мъсто въ литературъ и для ен изображения въ первый разъ нашлись настоящія краски въ школь Гоголя. Такимъ же явленісмъ было возникновеніе славинофильства, гдф интересъ къ народу припялъ спеціально-московскій оттынокъ. Наконецъ, то же движеніе выразилось возникновеніемъ малорусской литературы: оно было совершенно параллельно славянскому возрожденю, и любопытно тымъ

бол'те, что если народности западно-славанскія находили особый стимуль въ томъ, что были окружены и подавляемы чужой народностью, къ которой принадлежала и государственная власть, то здёсь областная литература возникала въ государстве той же русской народности. Ихъ старая исторія была одна, новая — шла вмёстё, но въ промежутокъ ихъ раздёленія легла сильная разница между стверомъ и югомъ, и последний выделился въ такую особность, которан уже чувствовала свое различие отъ великорусскаго племени и не находила удовлетворенія своимъ народнымъ инстинктамъ въ простомъ сліяній съ северомъ. Малорусская литература брала своимъ содержаніемъ поэтическіе мотивы своего быта и своей южной исторін-за періодъ отдільности отъ сівера, собственно и положившій самый яркій отпечатокъ на эту народность. Этнографическое изучение встръчалось завсь съ явлениемъ, для котораго пужна была совершенно иная мерка. Случилось, что одинъ изъ самыхъ талантливыхъ представителей малорусской литературы быль вывств и замвчательнымъ историкомъ: въ немъ нашла своего главнаго представителя федеративная теорія въ древней русской исторіи. Объясняя внутреннія политическія отношенія въ древней Руси, теорія служила въ то же время и для объясненія основаній малорусской народной исторіи.

Событія польскаго возстанія вызвали еще новое явленіе того же порядка, —вопросъ западно-русской пародности, явившійся въ послідніе годы какъ реакція польскому національному господству. Кіл сожалівнію, и тотъ, и другой вопросы до послідняго времени не были доступны свободной критикъ, и, напротивъ, стали предметомъ реакціонной эксплуатаціи, которая только запутывала ихъ и бросала на нихъ фальнивый світъ. Нітъ соминия, что когда кончитей эта эксплуатація малорусскаго, білорусскаго, а также и польскаго вопроса и откроется возможность опреділить настоящее положеніе діла, то для исторической науки предстоить еще задача правильніве объяснить многое и въ прошедшемъ.

Новыя колебанія произошли и въ отношеніяхъ въ западнославянскому вопросу. Изученіе славянства у пасъ развилось, вкратць, сльдующимъ образомъ. До учрежденія славянскихъ каоедръ въ университетахъ (1835) и до посылки нъсколькихъ лицъ для спеціальнаго изученія славянскихъ земель, — знакомство съ славянскимъ міромъ было у насъ весьма ограниченнос. Немногіс ученые, какъ Востоковъ, Кеппенъ, Калайдовичъ, знали движеніе новъйшихъ славянскихъ литературъ; еще немногіе другіс имъли о немъ болье или менье неопредъленныя представ

ленія. Правильное наученіе началось только со введеність этого предмета въ университетскій курсь филологіи.

Эти первые русскіе слависты сделали очень много для славянскихъ изученій и для установленія славянов'ядінія въ Россін, но меньше саблали для объясненія общественныхъ и политическихъ славино-русскихъ отношеній. Сами они, изъ общенія съ западно-славнискими литературами, находившимися тогда въ процессь возрожденія, вынесли романтическія представленія о великомъ значении народности, о славянскомъ братствв и "взаимности", но безъ достаточно испаго представленія о томъ, чемъ практически должна была выражаться эта взаимность. Но вив ученой славистики, иден о славинскомъ братствъ приводили въ панславистическимъ мечтаніямъ, хотя мало или совствиъ не проникавшимъ въ литературу, какъ у Хомикова (стихотвореніе "Орелъ"), Погодина, въ Кирилло-Менодіевскомъ кружкъ Костомарова. Славянофильская школа питала въ этимъ паиславянскимъ мечтаніямъ теплыя сочувствія; впоследствін въ ен изданіяхъ ("Р. Бесъда") приглашены были въ участю представители западнаго славянства; западный кружовъ относится къ этому панславизму не только съ равнодушіемъ, но даже враждебно. Дісло въ томъ, что казалось неяснымъ содержание этого славинскаго единства: его защитники у насъ, какъ Погодинъ (иногда славянофилы), являлись въ домашнихъ вопросахъ приверженцами оффиціальной народности или археологическими консерваторами, и для непосвященных и посторонних (какъ быль западный кружокъ) союзъ съ славянствомъ казался только подкрыпленіемъ этого направленія. Славинофилы отвергали западъ и противопоставляли ему востокъ и славянство; но что дали бы последние взаменъ общечеловъческаго просвъщения, котораго западъ былъ дъятелемъ? Наконецъ, славянскія мечтанія увлекали умы въ вакое-то фантастическое будущее, вогда въ пастонщемъ русскому обществу предстояло обезпечивать свои самые настоятельные интересы.

Новый оттеновъ взглядовъ на славянскія отношенія явился съ новымъ поколеніемъ славистовъ, при ближайшемъ знакомстве съ жизнью возрождающагося славянства. Путешествія въ славянскія земли стали деломъ довольно обыкновеннымъ; слависты второго поколенія могли являться туда боле приготовленными или предупрежденными, и хотя у многихъ держалось еще прежнее романтическое отношеніе къ мелкимъ народнымъ литературамъ, но у другихъ являлись впечатленія, не совсёмъ похожія на прежнее. Выли молодые слависты, которые, не увидёля въ славянскомъ мірё той могущественной силы, которою некогда грозился пан-

славизмъ; "единая семья" славянскихъ народовъ оказалась раздроблена и изывомъ, и религіей, и степенью развитія, и политическими интересами; идея "славянской взаимности" была заявлена, но взаимность сделала мало успеховъ. Въ славянскомъ мірь очевидно не было единства, и слависты новаго покольнія приходили въ убъжденію, что это единство можеть быть утверждено только однимъ способомъ — господствомъ или гегемоніей Госсіи, или на первый разъ введеніемъ русскаго языка, какъ общаго литературнаго языка для всехъ славянскихъ племенъ; вивакія другія средства не помогуть делу, и усилія славянсвихъ племенъ создавать и развивать свои литературы безполезны, даже вредны, потому что отдаляють времи объединенія посредствомъ русскаго языка. Нельзя придавать большой цены явленіямь современной западно- и южно-славянской литературъ; въ каждой отдъльной народности литература слишкомъ тъсна, чтобы обнять всеславинскій интересъ, чтобы дать средства для широкихъ созданій поэзін и науки... Была ли верна или неверна новая точка вржиія, по любопытна была такай перемьна понятій въ средь самой школы, въ короткій промежутокъ более близкаго знакомства съ положениемъ вещей. Газница въ основномъ принципъ была слишкомъ ощутительна. Въ прежнее время, приверженцы славниской идеи радовались возникновению славнискихъ литературъ, какъ возрожденію народностей, и ихъ разнообразіе казалось тымъ разнообразіемъ діалектовъ древней Греціи, которое служило въ большему богатству и красоте греческаго языка. Теперь, это разнообразіе вазалось вавилонскимъ смешеніемъ язывовъ, которое чамъ скорве кончится, темъ лучше, т.-е. казалось почти тамъ же, что видали въ этомъ прежије противники славя нофильства.

Эта перемена отразилась и на домашиемъ "славянскомъ" вопросев. Славянофилы колебались въ своихъ отношенияхъ къ развитию напихъ местныхъ литературъ, малорусской и белорусской, въ своихъ отношенияхъ къ польской народности. Они то признавали ихъ право на существование, то сомиввались... Въ теоріи и теперь повторялось слово "народъ", но обрусительныя наклонности не разъ становились въ противоречіе съ этимъ словомъ.

Въ 1867-мъ происходилъ славнискій съвздъ на московской этнографической выставкъ. Есть внига, разсказывающая объ этомъ съвздъ, о торжественныхъ встрвчахъ, объдахъ, концертахъ, длинныхъ ръчахъ, заявленіяхъ братскихъ чувствъ и т. д. Но, вообще говоря, значеніе съвзда осталось нъсколько двусмысленно: "братья" увидъли въ своемъ путешествіи не только то одно, что хотъли

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

имъ показать, и едва ли убъдились въ томъ, въ темъ котъле увърить ихъ славянофилы, старые и новые. Въ людяхъ непредубъжденныхъ съъздъ подтвердилъ педовъріе къ фантастическимъ изображеніямъ славянскаго вопроса. Между восточными и западными "братьями" обнаруживались педоразумънія, которыхъ нельза было скрыть.

Тавъ, и съ этой стороны практическая жизнь освъщала новымъ свътомъ вопросы народные и племенные, и открывала дъйствительныя отношенія, которыхъ не видно было въ прежнемъ теоретическомъ идеализмъ.

Наконецъ, повыя стороны пародной жизии открыты были изучению и сознанию событими внутренией истории последняго времени. Центральнымъ и основнымъ изъ нихъ была престъянская реформа. Натъ сомивнія, что источником ея были два побужденія: правственное — созпаніе общественной несправедлявости, низводившей громадную часть господствующей націи въ положение безправной и угнетаемой массы, и матеріальное-сознаніе явнаго вреда для государства отъ неправильныхъ экономическихъ отношеній. То и другое выростало издавна въ обществв, — исторію этого сознаніи можно ясно проследить въ теченіе последниго столетія. Темъ не менье, оно стало болье или менье отчетливо только съ самымъ началомъ реформы, вогда въ первый разъ явилась возможность открыто говорить объ этомъ предметь. Еще памятно педавнее время, когда предстоявшее рышеніе крестьянскаго вопроса паполнило наше полусознательное существованіе невиданнымъ оживленіемъ, въ которомъ высказались разпообразныя понятія и тендепціи, надежды и досады, вызванныя ожидаемымъ преобразованіемъ, и вмість съ твиъ стало возможно и началось серьезное изследованіе. Вопросъ быль такъ важенъ, касалси такъ глубоко пародной и государственной жизим, что можно безъ преувеличенія сказать, что наше изученіе этой жизни, наше "самосозваніе" начинается только съ тыть поръ, какъ разръшался крестьнискій вопросъ. Въ самомъ деле, о какомъ "самосознанін" могла быть різь, когда десятки милліоновъ коренного народа имперін были юридически, государственнымъ закономъ, устранены отъ всякой возможности какого-либо образованія, какого-нибудь иного сознанія, кром'є гнетущаго чувства своей безпомощности и беззащитности. Крипостная реформа впервые дозволяла понимать "народъ" въ томъ смысле, въ какомъ ему могло быть приписано правственное значение, когда слово "народъ", какъ обозначение національной идеи, перестало быть странной фикціей, двуслысліемь и печальной ироніей.

Признаніе гражданскаго достоинства за крівностными "народоми" не могло не сопровождаться большими вниманіеми ки домъ пе могло не сопровождаться большимъ вниманіемъ въ исторической судьбв народныхъ массъ. Такъ федеративная теорія, высказанная именно въ этоть періодъ освобожденія, исправляла или дополняла въ этомъ смыслѣ прежніе взгляды — историковъ государственности и историковъ славянофильскихъ. Исторія на-родныхъ движеній, козачества, крестьянскихъ возстаній, до тѣхъ поръ темная, получала свое объясненіе; это была уже не исторія излишних и только вредных броженій "противо-государственнаго начала", — напротивъ, историкъ паблюдалъ здъсь проявленія подлинной народной стихіи, естественныхъ пародныхъ влеченій, и находилъ имъ объясненіе, почти оправданіе. Въ такомъ же смыслѣ пачалось—опять современно съ крестьинской реформой,
—изучение другого народнаго явления, раскола. Прежняя исторія
трактовала расколъ исключительно только съ точки зрѣнія богословской полемики и оффиціальной народности: это былъ своего рода религіозный бунтъ толны, тімъ боліве упорной, чімъ боліве она была невівжествення; правительства неизмітно преслідовали этотъ бунтъ въ теченіе двухсоть літъ; къ сожалівню, пресліэтотъ бупть въ теченіе двухсоть літь; къ сожальнію, преслідованіе большей частью было безуспішпо, хотя необходимо и справедливо, потому что заблужденіе, доходившее до посліднихъ крайпостей, было вредно и для государства и для церкви. Теперь исторія впервые отпеслась къ расколу безпристрастно, по крайней мірів безъ предвятаго осужденія. Она старалась возстановить быть, понятія и обстоятельства, при которыхъ возникалъ расколь, и приходила къ заключенію, что онъ иміль свои основанія вовсе не въ буптовскихъ наклопностяхъ певіжественной массы, а въ условіяхъ времени, — что по всему характеру тогдашняго религіознаго быта пародъ могъ естественно придти къ тімъ понятіямъ, которыя казались такъ странны новійшему обличенію и вовсе не были странны въ XVII-мъ віків. Пізслідованіе пошло еще даліве. Газсматривая ближе пародное міровозврініе семнадцатаго віка, при началів раскола, оно находило, что тів понятія, которыя потомъ стали считаться особенностью раскола, были вообще тогдашней народной религіей. Корпи ея раскола, были вообще тогдашней народной религіей. Корни ея лежали далеко въ предшествующихъ въкахъ, когда христіанство лежали далеко въ предшествующихъ въкахъ, когда христіанство впервые установилось прочно въ умахъ народа, но — при бъдпости просвъщенія — установилось не въ чистотъ строгой догматики, а подъ вліяніемъ старыхъ преданій и грубаго быта. Религіозныя воззрѣнія тъхъ временемъ върно характеризуются словомъ "двоевъріе", которымъ упрекалъ свое время старый благочестивый писатель, и гдъ смѣшались оба источника пародныхъ

върованій — преданія, упільний оть явичества, и новые предметы поклоненія, принесенные христівнствомъ. Нікогда двоеввије" было принадлежностью всей народной массы; поздиве расколь, въ началъ своемъ, быль также своего рода народной религіей, упорно хранившей вившиюю церковную старину; Няконовское исправление книгъ должно было отвергнуть иногое въ этой старинь, такъ кавъ опа дъйствительно отступала отъ настоящихъ церковныхъ правилъ. До тахъ поръ народъ спокойно держался стараго обычая; многія его заблужденія разділяли даже лица изъ высшей јерархіи. Когда, при Никопъ, употреблено было принужденіе, народъ естественно бросился на защиту старным, въ которой искренно видель "истинцую въру". Дальнейшія преследованія вывели расколь изъ естественного развитія; подъ внаоемой и правительственнымъ гоненіемъ, опъ, предоставленный собственнымъ средствамъ, рисковалъ на всевозможные религозные толки, впадая въ самыя разнообразныя ваблужденія, но во все продолжение гонений твердо стояль за то, что считаль своимъ религіознымъ правомъ.

Подобное объяснение раскола было совершенно не похоже на прежнія, безъ сомпьнія было ближе къ истинь и обнаруживало больше теплаго участія къ народу. Въ параллель этому въ литературѣ высказалось и новое отношение къ современному расколу, -- заявлена потребность въ религіозной терпимости, необходимость иного порядка въ церковной администраціи и вообще иныхъ отношеній церкви въ государству. Въ этомъ вопрось большая заслуга припадлежить славяпофильскимъ изданіямъ. здівшнимъ и заграничнымъ, которыя очень върно и настойчиво указывали слабыя стороны существующихъ отношеній. Собственно говоря, здёсь было не много новаго, потому что не только вопросъ вфротеринмости, но и вопросъ о положении нашей церкви въ государствъ давно былъ достаточно ясенъ для людей образованныхъ, но важно было, что эти мевнія были заявлены въ литературь. Критическая сторона славянофильскихъ мивній въ этомъ вопросв (пасколько она была высказана Ив. Аксаковымъ въ статьяхъ "Дня", "Москвы", "Москвича", "Руси", и Самаринымъ, въ его характеристикъ личности и миъній Хомякова) не можеть не возбуждать сочувствія.

Предметь, затронутый здёсь, имёль великую важность, какъ для историческаго, такъ и для современнаго практическаго уразумёнія русской жизпи. Начало къ которому сводятся въ последнемъ результать новыя миёнія, есть, копечно, пачало терпимости или свободы совёсти, и еслибы мы искали источниковъ

этихъ мпѣпій — осуществленіе которыхъ могло бы составить высоко важный моменть пашего "самосознанія", — едва ли бы мы нашли этотъ источникъ гдѣ-пибудь, кромѣ идей европейской образованности. Къ сожалѣнію, мы не находимъ его въ преданіяхъ нашей исторіи <sup>1</sup>), и находимъ долгую, упорную и славную борьбу изъ-за этого начала въ исторіи западной, которая и передаетъ намъ въ этомъ отношеніи свои уроки.

Лалее. Къ последнимъ годамъ принадлежитъ также особенное распространеніе изученій новійшей исторіи. До сихъ поръ, кром'в исторіи чисто оффиціальной, другая не существовала. Единственнымъ средствомъ, какимъ пріобр'яталось попиманіе нов'яйшаго общественнаго развитія, - было изученіе литературы, та литературно-историческая критика, которая возникла у писателей двадцатыхъ годовъ, нотомъ продолжалась въ трудахъ Полевого, и наконецъ особенно у Бълинскаго. Вслъдствіе теоріи, что литература есть выражение общества, исторический обзоръ художественной литературы делался рамкой для исторіи самаго общества, но, конечно, только въ той степени, насколько последния въ нее входила. Рамка была, однако, теспа: наша литература, не свободняя и до сихъ поръ, не была полнымъ выражениемъ общества, и исторія поэтическихъ произведеній не разъясняла достаточно его внутреннихъ отношеній. Поэтому, начавшееся последніе десятки леть изученіе исторіи домашней, закулисной, прошлаго и ныпфиняго въка, явилось какъ нъчто совершенно новое, и, повидимому, возбудило большое внимание: какъ ни былъ этотъ матеріалъ большею частію отрывоченъ и безсвязенъ, онъ все-таки даваль множество любопытныхъ извъстій, недоступныхъ прежде. Дъйствительная исторія очень затруднительна и до сихъ поръ, и даже многое изъ упоминутыхъ матеріаловъ могло являться въ печати только ради своей безсвизности и отрывочности. Но при всехъ неблагопріятныхъ условіяхъ разработки матеріала, опъ самъ по себь быль важной новостью: то, что прежде было извъстно лишь во преданіямъ, или узнавалось только изъ иностранныхъ книгъ, становилось общедоступнымъ. Это была ве-

<sup>1)</sup> Находить упоминутый источникь въ восервніяхь "парода"—едва ли возможно: тернимость народа въ расколу, раскольничьную секть другь къ другу, объясняется, кажется наяв, темь долгимь общимь угнетеніемь, крепостимы, церковнымь и чиновничьных, которое сближало ихъ въ общей ангинатіи къ этому гнегу, или же объясняется видифферентизмомъ. По крайней мерть, эти причины играють важную роль, и если въ народномъ быту навии этнографы указывають примеры верогернимости, то эти инстинкти еще должны воспитаться до сознательнаго правила. Ирипоминжъвнажду раскольничьку секть или недовніе случан нападеній на штундистовь.

ликая разница съ тёмъ, что было въ сороковыхъ годахъ, даже два десятилётія навадъ. Такъ нашему "національному самосознаніво" недоставало тогда даже самыхъ существенныхъ свёдёній о нашей недавней исторіи...

шей недавней исторіи...

Накопецъ, новый періодъ нашей общественности, особенно заявленіе врестьянской реформы, дали мѣсто еще одному обширному изученію — экономическому. Оно началось, правда, еще раньше, по, крайне стѣсненное прежде въ примѣненіи къ положенію крѣпостного населенія, теперь впервые ставилось серьезнымъ образомъ какъ относительно собиранія матеріала, такъ к относительно его разъясненіи. Когда работали крестьянскіе комитеты и редакціонныя коммиссіи, вопросъ дѣятельно разработывался и въ литературѣ. П опять, какъ самое пониманіе ненормальности крѣпостного быта было въ значительной степени воспительно веропрійства нельте тано европейской образованностью, такъ теперь европейская наука давала опору теоретическимъ рашеніямъ.

давала опору теоретическимъ рёшеніямъ.
Этотъ новый предметь общественнаго изученія быль едва ли не важнёйшимъ изъ всёхъ предшествующихъ по богатству укаваній для уразумёнія народной дёйствительности. Въ первый разъ въ литературё, и въ мнёніяхъ общества, раскрывалась истинная картина пароднаго быта, разоблачаемая отъ умолчаній и отъ лицемёрнаго прикрашиванья; историческія и современныя мрачныя стороны народнаго быта въ первый разъ открыто указывались общественной совёсти и еще боле возбуждали сказавшееся сочувствіе къ народной массё. Вліяніе этого изученія и впечатлёніе крестьянской реформы отразились на самыхъ различныхъ сторонахъ общественныхъ понятій. Гроженіе политическихъ идей, прошелии съ двалиатыхъ головъ ступени помантическиго любесторонахъ общественныхъ понятій. Броженіе политическихъ идей, прошедши съ двадцатыхъ годовъ ступени романтическиго люберализма, тяжелыхъ сомнѣній, философско-историческихъ изслѣдованій, устанавливалось въ реальный интересъ обще-народнаго развитія. Экономическая справедливость, которая становилась исходнымъ пупктомъ новыхъ понятій, уже заключала въ себъ рѣшеніе другихъ вопросовъ народной жизни. Освобожденіе — чтобы быть логически вѣрнымъ — предполагало цѣлый рядъ новыхъ преобразованій, которыя только и дѣлали его дѣйствительнымъ: необходимость общественной разриодравности или парода въз правъ образованій, которыя только и дълали его дъйствительнымъ: не-обходимость общественной равноправности для народа—въ правъ равнаго суда и участія въ земскомъ самоуправленіи, въ правъ на образованіе, — эта необходимость не представляла сомнѣнія для людей, искренно искавшихъ общественнаго улучшенія. Мы ви-дъли, какъ нравственное вліяніе крестьянской реформы отрази-лось на оживленіи мъстныхъ народностей особенно малорусской, въ основаніи котораго лежало то же стремленіе образованныхъ

Digitized by GOOGLO

влассовъ сблизиться съ народомъ и служить его нравственнымъ интересамъ. Обществу, которое такъ долго обвиняли въ отдёлени отъ народа, открывалась теперь возможность завязать съ нимъ нравственную связь, которой безъ сомпъніи суждено развиться въ практически-дъйствительную связь, а эта послёдняя только и можетъ быть основаніемъ настоящей, а не воображаемой національной образованности.

Не будемъ говорить о рядѣ другихъ реформъ, отмѣтившихъ прошлое царстговапіе, — реформъ въ судѣ, администраціи, печати, земствѣ, городахъ. Эти реформы, отчасти задуманныя подъ очевиднымъ вліяніемъ европейскихъ взглядовъ и учрежденій (какъ реформа судебная), тѣсно связаны съ крестьянской реформой, какъ послѣдовательное ен продолженіе, и имѣли подобное же дѣйствіе: онѣ раскрывали еще разъ пародную жизнь съ такой реальной ясностью, какой еще не достигало литературное изученіе. Затѣмъ, до какой степени были необходимы эти преобразованія, или насколько ихъ дальнѣйшая судьба удовлетворила ихъ первой идеѣ и ожиданіямъ общества, — объ этомъ безпристрастный читатель можетъ найти достаточно указаній въ литературѣ послѣднихъ годовъ.

Во всемъ этомъ движеніи, совершавшемся со времени Крымской войны, проявлялось уже не мало признаковъ дъйствительнаго самосознація, въ серьезномъ смыслѣ этого слова, и сравнивъ то, что было пріобрѣтено теперь въ этомъ отношеніи, съ появтіями сороковыхъ годовъ, нельзя не увидѣть большой разницы. Много, что было тогда однимъ теоретическимъ предположеніемъ, становилось дѣломъ практической жизпи; реформы, о которыхъ едва позволялось помышлять литературѣ, совершались на дѣлѣ, изученіе "пародности" сдѣлало несомивиные успѣхи въ историческихъ, бытовыхъ и экономическихъ изслѣдованіяхъ; началась впервые пѣсколько открытая работа общественнаго миѣпія и литературы по предметамъ внутренней политики.

Но уже вскор'в въ исполнении преобразований, возбуждавнихъ столько ожиданий, стала, бол'ве и бол'ве очевидно, брать верхъ реакция консервативныхъ элементовъ, и вм'вст'в съ тымъ въ развити общественнаго мивния якляется повый поворотъ.

Ридомъ съ теми успехами, которыми уже пачали у насъ гордиться вследстве пачатыхъ преобразованій, въ одной части общества и литературы развивается сильный скептициямъ, который недоверчиво относился къ ходу вещей и прослылъ "отрицаніемъ".

Объ этомъ отрецаніи, или противъ него, было наговорено и еще говорится такъ много враждебно-фальшиваго, что, быть можеть. не излишне сказать нъсколько словъ объ его истинпомъ смыслъ. Прежде всего, "отрицательное направление" имъло различные претмети и Аровни: СР конця интичесатих голова ва листр есо представителей стояли несколько замечательнейшихъ писателей нашихъ (начиная, напр., съ Добролюбова и кончая Салтыковымъ), затымь отрицание получало другой особенный типь вы младшемь покольнін, послужившій предметомъ обличенія для столькихъ романистовъ и публицистовъ, и подъ вонецъ изуродованный ими до потери человъческого образа. Въ числъ обличителей "отрицапія" стали въ первомъ ряду даже лучшіе писатели прежняго періода, какъ авторъ "Отцовъ и Дътей", который самъ еще незадолго передъ твиъ съ сочувствіемъ рисовалъ отрицательные типы прошлаго періода и который теперь въ личности Вазарова, конечно, изображаль людей, дъйствовавшихь около 1860 года. Въ последнее время вражда къ "отрицапію" доходить до того, что въ эту категорію относять вообще всякую попытку независимой критики, всикое сомибије въ върпости охранительнаго идеала или въ общирности нашихъ гражданскихъ усибховъ, всявое несогласіе съ грубымъ національнымъ самодовольствомъ и самохвальствомъ. Публицисты известнаго свойства не уставали обвинять въ "отрицаціи" и заподозривать огуломъ все, что не принимало ихъ реавціоннаго символа, и имъ долго върила не только мало развитая масса, но, въ сожалбино, и люди вліятельныхъ сферъ. Все то, что пъкогда испугалось начавнияся реформъ, при первомъ признакъ реакціи поспъпило стать за охранительные принципы и съ благонамъренцымъ негодованіемъ возстать противъ отрицанія".

Здёсь пе мёсто указывать всё источники и подробности этого направленія, объяснять частныя свойства и увлеченія нёкоторыхъ его оттёнковъ; но нельзя не видёть, что вообще съ конца пятидесятыхъ годовъ и донынё, въ общественномъ миёніи и въ литературё проходитъ—съ различной силой—черта сомиёнія и критики, предметомъ которыхъ служить современное состоние русской жизни.

Для опредвленія сущности явленія не требуется большихъ объясненій. Въ глубинв отрицанія лежали весьма ясные положенія и идеалы, и желчныя проявленія скептицизма вызывались накопившимся нетерпаливымъ ожиданіемъ реформъ, которое не было удовлетворено ни ходомъ преобразованій, ни настроеніемъ общества, или скрытно враждебнымъ, или сантиментально поверх-

ностнымъ и готовымъ вернуться на старую дорогу, еслибы такъ сложились обстоятельства. "Отрицаніе" именно было слёдствіемъ правственнаго вліянія крестьянской реформы. Эта давно жданная лучшими людьми реформа своей основной идеей производила на нихъ столь сильное впечатлёніе, что невозбужденное чувство не удовлетворялось ни слишкомъ перёшительными мёрами, ни слишкомъ легкимъ отношеніемъ къ дёлу даже со стороны такъ-называемаго прогрессивнаго общества. Недовольство было вполиё естественно, если приномнить всё обстоятельства дёла. При первыхъ возникшихъ сомнёніяхъ естественно представлялся прошедшій долгій застой, который слишкомъ вошелъ въ нравы и грозиль остановить пачавшееся дёло на полдорогё... Действительно, прошло немпого лётъ, и опасенія стали почти оправдываться 1).

1) Писателямъ сороковихъ годовъ, которымъ становилось ненонятно современное соминное, слѣдовало вспоминть, что иѣкогда говорили люди ихъ поколѣнія объ "отрицанін" своего времени, о тѣхъ проявленіяхъ скептицизма, какія они видѣли въ свое время. Вотъ для примъра отривовъ, писанный въ сороковихъ годахъ. Авторъ, объясняя причины тогдажнихъ проявленій скептицизма, говоритъ:

"Просто, мы возмужали и пришли кътому возрасту, когда и человъкъ и народъ начинають отдавать отчеть себь въ томь, что сублаль и делаеть-оттого мы стали строже и къ себе и къ другимъ; стали питливес и недоверчивее. Словомъ, настунило время разсудка, анализа, критики. Этотъ новоротъ въ нашей жизни начался полнымъ отрицанісмъ, сомивнісмъ во иссмъ, даже въ-нашихъ юношескихъ силахъ, и очень немногіе попяли настоящій смысяв этого явленія. Вы литературі, нь отдільныхъ вибніяхъ послышалась тогда (хоть это было и очень педавно) та странная, пострая разпоголосица, то сившение языковъ, которыя наполнили собою последнее десятильтіе и которыхъ замирающіе отзивы слышатся еще и до сихъ поръ. Большинство не выпесло общаго скепсиса, овладениаго истиъ и всеми. Оно испугалось тои видимой пустоты, которую въ немъ оставляло скептическое направление времени, и отъ общаго кораблекрушенія преданій, готовыхъ убъжденій, пепередуманныхъ върованій, каждый спасался куда могь и какь могь. Оть дійствительности ето біжаль иъ прошеднее и на немъ уснованвался, разумъется подкрасивъ его по своему крайисму разумению; кто быжаль въ будущее и въ исто перепесь исе то, чего педоставало въ настоящемъ. Самое незначительное число осталось при настоящемъ, смотрило на исто прямо и старалось разгадать его разумныя требованія...

"Скентическое направленіе—необходиный результать отжитого прошедшаго, необходиный прологь къ зарождающемуся будущему,—произвело на насъ благодътельное дъйствіс. Педавно еще высказивалось оно різжо, отвлеченно, а теперь мы можемъ уже отчасти провидъть его результаты сквозь хламъ и соръ, которымъ еще заввлена наша литература. Такь мы быстро идемъ впередъ! Оно, какъ медицинскіе яды, съфло, сожгло въ насъ гнилые соки и очистило кровь. Когда ложныя понятія, взгляды, стремленіи, чувства, вся эта формалистика педавияго прошедшаго, въ которыхъ оно силилось увіконічнься, мало-по-малу были расшатаны и разрушены, тумаль исчель иль головы, и прежнія аксіомы сділались по крайней мірт теоремами,—что оставалось дълать! Отбросить всті нелітие и узенькіе взгляды, всті изношенныя чувствійца, служившія теперь лишь для пріятнаго, но совершенно безполез-

Человъкъ безпристрастный едва ли скажетъ, чтобы наша общественная действительность не доставляла слишкомъ много основаній для отрицательнаго направленія, чтобы лаже самыя врайности его не были порождениемъ другихъ крайностей. Противниви скептическаго направленія (какъ еще недавно оказалось въ отношенін изв'єстной доли печати въ Салтывову) не бывають достаточно правдивы, чтобы признавать эти основанія. II, взглянчвь безъ предубъждения на источники разныхъ отраслей нынъшнаго "отрицанія", не теряясь въ "пестрой разноголосиць мивній" и не смущаясь "видимой пустотой", которую онъ будто бы производитъ, мы найдемъ, что онъ ставитъ для нашего развитія новыя вадачи и требованія. Въ практической жизни, начавшееся преобразованіе нашего общественнаго быта не удовлетворяло возбужденныхъ желаній, и будущій историкъ замітить, что въ этомъ скептицизыв нашего времени, который шель рядомь съ реакціонвымъ движеніемъ, именно заключался върный инстинктъ развитія. и что ему предстояло смёниться положительнымъ направленіемъ, но уже новаго, высшаго порядка.

Такъ, съ двадцатыхъ годовъ и донынѣ, шла постоянная работа общества надъ опредѣленіемъ своихъ элементовъ и шхъ должнаго устройства. Наиболѣе дѣятельна была эта работа въ царствованіе Александра II, когда правительственная иниціатива въ началѣ приняла открыто прогрессивное направленіе, и въ отвѣтъ на это началась оживленная дѣятельность самого общества. Цѣлъ еще далеко не достигнута: масса, хотя освобожденная, остается безъ нравственнаго обезпеченія, безъ образованія, безъ дѣйствія на нее образованныхъ классовъ и, слѣдовательно, почти безъ возможности участвовать сознательно въ высшихъ интересахъ національнаго развитія; общество не имѣетъ свободной иниціативы и простора для своей дѣятельности.

Въ такихъ условіяхъ и донынѣ трудно говорить о самосовнаніи общества иначе, какъ разумѣя только разъединенное меньшинство наиболѣе образованныхъ людей, одушевляемыхъ общественнымъ интересомъ, — хотя теоретическія основанія этого самосознанія уже выработались до значительной ясности. Еще труднѣе было говорить объ этомъ въ сороковыхъ годахъ, когда кругъ

наго препровожденія времени, отказаться отъ предубъжденій, предрасположеній къ прошедшему и будущему, и серьезно приняться за діло, ища одной истины и инчего больше"... (1846).

Эти слова написаны какъ будто о нашемъ собственномъ времени.

такихъ людей былъ еще твсиве, когда невозможно было даже говорить объ основной необходимой реформв, произведенной теперь, когда гораздо ограничениве былъ самый запасъ свъдвий объ историческомъ развитіи общества и народномъ бытв. Съ другой стороны, относительно способовъ, какими достигалось это самоопредвленіе, должно замітить, что если въ своей сущности оно исходило отъ внутреннихъ побужденій развитія, то теоретическая его работа шла постоянно по слёдамъ европейской науки и опыта.

Вотъ обстоятельства, которыя нужно имъть въ виду, опредъля историческое значеніе двухъ главныхъ литературныхъ школъ, которыя въ описываемое время образовались внъ системы оффиціальной народности. Усилія и стремленія тогдашней литературы имъютъ такимъ образомъ значеніе именно какъ переходъ отъ романтивма двадцатыхъ годовъ къ нашему времени. Понятія и выводы этой литературы не могутъ не казаться намъ неполными, но все же опи были великимъ успъкомъ противъ старой традиціонной точки зрѣнія: своими критическими требованіями эта литература доказывала несостоятельность системы оффиціальной народности и, оставляя позади старый романтизмъ, нашла болѣе върную точку зрѣнія на народную и общественную жизнь, и послѣдующее время шло тъмъ самымъ путемъ развитія, который— нерѣдко замѣчательнымъ образомъ— предчувствовали лучшіе люди тогдашней литературы.

## VT.

## СЛАВЯНОФИЛЬСТВО.

ACTOACHOORGAN AND THE OLORO THE CHARLES OF THE SERVING OF THE SERVING OF THE OLOR OF THE O

Въ то самое времи, когда Чавдаевъ пришелъ къ врайнему скептицизму "Философскихъ писемъ", въ литературъ подготовлялась точка зрънія, которая отличалась столько же крайнимъ увлеченіемъ въ совершенно противоположную сторону. Это было славянофильство <sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Въ первомъ изданія княги ми говорили, что "еще не пришло время для полной оцінки этого направленія", что оно "до импъ продолжаєть свою роль въ литературіт" и "его первые ділтели отчасти дійствують до сихъ поръ; другіе, которие сошли со сцены, еще не имбють настоящихъ біографій; собранія ихъ сочиненій только начати". Въ настоящее время многое измінилось: со смертію И. С. Аксакова отомель въ исторію послідній, младмій, представитель стараго славянофильскаго кружка. Исторія начинаєтся для этого замічательнаго направленія,—хотя все еще далеко не полная, какъ бываєть особенно у насъ неполна всякая исторія педавияго времени. Правда, настоящихъ біографій главнихъ діятелей славянофильства мін и теперь не имбемъ; но закопченная діятельность даєть большую возможность вывоводовь, и частію опубликованы многіе интересние матеріалы.

<sup>—</sup> Полное собраніе сочиненій И. Киртевскаго. Москва, 1861, 2 тома.

<sup>—</sup> Полное собраніе сочиненій А. С. Хомякова. М. 1861 и дал., и новия изданія. Т. І, разния статьи. Томъ II. Соч. богословскія. (Прага и Москва). Томъ III—IV. Соч. историческія.

<sup>—</sup> Сочинскія Ю. Ө. Самарина. Томъ І. Статьи разнороднаго содержавія и во польскому вопросу. М. 1887.—Томъ ІІ—ІІІ. Крестьянское діло до Высоч. рескринта 20 ноября 1857 года,—по іюнь 1859 года. 1878, 1885.—Томъ V. Стефанъ Яворскій и Өеофанъ Прокоповичъ. 1880.—Т. VI. Ісзунти и пр. 1887.

<sup>—</sup> Полное собраніе сочиненій К. С. Аксакова. Тонь І. (Второе заглавіє: К. С. Аксакова сочиненія историческія). М. 1861. — Т. ІІ. К. С. Аксакова сочиненія филологическія. Часть І. М. 1875. — Т. ІІІ: то же, часть ІІ. Опить русской грамматики. М. 1880.

<sup>—</sup> Иванъ Серг. Аксаковъ въ его письмахъ. Часть нервая. Учебиме и служебние годи. Томъ І. Письма 1839—1848 годовъ. Съ портретомъ автора. М. 1888.— Томъ ІІ, Письма 1848—1851 годовъ. М. 1888.

По нашей задачь, мы ограничимся только тою частью ихъ дъятельности, которая принадлежить выбранному нами періоду. Понятно, что эта часть не была наиболье характеристична. Славянофилы, какъ и остальная литература, не могли въ то время высказать своихъ мижній достаточно полно; но и тогда опи успыли выставить некоторыя изъ главныхъ своихъ положеній и резко выдылялись въ литературь какъ особая школа. Намъ приходится въ этихъ началахъ ихъ дъятельности наблюдать задатки дальнейшаго, более общирнаго развитія ихъ мижній; изъ ихъ поздижния деятельности мы заимствуемъ только немногія необходимыя указанія.

Въ послъдующее время, — по причинамъ, о которыхъ упомянемъ дальше, — число приверженцевъ славянофильства стало больше; они составили даже какъ бы новую школу въ славянофильскомъ духъ. Эти новые послъдователи, хотя иногда значительно отступаютъ отъ первоначальной школы, придаютъ всликое вначение начинателямъ славянофильства, считаютъ ихъ учение цълымъ умственнымъ переворотомъ, вслъдствие которато русская мысль получаетъ наконецъ самобытность и народность: это новый періодъ, уничтожающій то подчинение Европъ, которымъ такъ долго страдала наша образованность.

Это была мечта и самихъ славянофиловъ. При началв ихъ дъятельности, имъ казалось, что они именпо призваны свергнуть европейское иго и выставить знамя русской самостоятельной мысли, найти истинно народныя основы нашего общественнаго и умственнаго бытія и дать имъ силу. Новъйшіе последователи думають, что они дъйствительно это сделали, и что не признаютъ этого только люди, лишенные пониманія, упорствующіе въ заблужденіи, или даже дурные патріоты. Славянофилы относятся

- Славинофильство и либерализмъ. Опыть систематического обозрвнія того и другого. П. Линицкого. Кіевъ, 1882.
  - "Константинъ Аксаковъ". "Въстинкъ Европы", 1884, мартъ, апръль.
- Вл. Соловьенъ. Очерки изъ исторім русскаго сознанія. "Въстникъ Европы", 1889, май, іюнь и д.
- II. Пановъ. Славинофильство какъ философское ученіе. Журн. минист. просвіщ, 1880.
- О. Миллеръ. Основы ученія первоначальныхъ славянофиловъ. "Русская Мыслъ". 1880.
- Погодинъ. "Къ вопросу о славинофилахъ" (по поводу перваго изданія настоящей книги). "Гражданинъ", 1878. Также Э. Мамонова въ "Русскомъ Архивъ".
- Пиостранные отлывы о славянофильствъ за новъйшее время: Mack. Wallace, Russia (въ нъмецкомъ переводъ: Russland. Leipz., 1879); An. Leroy Beaulieu, L'Empire des Tsars, Paris, 1881, т. I; Tomaš G. Masaryk, Slovancké studie. I. Slavjanofilství Jv. Vas. Kirèjevského. Прага, 1889 (изъ чешскаго журнала Athenaeum).

къ этимъ людямъ обыкновенно съ высокомърнымъ пренебрежениемъ, ихъ эпигоны—съ озлоблениемъ 1).

ПІвола, извёстная впослёдствій подъ именемъ славнюфильства, образовалась около второй половины тридцатыхъ годовъ. Ел старъйшими представителями были братьи Киръевскіе (Иванъ Вас., 1806—1856, и Петръ Вас. 1808—1856), Хомяковъ (1804—1860); въ нимъ тъсно примыкали болбе молодые: Дмитрій Валуевъ, умершій въ 1845 г.; Аксаковы: Константинъ (1817—1860) и Ивапъ (ум. 1887); Ю. Ө. Самаринъ (ум. 1876); далъе, Кошелевъ, Елагинъ, Новиковъ, Чижовъ и др.

Казалось бы, что столь зам'вчательное явленіе въ исторія нашей образованности, какимъ считаютъ славянофильство, должно имъть свои антецеденты въ предшествующемъ ходъ русской общественной мысли, но до сихъ поръ геневлогія славинофильскаго ученія не была хорошенько определена ни его последователями, ни противнивами. Если видеть его сущность въ приверженности къ началамъ древней Руси, во враждъ къ Петровской реформъ, то очень длинный рядъ предшественниковъ его можно найти въ теченіе всего XVIII-го віка между людьми, у которыхъ сохравялась или непосредственная память, или преданья о временахъ до-Петровскихъ, — этотъ рядъ можно было бы начать пожалуй отъ царевны Софыи и стръльцовъ, и далъе считать въ немъ царевича Алексия; русскую партію при Анни и Елизавети; людей стараго въка при Екатеринъ, какъ виязь Шербатовъ; далъе, Шишкова и "Весъду". Какъ ни странны были бы многія изъ этихъ аналогій, онъ не были бы лишены извъстнаго основанія, потому что вражда къ преобразованіямъ Петра и къ "петербургсвому періоду" не одинъ разъ высказывалась славянофилами съ прайней настойчивостью, и старина восхвалялась съ самымъ решительнымъ предпочтеніемъ 2). Прибавимъ, что теологическия сторова славянофильскихъ понятій неръдко вполнъ напоминаеть о религіозной исключительности и теологическихъ притизвиінхъ старой московской Россіи.

<sup>1) &</sup>quot;Заря", "Время" (или "Эпоха") Достоевскаго и т. п.

<sup>2)</sup> Г. Ламанскій указываеть слідующихь начинателей и предмественниковь славнофильства. "Въ этоть періодь яндимаго унадка внутреннихь народнихь силь,—говорить онь,—въ неріодь, заключенный крымской войною и парижскимь инромь, возникла у насъ такъ-называемая мкола славянофиловь, инфимая вирочемь амсокодаровитихь и замѣчательнихь предмественниковь въ Ломоносовъ и Болтинъ, Карамзинъ (послѣдняго періода) и Грибоѣдовѣ, интр. Платонѣ и Голубинскомъ, и въ другихъ нашихъ дуковнихъ писателяхъ"... ("День", 1865, № 50 и 51, стр. 1240). Но, очевидно, что напр., Ломоносовъ или Болтинъ, какъ поздиѣе Грибоѣдовъ, могутъ только иѣкоторыми сторонами совнадать съ славянофильствомъ, а другими они совпадають—съ западничествомъ.

Но съ другой стороны не трудно видёть, что это сравнене было бы неточно. При всемъ пристрастіи къ старинів, славянофилы ставять вопросъ гораздо сложніве и мудреніве, чімъ консервативные натріоты XVIII-го віка. Славянофильство—не простой инстинкть или преданіе, а цілое новое ученіе, дійствующее философскими доказательствами, владіющее средствами той новійшей образованности, на которую нападаеть во ими народной старины. Опо табъ отличается отъ людей XVIII віка и степенью образованія и снойствомъ многихъ общественныхъ стремленій (гдів иногда идеть рядомъ съ лучшими представителями либерализма), что сходство прекращается, и въ славянофильствів приходится признать явленіе иного порядка.

Далье, славянофиловъ пельзя сравнивать съ Шишковымъ и его приверженцами, какъ дълалъ Бълинскій въ разгаръ полемики; они любить старину не такимъ наивно-грубымъ образомъ, и многое въ ихъ поцятіяхъ было бы для Шишкова китайскою грамотой. Словомъ, источниковъ славянофильства должно искать гораздо ближе: своими сочувствіями опо д'виствительно связано съ предапіями стараго въка и, постоянно твердя о нихъ, усп'вло даже усвоить иныя непривлекательныя стороны этихъ, собственно московскихъ, преданій, по эта связь-теоретически надуманная, и славянофильстро по своему происхожденію есть явленіе существенно новое, характеръ котораго лежить въ условіяхъ русской образованности въ первыя десятильтія нашего въка. Его теоретическое содержание было развито но приемамъ и подъ указаніями европейской литературы, именно романтизма и прмецвой философіи: въ его основаніи была изв'єстная правственно-общественная сила, были здоровые элементы народолюбія, по, столкнувшись въ своемъ развитіи съ тижелыми общественными условінми, эта сила не сохранила правильнаго направленія и впала въ односторонности, съ которыми осталась до вонца.

Изв'єствы разсказы автора "Былого и Думъ" о томъ, какъ въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ складывались въ Москв'ь дві партіи, вскорії овладівшія литературой; какъ шли оживленныя бес'єды и споры въ кружкії. гдії дружелюбно сходились люди, ставшіе вскорії потомъ руководителями двухъ различныхъ направленій въ литературії и общественныхъ понятіяхъ.

Содержаніе споровъ вращалось на томъ, что было тогда господствующимъ интересомъ новаго литературнаго покольнія. Это была півмецкая философія съ тімъ всеобъемлющимъ впаченіемъ, по которому она сосредоточивала въ себі вопросы отвлеченнаго мышленія и частныя приміненія въ предметахъ политической живни, исторіи, литературы. Къ разсказамъ автора "Былого ж Думъ" идутъ параллельно воспоминанія Самарина:

"Въ то время, —говорить онъ, —общество московскихъ ученихъ и литераторовъ распадалось на два кружка, такъ-называемыхъ западниковъ и такъ-называемыхъ славнофиловъ. Первый, и многочисленивйшій, групировался около новоприбывшихъ изъ-за границы профессоровъ московскаго университета и представлялъ собою отраженіе, въ маломъ размірів, господствовавшей въ то время, въ німецкомъ ученомъ мірів, правой стороны Гегелевой школы. Въ другомъ кружків вырабатывалось мало-по-малу воззрівніе православно-русское... Представителями его были Хомяковъ и Кирівевскіе.

"Оба вружка не соглашались почти ни въ чемъ; тъмъ не менъе ежедневно сходились, жили между собою дружно и составляли какъ бы одно общество; опи нуждались одинъ въ другомъ и притягивались взаимнымъ сочувствіемъ, основаннымъ на единствъ умственныхъ интересовъ и на глубокомъ, обоюдномъ уваженіи. При тогдашнихъ условіяхъ, полемика печатная была немыслима и, какъ въ эпоху предшествовавшую изобрътенію книгопечатанія, ее замъняли послъдовательные и далеко не безплодные словесные диснуты. Споры вертълись около слъдующихъ темъ: возможенъ ли логическій переходъ, безъ скачка или перерыва, отъ понятія чистаго бытія, черезъ понятіе небытія, къ понятію развитія и бытія опредъленнаго, отъ Seyn, черезъ Nichts. къ Werden и къ Daseyn? Пными словами, что править міромъ: свободно-творящая воля, или законъ пеобходимости?

"Далве, какъ относится православная церковь въ затинству и протестантству: какъ первобытная среда начальнаго безразличія, изъ которой, путемъ дальнъйнаго развитія и прогресса, вышля другія, высшія формы религіознаго міросозерцанія, или вакъ въчно пребывающая и неповрежденная полнота Откровенія, подчинившагосн въ западномъ міръ латино-германскимъ представленіямъ и вслъдствіе этого раздвонвшагосн на противоположные полюсы? Наконецъ, въ чемъ заключается разпица между русскимъ и западно-европейскимъ просвъщеніемъ, въ одной ли степени развитія или въ самомъ характеръ просвътительныхъ началъ? Предстоитъ ли русскому просвъщенію проникаться болье и болье не только внъшними результатами, но и самыми началами западпо-европейскаго просвъщенія или, вникпувъ глубже въ свой собственный, православио-русскій духовный бытъ, опознать въ немъ начала новаго, будущаго фазиса общечеловъческаго просвъщенія?

....Невъроятнымъ покажется, что люди неглупые могли такъ

долго жить и жить умственною жизнью, въ области отвлеченнаго румозрвнія, повернувпись спиною къ вопросамъ политическимъ. Между твиъ, это песомивино...

"О политическихъ вопросахъ никто въ то время не толковалъ и не думалъ. Это составляло одпу изъ отличительныхъ особенностей московскаго учено-литературнаго общества сороковыхъ годовъ, которой не могли объяснить себъ люди предшествовавшей эпохи. Они прислушивались и въ недоумъніи пожимали плечами" 1).

Итакъ почвой, на которой развивались славинофильскія иден, была нъмецкая философія; изъ нея славянофилы заимствовали свою приментацію, средства борьбы и постановку руководищихъ вопросовъ. Къ спорамъ о чистомъ и определенномъ бытін, решавшимъ вопросъ объ отпошении званія и въры, непосредственно примыкали споры изъ области философіи исторіи, о зпаченіи міра восточнаго и западнаго, объ отношении православія къ католичеству и протестантству. Это были вопросы отвлеченые и универсальные. Если въ то время не толковали и не думали о политическихъ вопросахъ, это было довольно естественно: не говоря о томъ, что прикосновение къ политикъ было въ тъ времена не безопасно и для нея не было мъста въ тогдащнихъ правахъ, она исчезала или подразумъвалась въ техъ всеобъемлющихъ вопросахъ, на которыхъ сосредоточено было все внимание объихъ сторонъ; частные вопросы разрешались сами собой, какъ скоро устанавливались основным положенів. Въ концѣ концовъ, развитіе мивий привело и къ прямымъ политическимъ вопросамъ.

Въ этихъ предварительныхъ состязанияхъ славянофильское учение выработалось уже до значительной выдержанности: когда оно выступило особымъ направлениемъ въ литературф, оно явилось въ ней какъ готовый рядъ понятій, которымъ были довольно вфрны всв члены школы. Это было уже довольно поздно, въ половинъ сороковыхъ годовъ, когда вслъдъ за "Симбирскимъ Сборникомъ" (наполненнымъ историческими матеріалами), появились "Сборникъ" Валуева и "Московскіе Сборники". Слъдить постепенное развитіе славянофильства въ печатной литературф, поэтому, довольно мудрено. Впрочемъ, еще до этого славянофильскіе писатели примыкали иногда къ людямъ, близкаго съ ними, но тъмъ не менъе особаго направленія въ "Москвитянинъ". Это

<sup>1)</sup> Ср. съ этими восноминаніями біографіи Станкевича и Грановскаго; восноминанія Свербеска о Чавдаєвії в Герценії (Р. Архивъ, 1868, стр. 976; 1870, стр. 673); "Восноминаніе студенства 1832—1835 г.", К. Аксакова (День, 1862, № 39—40); восноминанія Кавелина объ А. П. Елагиной и проч.



союзничество отразилось на ихъ литературныхъ отношеніяхъ; противники славянофиловъ не всегда могли выдёлить ихъ изъ инсателей этого журнала, не внушавшаго сочувствій, тѣмъ больше, что сами славянофилы давали поводъ въ этому смѣшенію, — и когда печатная полемика наконецъ открылась, это цовело въ большому раздраженію объктъ сторонъ.

Кружокъ славянофиловъ тёмъ удобнёе могъ согласовать свои идеи въ одно ученіе, что это былъ тёсный кружокъ, связанный дружескими и родственными отношеніями. Пхъ внёшнее положеніе въ литературё могло казаться болёе выгоднымъ, чёмъ ноложеніе ихъ противниковъ. Славянофилы, вообще люди довольно независимые (большей частью, довольно или очень богатые помъщики, запимавшіе м'ёсто между верхними слоями средняго дворянства и настоящей аристократіей), въ литературѣ понвлялись рѣдко, не испытывали неудобствъ журнальной дѣятельности, могли сосредоточиться на выработкѣ своего ученія.

Дружескія отношенія двухъ сторонъ, о которыхъ мы упоминали, удержались не надолго. Ръзкая противоположность мижній вызвала, наконецъ, враждебныя личныя отношенія. Если ве ошибаемся, первый примъръ негерпимости поданъ былъ славинофилами, въ рукописномъ стихотворении Языкова противъ Чаадаева 1). Языковъ, поэтъ славянофильства, принялъ такой тонъ, который выходиль уже изъ предъловъ литературнаго спора, -- и котя отдъльныя лица объихъ партій продолжали встръчаться, но вообще миръ былъ нарушенъ, и литературная полемика уже съ первыхъ славянофильскихъ изданій приняла характеръ педружелюбный в язвительный. Къ сожальнію, славянофильство подавало въ нему поводъ и другими обстоятельствами. Выше упомянуто было объ его связяхъ съ дъятелями "Москвитянина". Когда на страницахъ этого журнала понвились имена Хомикова, Кирфевскаго, извъстнаго тогда славинофильскаго псевдонима М... З... К..., и проч., рядомъ съ разсуждениями Погодина, Шевырева и проч., в между ними не разъ можно было замътить большое согласіе, противники славянофильства не могли не отнестись и вы нему съ тою же враждой, какую внушаль имъ этотъ журналь, - представлявшій весьма непривлекательный сборъ казенных взглядовъ оффиціальной народности.

Сами славянофилы держались при этомъ различно. Многіе изъ нихъ были люди съ широкимъ образованіемъ, для которыхъ встрьча съ противоположнымъ образомъ мыслей не была непріятна,

<sup>1)</sup> Напечатано было въ біографін последняго, написанной Жихаревымъ

какъ случай для провърки и новаго доказательства своихъ идей; изъ нихъ Киръевскій самъ прежде припадлежаль къ тому лагерю, противъ котораго опъ сталъ въ новомъ поворотъ своихъ взглядовъ—и, быть можетъ, поэтому онъ и отличался всего больше терпимостью мпъній. Но, наконецъ, исключительность теоріи повлекла за собой и въ полемикъ ръзкость, тъмъ болье неумъстную, что спорить, въ печати, противъ самыхъ основаній ихъ теоріи, противники ихъ не могли безъ пъкоторой опасности, или же не могли вовсе 1).

Славинофилы были притомъ преисполнены гордости своею системой, и противники ихъ не могли простить имъ этихъ притязаній: во-первыхъ, эти притизанія далеко не были ими доказаны и въ полемикъ затрогивались мотивы, на которые невозможно было прямо отвъчать; во-вторыхъ, оставалось невыяснено отнопеніе славянофильства къ оффиціальной народности.

<sup>1)</sup> Противники знали другь друга довольно хорошо и не останавливались передъ личными намеками. Критикъ "Моск. Сборника" и "Москвитянинв", уномянутый М... З.,, К.,, нанадая на Вълинскаго, попрекаль его нетвердостью его мибній (въроятно по старой намити о статьт Вълинскаго: "Вородинская годовщина") и говорилъ такимъ образомъ: "Вовсе не чуждый эстетическаго чувства — чему доказательствомъ служать особенно прежиля статьи его, - Вълинскій какъ будто пренебрегаль имъ и, обладая собственнымъ капиталомъ, постоянно живеть въ долгь. Съ техъ поръ какъ онъ явияся на поприщъ кризики, онъ былъ всегда подъ влінніемъ чужой мысли. Несчастная воспринячивость, способность понимать легко и поверхностно, отрекаться скоро и рашительно отъ вчеращияго образа мыслей, увлекаться повизною и доводить ее до крайностей, держала его въ какой-то постоянной тревогь, которая обратилась наконець въ пормильное состояние и помішала развитію его снособностей" (Москвит, 1847, ч. 2). Вълинский отвечалъ "Москвитлиниу" въ "Современникъ", и уноминая о вазныхъ мелкихъ нападкахъ перваго, между прочинъ говорилъ: "....Но пока г. Вълинскій не видить никакой нужды горячо спорить за себя съ такими противниками, или прибъгать въ споръ къ ихъ средствамъ. Да и къ чему? Публика и сама съумбеть увидать разницу между человакомъ, у котораго литературная дамтельность была призванісмъ, страстью, который никогда не отділяль своего убіжденія отъ своихъ интересовъ, который, руководствуясь прожденнимъ инстинктомъ истины, имъль больше вліянія на общественное мивніе, чъмь многіе изъ его дъйствительно ученыхъ противниковъ, — и между какимъ-пибудь баричемъ, который изучаль народь чрезь своего камердинера, и думаеть, что любить его больше другихь, потому что сочиниль или приняль на вфру готовую о немь мистическую теорію, который, между служебными и свътскими обизанностими, занимается также и литературов, въ качествъ дилеттанта... Въ наше время талантъ самъ по себв не ръдкость; но онъ всегда быль и будеть радкостью въ соединения съ страстнымъ убъждениемъ, съ страстною дъятельностію, потому что только тогда онь можеть быть действительно полежень обществу. Что касается до вопроса, сообразна ли съ способностью страстнаго, глубоваго убъждения способность измінять его, онь давно рішень для всіхъ тахъ, кто любить истину больше себя и всегда готовъ пожертвовать ей своимъ самолюбіемъ"... (Сочин. XI, стр. 257).



Мы упоминаемъ объ этомъ положенів славанофильства въ литературів потому, что ихъ послівдователи обывновенно сваливають вину вражды на такъ-называемую западную партію. На діль, это было не совсівмъ такъ, и если на комъ лежить вина того, что два направленія — при всемъ стісненномъ положенія литературы — не могли найти общаго діла, то скоріве эта вина лежить на самихъ славянофилахъ. Наконецъ, увлекаясь проповідью о новыхъ началахъ, о будущемъ паденіи западной цивилизаціи и торжестві восточной, школа забывала насущныя потребности времени, когда противъ нея, также какъ и противъ другого направленія стояль общій врагь, обскурантизмъ. Это посліднее обстоятельство школа слишкомъ часто забывала и потомъ. Намъ кажется вообще, что она отчасти по собственной винів сділала для развитія общественнаго мнівнія меньше, чіть могла бы сділать...

Съ другой стороны, славянофильство, котя и очень близкое къ господствовавшей оффиціальной народности, не пользовалось благосклонностью высшихъ сферъ, которыя, если не осуждали основныхъ его тендепцій, то въроятно думали, что оно идеть въ нихъ слишкомъ далеко и берется не за свое дъло, предпринимая истолкованіе истинпыхъ начялъ русской жизни. Исторія этихъ тогданнихъ отношеній славянофильства съ властью только теперь пачинаєть раскрываться, — но извъстно было, что славянофиламъ приходилось испытывать личныя неудобства своего образа мыслей. Правда, неудобства не были чрезмърны, но тъмъ не менъе онъ существовали, и литературная дъятельность славянофильства, въ теченіе описываемаго періода, не разъ терпъла непріятныя помъхи. Первый славянофильскій журналь явился только въ 1856 году.

Въ первое время существовани школы била боле понатна ея исключительность; это могла быть известная гордость новой пайденной мыслью, самоуверенность людей, убежденныхъ въсвоемъ учени. Съ такими чувствами действительно славянофилы впервые выступали на свое поприще: сознавая, что являются въ литературу съ новымъ содержаниемъ, и одушевляемые мыслью служить народной идеф, они могли преувеличить значене этого содержания и потерять меру въ выраженияхъ. Но эта исключительность и потомъ является почти общей и постоянной чертой школы, и если отчасти объясняется указаннымъ сейчасъ увлечениемъ и свойствомъ теснаго кружка, то существенной причивы ея надо искать въ характере самаго учения.

Какимъ же образомъ составилось новое ученіе? Выше замь-

чено, что его трудно непосредственно связать съ какимъ-нибудь предшествующимъ направленіемъ: въ прежней литературѣ не было ученія съ такими рѣзко опредѣленными чертами. Напротивъ, источника его должно въ особенности искать въ новъйшемъ умственномъ движеніи. Основатели славянофильства были образоумственном движении. Основатели славянофильства обли поразование люди двадцатых и тридцатых годов; они начинали съ того движения, которое дъйствовало въ двадцатых годахъ, и затъмъ довоспитались на нъмецкой философіи: изъ нея они брали способъ разсужденія и по ней составили теоретическія положенія своей системы. Въ этомъ отношеніи славянофилы не отличались отъ своихъ противниковъ и также мало, какъ тѣ, могли похвалиться народной оригинальностью, на которой настаивали. Ихъ философія стремится къ тому, чтобы открыть истинно-народныя начала русской жизни, развить ихъ и дать имъ мѣсто въ нашемъ образовани и практическомъ быту. Но они ошибались, когда думали, что идея народа пришла къ нимъ не иначе, какъ отъ самого народа, что они являются едипственными върними выразителями его истиниаго духа и стремленій. Патріотическая любовь къ народу несомивнию одушевляла славяно-филовъ — какъ и всъхъ лучшихъ людей литературы, — и они стремились уразумьть исторію и современный быть,—но ихъ отношеніе въ народу неръдко въ значительной степени было именно теоретическое и искусственное. Опи были людьми своего времени, и это отношение къ народу было главнымъ образомъ; упилософско-романтическое. Въ свойствахъ славянофильскаго ученія дійствительно находятся существенные признаки романти-ческаго происхожденія. При его пачаль было столько же поэтическаго увлеченія, сколько теоретическихъ основаній, или даже больше: крайне идеалистическій, если не фантастическій, колорить постоянно отличаль славянофильскую теорію. Такую романтическую черту представляеть стремление къ давнему прошедшему; народъ, къ которому они стремились, былъ не столько настоящій имивішній народъ, — которому они, конечно, желали добра, — сколько идеальный, и именно прошедшій, потому что этотъ прошедшій пародъ всего удобиве можно было изобразить этотъ прошедший пародъ всего удобиве можно оыло изооразить представителемъ тѣхъ началъ, которыя они ставили краеугольнымъ камнемъ системы. Они должны были дѣлать неизбѣжную уступку исторіи и дѣлали оговорки о недостаткахъ старины, но на дѣлѣ она поставляла имъ главный запасъ образцовъ и только прошедшее казалось истипнымъ выраженіемъ русскаго народнаго духа. Пхъ философія была желаніемъ возвеличить московскій быть до-петровскаго времени и возвести его на степень новаго

принципа цивилизаціи. Этотъ московскій быть они считали чистымъ, безъ примъси, русскимъ и изъ любви къ нему враждебно относились къ Петровской реформъ и такъ-называемому петербургскому періоду.

Подъ научнымъ и литературнымъ влінніемъ времени, особенно подъ влінніемъ новъйшей философіи исторіи, новая школа не довольствовалась популярными формами романтическаго патріотизма и оффиціальной народностью: она ставила вопросъ гораздо шире, искала національный принципъ, предназначеніе, роль народа въ судьбахъ человъчества и т. д.: все это облеклось теперъ форму философско-исторической теоріи. И въ чисто литературномъ смыслъ школа тъсно примыкала къ прежнимъ романтикамъ. Старъйшіе изъ славянофиловъ воспитались въ самый разгаръ европейскаго романтизма и его русскихъ повтореній (Пушкинъ уже затронулъ панславистскую тему, которая потомъ обильно повторялась славянофилами). Первыя заявленія школы также были поэтическія — въ стихотвореніяхъ Хомякова, Языкова, поэтовъ пушкинской школы, къ которымъ послѣ присоединяются Константинъ и Иванъ Аксаковы.

Положение русского общества въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ особенно содъйствовало этому порыву идеалистическаго патріотизма. Сухой формализмъ оффиціальной народности насильственно подводиль подъ свою мърку все движения общественной мысли и чувства и гнетущимъ образомъ дъйствовалъ на живые умы, въ которыхъ была потребность самостоятельной работы и свободнаго убъжденія. Передъ тъмъ только совершилась трагическая судьба предыдущаго покольнія. Но у людей мыслящихъ не потерялась потребность идеала; настоящее не удовлетворяло; прямая практическая деятельность въ смысле пробудившихся общественныхъ стремленій была невозможна, - и умственный трудъ лучшихъ людей новаго покольнія пошель на исканіе общихъ принциповъ, на создание отвлеченнаго идеала. Движение пошло по двумъ направленіямъ. Оба не удовлетворялись настоящимъ, но одно относилось въ нему прямо отрицательнымъ образомъ и, видя его педостатки, - безсознательность и безсиліе общества, невъжество народа, - ожидало спасенія отъ большаго распространенія образованности, отъ усвоенія европейскаго знанія. Другое направленіе также искало лучшаго, но отъ настоящаго бросилось къ прошедшему. Въ прошедшемъ, -- которое такъ удобно отдалено отъ насъ, -- оно не видъло этого мучительнаго разлада, напротивъ, находило полное едипство власти, общества и народа, господство однихъ кръпкихъ преданій, върованій и обычаевъ.

и на этомъ остановилось. Это направленіе котёло служить народу черезъ самый народъ: европейское образованіе, вошедшее послё Петра и принятое на вёру, было фальшивое, потому что не соотв'ятствовало карактеру народа; отд'яленный реформой отъ высшаго класса, народъ в'ярно сокранилъ настоящую національную дорогу, по которой шла отверженная высшими классами старина; слёдовательно, надо было оставить ихъ судьб'я высшіе классы, или стараться обратить ихъ и изучать этотъ народъ, чтобы въ его преданіи найти средства исц'яленія.

Это было славинофильство.

Понятно, что могло быть много увлекательнаго въ этой мысли служенія народу, въ стремленіи слиться въ одну жизнь съ нимъ, изучить таинственныя пружины его бытія, создавшія его удивительную исторію и сохранившія его цельную, среди столькихъ надавшихъ и надающихъ на него бъдствій. Эта мысль могла казаться гораздо болѣе эпергической, чѣмъ "рабское" слѣдованіе за Европой, чѣмъ повтореніе чужой образованности, которая оторгала пасъ отъ народа, не принесши пользы ни намъ, ни народу; въ этой мысли быль смалый вызовь укорецившемуся заблужденію (по мифнію славннофиловъ) и падежда стать основателями новаго періода въ паціональномъ сознапіи. Но съ противпой стороны могло казаться, что этоть нуть, хоти оригинальный и великодушный, быль не особенно смелый и кроме того ошибочный: могло казаться, что это направление не додумало своихъ выводовъ, боится взглянуть въ глаза дъйствительности и открыто признать ея истинные недостатки; что, восхваляя старину, оно попадаеть въ то же безысходное положение, которое уже стоило національной жизни одного переворота; что, въ концъ концовъ, это направленіе, отвергая настоящее, создаєть идеалы, которые ничти одине этого настоящаго и могуть служить только къ большему его утверждению.

Дъйствительно, славянофильскій идеаль иногда быль такъ двусмыслень въ этомъ отношеніи, что въ нихъ видъли иногда просто союзниковъ обскурантизма...

Нѣтъ сомнѣнія, что въ славянофильствѣ было теплое отношеніе къ народу, о которомъ забыли и общество, и оффиціальная народность; и вта была лучшая, наиболѣе сочувственная сторона ученія. Къ сожалѣнію, во взглядахъ славянофиловъ была неясность, вслѣдствіе которой ихъ сочувствіе къ народу принесло въ литературѣ меньше пользы, чѣмъ они предполагаютъ; ихъ исключительная теорія не всегда разбирала, гдѣ враги народа и гдѣ его друзья. Переходя къ обоврънію славянофильскихъ мизній и ихъ значенія въ исторіи общественныхъ понятій, мы ограничнися общиня чертами ихъ, предоставляя читателю обращаться за частностями къ самымъ сочиненіямъ.

Общая связь славянофильского ученія была приблизительно слідующая.

Русская жизнь находится въ настоящую минуту въ дожномъ положении. Петровская реформа нарушила естественный ходстарой русской жизни; заимствование чужой цивилизации внесло въ пес разладъ. Заимствованная цивилизація, отдаливъ образованные классы отъ народа, сделала ихъ безполезными для національнаго развитія, даже вредными, потому что ихъ образованіе взято съ оригинала, который не только чуждь русскому народному духу, но самъ стоитъ на ложной дорогъ и близовъ въ упадку. Для спасенія русскаго развитія должно уничтожить этоть равладъ и подчинение чужой цивилизации; для этого слъдуетъ возвратиться къ старому единству, къ тымъ началамъ, въ которыхъ развивалась русская жизнь до Петра и на которыхъ она выработала свою крыпкую, истинно народную особенность. Народъ, заброшенный и загнанный въ теченіе "петербургскаго періода", сохраниль верно предапія старины въ своемъ быть, въ своихъ вёрованіяхъ и общественныхъ инстинктахъ: поэтому слъдуетъ обратиться къ нему, чтобы найти гужные намъ элементы развитія. Думать о томъ, чтобы поднять народъ до нашего образованія, странно и даже смішно, потому что его внутреннее содержаніе гораздо выше нашей прививной и вийшней образованности.

Русскій народъ принадлежить въ одному изъ двухъ міровъ, на которые дёлится европейская образованность, и въ настоящее время главный его представитель. Эти два міра — восточний греко-славянскій и западный. Между ними лежить глубокое и коренное различіе. Образованность западная составилась изъ трехъ элементовъ: римской церкви, древней римской образованности в западномъ и восточномъ мірѣ получило весьма различный характерь. Въ римской церкви, съ тёхъ поръ, какъ она отдёлялась отъ общенія съ церковью вселенской, христіанство извратилось вслёдствіе элемента внішцей разсудочности, съ которымъ римская церковь опредёляла и свое ученіе, и свое устройство, и затёмъ вслёдствіе происшедшаго отсюда папскаго авторитеть, который сталъ выше церкви. Протестантство было естественнымъ результатомъ этого характера церкви, когда она поставила ло-

гическій разумъ выше сознанія вселенской церкви, а затёмъ совершенно послідовательно развились всё его секты и направленія; изъ реформаціи, заявившей право частнаго сужденія, столь же естественно развилось ученіе Штрауса. На той же сукой разсудочности выросла и вся образованность и литература занадной Европы: ея философское мышленіе есть безконечная борьба и сміна логическихъ отвлеченій, которая, въ конців концовъ, производила "общую сліноту къ тімъ живымъ убіжденіямъ, которыя лежать выше сферы разсудка и логики". Государственная жизнь Европы была основана завоеваніемъ, насилісмъ, и отсюда все дальнібішее ея движеніе совершалось также рядомъ насилій, борьбой партій, переворотами.

рядомъ насили, оорьоой партий, переворотами.

Совства иной порядокъ вещей является въ восточномъ грекославянскомъ православномъ мірт, главнымъ представителемъ котораго является теперь русскій народъ. Восточное христіанство
есть православіс, отличительная черта котораго есть неизмітное
храненіе вселенскаго преданія. Православіе есть поэтому единственное истинное христіанство; его ученія—ті ученія, которыя
собраны и утверждены соборами вселенской церкви, сознавіемъ цента и утверждена сообрази вселенской церкви, сознанся в цента христіанства. Духовная философія восточных отцовъ церкви—особенно писавшихъ послё раздёленія церквей—есть истипная христіанская философія, основанная не на разсудочпомъ мехапизмъ, а на высшемъ правственно-свободномъ умозрънін: эти философы, "держась постоянно въ самомъ, такъ сказать, средоточім истипнаго уб'яжденія, отсюда ясибе могли видіть и законы ума человъческаго, и путь, ведущій его въ истинному законы ума человъческаго, и путь, ведущи его къ истинному знанію". Русскій народъ принялъ христіанство изъ этого чистаго источника, черезъ него получилъ и результаты древней образованности, не въ той односторонней и неполной римской формъ, въ какой они паслъдованы были Западомъ, а получилъ ихъ прямо съ Востока, гдъ они уже прошли черезъ христіанское ученіе, были имъ очищены и исправлены. Византійскіе писатели издавна были извъстны русской церкви и стали основаніемъ древнерусской образованности, которая, безъ сомивнія, уступала западной во вившнемъ развитін разума, но превышала ее глубовимъ чувствомъ живой христіанской истины. Въ государственномъ устройствъ такая же разпица: начало русскаго государства отличается отъ начала государствъ западныхъ тъмъ, что у насъ не было завоеванія, а было добровольное призваніе. Этотъ основной факть отражается и на всемъ дальнъйшемъ развитіи общественныхъ отношеній: у насъ не было насилія, соединеннаго съ завоеваніемъ, а потому не было феодализма, не было той вну-

тренней борьбы, какан постоянно ділна западное общество, ше было сословій; земля была не личной собственностью феодальной аристократіи, но принадлежала общині; наша церковь не враждовала съ світскою властью и не стремилась къ світскому господству, и т. д. Весь быть и образованность древней Руск носять на себі печать восточнаго православія и мирнаго основанія государства: развитіе шло естественно, религіозное сознаніе было основною нравственною силою и руководствомъ въжизни; пародный быть отличался единствомъ понятій и единствомъ правовъ. Государство было обширной общиной, власть принадлежала царю, представлявшему общую волю, тісная связь общины выражалась соборами, всенароднымъ представительствомъ, смінившимъ древнія віча.

Великая ошибка и вредъ Петровской реформы состояли именновътомъ, что Петръ отвергъ эти народныя начала русскаго развитія и, поставивъ русское образованіе на путь подражанія Европь, налагаль на восточный міръ чуждыя ему понятія міра западнаго. Реформа была насильственна и, какъ насиліе, принесла ложные плоды: народное единство было разорвано; государственная жизнь стала совершаться внъ участія народнаго сознанія, развивалась вившнимъ образомъ, но падала во внутреннемъ живомъ смысль; образованіе высшихъ классовъ отрывало ихъ отъ народа; церковь внадала въ сухой формализмъ; народъ, покинутый, остался одинъ въренъ старымъ основнымъ началамъ, но вналъ въ невъжество, разбился на секты и т. д.

Для того, чтобы жизнь снова пошла своимъ естественнымъ ходомъ, сообразнымъ со всёмъ исконнымъ характеромъ грекославянскаго православія, нужно возвратиться къ началамъ древней Руси. Нёть надобности отвергать все, что было нами пріобрётено отъ Запада, потому что многое, или иное, изъ этихъ пріобрётеній было полезно, такъ какъ онё "дозволили намъ овладёть современными пріемами діалектическаго познанія и обогатиться громадною опытностью Запада". Но необходимо отвергнуть самый принципъ западной образованности, и притомъ не только потому, что онъ намъ несвойственъ, но и потому, что онъ оказывается несостоятельнымъ и на самой своей родинъ.

Начала западной образованности были ложны, потому что отвергали общее созпание вселенской церкви. Дальнъйшая образованность, развившаяся изъ этихъ началъ, въ концъ концовъ, должна была оказаться ложною. Она пріобръла большую разсудочную силу, произвела множество полезныхъ открытій, увеличила витынія удобства жизни, но страдаеть въ самомъ корнъ

Digitized by GOOG 17\*

темъ внутреннимъ разладомъ, который происходить отъ разъединенія разума и вёры. Современная (въ сороковыхъ годахъ) европейская образованность явнымъ образомъ выказываетъ несостоятельность своихъ началъ, ищетъ во всевозможныхъ философскихъ теоріяхъ и религіозныхъ сектахъ исхода изъ этого положенія, и—въ лучшихъ умахъ—начинаетъ постигать пеобходимость того начала, которое всегда хранилось въ образованности восточной. Такимъ образомъ, для насъ становится тымъ настоятельные необходимость возвращенія къ этому началу: она подтверждается сознаніемъ самого Запада, къ которому пришелъ онъ послъ многовъкового опыта.

Зрълище, которое намъ представляется въ нашей современной жизни такъ-называемымъ образованнымъ обществомъ, чрезвычанно печально. Это общество не принадлежить своему народу; оно рабски принимаетъ чужія попятія, чужіе обычаи, даже чужой языкь; опо увлекается всемь западнымь, какъ бы оно ни было странно и даже нельно; оно относится съ пренебреженіемъ въ народу, точно въ пизшему племени, хотя живетъ трудами этого народа. Для того, чтобы устранить это прискорбное положение общества, возстановить утраченное единство съ народомъ, дать жизни истинное направление, осуществить вполив наше національное предназначеніе и запять подобающее намъ высокое, независимое и господствующее мъсто въ цивилизаціи, надо обратиться къ народу, изучать его исторію, предапія, правы и обычаи, слиться съ этимъ народомъ въ одномъ сознаніи: общество должно перевоспитаться, воспринять въ себя снова затеряннын имъ пародныя начала.

Въ такомъ приблизательно смыслё говорила школа въ копцё тридпатыхъ и сороковыхъ годовъ. Къ нашему времени нёкоторыя изъ этихъ положеній значительно выяснились, дошли до прямого практическаго требованія—и выяснились во многихъ случаяхъ не въ пользу школы. Эта позднёйшая редакція славянофильскихъ положеній не отпосится, впрочемъ, къ пашей задачё.

Понятно, что эти мысли не всвии высказывались одинаково, и мы старались привести ихъ по возможности въ среднемъ выводъ, не внося крайностей отдъльныхъ миъній. Одни изъ послъдователей школы были болье, другіе—менье осторожны; одни сохраняли философское спокойствіе, другіе внадали въ раздраженіе и петерпимость, вызывая то же въ противномъ лагеръ 1).

<sup>1)</sup> Полве разкое изложение этой теорін, какъ она высказывалась откровенно въ устимъ беседахъ и спорахъ, читатель можетъ найти въ біографін Чаадаева, со-

Славянофильское ученіе не было ни разу наложено цільнымъ образомъ, но основная его тема въ раздичныхъ ся отрасляхъ была развиваема писателями школы довольно согласно. Чувствовалось, что это были люди, которые сговорились въ главныхъ основаніяхъ. Сходство общаго помантическо-православнаго направленія и самое положеніе ихъ въ литературів дівлали для нихъ удобимъ это соглашение. Выше замвчено, что основатели славяпофильства были вообще люди болже или менже независимые. имъвшіе возможность работать не торопясь, развить на досугъ свою систему, делиться взглидами, -- прежде чемъ внести ихъ въ печать. Многія изъ ихъ работъ оставались извістны только здісь. въ своемъ кругу, и даже пріобретали своего рода славу, еще не выходя въ литературу — напр., историческія занятія Петра Киръевскаго и его собраніе народныхъ пъсенъ; трактать Хомакова о всеобщей исторіи, откуда долго были навізстны только отрывки; нъкоторыя статьи К. Аксакова.

Болбе деятельная пропаганда славянофильства начинается въ половине сороковых годовъ. До этого времени имена славянофильских писателей появлялись въ журналахъ и книгахъ только болбе или мене случайнымъ образомъ, или съ чисто литературными произведеніями, или безъ ясной поздивншей окраски. Въ 1845-мъ году началось было изданіе "Москвитянина" подъредакціей Ивана Кирбевскаго, продолжавшееся, впрочемъ, только ибсколько месяцевъ. Въ томъ же году изданъ былъ "Сборникъ" Валуева. Затемъ следовали "Московскіе Сборники" 1846, 1847 и 1852 годовъ; наконецъ, съ 1856-го года "Русская Беседа", въ которую вошли отчасти и работы прежнихъ лётъ.

Въ изложении основныхъ положений школы одно изъ первыхъ, если не первое мъсто, принадлежало Ивану Киръевскому. Въ началъ, въ молодую пору его развития и во время издания "Европейца" (1832), его образъ мыслей, какъ извъстно, былъ вовсе не славниофильский: онъ былъ поборникъ европейскаго просвъщения, защитникъ Петровской реформы — совершенио въ томъ смыслъ, какъ послъ говорили о томъ противники славниофиловъ. Но уже и тогда 1) въ его миънияхъ были вадатки поздставленной г. Жихаревымъ. Оно можетъ объяснить, между прочимъ, почему журиальная полемика двухъ партій принимала въ тъ времена такой враждебный характеръ.

<sup>1)</sup> Кирьсвскій очень рано задумаль выбрать для себя литературное поприще, и еще въ 1827-иъ г. онъ писаль къ Кошелеву: "Я буду виёть вёсь въ литературћ, и дамъ ей свое направленіе... Ми возвратних права истинной религіи, изящное согласниъ съ правственностью, возбудивъ любовь из правдѣ, глупий либерализмъ замінимъ уваженіемъ законовъ и чистоту жизни возвисимъ надъ чистотою слова<sup>6</sup> и проч. (Сочин. Кир., т. І, біогр., стр. 13).

нъйшаго православно-славянскаго направленія. Перемъна взглядовъ произошла главнымъ образомъ, кажется, подъ вліяніемъ его брата Петра, который съ самаго начала имълъ идеи славянофильскаго характера, а также подъ вліяніемъ схимника Филарета и духовныхъ лицъ Оптиной пустыни, съ которыми Ив. Кирвевскій вошель въ дружескія отношенія. Особеннымъ предметомъ его изученія издавна была философія; онъ продолжаль ваниматься ею и потомъ, болье и болье увлекаясь своей повой точкой эрвнія. Работая надъ будущимъ философскимъ сочиненіемъ, онъ прилежно изучалъ отцовъ церкви, для чего уже въ зрълыкъ льтахъ выучился по-гречески. "Ученіе о святой Троицъ, -- говорилъ опъ, -- не потому только привлекаетъ мой умъ, что является ему какъ высшее средоточіе всъхъ святыхъ истинъ, намъ откровеніемъ сообщепныхъ, -- но и потому еще, что, запимансь сочиненіемъ о философіи, я дошелъ до того убъжденія, что направленіе философіи зависить, въ первомъ началь своемъ, отъ того поняти, которое мы имбемъ о Пресвятой Троицъ". Такова была исходная точка его последнихъ трудовъ. Біографъ его не безъ основанія утверждаєть, что переміна взглядовь въ Кирівевскомь не была такимъ противоръчіемъ, какъ можно думать; правда, его историческія представленія о значеній европейской цивиливаціи и положеніи русскаго образованія очень измінились съ конца двадцатыхъ годовъ, но въ пріемахъ мышленія Кирвевскій. и тогда уже не довольствовался чисто-философской деятельностью ума, по искаль такъ-называемой "цельности возаренія", т.-е. въ работу мысли впосилъ и чувство, въру. "Кто не попялъ мысли чувствомъ, — говорилъ опъ еще въ 1827-мъ году, — тотъ еще не поняль ее вполив, точно также какъ и тотъ, кто поняль ее однимъ чувствомъ" 1).

Изъ этого основного принципа естественно выростали тв взгляды, какіе мы выше излагали. Главная доля общихъ философско-историческихъ положеній школы дана была Кирьевскимъ. Въ особенности важны здъсь его статьи: "Обозрвніе современнаго состоянія литературы" (1845), которое должно было служить введеніемъ къ славянофильскому изданію "Москвитянина"; далье: "О характеръ просвъщенія Европы и о его отношеніи къ просвыщенію Россіи" (1852), въ послъднемъ "Московскомъ Сборникъ", и наконецъ "О необходимости и возможности повыхъ началь для философіи" (1856), руководящая статья "Русской Бесъди". Здъсь устанавливаются вообще взгляды школы на отно-

<sup>1)</sup> Сочиненія, т. І, біографія, стр. 82, 100.

шенія восточнаго и западнаго міра, раздичныя свойства ихъ образованности, на превосходство православно-славянскаго начала, на необходимость его изученія и введенія въ жизнь, гдѣ оно составитъ новую эпоху не только въ русской, но и всемірной цивилизаціи.

Другой брать, Петръ Кирвевскій, съ самаго начала отличался своеобразнымъ взглядомъ на вещи, который впоследствии и сообщиль старшему брату. Онъ избраль предметомъ изученія русскую исторію и народный быть. Его литературная авятельность ограничилась почти только одной статьей о древней русской исторіи (по поводу изследованій Погодина), въ "Москвитянинв" 1845 года 1), которая, по мевнію Пвана Кирвевскаго, "представляетъ самую ясную картину первобытнаго устройства древией Руси" <sup>2</sup>). Здёсь объясняется начало русскаго государства путемъ мирнаго призванія варяговъ, устройство родовыхъ общинъ, вняжеское и въчевое управление и т. д., причемъ авторъ пользуется сравненіями изъ древняго быта другихъ славянскихъ племенъ и старается вообще указать параллельность древней ихъ исторіи. Эти взгляды Петра Кирфевскаго повторены были его братомъ, а потомъ получили въ особенности развитіе въ сочинениять К. Аксакова. Плодомъ изучения народнаго быта было общирное собраніе пісень, начатое П. Кирьевскимь въ 1831-мъ году и возросшее, наконецъ, до весьма общирныхъ разифровъ. Самъ собиратель не успълъ издать своего собранія, отчасти потому, что хотыль собрать сколько возможно болье текстовъ, отчасти, кажется, и по цензурнымъ затрудненіямъ, -- въ ть времена и подобное издание считалось не безопасными "). Издано было только собраніе духовныхъ стиховъ и нісколько отдельныхъ песенъ. Полное издание сборника Киревскаго, дополненное изъ другихъ источниковъ, сделано было уже впослед. ствін московскимъ Обществомъ любителей Россійской словесности-

¹) № 8, стр. 11—46.

<sup>2)</sup> Сочин., т. II, стр. 263.

<sup>3)</sup> Воть отрывовъ изъ письма Ив. Кирфевскаго въ брату Петру, въ 1844-иъ году. "Если иннистръ будеть въ Москвъ, то тебъ непремънно надобно просимы его о писилать, котя би въ тому времени тебъ и не возвратили экземиларовъ итъ цензури. Можеть быть, даже и не возвратить, но просить о пропускъ это не измаетъ. Главное, на чемъ основиваться (!), это то, что пъсин ипродима, а что весь народъ поетъ, то не можеть сдълаться тадъ ногодою. — Укаровъ върно это пойметь, также и то, какую репутацію сдълаеть себъ въ Европъ наша цензура, запретивъ народимя пъсин, и еще старминыя. Это будеть смъхъ во всей Германіи" (Соч., І, біогр., стр. 93). Столько резоновъ нужно было имъть въ запасть для изданія иссемы.

Ридомъ съ Иваномъ Кирфевскимъ стоитъ имя Хомякова, о которомъ последователи школы говорять вообще съ самымъ восторженнымъ удивленіемъ. Это быль человавь съ тонкимъ, парадоксальнымъ умомъ, съ блестящей способностью въ діалективъ, легко впадавшей въ софизмы, съ очень разнообразными сведепіныи. Противники отданали справедливость его уму, но многимъ не были сочувственны изкоторыи стороны его литературнаго характера. Хомяковъ любилъ поспорить съ людьми противоположпаго лагеря и развертывать въ спора свои общирныя сваданія и діалектическую ловвость, которую иногда употребляль во вло. Это быль энциклопедисть школы, самый разносторонній изъ ея писателей. Опъ быль и богословъ, и историкъ, и этпографъ, и филологъ, и эстетикъ, и сельскій хозяниъ и проч. Онъ въ разныхъ направленияхъ развивалъ славинофильскую тему и былъ вообще однимъ изъ самыхъ дъятельныхъ и вліятельныхъ членовъ школы. Пркоторые пликты славянофильского учения въ особенности были предметомъ его истолкованій. Таковы его богословскія сочиненія, основная мысль которыхъ заключается въ опредъленіи церковныхъ отношеній Востока и Запада, въ теологическомъ доказательстве несостоятельности западной церкви, -- католической вли протестантской одинаково, - въ изложении и апологін ученій православія. Во внутреннихъ вопросахъ ему отдается заслуга объясненія вопроса о сельской общинь, который въ особенности выступилъ на сцену и разъяснялся въ славянофильскихъ изданіяхъ при началѣ крестьянской реформы.

Дал'ве, славинофилы придають великое значение упоминутому выше трактату о всеобщей истории, изданному только впосл'ідствіи. Затімть Хомяковъ касался множества другихъ вопросовъ, теоретическихъ и практическихъ, которые вообще привлекаля вниманіе школы.

Самаринъ началъ свою литературную дъятельность диссертаціей о двухъ проповъдникахъ временъ Петра, или собственно о направленіяхъ, дъйствовавшихъ въ русской церкви того времени. Диссертація, впрочемъ, явилась только отрывкомъ обширнаго сочиненія, которое не увидъло свъта но обстоительствамъ, не зависъвшимъ отъ автора, и опять издано было только въ наше времи. Направленіе этой книги уже ясно славянофильское. Затъмъ Самаринъ относительно мало участвовалъ въ славянофильскихъ изданіяхъ: ему приписывали, между прочимъ, нъкоторыя критическія статьи славянофильскихъ изданій, направленныя противъ писателей и журналовъ западпаго направленія. Далъе, опъ является болъе дъятельнымъ сотрудникомъ "Русской Бе-

сёды" и "Дня", и наконець, въ последние годы, онъ составиль себе новую публицистическую славу внигамя объ "Окраннахъ Россін" и другими издапіями. Эта последняя деятельность Самарина не входить въ рамку нашихъ очерковъщ намъ довольно указать въ ней последовательное выполненіе той же славянофильской программы: дело идеть теперь о практическихъ вопросахъ, трактовать которые было въ прежнее время совершенно невозможно; но самое изученіе предмета сдёлано, или по крайней иёрё начато было очень давно, въ тёхъ же сороковыхъ годахъ. Общая теорія о центрё и окраинахъ ставится въ извёстномъ славянофильскомъ смыслё, какъ применяли ее въ последніе годы издація Ив. Аксакова.

Въ разработкъ исторической стороны славянофильскихъ ваглядовъ, начало которой положено было Петромъ Киръевскимъ,
много объщали труды Д. Валуева, автора изслъдованій о мъстничествъ и издателя извъстнаго "Сборника" (1845). Псходя изъ
славянофильскаго предположенія о различіи, противоположности
западнаго и восточнаго міра. Валуевъ указывалъ необходимость
освободиться отъ подчиненія Западу и выработать изъ самихъ
себя внутреннія начала своей нравственной и умственной жизни:
для этого надо было возвратиться къ изученію нашего прошедшаго, къ изученію племени, къ которому мы принадлежимъ, а также
племенъ единовърныхъ, — здъсь должны для насъ открыться отличительныя особепности нашей національности и вообще внутреннее содержаніе восточнаго, греко-славянскаго, православнаго міра,
содержаніе, въ разработкъ котораго только и заключается будущее нашей собственной, самобытной образованности.

Другимъ ревностнымъ историческимъ изследователемъ, изъ боле молодого поколенія, былъ Константинъ Аксаковъ. Главными темами, въ которымъ онъ любилъ возвращаться, были объясненіе древняго общиннаго быта (въ опроверженіе теорія Соловьева о родовомъ быть), древняго народовластія, думъ и соборовт, и обличеніе "петербургскаго періода", которому приписывалось самое губительное вліявіе. Константинъ Аксаковъ былъ пылкая, увлекающаяся, благородная натура, въ которой не было теми искусственности. Народъ былъ первымъ и главнымъ предметомъ его увлеченія; на него онъ возлагаль всё свои надежды, возвеличиваль его и въ стихотворныхъ диопрамбахъ (которые, между прочимъ, печатались въ газетъ "День", въ числъ стихотвореній "изъ прежняго періода"), и въ историческихъ изследованіяхъ, гдъ также его вниманіе и сочувствіе направлились въ интересамъ народной массы. Въ этомъ смысль его митенія не-

ръдко бывали полезнымъ противовъсомъ взгляду историковъ государственности и централизаціи, для которыхъ народъ, съ его инстипитивными политическими движеніями, представлялся только противуобщественнымъ элементомъ. Значеніе трудовъ К. Аксакова по древней русской исторіи въ свое время было оцінено Костомаровымъ. Но увлеченіе любимой идеей доводило Аксакова, какъ вообще славянофиловъ, до историческаго непониманія. Таковъ взглядъ его на петербургскій періодъ, который кажется ему произвольнымъ, лишеннымъ народнаго значенія, вреднымъ. Таковъ и его взглядъ на древніе соборы, важность которыхъ онъ преувеличивалъ и на которыхъ онъ довърчиво строилъ особую систему государственнаго устройства: эта система, въ противоположность политическому формализму Запада, исходившему изъ вражды и недовърія власти и народа, — отвергала такъ называемыя "гарантін" и основывалась на любовномъ единствъ...

Печатные труды Пвана Аксакова за то время были немногочисленны: это были почти исключительно поэтическія произведенія, въ которыхъ развивались славинофильскіе идеалы и дѣлались оныты поэзін въ пародномъ стиль. Вивсть съ стихотвореніями и другими чисто литературными произведеніями К. Аксакова, Хомякова, Языкова и нък. др., это была особенная поэзія славянофильства, въ которой вообще не столько свободнаго поэтическаго творчества, сколько тенденціознаго чувства. Къ этому времени припадлежать и другіе труды Ив. Аксакова, въ свое время не имъвшіе возможности появиться въ печати. Таково было его изученіе раскола, пачатое по оффиціальному порученію. Поздиве онъ издалъ замичательное изследование объ украинскихъ ирмаркахъ. Изученіе народпаго быта — въ широкомъ смыслів — было особеннымъ предметомъ его занятій. Впосл'ядствін, какъ издатель "Дня", "Москвы", "Москвича", наконецъ, "Руси", онъ былъ главпымь, наконець, единственнымь и последнимь представителемъ школы по разнымъ предметамъ современной внутренией и частію вишшей политики <sup>1</sup>).

Не будемъ пересчитывать другихъ тогдашнихъ послъдователей школи, которые участвовали въ славянофильскихъ изданіяхъ носильнымъ повтореніемъ и развитіемъ общей темы.

Славянофильскія иден съ самаго начала находили мало кредита у ихъ противниковъ. Большею частью противники считали излишнимъ опровергать систему, — такъ она казалась произвольной.

<sup>3)</sup> О діятельности Пв. Аксакова въ качестві издателя "Руси" укажемь въ особенности статьи г. Арсеньева въ "Вісти. Европы" въ конці 80-хъ гг. и также статью по поводу изданія "Переписки" Аксакова.



Вражда въ славнофильству была весьма естественна. Въ то время, какъ лучшія силы литературы стремились пробудить въ обществів вритическое сознаніе, возвыситься надъ той оффиціальной народностью, которую проповідываль бюрократическій консерватизмъ, славянофилы вступали въ эту борьбу мивній съ такими взглядами, по которымъ икъ неріздко можно было принять за союзникомъ оффиціальной народности.

Въ половинъ пятидесятыхъ годовъ, когда начиналась новъйшая публицистика славянофиловъ и литература вообще нъсколько оживилась, сами противники желали отдать справедливость лучшей сторонъ ихъ мивній 1) и желали, кажется, вызвать ихъ на болве ясное изложение ихъ идей, на соглашение въ томъ, что могло быть общимъ интересомъ объихъ сторонъ. Эти противпики не хотым смышивать ихъ съ "Москвитяниномъ", какъ то дылалось прежде, съ сочувствиемъ отыскивали у нихъ просвъщенния понятія о свобод'в мысли, необходимости изследованія и т. п., не разделяли ихъ мибий, но охотно признавали въ нихъ то же стремление къ истинъ и общественному благу 2). Это были мивнія, высказанныя въ пору ожиданій и надеждъ, когда для об'вихъ сторонъ только-что поивлилась возможность болже широкой литературной деятельности. Но и эти мебнія значительно изменились нъсколько лътъ спусти, когда обнаружилось, что швола не могла устоять па почев свободнаго изследованія, -- какъ этого пе допускаетъ самая сущность ея идей.

Это предвидъли уже и противники ихъ въ сороковыхъ годахъ. Этихъ старыхъ противниковъ винятъ, что они несправедливо приравнивали славянофиловъ къ "Маяку", и къ "Москвитянину" Погодина и Шевырева. Но сосъдство было дъйствительно близкое. Съ "Маякомъ" славянофилы имъли общаго — крайнюю вражду къ Западу и теологическія свойства ихъ философіи. Глава славянофиловъ, Киръевскій, считалъ возможнымъ говорить о "Маякъ", который былъ похожъ на "Домашнюю Бесъду" Аскоченскаго. Что касается до "Москвитянина", то съ нимъ славянофиловъ иногда почти невозможно было отличить. "Москвитяннъ", какъ журналъ Погодина и Шевырева, видълъ отличительныя черты русской народности и исторіи въ томъ же, въ чемъ находнім ихъ славянофилы: Шевыревъ въ яркихъ краскахъ изображалъ православное благочестіе русской старины, какъ исконную націо-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Современникъ, 1856, № 2, стр. 68 и слъд. Эти мысли висказывались по поводу иткоторыхъ страницъ Кирвевскаго, быть можетъ, больше всъхъ остальныхъ славянофиловъ признававиято свободу митній.



<sup>1)</sup> Въ свое время это ділаль и Білинскій.

нальную основу, и утверждаль, что любомудріе древнихь руссвихь мыслителей превышаеть глубиною философію Гегеля. Кром'в любви къ старип'в, достойной служить образцомъ для настоящаго по "ц'яльности воззр'внія", — "Москвитянинъ" сходился съ славянофилами и въ частныхъ представленіяхъ о русской исторіи: по поводу статьи Погодина, "Параллель русской исторіи съ исторіею западныхъ европейсвихъ государствъ", славянофилы находили, что его мысль о коренномъ различіи между исторіей западной и нашей — "пеоспорима", и противоположенія Запада и Востока у нихъ очень сходны. "Москвитянинъ" едва ли не впервые распространяль теорію о "гніенін" Запада 1), — которая близко совпадала съ тёмъ мивніемъ, какое им'яли о Запад'в славянофилы. Правда, у славянофиловъ было свое критическое отношеніе къ современной д'яйствительности, на которое "Москвитянинъ" не рисковаль.

Падобно вспомнить тогданнее время, чтобы оцвнить впечатленіе этого союза или близости съ "Москвитяниномъ". Журналъ Погодина не пользовался уваженіемъ, велся плохо, вмёстё съ "Маякомъ" онъ былъ въ литературе представителемъ "древняго благочестія" и кваспого патріотизма; теперь къ этой тенденціи присоединялась новая школа изъ людей другого порядка, людей съ несомивлимъ талантомъ и образованіемъ. Староверство вооружалось философскими доказательствами; во ими народа проповедывалось отрицаніе той образованности, которая едва бросала корень въ русскомъ обществе, — могло казаться, что оффиціальная народность или обскурантизмъ встрёчали новыхъ союзниковъ.

Не входя въ подробности тогдашней полемики (которая, притомъ, часто вовсе не могла касаться самыхъ существенныхъ спорныхъ вунктовъ, или могла только намекать на нихъ), остановимся на ифкоторыхъ изъ главиъйшихъ положеній школы.

Славинофильская система имъетъ ту особенность, ръдкую въ общественно-политическихъ взглидахъ нашего времени, что существенное основание ен — теологическое. Сюда сводится и нелюбовь къ Западу, и возвеличение русской, до-петровской старины: мы должны отвратиться отъ Запада, потому что его просвъщение намъ чуждо и лишено верховной истины; должны обратиться въ старинъ, потому что она, хотя и не всегда сознательно,

<sup>1)</sup> Въ статът Шевырева, о которомъ вообще си. "Очерки Гоголевскаго періода", въ "Современникъ" 1855.

была пронивнута ученіемъ, заключающимъ въ себѣ эту верховную истипу.

Мы не можемъ разбирать здёсь, вёрно ли изображаютъ славинофилы самую эту верховную истину: это—предметь, исключительно богословскій; скажемъ только о томъ историческомъ и соціальномъ употребленіи, какое они дёлали изъ этой общей мысли.

Они подходять въ этому предмету съ различныхъ сторонъ. Кирфевскій несколько разъ возвращается къ нему, и, напримеръ, опредъляя отношенія европейскаго просвъщенія въ нашему, утверждаеть, будто бы самый Западь, истощивь свою латино-германскую цивилизацію, очевидно ищеть теперь другого, болве широкаго, начала просвъщенія, и что это начало онъ найдеть именно въ православіи. Еще недавно, літь тридцать пазадъ 1), говоритъ Кирбевскій, -- думали, что вся разница европейскаго в русскаго просвъщенія заключается не въ качествь, а въ степени; по "съ тъхъ поръ" и въ томъ, и въ другомъ, и въ западномъ, и въ русскомъ просивщении произошла сильная перемъна. Европейское просвищение достигло полноты развития, его особенность ярко выразилась, определились его итоги, и въ результать окавалось "общее чувство недовольства". Правда, науки процветали, вишияя жизнь устраивалась, по жизнь лишена была своего виутренняго смысла; анализъ разрушнав всв основы, на которыхъ стояло европейское просвъщение съ самаго начала. Висстъ съ твиъ саний анализъ дошелъ до сознания своей ограниченности и односторонности и убъдился, что высшія истины лежать выв вруга его діалектическаго процесса. Этоть результать выражень, по словамъ Кирфевскаго, передовыми мыслителями Запада. И те-. перь Западу предстоить или быть равнодушнымь во всему, что выше чувственныхъ интересовъ, а это невозможно и унизительно. или возвратиться въ своимъ начальнымъ убъжденіямъ, но ови разрушены анализомъ. Чтобъ избёгнуть этой мучительной пустоты, Западъ сталъ изобретать разныя новыя начала жизни, мешаль старое съ новымъ, возможное съ невозможнымъ. Вообще, современний характеръ европейского просвъщения, по мижнию Киркевскаго, совершенно однороденъ съ той эпохой древней грекоримской образованности, когда, развившись до противоръчія самой себъ, ова необходимо должна была "принять въ себя другое новое начало, хранившееся у другихъ племенъ, не имъвшихъ до того времени всемірно-исторической значительности". Каждое

<sup>1)</sup> Писано въ 1852 г.

время имъетъ свой господствующій жизненный вопросъ, и если дъйствительно таково положеніе западной цивилизаціи, то всъ вопросы европейской жизни—вопросы о движеніи умовъ, о наукъ, о формахъ общественнаго устройства,—, сливаются въ одинъ существенный, живой, великій вопросъ объ отношеніи Запада къ тому пезамъченному до сихъ поръ началу жизни, мышленія и образованности, которое лежить въ основаніи міра православно-словенскаго.

Такимъ образомъ, вопросъ ставился совершенно категорически. Не только мы должны стать на дорогу, завъщанную намъ нашей стариной, но и для самой Европы эта дорога есть единственный способъ обновить свою цивилизацію, дошедшую до последнихъ предъловъ своего развитія. Это-тема всеобщая у славянофиловъ, съ тою разницей, что одни, какъ самъ Кирфевскій, еще привнають за Западомъ его прежиня заслуги и желають ему возвратиться на путь истинный, а другіе раздражены противъ него за вражду въ Востоку и предоставляють Западъ его гибели! Кирвевскій видить высокін умственныя достоинства западной цивилизаціи, находить нельпой мысль, будто мы должны бросить то, чемь уже воспользовались отъ нея, считаетъ даже нужнымъ и дальпъйшее общение съ ней, - подъ условиемъ върности основному православно-славянскому началу; другіе утверждаютъ прямо, что Западъ гність, что оть него следуеть обжать, чтобъ не заравиться гніеніемъ, что зараза даже замътна и у пась. Остановимся пока на умъренномъ выражения этихъ мыслей у Кирвев-CRAPO.

Прежде всего тотъ же авторъ въ началѣ статьи, изъ которой приведена послѣдняя цитата, довольно корошо понимаетъ новѣйшее движеніе умовъ въ Европѣ. Воть отрывокъ:

"Умственныя движенія на Западі, — говорить онь, — совершаются тенерь съ меньшимъ шумомъ и блескомъ, но очевидно иміють болье глубины и общности. Вмісто ограниченной сферы событій дня и внішнихъ интересовъ, мысль устремляется въ самому источнику всего внішняго, въ человоку, какт ото есть, и въ его жизни, какт она должна быть. Дільное отврытіе въ наукі уже боліве занимаетъ умы, чімъ пышпая річь въ камерів. Внішняя форма судопроизводства важется меніве важною, чімъ внутреннее развитіе справедливости; живой духъ народа существенніве его наружныхъ устроеній. Западпые писатели начинають понимать, что подъ громкимъ вращеніемъ общественныхъ колесъ таится неслышное движеніе нравственной пружины, отъ которой зависить все, и потому въ мысленной заботь своей стараются перейти отъ явленія въ причивъ, отъ формальныхъ внъшнихъ вопросовъ хотятъ возвыситься въ тому объему иден общества, гдѣ и минутныя событія дня, и вѣчныя условія жняни, и политива, и философія, и наука, и ремесло, и промышленность, и сама религія, и вмѣстѣ съ ними словеспость народа, сливаются въ одну необозримую вадачу: усовершенствованіе человъка и его жизненныхъ отношеній " 1).

Эти последнія слова действительно указывали господствующее стремленіе европейской образованности, и еслибы авторъ далъ больше вниманія этой точкі зрінія, онь, быть можеть, не пришель бы къ выводу, что она уже кончила кругъ своего развития. Выводъ не могъ не поражать и, чтобы опровергать его, нужно было бы разсказывать исторію современной Европы, съ великими созданіями ея новъйшей науки, съ ея энергическими усиліями въ "усовершенствованію челов'яка и его жизненных отношеній", откуда приходили и къ намъ ть немногія врохи, воторыя въ сущности были главной опорой нашего собственнаго умственнаго развитія. Но какъ могли вознивнуть въ Киръевскомъ эти мысли? Увлекаясь своимъ религіознымъ настроеніемъ и старыми философскими воспоминаніями, Кирьевскій думаль, что рішенія вопроса о западномъ просвъщени надо искать въ положени той отвлеченной философіи, на которой совершалось и вкогда его собственное развитіе. Это положеніе казалось ему неудовлетворительнымь; онь видьль (справедливо) въ новъйшихъ системахъ волебаніе, непрочность и напрасныя усилія схватить абсолютный принципъ, вотораго философія тавъ давно доисвивалась. Ему казалось, что это колебаніе обозначаеть посліднія попытки, даже ко-нець той "разсудочной мысли", которою Западь исключительно жилъ, по его мивнію; а въ этихъ порывахъ уловить абсолютное, онъ находилъ еще не вполив сознанное стремление -- именно къ православно-славнискому началу. Во всемъ этомъ върно было одно, - что спекулятивная философія Гегелевой и Шеллинговой школы дъйствительно отживала свое время. Чистое умозрѣніе этой школы дъйствительно потеряло въру въ новыхъ поколеніяхъ. Но это далеко не быль упадокъ самой "разсудочной мысли". Напротивъ, новый періодъ ся ничемъ не уступаль прежнимъ въ научной деятельности, но только принималь новое направление. На мъсто отвлеченныхъ теолого-философскихъ умозръній наука все больше обращалась въ точнымъ положительнымъ изученимъ - въ многоразличныхъ областяхъ науки. Естествознаніе выступаеть наконецъ

<sup>1)</sup> Сочин., II, стр. 4-5.

на первый планъ, и пріемы точнаго знанія распространяются и на тв области, которыя прежде брала въ свою опеку отвлеченная философія—на исторію, право, общественныя и политическія науки и проч. "Передовые мыслители" были здѣсь, въ этихъ направленіяхъ науки, и едва ли у пихъ Кирѣевскій встрѣтилъ бы тѣ педоумѣнія о послѣдней судьбѣ европейской образованности, о которыхъ упоминаетъ. Самъ онъ, къ сожалѣнію, не указываетъ, кто были мыслители, на которыхъ онъ ссылается.

Направленіе, пріобр'втавшее теперь все большую силу въ наукі, правда, уже не думало объ основаніи новой спекулятивной философіи, но не потому, чтобы "разсудочная мысль" истощилась, а именно потому, что теперь она расширила область изслідованія до такихъ разифровь, о которыхъ и не помышляла ученость на ибсколько десятковъ літъ раніве. Ті приложенія абсолютной Гегелевской философіи, которыми думали прежде опреділить содержаніе и пріемы частныхъ наукъ, именно оказывались совершенно пеудовлетворительными, — такова была Гегелевская философія исторіи, его ученіе о правів, его философія природы, — потому что повійшее реально-историческое изученіе и естественным пауки показали, фактами, грубыя ощибки построеній а ргіогі. "Разсудочная мысль" стала только на высшую ступень противъпрежней.

Такимъ образомъ, разсуждение о положении европейской мысли, въ этомъ отношении, основано было на недоразумънии. Киръевскій не замічаль и странности своего вывода, будто разложеніе западной образованности, имъ предполагаемое, совершалось въ теченіе указанныхъ имъ тридцати л'ять — слишкомъ короткій срокъ, чтобы въ течение его могъ стать заметнымъ упадокъ многовековой цивилизаціи. Далье, на такомъ же педоразумьній основывались сужденія о правственном в и общественном в положеніи Европы. Отмъчая случайные, притомъ мало доказанные факты, школа го-. това была съ заключениемъ, что прави надаютъ, - все по той же причинъ, -- но уже то общирное общественное броженіе, которое ясно высказывалось въ тъ годы (быть можетъ, слишкомъ поспъшными опытами и теоріями) и дъйствовало въ смыслъ "усовершенствованія жизнецныхъ отношеній" и въ пользу низнихъ классовъ народа, могло бы объяснить, что европейская жизнь не только не утомилась, но полна энергін: она ставила вопросъ въ высшей степени трудный, съ давнихъ въковъ нетронутый, ставила его не пугаясь громадныхъ препятствій, созданныхъ долгой прошедшей исторіей общества и, кажется, что-несмотря на всь, пензовжимя, ошибки-это было дело, исполненное высокаго человъческаго достоинства, и конечно не такое, которое говорило бы о безсилін, равнодушін и упадкв. Далве, славнюфилы, особенно Кирвевскій и Хомяковъ, останавливаются на положенія религіознаго вопроса, преимущественно въ Германіи, — указывають на разладъ въ религіозной мысли, на борьбу различныхъ партій. нвъ которыхъ каждая считаеть себя истинной формулой христівнства, и выводять отсюда, что въ религіозномъ отношеніи Европа также ваходится въ безвыходномъ положения, и уже ищетъ иного, "не замъченнаго прежде" начала, которое возстановило бы потерянное нравственно-религіозное равновісіе. На этотъ разлаль они смотрять съ высоты своего начала, какъ на рядъ жалкихъ заблужденій, изъ которыхъ однако западнымъ людимъ такъ легко было бы выйти, и этой церковной анархіи противопоставляется наше единство и крепкое согласіе... Но и это една ли такъ. Славянофилы сравнивали вещи, очень непохожія одна на другую, потому что дъйствительно жизнь западных р церковных общинъ, преимущественно германскихъ, имъетъ чрезвычанно мало общаго съ восточнымъ порядкомъ вещей. Прежде всего, подобное сопоставление можетъ впасть въ грубую ошибку уже потому, что цервовная д'ятельность совершается тамъ на виду, такъ что высказываются всё движенія религіозной мысли, между тёмъ кавъ наша перковная жизнь вовсе не допускала сколько-нибудь свободчаго обсужденія церковнихъ діяль, такъ что здісь мы видимъ только единство молчапія, — самъ Хомяковъ могъ защищать православіе только французскими бротюрами, печатанными за границей; вовторыхъ, дълая сравненія, не надо было забывать нашего внутревняго церковнаго быта, напр., мпогомилліоннаго раскола. Быть можеть, тогда представились бы соображенія, при которыхь нельзя было бы подшучивать надъ какой-нибудь куръ-гессенской церковью, не поминщей своего родства съ остальнымъ протестантствомъ.

Далве, западное религіозпое мышленіе стояло въ условіяхъ, какихъ еще не подозрѣвало наше общество. Переживавшееся время было замѣчательно особеннымъ распространеніемъ критическаго изслѣдованія: западная религіозпая философія стояла лицомъ кълицу съ этимъ изслѣдованіемъ, и такъ или ипаче должна была считаться съ нимъ, отвѣчать на изслѣдованіе своей критикой, защищаться отъ его отрицательныхъ и скептическихъ притязаній, дѣлать ему уступки. Такъ происходили раціоналистическія секты и ученія, которыя имѣютъ весьма достаточное основаніе своего бытія. Славянофилы сурово отвергають это направленіе теологіи какъ "сухой раціонализмъ", "разсудочную религію" и т. п., но

для того, чтобы осудить эти направленія, нужно было ихъ опровергнуть — тімъ оружіємъ, которое они употребляють. Этого нашими славипофилами не было сдёлано. Упоминутыя критическія изслідованія относятся столько же и въ восточному началу, сколько въ западному; но въ пашей умственной жизни оні до сихъ поръ не только не иміли міста, по большею частью остаются вовсе пеизв'єстны. Европейская религіозная образованность не прячется оть этихъ изслідованій и имість во всякомъ случай ту высокую ціну, что вступаєть въ открытую и смілую борьбу съ тіми трудностями, которыя предстояли ей отъ развитія критики и скептицизма.

Догматическіе споры нізмецкихъ церквей могуть казаться скучными и безполезными, какъ вообще мелкіе споры, - но едва ли они составляють особенно важное явление современной религіозной жизни. Песравненно важите были другіе споры, которые издавна захватывали религіозную жизнь Запада и действовали на самую сущность ея: это - ть споры, которые мало-по-малу ограпичивали важность догматической стороны религи, и давали преобладание ея правственной сторонъ. На этомъ основании Занадъ выработаль-- въ разныхъ странахъ больше или меньше--понятіе и чувство терпимости, которая еще слишкомъ мало была извъстна Востоку и безъ сомивнія должна бы принадлежать въ существеннымъ чертамъ христіанства, какъ ученія и какъ государственной религін. Если слова "свобода духа", "цельность воззревія" не одии только слова, то въ нихъ должна заключаться и полная свобода изследованія для техъ, у кого известные вопросы возникли. Въ западной образованности уже давно была заявлена и давно выполнялась такая свобода изследованія, и Западу конечно съ большимъ правомъ можно приписать эту свободу духа, которую славянофилы усвояють одному Востоку.

Вследствіе свободы изследованія, въ западной религіозной образованности естественно развилось уномянутое стремленіе ея стоять вровень съ наукой, брать въ разсчетъ ея результаты, мириться съ ними, когда они приносить то или другое видоизмёненіе принятыхъ прежде нонятій. Раціонализмъ, столь ненавистный славянофиламъ, есть явленіе неизбежное тамъ, гдё люди не отворачиваются отъ науки. Для "цёльности возарёнія" нужно, конечно, чтобы результаты науки не противорёчили религіозному сознанію, и вёра не должна требовать такихъ уступокъ отъ разума, которыя составляли бы противорёчіе съ результатами знанія. Отсюда изв'єстное видоизм'ёненіе религіозныхъ представленій отъ одпого историческаго періода до другого; отсюда устраненіе

многихъ заблужденій, напр., средневѣвовыхъ представленій о порядкѣ природы, которымъ прежде приписывалась почти догматическая важность и которыя теперь оскорбили бы достопиство религіи, если бы имъ давалось и теперь такое же значеніе. Исторія научаєть, что религіозныя представленія шли такимъ образомъ параллельно съ общимъ движеніемъ образованности, расширялись, освобождались отъ случайныхъ заблужденій, выростали въ достоинствѣ. Общее развитіе человѣчества и развитіе религіозныхъ представленій идутъ рядомъ, и возвращеніе назадъ и здѣсь точно также было бы упадкомъ и заблужденіемъ, какъ въ другихъ областяхъ цивилизаціи.

Между твиъ, славянофилы именно этого и желаютъ. Кирвевскій говоритъ о необходимости для Европы возвращенія къ восточному началу: онъ для этого предлагалъ особенный путь умозрвнія (мы упомянемъ о немъ дальше). Другіе славянофилы прямо ожидали, что Европа должна принять православіе; Хомяковъ принялъ живъйшій интересъ въ обращеніи Пальмера; славянофилы придавали великое зпаченіе обстоятельству, что у нъсколькихъ англичанъ явилась мысль о соединеніи англиканства съ православной церковью... Но такъ какъ церковныя формы Запада в Востока были формы историческія, весьма древняго образованія, то ожидаемое усвоеніе восточной формы Западомъ представило бы весьма удивительное явленіе въ исторіи цивилизацін и возможность его нуждалась бы въ объясненіи.

Киръевскій, вообще едва ли не наиболье спокойный изъ славянофиловъ, не разъ высказываль мысль, что хотя для Занада и для нашихъ его последователей необходимъ поворотъ въ восточному началу, но что при этомъ не только Западу не должно отказываться отъ пріобрѣтеннаго имъ запаса образованности, но и намъ не должно покидать того, что мы успели заимствовать отъ Запада. Другіе славниофилы и тогда, и послѣ смотрѣли на дьло иначе: западпая цивилизація была для нихъ только предметомъ вражды; имена европейскихъ писателей, не подходившихъ подъ ихъ вкусъ, особенно имена, пріобратавшія популярность у насъ въ последнее время, вызывали въ нихъ издевательства, весьма неумъстныя по состоянію нашей собственной учености. Такъ, поздиве этому издъвательству подвергались Фохтъ, Спенсеръ, Ренанъ, Бокль "съ братіею". Можно себъ представить, что подобное отношение къ европейский литературъ не ошло способно внушать особенное уважение и-довърие въ правтическому влиянію славянофиловъ на общественныя дела, если бы когда-нибудь таковое предстояло.

Въ связи съ возведениемъ восточнаго начала въ высшее основаніе человіческаго мышленія Кирічевскій посвятиль особую статью объясненю веобходимости и возможности новых началь иля философіи". Эти новыя начала - восточныя. Такъ какъ для самаго существованія философіи необходима свободная діятельность разума, то Киръевскій старается доказать, что такая свобода совершенпо возможна при этихъ началахъ, -- только разумъ долженъ быть верующій, разумъ и самый способъ мышленія должны возвыситься до сочувственнаго согласія съ върою. Это послъднее дълается такимъ образомъ: "Внутреннее сознаніе, что есть въ глубинъ души живое общее средоточіе для всъхъ отдъльныхъ силъ разума, сокрытое отъ обыкновеннаго состоянія духа человіческаго, по достижимое для ищущаго, и одно достойное постигать высшую истипу, -- такое сознание постоянно возвышаеть самый образъ мышленія человіта: смиряя его разсудочное самомитніе, опъ не стъсняеть свободы естественныхъ законовъ его разума; напротивъ, укрепляетъ его самобытность и вместе съ тьмъ добровольно подчиняеть его върв". Передъ тъмъ Киръевскій только-что указаль, что въ основани восточной философіи лежать неизмънныя положенія съ ясно обозначенными и твердыми гранидами, что эти положенія "неприкосновенны" (Соч. II, 307 и слъд.): очевидно, что "самобытности" разума при этомъ быть не можеть, это будеть та же средневъковая ancilla theologiae. Самъ Кирвевскій чувствоваль, что разуму не много будеть туть дела: "для развитія этого самобытнаго православнаго мышленія, - говорить онъ, - не требуется особенной гепіальности. Папротив, геніальность, предполагающая пепремінно оригинальность, могла бы даже повредить полнот'в истипы" (Соч. II, 331). Странное признапіс, -- но весьма послідовательное: въ такой системів философіи, которая уже впередъ имфеть свое неприкосновенное основаніе, дійствительно не потребуется генівльности: придется только наполнять схоластическія схемы. 110 какова будеть сама дософія?

Эти основанія восточной философіи давно положени. Кирѣевскій указываеть ихъ у византійскихъ нисателей, преимущественно послів разділенія церквей, и удивляется, что эта возвышенная философія, песмотря на всів достоинства, была "такъ мало доступна разсудочному направленію Запада, что не только никогда не была оцівнена западными мыслителями, но, что еще удивительніве, до сихъ поръ осталась имъ почти вовсе неизвістною" (ІІ, стр. 256). Кирѣевскій, говоря это, забываль, что этихъ восточныхъ философовъ онъ могъ читать только въ изданіяхъ, сдёлап-

ныхъ западными учеными, которымъ вообще мы обязаны своими свёдёніями о византійской древности.

Вопросъ образованности такимъ образомъ связывался съ вопросомъ чисто-церковнымъ. Кирвевскій, какъ мы видели, пришелъ къ убъжденію, что направленіе всякой философіи зависить отъ того понятія, какое мы имбемъ о св. Троицв (Соч. І. біогр.. стр. 100). Следовательно, вопрось о философских направлениях превращался въ вопросъ догматическій, въ споръ исповіданій, принимающихъ то или другое понятіе объ упомянутомъ догмать. Писпис, различныя попятія о немъ послужили главитишимъ поводомъ къ разрыву церквей восточной и западной, къ разрыву двухъ міровъ европейской образованности. Вопросъ объ отношеніи Россіи въ Европъ и ея цивилизаціи, вопросъ о нашемъ національномъ значеніи, о нашей будущей роли въ человічестві должень быль рашиться въ теологическомь трактать. Эту задачу взялъ на себя Хомяковъ: разръшеніемъ ея заняты изданныя заграницей богословскія сочиненія Хомякова. Содержаніе ихъ в заслугу писателя Самаринъ указываетъ въ томъ, что Хомяковъ выясниль и выясниль идею церкви въ логическомъ ея опредълепін" <sup>1</sup>).

Мы не можемъ входить въ разсмотрение этихъ сочинений, исполненныхъ догматическаго и церковно-учительнаго содержанія. Это-защита и возвеличение православной церкви, какъ единственной, сохранившей древній вселенскій характерь и основное содержаніе церкви, надъ западными исповъданіями, которыя отпали отъ вселенскаго единства и потеряли истинный смыслъ христіанства. Издатель указываеть высокую заслугу Хомякова въ томъ, что опъ сталъ на новую, широкую точку зрънія въ вопросъ, который до тахъ поръ рашался одностороние. Положение церкви, или нашей теологической школы, относительно ватоличества в протестантства было до сихъ поръ оборопительное, и притомъ такое, что, защищансь отъ католичества, школа становилась антинапистской, и защищаясь отъ протеставтства, становилась антипротестантской: она принимала вопросы такъ, какъ они ставились враждебными исповъданими, и почти выпуждена была браться противъ нихъ за оружіе, издавна выработанное ими для ихъ междоусобной войны. Этимъ путемъ объ школы приняли одназакваску протестантскую, другая католическую; усивать одной отзывался невыгодно для другой, и наконець, съ теченіемъ этой борьбы, раціонализмъ просочился въ православную школу ш

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соч. Хомякова, т. II, стр. XXVII.

остыль въ ней въ видъ научной оправы въ догматамъ въры, въ формъ доказательствъ, толкованій и выводовъ". Такъ, въ восемнадцатомъ стольтіи одно направленіе представлялось Феофаномъ, другое—Стефаномъ Яворскимъ, и все, что являлосъ послъ, группируется около ихъ капитальныхъ сочиненій и представляетъ какъ бы оттиски съ нихъ, но ослабленные и смягченные. Школа раздвоилась и становилась въ уровень съ противникомъ; Хомяковъ первый взглянулъ на католичество и протестантство съ точки връні самыхъ основаній церкви, сверху, и потому могь опредълить ихъ.

Вогословскіе трактаты Хомякова написаны съ большимъ діалектическимъ искусствомъ и должны занить почетное и своеобразное мъсто въ догматической литературъ, котораго, впрочемъ, мы опредълить не беремся <sup>1</sup>). Эта литература, какъ всикая спеціальность, имфетъ свои вопросы, свои условія, и здёсь, быть можеть, его аргументы дъйствительно такъ могущественны, какъ изображаетъ Самарипъ. Но ръшеніе поставленнаго вопроса заключается не въ одной догматической аргументаціи. Система, строенная Хомиковымъ, быть можетъ, отличается строгою логикою, но остается чистой отвлеченностью и безъ опоры въ исторіи и дъйствительной жизни остается поэтическимъ идеаломъ, или логической фикціей. Система, которую изображаеть Хомиковъ, есть вывств учреждение-въ томъ смыслв, какъ говоритъ о немъ Самаринъ (стр. XXVII-XXVIII), но последній самъ сознасть и доказываеть, что реальное учреждение далеко не соотвътствуеть логическо-идеальному построенію Хомякова. Откуда же это противоръчіе, и не есть ли построеніе Хомякова произвольное и воображаемое? Существующій характеръ и пониманіе учрежденія не есть, конечно, дело одного ныпешняго поколенія, не есть слъдствіе только его степени разумівнія или перазумівнія; это результать цілой, весьма продолжительной, исторін, начало которой даже довольно трудно опредълить. Самъ Хомяковъ хорошо понималь, что "учрежденіе" можетъ становиться въ крайне фальшивыя положенія (стр. 75); не менфе ясно понимаеть это и Самаринъ (стр. VI-VIII, XXV-XXVI); но какимъ же образомъ раздълить отвлеченную систему отъ учрежденія, которое именно и служить предметомъ идеальнаго возвеличенія и должно давать для этого основание? Жизнь пиветь дело и должна считаться не сь логической формулой или идеальнымъ представлениемъ прин-

<sup>1)</sup> Они встратили тогда въ нашей литература, сколько знаемъ, одинъ только отголосовъ, въ книжка г. Пиколая Барсова: "Повый методъ въ богословіи. По поводу богословскихъ сочиненій Хомякова", и проч. Сиб. 1970.



ципа, а съ реальнымъ явленіемъ, унаслёдованнымъ отъ прошедшаго въ настоящее. Можетъ быть, что логическая формула в идеальное представленіе соотвётствують основному характеру учрежденія, въ первоначальную пору его образованія въ давнопрошедшихъ историческихъ условіяхъ; но съ тѣхъ поръ опо прошло новый многовѣковой путь. Могло ли учрежденіе остаться свободнымъ отъ вліянія исторіи, чтобы на немъ не отпечатлѣлось, и притомъ трудно изгладимымъ образомъ, дѣйствіе условій, въ какихъ оно существовало въ теченіе своей послѣдующей исторіи? Возможно ли, чтобы явленіе, создавшееся въ извѣстную эпоху въ духѣ ея понятій, могло въ томъ же смыслѣ и формахъ жить и дѣйствовать въ другое время, послѣ долгаго періода хотя бы "разсудочной" образованности?

Въ частности русскія условія, въ которыя поставленъ вопрось, таковы, что самое приближеніе къ его разъясненію крайне затруднительно. Такимъ образомъ широкіе, высокомърные планы Хомякова могутъ считаться далекою отъ жизни отвлеченностью или фантастическимъ идеаломъ. "Непроницаеман туча недоразумѣній", о которой говоритъ самъ его издатель, дъйствительно такъ велика, что люди, которые даже искренно бы желали разъяснить вопросъ, едва могутъ видѣть свою цѣль и различать другъ друга. Если нужно объяснить великое начало религіи и цивилизаціи, нужно бы, кажется, прежде всего позаботиться хоть о какомъ-нибудь разсѣявіи "непроницаемой тучи", позаботиться, такъ сказать, о разрѣшепіи домашняго вопроса. То, о чемъ мы говоримъ, будетъ гораздо труднѣе, чѣмъ полемика съ г. Лорецси. Между тѣмъ сами славянофилы, какъ это кажется многимъ, дотрогиваются изрѣдка до непропицаемой тучи, но вовсе не разгопяють ее, а иногда сами ее увеличивають.

По разсказамъ современниковъ, отношение Хомякова къ предмету было свободное; это было свободное убъждение просвъщеннаго человъка, который не боялся противнаго митейни, даже искатъ его, чтобы удовлетворить своей потребности пропаганды или діалектическаго спора. Но школа, къ сожальнію, представила слишкомъ много доказательствъ того, что въ ней нътъ этого свободнаго отношения. Если въ сочиненияхъ самого Киръевскаго и Хомякова найдутся выражения, въ которыхъ проглядываетъ нетерпимость, то у последователей нетерпимость есть правило. Забывая о всёхъ существующихъ условіяхъ, они высокомърно заявляютъ свои принципы въ столь исключительномъ духъ, что и разъяснение вопросовъдълается совершенно невозможныхъ. Правда, иногда они заявляютъ свое ведовольство современными качествами

"учрежденія", заявляють даже съ нівоторою різкостью,—но въ другое времи если не сами хватаются за "камень" (Соч. Хом., II, стр. 16), то указывають на этоть камень, за который и хватаются другіе.

Наша литература, по обстоятельствамъ ея положенія, инкогда до сихъ поръ не могла говорить объ этихъ предметахъ съ какой-нибудь искрепностью и яспостью. Очевидно было, однако, что нь литературъ развилось, въ параллель всему остальному ея содержанію, изв'єстное критическое направленіе. Предметы религіозные были исключены изъ обыкновенной, не спеціальной, литературы, по интересы вопроса существовали; пов'я шія философскія и историко-критическія произведенія иностран-пыхъ литературъ болье или менье были изв'єстны въ образованпомъ кругу и пекоторыя изъ пихъ производили впечатленіе, ко-тораго не могли устранить произведенія доманнія. Паше критическое направление высказалось только отрывочно, урывками, насколько было возможно; въ цёломъ объемѣ литературы оно было едва замътно, а для обыкновенной массы читателей едва ли и вообще понятно. По и этихъ пемногихъ выраженій, отчасти вызванныхъ другой крайностью, бывало для славянофиловъ достаточно, чтобы обрушиваться на новъйщую литературу и тъмъ оказывать просвъщению истинно медвъжью услугу. Они смъшивали въ одну кучу все, что не правилось имъ въ новъйшей литературъ, и предавали все огульному осужденю, — и въ томъ числъ труды и мысли людей, въронтно, не уступающихъ имъ въ любви къ истипъ и въ желаніи общаго блага. Въ упоръ имъ, славинофилы выставляли свою систему, позади которой лежаль "камень". Не должно удивляться, если, паконецъ, стали считать славинофиловъ въ той категоріи, въ которой опи сами, конечно, не желали себя считать,

Оговорихся, что факты подобнаго рода принадлежать главнымь образомъ болье позднему времени, но эти факты важны тымь, что они вовсе не случайны, и, напротивь, обличають дыйствительный характерь школы, ен исключительность, — которая можеть смягчаться личными свойствами и образованностью выкоторыхъ ен послъдователей, но принадлежать къ сущности ученія.

Хомиковъ, кажется, еще болве, чвиъ Кирвевскій, былъ убъжденъ въ неизивримомъ превосходствв ихъ теологической системы и ен прочной опредвленности. Они почти не считаютъ нужнымъ спорить противъ мивній, которыя отвергали ихъ систему въсредв самаго русскаго общества и литературв; эти мивнія они

считають (тавже у Самарена, стр. XXXVI—XXXVII) какь би несуществующими, чёмь-то случайно наввяннымь чужими вліяніями, непродуманнымь, пустымь, и полагають, что могуть ме обращать вниманія даже на критическіе результаты европейскаго изслідованія, а просто вести равсчеты съ западными церквами, обличать и обращать. Такь Хомиковь и ділаеть, считая свою систему за готовый несомивнный кодексь, которымь овъ можеть побідоносно обличить Западь. Онъ съ жалостью говорить, напримітрь, о "правственномь изпеможеніи" Запада, о "стракі, овладівшемь западными религіозными партіями", т.-е. католичествомь и протестантствомь, и т. д. (т. II, стр. 76—77). По словамь его, эти "раціоналистическія секты, въ ужисі оть грознщей опасности, ищуть союза противь общаго ихъ врага, невірія". Въ этомъ союзь онъ видить вірный привнакъ упадка, безсилім и отсутствія истинной віры:

"Пътъ сто тому назадъ, ни паписты, ни протестанты даже не подумали бы приглащать другь друга дійствовать сообща. Ныпъ правственная ихъ эпергія надломлена, и отчанніе наталкиваеть ихъ на путь, очевидно, ложный, ибо не могуть же оня не понимать, что если (въ чемъ я не сомпъваюсь) одно христіанство всесильно противъ неверія и заблужденія, то, наобороть, въ десянкы различныхъ христіанствъ, дъйствующихъ совокупно, человъчество съ полнымъ основаниемъ опознало бы сознапное безсиліе и замаскированный скептицизмъ". По, во-первыхъ, если дъйствительно существуетъ въ западныхъ раціоналистическихъ сектахъ этотъ страхъ, то развъ та же опасность не стоитъ в передъ системой Хомякова? Хомяковъ какъ будто не понимаетъ возможности того, чтобы для нихъ и для неи могъ быть одинъ и тоть же вопросъ, и ему кажется, что всемогущимъ средствомъ противъ этой опасности, пелительнымъ бальзамомъ противъ изнеможенія раціоналистических секть можеть просто служить догнатика, имъ предлагаеная. Лалье, если дъйствительно для этихъ сектъ наступаетъ теперь трудное время, то едва ли есть каван-инбудь быда въ союзы раціоналистическихъ секть, какъ думаетъ Хомяковъ. Можетъ быть, действительно, известныя сторопы этихъ сектъ, какъ чисто историческія формы религіи, изжили свое время, и нынъшнее религіозное движеніе, можеть быть, есть именно признакъ, что этотъ процессъ совершается; но за этимъ долженъ наступить повый періодъ дальнійшаго развитія которое восприметь въ себя результаты нынашней борьбы и, надо думать поэтому, будеть происходить далеко не въ томъ направлени, какое предлагаетъ Хомяковъ. Религіозная исторія,

пачиная съ среднихъ вѣковъ, показываетъ, что развитіе заключается здѣсь именно въ томъ, что догматика все больше теряетъ вначеніе и возростаетъ чисто правственное вліяніе религіи. Приведенный Хомяковымъ историческій примѣръ поставленъ не совсѣмъ вѣрно. Правда, сто лѣтъ тому назадъ, ни паписты, ни протестанты не подумали бы приглашать другъ друга дѣйствовать сообща; но если считать, что это было хороню (Хомяковъ именно думаетъ, что тогда "энергія не была надломлена"), то еще лучше было сопсти лѣтъ тому назадъ, — тогда паписты и протестанты еще рѣзались изъ-за различія своихъ исповѣданій. То, что кажется Хомякову полишать упадкомъ, — возможность сближенія между ними, — есть скорѣе успѣхъ, потому что свидѣтельствуетъ о тернимости, объ уваженіи къ чужому вѣрованію.

Главныя богословскія сочиненія Хомякова явились (на французскомъ языкъ) въ началъ пятидесятыхъ годовъ; нъкоторыя тео-ретическія ихъ основанія обнаруживались, конечно, и въ другихъ, не-богословскихъ, его сочиненияхъ; наконецъ, общия его мысли вы прежнее время представители обоихъ литературныхъ паправленій и которыя зам'яняли тогда отсутствіе свободной печати. Въ этомъ пунктів митинія также были весьма различны. Противники славянофиловъ, представлявшіе собою прямое продолженіе прежияго движенія, воспринимали и распространили гуманистическую сторопу европейской образованности; они увлевались идеалами европейской поэзін, усвоивали сколько можно результаты европейской науки и стремились внести тѣ и другіе въ умственный запасъ русскаго общества. Первое время обѣ сто-роны витали въ чисто отвлеченной сферѣ, но немного нужно было времени, чтобы для твхъ и другихъ стала чувствоваться практическая дъйствительность. Ихъ идеи вскоръ начали переходить отъ отвлеченностей къ живымъ интересамъ, сталь опредъляться ихъ образъ мыслей въ общественныхъ предметахъ. Что касается такъ-называемыхъ занадниковъ, то съ тымъ критеріемъ, какой составился въ ихъ понятіяхъ, для нихъ становилось ясно положение полу-образованнаго общества, которому недостаетъ еще многихъ самыхъ простыхъ принадлежностей просвъщения; они скоро почувствовали и трудность собственнаго положенія, потому что для ихъ діятельности представлялись неодолимыя препятствія въ нравахъ, въ малочисленности діятелей, въ безучастіи подавленной и необразованной массы. Но тімъ больше усиливалось убъждение, что только успъхи свободнаго образования могутъ объ-

щать что-вибудь лучшее. И въ вто время славянофилы выставляля свое ученіе, которое своимъ пенснымъ, полу-мистическимъ содержаніемъ какъ будто поддерживало именно то, противъ чего первые боролись, старалось оправдать и возвеличить то, въ чемъ оки видѣли существенное препятствіе для достиженія лучшаго будушаго: противъ европейскаго просвѣщенія въ духѣ свободной мысли они выставляли теологическій принципъ; противъ стремленія къ лучшему будущему, въ смыслѣ европейскаго образованія, они рекомендовали проніедшее. Сначала открылся довольно мягкій споръ, потомъ рѣзкая литературная борьба.

Какъ бываеть нередко въ подобныхъ случанхъ, съ обънхъ сторонъ была правда и съ объихъ сторонъ ошибки. Славипофилы были правы въ томъ, что, указывая на теологическій привципъ и древнюю Россію, имъли въ виду и народъ; имъ казалось, что въ своей теологіи и археологіи они отыскивають истинный нервъ народпой жизни и возстановляютъ національное начало, столь долго препебреженное. Дъйствительно, необходимо было напоминать о народів, - и славипофилы не мало содійствовали установленію лучшаго отношенія къ народной жизни, чемь то было прежде. Но опи ошибались въ томъ, что предавались своей точкъ зрънія слишкомъ исключительно. Славянофилы успъли схватить одну черту историческаго прошедшаго, но впадали въ глубокое заблужденіе, когда въ одной черть думали видьть все, и когда изъ прошедшаго котъли сдълать будущее. Пдеализируя старину и народъ, они неръдко защищали въ пихъ и то, чего пельзя было защищать справедливо; отсюда становились возможны упреки и обвинения въ старовърствъ и обскурантизмъ. Противники ихъ не могли убъждаться исторіей съ теологической точки зръпія; не могли убъждаться подкрашенными изображеніями стараго быта, котораго последствін были еще такъ очевидны въ настоящемъ; не могли понять и спокойно выносить фантастическихъ, исключительныхъ и самонадъянныхъ теорій въ виду вастоящаго, чувствуемаго зла, которое стояло съ этими теоріями въ какомъ-то родствъ.

Возвратимся къ историческому примѣненію теологической системы. Въ школѣ издавна принято было положеніе о противоположности западнаго и восточнаго міра, ромаво-германскаго в
православно-славянскаго. Ее высказывали и Кирѣевскіе, и Хомаковъ, и Д. Валуевъ и затѣмъ всѣ, безъ исключенія, послѣдователи славянофильства до нашихъ дней. Въ нашей славянофиль-

ской школѣ это положеніе было разработано съ большими подробностями; восточное православіе было отожествлено со славянствомъ и составилась историческая теорія, изъ которой слѣдовало, что православіе есть всеобщая религія славянскаго міра: христіанство было принято славянами изъ Византіи, слѣдовательно, въ православной формѣ, и если оно потомъ было утрачено нѣкоторыми племенами, то теперь, для успѣха ихъ новъйшаго возрожденія, они должны возвратиться къ православію.

Откуда взилось это разкое противоположение западной Европы и славянскаго міра? Съ одной стороны, оно было следствіемъ теологическаго возбужденія; съ другой, было, безъ сомивнія, навъянно западнымъ панславизмомъ. Съ начала XIX-го столътія начинается политическое освобождение и національное возрожденіе славянскихъ и православныхъ народовъ. Освобожденіе Сербін, брожение народностей въ австрійскихъ вемляхъ, возникновение ченской и иныхълитературъ, споры венгровъ съ хорватами и пр., создали тавъ-называемый панславизмъ. Имъ искренно увлекались славнискіе патріоты, чалвшіе какого-пибудь освобожденія оть иновемнаго гиста, и ему повърили мпогіе изъ публицистовъ западной Европы: мысль что папславизмъ можегъ быть въ свизи съ тайными завоевательными планами Россіи (которой въ то время очень боялись, особенно въ Германіи), - мысль совершенно ошибочная, какъ это фактически доказала потомъ венгерская война, -на ибкоторое время сделала панславизмъ предметомъ толковъ въ европейской литературь, вопросомъ дин. Въ той формъ, какую давали этому вопросу и само славниское движение, и европейская печать, напславизмъ нашель последователей и у насъ, еще съ двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ. Въ то треми написано было Хомиковымъ извъстное стихотворение о полуночномъ орлъ, высоко поставившемъ свое гизадо (1832).

Поэтическія мечты такимъ образомъ предшествовали научному знакомству съ славнискимъ міромъ. Въ славниофильскомъ кружкъ оно только-что тогда начиналось—у Хомякова, у Петра Кирѣевскаго. Эги мечты собствению и дали направленіе послѣдующимъ миѣніямъ славниофиловъ объ этомъ предметъ. Первой пробой серьезнаго изученія былъ извѣстный "Сборвикъ историческихъ и статистическихъ свѣдѣній о Россіи и народахъ, ей единовѣрныхъ и единоплеменныхъ". Пздатель этого Сборника, Валуевъ, былъ воспитанникъ и другъ Кирѣевскихъ, о которомъ остались самые сочувственные отзывы объихъ сторонъ. "Смерть похитила его въ самыхъ цвѣтущихъ лѣтахъ, — говорилъ Кавелинъ. Съ юношескимъ благороднымъ самоотверженіемъ, онъ весь отдался наукъ, и без-

прерывныя занятія ускорили его преждевременную кончину. Валуевъ умеръ очень-очень молодъ, когда силы, не уравновъщенныя опытомъ и строгою действительностью, быотъ сильнымъ влючомъ, ища себъ удовлетворенія; когда дъйствительное и возможное, настоящее и будущее, сливаются въ одномъ радужномъ пвътъ, и самодовольное воображение чаруетъ человъка, обманываетъ его, раскращивая мечту красками существенности. Какъ многіе, и опъ не быль чуждь пекоторыхъ страпныхъ (т.-е. славянофильскихъ) мыслей и предубъжденій. Но его благородная, любищая натура, положительный складъ его ума резко имъ противоръчили и не давали имъ развиться до последнихъ выводовъ въ его головъ и сердцъ"... Валуевъ принялъ ученіе, но не могъ побъдить въ себъ внутреннихъ возражений противъ его крайностей, и въ той статьв, гдв опъ высказалъ свои обще взгляды и говориль о повой русской наукв, Кавелинь верно указываль эту двойственность его мижній. "Пізь того, что онъ безпрестанно и во всехъ отношениять противополагаеть Европу России и славянскому міру, - изъ общаго топа статьи можно думать, что, по его мпвийо, эта русская наука должна быть противоположна европейской. Впрочемъ, авторъ чрезвычайно остороженъ... Нетериъніе скорве видьть осуществленіе своихъ любимыхъ надежат томило его, и воть онъ видить, что время создания этой науки уже наступаеть, что появляется заря волотого будущаго, и потомъ онъ опять становится робкимъ передъ голосомъ действительности: онъ попимаеть эту науку только какъ возможную или только какъ имъющую быть. Погружаясь въ будущее, онъ таготится настоящимъ отношеніемъ европейскаго міра въ славянскому; ему кажется, что западная наука заслоняеть насъ; возвращаясь къ взгляду болье практическому, болье дъйствительному, онъ чувствуетъ, какъ благодътельно и какъ необходимо было бы Россіи влінніе Европы, онъ примиряется съ реформою Петра. Оба направленія — д'виствительное, и не д'виствительное, вытекающее изъ исторіи и опирающееся на надежду, высказались въ странпомъ смътении, непримиренния, несоглатенния собою " 1).

Эта двойственность была неудивительна въ такомъ искусственносоставленномъ ученіи, какъ славянофильское; но Валуева выгодно отличаетъ то, что онъ съ самаго начала направился на фактически-паучное изследованіе. Таковы его труды о местничестве плодъ пеутомимыхъ изпісканій, не отклопяемыхъ предвзятыми

<sup>1)</sup> Соч. Кавелина, II, стр. 42-48.

идеями; таковъ его "Сборникъ", который можно назвать первымъ значительнымъ трудомъ у насъ по изученію славянскаго міра. Этотъ приступъ къ дёлу былъ такъ естественъ, такъ правиленъ, что въ "Сборникъ" могли войти и труды писателей, нисколько не принадлежавшихъ къ славянофильскому лагерю, напримъръ, Граповскаго, Кавелина.

Въ предисловіи къ "Сборпику" Валуевъ высказалъ свой взглядъ на русскую науку, которан должна освътить намъ наше прошедшее и будущее и даже бросить новый свъть на событія европейскаго міра, — и свой взглядъ на отношенія наши къ Западу. Это -- общія славянофильскія иден, высказанныя съ юношескимъ увлечениемъ и потому, быть можетъ, особенно характеристическія для опредвленія школы. Валуевъ находить, что дівло Петра окончилось въ первой четверти XIX-го столътія завершеніемъ государственнаго зданія, имъ основаннаго, — и вибств съ твиъ окончилось, или должно окончиться время европейскаго господства падъ нашей образованностью. Мы пачинаемъ обращаться къ самимъ себъ, и повъйшія событія, вившпія и внутреннія, указывають новый путь русской жизни. Такими событіями были—появленіе, при помощи Россіи, новыхъ православныхъ государствъ (Греція, Сербія, Молдавія и Валахія), соединеніе армянъ восточнаго исповъданія въ одну область, возсоединеніе Уніи, заведеніе православнихъ школъ на Востокъ, проповъдь евангелія язычникамъ въ отдаленныхъ краяхъ Россіи; во внутреннихъ дълахъ-изданіе Свода и Полнаго Собранія Законовъ, полюбовное размежеваніе черезполосныхъ владеній, изданіе источниковъ нашей исторіи, постепенное введеніе русскаго языка въ высшихъ классахъ, почти забывшихъ его, появление національныхъ русскихъ поэтовъ въ лицъ Пушкина и Гоголя. Только наша наука еще не последовала этому общему движеню, и особенно наука историческая. Ен задача познакомить классы общества, воспитанные подъ европейскимъ вліяніемъ, съ тыми, которыхъ это вліяніе почти не коснулось, познакомить Россію съ народами единовърными и единоплеменными, и тъмъ дать ей возможность узнать самую себя.

Цёль, безъ сомивнія, прекрасная; но въ то время, какъ эта паука была еще искомая, или еще только начиналась, Валуевъ уже высказываетъ свои приговоры западной жизни и образованности, и возвеличиваетъ русскую жизнь и образованность — древнюю. Хотя мы и должны еще заимствовать у Запада его впёшнее, матеріальное просвъщеніе, — по, "если понимать подъ просвъщеніемъ не одни вещественныя улучшенія въ быту человъка,

а то совокупное умственное и нравственное движение, которое должно соединять пароды въ единство братолюбивой жизни и осуществлять въ обществъ чистую мысль христіанства, во сколько она осуществима въ человъкъ, - то во всякомъ случать еще останется подъ сомниніемъ, кого съ большею справедливостію можно назвать просвъщенною - Россію ли XV и XVI въка, или ей современную католическую и протестантскую Европу "? 1). Онъ свачала не берется произносить "приговоръ міру латинскому", трудами котораго пользуется наша образованность, -- но въ посл'ядующемъ изложении произносить этотъ приговоръ, обвиняя европейское просвъщение, что оно стремится только въ вившиему блеску и мишуръ, наполняющимъ пустоту жизни просвъщеннаго большинства. Опъ педовърчивъ даже къ лучшему плоду "латинскаго" просвещенія, къ науке, потому что, "къ сожалваїю, неръдко и лучшіе умы" -- чего они ищуть въ этой наукъ, искусствъ и самомъ просвъщении, которому служатъ? Часто, если и безсознательно, они ищуть того же комфорта, усыпленія мысли и силь души въ ограниченности той или другой системы или рутины, удовлетворенія всёмъ новымъ изысканнымъ требованіямъ просвёщеннаго существованія и его правственняго сибаритства... ІІ наконець не было ли такое развитие всесторонняго комфорта, удовлетворяющаго всемъ потребностямъ человека, основною задачею всего западнаго просвъщения и всего западнаго человъчества 2)? Западъ оказалъ, конечно, свои услуги человъчеству, но не ему принадлежить настоящая истина. "Своими опытами и даже своими заблужденінии онъ не менте принесъ въ общее достояніе человъчества и служилъ ему, чъмъ сколько служили пристіанству, высшему и конечному единству всего человического, другие народы и земли своимъ страдательнымъ и робкимъ бездъйствіемъ. которое, можеть быть, одно двлало возможнымь въ педогрввшемъ духовно человъкъ сохрапеніе въ чистоть его духовнаго завъта 3). То богатство, которое мы получаемъ отъ Запада, даровое, или купленное только "утратами изъ своей внутренней жизви" (потому что, увлекаясь блескомъ Запада, им забываемъ о своемъ народномъ), это богатство непрочно; оно привито къ намъ вившнимъ образомъ, но не могло перейти въ кровь и соки самой жизни, остается чемъ-то чуждымъ и не объщаетъ никакого живого плода. Мы не можемъ помочь Западу въ его дель, --потому

<sup>1)</sup> Сборникъ, 1845, стр. 2, прим.

t) Тамъ же, стр. 12.

<sup>3)</sup> Crp. 8.

что отдёлены отъ него всёмъ прошедшимъ и всёмъ, что есть въ пасъ своего и живого: Западъ долженъ самъ "довершить назначенный ему кругъ жизни". А памъ пора подумать о томъ, чтобы изъ самихъ себя выработать начала пашей умственной и правственной жизпи, —иначе обрекаемъ себя ва въчную посредственность и умственное песовершеннольте, надъ которыми посмъется самый Западъ.

Очевидно, что вдёсь повторяются мысли Киревскихъ и Хомикова; въ этихъ мыслихъ уже были задатви всёхъ крайностей и увлеченій славянофильства. Основная мысль высказывается ясно: цивилизація Запада-чисто вибшиня забота о комфорть, лишенная "духовиаго завъта", фальшивая. Развиваемая дальше, эта мысль была очень похожа на извъстный приговоръ о гніенін Занала, еще раньше произпесенный тогдащимы союзникомы славянофиловъ, "Москвитиниюмъ". Славянофилы, кажется, не выражались объ этомъ предметь такъ сильно, какъ этотъ журпаль 1), по самыя теоріи трудно было различить, потому что осуждение Запада и у славинофиловъ было достаточно категорическое. Увлеченіе доходило до последнихъ крайностей, Надо было забыть исторію западной образованности, добывавшей ценою тижкихъ жертвъ, преследованій, инквизиціонныхъ костровъ, те знанія, которыя выводили насъ изъ ребяческаго невѣжества, чтобы говорить о Запад'ь съ этимъ высокомъріемъ и впередъ хоровить его цивилизацію. Въ людихъ, иначе понимавшихъ исторію, эти мивиія должны были вызывать самое непріятное впечатленіе, темъ больше, что была часть общества, которая могла воспользоваться этими возгласами славянофиловъ такъ, какъ они и сами не ожидали. Защитники оффиціальной народности должны были съ удовольствіемъ услышать мысль о гніеніи Запада и еще больше утвердиться въ своей программъ, — надобно думать, не похожей все-таки на ту, которую предлагали славянофилы.

Отожествляя православіе и славянство, школа понимала это такъ, что славянское не-православное пе есть истинпо-славянское,

<sup>1) &</sup>quot;Москвитинный утверждаль положительно, что Западъ сгипль, и соответственными красками изображаль это гнісніе. Воть отрывокь, где Шевыревь изображаєть наше "общеніе" съ этимь Западомь: "Въ нашихъ вскреннихъ, дружескихъ, тьсныхъ сношеніяхъ съ Западомь, мы имвемъ діло съ человекомь, посящимь въ себралой, заразительный недугь, окруженнымъ атмосферою опаснаго дыханія. Мы цалуемся съ нимъ, обинмаемся, ділимъ гранезу мысли, пьемъ чашу чувства—и не замічаемъ скрытаго яда въ безпечцомъ общеніи нашемъ, не чуемъ въ потілкі пира будущаго трупа, которымъ онъ уже нахиеть" и проч. ("Москвитянинь", 1841, № 1, стр. 217). Паявстно, что самая мысль о гніеніи Запада заимствована была изъ французскаго источника.

что для предстоящаго славянскаго единства необходимо, чтоби славяне латинскаго и другихъ исповъданій приняли восточное православіе. Славяне ватоливи, уніаты, протестанты составляють расколъ твиъ болве прискорбный, что заблуждение теологическое усиливается заблужденіемъ паціональнымъ.

Такъ какъ все построеніе сланяпофильскаго ученія было презввятой идеальной теоріей, то указанная мисль была необходима для полноты, и выводы изъ нея сдёланы раньше, чёмъ она могла быть доказана. Есть, правда, историческія свидьтельства, указывающія, что у ніжоторых племень, принадлежащих теперь къ католической церкви, христіанство было въ первый разъ припесено изъ Византін, -- но потомъ должно было уступить госполству католицизма. Вотъ единственный фактъ, которымъ могля воспользоваться славянофилы, и опя извлекли лязь него пълую историческую и національную теорію. По если оставить въ сторонъ вопросъ общаго преимущества восточной перкви надъ запалпою, не подлежащаго спору, - какимъ образомъ изъ упомянутаго факта следоваль славянофильскій выводь? Факть этоть действительно быль, но зв нимъ следоваль другой переходъ иссколькихъ изъ славнискихъ племенъ въ католицизмъ, судьбы котораго они и раздълили: несмогря на переходъ къ западной церкви, эти племена остались славянскими, имали свою образованность, достигавиную высокой степени въ Чехін, въ Польшь, у славянъ далматинскихъ. Неправославный отделъ славянства общимаетъ целыя обширныя племена, многіе милліоны людей; они раздълены были отъ главнаго православнаго племени, русскаго, не только исповъданіемъ, но цълымъ ходомъ своей исторіи, характеромъ быта; ихъ народность развилась въ особый своеобразный типъ, они въка сживались съ своей религіей, дорожили ею, -а по теоріи оказывалось, что все это было только такъ, что ихъ историческое существованіе была одна ошибка. Спрашивается: что же ныв дылать съ своей исторіей, съ теми свойствами, какія пріобрела ихъ жизнь не только отъ исповъданія, но и отъ півлаго рида другихъ условій и которыя стали второй ихъ природой? Не споримъ, что славянское католичество, съ латинскимъ богослужениемъ, съ церковной принадлежностью къ чужому центру, можеть представлять свои непормальныя стороны; но если народы сжились съ этимъ и дорожать своими религіозными предапіями и вовсе не желають отъ нихъ отказываться? или, если исторія представляла имъ нной выходъ изъ этого положенія вещей, папр., какъ чешскій протестантизмъ, и они предпочитаютъ этотъ путь своей религіозной жизии? или самый ватолицизмъ преобразуется, и приближается KAPAKTEP. JUTEP.

Digitized by Goog[a9]

къ здравымъ требованіямъ времени? или, наконецъ, если эти славянскіе католики и протестанты думають, — и могуть думать это справедливо, — что теперь пришло время болье спокойнаго рышенія религіозныхъ несогласій, время выротерпимости, и народы разныхъ исповыданій могуть спокойно соединяться для общихъ интересовъ, оставаясь каждый при своей религіи? — Славянофилы, несмотря на всы эти историческій педоумынія, настанвають на своей системы, и въ результаты является одно — религіозная исключительность; вопросъ національнаго единства подчиняется вопросу теологическому.

Но если вообще для людей, не увлеченныхъ духомъ школы, невозможно было помириться съ славянофильской постановкой вонфессіональнаго пачала и съ выведенными изъ него последствінми, то вопросъ, кажется, еще больше запутывался другими мивніями школы. Та двойственность, на которую мы уже указывали, и которая, напримъръ, то отвергала реформу Петра и ея результаты, то признавала ея действіе неистребимымъ, или признавала великія заслуги Запада, а потомъ отвергала его 1), повторяется и здёсь. Стави выше всего свою теологическую систему, славянофилы въ то же время неоднократно высказывались противъ практического выраженія принципа въ "учрежденіи". Ихъ критика пастоящаго положенія учрежденія бывала передко такова, что съ ней согласится каждый просвъщенный человъкъ, но при этомъ возникаетъ противорвчіе, котораго они не ръщають. Можно понять, что известное начало, переходя въ практическую жизнь, тернеть высоту своего идеальнаго достоинства, бываеть не всёми понято, подвергается злоупотребленіямъ и т. п.; но здісь окавывается, что рычь идеть не объ однихъ частныхъ и случайныхъ недостатвахъ, поправимыхъ и неважныхъ, а напротивъ, о недостаткахъ столь крупныхъ, что ими заслоняется самая сущность принцина, отчего онъ теряетъ даже свое вліяніе на общество, перестаеть направлять его дъятельность и т. д. Гдв же началась порча, и чемъ она можетъ быть исправлена? Мичние школы состоить, кажется, въ томъ, что порча начинается со временъ Петра, въ основанномъ имъ бюрократическомъ государствъ; но, во-первыхъ, исторія раскола доказывала бы противное-что внутрений разладъ въ самомъ учреждении начался гораздо раньше; во-вторыхъ, если первое прикосновение Петра могло произвести порчу, значить, учреждение уже тогда не имъло достаточной внутренией силы. Съ исторической точки зрънія, такого рода измъ-

<sup>1)</sup> Подобные причеры у Кирфевскаго, Валуева, и пр.

неніе въ карактері учрежденія вообще является результатомь не однихъ случайныхъ вившнихъ условій, но самой сущности учрежденія. Въ счетахъ между стариной и реформой гораздо естественнъе искать вину совершившагося факта не въ томъ, вто навчшалъ старину, а въ слабости самой старины, которую не трудно было устраните тому, кому она мешала. Виесте съ темъ, славянофилы недостаточно объясняють и другое обстоятельство: есля есть педостатки въ нашемъ религіозномъ просвъщенін, то гдъ завлючается ихъ исправленіе, въ строгомъ ли возстановленіи старины, или въ прививив новыхъ попятій къ прежнему содержанію? Старипа была сурово исключительна; она едва ли бы не потребовала именно того, въ чемъ сами славянофилы видять стесненіе религіознаго просвещенія и его современные недостатки. Есть большое основание думать, что собственныя требования славинофиловъ отъ религіознаго просвъщенія внушаются вовсе не духомъ нашей старины, а именно духомъ той западной образованности, отъ которой они вообще многимъ позаимствовались. Таковы именно кажутся намъ ихъ заявленія объ иномъ устройствъ отношеній церкви къ государству, о преобразованіяхъ въ церковномъ управления, о большей терпимости къ умъревнымъ сектамъ раскола, о некоторой свободе изследованія и т. п. И что, наконецъ, они предложатъ западному славянству, въ которомъ хотятъ вести свою пропаганду, если сами недовольны?..

Въ этихъ последнихъ указаніяхъ мы опять ниели въ виду позднейшія заявленія славянофильства,—потому что въ сороковихъ годахъ славянофилы не могли высказаться достаточно объ этихъ предметахъ; но тё противоречія, которыя обнаруживались позднее, заключались уже и въ первоначальныхъ положеніяхъ школы, въ самой постановке теологическаго принципа.

## VII.

## СЛАВЯНОФИЛЬСТВО.

Поторические и общественные идвалы славанофильства.

Историческая теорія славянофиловъ, какъ естественно ожидать, была тьсно связана съ теоріей теологической. Какъ въ чисто догматическомъ смысль верховпая истина принадлежитъ православно-славянскому міру, а ложь—міру западному, такъ и въ жизни исторической православно-славянскій міръ, и въ частности русскій народъ, представляетъ истинное выраженіе христіанскихъ началъ общества и государства, а міръ западный ихъ извращеніе.

Въ такомъ смыслѣ вопросъ поставленъ былъ еще братьями Кирѣевскими. Далѣе, эту теорію повторилъ Д. Валуевъ; потомъ развивалъ ее, историко-юридическими соображеніями, славянофильскій полемистъ М... З... К..., въ спорѣ съ Кавелинымъ о роли и значеніи личности въ исторіи русскаго общества; наконецъ, всего ярче высказывалъ ее К. Аксаковъ. У послѣдняго историческая теорія славянофильства получила наиболѣе полную обработку.

Относительно мивній Кирвевскаго, достаточно напомнить его слова о древней русской жизни, въ статьв "о характерв просвъщенія Евр лы и его отпошеніи къ просвъщенію Россіи". Вотъ его основныя положенія:

"Общирная русская земля, даже во времена разделенія своего на мелкія княжества, всегда сознавала себя какъ одно живое тело и не столько въ единстве языка находила свое притягательное средоточіе, сколько въ единстве убежденій, происходящихъ изъ единства въ церковныя постановленія. Пбо ея необозримое пространство было все покрыто, какъ бы одною

непрерывною сътью, неисчислимымъ множествомъ уединенныхъ монастырей, связанныхъ между собою сочувственными нитами духовнаго общенія. Изъ нихъ единообразно и единомысленно разливался свътъ сознанія и науки (?) во всъ отдъльныя племена и княжества. Ибо не только духовныя понятія народа взъ нихъ исходили, но и всъ его понятія нравственныя, общежительныя и юридическія, переходя черезъ ихъ образовательное вліяніе, опять отъ нихъ возвращались въ общественное сознаніе, принявъ одно общее направленіе...

"Потому этотъ русскій быть (быть, уцівлівшій и теперь въ народів) и эта, прежпяя, въ немъ отзывающаяся, жизнь Россія, драгоцівны для насъ, особенно по тімъ слідамъ, которые оставили па пихъ чистыя христіанскія начала, дійствовавшія безпрепятственно на добровольно покорившіяся имъ племена славянскія..." 1).

Надежду на будущее процветание славянскаго народа даютъ, впрочемъ, не какія-пибудь племенным особенности, — эти особенности могутъ только ускорить или замедлить развитие; свойство плода зависить отъ свойства свмени, т.-е. восточнаго, византийскаго христіанства. Оно изменило правственным понятія русскаго человека, и все общественное устройство древней Руси должно было принять направленіе христіанское.

Древняя русская церковь твердо определила границы между собою и мірскимъ государствомъ, не смешявалась съ его интересами, стояла надъ пимъ какъ высшій идеалъ — и нивогда не искала формальнаго господства надъ правительственной властью. Русь была нравственно "святая Русь", и не похожа была въ этомъ на "священную римскую имперію".

Далъе. "Духовное вліяніе церкви на это естественное развитіе общественности могло быть тымъ полнъе и чище, что никавое препятствіе историческое пе мышало внутреннимъ убъжденіямъ людей выражаться въ ихъ вишнихъ отношеніяхъ. Не искаженная завоеваніемъ, русская земля, въ своемъ внутреннемъ устройствъ, не стъснялась тыми насильственными формами, какія должны возникать изъ борьбы двухъ ненавистныхъ другъ другу племенъ, принужденныхъ, въ постоянной враждъ, устрамвать свою совмъстную жизпь. Въ пей не было ни завоевателей, ни завоеванныхъ. Опа не знала ни желъзнаго разграниченія неподвижнихъ сословій, ни стъснительныхъ для одного преимуществъ другого, ни истекающей оттуда политической и правственной борьбы... Она не знала и необходимаго порожденія этой

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин., т. II, стр. 259 и савд.

борьбы: искусственной формальности общественныхъ отношеній и бользненнаго процесса общественнаго развитія, совершающагося насильственными измъпеніями законовъ и бурными переломами постановленій. И внязья, и бояре, и духовенство, и народъ, и дружины княжескія, и дружины боярскія, и дружины городскія, и дружина земская, — всѣ классы и виды населенія были пронивнуты однимъ духомъ, одними убъжденіями, однородными понятіями, однивкою потребностью общаго блага...

"Всявдствіе такихъ естественныхъ, простыхъ и единодушныхъ отношеній, и законы, выражающіе эти отношеній, не могли имьть характеръ искусственной формальности; но, выходя изъ двухъ источниковъ: изъ бытового преданія и изъ внутренняго убъжденій, они должны были, въ своемъ духв, въ своемъ составъ и въ своихъ примвненіяхъ, носить характеръ болье внутренней, чыть внышней правды, предночитая очевидность существенной справедливости — буквальному смыслу формы; святость преданія — логическому выводу; правственность требованія — внышней пользы... Внутренняя справедливость брала въ древне-русскомъ правы перевысь надъ внышнею формальностію...

"Въ древней Россіи внутренняя цёльность самосознанія, къ которой самые обычаи направляли русскаго человіка, отражалась и на формахъ его жизни семейной, гдв законъ постояннаго, ежеминутнаго самоотверженія быль не геройскимъ исключеніемъ, но діломъ общей и обыкновенной обязанности...

"При такомъ устройствъ правовъ, простота жизни и простота пуждъ была не слъдствіемъ педостатка средствъ и не слъдствіемъ перазвитія образованности, по требовалась самымъ жарактеромъ основного просвъщенія. На Западъ роскошь была не противоръчіе, но законное слъдствіе раздробленныхъ стремленій общества и человъка; она была, можно сказать, въ самой натуръ искусственной образованности... Русскій человъкъ, больше волотой парчи придворнаго, уважалъ лохмотья юродиваго. Роскошь проникала въ Россію, но какъ зараза, отъ сосъдей. Въ пей извинялись; ей поддавались какъ пороку, всегда чувствуя ея незакопность, не только религіозную, но и правственную и общественную", и т. д. 1).

Таковы были представленія Киржевскаго о русской старинъ 2).

<sup>2)</sup> Статья, изъ которой приводимъ выписки, появилась въ 1852 г. Самыя мысли, жонечно, были заявлены Кирвевскимъ въ своемъ кругъ гораздо раньше.



<sup>1)</sup> Въ дальивитемъ изложении Кирвенского укажемъ еще страницы (т. 11, 275—277), гдв опъ собираеть найденныя имъ особенности древней Россіи и отличія просивщенія русского отъ занадно-европейского.

Въ томъ же основномъ смыслъ о характеръ старой русской исторіи говорилъ славянофильскій полемисть, писавшій подъ буквыми М... З... К..., которыя скрывали одно изъ главнъйшихъ именъ славянофильской школы 1).

По формъ статьи, состоящей почти только изъ возраженій, въ ней нѣтъ послѣдовательнаго изложенія собственнаго взгляда автора, но въ руководящихъ положеніяхъ заключаются отличительныя особенности славянофильской исторической теоріи. Авторъ статьи, оспаривая теорію Кавелина о родовомъ бытъ и развитіи личности въ древней Россіи, уже заявляетъ теорію общиннаго быта, и древнюю Русь изображаеть въ идеальныхъ чертахъ общества, построеннаго на истинно-христіанскихъ началахъ.

Воть главныя положенія, здесь выставленныя:

Отвергая мивніе Кавелина о силв родового начала въ древнемъ русскомъ бытв и слабости общиннаго, авторъ находить, что, следя за развитіемъ государства, Кавелинъ упустилъ изъ виду русскую землю, что напротивъ, "общинное начало составляетъ основу, грунтъ всей русской исторіи, прошедшей, настоящей и будущей; семена и корни всего великаго, возносящагоси на поверхности, зарыты въ его плодотворной глубиив...

"Не общинное начало, а родовое устройство, которое было низшею его степенью, клонилось въ упадку, а такъ какъ въ немъ были зачатки жизни и сознанія, то опо спасло себя и облеклось въ другую форму. Родовое устройство прошло, а общинпое начало уцѣлѣло въ городахъ и селахъ, выражалось виѣшнимъ образомъ въ вѣчахъ, поздиѣе въ земскихъ думахъ. Древнеславянское, общинное начало, освященное и оправданное началомъ духовнаго общенія, внесеннымъ въ него церковью, безпрестанно расширялось и крѣпло...

"Семейство и родъ представляютъ видъ общежитія, основанный на единствѣ вровномъ; городъ съ его областью — другой видъ, основанный на единствѣ областномъ, и поздаѣе енархіальномъ; наконецъ, единая, обнимающая всю Россію государственная община, — послѣдній видъ, выраженіе земскаго и церковнаго единства. Всѣ эти формы различны между собою, но онѣ сутъ только формы, моменты постепеннаго расширенія одного общиннаго начала, одной потребности жить вмѣстѣ въ согласіи и любви, потребности, сознанной каждымъ членомъ общины, какъ верховный законъ, обязательный для всѣхъ, и носящій свое оправданіе

<sup>1) &</sup>quot;Москвитливиъ", 1817 г., ч. II, стр. 185—174 (въ статът до мижніяхъ "Современника" историческихъ и литературныхъ"), но поводу статъя Кавелина о въридическомъ бытъ древней Россіи.

въ самомъ себъ, а не въ личномъ произволеніи важдаго. Таковъ общинный быть въ существъ его; онъ основанъ не на личности и не можетъ быть на ней основанъ (противный взглядъ утверждалъ, что общественное устройство древней Руси было слабо, именно но недостатку развитія личности); но онъ предполашетъ высшій акть личной свободы и сознанія— самоотреченіе.

"Въ каждомъ моментъ его развитія онъ выражается въ двухъ явленіяхъ, идущихъ нараллельно и необходимыхъ одно для другого. Въче родовое (напр. княжескіе сеймы) и родоначальникъ. Въче городовое и князъ. Въче земское, или дума, и царъ.

"Первое служитъ выраженіемъ общаго связующаго начала; второе — личности.

"Положимъ, взаимпыя отношенія князей опредѣлялись родовимъ началомъ; по что такое кпязь въ отношеніи къ міру, если не представитель личности, равно близкій каждому, если не признанный заступникъ и ходатай каждаго лица передъ міромъ? Почему община не можетъ обойтись безъ него?..

"Князь быль для цен не только военачальникь: и въ предпочтени одного князя другому видны следы не натріархальнаго, до-варяжскаго быта старейшинь, а более возвышеннаго христіанскаго понятія о призваніи личной власти, о правственныхъ обязанностяхь свободнаго лица"...

Въ древней Руси христіанство привилось гораздо ближе и сильнее, чемъ, напримеръ, у германцевъ, коти последние и могли быть лучше къ нему приготовлены: "по свидетельству исторіи, которое изъ двухъ илеменъ, германское или славяно-русское, приняло христіанство добровольніве, ближе въ сердцу? которое прониклось имъ глубже и принесло ему въ жертву болъе народныхъ предразсудковъ и безправственныхъ обычаевъ?.. Если сравнить весь быть Кіевской Руси въ XI-мъ и XII-мъ въкахъ и современный быть любого изъ германскихъ племенъ, въ которомъ изъ нихъ вліяніе поваго ученія окажется наибол'є ощутительпымъ?" Кіевская Гусь вообще представляется автору въ свътломъ, привлекательномъ видъ сравнительно съ последующими временами (и это справедливо). При этомъ сравнении съ позднъйшей Русью, авторъ дълаеть такое признаніе: "Въ Кіевскомъ періодь не было вовсе ни тьсной исключительности, ни суроваго невъжества поздивнинкъ временъ 1). Это не значитъ, — спъщитъ прибавить авторъ, — чтобы исторія пошла назадъ; явились иныя

<sup>1)</sup> Впоследствии К. Аксаковъ совершенно отвергаль присутствие этихъ недостатковъ и въ позднейшей эпохе.



потребности, иныя цели, которыхъ необходимо было достигнуть во что бы ни стало, теченіе жизни стеснилось и зато пошло быстрее по одному направленію; но Кіевская Русь остается какимъ-то блистательнымъ прологомъ къ нашей исторіи",

Замѣтимъ еще мивніе о ввчв. Писатели, принимавшіе теорію родового быта, справедливо видьли въ ввчв только весьма несовершенную форму общественнаго устройства, такъ какъ въ немъ не было никакихъ точныхъ опредвленій; — славниофилы находили, что, напротивъ, это и была форма наилучная. На мивыне Кавелина, что дъла ръшались не по большинству голосовъ, не единогласно, а какъ-то совершенно неопредвленно, — славниофильскій критикъ замѣчастъ:

"Способъ рашенія по большинству запечатлаваетъ распаденіе общества на большинство и меньшинство и разложеніе общивнаго начала; ваче, выраженіе его (то-есть общиннаго начала), нужно именно для того, чтобы примирить противоположности; цаль его—вынести и спасти единство. Отъ этого оно обыкновенно оканчивается въ латописяхъ формулою: спидошася вси въ любовь. Способъ рашенія единогласный, отличаемый авторомъ (Кавелинымъ) отъ формы вачевыхъ приговоровъ, въ которыхъ не было счета голосовъ и баллотировки, относится въ ней кавъ совокупность единицъ въ цалому числу, кавъ единство количаемну. Съ предубъжденіемъ автора въ пользу формальной правильности противъ впутренняго согласія и живого единства, нельзя понять ни общины, ни русской исторіи, ни вообще какого бы то ни было историческаго проивленія идеи народа".

Въ заключение своей критики, М. ... З. .. К. ... выставлялъ свои общія положенія; по его собственныть словань, оне наполовику имёли видъ гипотезъ, еще не были (хотя могли быть) доказаны тогда, — по славянофильская точка зрёнія выражена въ никъ очень рённительно. Гипотезы шли примо наперекоръ тёмъ взглядамъ, которыхъ держались последователи родовой теоріи, и представляли свой особый взглядъ на развитіе "личности". Замётимъ, что подъ "развитіемъ личности" для обенхъ сторонъ вообще подразумёвалось стремленіе личности къ сознательной деятельности въ свободимхъ общественныхъ условіяхъ, — стремленіе къ умственной и политической свободё.

По теоріи и гипотезамъ М... З... К..., развитіе личности шлю вовсе не по тъмъ ступенямъ, какія предполагалъ его противникъ; что развитіе германскаго начала личности (какъ оно принималосъ въ тогдашнихъ философско-историческихъ и юридическихъ по-

вятіяхъ) само по себв не можеть привести въ предполагаемому результату, то-есть въ нормальному устройству свободнаго общества; что "это начало (иден человъва, или точнъе—иден парода) явилось не какъ естественный плодъ развитія личности, но какъ примое ему противодъйствіе и проникло въ сознаніе передовыхъ мыслителей западной Европы изъ сферы религіи"; что западный міръ выражаетъ теперь требованіе органическаго примиренія начала личности съ пачаломъ объективной и для встать обязательной нормы—требованіе общины (авторъ разумъетъ повъйшія соціальныя движенія), и что это требованіе "совпадаетъ съ нашей субстанціей", что "въ оправданіе формулы мы приносимъ бытъ", и что въ этомъ точки соприкосновенія нашей исторіи съ западной 1).

Эта общая мысль дополняется въ теоріи М... З... К... слъдующими положеніями, опредълнющими историческое развитіе русскаго быта. Общинный быть славань основань быль вовсе не на отсутствін личности (противники утверждали, что въ старой русской жизни личность поглощалась родомъ, и старая община, какъ, напримъръ, повгородская въчевая община, пала именно оттого, что въ ней бродилъ только неопредъленный элементь общественняго союза, не подкръпленный развитіемъ личности), а на соободномъ и сознательномъ ен отречении от своего полновластія; христіанство внесло въ національный славнискій бытъ сознаніе и спободу (?), и община, принявши въ себя начало общенія духовнаго, стала "какъ бы свътскою, историческою стороною церкви". Задача пашей внутренней исторіи опредъляется именно какъ просвътление народняго общинняго начала началомъ общинноцерковнымъ; а исторія вившияя имъла цълью основать политическую независимость этого начала не только для Россіи, но и дли целаго славниства созданіемъ крепкой политической формы, которая лие исчершиваеть общиннаго начала, но и не противорфинть ему".

Теорія М. З. К., набросанная въ его стать в только въ самомъ бъгломъ очеркъ, очевидно стояла на одной почвъ со взглядами Киръевскаго. Собственно въ литературъ статья М... З... К... въ нервый разъ выставляла основныя ученія славянофильства объ историческомъ ходъ русской жизни и его внутреннемъ смыслъ,

<sup>1)</sup> Это-почти та самая точка арвиія, которой потомъ держался Герценъ, и нъэтомъ било его "славянофильство". Такова его брошира: "Старий міръ и Россія и друг. По за этимъ вопросомъ собственно сельской общини (въ ея широкомъ полятическомъ развитіи), опъ онять расходияся съ славянофилами во всёхъ подробностяхъ своихъ мивній.



выставляла ихъ въ строгомъ логическомъ построеніи. Приведенные сейчасъ тевисы заключали въ себ'в цілую законченную систему, и, какъ увидимъ даліве, историческія мийнія славянофильства были главнымъ образомъ развитіемъ этой системы.

Итакъ, программа была дана, хотя самъ авторъ считалъ ее наполовину гипотезой. Но если уже дело становилось на почет научнаго изследовація. а не однихъ идеалистическихъ стремленій, то программа требовала доказательствъ-н гипотезамъ не было мъста. Въ виду мивній противной стороны, нужно было доказывать все, пачиная съ чисто-теоретическихъ лодоженій о развитін иден человъка или иден парода и до историческихъ заключеній о зпаченіи русской общины. Такъ, была еще чистой гипотезой мысль, что нашъ быть представляеть уже разръщение вопроса, то-есть, примиреніе начала личности и начала объективной нормы, или правильный, объединяющій всв интересы общественный союзъ. Гипотезой было и то положение, что общинный быть славянь основань быль не на отсутстви личности, и что христіанство внесло въ него сознаніе и свободу. Нужно было доказывать и предполагаемыя достоинства старой въчевой общины, которыя возбуждали сомпание не только неопредаленностью отправленій этой общины, но и ся дальнайшей судібой, въ которой опа не могла выдержать исторической пробы, и т. д. Впоследствін эти вопросы и действительно поднимались въ спорахъ двухъ сторонъ, вызывая самыя несходныя рѣшснія, и тема, выставленная славинофилами, не доказана до сихъ поръ... Особенное внимание этотъ вопросъ возбудилъ снова въ пору крестьянской реформы; бытован крестьянская община встрітила горячихъ защитниковъ и виб славинофильского лагеря; но эти защитники, отдавая всю справедливость славянофильскому взгляду на бытовую общину, не находили возможнымъ согласиться съ целой теоріей, ни съ славянофильскимъ обобщениемъ этого пачала на всю національную жизнь, ни съ теологическими толкованіями, пи съ историческими заключеніями... Въ сороковыхъ годахъ, славянофильская тема казалась еще менье убъдительна. Общее указапіе на значение общиннаго быта въ древнемъ русскомъ быту было справедливо и составляетъ заслугу славянофильскихъ историковъ, какъ и ихъ указаніе на современную сельскую общину; но противники справедливо отвергали преувеличенія, на которыхъ выстроена была вся идеальная теорія русской исторіи. Картина древняго общиннаго быта, нарисованная славянофилами, могла быть очень обслыстительна, - но гдв доказательства, что такова была действительно жизнь древней Руси; где доказательства той "свободы", того "совнанія", той "любви", которыя приписывала ей теорія; была ли община въ самомъ дёлё такимъ всепронякающимъ началомъ, или, напротивъ, не уцёлёла ли она просто 
какъ одна изъ тёхъ формъ быта, которыя могли сохраниться 
лишь потому, что не мёшали государственному развитію и ни 
въ чемъ не сталкивались съ требовапіями времени, напримёръ, 
съ развитіемъ велико-кинжества, стремленіями московскаго самодержавія, съ реформой Петра и т. п.? Какъ, при великомъ предполагаемомъ значеніи этого начала и непрерывномъ его влінніи, 
русская жизнь стараго времени могла дойти до такого восточнаго деспотизма въ управленіи и до такой бёдности умственнаго 
образовація, какія несомпённо отличали московскую Русь?

Словомъ, теорія нуждалась въ доказательствахъ. Эту задачу въ особенности взялъ на себя К. Аксаковъ.

Онъ не вдругъ сталъ защитникомъ этой теоріи. Его диссертація о . Іомопосов'в написана еще подъ другими вліяніями; онъ быль тогда чистымъ гегельницемъ, держался обычныхъ взглядовъ на ходъ русской исторіи и смотрель на эпоху Петра, какъ на переходь отъ исключительной національности къ общечеловьческой цивилизаціи. По уже вскорів въ его метніяхъ произопла радикальная перемена. Въ то же время, когда появилась его диссертація (1846), онъ явлиется участникомъ "Московскихъ Сборниковъ", гдЕ его статьи, подписанныя псевдонимомь "Имревъ", были уже славинофильской критикой тогдашней литературы. Аксавовъ окончательно остановился потомъ на принятой имъ точкъ арѣпія и сталь горичимь ен проповедникомъ. Его давнишпій народный патріотизмъ 1) нашель въ славянофильствъ самую сочувственную для него формулу: народъ сталъ его господствующей идеей - таковы его стихотворенія, его критическія статьи, публицистика, труды историческіе...

Не входя въ подробности историческихъ трудовъ К. Аксавова, укажемъ на оцінку ихъ, сділанную Костомаровымъ 2), ко-

<sup>\*) &</sup>quot;Труды Аксакова останутся навсегда знаменательными для науки русской исторіи, —говорить Костонаровь. Онь опровергь теорію родового бита, на которой котьли построить русскую исторію; онь обратиль вниманіе на другое древнее начало вь русской исторіи — общинное, въчевое, которое прежде наукою оставлено было вь тыпи; онь возвъстиль плодотворную имель удалиться оть рабскаго подра-



<sup>1)</sup> Въ біографін Погодина, составляемой г. Барсуковымъ, есть любонытныя черты о средь, въ которой выросталь К. Аксаковъ, — о домѣ С. Т. Аксакова. Погодинъ очень солизился съ нимъ въ концѣ 1820 годовъ, и въ своемъ дневникѣ отмъчаетъ въ 1829 году: "Петръ прорубилъ окошко, а Аксаковъ (С. Т.) его заколотитъ". "Жизнь и труды М. П. Погодина", книга вторая. Спб. 1889, стр. 315; см. также стр. 214 и далѣе.

торая впроченъ требуеть оговоровъ. Въ тонъ, что Костонаровъ считаетъ заслугою К. Аксакова, не все принадлежало лично ему. Такъ самое основное изъ его положеній объ общинномъ началь въ древиси русской жизни было рапъе заявлено школой и, какъ мы видели въ статье М... З... К..., заявлено самымъ решительнымъ образомъ. Общинная идея была принята Аксаковымъ готовая, и ему принадлежить только дальнейшее ея развитіе и. можно прибавить, доведение ея до крайности. Что касается "русскаго возарънія", которому Костомаровъ приписываетъ столь высокую цену трудовъ К. Аксакова, относительно его существуеть. кажется, нъкоторое недоразумьніе. Для новыйшихь историковь. и не припадлежавшихъ вовсе въ славипофильскому лагерю, была вообще ясна необходимость изученія бытовыхъ явленій; это сознаніе вообще являлось въ русской исторической и этнографической наукъ, какъ результатъ ея собственной зрълости, а также какъ результатъ вліяній науки европейской. Не отвергая того. что писатели славинофильской школы деительно участвовали въ выработкъ этого сознанія, было бы исторически невърно приписать это сознание имъ однимъ. Не трудно было бы проварить научную заслугу обоихъ литературныхъ направленій, обративъ внимание на самые результаты, добытые ихъ новъйшимъ историческимъ изученіемъ. Едва ли можно оспаривать, что наибольшая сумма этихъ результатовъ была пріобретена не тенденціозными работами въ славянофильскомъ духв, а именно болве безпристрастими научными изследованіями, не только свободными отъ этой тепденціи, но даже ей враждебными...

У К. Аксакова общія, болье или менье неопредыленные положенія Кирфевскихъ, коротко высказанные тезисы М... З... К... жанія западнимъ теоріямъ, обратиться къ разработит пародной жизни, и вийсто чуждыхъ, напосныхъ взглядовъ поискать своихъ, народныхъ. Онъ превосходно отгадаль, характерь Ивана Грознаго и темь открыль путь въ простому и ясному уразумбийо его зпохи; наконець, онь нашель двойственность земли и государства въ русской исторія-идею великую, илодъ того русскаго возорвиія, надъ которимъ глумились и издівались, и безъ котораго неосуществима илодотворность научной ділтельности въ сфера русской исторіи, ибо никакія событія непочятны, если ми не знаемъ возарбнія, образованнагося у того народа, который твориль эти событія и участвоваль въ нихъ". По Костомировъ находить также онивбки и преувеличения въ мирніяхъ Аксакова, происходившія отъ идеализма, отличающаго последователей этой школы. Таковы сужденія Аксакова о земскихъ соборахъ, о правь кориденія н т. п. Самъ Костонировъ находитъ, что "русское возгрение" Аксакова бывало не совсемь верно, что московскій натріотизмь заставляль его видеть въ древией Руси такія совершенства, какихъ она вовсе не иміла, какъ, напр., свободу торговыхъ сношеній, въротериняюєть и т. п. (О значеніи критическихъ трудовъ К. Аксакова въ русской исторіи. Спб. 1861). Ср. "Вісти. Евр.", 1884, ди. 8-4.

являются въ болье обработавной формъ, съ объясненіями и подробностами. Виъстъ съ тъмъ, основная идея доводится до ея крайнихъ предъловъ. Личный карактеръ дълалъ то, что для Аксакова его идеи стали какъ будто исторической религіей.

Въ особенности характеристичны тѣ статьи его по русской исторіи, которыя въ первый разъ напечатаны въ первомъ томѣ собранія его сочиненій. Эти статьи, писанныя около 1850 года, еще не были внолиѣ обработаны для печати и являются въ томъ видѣ, какъ были написаны авторомъ подъ всѣмъ вліяніемъ его чувства, песдерживаемыя тѣми соображеніями, которыми писатель долженъ иногда невольно руководиться, приступая къ печати 1). Миѣнія Аксакова исходять изъ слѣдующихъ основаній:

"Россія — земля совершенно самобытная, вовсе не похожая на европейскія государства и страны. Очень ошибутся ті, которые вздумають прилагать къ ней европейскія воззрінія и на основавіи ихъ судить о ней 2). Но такъ мало знаетъ Россію наше просвіщенное общество, что такого рода сужденіе слышищь часто. Помилуйте, — говорять многіе, — неужели вы думаете, что Россія идетъ какимъ-то своимъ путемъ? На это отопьта простой: нельзя не думать того, что знаешь, что таково на самомъ ділів..

"Исторія нашей родной зечли такъ самобытна, что разнится (отъ западной) съ самой первой своей минуты. Здёсь-то, въ самомъ начале, раздёляются эти пути, русскій и западно-европейскій, до той минуты, когда странно и насильственно встречаются они, когда Россія даетъ страшный крюкъ, кидаетъ родную дорогу и примыкаетъ къ западной 3).

"Всъ европейскія государства основаны завоеваніемъ. Вражда есть начало ихъ. Власть явилась тамъ непріязненною и вооруженною, и насильственно утвердилась у покоренныхъ народовъ...

"Русское государство, напротивъ, было основано не завоева-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Если мы не онибаемся въ своемъ предположенін, то надобно сожальть, что въроятно цензурныя соображенія не дозволили издателямь напечатать этихъ статей въ полномъ составъ; см., напр. стр. 15—16.

<sup>1)</sup> Пужно следовательно "русское возэреніе". Но большинство, ночти всё противники, которых упрекаеть далёе Аксаковь, если прилагали къ пашей исторіи европейскія возэренія, то въ томъ же смыслё какъ онь самь—навримёрь, унотребляя възъетные пріемы повейшей исторической критики, выработанные не нами в которыми пользовался самъ славянофильскій историкъ. Теорія родового быта—одно изъвлавившихъ преступленій Соловьева въ глазахъ славянофиловъ — хотя бы она и была ошибочна, не дълаеть же въ самомъ дёлё взглядовъ Соловьева итмецкими, а это искренно думалъ К. Аксаковъ.

в) Петровская реформа,

ніемъ, а добровольным призваніемъ власти. Поэтому, не вражда, а миръ и согласіе есть его начало. Власть явилась у насъ желанною, не враждебною, но защитною, и утвердилась съ согласія народпаго...

"Итакъ, въ основаніи государства западнаго: насиліє, рабство и вражда. Въ основаніи государства русскаго: добровольность, свобода и миръ. Эти начала составляютъ важное и ръшительное различіе между Русью и Западною Европою, и опрехъляютъ исторію той и другой.

"Пути совершенно разпые, разные до такой степени, что никогда не могутъ сойтись между собою, и народы, идущіе нии, никогда не согласятся въ своихъ воззрѣніяхъ. Западъ, наъ состоянія рабства переходя въ состояніе бунта, принимаетъ бунтъ за свободу, хвалится ею и видитъ рабство въ Россіи. Россія же постоянно хранитъ у себи призванную ею самою власть, хранитъ ее добровольно, свободно, и поэтому въ бунтовщикъ видитъ только раба съ другой стороны, который также унижается передъ новымъ идоломъ бунта, какъ передъ старымъ идоломъ власти; ибо бунтовать можетъ только рабъ, а свободный человъкъ не бунтуетъ.

"Но пути эти стали еще различиве, когда важивний вопросъ для человечества присоединился къ нимъ: вопросъ веры. Благодать сошла на Русь. Православная вера была принита ею. Западъ пошелъ по дороге ватолицизма. Страшию въ такомъ деле говорить свое мивніе; но если мы пе ошибаемся, то скажемъ, что по заслугамъ (!) дался и истинный и ложный путь веры, первый Руси, второй Западу.

"Ясно стало для русскаго народа, что истинная свобода только тамъ, идъже духъ  $\Gamma$ осподень"  $^{-1}$ ).

Очевидно, что это опредёление основаній русской исторіи было развитіемъ мысли, которую мы видёли у Киревскихъ и М... З... К... Но теорія все-таки оставалась теоріей и, за отдёльными исключеніями, фактическое доказательство ея мало подвинулось впередъ. Такъ, относительно положенія о добровольномъ призваніи власти, высказаннаго еще Петромъ Киревскимъ, Погодинътогда же приводилъ факты, показывавшіе, что добровольность въ остальной русской земле, которую стали занимать варяги, была очень сомнительная: новая власть, "желанная", "защитная" по словамъ Аксакова, распространялась рядомъ "воеваній", "примученій" и т. п. Возраженіе не было опровергнуто, но К. Акса-

<sup>1)</sup> Поли. собр. соч. К. Аксакова, I, стр. 7-9.

ковъ продолжалъ идеализировать "добровольное призваніе" и возвель его въ цълый возвышенный фактъ народнаго духа... Наконецъ, еслибы и признать это различіе въ основаніи русскаго и западнаго государства, — оно еще не давало права для вывода о совершенной противоположности Запада и Востока.

Эту противоположность, кажется, никто изъ славянофиловъ не изображаль такими смѣлыми контрастами, какъ Аксаковъ; Западъ осужденъ на рабство, и свобода остается одному Востоку—это странное злоупотребленіе словомъ "свобода" встрѣчается нерѣдко въ его историческихъ разсужденіяхъ.

Далве, теологическій принципъ славниофильства повторяется и здёсь съ темъ же господствующимъ значеніемъ... Окончивъ свой очеркъ древней русской жизни, Аксаковъ предвидёлъ возраженіе. "Намъ скажутъ: неужто же было полное блаженство? Конечно, петъ. На земъв пельзя пайти совершеннаго положенія, но можно найти совершенныя начала. Нётъ пи съ одномъ обществъ истипнаго христисиства, но христіанство истинно, и христіанство есть единый истинный путь. Следовательно, этимъ единымъ истиннымъ путемъ и надобно идти. Вся сила въ томъ, что человекъ призналъ за законъ, за начало. Въ основу русской жизни легли истипныя пачала, съ чёмъ, я думаю, пельзя не согласиться", и проч. 1). Передъ темъ, онъ решилъ, что Западу "по заслугамъ" данъ былъ ложный путь, а намъ—истинный путь вёры. Когда же успёли оказать эти заслуги и Западъ, и русскій народъ? Н какія онё были?

Псторическія основанія этого заключенія опять не совсёмъ достаточны. Выше мы упомянали объ общихъ явленіяхъ восточной и западной религіозности, которыя пе укладываются въ м'врку теоріи; также произвольно теорія истолковываетъ и факты русской исторіи. Русская древность представляется Аксакову въ самомъ радужномъ цятть. Русскіе славяне, еще язычники, впередъ уже готовы были къ христіанскому благочестію. Аксаковъ утверждаетъ, что русскій народъ искони обнаруживалъ наклопность къ воспринятію истинныхъ пачалъ. Въ стать о язычеств древнихъ славянъ, Аксаковъ старается доказатъ, что еще при язычеств славяне жили "въ чанни христіанства" 2). "Изычество русскаго славянина было самое чистое язычество, было, при върованіи въ Верховное Существо, постоянное освященіе жизни на землъ, постоянное опущеніе общаго высшаго смысла вещей и событій.

<sup>1) (</sup>Tp. 15.

<sup>2)</sup> Ctp. 311 u cata.

Слёдовательно, вёрованіе темное, неясное, готовое въ просвёщенію и ждавшее луча истины". "Когда вспомниць, какъ крестился русскій народъ, невольно умиляєщься душою. Русскій народъ крестился легко и безъ борьбы, какъ младенецъ, и христіанство озарило всю его младенческую душу. Въ его душё не было воспоминаній языческихъ, не было огрубёлой, опредёленной лжи" н т. д.

Миоологическія изследованія, уже начатыя въ то время, когда писаль Аксаковь, показывали, что русскай языческая мисологія не представляла никакихъ подобныхъ особенностей и имъла, напротивъ, чрезвычайно много общаго съ целой индо-европейской минологіей, особливо германской и литовской,—что главнійшая разпица русской минологіи съ другими была та, что она не успіла пройти всехъ ступеней развитія, уже пройденныхъ язычествомъ другихъ племенъ, вогда была застигнута введеніемъ христіанства. Поэтому-отсутствие жрецовъ и выработаннаго языческаго поклоненія. Съ другой стороны, введеніе христіанства не было такъ мирно и безмятежно. Какъ ни скупа наша лътопись на фактическія свідінія объ этомъ предметь, въ ней сохранилось воспоминаніе объ упорствів язычества въ разныхъ краяхъ древней Руси. Исторія народной поэзіи и преданій свидітельствуєть о множествъ "языческихъ воспоминаній", и писатель даже такого поздняго времени, какъ XIV-е стольтіе, черезъ пъсколько въковъ послѣ "озаренія", съ негодованіемъ говорить о "двоевѣрів", т.-е. полу-языческомъ христіанствѣ народа.

Въ другой стать в объ основных в чертахъ русской исторіи, Аксаковъ указываетъ отличительную особенность русскаго народа и его исторіи-въ христіанской простоть и смиреніи. Русская исторія, — говорить онъ, — въ сравненіи съ исторіей запада Европы отличается такою простотою, что приведеть въ отчанніе человіка, привыкшаго къ театральнымъ выходкамъ (?). Русскій народъ не любитъ становиться въ красивыя позы; въ его исторіи вы не встратите ни одной фразы, ни одного красиваго эффекта, ни одного яркаго наряда, какими поражаеть и увлекаеть вась исторія Запада; личность въ русской исторіи играеть вовсе не большую роль; припадлежность личности - необходимо гордость, а гордости и всей обольстительной красоты ея — и вътъ у насъ. Нътъ рыцарства съ его кровавыми доблестями, ни безчеловъчной религіозной пропаганды, ни крестовыхъ походовъ, ни вообще этого безпрестаннаго щегольского драматизма страстей. Русская исторія - нвленіе совстить иное. Дело въ томъ, что здітсь другую задачу задалъ себв народъ на землъ, что христіанское ученіе глубоко легло въ основаніе его жизни. Отсюда, среди бурь и волненій,

насъ посвщавшихъ, эта молитвенная тишина и смиревіе, отсюда внутренняя духовная жизнь върм. Не отъ недостатка силъ и духа, не отъ недостатка мужества возникаетъ такое кроткое явленіе! Народъ русскій, когда бывалъ вынуждевъ обстоятельствами явить свои силы, обнаруживалъ ихъ въ такой степени, что гордые и знаменитые храбростью народы, эти лихіе бойцы человъчества, падали въ прахъ предъ нимъ, смиреннымъ, и тутъ же, въ минуту побъды, дающимъ пощаду. Смиреніе, въ настоящемъ смыслъ, несравненно большая и высшая сила духа, чъмъ всякая гордая безстранная доблесть. Вотъ съ какой стороны, со стороны христіанскаго смиренія, надо смотръть на русскій народъ и его исторію ... 1).

Настоящее является Аксакову наградой этого смиренія: — "И Господь возвеличиль смиренную Русь. Выпуждаемая своими драчливыми сосъдями и пришельцами въ отчаннной борьбъ, она повалила ихъ всъхъ одного за другимъ. Ей дался просторъ на землъ. Въ трехъ частяхъ свъта 2) ея владънія, седьмая часть земного шара припадлежить ей одной. Въ ея предълахъ невыногимое знойное лъто и исвыносимия въчная зима; въ ея предълахъ солнце восходить на одномъ вонцъ и заходить на другомъ въ одно и то же время. И вотъ гордая Европа, всегда презиравшая Русь, презиравшая и не попимавшая ея духовной силы, увидъла страшное могущество силы матеріальной, и для нея попятной—и спъдаемая непавистью, въ какомъ-то писиномъ ужасть, смотрить она на это страшное, полное жизни, тъло, — души котораго попять пе можетъ"... 3).

Тема нашего смиренія была однимъ изъ любимыхъ предметовъ краснорѣчія Шевырева, и это новый пунктъ соприкосновенія славянофильства съ "Москвитининомъ". Извъство, до чего Шевыревъ доводилъ это восхваленіе русскаго смиренія <sup>4</sup>). Едва ли надо говорить, что притязанія на христіанскую добродѣтель плохо мирились и съ историческими фактями. Россія стала громаднымъ государствомъ едва ли вслѣдствіе смиренія: си завоеванія съ XV-го въка, потомъ войны Пвана Грознаго и цари Але-

¹) Crp. 18.

<sup>2)</sup> Тогда еще не были проданы русско-американскія владівнія.

<sup>3)</sup> Crp. 20-21.

<sup>4)</sup> Въ свое время особенно знаменита била тирада о смиреніи и простоть русскаго человъка, въ "Пофадкъ въ Кирилло-Вълозерскій монастырь" (М. 1852). Шевыревъ восхищается, какъ не жаденъ русскій человъкъ, не завистливъ: летаетъ вокругъ него птица, — онъ не бъетъ ея; влаваетъ кругомъ рыба, онъ не ловитъ ея, и "довольствуется скуднов, и часто пездоровою пищев", и т. п.

всёя не были особенно смиренны, а XVIII-е стольтіе особливо отличалось не-смиренными завоеваніями, и на этоть разъ Акса-ковъ, повидимому, ничего не имъетъ противъ "петербургскаго періода", вообще столь ему непріятнаго. О томъ, насколько обнаруживала смиренія наша впутренния исторія, упомянемъ дальше. Относительно новъйшаго настроенія русскаго общества и самихъ славинофиловъ противники должны были, наконецъ, замътить, что ихъ смиреніе такъ высокомърно, что ничъмъ не уступаетъ самой непохвальной западной гордости; и напоминали стихотвореніе Хомикова, гдъ гонорится, что —

"Онъ (Богъ)—съ тъхъ, кто гордости лукавой Въ слова смиренъя не рядилъ".

"Западъ весь проникнутъ ложью внутренней, фразой и эффектомъ", - говоритъ Аксаковъ, - по развъ этимъ ограничивается исторія Запада? Древняя русская жизнь, да и новая, была, копечно, проще; но эта простота была только следствіемъ немудренаго патріархальнаго быта, какой въ свое время бываль и во всей Европъ, а вовсе не какой-нибудь особенной врожденной доброд'ьтели. Съ другой стороны, "прасивый эффектъ" западной жизни быль естественнымъ спутникомъ цивилизаціи, утовченной формой общежитія; наконецъ онъ бываль естественныхъ пріемомъ, манерой національнаго темперамента, напр., темперамента южныхъ племенъ, вообще песравненно болъе живого, подвижнаго, впечатлительнаго, чемъ темпераментъ северный: англичанинъ также могъ бы похвалиться степенностью передъ французомъ или итальянцемъ. Наконецъ, въ "яркомъ нарядъ", есля онъ и быль, также неть беди, какь въ томь "комфорть", который послужиль обвинениемь противь Запада у Д. Валуева.

Изображеніе награды, доставшейся Россіи за ея смиреніе, напоминаеть хвастливый натріотизмъ временъ, предшествовавшихъ крымской войнъ... Славинофилы, какъ и масса общества, послъ этой войны и даже прежде ея окончанія, убѣждались въ фальшивости этого тона 1).

Въ опредъленіи внутреннихъ отношеній древней Руси, цевтральнымъ положеніемъ Аксакова является мысль о двойствевности земли и государства, которая кажется Костомарову "великою идеею".

"Пародъ призываетъ власть добровольно, призываетъ ее въ

<sup>1)</sup> См., папр., стихотвореніе Хомикова: "Россія" 1854 г. (въ "Стих." 1861, стр. 122—123), и поздивійную публицистику "Русской Бесёды".

лицѣ князя-монарха, какъ въ лучшемъ ея выраженіи, и стаповится съ нею въ *прінзненныя* отношенія. Это — союзъ народа съ властію", или союзъ Земли и Государства.

"Земля, какъ выражаеть это слово, — неопредъленное и мирное состояние народа. Земля призвала себъ Государство на защиту, ограждевие; прежде всего отъ враговъ внёшнихъ, потомъ и
отъ враговъ внутреннихъ. Отношение Земли и Государства легло
въ основание русской истории. Въ первыя времена Россия управлялась пълымъ родомъ, сововупностью князей въ отдъльныхъ
кпяжествахъ, и въ каждомъ княжествъ повторялись тъ же самыя
отношения. Князей стало много, они сами спорили между собою,
и между князьями возможенъ былъ выборъ: поэтому они часто
перемъщались...

"Наконецъ, время княжихъ междоусобій прошло. Явился великій князь, и потомъ царь московскій и всея Руси, наслѣдственный и самодержавный. Отношеніе Земли и Государства, народа и правительства, прежняя взаниная довъренность — были основою ихъ отношеній. Подобно тому, какъ князь собиралъ вѣче, царь созывалъ земскую думу или земскій соборъ. Народъ не требовалъ, чтобы государь спрашивалъ его мнѣніе. Государь не опасался спрашивать мнѣнія народа... Спрашивали выборныхъ отъ всѣхъ сословій; они говорили: мысль наша такова, а тамъ какъ будетъ угодно государю. Пе личное самолюбіе, не гордость западной свободы была здѣсь, а обоюдцое искрепнее желаніе пользы...

"Во все время русской исторіи народъ русскій не измѣнилъ правительству, не измѣнилъ монархіи. Если и были смуты, то онѣ состояли въ вопросѣ о личной законности государя: о Борисѣ, Лжедимитріѣ и Шуйскомъ. Но никогда не раздавался голосъ въ народѣ:—не надо намъ монархіи, не надо намъ самодержавія, не надо намъ царя. Напротивъ, въ 1612-мъ г. одольвъ враговъ своихъ и будучи бевъ государя, вновь громко и единогласно призвалъ народъ царя...

"Любопытно, хотя вкратцѣ, взглянуть на этотъ бытъ, на эти незыблемыя, неизмънныя отношенія между властію и народомъ, отношенія свободныя, разумныя, не рабскія, и потому обезпеченныя отъ всякой революціи.

"Государево и земское дёло—вотъ слова, которыя слышались изъ устъ народа, вотъ слова, которыя слышались изъ устъ государя; какъ часто встречаемъ ихъ въ древнихъ, и отъ государя, и отъ парода идущихъ грамотахъ"...

11 затъмъ Аксаковъ дълаетъ краткій очеркъ земли—народа, съ его общинимъ бытомъ, и государства, съ его правительствен-

ной діятельностью. Въ этой жизни не было ни западной аристократіи, ни западной демократіи. "Вся Россія была подъ двумя властями—Земли и Госудирства, разділялась на два отділа—на людей земских и людей служимых»".

"Что же соединяло эти два отдъла, что составляло неразрывную связь между ними?.. Въра и жизнь; вотъ почему всявій чиновникъ, начиная отъ боярина, былъ свой человъкъ народу; вотъ почему, переходя изъ земскихъ людей въ служилые, онъ не становился чуждымъ Землъ. Выше всъхъ этихъ раздъленій было единство въры и единство жизни, быта, соединявшее Россію въ одно цълое. Върою и жизнію само государство становилось земскихъ".

Въ пачалъ этого изложенія, Аксаковъ, изображая отношенія между народомъ и призванной имъ властью, ставшія потомъ отношеніями Земли и Государства, восхвалня ихъ "свободпое соглашеніе", предвидить возраженіе и отвъчаеть на него:

"Но нътъ никакого обезпеченія, скажуть намъ; яли народъ, или власть могуть измънить другь другу. Гарантія нужна! — Гарантія не нужна! Гарантія есть зло. Гдъ нужна она, тамъ нътъ добра; пусть лучше разрушится жизнь, въ которой вътъ добраго, чъмъ стоять съ помощью зла. Вся сила въ идеаль. Да и что значатъ условія и договоры, какъ скоро нътъ силы внутренней? Никакой договоръ не удержить людей, какъ скоро вътъ на это желанія. Вся сила въ нравственномъ убъжденіи. Это сокровище есть въ Госсіи, потому что она всегда въ него върила и не прибъгала къ договорамъ" 1).

Птакъ, мы имъемъ картипу древне-русскаго устройства и вмъстъ-илеалъ.

Славянофилы часто упрекали своихъ противниковъ, что они принимаютъ готовын европейскія теоріи, чуждыя русской жязни, и стронть на пихъ русскую исторію. Въ пастоящемъ случав дълается пъчто похожес. Взглядъ Аксакова есть тоже готовая теорія, созданная чувствомъ и приложенная къ русской исторіи раньше, чъмъ разработка послівдней давала бы право вывести подобную теорію. Не скажемъ, чтобы она была совершенно произвольна; нівкоторыя частности ея можно основывать на фактическихъ данныхъ, но цілый составъ теоріи остается произволенъ. Побужденіемъ къ построенію теоріи служило весьма похвальное сочувствіе къ народу; это сочувствіе украсило его исторію всіми

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Стр. 9 — 14. К. Аксаковъ вообще не разъ возвращается къ этой темъ, но она достаточно рельефно высказана и въ приведеннихъ нами цитатахъ, и тругихъ мы приводить не будемъ.

идеальными качествами, которыхъ желало бы народу въ дёйствительности; способъ изложенія взять быль самими славянофилами изъ пріемовъ той же западной науки, которая передъ тёмъ именно занята была создавіемъ философіи исторіи, стремилась осмыслить исторію народовъ нравственно-общественными началами, указать особыя идеальныя задачи, поставленныя судьбою или Провидівніемъ каждому изъ народовъ въ его историческомъ бытіи... Но въ то время, какъ противники славянофильства все-таки больше старались держаться фактической почвы, Аксаковъ бросился въ идеализмъ, напоминающій философскую романтику двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ. Его историческая теорія свидітельствуетъ всего больше о силів увлекавшаго его чувства.

Аксаковъ върно замъчаетъ присутствіе двухъ элементовъ стараго русскаго быта — Земли и Государства, другими словами: общиннаго самоуправленія и правительственной цептрализаціи. Но было слишкомъ носпъшно представить старый русскій быть, какъ осуществление нравственнаго идеала, какъ истинное христіанское государство. Уже въ то время, когла писалъ Аксаковъ, историческая наука относилась очень педовърчиво въ подобнымъ теоріямъ и искала болѣе реальнаго объясненія исторія-въ изученій условій природныхъ, этнографическихъ, экономическихъ, въ изучени отношеній народа въ цълому движенію цивилизація и т. п. Теорія Аксакова не выдерживала критики и въ ближайшемъ смыслъ. Отношенія "Земли" и "Государства" не были такъ мягки и пріязненны, какъ изображаеть Аксаковъ. Начиная съ ихъ первой связи, которан вовсе не была столь идиллическая, и до последняго времени, исторія этихъ отношеній, быть можеть, есть скоръе наобороть исторія постоянной борьбы, чамъ исторія "любовнаго, свободнаго соглашенія". Древняя община, въче, земская дума, тесно связанныя Аксаковымъ въ его теоріи, не были такъ связаны въ самой живни. Костомаровъ приводилъ возраженія, которыя ділали сомнительнымъ изображеніе земскихъ думъ и соборовъ въ теоріи Аксакова. Исторія московскаго самодержавія вообще не подходить подъ эту теорію: Государство развивалось вовсе неравномерно съ Землей, и Земля еще въ московскомъ періодъ осталась назади, или внизу. Мивніе земскаго собора было не обязательно для власти, следовательно, могло быть приведено къ вулю. Земля, наконецъ, бъжала отъ Государства, въ казачество, въ расколъ, въ шайки Разина; еще старое московское государство прикрапило крестьянъ къ земла и положило основание кръпостному праву.

Аксаковъ рашительно возстаетъ противъ "гарантіи", то-есть

гаравтія конституціонной, которою европейскія государства утверждали свои отношенія земли и государства, представителей народа и центральной власти. Гарантія противна Аксакову, какъ свидътельство недовърія. Но, если и правда, что она не всегда была дъйствительной опорой противъ захватовъ той или другой стороны, то она все-таки была заявленіемъ прива, и есть страны, гдъ гарантія имъла издавна очень дъйствительную силу, какъ въ Англіи... Въ государствъ, которое идеализировалъ Аксаковъ, гарантіи нечего было бы и ограждать.

Далье Аксаковъ върно указываетъ единство быта въ старой Россіи, неразрывную связь, которую полагали между различными слоями народа въра и жизнь, или однообразіе понятій и нравовъ. Можно справедливо увлекаться подобнымъ единствомъ, если оно существовало, и противополагать его, какъ идеалъ, тому разладу, который дълитъ высшіе классы отъ массы націи, дълаетъ ихъ даже совершенно чуждыми народу паразитами. Все это прекрасно, но въ данномъ случав есть историческія обстоятельства, которыя заставляютъ очень ограничить заключеніе Аксакова. "Единство быта", чтобы стать завиднымъ идеаломъ, требуетъ одной, существенно важной оговорки.

Факты показывають, что старый русскій быть могь сохранить свое единство только потому, это это быль повсюду первобытный цатріархальный быть. Основа его міровоззрівнія была миончески религіозная; ея не касались еще нивакіс запросы критической мысли; образование было такъ незначительно, что высшіе классы почти ничень не отличались отъ низшихъ; карактеръ этого образованія быль тоть самый, какимь до сихь порь отличаются "начетчики" православные и раскольничьи въ простомъ народъ; такіе начетчики бывали одинаково во всехъ влассахъ народа, и ихъ міровозарівніе было сходно потому, что основывалось на одинакомъ чтенів и одинакой тісноті умственнаго горизонта во всемъ, что было вив этого чтенія; преданіе было поэтому всесильно. Того же рода единство было въ нравахъ: Россія, отдаленная событіями своей исторіи отъ остального міра, впала въ крайнюю національную и религіозную исключительность, которая, конечно, самымъ могущественнымъ образомъ противодъйствовала всикому нововведенію и помогала сохраненію старины. Въ этой исключительности прожиты были целые века...

Но, очевидно, что этотъ порядовъ вещей не могъ удержаться въ народъ, которому предстояла бы болъе шировая историческая жизнь. Еслибы этотъ порядовъ сохранялся неизмънно, онъ приводиль бы въ застою и національному паденію; это была бы

остановка въ развитіи, какую представляли Китай или Турція; если же задатки развитія были, оно неизбіжно должно было столкнуться съ преданіемъ такъ или иначе. И столкновенія дъйствительно бывали. Уже древиня русская жизнь произвела цълый рядъ ересей, въ которыхъ-среди ихъ заблужденій-нельзя пе видъть стремленія развить преданіе или, отвергнувъ его, найти болье широкое содержание. Тотъ или другой видъ отрицания долженъ былъ составить необходимую ступень въ дальнъйшемъ движенін. Болье высокая ступень образованности, большее количество свъдъній о природъ, о человьческой исторіи, однимъ словомъ, знакомство съ темъ, что уже въ те времена было пріобретаемо образованностью европейской, - пензбъжно ограничивали и подрыкали он старую традицію во всемъ томъ, что въ ней не соотвътствовало новому научному содержанію. Это произошло бы, еслибъ и не было реформы Петра, или еслибы она не употребляла своихъ суровыхъ и насильственныхъ средствъ. Славянофилы сами утверждали, что Россія и до Петра заимствовала отъ Запада "все хорошее" 1), сохраняя, однако, свою сущность; но на дълъ заимствовалось тогда далеко не все, что было пужно, и вообще очень немногое, и только поэтому старина и могла спокейно сохраняться: заимствованнаго "хорошаго" было слишкомъ мало, чтобы затронуть ее. Такимъ образомъ, традищопное возарвніе древней Руси не могло бы упільть при большей степени образованія, и слівдовательно, единство понятій удержаться не могло: высшіе влассы, которымъ доставалась въ первое времи большая или вся доля образованности, именно поэтому (а вовсе не по существу самой образованности) должны были отдалиться отъ народа. Эго было, безъ сомивия, прискорбно, по при существоопитием уже различи въ матеріальномъ и юридическомъ положении сословий было неизбъжно.

Это вовсе не значило также, чтобы такое раздаление стало роковымъ и неисправимымъ. Матеріальное и юридическое положеніе низнихъ сословій уже изманяется къ лучшему; рядомъ съ общественною равноправностью открывается возможность больнаго усивха образованности и въ народной массв. Стремленія лучшихъ людей современнаго общества идуть именно къ тому, чтобы возстановить старое единство или, лучше сказать, основать новое—не изгнаніемъ и отверженіемъ западной образованности и не возстановленіемъ старины, а просто расширеніемъ образованности въ самомъ народъ.

<sup>1)</sup> Соч. Аксакова, стр. 43.

Паденіе старыхъ обычаевъ было такимъ образомъ естественно. Заметимъ, проме того, что старые обычан, относясь въ различнымъ сторонамъ жизни, могутъ иметь и весьма различную ценность: или чисто бытовую, какъ известная обстановка частной жизни, или болве высокую цвиность общественно-политическую. вакъ выражение извъстнаго политическаго права. Обычаевъ последняго рода имела много, напримеръ, Англія; и утрата тавихъ обычаевъ (еслибы ихъ не замъпяли другіе, лучшіе) была бы действительно вредомъ, потерей и упадкомъ для національной жизни. Не оправдывая Петровскаго истребленія старыхъ обычаевъ, должно признать, однако, что обычаевъ этого второго разряда едва ли русская жизнь потеряла много при реформъ. Наконецъ, въ судьов обычая играетъ роль и еще одно обстоятельство-расширеніе самого государства: сохраненіе стараго обычая въ высшихъ классахъ, начиная съ двора, было удобно въ тесныхъ условіяхъ московскаго быта; оно было трудиве въ Петровскомъ государствъ, которое по необходимости сближалось съ Европой, начинало распространяться на страны западной цивилизаціи и принимало въ себя множество новыхъ элементовъ, ассимиляція которыхъ (если государство въ ней стремилось) не могла обойтись безъ той или другой уступки и съ его стороны. А славянофилы также, какъ другіе, гордится завоеваніями и прібрътеніями новой Россіи.

Естественно, что при такомъ общемъ взглядѣ на древнюю Русь Аксаковъ вообще относился къ явленіямъ ея жизни съ крайнимъ оптимизмомъ. Примъровъ можно привести очень много. Нравы славянъ были самые кроткіе нравы, язычество русскихъ славянъ—самое чистое язычество, что бы ни говорила лътопись о "звъринскихъ" обычаяхъ нъкоторыхъ племенъ, о способъ дъйствій самихъ князей, что бы ни говорила "Гусская Правда" о кровавой мести и т. п. Тъ же правы опъ находитъ въ поззім былинъ, и если въ ней встръчаются не особенво человъколюбивые подвиги богатырей, у Аксакова готово наивно-казуистыческое объясненіе 1). Митній его въ этомъ случать не смущаютъ

<sup>1) &</sup>quot;Такая строгая казнь, —говорить онт но новоду "ученія" Марины Добрынев, состоявнаго въ томъ, что Добрыня рубить ей руку, ногу и голову съ языкомъ, —совершонная съ полнимъ спокойствіемъ Добрынею, не можеть служить опредъзеніемъ его правственнаго образа и кидать на него тіль обвиненія въ жестокости. Это обычай всіхъ богатырей того времени; будучи не личнимъ діломъ, а обычаемъ, подобный поступовъ лишенъ злобы и свиріности, вытекающихъ ужо изъ личнаго ощущенія. Гліт постоянно играють налицы, конья и стрілы, тамъ главное діло нолвигь, а жизнь становится діломъ второстепеннимъ, и большого уваженія къ ней не оказывается", и т. д. (стр. 344). По что же такое обычай, какъ не результать и сводъ частимът личныхъ ощущеній?

никавіе факты грубости нравовъ, которыхъ къ сожальнію древняя Русь представляеть не мало.

Аксакову хочется доказать, что древній народный взглядь уже заключалъ въ себъ тъ принципы разумности и свободы, которые у противниковъ славянофильства считались пріобретеніемъ и заслугой европейскаго просвъщения. Оспаривая въ этомъ смыслъ мивнія Соловьева (въ разборф VII-го тома его Исторіи), онъ указываеть на первомъ планъ идею Земли, осуществленную въ земскихъ соборахъ. Далъе, онъ утверждаетъ, что древияя Русь выразила также свой взглядъ на свободу международныхъ отношеній и торговли, и ссылается при этомъ на слова московскихъ пословъ шведамъ: "Сотворилъ Богъ человъка самовластива и даль ему волю сухимь и водинымь путемь, гдв ни захочеть, фхать: тавъ вамъ противъ воли Вожіей стоять не годится, всехъ поморскихъ и нъмецкихъ государствъ гостямъ и всякимъ торговымъ людимъ вемлею и моремъ вадержки и неволи чинить не пригоже". Аксаковъ ссылается также на подобныя выраженія въ грамотв царя Осодора въ Елизаветь по поводу того, что англійская торговая компанія не пропускала въ Россію кораблей другихъ, къ компаніи не принадлежавшихъ, и ипостранныхъ купцовъ. Далье, Аксаковъ утверждаеть, что Россія высказывала "извъстный, признашный и другими за нею взглядь, что каждый имфеть право испольдывать свою въру", по поводу того, что англичанамъ предоставлено было жить у насъ "въ сноей въръ". "Въ приведенныхъ нами примърахъ, — говоритъ Аксаковъ, — достаточно, кажется, высказывается высокій взглядъ русскаго народа. Эторусское возгрыне, которое въ то же времи есть истинное, общечеловъческое <sup>\* 1</sup>).

Относительно всего этого Костомаровъ замѣчалъ уже преувеличенія Аксакова. Въ самомъ дѣлѣ, земскіе соборы, именно за отсутствіемъ "гарантін", были весьма непрочиымъ учрежденіемъ; это были послѣднія воспомипанія вѣчевого устройства, не тропутыя властью только потому, что при господствѣ тогдашняго патріархальнаго деспотизма это учрежденіе не могло повести ни къ какому ущербу для парской власти. Потому-то вскорѣ оно и могло такъ легко выйти совершенно изъ употребленія. Мнимий взглядъ древней Россіи на свободу международныхъ сношеній пе оправдывался нисколько ея собственной практикой. Московскіе дипломаты, у которыхъ не было недостатка въ лукавствѣ, могли ссылаться на "самовластіе" человѣка, на его волю ѣхать сухимъ

 $\mathsf{Digitized} \ \mathsf{by} \ Google$ 

<sup>1)</sup> Сочин., стр. 250-253.

и водянымъ путемъ гдв ня захочетъ, — когда такъ нужно было по ихъ соображеніямъ; но очень извёстно, что для самихъ русскихъ купцовъ эта воля была крайне стёснена: отправиться, хотя бы для торговли, въ чужое государство было чреявычайно трудно, почти невозможно. Точно также не оправдывается фактами мнимый взглядъ древней Руси на свободу исповъданій. Пностранцамъ позволяли жить "въ своей въръ" (нельзя же было всъхъ заъзжихъ людей обращать въ православіе), но тъмъ и кончалась терпимость: это не мъщало русскимъ считать въру западныхъ христіанъ, католиковъ и протестантовъ, поганою, какъ они считали поганымъ магометанство или явычество; нечего и говорить о томъ, что для русскаго было немыслимо перейти изъправославія въ другое христіанское исповъданіе.

К. Аксаковъ до такой степени увлеченъ, что сибло утверждаеть, будто древняя Русь нисколько не знала національной исключительности. Приведя слова Нестора, что у всякаго языческаго народа свой обычай, "мы же, христіане, законъ ниамы единъ, елицы во Христа врестихомся, во Христа облевохомся, Аксановъ восплицаетъ: вотъ когда (и вотъ какъ ясно, глубоко и истипно) уже перейдены были границы той исключительной національности, въ которой пребывали мы, по минию жинши 1), до начала прошедшаго стольтія, и которой у насъ никовой не быйало" 2). Онъ возвращается къ той же мысли въ другомъ мъстъ, отказываясь отъ противоположнаго мивнія, которое было высказано имъ прежде, въ диссертаціи о Ломоносовъ. "Напрасно говорили (я самъ напечаталъ это пъкогда), что Петръ возсталъ противъ исключительной русской національности. Исключительности въ Россіи не было вовсе; все полезное принималось и до Петра, только это не мъшало русскимъ оставаться русскими ... Повторивъ опять цитату изъ Нестора "), Аксаковъ говоритъ: "Христіанская вера — воть союзь человеческій, воть союзь нашъ. Всь христіане братья. Это истинное пониманіе христіанской въры есть основаніе всей нашей исторіи" и проч. 1).

Пе говоря о томъ, что приведенное мъсто изъ Нестора не допускаетъ такого тенденціознаго толкованія, заключая только самое общее противоположеніе христіанства другимъ, нехристіанскимъ върамъ, — должно повторить опять, что старая рус-

<sup>1)</sup> Въ этомъ Занадъ Аксаковъ, ифроятно, считалъ и русскихъ историковъ, которые держались этого мизили.

<sup>2)</sup> Ctp. 20.

з) Онь замічаеть, что "это важное указаніе принадзежить Ю. О. Самарину"...

<sup>4)</sup> CTp. 42.

ская исторія слишкомъ часто свидѣтельствуетъ о національной и религіозной исключительности, чтобы противъ нея можно было спорить серьезно. Выть можетъ, кіевскій періодъ, —вообще весьма непохожій на послѣдующія эпохи, —еще представлялъ нѣкоторые факты въ пользу миѣнія Аксакова, но чѣмъ дальше въ московскій періодъ, тѣмъ исключительность становится суровѣе и нетерпимѣе.

Такимъ образомъ, въ понятіяхъ К. Аксакова древняя Россія была идеальное, истинно-христіанское государство, и если жизны ея не была полное блаженство, по свойственнымъ человъчеству слабостямъ, то обладала истинными началами и шла по истинному пути. Если этотъ путь не былъ совершенъ до конца. въз этомъ виновата была реформа.

Выше упомянуто, что спачала Аксаковъ имѣлъ о реформѣ иное понятіе, то самое, которое поддерживалось противниками славянофильства. Въ диссертаціи о Ломоносовъ онъ понимаетъ реформу, какъ необходимый историческій моментъ русской жизни, какъ отрицаніе паціональной исключительности и воспринятіе общечеловъческаго развитія. Теперь онъ думалъ совершенно противное и считалъ реформу не иначе, какъ за измъну власти передъ пародомъ, ей никогда не измѣнявшимъ 1).

Петръ совершенно извратилъ ходъ русской жизни. Перевороть, имъ произведенный, былъ самый важный изъ всъхъ переворотовъ въ русской исторіи, потому что коспулся самыхъ корней родного дерева. Въ самомъ дълъ: "Пзъ могущей земли, могучей болье всего върою и впутреннею жизнію, смиреніемъ и тишиною, Петръ захотълъ образовать могущество и славу земную, захотълъ, слъдовательно, оторвать Русь отъ родныхъ источниковъ ея жизни, захотълъ втолкнуть Русь на путь Запада—путь ложный и опасный". Благодареніе Богу, что только одна часть Руси оставила путь смиренія,— по эта часть сильна и богата, и отъ нея зависитъ другая, "не измънившая въръ и землъ родной"... Историки (какъ Соловьевъ) говорятъ, что Петръ былъ только продолжателемъ, что заимствованія отъ иностранцевъ дълались и прежде. Дъйствительно, заимствованія дъланись и прежде: при истинно-христіанскомъ взглядъ русскаго народа на другіе народы (объ этомъ взглядъ было сейчасъ говорено), русскому народу естественно было принимать "все хорошее": такъ при Димитріи Допскомъ принято огнестръльное оружіе, при Іоаннъ IV кпигонечатаніе, при Оеодорь—даже внутреннее военное устрой-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Сочин, стр. 10, конеца 15-й и начало 16-и, стр. 49.

ство. Но Петръ все-таки быль не продолжателемъ: прежде брази полезное, не заимствуя чужой жизни, а Петръ сталъ принимать все, не только полезное и общечеловъческое, но частное и національное, самую иностранную жизнь, перемънялъ на иностранный ладъ всю систему управленія, образъ жизни, одежду, самый языкъ, такъ, что "даже самое полезное, что принимали въ Россіи и до Петра, непремънно стало не свободнымъ заимство ваніемъ, а рабскимъ подражаніемъ". Къ этому присоединилось пасиліе, вслъдствіе котораго реформа стала настоящимъ переворотомъ, революціей.

Въ другомъ месте (въ разборе І-го тома Псторін Соловьева) Аксаковъ предлагаеть свое дъленіе русской исторіи на періоды по столицамъ (кіевскій періодъ, владимірскій, московскій, петербургскій) и следующимъ образомъ характеризуеть последній, петербургскій періодъ. "Государство совершаеть перевороть, разрываетъ союзъ съ Землею и подчиняетъ ее себъ, начиная новый порядокъ вещей. Оно спѣшитъ построить новую столицу, свою, не имъющую ничего общаго съ Россіею, никакихъ русскихъ воспоминаній. Изміняя землів русской, народу, государство измівняеть и народности, образуется по примъру Запада, гдъ наиболъе развилась государственность, и вводить подражательность чужныъ краямъ, западной Европъ. Гопеніе на все (?) русское. Люди государственные, люди служилые, переходять на сторону государства. Народъ, собственно простой народъ, остается при прежнихъ началахъ. Переворотъ сопровождается насиліемъ. Впоследствін, переобразованные верхніе классы дійствують соблазномь разврата, выгодъ и преимуществъ на простой народъ; отъ него по одиночкъ отстаютъ и переходятъ на враждебную сторону, но весь народъ, въ целомъ, остается тотъ же. Россія разделилась на двое и на двъ столицы. Съ одной стороны, государство съ своей иностранной столицей Санкт-Петербургомъ; съ другой стороны, вемля, народъ, съ своей русской столицей Москвой". Затвив, дальнайшія отношенія Государства и Земли опредвляются такъ: "Нашествіе Наполеона на Государство и Землю русскую. Государство, въ смятеніи, обращается къ Землів и къ Москвів. и просить о помощи. Москва принимаеть ударъ. Москва и Земля спасають и себя, и Государство. Несмотря на то, полный плень правственный, подъ игомъ Запада, верхнихъ классовъ, примывающихъ въ Государству. Наконецъ, наступаетъ борьба. Москва пачинаетъ и продолжаетъ дъло правственнаго освобожденія... Русская мысль начинаетъ освобождаться изъ плена: вся (?) деятельность ея въ Москвъ и изъ Москвы, — и окончание долгаго

испытанія, а вивств и торжество и возникновеніе истинной Руси и Москвы, кажется, приближается... Главное, существенное двло— правственная духовная свобода. Она возникаетъ <sup>1</sup>).

Въ приведенныхъ мивніяхъ, кажется, сильнве, чвиъ гдвлибо высказанъ славянофильскій взглядъ на реформу. "Петербургскій періодъ" быль предметомъ оживленныхъ споровъ и противники славянофиловъ собрали много опроверженій страннаго
историческаго взгляда. Должно, впрочемъ, сказать, что защитники реформы также не были свободны отъ преувеличеній: восхваляя реформу, они доводили до крайности защиту государственности, и заслуга славянофильства была въ томъ, что, выставляя крайность противоположную, они заставили противниковъ
ограничить панегирикъ реформы и внимательнве всмотреться въ
ея достоинства и недостатки.

Тъмъ не менъе, славянофильскій взглядъ, въ его рашительной форм'в у Аксакова, безъ сомибиня, не выдерживаетъ критики. Здесь, какъ и въ другихъ случанхъ. Аксаковъ строитъ произвольную систему, которая далеко не оправдывается фактами. Прежде всего, совершенно невъроятной должна показаться съ исторической точки эрвнія, такая необыкновенная "измівна", вакою Аксаковъ считаетъ Петровскую реформу. Измъна народности вовсе не такая легкая вещь, въ особенности для такого множества людей, которые пошли вследъ за реформой. Петръ и его последователи действительно отвазались отъ многихъ обычаевъ, но русская народность не исчернывалась этими обычанми; иначе, это была бы слишкомъ ограничениая мелкая народность. Другіе, напротивъ, думали, и справедливо, что Петръ пе только не измъпилъ русской пародности, по былъ однимъ изъ лучшихъ ен выраженій и раскрыль новыя ея стороны, которыя не на-/ ходили себь мъста въ прежиемъ порядкъ вещей... Многія его мъры были насильственны, и во многихъ онъ не можетъ быть оправданъ; но другія крутыя нарушенія старины были неизбѣжно связаны съ самымъ свойствомъ его дъла. Это дъло — дъйствительно перевороть, революція, но эта революція, во первыхь, была необходима по всему ходу предшествующей исторіи, и подобные перевороты вообще не бывають чисто личнымъ деломъ одного человъка; во вторыхъ, революція произведена была самымъ представителемъ той власти, съ которой Земли вошла въ "свободное соглашеніе", которой предоставила полномочія, неограниченныя никакой "гарантіей", и которая по этому самому уже задолго

<sup>1)</sup> Сочин., сгр. 23, 41-43, 49-50.

передъ тёмъ стала "самодержавной". Такимъ образомъ и по своей теоріи Аксаковъ не имѣлъ бы основаній говорить объ "измѣнъ".

Далве, состояніе до-петровской Россіи вовсе не было таково, какъ изображаетъ Аксаковъ. Онъ говоритъ о могуществъ древней Россіи, основанномъ на "въръ" и "смиреніи", и о томъ, что Петръ стремился къ могуществу "земному", — точно въ самомъ дълъ русскіе были какими-то новозавѣтными израильтянами или московское царство было царство небесное. Искренность Аксакова стоить вив всякаго сомевнія; у другого эти простодушныя слова показались бы несноснымъ фарисействомъ... Русь была благочестива, спора нътъ; но какъ благочестие ея имъло свои, и немалые, недостатки, такъ и могущество ея было очень условное: Петръ во-время укръпилъ ея матеріальныя силы, потому что иначе ей грозила серьезная опасность отъ ен европейскаго сосъдства. Ошибочно также и то, что Россія до Петра заимствовала у Европы "все хорошее": напротивъ, хорошее приходило въ очень небольшомъ количествъ и очень поздно. Такъ довольно поздно принято огнестръльное оружіе; только черезъ сто лътъ после изобретенія І'уттенберга начали у насъ печатать книги, и т. д. Иди тъмъ же шагомъ, старан Русь въ сто лътъ едва ли бы успъла сдълать то, что сдълано было въ одно царствование Петра, и эта медленность, при быстромъ развитіи самой Европы, не могла не представлять большой опасности...

Болье умъренные изъ славинофиловъ смотръли митче на реформу, и хоти не одобрили насильственнаго нарушения обычаевъ, перемъны столицы и т. д., по были довольны тъмъ политическимъ могуществомъ, которое основано было Петромъ Великимъ. Самъ К. Аксаковъ съ удовольствіемъ указываетъ это внъшнее могущество Госсіи, которое считалъ наградой за ем смиреніе. Славинофилы считали это могущество даже необходимымъ для того, чтобы Россіи, одна изъ славинскихъ племенъ создавшая сильное государство, могла спасти славинское начало. Противники славивофильства были не только убъждены въ пеобходимости реформы, но полагали, что истинная русская народность и есть та самая, которая приняла въ себя реформу.

Прошло еще немного времени съ тъхъ поръ, какъ велись споры о петербургскомъ періодъ, и въ постановкъ вопроса, если не ошибаемся, произопла значительная перемъна, и не въ пользу славннофильской точки зрънія. Теперь уже мало такихъ безусловныхъ защитниковъ реформы, какіе были въ сороковыхъ годахъ; но съ другой стороны едва ли кто ръшится также безусловно

осуждать реформу, какъ осуждалъ Аксаковъ. Двъ крайности сводять свои счеты, и глявное, что служило къ ихъ взаимному ограниченію и изв'єстному примиренію, было ближайщее изученіе эпохи. Исторія нашего XVIII-го стольтія сделала большой сравнительно успъхъ съ того времени, когда писалъ Аксаковъ, и, къ удивленію, даже историки, склонные къ славянофильству или совсымъ славинофилы (назовемъ г. Вартенева и др.), начинаютъ находить во многихъ дъятеляхъ XVIII-го въка столько русскихъ добродътелей, что онъ уже не вязались съ прежней характеристикой "петербургскаго періода". Чъмъ больше наши историки внакомятся съ событіным временъ Петра и съ самой его личностью, тімъ больше открывають въ самомъ Петрів чисто русскую, высоко-талантливую, свободную и часто необузданную патуру съ ен достоинствами и недостатками. Между прочимъ, начинають видьть, что Петръ вовсе не быль и такимъ врагомъ русскихъ обычаевъ, и, напротивъ, самъ передко обнаруживалъ любовь къ ничъ 1). Стали измъняться и понятія о пъломъ XVIII в. Симпатіи XVI-го и XVII-го віжа, которыя такъ сильны у Аксажова и славинофиловъ вообще, повидимому, начинаютъ совсемъ выдыхаться, и писатели новъйшаго славянофильскаго оттънка жакъ будто начинаютъ искать "добраго стараго времени" ближе, въ XVIII-мъ въкъ, въ "кроткомъ" царствовани Елисаветы, въ "мудромъ" и "славномъ" правленіи Екатерины. Словомъ, ближайшее изучение истории, принявъ и переработавъ накоторыя возраженія славянофильства противъ прежнихъ мивній, отвергаеть, однако, самую теорію, и приводить къ новому взгляду, который едва ли не остается ближе къ прежнимъ взглядамъ - не славинофиловъ, а ихъ противниковъ.

Въ последней цитате Аксакова мы видели, какъ онъ понималъ возникновение и смыслъ самого славянофильства. Это было возрождение истипныхъ русскихъ началъ, исправление измены, совершонной при Петре, начало поваго господства "внутрешней правды". Это возрождение Аксаковъ представляетъ исходящимъ отъ той же Москвы, которан въ лучшую эпоху была государственнымъ и правственнымъ центромъ России.

Это объясненіе источника и начала самого славянофильства было мивніємъ всёхъ послівдователей школы, точно также, какъ предоставленіе різнающей роли — Москив. Славянофилы давно

<sup>1)</sup> См., напримеръ, Записки Неплюена.

старались присвоить своему направленію московское происхожденіе. Имъ давно также отвічали, что это невірно, потому что въ той же Москві, ридомъ съ славинофильствомъ, развивалось в противоположное направленіе, что Москві наравні съ Петербургомъ принадлежали лучшіе представители школы, ставившей совершенно иначе вопросъ русскаго просвіщенія.

Это пристрастіе въ Москвъ было понятно. Если въ старыя времена Москва была палладіумомъ истинныхъ русскихъ началъ, теоретически слъдовало, что и теперь изъ нея должно исходитъ ихъ возрожденіе. Съ любовью къ Москвъ связывается вражда къ Петербургу. Ненавистный Петербургъ есть городъ въмецкій, оторванный отъ настоящей Россіи и чужой для нея; это—плодъ и съдалище измъны.

Но этотъ спеціально московскій патріотизма выдаеть слабую сторону славянофильства. Едва ли можно сомивваться, что славянофильство есть пъчто въ родъ московскаго партикуляризма, который оно хотьло распространить на общін основы русской жизни. Вольшинство славянофиловъ прежней эпохи были москвичи, обжившіеся въ Москвъ и оберегавшіе ея достоинство отъ притизаній новой столицы. Москва дъйствительно во многомъ не похожа на Петербургъ; тамъ цёлы были пенаты старой русской жизни, которые продолжали привлекать народное благочестіе; жизнь и правы были болье свободны, или распущенно-лынивы, чыль въ административномъ и слишкомъ военномъ lleтербургѣ; но вифстъ съ темъ первопрестольная столица во многихъ отношенияхъ стала городомъ провинціальнымъ, и этого не могли вынести московскіе патріоты. Съ ихъ отвлеченною склопностью къ старинь, которой Москва оставалась во многомъ представительницей, соединилось ревнивое желаніе поддержать достоинство Москви, когорой принлось "главой склониться" передъ новой столицей. Оставалось отвергать всически Петербургъ.

Не трудно видъть, однако, что притизанія московскаго партикуляризма не имъють достаточнаго основанія. Самъ Аксаковъ, вздумавнии дълить исторію Россіи по столицамъ, нашелъ, что въ теченіе этой исторіи Россіи имъла не меньше четирелъ столицъ (хотя послъднюю онъ и считалъ измъннической и пезаконной). П эти столицы дъйствительно имъли свое значеніе: каждое перемъщеніе столицы означало, что происходило извъстное передвиженіе національнаго центра тяжести или политическаго интереса. Но странно, что Аксаковъ, объясния, почему столица перешла изъ Кіева на съверъ (во Владиміръ), а потомъ болъе на западъ (въ Москву), не могъ объяснить, почему она подвину-

лась еще на съверо-западъ, въ Петербургъ, — между тъмъ какъ и для этого послъдняго были свои причины. Правда, по природнымъ условіямъ мъстность была пеудачная, - климать Петербурга тяжелый и вредный; столица была поставлена на краю страныно для поваго государства нужно было имъть столицу ближе въ западу, для государственной защиты и цълей образованія; пужна была и близость въ морю для развитія песуществовавшей прежде морской силы. Эти ближайшія основанія въ свое время имели достаточную убъдительность. Но перенесение столицы имъло и болъе глубокий национальный смыслъ. Говорятъ, что Петръ долженъ былъ оставить Москву, которая олицетворяла собой старыя исключительныя преданія, и основать другую столицу, гд'в бы его не останавливали воспоминалія московскаго царства. ІІ дъйствительно, времена этого царства проходили и для національпой жизни наступаль новый періодь. Какъ въ прежнее время кіевскій, владимірскій и московскій періоды представляли особый оттънокъ жизни и, напримъръ, въ московское время саман національность русская имъла уже иной характеръ, чъмъ въ кісвское и владимірское, такъ и въ "петербургскій періодъ" національное цілое измінилось. Новое громадное развитіе государства вводило новыя стихіи, начинался процессъ новой государственной и пародной ассимиляціи, и въ результать образовался новый національный типъ, воторому странно было и невозможно павязывать исключительно московскій чекань. Въ петербургскій періодъ государство пріобрило южный край пынинией Россіи, юго-западныя и съверо-западныя русско-польскія провинціи, остзей-скій край, Польшу и т. д. Въ составъ націи вступали элементы, присутствие которыхъ не могло на пемъ не отразиться; почти всъ изъ этихъ новыхъ элементовъ естествениве примыкали къ Петербургу, чёмъ примыкали бы къ Москве съ прежнимъ ея исключительнымъ характеромъ: типъ собственно великорусскій, какъ типъ все-таки мъстный, въ новомъ періодъ переставалъ быть исключительной основой государства, и Петербургъ представлялъ собою сліяніе частныхъ народностей въ болье широкое паціональное, общерусское целое.

Понятно, что исторія "петербургскаго періода", принесшая указанную переміну въ національномъ бытій, пе была только личнымъ діломъ Петра и слідствіемъ его произвола. Геніальная личность можетъ многое, но не все. Обвиненія Аксакова противъ Петра и "петербургскаго періода" доходить до ребяческаго упорства и нежелація видіть факты. Если Аксаковъ и другіе славянофилы съ нікоторою гордостью называли свое направленіе

московскимъ, то гордость ихъ была заблужденіемъ, потому что эта характеристика означала бы только односторонность школы. Чтобы быть истинно народнымъ и русскимъ, направленію ве нужно было быть непремѣнно и исключительно московскимъ; напротивъ, въ истинно народномъ направленіи московскій элементъ могъ и долженъ былъ войти только какъ одна изъ его составныхъ частей: это былъ старый мыстиный элементъ, историческая роль коториго была уже исполнена, и въ новой исторіи русской національности онъ могъ занять только относительное мѣсто 1).

Въ томъ литературномъ періодъ еще не успали высказаться последствія этой московской односторонности. Но въ новъйшее время, вогда представилось больше случаевъ примъненія теорія ки действительной жизни, односторонность не замедина обнатаково было педружелюбное отношение скаго" направления въ украинофильству, т.-е. движению, имъвшему такой же народный смыслъ, только не московскій (между твять прежде опо относилось ит нему благодущиве). Печальнымъ образомъ славниофильству пришлось говорить въ одинъ голосъ съ "Моск. Ведомостини". А что такое были "Моск. Ведомости" это извъстно 2)... Произошли недоразумънія и въ отношеніяхъ къ славянству: оказалось, что последнее понимало свои связи съ русскимъ народомъ не совстмъ такъ, какъ котълн бы московскіе славянофилы; опо вовсе пе думало, что его, славянская, народность можеть спастись только обращаясь въ московскую народность... Оказались педоразуменія и въ толкованіи внутренинхъ вопросовъ. Древне-московская окраска славянофильскихъ инвній, самыхъ народо-любивыхъ и свободо-любивыхъ, двлала то, что этимъ мивніямъ все-таки нельзя было сочувствовать вполнъ: въ нихъ оставались черты, не только ослаблявшія жхъ дъйствіе, по и вредившін самой ихъ сущности...

<sup>1)</sup> Аксаковъ утверждиеть, что въ новъйнемъ (которое онь считаеть славнофильскимъ) возрождения русской мисли еси діятельность идеть въ Москвъ и изъ Москвы. Папротивъ, съ XVIII-го въка и до сей минути лучние діятели русской мисли являлись положительно изъ всёхъ концовъ Россій, а многіе изъ нихъ ме иміли никогда ни милійшаго отношенія собственно въ Москвъ: Ломоносовъ, Державинъ, Крыловъ, Кольцовъ, Гоголь, Пушкинъ, Лермонтовъ, Тургеневъ гораздо больше свизани съ Петербургомъ, и т. д.

<sup>2)</sup> Это отитчали им въ началъ 1870-къ годовъ я то же исвторилось въ воловинъ 80-къ.

Какая же была программа, по которой славянофилы располагали примънять свои начала?

До сихъ поръ мы имъли дъло почти только съ теоретическими положеніями. Славянофильство, разсматривая современное состояніе просвъщенія и изучая русскую древность, приходило къ убъжденію о противоположности или чрезвычайномъ различіи началъ быта и просвъщенія на Востокъ и на Западъ, и о необходимости для Россіи возвратиться къ истиннымъ началамъ ен древняго просвъщенія. Этотъ теоретическій и историческій выводъ былъ существеннымъ результатомъ славянофильской дъятельности въ описываемомъ періодъ. Затымъ славянофилы не успыли или не могли развить подробностей своего взгляда въ практическихъ примъненіяхъ. Такимъ образомъ болье исная программа ихъ мишній опредъляется только впослъдствіи, и мы приведемъ лишь пъсколько примъровъ ихъ общественно-практическихъ мишьній.

. Какъ скоро решена была необходимость возвращения къ старымъ русскимъ началамъ, нвлялся вопросъ: какимъ образомъ можеть быть совершено это возвращение? Славянофилы отвъчали на этотъ вопросъ болъе или менъе сходно, хотя неопредъленно. Киръевскій чувствоваль трудность вопроса, и не одинь разъ къ нему возвращался. Въ своей стать 1845 года опъ разбираетъ два существовавшія мибиін о томъ, какъ можеть быть доставлена зрилость и значительность нашей литератури, или вообще нашей образованности. Одни думали, говоритъ онъ, что "полпъншее усвоение иноземной образованности можетъ со временемъ пересоздать всего русскаго человека, какъ оно пересоздало ивкоторыхъ пишущихъ и пе-пишущихъ литераторовъ (?)", что "развитіе п'Екоторыхъ основныхъ началъ должно изм'Енить нашъ коренной образь мыслей, персиначить наши правы, наши обычаи, наши убъжденія, изгладить нашу особенность (?) и такимъ обравомъ сдълать насъ европейски-просвъщенными". Предполагается, что таково было мижніе западной партін. "Стоить ли опровергать такое мивніе? спрашиваеть Кирвевскій, и возражаеть, что особенность умственной жизни народа уничтожить невозможно, жакъ невозможно и замънить литературными понятіями коренныя убъжденія народа, — или, еслибъ это было возможно, это означало бы упичтожение самаго народа. Притомъ, "мысль, виъсто пачаль нашей образованности ввести у насъ начала образованности европейской, уже и потому уничтожаетъ сама себя, что въ конечномъ развитіи просвъщенія европейскаго пъта начала господствующию. Одно противорьчить другому, взаимно уничто-

жаясь". Если есть въ западной образованности ивсколько живших истинъ, то эти истины не европейскія, потому что онв противорвчать всвиь результатамь европейской образованности. -- это сохранившіеся остатки христіанскихъ истинъ, и потому принадзежать болье намь, чемь Западу, потому что мы приняли христівиство въ его чистьйшемь видь. Поплонини Запада, можетъ быть, и не подозръвають этихъ пашихъ пачалъ, субщивая въ нашемъ просвъщении существенное съ случайнымъ, собственное съ исваженіями чужихъ вліяній: татарскихъ, польскихъ, нёмецвихь и проч. Наконецъ, европейскія пачала, привитыя къ нашей жизни, способны произвести на этой чуждой имъ почвъ только жалкую каррикатуру просвъщенія: это было бы послъднее дело. Кирьевскій указываеть затымь другое мивніе, противоположное безотчетному поклоненію передъ Западомъ и столь же одностороннее, хотя гораздо меньше распространенное: оно состоить въ безотчетномъ поклонении прошедшимъ формамъ нашей старины, и въ той мысли, что европейское просвъщение когда-нибудь изгладится изъ нашей памяти развитіемъ пашей особенной образованности. Это последиее мивніе Кирфевскій находить болье логическимъ потому, что опо основывается на уважении къ нашей старинной образованности, на сознании ен противоръчія съ западнымъ просвъщениемъ и песостоятельности этого последняго. Тъмъ не менье Кирьевскій не соглашается и съ этимъ вторымъ миьніемъ; потому, говорить онъ, что прошедшія формы нашей образованности были все-таки частныя, преходящія формы, а сліждовательно больше невозвратимы; далбе потому, что мы уже не можемъ забыть разъ пріобрітенной западной образованности, и еслибъ забыли, то когда-пибудь должны были бы возвратиться къ ней еще разъ, и наконецъ потому, что это мивніе "отрызиваеть насъ отъ всяваго участія въ общемъ ділів умственнаго бытін человька", такъ какъ западная образованность все-таки настедовала все плоды прежней умственной жизни человечества. Собственный взглядъ Кирфевскиго заключается въ томъ, что мы, не отвергая результатовъ западнаго просвъщенія, должны нодчинять его истинному началу нашей жизни. Онъ объясниеть это такъ: "Если европейское просвъщение въ самомъ дълъ ложное, если действительно противоречить началу истинной образованности, то начало это, какъ истинное, должно не оставлять этого противоръчія въ умъ человъка, а напротивъ, принять его въ себа, оценить, поставить въ свои границы, и подчививъ такимъ обравомъ собственному превосходству, сообщить ему свой истипный смыслъ. Предполагаемая ложность этого просвъщенія нисколько не противорычить возможности его подчиненія истивы". Въ другомъ мість онъ говорить: "Одинъ изъ самыхъ прямыхъ путей къ уничтоженію вреда отъ образованности иноземной, противорычащей духу просвіщенія христіанскаго, быль бы, конечно, тотъ, чтобы развитіємь законовь самобытнаго мышленія подчинить весь смыслъ западной образованности господству православно-христіанскаго убіжденія" 1).

Такъ характеризуетъ Кирьовскій положеніе вопроса въ нашей литературь. Насколько вітрно опреділяль опъ существующія мий-

иія? Первое очевидно должно представлять (миним) взглядъ тогданникъ "занадниковъ", второе — мнѣніе "Маяка". Это по-слъднее онъ находить "болье логическимъ" — потому что Кирьев-скаго соединяло съ "Маякомъ" общее уваженіе къ старинь и убъждение въ ложности западнаго просвъщения. Но падо припоубъждение въ ложности западнаго просвъщения. Но надо припоминть себъ мивния этого полудикаго журнала, — который въ своемъ "логическомъ" уважения къ старинъ дошелъ до того, что буквально пропагандировалъ въру въ въдьмъ и домовыхъ, — чтобы подивиться, какъ могъ Киръевскій говорить о пемъ серьезно. Мивнія "западниковъ" переданы не совсъмъ върно, — потому что едвали кто-нибудь изъ нихъ говорилъ, будто "развитіе нъкоторыхъ основныхъ началъ" должно изгладить нашу особенность". Не можемъ припомнить, чтобы кто-вибудь высказывалъ столь ръшительную мысль, — хотя, конечно, многіе говорили, что образованіе должно измънить многое въ нашихъ понятіяхъ, въ нашихъ правахъ и обычанхъ, — именно то, что исходитъ изъ недостатка образованія, въ родъ, напр., господствующаго донынъ множества суевърій, не нидифферентныхъ, но часто положительно множества суевърій, не индифферентныхъ, но часто положительно мпожества суевърш, не индифферентныхъ, но часто положительно вредныхъ, грубыхъ обычаевъ, и т. и., существующихъ даже въ тъхъ классахъ, которые по матеріальному положенію могли бы имъть средства къ образованію и смягченію правовъ. Если западники говорили о пріобрътеніи идей и стремленій "общечеловъческихъ", то, конечно, никто изъ нихъ не думалъ, что это должно "изгладить нашу особенность". Славянофилы вообще неръдко преувеличивали миънія своихъ противниковъ, къ выгодамъ своей полемики, которая потомъ и гордилась опроверженіемъ за-блужденій, — въ которыхъ обличаемые противники иногда вовсе не были виноваты.

Поиятно, что мнёніе Кир'вевскаго о русской литератур'в было невысокое. "Произведенія нашей словеспости, — говорить опъ, — какъ отраженія европейскихъ, не могуть им'єть интереса

<sup>1)</sup> Сочин. Кирьевскаго, г. II, стр. 35-39, 331.

для других народовъ, кром интереса статистическаго, какъ воказанія м вры нашихъ ученическихъ успѣховъ въ изученім вхъ
образцовъ. Для насъ самихъ они любопытны какъ дополненіе,
какъ объясненіе, какъ усвоеніе чужихъ явленій; но и для насъ
самихъ, при всеобщемъ распространеніи знанія иностранныхъ
языковъ, наши подражанія остаются всегда нѣсколько ниже в
слабъе своихъ подлинниковъ". Наши подражательныя упражненія
почти даже вредны, — потому что, оставаясь безплодны для просвъщенія общечеловъческаго, "отдѣляютъ насъ отъ внутренняго
источника отечественнаго просвъщенія". Опъ дѣлаетъ впрочемъ
исключеніе — для сильныхъ талантовъ: "Державинъ, Карамзинъ,
Жуковскій, Пушкинъ, Гоголь, хотя бы слѣдовали чужому вліянію,
хотя бы пролагали свой особенный путь, всегда будутъ дѣйствовать сильно, могуществомъ своего личнаго дарованія, независимо
отъ избраннаго ими направленія" 1).

Невысокое мифніе о русской литературів было справедіню вообще, потому что она была действительно бедна. Таково было давно и мивніе противной стороны (Велинского "Литературныя мечтанія", 1834), по послідния отдавала себі боліве вірный отчетъ о причинахъ бедности литературы, какъ и о томъ, что въ ней было своего и замъчательнаго. Дъйствительно, русская литература, въ наибольшей долъ, состоила изъ ученическихъ упражненій, по нъсколько покольній ученичества были для вел пеобходимой школой, чтобы ознакомиться, хотя въ общихъ чертахъ, съ содержаніемъ далеко опередившихъ ее европейскихъ литературъ. Необходимость школы не подлежить сомивню. Вопросъ въ томъ, пасколько эта школа была успъщна, оставалась ли литература на одномъ мъстъ или все-таки двигалась впередъ? Безпристрастная критика показываеть, что движение было, что въ данныхъ условінхъ оно было правильное и здоровое, какъ в свидьтельствоваль результать, -- въ конць движенія явились писатели какъ Пушкинъ и особенно Гоголь. Въ періодъ самаго сильнаго подражанія, въ чужихъ формахъ, сказывалось однако я чисто-русское содержаніе, и въ немь все больше созръвала паціональная, самостоятельная мысль; — присутствія ея славянофили не замвчали, потому что допускали національность только въ своемъ исключительномъ толкованіи. Кантемиръ, Ломоносовъ, Державинъ, фонъ-Визинъ, Озеровъ, Крыловъ, Грибофдовъ, Пушкинъ, Кольцовъ, Гоголь въ этомъ ридъ писателей только упрямое пристрястіе не захочеть видіть постепеннаго развитія обществен-

<sup>1)</sup> CTp. 33.

ныхъ попятій и національнаго сознанія. Наконецъ, передъ Гоголемъ преклопились и сами славянофилы.

Итакъ, Киръевскій полагалъ, что для возвращенія и водворенія истипной образованности мы должны подчинить европейское просвъщеніе древнимъ началамъ нашей жизни, истинному греко-славянскому духу. Его мысль раздъляли и другіе посл'ядователи школы.

Въ "Московскомъ Сборникъ" 1847 года Константинъ Аксаковъ помъстилъ (подъ исевдопимомъ "Пирекъ") иъсколько критическихъ статей, предметомъ которыхъ послужили разныя произведения "петербургской" литературы.

Приступая къ разбору повъсти ки. Одоевскаго "Сиротинка", Аксаковъ замъчаетъ: "Всегда съ невольнымъ горькимъ чувствомъ и съ пегодованіемъ читаемъ мы такія повъсти, гдъ изображается (будто бы изображается) пашъ пародъ; невыносимо тяжело и больно, когда какой-инбудь писатель, народу совершенно чуждый, совершенно отъ него оторванный, лицо отвлеченное, какъ все, что оторвано отъ народа, когда такой писатель, полный чувства своего минмаго превосходства, вдругъ списходительно заговоритъ о пародь, могущественномъ хранитель жизненной великой тайны, во всей силь своей самобытности предстоящемъ предъ нами, легко и весело съ нимъ разставшимися. Писатель не трудится надъ темъ, чтобы узнать, попять его; для него узнавать и понимать въ немъ нечего; ему стоитъ только снизойти написать о немъ. Противно видъть, когда онъ, для въриъйшаго изображения, прибъгаетъ къ народному будто бы оттъпку ръчи, къ народнымъ выраженіямъ, дошедшимъ до его слуха черезъ передпюю и гостипную. Такой умышленный маскарадъ, такан милостивая поддълка, особенно когда пишутъ для народа, оскорбительна. Въ такомъ родь и повъсть ки. Одоевскаго "... 1). Эта повъсть, описывающая, какъ сирота Пастя, взятая барыней изъ деревни и получившая образование въ столичномъ "приотъ", возвращается въ деревию и распространиеть въ ней цивилизацію, - дъйствительно въ такомъ родь, и Аксаковъ върно выставляеть всю фальшивость того отношенія къ народу, которое обнаруживаеть здісь ки. Одоевскій. Конецъ, какъ и начало разбора, опять приходить къ славянофильской темв: "Сколько людей, именно въ наше время, именно въ нашей землъ, такихъ, которые оторвались отъ народа, отъ естественной тижести союза съ нимъ, умъряющей и утверждающей шаги челопька, дающей сму дъйствительность, и пошли

<sup>1) &</sup>quot;Моск. Сборил, Крит., стр. 4.

летать и носиться, полные гордости и снисхожденія, — такихъ людей, которые, будучи одёты въ европейское платье и заглявувъ въ европейскія книги, выучившись болтать на чужомъ языкъ и приходить, какъ слёдуетъ, въ заемный восторгъ отъ итальянской оперы, подходять съ указкою къ бёдному необразованному народу и хотятъ чертить путь его пародной и внутренней в внёшней жизни. Хотя бы они поглотили въ самомъ дёлё всю европейскую мудрость, но если они оторваны отъ парода и хотятъ оставаться въ этой оторванности, въ этомъ попугайномъ развитіи, если они свысока смотрятъ на него, — они ничтожны".

По поводу поэмы г. Майкова "Авв судьбы", Аксаковъ такъ объясняетъ страшную апатію, господствующую въ образованномъ русскомъ обществъ, и на которую жалуется герой нозмы. "Что въ нашемъ поколени есть анатін-это правда; по понятна тому причина. Такою апатіею и бідностію, такимъ жалкимъ эгонзмомъ-съ одной стороны животнымъ и безчувственнымъ, съ другой — идеальнымъ, сухимъ, иногда даже довольнымъ красивою своею позою, иногда, у болъе живыхъ людей, возмущаемымъ чрезъ сомивніе, вопросъ, желаніе чего-то лучшаго, — этою апатією и казнятся люди русскіе за презрѣніе къ народной **ТИОИЕНО16** жизни, за оторванность отъ русской земли, за аристократическую гордость просвъщенія, за исключительность присвоеннаго права называть себя настоящимъ и отодвигать въ прошедшее всю остальную Гусь. Спфсивое невъжество противополагають они всей древней, всей остальной, и прежней, и пыпъшней Руси, - гордость учениковъ, ставящихъ себя, въ свою очередь, въ учители. Мы похожи на растенія, обнажившія отъ почвы свои кории: им сохнемъ и вянемъ. Но насъ спасаетъ глубокая сущность русскаго народа, — тотъ виноватъ самъ, кто не обратился къ ней ... 1).

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 40—41. Эти взгляди Аксакова новторяетъ Костомаровъ (въ брошорт объ Аксаковъ, стр. 4—6), объясняя, что реформа, собственно говоря, произвела у насъ двъ народности: одна была старая, другая новая—, народность Евгенія Опфгина", оторванная отъ народа съ своимъ легкимъ, пустимъ и безпледимжъ 
образованіемъ. "Извъстно, до чего доживается наконецъ Евгеній Опфгинь, — говорятъ Костомаровъ. Убійственная тоска, доходящая ночти до сумаствествія, сифласть 
его; еще воний, здоровый, полини силъ, неудовлетворенной жажди дъятельностя, безъ 
сознанія нутей, куда бы можно обратить згу дъятельность, Опфгинъ завидуетъ тульскому засёдателю, страдавощему нараличемъ. Почти до такого же состоянія дошла 
и русская мысль (?), и съ нею русская наука. И хотіла-било она обратиться къ 
нокинутой, отвергнутой, презрѣнной старой народности, когда запалиме учители позволили ей уважать то, что сдѣлалось достояніемъ черни; да не давалась ей эта 
народность, какъ отвергнутая Татьяна Опфгину, когда, презрѣвии деревенскую дѣвушку, онь началь на нео глядъть иними глазами, коль скоро другіе стали уважать 
въ ней знатную барыню».

Положеніе нашей образованности, вообще довольно печальное по его вившнимъ условіямъ, было бы двиствительно еще печальное, еслибы оно было таково, какъ описываетъ К. Аксаковъ, т.-е. еслибы къ его вижинимъ тягостямъ присоединился еще тяжкій гръхъ такого полнаго забвенія о народь и непониманія его. Къ счастію, это было не совстив такъ, и обвиненіе, бросаемое славинофилами, справедливое отпосительно одибхъ сторонъ этой образованности, глубоко несправедливо относительно другихъ. Жизнь и литература со временъ Петра представляли въ "образованномъ" обществъ пъсколько различнихъ теченій, - смышивать которын было бы противно элементарнымъ требованіямъ исторической справедливости. Были дъйствительно и есть до сихъ поръ люди, къ которымъ приложимы обвинения Аксакова, люди, оторвавинеся отъ парода, относивниеся къ нему съ пренебреженіемъ, люди, нахвитавшіе вершковъ познаній и вибшияго лоска европейской моды, и правственно ничтожные. Это было въ особенности -- почти исключительно -- богатое барство, избалованное, лънивое, испорченное, чуждое и пароду, и общественному интересу. По и въ средв этого барства были люди, которымъ, въроятно, и славянофильская нетерпилость не откажеть въ заслугахъ паціональному правственному интересу, --- люди, задававніе себь вопросы о томъ просвыщени, благодаря которому только и могла возникнуть саман мысль объ обращении къ народу и благодари которому явились первыи средства исторического изученія (назовемъ хоть Шувалова, Бецкаго, Гумянцова и т. д.). Мы уноминали выше, что въ настоящее время историки, съ славянофильскимъ отгънкомъ, начинаютъ все больше отыскивать въ XVIII-иъ стольтій "русскихъ людей", именно въ той средь "нетербургскаго періода", которую поголовно осуждаль Аксаковь. Дъйствительно, отрывансь отъ народа своимъ образованиемъ, бытомъ и правами, люди этой среды умели однако попимать другіе національные интересы, напр., интересы политики и просвіщенія, и имъ, между прочимъ, припадлежитъ своя заслуга въ деле виешпиго усиленія государства и введенія науки. II если въ этой, самой отдаленной ота народа, избалованной и эгоистической средь "петербургскаго періода" была возможность подобныхъ явленій, то надобно думать, что вина оторванности отъ народа лежала не въ однихъ условіяхъ образованности, а въ обстоятельствахъ иного рода, и болье сложныхъ... По внъ этого испорченнаго слоя, между людьми, практически связапными съ народомъ и въ литературъ, странно не видъть той свизи съ народомъ, которую такъ рышительно отвергають славянофилы. Вь среднемь образованномъ

классь и даже въ высшемъ старые правы были гораздо сильные. чемъ думалъ Аксаковъ; мы убеждаемся въ этомъ постоянно, перечитывая записки людей XVIII-го въка; эти правы были сильны даже въ началь ныпышняго стольтія... Не вильть связи съ народомъ въ литературъ также было бы совершенно ошибочно: неужели быль чуждь интересамь народа Ломоносовъ, Новиковъ, Радищевъ въ XVIII-мъ столетін? Писатели, еще съ этого века начавшіе говорить о свобод'в и облегченій для народа, ум'явшіе говорить народнымъ языкомъ; люди нашего стольтія, -- положимъ, мечтатели, но стремившиеся къ тому же освобождению,только съ крайней несправедливостью могуть быть названы чуждыми народу и отнесенными въ категорію "народности Евгенія Опетина". Должно заметить притомъ, что Опетинъ, котораго такъ часто принимаютъ за типъ своего покольнія, на дъль вовсе не есть полный характерь въ этомъ смысле; если современника высказывали такое мивніе объ Опетинь, то опи дополияли въ своемъ воображения черты, недосказанныя писателемъ, объясияя разочарованіе и всеобщее сомивніе ()ивгина твив подавленицив состоянісиъ общества, которое живо чувствовалось лучшими людьмя. Вообще Опъгина понимали серьезнъе и глубже, чъмъ сволько следовало изъ его изображения у Пушкина 1). Если рядомъ съ Оптиннымъ поставить Чапкаго, то это одно объеснить, что содержание разочарованности было въ обществъ гораздо серьсинъе, чемъ сколько успелъ выразить Пушкинъ въ своемъ геров. Взятый какъ опъ есть. Опъгниъ въ самомъ дълъ даетъ невысокое понятіе о представляемомъ имъ покольній, и если опъ совершенно въренъ, какъ частный типъ, то не все поколение было таково: обратившись въ двадпатымъ годамъ, о которыхъ здёсь должва идти ръчь, мы найдемъ цълый кругъ людей, которыхъ несправедливо обвинить въ мелкомъ балованномъ разочаровании и которыхъ, напротивъ, отличалъ искренній, благородный, хоти и мечтательный эптузіазмъ. Что же было въ основь этого энтузіазма, какъ не чувство народнаго блага и освобождения?

Правда, въ сравнении съ массой общества этотъ кругъ быль не великъ; но это вовсе не причина забывать его въ исторів общества, потому что онъ оставилъ за собой правственное вліяніе. Къ сожальнію, и до сихъ поръ, говоря о лучшихъ стремленіяхъ общества, мы должны понимать кругъ людей, все еще весьма не обширный: самая масса не страдала ни онъгинскимъ, ни какимъ другимъ разочарованіемъ.

pigitized by Google

<sup>1)</sup> Повъстны продолжительныя клоноты нашей эстетической крытики съ объясиеніемъ этого "типа".

Истинная причина разочарованія, — въ которомъ Аксаковъ видълъ казнь за оторванность отъ народа, - состояла вовсе не въ оторванности, а въ томъ, что для лучшихъ людей, горячо желавшихъ служить общественному благу, въ данныхъ условіяхъ не представлялось никакой возможности осуществить своего желанія. Это желаніе виушалось естественнымъ патріотическимъ чувствомъ, подъ вліяніємъ идей, развитыхъ европейскимъ образованіемъ, и причина разочарованія лежала именно въ сознаціи, что достижение цели невозможно, и отсюда следоваль разрывь не съ народомъ, а съ существующими формами общественнаго быта и выросшими изъ пихъ правами, съ бюрократическимъ и другимъ гнетомъ, которые не давали никакого исхода этимъ зарождавшимся стремленіямъ. Такъ (если ограничиться однимъ, довольно простымъ и яснымъ прим'вромъ), давнишией целью, къ которой стремилась мыслящая часть общества, было освобожденіе крестьяпъ. Самая идея, истекавшая изъ желанія народнаго блага и чувства человъческого достоинства, развивалась, безъ сомивия, подъ сильнымъ вліннісяъ освободительной философіи прошлаго стольтія; эта идея не свидьтельствовала о правственной оторванности отъ народа, но въ концв концовъ легко могла привести въ разочарованію и апатіи, потому что до самаго нашего времени служение этой идев было невозможно. Il гдв же были препитствій къ этому? Конечно, въ учрежденіяхъ и созданныхъ ими правахъ: съ ними и разрываетъ та часть общественнаго мивнія, которан представляла прогрессивное развитіе.

Приведенный примъръ есть только одинъ частный случай изъ цълаго ряда подобныхъ противоръчій. Это столкновеніе попятій, принесенныхъ тымъ развитіемъ нашей образованности, съ
данными формами жизни, и составляло причину разлада, ваполнявшаго существованіе Онфгиныхъ (въ указанномъ выше смыслів),
Чанкихъ, "лишнихъ людей" и т. д. Въ этомъ смыслів разочарованіе было бы возможно для самого славянофила, если бы онъ
сильніве почувствовалъ невозможность открытой дівятельности въ
смыслів своихъ идей...

Упомянутке люди не задавались и не утвивлись мистическими теоріями о народв и, чувствуя, что ихъ собственныя идеи были двломъ образованности, думали, что какъ для высшихъ, такъ и для инлинихъ классовъ есть одинаковые общіе интересы — изв'встное общественное освобожденіе и образованіе. Не принимая на себя р'вшать судьбы челов'вчества "русскими началами", они думали, что образованіе, состоящее въ усвоеніи научныхъ результатовъ, не только не можетъ стоять въ противор'вчіи съ

пародной сущностью, но что оно даже необходнио для того, чтобы эта сущность могла должнымъ образомъ опредълнться.

Самому критику "Московскаго Сборника" случилось встрвтить и признать явленіе, которое очець не подходило подъ его теорію. Въ обличенінхъ петербургской литературы, Аксаковъ язвительно нападаль на Тургенева за его первыя стихотворныя пьесы и ставиль его въ рядъ "пошлыхъ" (буквально) "петербургскихъ литераторовъ". Но въ то самое время, когда Аксаковъ печаталъ свои приговоры, явился "Хорь и Калинычъ", первый изъ "Разсказовъ Охотника". Аксаковъ замътилъ "превосходный" разсказъ и оговорилъ его въ особомъ примъчапін: "Вотъ что значить прикоспуться къ земль и къ народу: въ мигь дается сила!.. онъ прикоснулся въ народу, прикоснулся въ нему съ участіемъ и сочувствіемъ, и присмотрите, какъ хорошъ его разсказъ! Таланть, танвшійся въ сочинитель, скрывавшійся во все время, пока онъ силился увърить другихъ и себя въ отвлеченныхъ и потому небывалыхъ состоянихъ души, этотъ талантъ въ мигъ обнаружился и какъ сильно и прекрасно, когда онъ заговорилъ о другомъ", и пр. 1). Спрашивается, какъ могло совершиться подобное превращение, откуда могло явиться это сочувствие къ народу у "петербургскаго литератора", совсимъ отпътаго? Первыя ньесы Тургенева могли быть плохи, по, сколько извъстно, въ промежутокъ между пими и "Записками Охотника" съ авторомъ не произошло никакого превращенія,—онъ оставался и тогда, и посл'ь, челов'ькомъ того же круга, того же направленія, по мивнію Аксакова, совершенно пустого, оторваннаго отъ народа: какимъ же образомъ именно въ средъ этого оторваниаго направленія могло явиться произведеніе, приведшее въ такой восторгъ славинофильского критика? Понятно, что одно "прикосновеніе въ народу" не могло дать таланта (оно никакъ не дало его мпогимъ, и въ томъ числъ славинофильскимъ, писателямъ и поэтамъ, хватавшимся за народъ): человъкъ пустой или съ превратными иденми, обращаясь къ народу, конечно, и здъсь обнаружилъ бы свою пустоту - какъ славянофильскій критикъ показываль это на авторъ "Сиротипки". Остается думать, что Аксаковъ чего-то не усмотрыль въ осуждаемомъ имъ направлении, что за отдъльными педостатвами его писателей не видьлъ его настоящихъ понятій. Критику трудно было сознаться, что возможность уразумения п върнаго изображенія народной жизни существуеть и вив славинофильской школы, въ томъ самомъ направлении, которое казалось ему безнадежно ложнымъ, вреднымъ, отступническимъ...

<sup>1) &</sup>quot;Моск. Сборникт", 1847. Крит., стр. 38—39. Digitized by GOOGLE .

Литературныя мивнія Хомякова въ сущности сходны съ твиъ, что мы видимъ у Кирфевскаго и Аксакова; онъ пастаиваеть на техъ же темахъ, это — ложность господствующихъ литературно-общественныхъ взглядовъ, безсиліе нашего просвѣщенія, оторваннаго отъ народа, необходимость народной точки зрвнін. Выло бы слишкомъ длинно собирать въ одно пълое эти мибиня, разбросанныя въ различныхъ статьяхъ Хомякова, печатанныхъ въ "Москвитяинив", "Московскихъ Сборникахъ", потомъ въ "Весъдъ" и др. Хомяковъ 1) постоянно возвращается къ одной темъ, съ новыми подробностями, съ различныхъ сторонъ; избъгая положительнаго, догиатического изложенія (кром' его теологических статей), касается всевозможныхъ частностей, бросветь мысли, задаеть вопросы и т. д. Мивиін Хомякова были въ особенности парадоксальны, и иногда онъ ставилъ въ затруднение самую школу,-какъ напр., въ своихъ возраженияхъ на мивния Киркевскаго о древней Руси.

Хомявовъ вообще обвиняетъ нашу образованность въ недостаткъ національнаго сознанія, безъ котораго она и не имъетъ силы. Западная образованность, перешедши въ намъ, отторгалась отъ жизни, которан ее произвела, и съ другой стороны не имъла корней у насъ. "Въ такомъ-то видъ представлялось до сихъ поръ у насъ просвъщение и общество, принявшее его въ себя; оба посили на себь какой-то характеръ колоніальный, характеръ безжизненнаго сиротства, въ которомъ всв лучшія требованія души невольно уступають м'ьсто эгонстическому самодовольству и эгоистической разсчетливости". Наше отпошение къ Европъ есть робкое поклоненіе; мы "добродушно признаемъ просвъщеніемъ всякое явленіе западнаго міра, всякую новую систему и оттінокъ системы, всякій плодъ досуга немецкихъ философовъ и французскихъ портныхъ" (!), не осмъливаемся даже робко спросить у Запада: все ли то правда, что онъ говорить, и все ли превраспо, что опъ дъласть? Мивніе иностранцевъ о Россіи опре-

<sup>1)</sup> Одинъ современникъ, давно знавый Хомякова, отдавая должную нохвалу его благородному и кроткому характеру, замѣчастъ: "Хомяковъ былъ неумолимый (вѣроятно, неутомияній) спорщикъ, какихъ трудно найти. Не было предмета, о чемъ бы не встуналь онъ въ словопреніе и, при необыкновенной намяти, будучи чрезвычайно начитанъ, всегда имѣтъ верхъ во всякомъ спорѣ (авторъ разсказываетъ о временахъ турецкой войны, 1828 г., когда Хомяковъ служить въ военной службъ, гусаромъ, и когда они встрѣчались въ обществѣ военныхъ). Такъ велико было его искусство въ діалектикѣ, что одинъ и тоть же предметъ могъ онъ защищать съ двухъ противуволожимъъ сторонъ, и бѣлое дѣлалось у него чернымъ, а черное бѣлымъ"... (Зиакомство съ русскими поэтами. Кіевъ, 1871, стр. 15).

дъляется именно собственнымъ нашимъ преклоненіемъ передъ нами: "Наша сила внушаетъ зависть; собственное признаніе въ нашемъ духовномъ и умственномъ безсиліи лишаетъ насъ уваженія, — вотъ причина всёхъ отзывовъ Запада о насъ".

Эти и подобныя разсужденія славянофиловъ вообще сильно преувеличены. Опи могуть быть върны развъ только относительно упомянутой части высшаго барства, которан, получая францувское воспитание и пользунсь большими готовыми доходами, дъйствительно отрывалась отъ народа и поклонялась французскимъ портнымъ. Но противъ этихъ людей напрасно было тратить аргументы. Въ остальной части общества поклонение Западу едва ли имъло такіе разміры, тымь болье, что громадное большинство издавна и до сихъ поръ состояло изъ людей, "пъсколько беззаботныхъ на счетъ литературы". По что въ людяхъ, более заботившихся о литературъ, западная образовенность, научная и практическая, поселяла къ себь уваженіе, это было вполив понятно, и смотреть на нее свысока едва ли прилично было бы людямъ, или народу, которые еще не успъли сколько-нибудь съ нею сравниться. Для иностранцевъ "собственное признаніе" наше было бы, пожалуй, не нужпо: и безъ него можно было судить о нашихъ духовныхъ и умственныхъ силахъ. Причина отзывовъ Запада о насъ заключалась, конечно, въ томъ, что онъ (въ одну эпоху) опасался нашей силы, его тыснившей, и въ то же время видель у насъ только ограниченную степень образованія; но было еще обстоятельство, пе внушавшее въ намъ уваженія: Западъ видълъ въ насъ также общество, мало развитое въ гражданскомъ отношении... Что касается "колоніальнаго" характера нашей образованности, то вся исторія человіческой цивилизаціи указываетъ рядъ заимствованій одними народами у другихъ, а съ другой стороны общія основы науки вовсе не принадлежать какому-нибудь одному народу въ частности.

Славянофиламъ казалось, что стоитъ нашему обществу, "пишущимъ и пе-пишущимъ литераторамъ", принять излагаемыя ими народныя начала, и все будетъ пріобрѣтено, и самостоятельная мысль, и роль въ человѣчествѣ, и уваженіе иностранцевъ, и т. д. Скоро сказка сказывается, но умственная самостоятельность достигается не такъ легко: чтобы стать независимо отъ западной цивилизаціи и выше ен, чтобы "подчинить западное просвѣщеніе нашимъ началамъ", — какъ требовалъ Кирѣевскій, — нужно сначала пріобрѣсти необходимую силу, воспринять и нереработать содержаніе западнаго просвѣщенія, придать ему собственные вклады. Почеркомъ пера нельзя раздѣлаться съ многовѣковымъ развв-

тісмъ, пикакой, самый благородный патріотическій энтувіазмъ не замінить умственной работы; легко сказать— "подчинить" западное просвіщеніе, —по если оно не захочеть подчиниться? Сила чувства заставляла славинофиловъ думать, что это возможно, что они сами въ силахъ совершить эту задачу, —по на ділів этого не оказалось... Хомяковъ, вітроятно, панболіте самонадівянный изъ славно-

фильскихъ писателей, думалъ, что уже настонщее время (соро-ковые года) должно бы быть временемъ нанией самобытности. Онъ даже указываетъ задачи пауки, которыя мы могли бы ръшить лучше другихъ народовъ, — напримъръ, въ исторіи. Исто-рикъ всегда зависитъ отъ самой жизни народа, которому принадлежить; оттого въ понятият національнаго историка является необходимая односторонность, какъ следствие особеннаго склада національныхъ воззреній. Сделанное однимъ народомъ дополпяется и улучшается другимъ, и мы въ особенности могли и должны были пополнить труды нашихъ европейскихъ братьевъ: "намъ возможиће даже, чъмъ западнымъ писателямъ (по крайпей мъръ, по части историческихъ паукъ). обобщение вопросовъ, выводы изъ частныхъ изслъдований и живое попимание минувшихъ событій". По мы, по умственной лівни и непониманію нашей собственной національной высоты, до сихъ поръ еще не уразусобственной національной высоты, до сихъ поръ еще не уразу-жъли этой своей задачи. И Хомяковъ приводитъ образчики вопро-совъ и ихъ ръшенія, которое могло бы быть нами сдълано. "Я не скажу, разръшили ли мы, но подняли ли хоть одинъ изъ тъхъ вопросовъ, которыми полна судьба человъчества? Догадались ли мы, что до сихъ поръ исторія не представляеть ничего кромъ хаоса происшествій, связанныхъ кое-какъ на живую питку непо-нятною случайностью? Попяли ли мы, или хоть намекнули, что такое народъ—единственный и постоянный дъйствователь исторіи... Самыя важныя явленія въ жизни челов'вчества и великихъ народовъ, управлявшихъ его судьбами, остались незамеченными. Такъ, напр., критика историческая не заметила, что при переходе просвъщенія съ Востока на Западъ, не все было чистымъ барышомъ, и что, несмотря на великія усовершенствованія въ художествъ, въ наукъ и въ народномъ быть—многое утратилось, или обмельло въ мысляхъ и познаціяхъ человьческихъ, особенно при переходъ изъ Запада въ Гимъ и отъ Рима къ романизированнымъ племенамъ Запада. Такъ, не обратили еще вииманія на разпоначальпость просвещения въ древней Элладъ... Такъ, разделене имперім на две половины, уже появляющееся въ Дуумвиратъ (мпимомътріумвиратъ) после перваго кесаря, потомъ ясне выразившееся после Діоклетьяна и при преемникахъ Константина и оставившее

неизгладимыя черты въ духовной исторіи человічества отліленіемъ Востова отъ Запада, является постоянно діломъ грубой случайности, между темъ, какъ, очевидно, оно происходило отъ древнихъ началъ (отъ разницы между просвъщениемъ эллинскимъ к римскимъ) и было неизбъжнымъ и веливимъ ихъ последствіемъ .... и проч. 1). Вотъ целый рядъ задачъ, будто бы не тронутыхъ западной наукой и на которыя мы должны были отвічать. Но требовательный судья западной науки ошибался относительно ея положенія. Въ отвёть Хоинкову уже было указано, что мнимыя задачи, нетронутыя западной наукой, составляють въ ней вещь очень известную, другія — давно стали общимъ местомъ, напримъръ, что понятіе о народъ, кавъ живомъ лицъ, представлиющемъ въ своей жизни развитие какого-вибудь нравственнаго и умственного начала, повторилось безпреставно со временъ Гегеля; что съ тъхъ поръ, какъ стали изучать греческихъ классиковъ, всемъ известно, что греки въ науке и поэзіи были выше римлянъ, что Гомеръ выше Виргилія и т. п., а то, что латинскіе классики выше среднев ковых в писателей, было изв'яство даже въ средніе въка; что разділеніе римской имперін на восточную и западную давно объяснялось различісяъ греческой и римской цивилизаціи, и т. д. 2).

Въ другой статьъ, Хомяковъ высказываетъ увъренность во всемірномъ призваніи русской земли, но замівчаеть, что вопросъ - какъ она можетъ исполнять это призваніе и какіе органы можеть найти для этого теперь въ частной деятельности-что этоть вопросъ порождаеть невольное и справедливое сомивніе. Сомивніе возбуждалось положениемъ русскаго общества, слишкомъ забывшаго свою паціональную сущность и потому не могущаго дайствовать въ истинно-народномъ духв. "Только тотъ можетъ выразить для другихъ свои начала духовныя, -- говоритъ Хомяковъ, -- кто ихъ уразумълъ для самого себя; только стройный и пъльный организмъ духовный можетъ передать крыпость и стройность другимъ организмамъ, разслабленнымъ и разъединеннымъ. Мисль оватот внагодная можетъ быть выражена и проявлена только твии, кто вполнъ живетъ и мыслить этою мыслію и жизнію. Таковы ли мы съ нашимъ просвъщеніемъ?" И Хомяковъ объясняеть необходимость согласія двухь силь, составляющихъ правильное и разумное движение общества: силы жизни, принадлежащей всему составу общества и его прошедшему, и разумной

<sup>1)</sup> Сочин: Хомякова, І, стр. 38-39.

<sup>2) &</sup>quot;Современникъ", 1856, № 6, крит., стр. 6-7.

силы личностей, воторая не можеть ничего создать сама, но постоянно присуща общему развитію и не даеть ему впадать въ мертвую односторопность. Объ силы необходимы; но вторая должна быть связана съ первой живою и любищею върою. Иначе — слъдують разрывъ и борьба.

Это - связь исторического преданія, бытового обычая, и разумной свободы личности. Хомяковъ находилъ ихъ правильное согласіе въ древивнией Руси; свобода личности не была ственена и свизывалась съ силой жизни; стихія народная не враждовала съ общечелов вческой (кіевскій и новгородскій связи съ Западомъ, заимствованіе поэзін, искусствъ и т. п.). Пное положеніе вещей начинается поздиве: кажется, съ Флорентинскаго собора возникаютъ подозрительность и вражда къ западной мысли. "Ворьба 1612 года была не только борьбою государственною и политическою, по и борьбою духовною. Европензиъ съ его зломъ и добромъ, съ его соблазнами и истиною, ивлялся въ Россію въ образъ польской партіи. Салтыковы и ихъ товарищи были представителями западной мысли. Правда, въ правственномъ отношенін они не заслуживали уваженія: иниче и бынь не могло. Правственно-низкія души легче другихъ отрываются отъ святыни пародной жизни"... По ихъ направление было не совсъяъ неправо: это было "требованіе мысли, возстающей противъ стіснительнаго деспотизма обычаевь и стихій м'ястныхъ". Представителемъ этого требованія явился нотомъ Петръ. Его направленіе "не было совершенно неправо" 1), по опо сделалось неправымъ въ своемъ торжествъ. "Нечего говорить, что веъ Котошихины, Хворостинины и Салтыковы (то-есть правственно-низкія души) бросились съ жадностью по следамъ Петра, рады-радехоньки тому, что освободились отъ тижелыхъ требованій и правственныхъ законовъ духа народнаго, что они могли, такъ-сказать, расплясаться въ русскій пость: та доли правды, которан заключалась въ торжествующемъ протеств Петра, увлекла мпогихъ и лучшилъ; окончательно же соблазиъ житейскій увлекъ всіхъ". Такъ произошель разрывь, о которомь сказано выше.

Отношеніе воспитанняго Петромъ общества къ народу Хомяковъ изображаєть чертами не менье різкими, чьмъ Аксаковъ. "Отрицаніе *осею* русскаго, отъ названій до обычаєвъ, отъ мепочныхъ подробностей одежды до существенныхъ основъ жизни —доходило (въ новъйшемъ періодъ нашей исторіи) до крайнихъ предъловъ возможности. Въ немъ проявлялась какая-то страсть,

<sup>1)</sup> По К. Аксакову, опо было совершенно неправо, оно было "измінной".

вавал-то вомическая восторженность, обличающая въ одно время величайшую умственную скудость и совершенийшее самодовольствіе. Конечно, эти врайности, повидимому, принадлежать болбе первому періоду нашей европензаціи, чймъ посліднему; но послідній, при большемъ безстрастіи, заключаєть въ себі большее презрібніе и полибійшее отрицаніе всего народнаго 1). Это обнаруживаєтся именно въ отверженіи обычая. Значеніе обычая не довольно оційнено. "Обычай есть законъ; но онъ отличаєтся отъ закона тімъ, что законъ является чімъ-то видшнимъ, случайно примішнающимся въ жизпи, а обычай является силою внутреннею, пронивающею во всю жизнь парода, въ совість и мысль всіхъ его членовъ", и т. д. 2). Петръ убиваль обычаи, а мы отпергаємъ и не понимаємъ ихъ.

Такимъ образомъ, "сила жизни" (или сила преданія, обмчая) и "разумпан сила личности" составляютъ историческое движеніе; достоинство этого движенія опредѣляется отношеніемъ этихъ силъ. Самъ Хомяковъ, при всей навлоиности въ преданію, находитъ требованіе личности не совсѣмъ неправымъ, объясняя, что это было требованіе разумной мысли, стѣспенной деспотизмомъ обычая и мѣстныхъ стихій. Рядомъ съ этимъ онъ готовъ съ обвиненіемъ, что всего скорѣе отрываются отъ преданія правственнонизкія души", а вслѣдъ затѣмъ оказывается, что при Петрѣ "доля правды" увлекала и "лучшихъ" людей. Это опять—безконечный споръ о реформѣ.

Но гдё же мёрка отношеній преданія и разума, чёмъ опредёляется "доля правды" и какимъ образомъ нашъ разрывъ преданія и разумной мысли совершился вслёдствіе "историческихъ случайностей"? Никакой случайности не было въ фактѣ реформы, который составляетъ главнёйшее основаніе этого разрыва. Реформа, безъ сомнёнія, имёла свои преувеличенія и непривлекательным крайности, по "доля правды", въ ней заключавшанся, была очень значительна: только это и дало успёхъ дёлу. К. Аксаковт прямо понималъ реформу какъ переворотъ, какъ революцію, и этотъ характеръ явленія казался Аксакову его осужденіемъ, какъ и Хомякову; но хотя переворотъ, революція и бывають бурнымъ нарушеніемъ спокойнаго хода жизни, они накакъ не могутъ оттого считаться случайностью и произволомълица (какъ Петръ) или общества. Въ теченіи развитія, переворотъ имѣетъ также свое мёсто, но только какъ крайній порывъ,

<sup>1)</sup> Сочин., 1, стр. 152-156.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Тамъ же, стр. 164.

вынуждаемый протявоположной крайностью предшествующаго застоя. Какъ насильственный перевороть, реформа не обощлась безъ крайностей, но для правильнаго историческаго пониманія явленія надо предположить, что основаніе ихъ было въ свойствахъ быта временъ московскихъ, какъ действительно и было. На эту тему уже давно представляемо было немало объясненій. Въ свое время, и сами славянофилы соглашались 1), что въ обвиненіяхъ противъ реформы многое относилось собственно не къ ней, а къ ея дальнъйшимъ послъдствіямъ,—послъдствія часто были плохи: движеніе, данное Петромъ, замедлилось; дъятельность преемниковъ была ограниченна, посредственна, и въ этомъ замедленіи и ограниченности не сказывалась ли именно реакція старой умственной льни и московскаго застоя?

Особеннымъ, наглиднымъ признакомъ внутренняго разрыва въ русской жизни Хомиковъ считаетъ упадокъ обычая и приводить въ образецъ Англію, общественная жизнь которой такъ сильна, благодари этой върности силъ обычая, "внутренняго закона". Хомяковъ съ прискорбіемъ говорить объ "убитыхъ" обычанхъ,—какъ-будто въ самомъ дълъ Петровская реформа была одно безсмысленное истребление старыхъ обычаевъ. Обычан по веизбъжному закону падали и смънились другими въ теченіе всей исторіи: обычаи язычества смънились обычании полу-языческими, двоевърпыми, паконецъ, болъе христіанскими; обычан патріархальной непосредственности смінялись обычании боліве сложнаго поздивинаго быта; обычан древивнией Руси смвиились обычаями московскими, и исторія записала пасильственное водвореніе этихъ последнихъ въ другихъ кранхъ Руси, такъ что еще можно было бы спросить: когда народный обычай потерялъ больше-во времена ли московской централизаціи, или во времена Петра? Обычан бывають разнаго смысла и важности, —обычай самоуправленія важиве какого нибуль мелкаго бытового обычая, — и эпоха московская едва ли не больше истребила обычаевъ старой народной самобытности и свободы, чёмъ эпоха Петра. Сравнение съ Англіей едва ли справедливо: Англія сильна была именно темъ, что вместь со многими странцыми бытовыми обычаями сберегла обычаи политической свободы, которые и послужили для неи гараптіей противъ деспотизма власти; у пасъ обычан подобнаго рода исчезли еще до Петра. Противнаго славянофилы еще не доказали 2). Въ

<sup>1)</sup> Статья М.,. З.,, В., "Москвитяннив",

<sup>2)</sup> Ссылки Хомякова на Англію въ наше время все больше теряють убідительпости, потому что и здісь сила времени все больше и больше стісняеть область

нашей старинъ Петръ уже нашелъ готовой ту силу центральной власти, которая дала ему возможность исполнять свои плани...

Съ сороковыхъ годовъ начиналось у насъ болве внимательное изучение народности и старины. Это изучение, развивавшееся естественно и постоянно пріобрътавшее все больше научной правильности, могло служить пріятнымъ признакомъ сознательнаго интереса въ народу. Но Хомякову и это не нравится. "Правла. говорить онь, -- съ изкотораго времени многіе стали хлопотать о томъ, чтобы собрать и обпародовать обычаи народные. Такія собранія представять для времень грядущихь любопытное исчатное кладбище убитых обычаев. Оченидно (?), это ученая прихоть, нисколько не свидътельствующая объ уваженіи. Конечно, меуваженіе можеть оправдываться совершеннымь нев'ядінісмь; но, сь другой стороны, совершенное невъдъніе не могло бы существовать безъ совершеннаго неуваженія"... <sup>1</sup>). Съ славянофильской точки врвиін желалось непосредственное возстановленіе обычая: Хомяковъ самъ такъ и дълалъ; онъ хотълъ тотчасъ слиться съ наподомъ-соблюдениемъ обычая: онъ, говорять, строго соблюдаль посты, надъваль кафтань и т. п. Не трудно видьть, что эти средства мало помогали двлу...

Въ славянофильской критикъ современнаго характера нашей образованности, у Хомякова, какъ у другихъ, оставалось неясно одно существенное обстоятельство. Это-ихъ отношение въ оффиціальной пародности. Они были недовольны современной образовапностью, разрывомъ съ народными началами; но чего собственно хотын сами? Чжих думали исправить неправившееся имъ отношеніе общества къ народу? Въ чемъ видьли практическую помъху своимъ желаніямъ? Нътъ сомнънія, что ихъ мивній пельза смышивать съ казеннымъ, такъ сказать, патріотизмомъ извыстнаго разряда писателей и съ оффиціальной народностью, но трудно сказать также, къ какимъ именно сторонамъ тогдашией жизни относилось ихъ недовольство, черезъ кого должны были действовать впредь внушаемыя ими начала. Среди своего недовольства они были въ извъстнаго рода союзъ съ писателями "Москвитанина" и въ борьбъ съ противниками, представлявшими либеральное направленіе, насколько оно было тогда возможно. Птъ указанія на свою программу оставались слишкомъ неопредъленни. Въ самыхъ основаніяхъ ихъ теоріи было неисполнимое требовапіе-отказаться, въ одно прекрасное утро, отъ "разсудочной" стараго обычая. Такъ, напр., начинають падать исключительные иравы Оксфорда в

Кембриджа, которыми Хомяковъ такъ восхищается.

<sup>1)</sup> CTp. 166.

образованности и подчинить ее извёстному догматическому условію. Въ общественномъ вопросъ было поставлено ими столь же мудревое требованіе - повидимому, нужно было, чтобы общество (или государство?), изменившее земле, также внезапно возвратилось къ древнить началамъ и основало свое устройство на одной "любви". Когда это начало "любви", какъ основы государства, было проповедуемо славннофилами, Хомяковъ, кажется, серьезно огорчился, что протившики не оказали должнаго впиманія этой идев 1) и нашли въ ней ивчто, такъ-сказать, пастушеское и наивно-мечтательное. Но нельзя было сказать яного о политической теоріи "любви", "свободы въ единствъ" и "единства нь снободь". Еслибы даже таковъ быль въ самомъ дель принципъ древней русской жизни, то онъ уже давно уступилъ свое масто другимъ, менве нажнымъ нолитическимъ принципамъ, въ пастоящее время сдва ли можетъ возвратиться и справедливо можеть быть отнесень въ область насторальной поэзіи. Заметимъ, что славянофилы старательно отделяли свой принципъ любви отъ того движенія, которое начинало появляться въ нашемъ обществъ, какъ интересъ къ народному быту и ясная (хотя высказываемая только отдаленными намеками) мысль о необходимости освобожденія крестьянь. Этоть интересь, очень зам'ьтный въ противномъ имъ лагеръ, они считали только модой (какъ изучение народнаго быта-ученой прихотью), потому что подозръвали въ немъ иностранное происхождение, слъдствие вліянія заналной образованности. Эго действительно не была идиллическая любовь или мистическое чувство, а пачинавшееся реальное понимание общественной справедливости и необходимости госуларственной...

Къ кому же относилось это требование любви? Повидимому, главнымъ образомъ къ обществу, къ образованнымъ классамъ. Но что же могло бы сдълать общество? Заявить свою любовь къ народу такъ, какъ это дълалъ Хомяковъ, въ своей "наружности" и "домашнихъ отношенияхъ"? Противники не сочли этого серьезнымъ, — и это раздражало Хомякова до неблаговидной брани, (стр. 173); но къ сожалънію нельзя и теперь не видъть, что сохранение обрядности и маскарадное переодъванье пъсколькихъ лицъ въ русское платье было бы очень жалкимъ оружіемъ въ пользу народа 2), — это и хотъли сказать тъ "печатныя нападе-

<sup>1)</sup> Crp. 159 ii caba.

<sup>2)</sup> Не већ и славянофилы могли, напр., переодіться; это было возможно для людей независимихь; но если бы человікь, находящійся на службі, явился въ рус-

нія" (на мурмолеу и вафтант), на которыя негодоваль Хомя-ковъ.

Противники славинофиловъ, не раздъляя ихъ философско-религіозныхъ возарвній, столь же мало разавляли ихъ общественныя попятія. Иптересъ въ народу быль у техъ и другихъ, но опъ былт различенъ по своему характеру. Вивсто чувства здесь преобладала "разсудочная мысль", и эта мысль довольно скоро пришла въ тому выводу, что для удовлетворенія этому интересу должно не отказываться отъ образованности, а расширять ее, не палагать на себя аскетического самоотрицанія, а бороться съ тым практически дыйствовавшими условіями, которыя дылають состояніе народа приниженнымъ и самый народъ безсильнымъ. Не обольщаясь надеждами на мистическое возрождение государства въ смыслъ древнихъ началъ, они видъли, что въ государствъ немыслима настораль и что лучшее будущее возможно только съ измънениемъ извъстныхъ правовъ и учреждений, словомъ, съ политическимъ развитіемъ самого общества. Такъ, одной изъ ближайшихъ прчей было тія пихъ освобожленіе крестьянь. какъ первый шагъ общественной самостоятельности. Только при извъстныхъ учрежденихъ, общественныхъ правахъ (пожалуй, "гарантіяхъ"), возможно то возвышеніе народа, котораго славянофилы хотели достигать проповедью чувства. Еслибы когда-нибудь достигнута была цель славянофильства, государство въ древне-русскихъ формахъ, -- противники славянофильства находили въ этомъ очень мало привлекательную перспективу, потому что древнерусскій порядокъ вещей именно быль, по ихъ мивнію, темъ оспованіемъ, изъ котораго произошло безправіе и безсиліе общества и народа; дурныя и слабыя стороны настоящаго были, по ихъ мибнію, именно результатомъ древие русскаго порядка, продолжающаго донынь свое вліяніе... Самый этоть порядовь быль, но ихъ мивнію, скорве спеціально-московскій, гдв русская стихів была, во-нервыхъ, представлена неполно, а во-вторыхъ, къ ней примъшаны были элементы татарскіе и византійскіе... Затых, для нихъ представлилъ уже мало интереса вопросъ о томъ, что перешло бы отъ народа въ общество въ то время, когда народъ будетъ свободенъ и въ состоянии заявить свои стремленія. Это быль гадательный вопросъ будущаго.

Легко было сказать Хомякову: "всемірное развитіе исторія, осудивъ неполимя и одностороннія начала, которыми опа управ-

скомъ платът въ какую-нибудь канцелярію или въ полкъ и т. п., его, конечно, **престо** всключили бы илъ службы, и т. п.



лялась до сихъ поръ, *требует* отъ нашей Святой Руси, чтобы она выразила тѣ болѣе полныя и всестороннія начала, исъ которыхъ она выросла и на которыя она опирается (стр. 169)—но какая выходила въ этихъ словахъ печальная иронія!

Псторическую опънку славянофильства сороковых и первыхъ пятидесятыхъ годовъ трудно отдълять отъ его послъдующей дъятельности; первый періодъ его исторіи, нами разсматриваемый, имъетъ характеръ приготовительнаго разъясненія общихъ пачалъ, которыя потомъ стали примъняться ближе къ практической дъйствительности.

Въ общемъ смыслъ славинофильство перваго періода имъло свою большую историческую заслугу въ развитіи русскаго общества. Родившись подъ несомивними вліяніями романтическихъ стремленій, опо сохранило въ сущности до конца этотъ романтическій, идеальный, мало приложимый въ жизпи характеръ; но оно съ такимъ упорствомъ настанвало на своемъ идеаль, такъ искренно въ него върило и горячо его защищало, что успъло дать ему силу въ литературъ и мивиняхъ общества. Этимъ идеаломъ былъ пародъ, и здёсь была сила этой школы. Не совсемъ върно, по очень сильно она затрогивала чувствительную струну времени. Славянофильское пониманіе народа было преувеличенное, по въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ оно было заслугой: въ искоторыхъ отношенияхъ было тогда довольно смельиъ деломъ указывать въ народъ единственный критеріумъ государственной и общественной жизни; придавать ему такое значеніе, о которомъ ие помышляла оффиціальная народность; возвышать и превозносить этотъ "черный" народъ тогда, когда надъ пимъ еще тяготело осуждение государственнаго закона, пренебрежение барства, чиповничества и почти всего, что стояло надъ низшими классами, когда считалось, что опъ годится только служить рабочей силой и толпой для парадныхъ праздпествъ оффиціальной жизни. Славинофилы указывали обществу его оторванность отъ народа, инчтожество его въ этомъ раздълени отъ истиннаго корня національной жизни, на необходимость союза, который одинъ дастъ обществу правственную силу и дастъ его образованію действительную плодотворность. Славипофилы указывали исторической наукъ мало тронутую ею задачу-раскрыть внутреннія основы народнаго характера, которыя одив могуть пролить свыть на историческую судьбу народа и государства.

Эти идеальныя стороны славянофильскаго ученія составляють

лучшую и достойную уваженія его заслугу. Его положительния встолкованія народности часто были ошибочны, самое теологическое основаніе системы поставлено крайне исключительно, историческія объясненія преувеличены или невърны, но за всьмътвмъ осталось сильное нравственное впечатлівніе.

Заслуга не была поэтому такъ универсальна, какъ утверждають ихъ послёдователи. Интересъ къ народности—въ различныхъ отношеніяхъ — не былъ исключительной принадлежностью ихъ школы и издавна развился въ литературъ. Славянофилы съ своей стороны усилили его своимъ восторженнымъ чувствомъ, схълали довольно много частныхъ разъясненій, — но вовсе не были такими преобразователями общественной мысли, какъ имъ самимъ казалось и какъ утверждаютъ ихъ ученики.

Въ исторической и этнографической наукѣ народный витересъ того времени былъ тѣсно связанъ съ предыдущими изученіями и составлялъ ихъ естественное развитіе и продолженіе. Славянофилы работали здѣсь на ряду съ другими, и именно съ пясателями враждебной имъ школы. Въ историческомъ изученіи они имѣли ту заслугу, что умѣрили исключительность историковъ государственности и немало способствовали объясненію пародной стороны историческихъ событій. Но цѣлан историческая теорія ихъ не была принята ни наукой, ни мифпіями общества. Въ изученіи народнаго быта, старины, народной поэзіи они также сдѣлали многое въ изученіи матеріала и нѣкоторыхъ отдѣльныхъ вопросовъ, но задумавъ примѣпять къ этнографическимъ фактамъ свои идеалистическія истолкованія, они впадали въ оннобки, исправлять которыя приходилось ихъ противникамъ, кого они осуждали за подчиненіе "нѣмецкой паукъ".

Въ литературъ художественной, движение въ смыслъ народности совершалось опять независимо отъ славянофильства и еще до его возникновения. Это движение уже далеко уходило отъ романтизма и, напротивъ, отличалось несомивнимъ стремленитъ въ реальному изображению дъйствительности и тъмъ пріобръло, ваконецъ, яркій общественный смыслъ. Таковы были произведения Гоголя. "Ревизоръ", "Повъсти", "Мертвыя Души" не имъли въ себъ тъпи славянофильской тенденціи, и напротивъ, когда Гоголь впоследствіи сблизился съ представителями школы и, кажется, съ ея иденми, онъ отрекся отъ своихъ прежнихъ сочиненій. Выше было указано, какъ Тургеневъ, писатель вовсе не славянофильской школы, привелъ въ восторіъ К. Аксакова, который только-что успълъ произнести надъ нимъ уничтожающій приговоръ. Славянофильскія тенденціи, напротивъ, до сихъ поръ

Digitized by GOOGIC

не произвели ни одного писателя, который бы получиль вліятельное значеніе въ литератур'в, даль ей новое направленіе и т. п. 1). Общественныя понятія славянофиловь, въ сороковыхь и въ

началъ пятидесятыхъ годовъ, высказывались почти только общими заявленіями о ложности нашего образованія и необходимости связи съ пародомъ. Въ личной жизни они старались объ этой связи, разделяли народное благочестіе и еходили въ его интересы (споры Хомикова съ раскольшиками, благочестие Ивана Киръевскаго), уважали обычан (Хомиковъ, К. Аксаковъ и др. надъвали народный костюмъ), были горячими поклонниками Москвы (предполагая, что въ ней заключенъ налладіумъ прошедшаго и будущаго Россіи), относились съ величайшимъ уваженіемъ къ произведениямъ народной мысли и поэзін (труды и страпствованія Петра Кирвевскаго для собиранія песент); они были противпиками кръпоствого права, съ тъхъ поръ еще были привержепцами сельской общины, и т. д. Славянофильское ученіе имъло, безъ сомивиня, высокую правственную цвну относительно массы общества, какъ стараніе пробудить въ немъ какос-цибудь правственное сознаніе; имъло цьну и для литературы и той части общества, гдъ шло уже извъстное брожение понятий, какъ требованіе большаго вниманія къ народному быту, большаго уваженія къ понятінмъ и желаніямъ народа,— на который дійстви-тельно всего чаще смотріли съ извістной долей самодовольнаго списхожденія; по дальше и не простиралось зд'ясь вліяніе славипофильства. Опо върно указывало на отчуждение общества отъ народа, по невірно объясняло его причины и средства достигнуть сближенія. Паше просв'єщеніе грішило не тімь, что ложны были его принципы, а тымъ, что оно было слишкомъ ограниченно и по распространеню въ обществъ, и по объему содержанія, — и эта ограниченность д'ійствія была вовсе не виной самаго просвыщения или общества; виноваты были вившиня ствспенія: отсутствіе школь, удаленіе изъ пихъ народа (особенно криностного крестынства), чревыврная и подозрительная опека. Самобытности просвъщенія надо было достигать не отверженіемъ этой скудной образованности, а сколько можно большимъ распро-страненіемъ ся въ массъ; "западнаго" было въ этомъ обществъ тако мало, что смъшно было принисывать ему столь гибельное

<sup>1)</sup> Славянофилы придавали великое значение произведениям С. Т. Аксакова въ особенности, кромъ ихъ дъиствительныхъ художественныхъ достоинствъ, всябдетние ихъ благодушнаго отношения къ старому натріпрхальному быту. Они, конечно, замъчалельно талангливы,—но, посвященныя восноминаниямъ, имъютъ свое спеціальное значеніе. Они и остались одинокимъ явленіемъ.



вліяніе; причина отчужденія отъ народа лежала не въ просвіщенін, а въ бъдственномъ состоянін народа, подавленнаго връпостнымъ правомъ, и въ политическомъ безсилін самого общества. По всёмъ этимъ предметамъ, славинофилы распространили немало превратныхъ понятій, и впоследствій ихъ ученія бывали на-руку разнаго рода дешевымъ народолюбцамъ, которымъ удобно было прикрывать собственное инчтожество инимо-народнымъ лвберализмомъ. Заблуждение славицофиловъ обнаруживалось тычь историческимъ фактомъ, что первое нъсколько серьезное вліяніе образованія въ нашемъ обществѣ именно создавало глубокім сочувствія въ народу, или пистинктивныя или вполив сознательныя. — въ томъ самомъ обществъ, которое славянофилы считали окончательно погибшимъ подъ игомъ "Запада", -- и эти сочувствія высказались въ томъ литературномъ лагеръ, въ которомъ славянофилы съ своей точки зрвий видели главивникъ враговъ \_народнаго пачала".

Таково было ихъ положение въ литературъ и общественности. Они сдълали много своимъ возбуждающимъ энтузіазмомъ, но вмъстъ и не мало запутывали общественныя понятіл, чему впрочемъ помогали иногда невольныя неясности ихъ ученія.

Намъ остается упомянуть еще одно обстоятельство. До сихъ поръ мы упоминали о той общественной дъятельности и мивпіяхъ славянофиловъ, которыя были извъстны литературнымъ образомъ. Но они имъли также практическую дъятельность, между прочимъ на службъ. Самаринъ работалъ въ Остзейскомъ краѣ—въ томъ духѣ, который можно узнать теперь изъ "Окраинъ Россіи", — потомъ въ Кіевѣ, при Бибиковѣ, гдѣ его занимало введеніе инвентарныхъ правилъ. Пванъ Аксаковъ, состоя въ министерствъ внутрепнихъ дълъ, работалъ по дъламъ раскола—въ томъ духѣ, который можно узнать теперь изъ напечатаннаго отрывка его общирной записки о сектѣ странниковъ. Они показаля въ этой дъятельности столько серьезнаго убѣжденія и такія просвъщенныя воззрѣнія, что имъ сочувствовали бы и люди, не раздѣлявшіе ихъ образа мыслей.

Но эти воззрвнія были внушены имъ ихъ новымъ образованісмъ, а не твии древне-русскими началами, на которыхъ они котвли утверждать свой образъ мыслей. Съ другой сторовы, они ваблуждались, полагая, что ихъ "русскія" мивнія могутъ быть приняты въ той сферв, къ которой они обращались.

Хомиковъ желалъ пропагандировать православіе въ западной Европѣ; Самаринъ въ издапіи его богословскихъ сочиненій приводить благопрінтные отзывы ипостранной печати о брошюрахъ

Хомякова. Переписка съ Пальмеромъ осталась выражениемъ этой пропаганды... Не вдаваясь въ разсуждение о томъ, насколько мыслима была эта пропаганда и планы соединения апгликанства съ нашей церковью, мы удовольствуемся также цитатой изъ ипостранной печати, — которая выяслиетъ мифние англичанъ о предметъ 1). Подобныхъ цитатъ можно было бы собрать не мало. Самъ Пальмеръ ушелъ, кажется, въ католициямъ.

К. Аксаковъ считалъ равно необходимыми и соединимыми и господствующій порядовъ, и полную свободу печати.

Поздиве описываемаго времени число приверженцевъ славянофильства (съ пъкоторыми варіаціями) увеличилось. Тогда какъ прежде славинофилы могли имъть только отдъльные и случайные "сборники", потомъ существовало пъсколько изданій, съ болье или менъе явнымъ славяпофильскимъ характеромъ 2). Отчасти, это размножение славянофильства происходило оттого, что вообще облегчилось положение литературы и увеличилась, съ пятидесятыхъ и шестидесятыхъ годовъ, литературная публика; но отчасти и независимо отъ этого размпожились приверженцы ученія. Но это едва ли было уситехомъ школы. Повый періодъ ея мало подвинуль доказательство основныхъ положеній; зато слабыя стороны ученія обнаружились ярче, чемь когда-нибудь. Къ славянофильству примкнули новыя школы, которыя также заговорили о "народныхъ началахъ", "почвъ" и т. п., и не имъя ни таланта, ни горячаго убъждения первыхъ начипателей учения, распространяли только фразы на тему народности и болъе или менъе явный обскурантизмъ. Славинофильская публика стала увеличиваться вы прежнее время которой въ прежнее время называли кваснымъ, которан, не вдавансь въ особын размышленін, довольствовалась хвастливыми фразами о народности, грозилась Европь, приходила въ восторть отъ посъщения братьевъ-славянъ, собиралась делить будущее съ друзьями американцами, поставляла "обрусителей" и т. д. Съ другой стороны, по накоторымъ предметамъ, славянофилы не разъ говорили въ одипъ тонъ "Московскими Въдомостями"... Въ этихъ неблагополучныхъ соювахъ виноваты были те самонаденныя односторопности славянофильства, которыя къ сожалению принадлежали къ самой сущпости школы.

<sup>1) &</sup>quot;Daily-News", 17-го сент. 1866 г.

<sup>2)</sup> Кромъ чисто-славлиофильской "Русской Бесъды" и "Дия" и его прееминковъ до "Руси", здъсь падо назвать "Время", погомъ "Эпоху", далъе "Зарю", "Бесъду", въ иткоторые періоды "Голосъ" и др.

## VIII.

## гоголь.

Славянофилы имѣли свою противоположность въ другомъ направленіи, которое они называли "западнымъ", — терминъ не совсёмъ точный даже въ ихъ смыслѣ, потому что первыя теоретическія возбужденія и "западпаго" направленія, и самого славянофильства, заключались, въ большой степени, въ той же западной пѣмецкой философіи; кромѣ того, "западное" направленіе воспитывалось тѣмъ же изучевіемъ самой русской жизни, — только съ другихъ сторонъ; наконецъ, могущественную опору "западному" паправленію далъ, между прочимъ, писатель, не заключавшій въ своихъ попятіяхъ вичего "западно"-тенденціознаго и одинаково цѣнимый славянофилами, — именно Гоголь.

Существенное значеніе этого направленія заключалось въ гомъ, что оно было главнымъ русломъ тёхъ идей, въ развитіи которыхъ состояло прогрессивное движеніе общества; оно было тёмъ направленіемъ, которому принадлежали самыя дёйствительныя пріобрътенія русской общественной мысли, за которымъ было будущее. Оно стремилось внести новыя общественныя поннтія; противъ него была вся рутина старыхъ традицій, вполнѣ господствовавшихъ въ обществѣ. Въ этомъ заключались его тогдашнія отношенія. Оно дѣйствовало, не смотря на всѣ окружавшія его препятствія, и отсюда потомъ получило свой смыслъ и свои первые аргументы то движеніе, которое обнаружилось въ нашей жизни въ первый періодъ реформъ.

Два основные элемента давали силу этому направлению вълитературъ: съ одной стороны это была дъятельность Гоголя, съдругой того круга, главнымъ лицомъ котораго можно назвать Бълинскаго. Ихъ дъйствіе сливалось въ одинъ результатъ, въ одно

сильное правственное вліяніе, глубокій слідъ котораго замітень до настоящей минуты. Можно безъ преувеличенія сказать, что со временн Гоголя и тогдашней критики наша литература впервые получаетъ значеніе настоящей общественной силы, ставовится дійствительной литературой, заслуживающей этого имени, высказывающей настоящія жизненныя требованія. Это уже не одиць эстетическій дилеттантизмъ, служеніе "прекрасному", отвлеченное правоученіе, чёмъ она была до тіхъ норъ (за немпогими исключеніями); она — сколько было возможно по ея внішнимъ условіямъ—затронула настоящіе вопросы жизни, высказала давно зрівшія мысли лучшей части общества, наконившуюся скорбь о недостаткахъ жизни и стремленіе къ лучшему порядку вещей, къ боліве высокой степени гражданскаго и человівческаго развитія. Это быль запросъ на преобразованіе...

Два упоминутые элемента дъйствовали здъсь наиболье сильнымъ образомъ. — такъ что въ нихъ по преимуществу сосредоточивается тотъ моментъ нашего литературнаго развитія. Гоголь — дъйствовалъ силой своего поэтическаго творчества; кругъ Вълинскаго — литературной критикой и другими научными разъясненіями исторіи и общественной жизни. Къ Гоголю примыкаютъ, за исключеніемъ особо стоящаго Лермонтова, всв лучніе писатели того времени; главнъйнія стороны литературы, намъ современной, отъ него ведутъ сное начало. Съ критики Вълинскаго начипается современная публицистическая литература.

Опредвление литературнаго значения Гоголя возбуждало интересъ нашей критики съ самаго начала сороковыхъ годовъ. Критика уже тогда върно указала многое въ свойствъ его таланта, въ значении его произведений для русскаго общества: въ смыслъ художественной оцънки все существенное сказано было еще при первомъ появлении "Мертвыхъ душъ" 1), — но опредъление его истиннаго "паправления" вызвало оживлениме, даже ожесточенные споры послъ появления печально знаменитыхъ "Выбранныхъ мъстъ изъ переписки съ друзьями", когда самъ Гоголь отвергъ тъ толкования, какия давались его произведениять самыми горячими его приверженцами, и отвергъ самыя произведения своя — кромъ "Переписки", — какъ ошибочныя, вредныя, гръховныя.

Къ этой книгъ естественно приводится вопросъ о "направлени" Гоголя.

<sup>1)</sup> Не только въ статьяхъ Бълнискаго, по, напр., также въ статьяхъ К. Аксакова, Илегиена и т. д.

Читателю знакома безъ сомивній исторій "Выбранныхъ Мѣсть", странное впечатлівніе, произведенное этой кпигой, споры и облаченія, вызванные ею противъ Гоголя со стороны его почитателей, которымъ пришлось защищать великія произведеній отъ самого автора. Вопросъ о личномъ развитій Гоголя, затронутый по этому поводу, еще не можетъ считаться вполив різшеннымъ; но все больше выяспяются черты этой исторій вслідствіе постоянно возрастающаго въ посліднее время новаго біографическаго и критическаго матеріала.

При жизни Гоголя, его направленіе, прежде почти безспорно опредъляемое его извъстными произведеніями, стало предметомъ споровъ съ появленіемъ "Переписки"; ръшеніе вопроса было невозможно при жизни писателя, которому еще предстояла дъятельность (быть могло, съ успъхомъ въ повомъ направленіи), — примиреніе двухъ сторонъ было немыслимо. Но дъятельность кончилась и стала дъломъ исторіи. Первый, довольно богатый матеріалъ для исторіи личнаго развитія Гоголя, доставила извъстная біографія его, написанная г. Кулишомъ 1), и также сдъланное имъ изданіе сочиненій Гоголя, гдъ, въ двухъ послъднихъ томахъ. помъщено обширное собраніе его писемъ. Но біографія и самам переписка были далеко не полны: біографія многое умалчивала, отчасти по вынужденной скромности 2); въ переписку не вошли многія характеристическія письма, напечатанныя впослъдствіи.

Изданія г. Кулиша дали новый поводь и матеріаль къ изслідованіямъ и воспоминаніямъ о Гоголі; многія стороны въ характерів и діятельности Гоголя стали опреділяться ясніве. Впослідствій собралось вообще много мелкаго, но довольно важнато матеріала,—въ новыхъ письмахъ Гоголя, въ перепискі его друзей, — который раскрываетъ подробности его личныхъ отношеній и его взглядовъ ").

 $<sup>^{1}</sup>$ ) Второе, распространенное изданіе ел, подъ именемъ "Записовъ о жизив Гоголя". Спб. 1856—1857, 2 тома.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Авторъ умалчиваетъ многія имена и обстоятельства; онъ не могь (или уже саншкомъ опасался) называть ближайшихъ друзей Гоголя, даже назвать Мнавевича (скрытаго подъ буквой М\*\*\*) и его повям "Панъ Тадеушъ" (скрытой нодъ буквами П\*\*\* Т\*\*\*), которыми разъ повитересовался Гоголь!

<sup>3)</sup> Указываемъ матеріалъ, который мы, между прочимъ, инфли въ виду въ мастоящемъ случаф.

Во-первыхъ, новыя, прежде непапечатанныя сочиненія и нисьма Гоголя.

<sup>—</sup> Послідніе годы Гоголя. По новоду "Новыхъ отрывковъ и варіантовъ во И-му тому М. Д.", В. П. Чижова. "Вістникъ Европи", 1872, ікль. 432 стр., съ вламеченіемъ письма Білинскаго къ Гоголю.

<sup>—</sup> Пеноданныя міста нов "Перениски съ друзьями". Р. Архияв, 1866, стр.

При первомъ появленіи "Переписки", книга Гоголя принята была за сознательное отреченіе отъ прежняго направленія, за поворотъ въ другую сторону. Самъ Гоголь положительно объ этомъ говорилъ; овъ находилъ вредными свои старыя сочиненія, 1730—174, и затімъ въ Полномъ Собраніи соч. Гоголя, 1867 (2-е изд. наслідниковъ), т. ПІ, и въ 10-мъ изданіи, М. 1889, т. ІУ.

- . Повъсть о капитанъ Конъйкинъ, по рукописи, найденной въ Римъ. Р. Архивъ 1865, 2 изд., стр. 1281--94.
- О комедін Гоголя: "Владиміръ З-й степени", г. Родиславскаго. "Весёды въ Оби, любителей россійской словесности". М. 1871, стр. 138—141.
- Письма Гоголя въ Жуковскому, съ 1831 года. Р. Архивъ, 1871, стр. 929, 946, 950—954, 957, 0932, 0938.
  - Письма въ И. И. Дмитріеву, 1882. Тамъ же, 1866, стр. 1726-1730.
- Письмо къ М. П. Погодину, 1833. Тамъ же, 1872, стр. 2369 72 (годъ ошибочно поставленъ 1831); то же, что въ изд. Кулиша, V, 174, но съ дополнениемъ цензурныхъ пропусковъ.
- Письмо къ ки. Вяземскому отъ 28 февр. 1847 (а не 1846, какъ напечатано). Тамъ же, 1872, стр. 1328—32. Другое письмо (по новоду статъм ки. Вяземскаго о Гоголъ),—тамъ же, 1866, стр. 1077—41. Третье, изъ Рима, кажется, до 1842. Тамъ же, 1865, стр. 1295—98.
- Письма въ вн. В. О. Одоевскому, 1838—42 г. Тамъ же, 1864, 2-е изданіе, стр. 1030—32 (между прочимь о цензурік "Мертвыхъ Душь").
- Письма въ П. А. Плетневу о московской цепзурћ "Мертвыхъ Душъ", 1842. Тамъ же, 1866, сгр. 766—70. См. также у Кулина, V, 457.
  - Два письма въ Малиновскому, около 1847. Тамъ же, 1865, стр. 1278-82.
  - Замътва въ альбомъ г-жи Чертковой. Р. Старина, 1870, П., стр. 528-529.
  - Записка въ С. Т. Аксакову, около 1839, Тамъ же, 1871, IV, 681.
- Письмо къ актеру Сосиникому, о "Ревизоръ", 1816. Тамъ же, 1872, VI, стр. 441—444.

Во-вторыхи, критическія изследованія, восноминація о Гоголе и упоминаціє о немь из переписке разныхъ лицъ.

- Воспоминанія о Гоголі (Римъ), літомъ 1841 года. П. Анненкова. Б. для Чт.
   1857, № 2 и 11; повторено въ его "Воспоминаніяхъ и критич. очеркахъ", т. І.
- Критическая статья по новоду "Сочиненій и Писемъ" Гоголя, изданныхъ Кулиномъ, "Сопременникъ", 1857, № 8.
  - Воспоминанія Л. Арнольди. "Русск. Вѣстинкъ", 1862, № 1, стр. 54 − 95.
  - Восноминанія о Гоголъ, г. Грота. Р. Архивъ, 1864, стр. 1065—68.
- Воспоминанія Погодина (о римской жизни Гоголя). Тамъ же, 1865, стр. 1270—78.
- Восноминанія Соллогуба. Тамъ же, 1865, стр. 1208—214 (уноминается Гоголь), и въ отдъльномъ изданін Восноминаній, Сиб. 1887.
  - Восноминанія о Гоголі, П. В. Берга. Р. Старина, 1872, V, стр. 118—128.
- Первое знакомство Гоголя съ М. С. Щенкинымъ. Тамъ же, 1872. V, стр. 282—283.
  - Воспоминанія г-жи Смирновой о Жуковскомъ. Р. Архивъ, 1871, стр. 1874, 1883.
- Оффиціальное діло министерства народнаго просвіщенія 1845 г., о назначенів Гоголю денежнаго нособія, въ "Сіверной Почті", 1865, № 277.
- Письма Жуковскаго къ г-жъ Смирновой о ділахъ Гоголя. Р. Архивъ, 1871, стр. 1858, 1860.

отвергаль тоть смисль, который придали имъ его почитатели; собственные друзья его, одобрявшіе "Переписку", считали ее переломомъ" и притомъ такимъ, который быль необходимъ и вполнъ основателенъ. Устанавливалось вообще миъніе, что Гоголь, дъйствовавшій прежде въ одномъ направленіи, — общественно-кри-

- Письма Илетиева къ Жуковскому, о дълахъ Гоголя, о литературъ. Тамъ же, 1870, стр. 1273, 1277—80, 1293, 1305—1306. Между прочимъ чрезвычайно заихчательния извъстія о цензуръ сочиненій Жуковскаго въ 1850 г., стр. 1322—1330.
- Письмо Плетиева къ кн. Вяземскому, 1647, о мовой приготовляемой кишть Гоголя. Танъ же 1866, стр. 1069. (Это не "Объясненіе на Литургів», какъ предположено въ "Архивъ", а "Авторская исповъдь". Ср. въ изд. Кулима VI, 405, то 
  самое нисьмо Гоголя, о которомъ упоминаетъ Плетиевъ. Въ дисьмъ къ Шевмреву, 
  у Кулима VI, 411, Гоголь также гоноритъ, что эта кинга будетъ—"чистосердечибе 
  ваъясненіе моего авторскаго дъла").
- Письмо Жуковскаго въ ви. Вяземскому, по воводу статьи последиаго: «Яземсковь, Гоголь", въ "Сиб. Вед." 1847, ЖМ 90-91. Тамъ же, 1866, стр. 1074.
- Письмо Булгарина из Хавскому, по новоду смерти Гоголя. Р. Старина, 1872,
   V, стр. 461—462.
- W. A. Joukoffsky, von Carl v. Seidlitz, Mitau, 1870, стр. 183—190, 198—199, 202 и въ русскомъ изданіи. Сиб. 1883.

Последніе годы опять особенно богаты изученіями Гоголя, которыя доставляють многда драгоцілный матеріаль для будущихь комментаторовь и біографовь. За множествомь этихь данныхь укажемь главивійшее. Таковы нікоторые новые тевсти (сообщенные г. Таковравовымь и г-жей Некрасовой, въ "Р. Старині»), восномиваннія г-жи Смирновом (въ "Nouvelle Revuc"); свідінія и объясненія о домашнихь отношеніяхь Гоголя и о его матери, г-жь Білозерской и Черницкой, и пр. Укажень въ особенности труди г. Шенрока, предпринявшаго новое собираніе матеріаловь для біографіи Гоголя: "Указатель къ письмамь Гоголя, закліччающій въ себі объясненіе иниціаловь и другихь сокращеній въ изданів Кулиша". М. 1886, 2-е ид. 1888, дійствительно необходимий при чтеніи писемь Гоголя, въ міданіи Кулиша пересынанныхь глухими, и притомь произвольно віятыми, заглавными буквами выйсто имень, а также цензурными умолчаніями:—"Ученическіе годи Гоголя. Біографическія замътки". М. 1887;—"А. О. Смирнова и Н. В. Гоголь", въ Р. Старині, 1888, и др.

Величайшую важность для изученія Гоголя будеть имѣть новѣйшее вздавіе его сочиненій, приготовляемое подъ редакціей г. Тихоправова (донинѣ вышло три тома): это — первое критическое изданіе Гоголя съ текстомь, провъреннымь по рукописамь и сличеннымь съ первыни изданіями, съ подробными историко-библіографическими комментаріями о каждомь произведеніи, пакопець, съ новыми, не бывшими въ печати сочиненійми и отрывками изь рукописей Гоголя. Рапьше, въ 1996, г. Тихоправовь сділаль вобилейное изданіе "Ревизори", съ подробнымь изслідованіемь объ исторія этой пьесы.

Кромі того, см. біографію Гоголя въ "Русской Библіотекі" (тома, посвященняй Избранныма сочиненіяма Гоголя). Сиб. 18..

- Дітетво и коность Гоголи, Ал. Комповича, въ "Московскомъ Сборникт" Illаранова. М. 1887, стр. 202-270.
  - Критическіе этюди, В. Буренина. Сиб. 1883.
- Появленіе въ нечати сочиненій Гоголя. Въ "Изслідованіяхъ и статьяхъ во русской литературі и просвіщенію", г. Суховлинова. Т. П. Свб. 1899, стр. 301—342.

тическомъ, которое ознаменовано "Ревизоромъ" и "Мертвыми Душами",—потомъ измѣнилъ этому направленію, бросился въ аскетизмъ и поклоненіе господствующимъ поридкамъ и былъ окончательно потеринъ для искусства. На него обратились суровые осужденія и укоры.

По одобренія и осужденія современниковъ не давали исто-рическию объясненія. Надо было понять внутренній процессъ, произведшій столь сильную перемёну, открыть побужденія, дей-ствовавшія въ человёкі, пропикнуть въ истинный характеръ его убъжденій и его цълей. Одинь изъ лучшихъ пашихъ вритиковъ, разбиран матеріалы, изданные г. Кулиномъ, старался именно определить, могутъ ли падать на Гоголя эти осужденія и каковъ былъ действительно его правственный характеръ и его убіжденія. Пе скрывая отъ себя извістныхъ сторонъ этого характера, не возбуждающихъ сочувствія, авторъ объясняеть ихъ источникъ и ихъ предълы, но отвергаетъ много другихъ обви-неній, которыя могли быть подняты противъ Гоголя только потому, что до изданія его переписки не была достаточно изв'ястна его внутренняя исторія. Въ заключеніе, критикъ приходилъ къ выводу, что у Гоголя, въ послъднемъ періодъ его жизни, собственно говоря, не было никакой "измъны убъжденіямъ", что ственно говоря, не было никакой "изивны убъжденіямъ", что исторія его мивній была цвльная исторія, однородная съ начала до конца, что если въ разные періоды его жизни сильнѣе выступали у него тв или другія качества его ума и таланта, то сущность его убъжденій всегда была одна и та же. "Если вы, — говорить авторъ, — преодолѣвъ скуку, наводимую однообразіемъ этихъ писемъ (писемъ второго періода жизни Гоголя), всмотритесь въ нихъ ближе и точиве, сравните ихъ съ письмами прежнихъ годовъ, вы увидите, что во второмъ періодѣ сохранилось, кромѣ молодой веселости, все то, что было въ письмахъ перваго поріодъ в письмахъ перваго кромѣ молодой веселости, все то, что было въ письмахъ перваго періода, и наоборотъ, въ письмахъ перваго періода вы найдете уже тѣ черты, которыя, повидимому, должны были бы припадлежать второму періоду". Подробное сличеніе писемъ конца двадцатыхъ п тридцатыхъ годовъ съ письмами сороковыхъ годовъ показывало, что основныя мысли и представленія Гоголя въ тѣ и другіе годы были чрезвычайно сходны, что въ первомъ періодѣ были уже основанія его позднѣйшихъ мнѣпій.

Папримъръ, удивлялись въ "Перепискъ" странной просьбѣ автора къ читателямъ—присылать ему всякія извъстія о русской жизни и нравахъ и даже всякія чисто личныя свѣдѣнія; но Гоголь еще въ 1829 г. дѣлалъ своей матери подобныя порученія относительно малороссійскаго быта, требуя отъ нея лаже такихъ

относительно малороссійскаго быта, требун оть нея даже такихъ

мелочных свъдъній, которыя можно бы предположить ему извъстными. Теперь онъ только расшириль область своих запросовъ, въ той мъръ, какъ считаль болье шировнии и свои планы.

"Переписка" исполнена увъреніями, что человъку нужно только укръпиться въ въръ, и тогда опъ будеть легко переносить самыя тяжелыя испытанія. Оказывается, что то же самое онъ говорить еще въ 1825 году (16-ти лътъ) по поводу смерти своего отца: "не безпокойтесь, дражайшая маменька! я сей ударъ перенесъ съ твердостью истиннаго христіанина", и проч. Въ такомъ же родъ говорить онъ въ другомъ письмъ къ матери о подобномъ горъ, постигшемъ одного изъ ближайшихъ его друзей.

Гоголи винили въ лицемъріи, когда опъ въ "Перепискъ въ каждомъ случат своей жизни видълъ непосредственную волю самого Провидънія; но есть письма отъ 1829 года, которыя своимъ тономъ относительно этого предмета ничты не уступаютъ "Перепискъ". Такъ, однажды онъ дълаетъ своей матери признаніе объодномъ таинственномъ событіи своей жизни, — какой-то безумной и безнадежной любви, — и говоритъ: "Съ ужасомъ осмотрътся в разглидълъ я свое ужасное состояніе. Все совершенно въ міръ было для меня тогда чуждо, жизнь и смерть равно несносны... И увидълъ, что мнъ нужно бъжать отъ самого себя... Въ умиленіи, я призналъ невидимую Деспицу, пекущуюся о мпъ, и благословилъ такъ дивно пазначаемый путь мпъ"...

Его обвиняли въ безмърномъ ханжествъ, когда онъ принимался въ "Перепискъ" поучать своихъ знакомыхъ и читателей, рекомендоваль имъ изучать его книгу и т. п. Но то же было в раньше. Въ началь сороковыхъ годовъ опъ уже рекомендуетъ своимъ родимиъ чтение его собственныхъ писемъ и даетъ имъ уроки благочестія. Разъ онъ перешель въ этомъ всякую міру, такъ что мать и сестры глубоко были огорчены его нетериимымъ, требовательнымъ, суровымъ гономъ; изъ ихъ отвъта Гоголь долженъ былъ увидъть, что мера перейдена, и тогда въ немъ опить сказывается самое теплое чувство и покорность, совершенно искреинія, какъ прежде онъ исвренно поучаль ихъ, ратуя за ихъ душевное спасеніе. Что во всей этой проповеди, которою наполнена "Переписка", не было притворства, это ясно изъ целаго ихъ характера; проповъдь перемъшана съ мыслями и чувствами, очевидно задушевными; и потомъ, --послъ очень многихъ и не легкихъ испытаній его гордости и личнаго достониства, испытаній, навлеченныхъ "Перепиской", и потомъ онъ висколько не измѣняетъ своего топа съ друзьями. Его вопецъ довелъ до печальной очевидности, какъ глубоко укоренилось въ немъ его настроеніе.

Однить словомъ, сличая то, какъ высказывался Гоголь объртихъ и другихъ коренныхъ предметахъ его убъжденія, въ различные неріоды своей жизни, въ самой ранней молодости и въ последніе годы, сличая это, авторъ упомянутой статьи находитъ, что въ убъжденіи Гоголя постоянно господствовало одно возгрыне, что оно приняло крайнее развитіе въ последніе годы, дошло до фанатизма, по въ сущпости не измёналось.

Это заключение кажется намъ върнымъ: личность Гоголя является цъльной, развитіе послъдовательнымъ, для объяспеній котораго незачемъ предполагать ни "измены", ни "перелома",-потому что направление его последнихъ головъ имело основание въ его давнишнихъ понятіяхъ, кромъ которыхъ онъ никогда и не имълъ другихъ 1). Страшное противоръчіе съ самимъ собой, мучившее его въ последніе годы, крылось въ немъ съ самаго начала. Это противоръчіе, которое называли борьбой художническаго начала съ аскетизмомъ, было еще въ большей степени борьбой его врожденнаго высокаго побужденія служить обществу, съ теми ошибочными теоретическими представлениями объ общестив, съ которыми онъ сжился. Въ личной судьбъ Гоголя отравилась борьба двухъ различныхъ сторонъ общественнаго развигія; какъ великій талантъ, онъ принадлежалъ его прогрессивной сторонь, тогда какъ его теоретическія понятія не шли дальше обиходиаго консерватизма, -- и здесь главный источникъ няго разлада, котораго онъ не выдержалъ. Личная исторія Гоголя, какъ писателя, является характеристическимъ фактомъ въ / исторіи самаго общества.

Ивтъ надобности много говорить о томъ, какой великій смыслъ имъли произведенія І'оголя. Это былъ талантъ, равныхъ которому не много можно найти въ нашей литературь; люди Пушкинскаго кружка сами въ то времи находили, что "Мертвыя Души—безъ сомивнія, лучшее изъ всего, что только есть въ нашей литературь" 2). Для нашей литературы І'оголь открывалъ новую область идей, полагалъ основаніе ея дальнъйшаго развитія, впервые сообщалъ ей глубокій общественный смыслъ. Эта сатира съ такой яркостью воспроизводила обыденную жизнь общества, что изображеніе производило сильное впечатлівніе: общество не могло не видъть върности зеркала, и невольно оглядывалось на себя. Какія

<sup>2)</sup> Слова Плетнева въ письмъ въ Жуковскому, 1842.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Мы сдалали бы оговорку только о личномъ характера Гоголя, въ которомъ было гораздо меньше напинов искренности и больше разсчитаннаго лукавства, чамъ предполигаль авторъ статьи, фактическія указанія объ этомъ читатель найдеть въ посноминаціяхъ Анненкова.

бы ни были собственныя иден писателя о содержаніи его произведеній, он'в стали великою силой: изображеніе, созданное могущественнымъ талантомъ, заставляло задумываться; изъ-за ряда смъщныхъ сценъ и характеровъ бросалась въ глаза правственная нищета этой жизни, отъ которой це на чемъ было отдохнуть. Съ произведеніями Гоголя совершался актъ сознанія, одинъ изъ самыхъ важныхъ, какіе были въ новъйшей исторіи нашего общества.

Въ общемъ ходъ развитія, дъятельность Гоголя несомивино составляеть последовательную ступень: она окончательно закрываетъ періодъ искусственнаго романтизма и начинаетъ новый періодъ строго-реальнаго изображенія жизни; но мы напрасно стали бы искать непосредственной связи Гоголевской сативы съ предылущей литературой. Вившнимъ образомъ Гоголь тесно связанъ съ Пушкинскимъ кружкомъ; онъ считаетъ Пушкина своимъ учителемъ; его друзья -- люди Пушвинскаго круга; среди ихъ онъ проводить свою жизнь; они считають его своимь, - но темь не менье, его дьло выходить изъ ихъ умственнаго и общественнаго горизонта: поэтому самъ Гоголь, привыжний смотръть ихъ глазами, и могъ не уразумъть вполнъ того значенія, какое имъли его произведенія для общественнаго развитія. Въ теоретическихъ понятіяхъ Гоголь отчасти сохраняль простыя патріархальныя традицін, отчасти заимствоваль взгляды круга, къ которому примкнуль, но въ своемъ творчествъ опъ уже быль человъкомъ воваго исторического слоя. Его друзья на первыхъ порахъ поняли высокій поэтическій талапть Гоголя и его художественную силу. но не поняли общественнаго значенія его произведеній и потомъ отступились отъ нихъ, когда сделалось ясно ихъ действіе на общество. Самъ Гоголь также отступился отъ своихъ произведеній, потому что это дъйствіе ихъ превышало уровень теоретическихъ понятій, вынесенныхъ имъ изъ его школы и изъ его отношеній.

Воспитаніе Гоголя шло сначала въ малороссійской патріархальной семьї, гді онъ иміль возможность близко приглядіться къ старосвітскому быту украинскаго дворянства, къ нравамъ, предапінит и обычаямъ народа, которые потомъ дали ему богатый матеріалъ для его малорусскихъ разсказовъ. Ученье въ Нѣжинскомъ лицеї, откуда на вакаціи и праздники онъ іздилъ домой, продолжило этотъ первый періодъ его воспитанія; малорусскіе поэтическіе интересы поддерживались по прежнему, между прочимъ, театромъ, который Гоголь съ товарищами устроилъ въ

лицев и гдв, въ числе другихъ пьесъ, давались малорусскія комедін его отца: Гоголь-отецъ составляль ихъ для сцены, устроенной въ Кибинцахъ, имъніе извъстнаго Трощинскаго, который жиль тогда адёсь на поков. Ученье въ лицев, по словамъ Гоголя и по признанію самихъ его паставниковъ, дало ему немного; его свёдёнія были необщирныя, и главное изъ нихъ онъ, вёроятно, пріобрёлъ собственнымъ чтеніемъ. Его знавія были случайны и отрывочны; повитно, что у двадцати-лътняго юноши подобнаго воспитанія легко могло не составиться определеннаго образа мыслей, но и въ дальнейшемъ образовании и обстановке не было задатковъ для этого, а между тъмъ почти тотчасъ по выходъ изъ школы онъ уже вступаетъ на литературное поприще. Его мивнія о коренныхъ вопросахъ правственности и общественной жизни оставались и теперь тв же патріархально-простодушныя мивнія. Въ немъ созръвалъ могущественный талантъ, - его чувство и наблюдательность глубоко проникали въ жизненныя явленія, - но его мысль не останавливалась на причинахъ этихъ явленій. Онъ рано былъ исполненъ великодушнаго и благороднаго страмленія къ человъческому благу, сочувствія къ человъческому страданію; онъ находиль для ихъ выраженія возвышенный поэтическій языкъ, глубовій юморъ и потрясающія картины, но эти стремленія оставались на степени чувства, художественнаго проницанія, идеальной отвлеченности, въ томъ смыслъ, что при всей ихъ силь Гоголь не переводилъ ихъ въ практическую мысль улучшенія общественнаго. Подобной мысли у него не было: для устрапенія человеческихъ бедствій, по его мивнію, нужно было только, чтобы люди избавились отъ пороковъ и стали добродътельны, - этимъ бы все исправилось. Въ первое время у него, безъ сомнънія, не было другой мысли объ этихъ предметахъ, а когда стали указывать ему иную точку зрвнія, онь уже не могь стать на нее и въ послъднее время...

Еще вълицев Гоголь высказывалъ свое горичее желаніе быть полезнымъ обществу; онъ чувствовалъ въ себв какія-то необыкновенныя силы и ожидалъ, что сдълаетъ что-то особенное и выходящее изъ ряда; онъ былъ исполненъ высокими, но неясными стремленіями,— по, какъ онъ говорилъ потомъ не одинъ разъ, онъ вовсе не думалъ быть писателемъ, и полагалъ, что всего лучше и всего полезнве употребить свои силы на службв—той главивйнией, чуть не единственной дорогъ, которую могъ тогда выбрать человъкъ его положенія 1). По окончаніи курса опъ рв-

<sup>1)</sup> См. Записки о жизни Гоголя. 1, стр. 25, 86, 75, 129.

шиль отправиться для этого въ Петербургь. Здёсь онь действательно поступиль на службу, но уже скоро увидыль, что это занятіе не доставляєть ему того удовлетворенія, какого онь ждаль. Въ немъ скоро сказался писатель. Литературныя предпріятія его начались довольно естественно въ романтическомъ тонъ ("Италія", "Ганцъ Кюхельгартенъ", 1829), въ воторомъ онъ прямо следовалъ госполствовавшей тогла школв. Гоголь скрываль свое ими подъ псевлонимомъ, считая свои первыя произведенія пробышть опытомъ. Когда вышедшая книжка встрътила неблагисклопний прісмъ. Гоголь самъ увидёль неудачу, собраль свое изданіе в сжегъ его; книжка едфлалась чрезвычайной ръдкостью и самые близкіе друзья его не знали потомъ ничего объ этомъ первомъ его произведении. Следовало потомъ еще исколько небольшихъ пьесъ, и наконецъ новая попытка была уже настоящимъ успъхомъ. Это были "Вечера въ хуторъ близъ Диканьки" (1831), обезпечившіе Гоголю місто въ литературів и начавшіе его славу. Гоголю было тогда двадцать два года.

Въ періоді этихъ первыхъ опытовъ (1829 — 1831) Гоголь успълъ познакомиться съ II. А. Плетневымъ, который между прочимъ присовътовалъ ему извъстный псевдонимъ Рудаго-Панька, поставленный на "Вечерахъ". Съ 1831 года мы видимъ уже Гоголя овончательно связаннымъ съ вругомъ писателей, средоточіемъ котораго быль Пушкинь. Черезъ Плетнева, или прямо, Гоголь познакомился съ Жуковскимъ, затъмъ съ Пушкивымъ; далбе, мы видимъ въ числъ его друзей съ этого времени ки. Ваземскаго, гр. М. Ю. Віельгорскаго, г-жу А. О. Смирнову и ел брата Россети, и др. Почти въ то же времи начинаются его другія близвія связи въ Москвів съ Погодинымъ и Шевыревымъ, съ М. А. Максимовичемъ, съ которымъ одно время его тесно соединяла общая любовь къ малороссійской старина и народной поэзін. Последній литературный вругь, съ которымь онь несколько поздиве сталь въ дружескія отношенія, быль кругь славянофильскій-поэть Языковъ и семейство Аксаковыхъ. Но главнъйшія связи, дъйствовавшія на развитіе литературныхъ идей Гоголя, находились въ кружкъ Жуковскаго, Плетнева, кн. Вяземскаго и др. Онъ вступилъ сюда юношей, съ любовью принятъ быль въ этоть вругь и остался въ немъ навсегда. Для исторія впутренняго развитія І'оголя этотъ кругь им вль большое значеліе.

Въ самомъ деле, всматривансь въ образъ мыслей Гоголя, нельзя не увидеть, что все его коренныя представленія о жизни и литературь были именно представленія этого после-Пушкинскаго круга; что, выделяясь оть него оригинальностью таланта,

Гоголь ничемъ не разнился съ нимъ въ своихъ теоретическихъ понятіяхъ объ искусстве, о религіи, авторитете, обществе, народе. Гоголь вступилъ въ этотъ кругъ младшимъ членомъ. Когда онъ едва оставилъ школу, люди, составлявшіе этотъ кругъ, были уже признапными главами литературы; это были люди зрелаго развитія, определенныхъ понятій, более обширнаго (если не более глубокаго) образованія, более или мене значительнаго положенія въ обществе. Они стали для Гоголя высшей школой, довершившей его образованіе.

Выше мы старались опредвлить общій характеръ литературы тридцатых годовъ, и то положеніе, которое приняли въ пей ея корифеи — Жуковскій и Пушкинъ. Этимъ опредвляется тотъ порядокъ идей, какой могъ быть здёсь усвоенъ Гоголемъ; нёсколько подробностей могутъ ближе объяснить вліяніе этого круга на внутреннюю исторію Гоголя.

"... Гоголь сублался литераторомъ, -- говорить авторъ уномяпутой выше статьи, -- и случайность, которая до сихъ поръ называется необыкновенно счастливой и благотворной для развитія творческих силь Гоголя, ввела его въ кружокъ, состоявшій изъ избрацивійших в писателей тогданняго Петербурга. Первымь быль въ этомъ пружкъ человъкъ съ талаптомъ дъйствительно великимъ, съ умомъ дъйствительно очень быстрымъ, съ характеромъ дъйствительно очень благороднымъ въ частной жизни. Пушкинъ ободряль молодого писателя и внушаль ему, какимъ путемъ надобно идти къ поэтической славв. По каковъ могь быть характеръ этихъ внушеній? Извъстенъ образъ мыслей, вполиъ развившійся въ Пушкинъ, когда прежије его руководители сифились новыми друзьями и прежиня непріятная обстановка зам'єнилась благосклонностью со стороны людей, третировавшихъ Пушкина пъкогда какъ дерзкаго мальчишку. До конца жизни Пушкинъ оставался благороднымъ человъкомъ въ частной жизни; человъкомъ современныхъ (т.-е., тогда) убъжденій онъ никогда не быль; прежде, подъ вліянінми, о которыхъ вспоминаетъ въ "Аріонъ", — казался, а теперь даже и не казался. Онт могъ говорить объ искусствъ съ художественной стороны, ссылаясь на глубокомысленнаго Ка-тенина; могъ прочитать молодому Гоголю прекрасное стихотво-реніе "Поэтъ и Чернь" съ знаменитыми стихами:

> "Пе для житейского волненыя, "Не для корысти, не для битвъ, и т. д.

могъ сказать Гоголю, что Полевой—пустой и вадорный крикунъ; могъ похвалить пепритворную веселость "Вечеровъ на хуторъ".

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

Все это, пожалуй, и хорошо, но всего этого мало, а по правдъ говоря, не все это и хорошо...

"Если мы предположимъ, что въ общество, занятое исключительно разсужденіями объ артистическихъ красотахъ, вошелъ человъкъ молодой, до того времени не имъвшій случая составить себъ твердый и систематическій образъ мыслей, человъкъ, не получившій хорошаго образованія, должны ли мы будемь удивляться, когда онъ не пріобрътаетъ здравыхъ понятій о метафизическихъ вопросахъ и не будетъ приготовленъ къ выбору между различными взглядами на государственныя дъла?

"Привычки, утвердившіяся въ обществі, иміють чрезвычайную силу надъ дъйствінии почти каждаго изъ насъ. У пасъ.еще очень сильно то мелкое честолюбіе, которое мішаеть человіть находить удовольствіе въ средъ людей менье высокаго ранга, вавъ скоро открывается ему доступъ въ вружокъ, принадлежащій къ болъе высокому классу общества. Гоголь былъ похожъ почти на каждаго изъ насъ, когда пересталъ находить удовольствие въ обществъ своихъ прежнихъ молодихъ друзей (земляковъ и товарищей по лицею), вошедши въ кружокъ Пушкина. Пушкинъ и его друзья съ такимъ добродушіемъ заботились о Гоголъ, что онъ быль бы человъкомъ неблагодарнымъ, еслибы не привязался къ нимъ какъ къ людимъ. "По можно имъть расположение къ людямъ и не поддаваться ихъ образу мыслей". Конечно, но только тогда, когда я самъ уже имъю твердыя и приведенныя въ систему убъжденія; иначе откуда же и возьму основаніе отвергать мысли, которын внушаются мив цёлымъ обществомъ людей, польвующихся высокимъ уважениемъ въ целой публике, людей, изъ которыхъ каждый образованиве меня? Очень натурально, что если я, человъкъ мало образованный, нахожу этихъ людей честными и благородными, то мало-по-малу привыкну я и убъждения ихъ считать благородными и справедливыми".

Таковы дъйствительно были отношенія Гоголя въ этому вругу, гдв онъ вскоръ сталъ своимъ. Изданные въ послѣдніе годи всторическіе матеріалы сообщають, между прочимъ подробности, воторыхъ мы напрасно искали бы въ ихъ тогдашенхъ печатныхъ произведеніяхъ, и эти новыя свъдънія подтверждають взглядъ, выраженный въ приведенной цитатъ.

Кругъ Пушкина и его друзей держался въ литературъ тридцатыхъ годовъ особнякомъ и мало сближался съ другими литературными кругами. Главиъйшие его представители, Жуковскій и Пушкинъ, пользовались всъмъ авторитетомъ своей славы, который и служилъ зпаменемъ для ихъ второстешенныхъ и третье-

степенныхъ сподвижниковъ. Со второй половины двадцатыхъ годовъ этотъ кругъ сплотился въ прочно-связанное, почти замкнутое общество со своимъ эстетическимъ и общественнымъ кодексомъ.

Въ этом вругь унальвшие остатки "Арзамаса" соединялись съ болье молодыми представителями романтизма. Изъ Арзамаса перешель сюда взглядъ на литературу какъ на отвлеченное кудожество, взглядъ, приводившій, въ конць копцовъ, къ полному удаленію литературы отъ вопросовъ дъйствительной жизни. Пушкинъ при всемъ глубокомъ желаніи быть "полезнымъ народу", недаромъ заявлялъ пренебреженіе къ "черни", т.-е. къ обществу, которое вздумало бы ждать отъ поэзіи участія къ своимъ интересамъ и заботамъ, и высокомърно выдълялъ привилегію поэта быть рожденнымъ для вдохновенія и сладкихъ звуковъ, безучастныхъ къ "житейскому волненью".

Съ попятіемъ о поэзін, удаляющейся отъ "черни", соединялся тесно-консервативный взглядь въ предметахъ общественныхъ. Устраниясь отъ дъйствительности, эта литература, особливо у последователей, переставала и понимать ее. Взглидъ кружка развивалъ преданія "Арзамаса"; легкій оттынокъ либерализма, сохранявнійся въ виду Шишковскаго староверства и партін классиковъ, теперь почти исчезъ; по предметамъ общественнымъ мивнія кружка состояли въ преклопеній предъ господствовавшимъ положеніемъ вещей. Жуковскій держался издавна этой точки эрвиія; у Пушкина съ половины двадцатыхъ годовъ остатки прежияго свободомыслія едва сохраниются, и случалось, что оффиціальная народность находила въ немъ своего півца. Пушкинскій кружокъ поклопилси имени Карамзина, и въ этомъ поклоненіи политическія идеи историка государства россійскаго были однимъ изъ главивнимъ основаній: кружокъ увлекался славою Россіи, върилъ въ ен величіе, не имълъ никакихъ сомнъній относительно настоящаго, а различные недостатки, которыхъ нельзя было не видеть, принисываль только недостатку въ людихъ добродътели, неисполнению законовъ.

Въ литературъ тридцатыхъ годовъ, кружокъ Пушкина запималъ господствующее положеніе. Послідният вившательствомъ его въ литературное движеніе того времени была вражда этого круга къ литературной аферъ, которую вели тогда Гречъ съ Булгаринымъ и Сенковскій. Въ этихъ полемическихъ отношеніяхъ пушкинскій кружокъ высказывалъ очень педвусмысленно свое презрівніе къ этому униженію литературы; — къ сожалівнію, у друзей Пушкина не достало характера или умінья поддержать болбе действительнымъ образомъ достоинство литературы. Опи жаловались, бранили Сенковскаго, но были противъ него безсильны... Къ концу тридцатыхъ годовъ положение кружка стаю измъпяться: еще при жизни Пушкина пачался поворотъ, показивавшій, что его школа перестаєть удовлетворять нароставших потребностямь общества. Кружокь Пушкина (вообще говоря, потому что были исключенія) не понималь уже новаго движенія, возникавшаго на его глазакъ. Такъ, онъ не любилъ Полевого, не съумъвши отличить въ его дъятельности-правда, пъсколько воспршной и шумливой - того, что было въ ней серьезнаго. Живы часть публики попяла, однако, рьянаго журналиста, и "Телеграфъ" нивлъ вліяніе. Съ другой стороны, пвиецкая философія, которая казалась Пушкину подозрительной, начала оказывать свое дъйствіе; съ первымъ изученіемъ этой философіи, въ литературь стали все больше украпляться воззранія, основанія которыхь были во всякомъ случав шире, чемь основанія пушкинской школь. Пъкоторыя ръзкости и неришества, которыя случались у писателей поваго московскаго кружка, напр., у Падеждина, возстановляли противъ нихъ друзей Пушкина, а серьезная сторона новыхъ мивній отъ нихъ ускользала. Предубъжденіе распространилось в на людей, которые продолжали потомъ движеніе, начатое Надеждинымъ, — такъ оно распространилось на Вълинскаго и его друзей. Чаль дальше, тых больше увеличивалось взаимное непониманіе. Кругъ Пушкина, послъ его смерти, сталъ все больше терять свое дънтельное значеніе, все больше уединялся; за пепониманіемъ повыхъ направленій явилось раздраженіе, вражда; наконецъ-въ нъсколькихъ случаяхъ-пастоящій обскурантизмъ...

"Времи тогда (около 1837 года) было очень уже смирное", — разсказываеть Тургеневъ въ восноминаниять своихъ объ одномы изъ достойнъйшихъ членовъ пушкипскаго кружка, Плетневъ "Правительственная сфера, особенно въ Петербургъ, захватывала и нокоряла подъ себи все". Эго были "тъ времена, которыя покойный Аполлонъ Григорьевъ прозвалъ допотопными. Общество еще помнило удары, обрушившіеся на самыхъ видныхъ его представителей лътъ двънадцать передъ тъмъ; и изо всего того, что проснулось въ немъ впослъдотвіи, особенно послъ 1855 года, ничего даже не шевелилось, а только бродило—глубоко, но смутво — въ нъкоторыхъ молодыхъ умахъ. Литературы въ смыслъ живого проявленія одной изъ общественныхъ силъ, находящагося въ связи съ другими, столь же и болъе важными проявленіями ихъ, не было, какъ не было прессы (политической печати), какъ не было гласности, какъ не было личной свободы, а была сло-

весность, и были такихъ словесныхъ дёлъ мастера, какихъ мы уже потомъ не видали".

Кружовъ Пушкина, по своему настроеню, мало чувствоваль это положение вещей. Въ немъ были прекрасные лично люди; иное они понимали въ этомъ положени, но ихъ отношение въ дъйствительности было вообще слишкомъ связанное и нассивное. Слова Тургенева о Плетневъ раскрываютъ цълую сторону самаго кружка. "Для критики, въ воснитательномъ, въ отрицательномъ значени слова, ему не доставало энергіи, огня, настойчивости, прямо говоря — мужествии. Онъ не былъ рожденъ бойцомъ"... Пыль и дымъ битвы, говоритъ Тургеневъ, для его натуры были столь же непріятны, какъ и опасность, которой онъ могъ въ ней подвергнуться; но настолько же удаляли его отъ этой битвы и витшнія обстоятельства, его положеніе въ обществъ, связи съ дворомъ. "Оживленное созерцаніе, участіе искреннее, незыблемая твердость дружескихъ чувствъ и радостное поклоненіе поэтическому — вотъ весь Плетневъ".

Эти черты мы найдемъ болье или менье и у другихъ членовъ вружка. Но по взглядамъ литературнымъ и общественнымъ, они все больше удалялись отъ того пониманія жизни, для котораго требовалось "мужество"; ихъ литературное содержаніе ограничивалось отвлеченными и безразличными вещами, — поклопеніе "поэтическому" становилось только изищнымъ развлеченіемъ. Этотъ кругъ могъ поддерживать только литературу, отвычающую ихъ идеальноромантическому настроенію и ихъ общественному положенію. Она могла витать въ возвышенныхъ областяхъ, но должна была чуждаться прозы жизни, стать вдали отъ общественнаго шума и борьбы. Можно себъ представить, что такое условіе дълало поприще этой литературы одностороннимъ и не очень широкимъ... Это и оказалось впостъдствін, въ сороковыхъ годахъ и въ концъ разсматриваемаго періода.

Въ такого рода обстановку попалъ Гоголь при своемъ вступлении на литературное поприще. Жуковский, Пушкинъ, Плетневъ приняли теплое участие въ молодомъ человъкъ, первыя произведения котораго поражали такой свъжей оригинальностью. Ихъ художественное чувство оценило своеобразный талантъ, и Гоголь уже всхоръ дъластся очень близкимъ къ ихъ кругу. Они заботятся о его матеріальныхъ дълахъ, доставляютъ ему мъста и протекціи, поощряютъ литературные труды. Пзвъстно, съ какимъ горячимъ чувствомъ Гоголь гокорилъ всегда о Пушкинъ, котораго считалъ своимъ учителемъ и отъ котораго, въроятно, многому учился въ самомъ дълъ. Пушкинскія преданія были для него

святи. Недаромъ случилось, что Пушвинъ далъ Гоголю самые сюжеты "Ревизора" и "Мертвыхъ Душъ"; какъ говорятъ, онъ разсказаль Гоголю случай, бывшій въ городь Устюжнь, новгородской губернін, гдв какой-то проважій господнив выдаль себя за чиновника министерства и обобралъ городскихъ жителей. Самого Пушкина приняль за тайнаго ревизора нижегородскій губернаторъ, когда Пушкинъ проважалъ черезъ Пижній въ Оренбургъ для собиранія свъдъній о пугачевскомъ бунть: нижегородскій губернаторъ даже предупреждаль объ этомъ въ Оренбургъ В. А. Перовскаго, который быль пріятелень Пушкина и сань ему объ этомъ разсказывалъ. На этихъ данныхъ и былъ задуманъ "Ревизоръ", котораго Пушкинъ называлъ себя престнымъ отцомъ. Въ "Авторской Исповеди" Гоголь разсказываетъ, что Пушкинъ передаль ему сюжеть "Мертвыхь Душь", сюжеть, вотораго, по его словамъ, Пушкинъ не отдалъ бы никому другому, кромъ его. Въ письмахъ Гоголя остались выраженія самаго глубокаго уваженія къ Пушкину 1).

Извёстны слова Пушкина о Гоголе, что нивто не уметь лучше его подмётить всю пошлость русскаго человёка. Гоголь приводить его слова: "какъ съ этой способностью (у Гоголя) угадивать человёка и нёсколькими чертами выставлять его вдругь всего, какъ живого, съ этой способностью не приняться за большое сочинение! Это просто грёхъ! " Убеждая Гоголя сдёлать это, Пушкинъ приводилъ примёръ Сервантеса, который только съ "Донъ-Кихотомъ" занялъ свое высокое мёсто въ литературё... При всемъ томъ Пушкинъ едва ли предвидёлъ то значеніе, которое Гоголю предстояло получить въ нашей литературѣ. Одинъ современникъ той эпохи (гр. Соллогубъ), замёчаетъ, что, кромѣ способности подмёчать пошлость, у Гоголя были еще другія гро-

<sup>1)</sup> Напримъръ, въ напечатанномъ недавно писът Гоголя къ Жуковскому, шъъ Рима въ апрълъ 1839 г., онъ говоритъ: "...Я долженъ продолжать мною начатом большой трудъ, который нисать взялъ съ меня слово Пушкинъ, которыго мислъ естъ его создание и который обратился для меня съ этихъ поръ въ синченное завъчавние". Въ писъмъ къ Плетневу, въ мартъ 1837 г., по нолучени извъстія о смерти Пушкина, Гоголь говоритъ: "....Никакой въсти нельзя было получитъ хуже изъ Россіиъ. Все наслаждение мосй жизни, все мое высшее наслаждение исчелю виъстъ съ никъ. Ничего не предпринималь и безъ его совъта. Ни одна строка не писалась безъ того, чтобы я не воображаль его передъ собор. Что скажетъ онъ, что замътить онъ, чему носмъется, чему изречетъ неразрушимое и въчное одобрение свое — вотъ что мени только занимало и одушевляло мои силм", и проч. Сочинения и висъма Гоголя, взд. Кулиша, V, стр. 266—267. См. также "Выбранныя Мѣста" и "Авторскую Псиовъдъ", и Записки о жизни Гоголя, 1. стр. 194 (мнъніе друзей Гоголя объ его отношеніяхъ съ Пушкинымъ).

мадныя достоинства, и что Пушкинъ никогда въ томъ вполнъ не убъдился и во всякомъ случав не ожидалъ, чтобы имя Гоголя "стало подлъ, если не выше его собственнаго имени"... Пушкинъ ожидалъ отъ произведеній Гоголя большихъ художественныхъ достоинствъ, большого успъха въ публикъ, но не могъ предвидъть ихъ общественного вліянія,—какъ потомъ не хотъли признать этого вліянія друзья Пушкина и самъ Гоголь.

Въ самомъ дѣлѣ, отого вліянія не предвидѣли ни Плетневъ, ни Жуковскій. Плетневъ ближе и проще зналъ русскую дѣйствительность, чѣмъ Жуковскій; человѣкъ большого практическаго опыта и здраваго смысла, онъ еще могъ предполагать подобное вліяніе Гоголя, даже находить его законнымъ, — хотя только до извѣстныхъ предѣловъ. Что касается Жуковскаго, то ему менѣе, чѣмъ кому-нябудь изъ этого круга, понятна была возможность русской сатиры не въ видѣ отвлеченнаго нравоученія, а въ видѣ проявленія настоящей независимости общественной мысли.

Личныя связи Гоголя съ Жуковский также были очень тесны. Жуковскій располагаль къ себе другими сторонами характера. При всехъ односторонностихъ своего поэтическаго мистицизма, Жуковскій отличался благородной, мягкой человечностью, готовой на практическую помощь даже въ самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ, — на что не хватало храбрости ни у кого больше изъ людей той среды 1). Гоголь былъ привязанъ къ пему тёмъ больше, что быль обязанъ ему въ устройстве многихъ своихъ практическихъ дёлъ. Еще въ письмахъ 1831 года между ними видна самая дружеская короткость; вноследствіи она еще увеличилась, особенно во время жизни Гоголя за границей, где онъ часто прівыжаль къ Жуковскому и где последній во время болезни Гоголя носился съ нимъ какъ съ капризнымъ ребенкомъ 2)... Къ

<sup>2)</sup> Въ образчикъ ихъ отношеній можно привести, напр., следующій отринокъ изъ инсьма Гоголя къ Жуконскому нъ івит 1836 г., но отътаде перваго за границу: "Разлуки между нами быть не можетъ и не должно быть, и где бы я ни быль, въ каконъ бы отдаленномъ уголкт не трудился, я всегда буду возле васъ. Каждую субботу я буду въ вашенъ кабинетъ, выбетъ со всеми близкими вамъ. Въчно вы будете представляться мит слушающимъ меня читающаго. Какое участіе, какое заботливо-родственное участіе виделъ я въ глазакъ вашихъ. Пизкимъ и ношлымъ почиталь я вираженіе благодарности моей къ вамъ. Петъ, я не былъ проникнутъ бла-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вотъ два замъчанія, любонатимиє образомъ стоящія рядомъ въ носноминавіяхъ г-жи Смирновон: "Лунпая ночь, съ ся таинственностью и чарами, приводила Жуковскаго въ восторгъ. Отношенія его къстарымъ товарищамъ, къ друзьямъ молодости никогда не измънились. Не разъ онъ подвергался неудовольствію государя за свою неноколебимую върность иткоторимъ изъ нихъ" (т.-е. къ иткоторимъ изъ декабристовъ).

послёднимъ десятилётіямъ своей жизни, именно въ пору отвешеній съ Гоголемъ. Жуковскій, нъкогда романтическій идеалисть съ отвлеченной религіей, больше и больше переходилъ въ православнаго мистика, и когда въ Гоголе стала развиваться его тревожная и мнительная религіозность, общество Жуковскаго могю только поддержать ее и усилить. Въ попятиять о жизни Жуковскій до конпа остается идеалистомъ, и легко пов'врить разсказамъ о немъ г-жи Смирновой: "Такой натуръ (добродушной в дов'врчивой) пришлось провести сколько лівть въ корридорах Зимпяго дворца! Но онъ быль чисть и свътель душею и въ этой атмосферв"... Онъ какъ-то зналъ, что есть ало en gros, но ж видаль ero en détail, когда и случалось ему столкнуться съ чъмънибудь дурнымъ"... Въ вопросъ русской дъйствительности, изображеніе которой І'оголь поставиль своей задачей, Жуковскій быль бы плохой советникь; скорее, онь могь только подрержать въ Гоголъ его мистическое апостольство, къ которому впоследствій онъ воображаль себя призваннымъ.

Были наконецъ въ этомъ кругѣ и люди другого характера, ивкогда остроумцы и esprits forts, но теперь и остроуміе, в бывшее свободомысліе выдыхались и замѣнялись житейскимъ благоразуміемъ и успокоепіемъ на лаврахъ. Въ своемъ кружкъ подобные люди еще ходили со своей старой репутаціей; виѣ кружка они переставали быть литературной силой.

Въ тридцатыхъ, а особливо въ сороковыхъ годахъ, большинотих друзей и покровителей І'оголя были люди довольно высоко поставленные, вполн'в или отчасти придворные... Литературные интересы принимали въ этихъ условіяхъ совсёмъ оссбый характеръ: онъ сообщился вскоръ и Гоголю. Кружовъ все больше и больше удалялся отъ главнаго теченія литературы. При Пушкинь, - это начиналось враждой къ Полевому, къ Надеждипу; въ сороковыхъ годахъ это кончилось враждой къ Бъливскому и всемъ писателямъ его направленія 1). Единственныя оставшіеся симпатіи были къ "Москвитивину", который пріятенъ быль скоимь благоправіемь, своей вірностью Карамзину и вогодарностью; клянусь, это что-го выше, что-то больше ея; я не знав, какъ назвать это чувство, но катищінся въ эту чинуту слези, но взволнованное до глубивы сердце говорять, что опо одно изь таки чувствь, которыя радко доставатся въ удаль жителю земли". Ми не будемъ разбирать, быль ли Гоголь инолии искренень въ этихъ вальненіяхъ своей преданности; оставляемъ вообще въ сторонѣ опредъленіе его.личнаго характера,-опо мало измінило би виводы о теоретическихъ мивніяхъ, какинъ Гоголь научился въ томъ кругћ,

<sup>1)</sup> Самъ Пушкинъ, какъ выше было замъчено, быль заинтересованъ Бълинския, но скрываль это отъ своихъ друзей.

обще старымъ преданіямъ; остальная литература мало интересовала кружовъ или возбуждала въ немъ крайнюю антипатію. О ней даже мало говорится въ перепискъ кружка; но ръдкія упоминанія показывають, что чувства въ ней были одинавовы у различныхъ его членовъ. Вотъ отрывокъ изъ письма 1845 г. къ Жуковскому, отъ одного изъ его друзей: "Маленькое число техъ людей, съ которыми я бываль у васъ, теперь странно разрознилось. Нътъ общей любви, общаго иптереса и общей пъли. Однихъ охолодило чувство глубовлю презрынія ва господствующима поеяма въ кругахъ литературныхъ. Другіе, недостойно увлекшись соблазномъ корысти, невольно отталкивають отъ себя каждое несовременное i) сердце. Третьи, какъ влатые тельцы, стоять на своемъ подножін — боги для упавшихъ передъ пими, болваны для неязычниковъ. И втъ Моисен и нвтъ религіи. Я увъренъ, что в Вяземскій испытываеть ощущенія, отъ которыхъ я часто задыхаюсь" и проч. Въ письмъ не говорится ближе, о чемъ именно идетъ рѣчь, по несомивню, что "господствующія иден" относились именно въ идениъ Вълинскаго и его вруга. Эти враждебныя отношенія и высказались въ 1847, при появленія "Переписки съ друзьями".

Нѣсколько поздиће, въ мартѣ 1850 года, Плетневъ писалъ въ Жуковскому "...Норовъ (товарищъ министра народнаго просвъщения, Абрамъ Сергѣевичъ) затѣваетъ по моей мысли образовать журпалъ для противодѣйствия конаульсивно-скаредной литературѣ пашей. Что вы объ этомъ думаете? Въ распоряжения министерства пе только всѣхъ университетовъ профессора и всѣ академики, по и сильные денежные способы. Итакъ, миѣ кажется, этою арміею павѣрио побѣдить можно нестройную толпу паѣздниковъ, которые безъ предводителя (?) и поддерживаются однимъ развратнымъ невѣжествомъ провипціаловъ. Очень желаю знать, какъ вы объ этомъ судите"..

Повидимому, нѣчто было уже начато для осуществленія этой мысли. Поровъ устроиль у себя ученые рауты, на которыхъ собирались профессора и академики, но предпріятіе тѣмъ не менѣе не исполнилось. Самъ Плетневъ долженъ быль, кажется, уже своро разочароваться въ своихъ надеждахъ. (Припомнимъ, что "конвульсивно-скаредная" литература тогда едва существовала; это было время усиленной цензуры, подъ руководствомъ Мусина-Пушкина, негласнаго комитета и т. д.). Случилось, что въ это самое время Жуковскій прислалъ Плетневу рядъ своихъ статей

<sup>1)</sup> Пропически.

для отдачи въ цензуру в напечатанія. Это были вменно статья по релягіозно-правственнымъ и общественнымъ предметамъ, высанныя Жуковскимъ въ послідніе годы живни—гдів онъ объясниль свои "основныя начала въ политикі и въ философія в правственностя", а именно—"христіанство и самодержавіе, кристіанство и православіе". Можно себі представить, что могъ выписать вірующій, строго-консервативный, преданный Жуковскій о предметахъ этого рода 1). Статьи привели Плетнева въ восторгь. Но на ділів оказалось (письмо Плетнева отъ мая 1850), что тоть же Норовъ, на котораго Плетнева возлагалъ свои надежды, не пропустиль статьи Жуковскаго, особенно Плетнева восхитившей; что духовная цензура не пропустила статей Жуковскаго, которыя иміли отношеніе къ религіи. До такого опыта должны были дойти люди, собиравшіеся спасать литературу... Опыть быль слишкомъ поздній, да и напрасный.
Когда въ діятельности Пушкина насгала пора чисто худо-

жественнаго творчества, интересъ общественный сталь для него . довольно безразличенъ: это обстоятельство, которое ставили въ связь съ его новыми отношеніями въ высшихь сферахъ, начало охлаждать прежнее горячее сочувствіе къ нему въ той части публики, которая искала въ литературъ нравственно-общественнаго смысла. Послъ Пушкина, его вружовъ еще менъе заботился объ этихъ сочувствінхъ, считая, что литература въ ихъ смыслъ, чисто поэтическая, совершенно консервативная, и есть настоящая литература, что другой не должно быть, или она будеть извращеніемъ ея здравыхъ пачалъ. Такимъ образомъ, теорія чистаго искусства сходилась съ практическимъ отвращеніемъ кружка къ критикъ дъйствительности, а съ другой стороны это нерасположеніе къ критикъ становилось необходимостью для членовъ кружка по ихъ связямъ въ высшемъ кругу, при дворъ. Въ тъ времена и вообще критика действительности была возможна только въ самомъ ограниченномъ размъръ и была еще мало распространена; а въ этомъ кругу независимый взглядъ на общественную дъйствительность просто быль вещью немыслимой. Что вившнее положение кружка влінло извъстнымь образомь на его литературныя мивнія, - этого не могла не зам'ятить нован школа; и справедливо не могла этому сочувствовать, потому что здесь начиналась неискрепность, подведение требованій литературы, такъ высоко оцъниемыхъ саминъ кружкомъ, подъ личные посторонніе разсчеты, внутренняя ложь. Это быль весьма существенный пункть,

<sup>1)</sup> Эти статьи вошли теперь въ последнее издание сочинений Жуковскаго.

гдъ двъ литературныя школы или направленія впослёдствіи окончательно перестали понимать другь друга.

Гоголю пришлось испытать на себь удобства и неудобства этихъ отношеній. Его матеріальныя обстоительства почти всегда были не блестящи; опъ ввипо нуждался въ деньгахъ; когда опъ бывали, онъ самъ распоряжался ими не совствиъ благоразумно; въ поздитище годы опъ передво обращалъ ихъ на филантропію. Друзья указали ему одинъ путь для поправленія своихъ делъ, — путь, къ которому опъ потомъ много разъ обращался. Вновь изданные матеріалы прибавляють пъсколько свъдъній къ фактамъ, извъстнымъ изъ біографіи. Напримъръ:

Въ іюнь 1836, уже въ нервую повадку за границу, Гоголь пишетъ изъ Гамбурга къ Жуковскому: "Пе знаю, какъ благодарить васъ за хлопоты вани доставить мив отъ императрицы на дорогу. Если это сопряжено съ неудобствами, или сколько пибудь неприлично, то не старайтесь объ этомъ", и проч. Онъ надъется обойтись собственными средствами.

Въ октябрѣ 1837, опъ пипетъ къ Жуковскому изъ Рима: "И получилъ данное мив великодушнымъ нашимъ государемъ вспоможение. Влагодарностъ сильна въ груди моей", и проч.

Въ апрълъ 1839, въ письмъ къ Жуковскому изъ Рима, онъ описываетъ свое безденежье и продолжаетъ: "Я думалъ, думалъ и пичего не могъ придуматъ лучше, какъ прибъгнуть къ государю. Онъ милостивъ; миъ намятно до гроба то вниманіе, которое опъ оказалъ къ моему Ревизору. Я написалъ письмо, которое прилагаю" и проч. Онъ совимуетъ предложить на высочайнее прочтеніе "Старосвътскихъ помъщиковъ" и "Тараса Бульбу", какъ такія произведенія, которыя могутъ дать о немъ правильное понятіе", — именно произведенія, какъ видимъ, удаленныя отъ всякаго пепріятнаго столкновенія съ дъйствительностью...

Въ 1842, по выходъ "Мертвыхъ Душъ", опъ ожидаетъ опять "милости" 1). Далъе, Жуковскій въ ниваръ 1845 пишетъ къ г-жь Смирновой: "Вамъ бы надобно о немъ (о Гоголь) позаботиться у царя и царицы... Опъ въ безпрестанной зависимости отъ завтрашняго дня. Подумайте объ этомъ; вы лучше другихъ можете характераловать Гоголя съ его настоящей глучшей сто-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Вълисъмъ къ Плетиеву: "Я къламъ съ кормстолюбивой просъбой... Узнайте, что дълають экземплиры "Мертвыхъ Душъ", назначениме мною къ представленію... Въ древнія времена, когда быль въ Петербургъ Жуковскій, мит обыкновенно чтонибудь слѣдовало. Это мит теперь очень, очень было бы пужно", и проч. Изд. Кулина, V, стр. 499. Записки, I, стр. 322.

роны. По его комическим творенівми могуть въ немъ видёть совстьми не то, что онъ есть. У насъ смёхъ принимають за грёхъ, слёдовательно всякій насмёшникъ долженъ быть великій грёшникъ".

Въ апреле того же года, Жуковскій пишеть г-же Смирновой о скорейшей высылке назначенныхъ Гоголю денегь. Ему было назначено на три года отъ Государя по 1,000 рублей, и отъ Наследника по тысяче франковъ 1).

И такъ далъе.

Гоголю потомъ ставили въ упрекъ это исваніе милостей, выпрашиванье денегь, которое получало особенно странный видь, вогда появилась въ свътъ "Переписка" — проповъдь мистическаго аскетизма, общественнаго вастоя и приниженія. Странное совпаденіе фактовъ заставляло недоумъвать и сомнъваться о личномъ характеръ Гоголи, о полномъ безкорыстін его дъйствій. Но теперь можно видеть, что дело было здесь не столько въ личномъ характерь, сколько въ целомъ взгляде на вещи, который быль имъ усвоенъ. Правда, въ характеръ Гоголя нельзя не видъть какой-то искательности, особеннаго жельнія имъть друзей въ аристократическомъ кругь; эта искательность довольно обыкновенное афло, но въ писатель такой силы можно бы желать больше независимости. Правда также, что, желая выпросить денега, Гоголь могъ бы не употреблять такихъ средствъ, какъ рекомендація тьхъ, а не другихъ своихъ произведеній, для достиженія того, а не другого впечатлівнія. Но вообще, если онъ искаль средствь на упоминутой дорогь, это не было такое попрошайничество. какъ о томъ думали, онъ просто следовалъ поинтіямъ вружка. въ которомъ жилъ и который самъ тому помогалъ. Литература въ глазахъ кружка, а затемъ въ глазахъ Гоголи не имъла значенія такой независимой идеальной общественной силы, какое приписывалось ей новыми литературными покольвіями; литература, какъ поэзія ("поэзія есть доброд'ьтель", по словамъ Жуковскаго) и поученіе, служа народному просвіщенію, служила прямо цълямъ государства, - такъ что занятіе литературой было со стороны писатели такая же "служба", какъ всикан другая. Такъ думалъ еще Карамзинъ. Начавши заниматься исторіей государства россійскаго, онъ желаль быть именно "исторіографомъ".

<sup>1)</sup> См. къ этому оффиціальную переписку, напечатанную въ "Свв. Почть", 1845 г. Послі выхода "Выбранцикъ Мість", Гоголь напротивь пишеть Плетневу: "...Ни отъ кого не бери подарковъ и постарайся отъ этого вывернуться»,—но совітуєть "смішо брать", если предложать деньги на вспомоществованіе тімь, кого Гоголь встрітить идущихь на поклоненіе св. містамъ. Под. Кулиша, IV, 272; Записки, II, 69.



получалъ за то жалованье (правда, скромное), чины и кресты. и приступая къ печати, непремънно хотълъ, чтобы книга издана была на казенный счетъ... Въ кружкъ Пушкина было очень принято натріархальное представленіе, что литературная діятельность, даже не исторіографія, можетъ и должна быть поощряема подобнымъ образомъ, и что если поощрение замедлилось, его можно было искать и выпрашивать. Карамзинъ по крайней мъръ писалъ книгу, первую въ своемъ родь, дъйствительно съ точки зрънія государственной, оффиціальной. Теперь стали думать, что юмористическіе разсказы, комедін-также "служба" и, следовательно, также могуть требовать оффиціальнаго вознагражденія 1). Вниманіе. оказанное высшими сферами "Ревизору" въ то время, какъ въ чиновничьей публикъ раздавались вопли противъ него, - утверждало Гоголи въ этомъ мићнін. Впоследствін, сильное впечатлевніе, имъ произведенное, начипающанся слава, удостовъряли Гоголя, что дело его крупное дело, и опъ окончательно уверился. что призвапъ обличать пороки и влоупотребленія именно въ видахъ правительства и для государственной пользы.

Въ этихъ и подобныхъ понятіяхъ Гоголь песомивно многое заимствовалъ прямо отъ своихъ друзей; другихъ понятій опътогда ни отъ кого не слыхалъ. Опъ принялъ понятія кружка и считалъ свои произведенія вполив подходящими подъ ихътеорію: друзья его, хотя замъчали высокія достоинства его произведеній, также не предвидьли въ пихъ ничего такого, что вносило бы въ литературу какой-нибудь совсьмъ повый, пеизвъстный имъ элементъ.

Въ самомъ дълъ, по первымъ произведениямъ Гоголя можно было не предвидъть этого. "Вечера на хуторъ близъ Диканьки" (1831—1832) была живая, веселая кинга, съ богатымъ юморомъ, изображавшая малорусскій бытъ. Въ общественномъ смыслъ это была вець безразличная, не поднимавшая никакого вопроса,

<sup>1)</sup> Воть собетвенния слова Гоголя въ "Авторской Исповеди": ему надо било объяснить себе цель своего труда ("Мертвихъ Душь"), чтоби опъ самъ возгоренся въ нему любовью, — "словомъ, чтоби почувствовалъ и убеделся самъ авторъ, что творя творенье свое, опъ исполняеть именно тоть долгь, для котораго опъ призванъ на землю, для котораго именно дани ему своеобности и сили, и что исполняя его, опъ служенть въ то же самос время такъ же государству своему, какъ би онь дъйствительно находился въ государственной служень. Мисль о служей у меня инкогда не пропадала... Какъ только я почувствоваль, что на поприще висателя могу сослуженть такъте служебу государственную, я бросиль все... чтоби обсудить... какъ произвести такимъ образомъ свое твореніе, чтоби доказать, что я биль также гражданниъ земли своей и котёль служить ей". Паданіе Кулиша, 111, стр. 502—503.

хоти, собственно говори, и въ ней было уже новое, именно любищее отношение въ своему малорусскому народу, безъ всиваго искусственнаго романтизма. "Вечера" были параллезыни тому литературному движению, которое въ эти годы стало обращаться въ изучению народной жизни, — обращаться не всегда върно, но уже не свысока, не съ сознапиемъ превосходства, а съ теплымъ сочувствиемъ. Гоголь около этого времени именно увлевалси малороссийской стариной и народной поэзий, дъля это увлечение съ Максимовичемъ, и безъ сомивния не мало содъйствоваль народно-этнографическому изучению возбуждениемъ сочувствия в любопытства въ живому пародному быту. Этомъ интересъ Гоголя едва ли былъ совершенно раздъляемъ его петербургскими друзьями.

Въ "Арабескахъ" (1835) юморъ Гоголя воснулся новыхъ сторонъ жизни, и уже въ полную силу его глубокаго таланта. Здёсь явились "Записки Сумасшедшаго". Въ слёдующемъ году появился "Гевизоръ" въ печати и на сценв. Гоголь достигалъ вершинъ своего творчества, и вліяніе, предстоявшее ему въ литературв, уже начало обозначаться. Гоголь становился для новыхъ литературныхъ поколівній представителемъ иного, боліве глубокаго значенія литературы.

Но такъ ли думали о немъ его друзья, и самъ І'оголь предполагалъ ли эту, болье широкую цьль и смыслъ своихъ произведеній? Друзьи его думали не такъ. Высово цаня Гоголя, опя не видели въ его трудахъ той особенной вначительности, которы обнаружилась вскор'в могущественнымъ вліяніемъ его въ литературь, "Ревизоръ" быль для нихъ прекрасная комедія, отличная картина русскихъ правовъ, одушевленная желаніемъ указать пороки и злоупотребленія; но для нихъ, и для самого Гоголя осталось мало понятно общественное значение его произведения. Льло въ томъ, что дъйствительный смыслъ этихъ произведеній, вытекавшій изъ ихъ поэтической правды, шель гораздо дальше того, что Гоголь и его друзья предполагали по своему литературному и общественному образу мыслей. Этотъ образъ мыслей быль чисто и совершенно консервативный, дайствие сатиры Гоголя было далеко пе консервативное; и въ этомъ-то Гоголь и его друзья не отдавали себъ яснаго отчета 1).

<sup>1)</sup> Этогъ общественный симслъ и для его другихъ почитателей раскрылся ве вдругъ. Бълинскій, съ перваго раза высоко поставившій Гоголя, въ первыхъ его произведеніяхъ восхищается только чисто-художественными, отвлеченными достоинствами. Тургеневъ, который еще помиилъ появленіе "Ревизора", замічаетъ, чю ему, какъ віроятно, вообще его сверстивкамь, въ то времи еще не было поилию все значеніе геніальной комедія. Это и естественно; потому что зваченіе ем опре-

"Пать, кажется, сомивнія-говорить авторь цитированной выше статьи, - что до того времени, когда начало въ Гоголъ развиваться такъ-пазываемое аскетическое направленіе, онъ не имълъ случая пріобрести ни твердыхъ убъжденій, ни опредъленнаго образа мыслей. Онъ былъ похожъ на большинство полуобразованныхъ людей, встръчаемыхъ нами въ обществъ. Объ отдильных случаяхь, о фактахь, попадающихся имъ на глаза, судить опи такъ, какъ велить имъ инстинктъ ихъ натуры. Такъ и Гоголь, отъ природы имъний расположение къ болъе серьезпому взгляду на факты, нежели другіе писатели тогдашияго времени, паписаль "Гевизора", повинуясь единственно инстинктивному внушенію своей натуры: его поражало безобразіе фактовъ, и опъ выражалъ свое пегодование противъ нихъ; о томъ, изъ какихъ источниковъ возникаютъ эти факты, какая связь находится между тою отраслыю жизни, въ которой встръчаются эти факты, и другими отраслями умственной, правственной, гражданской, государственной жизни, онъ не размышляль много. Напримъръ, конечно рідко случалось ему думать о томъ, есть ли какаяпибудь связь между взяточничествомъ и невъжествомъ, есть ли какая-инбудь связь между невъжествомъ и организаціей различныхъ гражданскихъ отношеній. Когда ему представлялся случай взяточничества, въ его умъ возбуждалось только попятіе о взяточничествъ, и больше ничего; ему не приходило въ голову попятіе безправности и т. п. Паображая своего городничаго, опъ, конечно, и не воображаль думать о томъ, находятся ли въ какомъ-нибудь другомъ государствъ чиновники, кругъ власти которыхъ соотвътствуетъ кругу власти городничаго и контроль надъ которыми состоить въ такихъ же формахъ, какъ контроль надъ городничимъ. Когда опъ писалъ заглавіе своей комедін "Ревизоръ", ему втрио и въ голову не приходило подумать о томъ, есть ли въ другихъ странахъ привычка посылать ревизоровъ; темъ менъе могъ онъ думать о томъ, изъ какихъ формъ вытекаетъ потребпость посылать въ провинціи ревизоровъ. Мы см'єло предполагаемъ, что ни о чемъ подобномъ опъ и не думалъ, потому что ничего подобнаго не могъ опъ и слышать въ томъ обществъ, которое такъ радушно и благородно пріютило его, а еще менфе могъ слышать прежде, пежели познакомился съ Пушкинымъ. Теперь, папримъръ, Щедрипъ вовсе не такъ инстинктивно смот-

ділилось тімъ сильнымъ висчатлівнісмъ, которос она сділала на общество, а висчатлівніе опреділилось не вдругь. Падобно замітніь, однако, что при всемь томъ Білинскій, еще *при жизни Пулькина*, виділь въ Гоголів новый начинающійся веріодь русской литературы.

ритъ на взяточничество... онъ очень хорошо понимаеть, откуда возникаеть взяточничество, какими фактами оно поддерживается, какими фактами оно могло бы быть истреблено... Гоголь видитъ только частный фактъ, справедливо негодуеть на него, и тъмъ кончается дъло. Связь этого отдъльнаго факта со всею обстановкою нашей жизни вовсе не обращаетъ на себи его вниманія".

Эта связь ускользала отъ Гоголя и его друзей, или они сами ниой разъ не котели ся видеть; но ес старалось отискать и отыскивало новое литературное направленіе, и въ этомъ завлючается существенная разница ихъ положеній. Повое направлевіе (въ кругу Бълинскаго и его друзей) вообще получило въ своемъ развитін болье серьезную закваску; не довольствуясь фактомъ, оно искало его причины и вскор'в пашло ее въ соображениях, которыхъ никогда не дълала пушкипская школа (или дълала слишкомъ поверхностно), направлявшая Гоголя; не довольствуясь . негодованіемъ на отдільный фактъ, новое направленіе негодовало на его причины и искало средствъ устранить ихъ, -- отсюда возникаль образъ мыслей, совершенно опредъленный, относившійся педовърчиво въ настоящему, горячо стремившійся къ лучшимъ формамъ общественной жизни. Этотъ образъ мыслей быль очень далекъ отъ мивній Гоголя. Темъ не менфе, Гоголь сталь великой опорой этого образа мыслей и поваго направления. Опъздействовалъ какъ художникъ, какъ поэтъ; его теоретическія мивнія могли быть неудовлетворительны, по ихъ не было видно въ его произведеніяхъ, -- опъ говориль картинами правовъ, а эти картины раскрывали фальшивыя и вредныя стороны нашего быта съ такою силой, что для новаго направленія эти произведенія, столь привлекательныя со стороны художественной, были въ высшей степени сочувственны по содержанію: он'в исполняли половину его задачи, какъ паглядное изображение, которое давало уже матеріаль для размышленія тому, кто захотьль бы о томъ подумать. Гоголь не выводиль изъ своихъ трудовъ тъхъ заключеній, какія изъ нихъ следовали и какія были выводимы повымъ направленіемъ; онъ не могъ вывести этихъ заключеній или, по своимъ теоретическимъ поиятіныт, вывель бы опінбочно (какъ случилось впоследствін): въ этомъ и сказывалась разница двухъ покольній, пупікинскаго, въ которомъ онъ воспитался, и поколенія сороковыхъ годовъ. Это были двъ ступени обществениаго сознапія: Гоголь только воспринималь и указываль известныя мрачныя стороны жизни; новое направление отыскивало ихъ происхождение и думало о средствахъ ихъ удаленія 1).

<sup>1)</sup> Та же неясность и первиштельность обнаруживались въ литературныхъ мизиняхъ Гоголя. Онъ далиль съ пущиниской школой понятія объ искусства (съ

Такъ это было въ первое время деятельности Гоголя; и до конца ед онъ не пріобраль другой точки зранія. Съ болье вралыми годами у Гоголя явлиется потребность выяснить себв начала той деятельности, которан до техъ поръ шла у него только въ силу инстинктивной потребности его поэтической природы; въ этому определеню вызываль его успекь его произведений, ихъ несомивиное и для него не вполив понитное двиствіе на общество. Но привычки мысли были сделаны. Притомъ, отправившись вскоръ за границу, откуда онъ продолжалъ связи только съ людьми своего нервоначального круга, онъ оставался виѣ движенія, возроставшаго въ литературь, и вив непосредственцаго вліннія жизни-такъ что его теоретическія разсужденія остались совершенно на прежней почьъ. Изъ нихъ потомъ и стали развиваться, безъ всякихъ другихъ внушеній, странныя мивнів, какими Гоголь отличался впоследствия. Если онъ сталъ понимать свое отношение къ обществу нѣсколько высокомѣрно, какъ отношеніе учителя правственности, христівискаго моралиста, то это представление мы встрътимъ у него еще въ пору "Ревизора", следовательно въ самую свежую пору его деятельности, и основныя идеи "Переписки" были готовы уже теперь, а въ этой книгъ получили только окончательную отдёлку, свою самую резвую форму. Отъ своей основной точки зрвнія Гоголь шель довольно естественно и последовательно. Если онъ призванъ исправлить людскіе пороки, если онъ пропов'ядникъ нравственности, то ему нужно прежде всего подумать о самомъ себъ, пужно, чтобы было твердо его собственное убъждение; чтобы осуждать чужие недостатки и пороки, надо осудить и свои собственные. Путь къ такъ называемому аскетизму и ко всъмъ странностямъ "Выбранныхъ Мъстъ былъ готовъ.

которыма потома она впала на свои печальным заблужденія), далила тогда ся литературним отношенія, имала одниха союзникова и врагова. Ва извастной статью о движеній журнальной литературы" ва пушкинскома "Современника" (1886) она люжко и умно разобличала Сенковскаго; она не любила натянутаго романтизма Кужсальника, презирала далителей "Саверной Пчелы", по этими отрицательными взглядами почти и кончалась его журнальная программа... Валинскій высказала большов сочувствіе этой статьй, по тогда же заматиль неполноту ся взглядова. См. Соч., т. П. стр. 269 и слад. См. мизній Гоголи о Кукольникі—изд. Кулиша, V, 152, 173, 323, еще са 1832 года; о Сенковскома и "Библіотека для Чтепія", ва 1834—Кулиша, V, стр. 194—195, 225: о Греча и Булгарині, са 1833 года.—Кулиша, V, стр. 172, 323, 324.

Въ этомъ не трудно убъдиться, внимательнъе всмотръвшись въ развитіе понятій Гоголя.

Онъ уже издавна высказываль, что чувствуеть въ себъ какую-то великую силу, какой не дано другимъ; ожидаль, что сдълаеть что-то высокое и особенное: это было инстинктивное сознаніе таланта <sup>1</sup>). Но первыя ожиданія были еще неясны, и сначала онъ думаль удовлетворить своимъ побужденіямъ службой. Только послѣ первыхъ литературныхъ опытовъ для него стало исно, что его призваніе—литература. И здѣсь онъ думалъ сперва, что можеть быть ученымъ, педагогомъ, историкомъ, этнографомъ. Опыты въ этомъ направленіи показали въ немъ довольно плохого ученаго, но обнаруживали несомивнныя достоинства художественныя. Наконецъ, поэтическій элементь его природы взялъ окончательно верхъ надъ всѣми другими интересами, какіе онъ себѣ пріискивалъ. Это произошло уже довольно поздно: Гоголь быль тогда уже авторомъ "Ревизора".

Этотъ извъстный фактъ презвычайно любовытенъ твиъ, что повазываетъ, какъ много въ поэтической деятельности Гоголя было именно инстинктивнаго и безсознательнаго. Его умъ и фактазія были готовы къ творчеству, но онъ еще не зналъ, куда направить ихъ. Онъ бросается на исторію, и съ своими ничтожными средствами, едва прочитавъ нѣсколько переводныхъ учебниковъ, уже составляетъ широкіе планы историческаго труда; едва ознакомившись съ источниками малороссійской исторіи, начинаетъ писать исторію Малороссіи, и бросаетъ, потому что пока онъ писалъ начало, планъ выросъ еще шире. Въ его историческихъ статьяхъ нѣтъ настоящихъ историческихъ знаній, но набросаны смѣлыя рельефным картицы; въ исторіи его занимало созданіе живыхъ образовъ.

Любопытно въ этомъ отношеніи письмо его въ Погоднну (въ то время онъ съ нимъ мпого переписывался объ исторія), отъ 20 февраля 1833 года 2). Тутъ цёлый рядъ плановъ. Онъ захумы-

<sup>1)</sup> Въ "Авторской Исповеди" онъ самъ гонорить: "...Въ те годи, вогда в сталъ задумиваться о моемъ будущемъ (а задумиваться о будущемъ я началъ рано, въ ту пору, когда вст мов сверствики думали еще объ играхъ), мисль о писательстве мит инкогда не всходила на умъ, хотя мин всегда казалось, что я сделаюсь человикомъ изанестинимъ, что меня ожидаетъ присторний крудъ дъйствей, в что в едилию чаме что-то дли общего дабра" (изд. Кулина, ПП, 499).

Эти слова совершенно справедливи: доказательствомъ могутъ служить его самма раннія письма, съ пребыванія въ лицей и въ самую первую пору его литературной діятельности.

<sup>2)</sup> У Кулиша, V, стр. 174—176, опо поставлено подъ 1823-й г. и намечатамо не внолий, болъе нолими тексть тъ Р. Архият. 1872.

валъ издать какую-то книгу, въ родъ географическаго сборника для юношескаго чтенія, по дъло не пошло: "...я не знаю, отчего на меня нашла тоска... Корректурный листокъ выпалъ изъ рукъ моихъ, и я остановилъ печатаніе". Тоска нашла, конечно, потому, между прочимъ, что Гоголь взялся за дъло, ему чужое и постороннее.

Послѣ педагогіи, онъ жалуется на исторію 1). "Какъ то пе такъ теперь работается!.. Едва начинаю, что-нибудь совершу изъ исторіи, уже вижу собственные педостатки. То жалѣю, что пе взялъ шире, огромитье объему, то огрупт зиждется совершенно повал система и рушить старую. Папрасно я увѣряю себя, что это только начало, эскизъ, что оно пе песетъ пятпа мпѣ... Чортъ побери пока трудъ мой, набросанный на бумагѣ. До другого спокойныйщаго премени!"

Этого времени онъ не дождался, исторія осталась втупѣ, потому что опъ нашель паконець свое настоящее дѣло. Письмо продолжаеть такъ: "Я не знаю, отчено я теперь такъ жажду сопременной славы. Изъ глубины души такъ и рвется наружу. Но я до сихъ поръ не написаль ровно ничего. Я не писаль тебъ: я помъщался на комедіи".

Такъ, паконецъ, Гоголь доходитъ до того, что именно и составляло главный коренной предметъ его безсознательныхъ исканій. Опъ еще и теперь пе чувствуетъ, что "комедія" именно и мѣшала ему при запятіяхъ педагогіей, заставляла вываливаться изъ рукъ корректурный листокъ географіи, заставляла посылать "къ чорту" исторію, которою опъ такъ, повидимому, дорожилъ, наводила на цего тоску, отбивала отъ работы.

О комедін онъ разсказываеть следующее. "Она, когда я быль въ Москве, въ дороге, и когда я пріёхаль сюда (въ Петербургъ), не выходили изъ головы моей, но до сихъ поръ я пичего не написаль. Уже и сюжеть было на дияхъ началь составляться, уже и заглавіе написалось на белой, толстой тетради: "Владиміръ 3-й степени", и сколько злости, смъха и соли!"

Очевидно, здёсь были всё помышленія писателя. Эта комедія пикогда не была кончена Гоголемъ <sup>2</sup>), по въ высшей степени любойытно видіть въ этихъ подробностяхъ ту внутреннюю работу, которая происходила въ Гоголъ. "Владиміръ 3-й степени" былъ предшественникомъ "Ревизора". Гоголь, едва проживши въ Петербургъ три-четыре года, уже покидлетъ свою прежнюю

<sup>1)</sup> Гоголь вообще думаль, что его занятия *отнорожны* съ занятиям Погодина! См. напр. висьмо 1833 г., у Кулина, V, стр. 166.

<sup>2)</sup> О ней-въ "Бесъдахъ моск. Общества росс. словесности", вып. 3, 1871.

поэтическую область, и выбравъ новый кругъ наблюденій, съ удивительною мѣткостью попадаетъ на тѣ предметы, которые были наиболѣе характеристической чертой времени. Комедія должна была вращаться на нравахъ бюрократіи, и "сколько злости, смѣха и соли" уже предвидѣлъ писатель въ ихъ изображеніи. Въ самомъ дѣлѣ, бюрократія едва-ли когда доходила у насъ до такого могущества и виртуозности, какъ именно въ тѣ времена... Но Гоголь предвидѣлъ трудности своего плана:

"Но вдругъ остановился, — продолжаетъ онъ, — увидъвши, что перо такъ и толкается объ такія мъста, которыя цензура ни за что не пропуститъ. А что изъ того, когда пьеса пе будетъ играна: драма живетъ только на сценъ. Безъ пея она какъ душа безъ тъла. Какой же мастеръ поиссетъ на показъ пароду неконченное произведеніе? Миль больше ишчего не остается, какъ выдумать сюжетъ самый невинный, которымъ бы даже квартальный не могъ обидъться. Но что комедія безъ правды и злости! Птакъ, за комедію не могу приняться. Примусь за исторію — передо мною движется сценъ, шумитъ аплодисментъ, рожи изъ ложъ, изъ райка, изъ креселъ и оскаливаютъ зубы, и — исторія въ чорту! 11 вотъ почему я сижу при мыслей.

Затемъ онъ опять заводить съ Погодинымъ речь о Беттнгере: "Веттигера... прочелъ въ переводе. Имется ли у него и новая исторія, или только одна древияя?.. Не будеть ли еще чего-пибудь у васъ историческаго, переведенцаго университетскими?.."

Написанъ былъ и явился на сценѣ "Гевиворъ". Извѣстно, какихъ тревогъ стоила Гоголю эта пьеса. Въ "Разъѣздѣ" онъ мастерскими сценами изобразилъ, почти исключительно невѣжественныя, мпѣнія и впечатльнія публики, и наконецъ свои высокія понятія объ искусствъ. Враждебные крики, встрѣтившіе комедію въ публикъ, глубоко огорчали его. Въ его письмахъ за то время находимъ выраженія глубокаго огорченія.

Мочи нътъ, — пишетъ онъ въ апрълъ 1836 къ Щепкину. Дълайте съ нею (комедіей) что хотите, по я не стану клопотать о ней. Мит она сама надобла такъ же, какъ хлопоты о ней. Дъйствіе, произведенное сю, было большое и шумное. Всъ противъ меня. Чиновники пожилые и почтенные кричать, что для меня нътъ ничего святого, когда я дерзнулъ говорить такъ о служащихъ людяхъ; полицейскіе противъ меня; купцы противъ меня; литераторы противъ меня. Бранятъ и ходятъ на пьесу... Еслибы не высокое заступничество Государя, пьеса моя не была бы пи за что на сцент, и уже находились люди, клопотавшіе о

запрещеніи ея. Теперь я вижу, что значить быть комическимъ писателемъ. Малійшій призракъ истины—и противъ тебя возстаетъ, и не одинъ, а цілыя сословія"...

"Туду за границу, тамъ размываю ту тоску, которую наносять мяв ежедневно мои соотечественники, — пишеть онь къ Погодину въ мав 1836 г. — Писатель современный, писатель комическій, писатель правовъ, долженъ подальше быть отъ своей родины. Пророку неть славы въ отчизне. Что противъ меня уже решительно возстали теперь все сословія, я не смущаюсь этимъ, но какъто тягостно, грустно, когда видишь противъ себя несправедливо возстановленныхъ своихъ же соотечественниковъ, которыхъ отъ души любишь, когда видишь, какъ ложно, въ какомъ неверномъ виде ими все принимается. Частное принимать за общее, случай за правило! Что сказано верно и живо, то уже кажется пасквилемъ"...

Гоголь какъ будто самъ умаляетъ значение своей комедіи, — представляетъ какъ "частное", какъ "случай" то, въ чемъ именно и заключался широкій, типическій смыслъ комедіи, что произвело ея большое и шумное дъйствіе. Онъ какъ будто хочетъ оправдать свою смълость, извинить сатиру; мы увидимъ, что онъ дъйствительно, по своему понятію объ общественныхъ предметахъ, и не предполагалъ за своей комедіей того обширнаго значенія, какое она пріобрътала на самомъ дълъ по своему вліянію на лучшую часть общественнаго мибнія.

По рядомъ съ этимъ опъ чувствуетъ, что въ пріемѣ "Ревизора" выражается характеръ массы общества, степень ея умственнаго развитія, что эта степень очень низменная и жалкая. Его мысли надо было сдѣлать еще одинъ пагъ, и онъ самъ увидѣлъ бы, что "Ревизоръ" получилъ такой пріемъ именно потому, что выведено не "частное" и не "случай", а типическое явленіе, указать которое значило указать жалкое состояніе нашей общественности и нашихъ внутреннихъ порядковъ.

Въ другомъ письмъ отъ ман 1836 г. онъ пишетъ: "Грустно мнъ это всеобщее невъжество, движущее столицу, грустно, когда видишь, что глупъйшее мнъніе ими же опозореннаго и оплеваннаго писателя 1) дъйствуетъ на нихъ же самихъ и ихъ же водитъ за носъ; грустно, когда видишь, въ какомъ еще жалкомъ состояніи находится у насъ писатель. Всъ противъ него... И кто же говоритъ? Это говорятъ—опытные люди, которые должны бы имъть насколько-нибудь ума, чтобы понять дъло въ настоя-

<sup>1)</sup> Авторъ разумълъ, въроятно, нападенія "Съверной Пчелы".

щемъ видѣ, — люди, которые считаются образованными и которыхъ свѣтъ, по крайней мѣрѣ русскій свѣтъ, называетъ образованными. Выведены на сцену плуты, и всѣ въ ожесточеніи... Прискоровамив эта невѣжественная раздражительность, признакъ ъпубокаю, упорнаю невъжествоя, разлитою на наши классы. Столица щекотливо оскорбляется тѣмъ, что выведены нравы шестя чиновниковъ провинціальныхъ; что же бы сказала столица, еслибы выведены были хотя слегка ен собственные правы... какъ тогда ваговорятъ мои соотечественники!"

Въ концѣ письма уже обозначается тема, на которую теперь направлялись мучительныя мысли Гоголя. "Бду разгулять свою тоску, — говорить онъ, — глубоко обдумить свои обязанности авторскія, свои будущія творенія, и возвращусь... вѣрно освѣженный и обновленный. Все, что ни дѣлалось со мною, все было спасятельно для меня. Всѣ оскорбленія, всѣ непріятности посылались мнѣ высокимъ Провидѣніемъ на мое воспитаніе, и нынѣ я чувствую, что неземная воля направляеть путь мой. Онъ вѣрно необходимъ для меня" 1).

Эти слова были написаны ровно за десять лать до издания "Выбранных Месть", написаны Гоголемь, только-что издавшимь "Ревизора" и еще не написавшимъ "Мертвыхъ Душъ". Одного этого письма было бы достаточно, чтобы показать, что въ Гоголъ вовсе не совершалось такого особеннаго "перелома", какой находили въ "Выбранныхъ Мъстахъ" и вооружившіеся противъ него прежніе почитатели, и его собственные піэтистическіе и консервативные друзьи. Въ приведенныхъ словахъ были уже всв задатки его дальнайших инаній: человакь, упорно занятый своими иденми, опъ развивалъ ихъ съ страстнымъ увлечениемъ, я всв последующія крайности становятся поцятны. Въ періодъ временъ отъ "Ревизора" до "Мертвихъ Душъ" въ его мизнія не вошло нивакихъ совствиъ новыхъ элементовъ, которые могли бы измёнить и паправить иначе его взгляды въ теоретическихъ вопросахъ: онъ остается съ прежними общественными понятіями, которыя такъ мало съ самаго пачала соответствовали широкому объему его сатиры, -- но эти понятія были таковы, что еслибы онъ были высказаны Гоголемъ въ литературъ, какъ высказывались имъ въ письмахъ въ друзьямъ, онъ безъ сомпъпія произвели бы то же самое впечатлъвіе и въ 1842 г., какое произвели въ 1847 году. Въ этомъ последнемъ случав действие было

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google\,'$ 

<sup>1)</sup> Изд. Кулина, V, стр. 254—255, 269 и слъд. Подробная исторія созданія "Ревизора" изложена въ изданіи г. Тихоправова.

сильные потому, что факть быль слишкомъ пеожиданный, заявлепія сдыланы были въ слишкомъ рызкой формы, съ слишкомъ обльшою петерпимостью, и шли отъ писателя, къ которому по его созданіямъ давно привыкли относиться совершенно иначе, предполагать у него иное міровоззрыніе. Выбхавши за границу, Гоголь въ письмы къ Жуковскому

Вытавши за границу, Гоголь въ письмт къ Жуковскому отъ іюня 1836, изъ Гамбурга, говоритъ о своей внутренней жизни въ следующихъ выраженияхъ, въ которыхъ уже нельзя не замътить, съ одной стороны, явнаго мистическаго элемента, съ другой—высокаго понятия о самомъ себъ и своихъ произведенияхъ, — понятия, очень близкаго къ позднъйшему, неприятному и ипогда, должно сказать, довольно нелъпому высокомърію.

"Мив ли не благодарить Пославшаго мени на землю! Какихъ высовихъ, какихъ торжественныхъ ощущеній, невидимыхъ, не заметныхъ для света, исполнена жизнь моя! Кляпусь, я что-то сділаю, чего не ділаеть обыкновенный человікь. Львиную силу чувствую въ душъ своей и замьтно слышу переходъ свой изъ дътства, проведеннаго въ школьныхъ занятіяхъ, въ юношескій возрасть. Въ самомъ дъгь, если разсмотръть строго и справедливо, что такое все паписанное мною до сихъ поръ? Мив кажется, какъ будто я разворачиваю давнюю тетрадь ученика, въ которой на одной страниць видно перадьніе и льнь, на другой нетеривніе и поспышность, робкая, дрожащая рука начинающаго и смълая заманка шалуна, вмъсто буквъ выводящая крючки, за которую (которые) бьють по рукамь. Изредка, можеть быть, выберется страница, за которую похвалить разви только учитель, провидний въ нихъ зародышъ будущаго. Пора, пора, наконенъ. запяться дьломъ".

Пебрежное отношение къ прежнимъ трудамъ тъмъ болъе возвышаетъ труды предстоящие. Опъ положительно считаетъ себя особымъ, избраннымъ человъкомъ. "О, какой непостижимо изумительный смыслъ имъли всъ случаи и обстоятельства моей жизни! Какъ спасительны были для меня всъ непріятности и огорченія... Никакое развлеченіе, никакая страсть не въ состояніи были на минуту обладъть моею душою и отвлечь меня отъ моей обязанности. Для меня пътъ жизни впъ моей жизни, и ныпъщнее мое удаленіе изъ отечества, оно послано свыше, тъмъ же великимъ Провидъніемъ, ниспославшимъ все на воспитаніс мос. Это великій переломъ, великая эпоха моей жизни"...

Итакъ, если былъ какой пибудь "переломъ" въ діятельности Гоголя, опъ совершился, по его собственнымъ словамъ, въ эпоху "Ревизора". Опъ произопелъ вслъдствіе непріятностей и огорченій

по поводу "Ревизора", и "великой впохой" было именно то, что Гоголь нашелъ пеобходимымъ думать о своихъ "авторскихъ обизанностихъ". Онъ въ первый разъ почувствовалъ необходимость опредълить свой образъ мыслей и свое отношение къ обществу. Дальше увидимъ, какъ опъ опредълилъ ихъ.

Съ отъезда за границу Гоголь занять исключительно "Мертвыми Душами". Въ его перепискъ есть нъсколько упоминаній объ этомъ трудь, о которомъ Гоголь постоянно говорить, какъ о высшей задачь своей жизни. Въ письмъ Жуковскому изъ Парижа, въ ноябръ 1836, опъ гозоритъ: "Если совершу это твореніе такъ, какъ нужно его совершить, то... какой огромный. какой оригипальный сюжетъ! Какая разнообразная куча! Вси Русь явится въ немъ! Это будетъ перван моя порядочная вещь, вещь, которая вынесеть исе имя". Далье, онъ намекаеть на какой-то новый планъ, который остается очепь неясенъ: ....Еще новый Левіасанъ затівается. Священная дрожь пробираеть меня заранъе, какъ подумаю о немъ; слышу кое-что изъ него... божественныя вкушу минуты... но... теперь и погружень весь въ Мертвыя Души". Въ томъ же письмв опъ опять говорить объ ожидаемой враждъ соотечественниковъ: "Огромно, велико мое твореніе, и не скоро конецъ его. Еще возстануть противъ меня повыя сословія и мпого разныхъ господъ; по чтожъ мпф дфлать! Уже судьба моя враждовать съ монми земликами. Терпъніе! Кто-то Пеэрилый пишеть персио мною могущественнымь жезломь. Знаю, что мое имя посл'в меня будеть счастливье меня, и потомки тьхъ же земляковъ моихъ, можеть быть, съ глазами, влажными отъ слезъ, произпесутъ примирение моей тыни"... 1).

1842, марть, о своемь трудь: "Онь нажень и великь, и вы не судите о немь

<sup>1)</sup> Воть еще инсколько приміровь того, вы какомы тонь Гоголь говориль о "Мертвыхъ Душахъ" вы письмахы къ дружимъ.

<sup>1841,</sup> мартъ: опъ сравивваетъ себя съ глиняной вазой — аконечно эта нала тенеръ вся въ трещинахъ, довольно стара и еле держится, но въ этой вазѣ тенеръ заключено сокропилис".

Тогда же, на простои вопросъ, не можеть ли онь прислать статьи для журнала, онь говорить: "Иъть, клинусь, грахъ, тажкій грахъ отвлекать меня! Только одному невърующему словамъ моимъ и педоступному мисличь высокимъ (!) позволительно эго сдълать. Трудъ мой великъ, мой повысо спасителенъ. Я умеръ тенерь для всего мелочнаго; и для предрыпнаго ли (!) журнальнаго пошлаго занятія ежедневнихъ драгомъ и долженъ совершать непрописсмый престирисский, т.-е. отвлекаться отъ работи надъ "Мертвими Душами". Вслъдъ затвиъ онъ, однако, замъчаеть: "но статы будетъ готова и недъти черезъ три вислана". Ватъмъ онять: "обнимите Погодина в скажите ему, что и плачу, что не могу бить полезимиъ ему со сторони журнала, но что онъ, если у него бъется русское чувство люби въ отечеству (!), онъ долженъ требовать, чтобъ и не давать ему инчего".

Очевидно, что Гоголь уже съ этого времени (1836) стояль на мистической точкѣ зрѣпів, которую потомъ его собственные друзья называли спасительнымъ, нужнымъ "переломомъ". Отъ мысли, что кто-то Незримый пишетъ передъ нимъ могущественнымъ жезломъ, не трудно перейти къ "душевному дѣлу", которое онъ связывалъ потомъ съ своими произведеніями, и ко всѣмъ странностямъ его позднѣйшаго образа мыслей. Словомъ, сущность его мистическихъ теорій принадлежитъ не времени около появленія "Переписки", а еще времени "Ревизора".

Такимъ образомъ, во внутреннемъ развитии Гоголя не привзошло ничего новаго, а минмая перемена, которую увидели въ немъ по Выбраннымъ Мъстамъ", состояла только въ различныхъ ступеняхъ одного и того же образа мыслей. До этой книги Гоголь никогда не высказываль своихъ теоретическихъ мибній, и объ пихъ не знали; тенерь онъ ихъ высказалъ резко, угловато. въ минуту особенной экзальтаціи, и книга ноказалась настоящей изивной Гоголя его прежнимъ (предполаглемымъ) убъжденіямъ... Бользиь, безъ сомивнія, играла роль въ его экзальтацін; она усилила его религіозность до фанатизма и галлюцинацій, дала его мивніямь піэтистическую окраску; но сущность взгляда на общественные предметы и собственную д'вятельность всегда была одна и та же. Въ постепенномъ развитіи его мивній можно отличить три періода. Въ пачаль это была чисто поэтическая деятельность, следовавшая безсознательно побужденіямъ таланта, и рядомъ съ темъ усвоение общественныхъ взглядовъ отъ его друзей Пушкинскаго круга. Этотъ періодъ кончается "Ревизоромъ". Успъхъ "Ревизора" и первое столкновение съ "невъжественнымъ" обществомъ произвели на него сильное впечатленіе; онъ сталь думать о своихъ "авторскихъ обязанностяхъ" и при большомъ всегдальнемъ самомивнии и всегдащией религіозности понялъ свою двятельность какъ исполнение сошше данной задачи. Онъ считаетъ себи учителемъ и пророкомъ, авторскій трудъ свой-священнымъ, великимъ трудомъ; въ немъ уже развивается мистическій піэтизмъ, но чисто поэтическія внушенія еще сопротивляются резоперству, и онъ издаетъ первый томъ "Мертвыхъ Душъ". Этимъ заканчивается второй періодъ. Только воркій глазъ Бълинскаго увидель въ "лирическихъ мъстахъ" поэмы признаки неблагопріятные. Усивхъ "Мертвыхъ Душъ" овончательно утвердилъ Гоголя въ техъ мив-

но той части, которая готовится теперь предстать на свъть (если только будеть конець ся непостименлиму странствів). Это больше ничего, какъ только крыльцо къ тому дворису, который во миъ строится". Изд. Кулина, V, стр. 437, 438, 495.

ніяхь о своей роли, какія возымёль онь уже давно. Свою авторскую работу онь считаль теперь настоящей "службой", а себя—такъ сказать, государственнымъ моралистомъ: еторой томъ "Мертвыхъ Душъ" долженъ быль представить какія-то откровенія личной и государственной нравственности. Между тёмъ, отчасти неувъренный въ своемъ знаніи русскаго общества, немного забытаго въ "прекрасномъ далекъ", отчасти "подталкиваемый друзьями" (не терпъвшими новой литературы), Гоголь издалъ "Выбранныя мъста", гдъ высказалъ свою общественную философію съ высокомъріемъ и петерпимостью фанатика и избалованнаго человъка, со всъми крайностими своей мистической религіи и узкаго, довольно нескладпаго консерватизма. Ошибку свою онъ оскоръ понялъ, но исправить ее былъ уже не въ состояніи; резонерство уже подавляло поэзію, и второй томъ "Мертвыхъ Душъ" остался перёшеннымъ вопросомъ...

Таковы были общія черты исторін Гоголя; обратимся къ подробностямъ.

Отправившись разгулять тоску, опечаливаясь враждой и невъжестном соотечественниковъ, обдумывая свои авторскія обязакности, работая надъ новымъ произведеніемъ, Гоголь, повидимому, никогда не подумаль о томъ, откуда идеть это певъжество и какъ следуетъ въ нему относиться. Певежество было несомивано, и копечно прискорбно; но можно было видъть, что оно началось не со вчерашняго дня и что въроятно есть сильныя причивы, которыя его поддерживали. Гоголь скорбель, что соотечественники не понимали обличенія общественныхъ недостатковъ; по не видълъ, что общество, возстанавшее противъ него, было въ конецъ испорчено, и что причина порчи заключается не въ однихъ педостаткакт частчыхъ лицъ, но въ самыхъ условінкъ нкъ гражданскаго быта. Гоголь не видълъ, что онъ могъ бы не огорчаться враждой этого общества, что ее могло перевъсить горячее сочувствие другой части общества, для которой его сатира являлась пачаломъ правственнаго освобожденія и для которой одной, собственно говоря, сатира его имъла свое поэтическое и воспитывающее значеніе. Къ сожальнію, Гоголь и впоследствін не видель, что въ обществъ уже началось раздвоеніе, что возникали новыя попятія объ общественныхъ порядкахъ, -- и сталъ даже пападать на своихъ почитателей... Его собственныя представленія объ общественныхъ порядкахъ были очень тесныя и одностороппія; онъ изображаль явленія, не попимая ихъ причипь, и теперь, когда. онъ сталъ обдуманно выбирать свой путь для действія на общество, выбраль путь странный и певозможный. Не задавая

вопроса объ общихъ основаніяхъ жизня, -- даже находя ихъ настоящимъ совершенствомъ, - Гоголь предполагалъ, что все дело только въ объяснении дюдямъ истинной правственности. Опъ хотыть своими произведеніями достичь именно этой цёли, побудить каждаго въ личному исправлению, и ему казалось, что тогда все будеть сделано, и все будеть хорошо: исправится правственность, и чиновники не будутъ брать взитокъ, судьи станутъ справедливо судить, помъщики благодътельствовать крестыпъ и т. д. Ему не приходила мысль, что отъ взятовъ и произвола чиновниковъ можно избавиться только измёненіемъ самой администраціи и предоставленіемъ обществу какой-пибудь самостоятельности; что справедливаго суда можно было достигнуть только введеніемъ хорошихъ судебныхъ учрежденій, что для устройства крестьянъ надо было прежде освободить ихъ отъ помещиковъ и т. д. Ипаче, проповедь правственности уподоблялась бы проповъди извъстнаго повара коту-васькъ и, по всей веронтности, столько же была бы успешна. Въ перепискъ Гоголи пътъ следа, чтобы его мысль когда-нибудь принимала такое направленіе.

Къ счастію, въ эти годы (1836—42) поэтическая сила Гоголя была еще такъ велика, что ее не могло останавливать и совращать съ пути начинавшееся мистическое резоперство; фантазія еще сохранила свою независимость, и подъ его перомъ создавались картины русской жизни, изумительныя по своему поэтическому значенію и по своей оперности.

Въ 1842 вышли "Мертвыя Души". Извъстно, съ какимъ восторженным сочувствиемъ внига была встрвчена въ литературъ. Гоголю падо было не понимать тогдашняго положения литературы, чтобы много заботиться о нападенияхъ, которыя шли отъ Полевого, Сенковскаго, "Съверной Пчелы". Тъ партии, между которыми уже начало тогда дълиться господство въ литературъ, приняли книгу Гоголя съ одинаковымъ сочувствиемъ и воскищениемъ. Три разные лагеря считали Гоголя своимъ, и его успъхъ— успъхомъ своего круга или своихъ мивний. Во-цервыхъ, его друзья, знавшие подпоготную его личной жизни и его труда: Плетневъ, Љуковскій, кн. Вяземскій и проч. Плетневъ помъстилъ въ своемъ "Современникъ" статью 1), которая была одной изълучшихъ статей, явившихся тогда въ защиту и объясненіе "Мертвыхъ Душъ". Начинавшійся славянофильскій кружокъ принялъ

<sup>1)</sup> Онъ свриль свое имя подъ буквами С. III. и подписью "Житомиръ"; онъ хотель этимъ устранить отъ статьи перасположение къ нему его литературныхъ противниковъ.



Гоголя съ твиъ же чувствомъ: семья и вружовъ Аксаковыхъ восхищались Гоголемъ; "Москвитянинъ" помъстилъ хвалебную (хотя нелъпую) статью Шевырева; Константинъ Аксаковъ издалъ особой брошюрой настоящій панегиривъ, гдъ сравнявалъ Гоголя съ Гомеромъ, — и почему-то непринятый Погодинымъ въ "Москвитипинъ". Наконецъ, для Бълипскаго и его вруга "Мертвыя Души" были многозпаменательнымъ явленіемъ, утверждавшимъ въ литературъ новую эпоху.

Пзъ этого всеобщаго сочувствія Гоголь, повидимому, извлекъ очень немного для своихъ теоретическихъ мивній; напротивъ, онъ кажется, еще сильнъе двинулся на ту дорогу, которая грозила самою серьезною онасностью его поэтической дъятельности. Онъ начинаетъ усиленно доспрашиваться у своихъ друзей и знакомыхъ искренняго мивнія объ его книгъ, доискивается въ особенности осужденій, предполагая найти въ нихъ самую настоящую правду, всего больше интересуется ими и въ печати. Напротивъ, онъ, повидимому, очень мало замътилъ то, что было сказано его защитниками и поклонниками поваго литературнаго направленія. Можно думать даже, что въ немъ было уже сильно предубъжденіе противъ направленія Бълинскаго, господствовавшее между его друзьями Пушкинскаго круга. Пзъ его писемъ не видно, чтобы ваглядъ Бълинскаго былъ имъ оцѣненъ...

Въ отзывахъ Бълинскаго, кромъ всего ихъ тона, одна подробность не сходилась между прочимъ съ отзывами другихъ панегиристовъ и защитниковъ Гоголя. Бълинскій обратилъ вниманіе на извъстныя "лирическія мъста" и высказывался противъ нихъ: онъ угадывалъ, что есть въ нихъ что-то ложное, и дъйствительно "лирическія мъста" были отголоскомъ тъхъ мижній Гоголя, которыя онъ собралъ потомъ въ цълую систему въ "Перепискъ". Съ появленіемъ перваго тома "Мертвыхъ Душъ" Гоголь ва-

Съ появленіемъ пернаго тома "Мертвыхъ Душъ" Гоголь начинаетъ заботиться о продолженіи труда. Въ "Авторской Исповіди" и въ нівсколькихъ письмахъ о "Мертвыхъ Душахъ" (въ "Выбранныхъ Мівстахъ"), Гоголь самъ собираетъ и разсказываетъ всів тів недоумівнія, которыя нить овладіввали, тів мысли, къ которымъ онъ приходилъ. Вмівсто того, чтобы слідовать только непосредственнымъ внушеніямъ своего таланта, онъ всю заботу полагаетъ теперь на то, чтобы теоретически опреділить своему труду планъ, дать ему ціль, разсчитать его дійствіе. Эти опреділенія стоили ему величайшихъ усилій, и понятно, что поэтическая свобода исчезла, и что въ его трудів неизбіжно должны были отозваться эти внішній соображенія, постороппіе разсчеты. Гоголь наміревался явиться передъ публикой не такъ, какъ

прежде — независимымъ поэтомъ, по выйти въ роли мыслителя, наставника. Понятно, что для этой роли онъ не могъ найти права въ своей поэзін, что его теорію должно было судить по ея до-казательствамъ, по ея критикѣ... Что же привело Гоголя къ его теоретическимъ вопросамъ?

Причины этой тревожной заботливости надо искать въ различныхъ обстоятельствахъ. Прежде всего, въ религіозныхъ со-мифиіяхъ. Религіозность Гоголя теперь все усиливалась, и онъ сталь бояться соблазна въ техъ уровахъ, которые думаль давать людямъ въ своихъ произведенияхъ. Съ другой стороны, онъ, кажется, просто отвыкаль отъ русской жизни. Въ 1836 году, проживши нъсколько лътъ въ Петербургъ, Гоголь замъчастъ, что провинція "уже слабо рисуется въ его намяти". Повидимому, теперь и многое другое стало рисоваться слабъе, и Гоголь, живя ва границей, ради своего нездоровья, и вообразикъ. что можетъ писать о Россіи только въ Римѣ, старается, съ наивною серьезностью, подкрыпить свои воспоминація о русской жизпи тыми свъдъніями, какихъ сталъ просить теперь у своихъ пріятелей. Накопецъ, — и это одно ивъ самыхъ сильныхъ побужденій, какія являлись въ то время у Гоголя,—овъ сталъ думать, что его "Мертвыя Души" должны стать для русскаго общества своего рода кодексомъ личной и гражданской правственности. Въ успъхъ "Мертвыхъ Душъ" Гоголь увидълъ указаніе, что всякое слово, сказанное имъ, будетъ убъдительно, и что теперь именно пришло ему время явиться въ роли учителя и "пророка". Опъ думалъ, что теперь именно онъ можеть исполнить свою "службу" какъ нъчто въ родъ государственнаго моралиста. Такому моралисту, конечно, неприлично заниматься однимъ глумленіемъ; консерва-тивные друзья внушали, что его смёхъ можетъ быть вреденъ, что русская жизнь представляеть и свои силтлыя, высокія стороны, и Гоголь решилъ (немного заднимъ числомъ), что первый томъ его запить смешными и мрачными сторонами русской жизни, а второй представить ея высокія и идеальныя стороны.

Между твив мистициямъ развивался все больше, не встрвчая нивакой сдержки со стороны его друзей; опъ уже съ 1842 года и раньше принимаетъ топъ наставника и "руководителя душъ". По мврв того, какъ усиливался піэтизмъ, топъ его становится повелительне и высокомърнве. "Мертвия Души" шли туго; въ 1845 опъ сжегъ второй томъ, ввроятно, не сумвини соединить въ немъ поэзін и государственной морали. Между твиъ, ему, кажется, хотълось скорве дать обществу свои уроки, испробовать на немъ свою силу, —и съ другой стороны вызвать книгой отзывы

 $\mathsf{Digitized} \; \mathsf{by} \; Google \quad \cdot$ 

самого общества, которые онъ считалъ нужными для своей работы. Въ 1846 году онъ рѣшился издать "Переписку". Въ немъ окончательно созрѣло убѣжденіе, что его "дѣло—душа и прочное дѣло жизни", что онъ "рожденъ вовсе не за тѣмъ, чтобы произвесть эпоху въ области литературной". Намъревансь дать своимъ читателямъ "прощальную повѣсть", онъ утверждалъ, что "долгъ писателя не одно доставленіе пріятнаго запятія уму и вкусу: строго взыщется съ него, если отъ сочиненій его не распространиется какая-нибудь польза душѣ и не останется отъ него пичего въ поученье людямъ".

"Выбранныя Міста изъ Переписки съ друзьями"—такая необычайная книга, что все еще любопытно изследовать, какъ могъ дойти до изданія ея писатель, стоявшій во главів нашей литературы. Этотъ писатель въ одпо прекрасное утро явился передъ публикой съ отреченіемъ отъ своихъ прежнихъ произведеній, съ осужденіемъ тёхъ, кто ими увлекался, съ высокомірною, надутою проповідью, наполненною темнымъ мистицизмомъ, при которомъ онъ не счигалъ пеприличнымъ и пісколько выраженій, порядочно площадныхъ. Гоголь издалъ книгу, убідившись, — какъ онъ говорить, — что его письма приносили людямъ гораздо больше пользы, чімъ его сочиненія.

"Переписка" Гоголи есть не только любопитный факть его личной исторіи, по и фактъ въ исторіи пашей общественной мысли. Въ личности Гоголя столкнулись двъ стороны этой мысли: творческій инстинктъ велъ его по той дорогь, гдь были истинные задатки общественнаго самосознація и лучцію интересы нашей образованности; но по своимъ понятіямъ, полученнымъ въ средъ его друзей, онъ всего меньше сочувствоваль этимъ интересамъ, былъ, какъ эти друзьи, консерваторомъ самаго незамысловатаго рода и поклопникомъ оффиціальной народности. По свойствамъ образованія, Гоголь не могъ выбиться изъ ходячихъ понятій и кончилъ твиъ, что возсталь противъ того, что было истивно веливимъ дѣломъ его жизни. Мы указывали выше, какъ "Ревизоръ", "Мертвыя Души" были привѣтствованы в усвоены тремя различными вружнами литературы; за "Переписку" стояль только одинь изъ нихъ, кружовъ его собственныхъ дру-вей, бывшій кружовъ Пушкина: для нихъ книга была "совершеніе ожиданнаго событія" и они писколько не отвергали ся сущпости.

Дъйствительно, книга не была только личнымъ дъломъ Гоголя и не лежала только на его исключительной отвътственности: она восвенно выражала миъніе цълаго класса людей, можно сказать,

цёлой партіи. Гоголь особенно любиль входить въ отношенів съ людьми аристовратическаго круга, оказывать, по выраженію Павлова, "особенное радушіе и самую человёколюбивую склонность къ такъ-называемымъ свётскимъ людямъ" 1), и должно къ сожалёнію сказать, что своей книгой опъ давалъ поводъ указывать, кромё странпаго піэтизма, и на слишкомъ одностороннее паправленіе его сочувствій въ предметахъ общественныхъ.

Большая часть писемъ, заключающихся вь "Выбранныхъ Мъстахъ", писалась къ этимъ светскимъ людимъ, мужчинамъ и дамамъ; письма писались въ теченіе нёсколькихъ лётъ и, по миёпію Гоголя, приносили пользу, и притомъ гораздо больше, чъмъ приносили его сочиненія. Очевидно, письма не встрічали возраженій, — едва ли бы Гоголь сталъ печатать вещи, подвергнутыя спору и опровергаемыя; что возраженій не было, объ этомъ можно судить и по тому решительному, проповедническому тону, который пакопецъ выработаль себъ авторъ. Когда Гоголь требоваль свои письма у корреспоидентовь для помъщенія ихъ въ эту коллекцію, никто не ділаль никакихъ замічаній но этому поводу, напр., о какомъ-пибудь песогласіи съ авторомъ, пеудобствъ его советовъ, резности тона и т. п. Когда Гоголь, составивши сборникъ, высылалъ его для печатанія въ Петербургъ, его тамошніе друзья, первые ознакомившіеся съ характеромъ книги, не думали остановить Гоголя отъ поступка, во всякомъ случаъ слишкомъ поспъшнаго, отъ публикаціи, ошибки которой онъ самъ вскоръ ясно увидълъ... Гоголь даже примо упоминалъ потомъ о "подталкиваньяхъ" его друзей. Они безпрекословно отнечатали рукопись Гоголя, паходили кпигу въ порядкъ вещей, полезной и даже необходимой...

Изданіе держалось въ большомъ секреть, по слухи о повой жингь Гоголя быстро распространились; даже московскіе друзья Гоголя испугались ихъ 2). Появленіе ея произвело не только въ

<sup>1)</sup> П. Ф. Павловъ находилъ эту склонность "знаменательной", положившев отличительную печать на всю книгу Гоголя. "Можетъ быть, новъсть ваша (т.-е. прощальная повъсть)—говорить онь въ письмѣ къ Гоголю — займется одинмъ ихъ снасеніемъ. И это понятно, и это извинительно: они кружатся среди міра, въ вихрѣ соблазновъ и прельщеній... чье сердне не возскорбить о жертвахъ сусты? Кому не захочется избавить ихъ отъ этой напасти? Кто, истративъ на нихъ всѣ драгоцѣиности своей любящей души, не позабудеть другихъ, не свътискихъ существъ, и не станетъ отзываться объ нихъ съ такимъ пренебреженіемъ, какимъ наполнены всѣ ваши инсьма?"

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) С. Т. Аксаковъ говеритъ: "Въ концѣ 1846 года... дошли до меня слуки, что въ Петербургѣ нечатается "Перениска съ Друзьями"; миѣ даже сообщили по вѣскольку строкъ изъ разныхъ ся мѣстъ. Я пришелъ въ умеасъ и немедленно нави-

кружев Белинскаго, но и въ кружев Аксаковыхъ чувство негодованія и печали о погибающемъ талантв. Лвились статья Белинскаго въ "Современникъ", письмо его къ Гоголю, статьи Н. Ф. Павлова, и пр.

Какъ привили книгу Гоголи ближайшіе его друзья? Повидимому, Жуковскій только быль въ ней чёмъ-то невнолив доволенъ, — конечно частностями. Плетвевъ, въ мав 1847, когда уже многое было высказано въ печати по поводу "Переписки", пишетъ къ Жуковскому: "Въ книгъ Гоголя я не нахожу такихъ ошибокъ, какія вамъ представлиются. Она только оришинальна какъ самъ Гоголь и все, имъ издаваемое. Наша публика, конечно, не привыкла къ такимъ явленіямъ и потому приведена въ недоминие 1). Но благо, ею произведенное, не двусмысленно. Я внаю многихъ, которые восхищены этою новостью". Плетневъ паходитъ только недостатки въ языкъ: "Не думаю, чтобы когданибудь дошелъ онъ до той исправности въ выраженіяхъ, которая отличаетъ школу Карамзина отъ новъйшихъ русскихъ писателей"...

Птакъ, внига была коть куда. Жуковскій, котя и находилъ въ ней пъкоторые недостатви, былъ въ полномъ удовольствіи отъ статьи ки. Вяземскаго, написанной въ защиту Гоголя. "Статью твою о Гоголевой книгь, —пишеть Жуковскій къ ки. Вяземскому въ іюлъ 1847, — я читалъ съ необыкновеннымъ удовольствіемъ. Многое даже меня глубоко тронуло... Мастерски написанная статья. Вотъ истинная критика".

Статья ки. Виземскаго <sup>2</sup>) изображала книгу Гоголя именно какъ переломъ въ его діятельности, и притомъ нужный переломъ. Эта статья явлиется именно какъ мибніе ближайшихъ друвей Гоголи, какъ объясненіе ихъ общаго взгляда на его литературную діятельность, и потому любопштно просліднть ея главнітийнія ноложенія.

"Она была пужна, — говорить критикъ словами самого Гоголя. Это лучшая похвала внигъ. Такъ пуженъ былъ переломъ. Переломъ этотъ тъмъ полезнъе, что противодъйствие истекло изъ той же силы, которая перольно, но не менъе того, всеувлекательнымъ

саль въ Гоголю больное письмо, нь которомъ просиль его отложить выходь книги хоть на изсколько времени". Зап. о жизни Гоголя, 11, стр. 95.

<sup>1)</sup> Плетневъ опибился; недоумлий о содержении вниги не было у лидей, имъвшихъ опредъленний взглядъ на вещи; у Бълинскаго, у Павлова, даже у Аксаковихъ, недоумлийе было развъ только о томъ, кикъ человъкъ могъ дойти до подобиаго содержанія.

<sup>2) &</sup>quot;Языковъ. Гоголь", въ "Свб. Вѣдомостяхъ", 1847, № 90—91, 24 и 25 апръзд. Полное собр. сочиненій кн. П. А. Вяземскаго, Сцб. 1879, т. 11, стр. 304—334.

стремленіемъ, дала пилубное направленіе". Авторъ винить въ этомъ и самого Гоголя, а главное — его почитателей, на которыхъ и обрушиваетъ все негодованіе. На Гоголь, по его мивнію, лежала обязанность открыто и торжественно разорвать съ частью своего прошедшаго" -- или съ тъмъ, что ему придали его поклопники и подражатели. Самъ по себъ, Гоголь великое дарованіе, опъ запимаєть світлое и высокое місто въ литературі, по-, какъ родоначальникъ школы, во что хотели возвести его, онъ быль не только не у мъста, но даже ореденъ". Самъ по ссов, его голосъ имелъ полезное значение, но поклонники его все испортили. Гоголь рано или поздно долженъ былъ "опомниться", и на его кругой повороть, который теперь столькихъ людей удивилъ и "сбилъ съ толку", всего больше подъйствовали его бышеные приверженцы. Отъ своихъ хулителей, людей безвкусныхъ, Гоголь не могъ научиться инчему; опъ оставилъ безъ впиманія брань, но чрезмірныя и ложныя похвалы не могли не навесть унинія на него. Въ нъкоторыхъ журналахъ имя Гоголя сделалось альфою и омегою всикаго литературнаго разсужденія. Въ духовной нищеть своей многіе непризванные писатели кормились этимъ именемъ, какъ единымъ насущнымъ хлибомъ своимъ". Гоголю должны были опротивъть его творенія. Въ похвалахъ и идолопоклонствъ, которыхъ онъ былъ предметомъ, были вещи, которыя должны были неминуемо прастревожить и напугать его здравый умъ и добросовестность". "Его хотели поставить главою какой-то новой литературной школы, олицетворить въ немъ какое-то черное литературное знамя (?!). Такимъ образомъ съ больныхъ головъ на здоровую складывали все несообразности, всв нельности, провозглашаемыя пркоторыми журналами. На его душу и ответственность обращали все грьхи, коими ознаменовались последніе годы пашего литературнаго паденія. Какъ тутъ было не одуматься, не оглядъться? Какъ писателю честиому не осыпать головы своей пепломъ и не отказаться съ досадою отъ торжества, устроеннаго непризванными и непризнанными 1) руками? Всь эти ликторы и глашатан, которые шлиоколо пего и за нимъ съ своими хвалебными восклицаніями и праздинчими факслами, именно и озарили въ глазахъ его опасность и ложность избраннаго имъ пути. Съ благородною решимостью и откровенностью онь туть же крарно сворониль съ торжественнаго пути своего и спиною обратился въ своимъ поклонникамъ. Теперь, оторонъвъ, они не знаютъ за что и приняться.

<sup>1)</sup> Пспризванными и непризнанными-ктых?

Конечно, положеніе ихъ непріятно я забавно. Но что же ділать? Сами накликали и накричали они бізду па себя".

Факты изложены здась не совсвиъ точно. Литературное направленіе, съ котораго "своротилъ" Гоголь, вовсе не было въ такомъ отчаннномъ положеніи. У дюдей этого направленія не было никакихъ колебаній; они высказались о книгв Гоголя очень скоро и самымъ категорическимъ образомъ, потому что смыслъ и теоретическія нити книги были для нихъ ясны: статья Бълинскаго о "Выбранныхъ Мъстахъ" понвилась въ первой посліждовавшей книгь его журнала; затымъ письма Павлова въ "Московскихъ Въдомостяхъ". Объ эти вещи были таковы, что скоръе заставили оторопьть самого автора "Выбранныхъ Мъстъ"...

Далье, ки. Вяземскій не удивляется, что "Гоголь попаль въ руки литературнымъ шарлатанамъ", но удивлиется, какъ даже "умные и добросовъстные" судьи сбились съ пути благоразумія въ оцънкъ трудовъ Гоголя. Эго — славинофилы. Авторъ не повимаеть, какъ могли увлекаться Гоголемъ люди, которые отказываются отъ чужеземнаго вліянія и хотять, чтобы мы, напротивь, шли своимъ путемъ, росли въ своихъ пачалахъ, - потому что картины своего у Гоголя мрачны и грустны. Самъ авторъ статън дълаетъ слъдующее любопытное и справедливое признаціе: "Онъ преследуеть, онь за живое задираеть не одню наружныя и прививныя болячки: пътъ, опъ пропикает въ глубь, опъ выворачиваетъ всю природу, всю душу и не находить ни одного здороваго мъста. Жестокій врачь, онь растравливаеть раны, но не придаетъ больпому ни бодрости, ни упованія. Нътъ, онъ приводитъ къ безнадежной скорби, къ страшному сознанію "1). Авторъ не видълъ только, что здъсь-то и было могущественное вліяніе Гоголя, — оно могло причинить скорбь, но вмъсть и возбуждало къ исканію иного, лучшаго порядка идей и вещей.

Авторъ признаетъ, что такой взглядъ, какъ личный и отдельный взглядъ, можетъ имъть нъкоторую върность, котя условную и одностороннюю, но сдълать изъ него цълое воззръне, основание цълаго направления—зпачитъ придти къ каосу противоръчий и ложимъъ выводовъ.

Этотъ хаосъ, по его мивнію, и разрвшается книгой Гоголя. Впрочемъ, авторъ находитъ, что были ивкоторые недостатки

<sup>1)</sup> Авторъ не приняль въ соображеніе, что для славлюфиловъ изображеніе отрицательной стороны русской жизни было также аргументомъ въ защиту ихъ мизній; у нихъ не было пикакого пристрастія къ той Россіи, которую изображаль Гоголь. Кромі того, они не были нечувствительны къ художественной правдивости и сийпроизведеній Гоголя.

въ внигъ Гоголя. "Переломъ былъ нуженъ, но, можетъ быть, не такой внезапный и крутой", собственно по неразвитости публиви и критивовъ. "Самая истипа, если хочетъ доходить до насъ, должна подчинять себя некоторымь условіных, соразмерять действіе свое съ ограниченностью нашей воспріничивости, щадить наше упрямство, наши слабости и дурвыя привычки". По мпънію автора, многихъ разсердило также то, что книга была для нихъ совершенно неожиданна. "Уже за пъсколько лътъ предъсимъ началось въ Гоголъ духовное преображение. Объ этомъ зпали только ивкоторые принтели, повыренные его сердечных г исповидей. Для нихъ появление вниги Гоголя—совершение ожиданнаго событія". Книга застала публику и критику врасплохъ. "Вообще журнальная критика по поводу повой книги Гоголя явила странныя требованія. Казалось ей, будто она и мы всъ имъемъ кръпостное право надъ нимъ, какъ будто онъ принисанъ къ такому-то участку вемли, съ которой опъ не воленъ былъ сойти. На эту книгу смотръли какъ на возмущение, на изъявленіе предательства и неблигодарности"... Авторъ "Выбранныхъ Мъстъ" изливаетъ свои сокровеннъйшія тайны и страданія, а его самопроизвольно судять, разбирають, такъ ли онъ плачеть, не противоръчитъ ли онъ себъ, "какъ будто скорбь можетъ всегда разсчитывать слова свои". Кн. Вяземскій, впрочемъ, не хочетъ и говорить о техъ критикахъ, "о которыхъ говорить нечего", а обращается къ темъ судьямъ, па миение которыхъ должно обра-тить внимание. И изъ нихъ многие погрешили педостаткомъ справедливости: "Гоголь только тьмъ предъ вами и виноватъ, что вы не такъ мыслите, какъ опъ. Мы чувствуемъ и толкуемъ о независимости, о свободъ понятій, а въ насъ пътъ даже и терпимости. Кто только мало-мальски не совершенный нашъ едино-мышленникъ... мы готовы закидать его каменьими". (Авторъ забылъ, что недостатокъ терпимости показанъ былъ прежде всего самимъ Гоголемъ, потому что "Переписка" далеко не отличалась "терпимостью", а, напротивъ, крайней заносчивостью, которая могла впередъ оправдывать его критиковъ).

Авторъ соглашается, однако, самъ, что ошибки были, что персломъ былъ слишкомъ "крутъ", что, папр., "завъщаніе" было не совсьмъ умъстно, что практическій мивнія Гоголя не совсьмъ осповательны... "Практическій человькъ (въ Гоголь) отсталъ. Взглядъ его не всегда свътелъ и въренъ. Когда дъло идетъ о житейскомъ, онъ не всегда прямо глядитъ ему въ лицо, а съ угла умозрительной точки, какъ, напримъръ, въ письмахъ: Гусскій помищикъ, Сельскій судъ и расправа, а частью и въ дру-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

тихъ письмахъ. Не все то сбыточно, что желательно. Недостаточно написать прекрасныя идиллін и мечтательные проекты о неразрывномъ миръ, чтобы возвратить золотой въкъ на землъвъ. Авторъ считаетъ и миънія Гоголя объ Одиссев "благонамъремнымъ мечтаніемъ".

Вообще, однако, авторъ статьи находить, что если и есть недостатки въ кпигъ Гоголя, они искупаются ея общимъ достоин-CTBONE; ETO BE TTO HHOE RAKE COMMIKU, ROTODHA JEIKO CMECTA однимъ движеніемъ пера. Но цізое есть чистая, світлая крамипа". Авторъ сравниваетъ ее съ извъстной книгой Сильвіо Пелтико объ обязанностяхъ человъка, и духовное состояніе Гоголя таково, что человъку, не исключительно преданному суетнымъ потребностямъ, нельзя не позавидовать этому состояню. Но на вопросъ, надо ли желать, чтобы Гоголь совстви оставилъ прежнюю дорогу, шель далые исключительно по своей новой дорогь. авторъ отвъчаетъ: "Скажу, не запинаясь: нътъ! И увъренъ, что между прежнимъ Гоголемъ и нынёшнимъ можетъ послёдовать и последуетъ прекрасная сделка, полезная мировая. Онъ умерилъ и умирилъ въ себъ человъка: теперь пусть умфритъ и умиритъ въ себв ивтора. Пускай передасть онъ намъ все нажитое имъ въ эти последніе годы въ сочиненіяхъ... чуждыхъ этой исключительности, этого ожесточенія, съ которыми онъ донынь пресльдовалъ пороки и смъщныя слабости людей, не оставляя нигдъ добраго слова на миръ, нигат не видя ничего отрадваго и ободрительнаго. Гоголь во многихъ мъстахъ впиги своей кается въ безполезности всего написаннаго имъ: это невърно. Написанное имъ не безполезно, а напротивъ, принесло свою пользу, но оно частью вредно, потому что многими было худо повято и употреблено во вло. Онъ первый, особенно "Мертвыми Душами", далъ оседлость у пасъ литературе укорительной, желчной... Всв ва нимъ, набавлия надъ подлинникомъ, бросились упижать, безобразить человава и общество, злословить ихъ, допосить ва шхъ"...

Птакъ, авторъ статьи совершенно подтверждалъ и одобрять отречене Гоголя отъ прежнихъ произведеній, и солидарность Гоголя съ друзьями была заявлена песомивнно 1)... Не знаемъ, прінтно ли было петербургскимъ друзьямъ Гоголя увидъть, что защиту "Переписки" одно время взяла на себя "Съверная Пчела": она также хвалила книгу и радовалась, что самъ Гоголь подтверждалъ теперь ея давнишнее митніе о ничтожествъ "Мертвыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Повъйшее подтверждение того же см. въ "Р. Арх.", 1866, стр. 1061—82.



Душъ" и "Ревизора"... 1). Но вн. Вялемскій ошибался въ надеждахъ на полезный исходъ "перелома". На повой дорогь галантъ очевидно оставлялъ Гоголя, и Гоголь еще не совсьмъ покинулъ старую, истипную дорогу своего талапта; мы увидимъ дальше, что опъ еще не покончилъ съ "нагубнымъ" направленіемъ и имълъ случай убъждаться въ ошибочности миъній "Переписки".

Книга, такимъ образомъ, для объихъ сторонъ дѣлалась полемъ битвы, глѣ два направленія встрѣтились съ открытой враждой. Прежде чѣмъ слѣдить далье за этимъ столкновеніемъ, возвратимся къ самой книгѣ, — именно къ тѣмъ письмамъ, которыя не вошли въ первоначальное изданіе по цензурнымъ причинамъ и были напечатаны только долго спустя. Они тѣмъ любопытнѣе, что ближе раскрываютъ именно общественные взгляды Гоголя. Ко времени изданія "Выбранныхъ Мѣстъ", они, въ сущности не измѣнившись, стали значительно рѣзче и опредѣленнѣе, и Гоголь, прежде никогда о нихъ не считавній нужнымъ говорить, теперь возвращается къ нимъ нѣсколько разъ и въ выраженіяхъ, не оставляющихъ никакого сомпѣнія.

Въ письм'в о лиризм'в нашихъ поэтовъ Гоголь словами Пушкина объясняеть свои политическія понятія. "Какъ вообще Пушкипъ былъ уменъ во всемъ, что ни говорилъ въ последнее время своей жизни", - замъчаетъ Гоголь и приводитъ слова его, опредълнющія значеніе полномощнаго монарха. "Зачьмъ нужно, говорилъ опъ, - чтобы одинъ изъ насъ сталъ выше всъхъ и даже выше самаго закона? Затемъ, что законъ — дерево; въ законъ слышить человыкъ что-то жестокое и не братское. Съ однимъ буквальнымъ исполненіемъ закона не далеко уйдешь (?); нарушить же, или не исполнить его никто изъ насъ не долженъ; для этого-то и нужна высшан милость, умигчающан законъ, которая можетъ явиться людимъ только въ одной полномощной власти. Государство безъ полномощнаго монарха - автоматъ: много, много, если оно достигнеть того, до чего достигнули Соединенные Штаты. А что такое Соединенные Штаты? Меришечина. Человыкь въ нихъ вывътрился до того, что и выподейнию яйци не стоитъ", и т. д. Пельзя не видъть, что политическое устройство Россіи опредъляется здысь слишкомъ произвольно, и сравнение съ Соединенными Штатами, употребленное какъ доказательство, болъе чъл пеудвино. Гоголь принялъ изречение Пушкина буквально и не прибавиль къ нему никакого своего аргумента. Они оба за-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Съвериня Ичела" и Сенковскій теритть не могли этихъ произведеній Гоголя.

шли, важется, дальше, чёмъ сами высшія сферы того времени, потому что, какъ говорять, эти последнія хорошо видели разницу положенія и отдавали больше справедливости Соединеннымъ Штатамъ. Понятно, что при этомъ Гоголь быль ревностимъ почитателемъ status quo во всехъ подробностихъ его теоріи (нъкоторые практическіе недостатки опъ видель и объясняль по своему), и полагалъ даже, что Европа придетъ въ намъ учиться. Въ статъв "Сграхи и ужасы Россіи", писанной къ какой-то графинъ, Гоголь утверждаетъ: Въ то время, когда на однихъ концахъ Россіи еще доплясывають польку и доигрывають преферансъ, уже незримо (!) образовываются на разныхъ поприщахъ истиниме мудрецы жизненнаго дела. Еще пройдеть десятокъ лътъ, и вы увидите, что Европа прівдеть въ намъ не за покупкой пеньки и сала, но за покупкой мудрости (!), которой не продають больше на европейскихъ рыпкахъ"... 1). Въ письмъ въ гр. А. II. Толстому (1845), Гоголь такъ разсуждаеть о техънедостаткахъ, которые онъ видълъ все-таки въ нашей администраціи. Это разсужденіе до крайности простодушно. Мы съ вами еще не такъ давно разсуждали о всьят должностяхъ. какія ни есть въ пашемъ государствв. Разсматривая каждую въ ея законныхъ предълахъ, мы находили, что онъ именно то. что имъ следуеть быть, оснь до единой какъ бы свыше созданы для насъ (!), съ темъ, чтобы отвечать на осн потребности нашего государственнаго быта, а все сделались не темъ отъ мого. что всякт, какъ бы наперерывъ, старался или разрушать пределы своей должности, или даже вовсе выступить изъ ен предъловъ. Всякій, даже честний и умний челотькъ (!) старался хотя на одинъ вершокъ быть полномочнъй и выше своего мъста, полагая, что онъ этимъ-то именно облагородить и себя, и свою должность. Мы перебрали тогда всехъ чиповниковъ отъ верху до низу, по секренирей позабыли, а они-то именно больше всехъ стремятся выступить изъ предъловъ своей должности. Гдв секретарь ваведень только въ качествъ инсца, тамъ онъ хочеть сыграть роль посредника между начальникомъ и подчиненнымъ. Гув же онь поставлень действительно какь нужный посредникь между начальникомъ и подчиненнымъ, тамъ онъ начинаетъ важинчать и пр. Въ этомъ Гоголь видить всю беду, совпадая съ мевніемъ одного своего героя, что секретари ненадежный народъ.

Съ такимъ запасомъ общественной философіи вишель Гоголь

<sup>1)</sup> Ср. также, по поводу этихъ митий Гоголя, инсьмо его къ Жуковскому, отъ апръля 1839:



нать своихъ размышленій, бесёдъ съ друвьями, переписки съ корреспондентами, и съ этимъ запасомъ онъ считалъ возможнымъ явиться передъ обществомъ въ роли строгаго учителя. Не будемъ перечислять другихъ образчиковъ ея, разсёяпныхъ въ "Перепискъ", этихъ странныхъ наставленій копить деньги и дёлить ихъ на кучки, говорить мужику: "неумытое рыло", и т. д. Все это друзья благословляли его печатать; все это они считали "нужнымъ" и "полезнымъ переломомъ", хотя "нёсколько крутымъ"!

У Гоголи пътъ признака мысли о тъхъ общественныхъ вопросахъ, воторые уже довольно испо представлились образованнымь людямь того времени и на которые обратила внимание даже строго консервативная высшая сфера. Гоголь пастанваетъ только на авторитеть, а всь недостатки, какіе видьль въ теченіи діль, сваливаеть на исполнителей, хоти бы даже это были "честные и умпые люди". У него нътъ мысли о исобходимости улучшенія самыхъ учрежденій, объ изувненіи въ отношеніяхъ сословій, о воспитаніи въ обществ'в большей моральной и гражданской самод'вятельности. То, чемъ исполнены были умы и сердца лучшихъ людей времени, что впоследствии стало основаниемъ общественнаго преобразованія, это было ему совершенно чуждо, онъ ничего не читалъ и не слышалъ объ этомъ: взамънъ того, онъ проповедуетъ старую, безжизненную мораль, созданную печальными временами и ничтожествомъ общественной жизни. Самъ вн. Визсискій не могъ одобрить его врипостническо-идеальныхъ разсужденій о "русскомъ пом'ыщикъ" и проч... Гоголь не чувствуеть, какъ странно читать у пего же следующія строки о томъ, почему Пушкипъ при жизни не высказывалъ своихъ политическихъ привязанностей. "Пикому не говорилъ онъ при жизни о чувствахъ, его наполнявшихъ, и поступалъ умно. Послъ того, какъ вследствие всякаго рода холодныхъ газетныхъ возгласовъ, писанныхъ слогомъ помадныхъ объявленій, и всякихъ сердитыхъ, непріятно-запальчивыхъ выходокъ, производимыхъ всякими квасными и неквасными патріотами, перестали в'єрить у насъ на Руси искренности всъхъ печатныхъ изліяній,—Пушкину было опасно выходить. Его бы какъ разъ назвали подкупнымъ, или чего ищущимъ человъкомъ"... Откуда же могло взяться такое состояніе цълаго общества?

Вскор в послів выхода "Выбранных М'єсть" явилась въ "Современникв" (№ 2, 1847) статья Б'ёлинскаго, первый энергическій протесть противь идей, занвленныхъ Гоголемъ, противъ отреченія его отъ прежнихъ произведеній, противъ подобнаго

употребленія своего авторитета 1). Личныя отношенія Бълнискаго и Гоголя не были близки, но они знали другъ друга. Гоголь прежде обращался въ нему раза два въ нужныхъ случаяхъ 2), зналь, како относится въ нему Белинскій и почеми онъ такъ въ нему относится. Статья Бълинскаго не могла поэтому не представлять для него особеннаго интереса. И сколько можно судить по его характеру, она, вероятно, произвела на него сильное внечатлъніе, -- онъ не проговаривается о ней никому изъ своихъ обыкновенныхъ корреспондентовъ и друзей, отъ которыхъ прежде держаль въ секреть самыя спошенія свои съ Бълипскимъ. Статьи Балинскаго повела за собой известную переписку между ними. Гоголь написаль первое письмо, и, еще не имъя отвъта Вълинскаго, писалъ въ виязю Виземскому любопытное письмо (отъ іюпи 1847 г.), по поводу статьи последняго въ "Спб. Въдомостяхъ". Въ этомъ письме им встретимъ черты, едва ли ве внушенныя чтеніемъ статьи Бівлинскаго; это-мысль о необходилости разъяснить для общества "государственные" предметы, т.-с. внутренніе общественные вопросы; вром'в того -- н'всколько неожиданное эаступничество Гоголя въ пользу его новыхъ враговъ въ литературВ.

"Ваша статья... о Языковъ и обо миъ, — пишеть онъ, — кроиъ всъхъ тъхъ достоинствъ и свойствъ, которыя принадлежать особенности собственно вашего ума, меня очень тронула тъмъ чувствомъ соучастія, которое принадлежить только одной нъжной в любищей душъ. Одно только меня остановило: миъ важегся, что выразились вы инсколько сурово о нъкоторыхъ моихъ нападателяхъ, особенно о тисхъ, которые прежде меня выхваляли. Мнъ важется, вообще, мы судимъ ихъ слишкомъ неумолимо. Гото знаетъ, можетъ быть, въ существъ многіе изъ нихъ добрые люди в влекутся даже пъкоторымъ, хотя отдаленнымъ, желаніемъ добра: но кого не увлекаетъ самолюбіе, нъкоторый успъхъ" и пр.

Намъ кажется, что въ этихъ словахъ уже отражалось тайное сознание Гоголя, что "нападатели" во многомъ были правы; но онъ боится заявить это сознание и передъ самимъ собой, и передъ своимъ корреспопдентомъ (который, въроятно, былъ въчислъ людей, не знавшихъ о секретныхъ свиданияхъ), и обставляетъ предположениями и оговорками.

Гоголь говорить дальше, что, быть можегь, ихъ самихъ обвинять въ гордости, когда опи "жестоко оттолкнули" хулителей,

<sup>1)</sup> Сочин. Бълкискаго, т. XI, стр. 80-108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. воспоминанія Апненкова; "Жизнь и переписка Б**ілинскаго"...** 

жогда, быть можеть, имъ нужень быль "совыть" (онь думаль, что пужень быль ихъ "совыть", напр., Вылинскому!), что онь самъ не рышается говорить сурово, такъ какъ видить, что "положенье всыхъ въ нынышпее время страшно трудно и, къ кому ни приглядишься ближе, всякъ порождаеть къ себы состраданье". Имъ овладываеть "жалость" къ людямъ страдающимъ или заблуждающимся и отъ педостатка любаи "всы статьи паши 1) не вносять надлежащаго примиренія".

Эти последнія слова могли быть искренни и если даже, не высказывая настоящей своей мысли, Гоголь хотель только косвенно навести своего корреснондента на что-то такое, чего ему хотелось, во всякомъ случать очевидно, что у Гоголи являлись новыя мысли, вовсе не въ духт "перелома"; какъ будто онъ втайнт сознавалъ справедливость возраженій, и въ немъ являлась потребность "примиренія". Но онъ еще не оцтиль всей трудности примиренія, не видель, какъ далеко лежали корпи раздора, съ чьей стороны должны быть сделаны уступки, на чьей сторонт была большая общественная неправда. Передъ нимъ начинаетъ мелькать слабый проблескъ дъйствительныхъ общественныхъ вопросовъ, но это все еще только догадка, спутанная давними привычными понятіями.

"...Мив кажется, -- пишеть онь далье, -- что теперь, въ нынъшнее время, болъе нужны не статьи нападательныя 2) или защитительныя, которыя невольнымъ образомъ обратятся на чьюнибудь личность и выставять па сцену насъ самихъ, сколько статьи уменительныя многихъ важныхъ вопросовъ, отпосящихся въ темъ вечнымъ истинамъ, которын, хотя покуда еще и пе раздаются въ обществъ, но къ которымъ поворотъ, однако же, неминуемо долженствуеть наступить. И разумью здысь собственно ты истины, о которыхъ могутъ сказать только люди государственные. Если о нихъ не раздадутся теперь здравыя опредъленія, годимя укръпить хотя пъкоторыхъ, или дать имъ знать, по краппей мъръ приблизительно, чего держаться, то ихъ пойдутъ скоро коверкать вовсе не-государственные люди и могутъ сбить всехъ (?) съ толку. Вы видите, что пекоторое поползновение къ тому же обнаруживается. Даже и я, человъкъ вовсе не государственный, заговорилъ о томъ. Итакъ, есть какое-то повътріе, которому всъ подвергаются равномерно. Темъ более теперь нуженъ голосъ

<sup>1)</sup> Вігроятно, Гоголь не хогіль сказать прямо: "паши", т.-е. статья "С.-Петербургскихъ Відомостей".

<sup>2)</sup> Какова была статья "С.-Петербургскихъ Въдомостей"; но Гоголь опять забылъ, что "Выбранныя Мъста" были сами очень нападательныя.

мастеровъ того ремесла, въ которое впутываются люди посторонніе".

Словомъ, Гоголь начиналь видёть, что въ обществе возавкаетъ интересъ къ тёмъ предметамъ, которые онъ называетъ "государственными", т.-е. интересъ къ общественнымъ деламъ, но онъ все-таки думаетъ, что человеку не-государственному непозволительно говорить объ этихъ предметахъ; онъ для нихъ человекъ "посторонній"... Гоголь полагалъ, что здёсь нуженъ голосъ "мастеровъ государственнаго ремесла", и ждалъ такихъ разъясненій отъ кн. Вяземскаго, котораго считалъ имеющимъ все, что для этого нужно...

Между твив, онъ ожидаль оть него своей рукописи "Выбравныхъ Мьсть" съ его замьчаніями 1), "потому что, съ моей стороны, все-таки нужпо что-инбудь сказать, хотя, разумьется, поприличный и въ такой мърв, въ какой позволительно сказать пе-государственному человъку. Нужно, чтобы мы все-таки (?) питали любовь къ своей государственности, а не летали мысленно по всёмъ землямъ, говоря о Россіи; чтобъ чувствовали, по крайней мърв, что строенье новаго исходитъ изъ духа самой земля, изъ находящихся среди насъ матеріаловъ". Эта послъдняя мысль, какъ будто отзывающанся мивніями славянофильскихъ друзей Гоголя, брошена, однако, какъ-то случайно и недоконченно.

Не будемъ излагать переписку Гоголя съ Бѣлинскимъ ж упомянемъ только объ общемъ тонѣ ся <sup>2</sup>). Переписку началъ Гоголь, по прочтеніи статьи Бѣлинскаго въ "Современникъ"; Бѣлинскій, находившійся тогда за границей, отвѣчаль (15-го іюля 1847 г.) длиннымъ письмомъ, гдѣ высказалъ все, накипѣвшее у пего на душѣ и чего не могъ онъ сказать въ печатной статьѣ. Переписка закончилась повымъ письмомъ Гоголя.

Въ первомъ письмъ Гоголь выражаеть свое прискорбіе по

<sup>1)</sup> Гоголь быль недоволень тімь, что цензура много исключила изъ "Выбранныхъ Мъстъ", и норучаль своимъ друзьянъ приготовить новое изданіе, уже вполить. Опъ желаль этого, полагая, что многія нападенія пропсходили оттого, что книга явылась не въ полномъ составв; что "по клочку, обгрызенному цензурой, о ней вельзя судить". Опъ въ особенности просиль ки. Вяземскаго дересмотртть книгу, исключить изъ пея то, что было въ ней різзкаго и проповідническаго, вообще сгладить, смагчить и дополнить, какъ только опъ найдеть нужнымъ. "Не будемъ считаться мисляли, — говорить онъ при этомъ, — опті не паши в не принадлежать намъ: онъ посылавтся Богомъ" и проч. См. письмо отъ 28-го феврали 1847 г. Въ письмі отъ ізома 1847 г. онъ просить е присылкть просмотрінной рукописи, которую теперь хотъть еще дополнить самъ по "государственнымъ" предметамъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Жизнь и переписка Вълинскаго, т. П, гдъ почти вполив приведено инсъмо Бълинскаго къ Гоголю.

поводу статьи Бѣлинскаго, — не потому, что ему прискорбно было униженіе его, а потому, что въ ней слышится голосъ разсерженнаго человѣка. Опъ не понимаетъ, за что вдругъ всё разсердились на него — восточные, западные, нейтральные. "Это правда, — говоритъ Гоголь, — я инѣлъ въ виду небольшой щелчокъ каждому изъ нихъ, считая это пуженымъ, испытавши надобность его на собственной кожѣ (всѣмъ намъ нужно побольше смиренія)", но опъ никакъ не думалъ, чтобы щелчокъ вышелъ такъ грубъ, неловокъ и оскорбителенъ. Затѣмъ онъ объясняетъ, что не легко судить книгу, гдѣ замѣшалась собственная душевная исторія человѣка; укоряетъ Бѣлинскаго за "оплошные выводы"; оправдывается отъ обвиченія въ пристрастіи и своекорыстіи, и наконецъ снова выражаетъ прискорбіе, что противъ него питаетъ озлобленіе человѣкъ, котораго онъ все-таки считалъ за добраго человѣка.

Отвътъ Вълинскаго болъе или менъе извъстенъ. Это, безъ сомивнія, самое характеристическое изъ всего, что написано Бълинскимъ, и самый ръзкій протесть изъ всехъ, какіе вызвала внига Гоголя. Онъ яркими красками изображаетъ Гоголю смыслъ его вниги въ тогдашнемъ положении русскаго общества --- объясняетъ ему, почему опъ имълъ такое великое значение для этого общества и такихъ страстныхъ поклонинковъ: въ немъ видели одного изъ веливихъ вождей страны на пути сознанія, развитія, прогресса. "Теперь же, — говорить Бълинскій, — я не въ состояніи дать вамъ ни мальйнаго понятія о томъ негодованіи, которое возбудила ванна книга во всехъ благородныхъ сердцахъ, ни о техъ вопляхъ дикой радости, которые издали при появлени ея всв враги ваши, и не-литературные— Чичиковы, Поздревы, Городничіе... и литературные, которыхъ имена хорошо вамъ извъстны". Онъ успокоиваетъ Гоголя, что "щелчки" песпособны были бы возбудить въ немъ это негодованіе, хотя и "щелчки" своимъ же почитателямъ и друзьямъ за ихъ привязапность-дьло не совсвиъ христіанское и смиренное. Онъ объясняеть Гоголю, что главный источникъ негодованія противъ "Переписки" и ея автора—само содержание вниги: въ то время, какъ лучшие люди общества начинають сознавать недостатки и несправедливости существующихъ порядковъ, когда они всеми силами души стремятся къ улучшенію общественных отношеній, къ уничтоженію крипостного права, тълесныхъ паказаній и пр. и пр., — въ это время великій писатель -- "является съ впигою, въ которой во имя Христа и церкви учить варвара-пом'вщика цаживать отъ крестьянъ бол'ве денегъ, учитъ ихъ ругать побольше... Il это не должно было привести меня въ негодование?.. Да еслибы вы обнаружили по-

вушеніе на мою жизнь, и тогда бы я не болье возненавидыть васъ, какъ за эти позорныя строки"... Бълискій объясняеть, какъ опасно довольствоваться наблюденіями надъ русской жизнью изъ "прекраснаго далека", изъ котораго можно видёть предметы какими угодно. Въ конць письма онъ еще разъ объясняеть Гоголю, что споръ между ними вовсе не личный споръ оскорбляемыхъ самолюбій. "Тутъ дѣло идетъ не о моей или вашей личности, но о предметь, который гораздо выше не только меня, но даже и васъ; тутъ дѣло идетъ о истинѣ, о русскомъ обществъ, о Россіи. И вотъ, мое послъднее заключительное слово: если вы имѣли несчастіе съ гордымъ смиреніемъ отречься отъ вашихъ истипно великихъ произведеній, то теперь вамъ должно съ искревнимъ смиреніемъ отречься отъ послъдней вашей книги и тяжкій гръхъ ея изданія въ свътъ искупить новыми твореніями, которыя бы напомпили ваши прежнія" 1).

Ответъ Гоголя на это письмо свидетельствуеть о сильномъ душевномъ упадкъ. "Я не могъ отвъчать на ваше письмо, говорить онъ. Душа моя изнемогла, все во мев потрясено; могу сказать, что не осталось чувствительных струнъ, которымъ не было бы нанесено поражение, еще прежде, нежели я получилъ ваше письмо. Письмо ваше я прочель почти безчувственно, во, темъ не менее, былъ не въ силахъ отвечать на него. Да и что мев отвечать? Богь весть, можеть быть, въ вашихъ словахъ есть часть правды"... Онъ высказываетъ свои недоумения: онъ получиль уже около пятидесяти писемь о своей книгь, и изть двухъ человъкъ, метенія которыхъ были бы согласны, а между ткив на всякой сторопъ есть люди благородные и умные. Онв убъждается только, что не знаеть Россіи, что многое въ ней измънилось и что ему нельзя издать двухъ строкъ о Россіи "до тъхъ поръ, покуда, прібхавши въ Россію, не увижу многаго собственными глазами и не пощупаю собственными руками. Овъ не уступаеть, однако, всей правды своему противнику, думаеть, что и онъ можетъ быть о многомъ въ заблужденія, и пр.

Кром'в приведеннаго письма, которое было получено Беливскимъ, былъ еще другой отвътъ Гоголя, гораздо болъе обширный, но, кажется, оставшійся непосланнымъ. Въ бумагахъ Гоголя нашлось послъ его смерти письмо, изорванное въ мелкіе клочки, изъ которыхъ многіе были потеряны, такъ что біографъ и издатель Гоголя, Кулишъ, только съ трудомъ могъ составить изъ

Digitized by Goog 26°

<sup>1)</sup> Вълинскій двуми словами упоминуль въ своемъ висьмѣ и о защить "Выбравныхъ Мъстъ" въ "Сиб. Въдомостяхъ". Къ автору втой защиты онъ уже издавна не былъ расположенъ. Соч. Въл., т. П. стр. 272 (статья о "Современникъ", 1896 г.).

нихъ отрывочное изложение <sup>1</sup>). Это и есть отвътъ Бълинскому, гдъ Гоголь старался по всъмъ пунктамъ опровергнуть обвинение и оправдать свою внигу и свой образъ мыслей, и гдъ относится въ Бълинскому гораздо суровъе и ръзче, нежели въ посланномъ письмъ.

До сихъ поръ остается пеизвъстно, который изъ двухъ отевтовъ паписанъ раньше: писалъ ли Гоголь свой длипный отвътъ тогда, когда успіль оправиться оть первыхъ тяжелыхъ впечатленій, произведенныхъ письмомъ Велинскиго, и уже тогда собраль всь свои аргументы, чтобы отвергнуть обвиненія, слишкоми его запропувния; или же, какъ думають другіе, онъ пачальбыло длиннымъ обличениемъ Вълинскаго, но не въ силахъ былъ довести его до копца, бросилъ его, и въ сознаніи своей безпомощности послаль ту вороткую записку, о которой мы сейчасъ говорили. По такъ или иначе, въ своемъ длинномъ отвътъ Гоголь говорить другимъ тономъ и самъ выступаеть обвинителемъ противной стороны. Отвъчая Вълипскому, Гоголь долженъ быль въ первый и чуть ли не едипственный разъ говорить о томъ рядв вопросовъ, которые запимали тогда людей другихъ мивній и которые были ему выставлены Білинскимъ. Поэтому, отивть Гоголя сталь изложениемь его понятий о русской общественной жизни и си тогданнихъ требованихъ.

l'оголь старастся быть доказательнымъ, д'властъ иногда возраженія, отчасти справедливыя; но въ ц'вломъ аргументація его далеко не уб'єдительна и, несмотря на р'єзкія фразы, которыя опъ еще употреблясть, диктаторскій тонъ "Переписки" очевидно подорванъ.

"Съ чего начать мой отвътъ на ваше письмо, если не съ вашихъ же словъ: "опомнитесь. вы стоите на краю бездни!" Какъ далеко вы сбились съ прямого пути! въ какомъ вывороченномъ видъ стали передъ вами вещи! въ какомъ грубомъ, невъжественномъ смыслъ приняли вы мою книгу!" и пр., — такъ начинаетъ Гоголь свое обличене. Вълипскій справедливо могъ бы

<sup>1)</sup> Это письмо напечатано г. Кулпиомъ въ "Запискахъ о жизни Гоголи", II, 108—218, и въ "Сочии и Письмахъ Гоголи", т. VI, стр. 370—387. Но г. Кулииъ омибается, новидимому, полагая, что именно объ этихъ "оправдательныхъ статьяхъ идетъ рѣчь въ письме Гоголи отъ 10 іюни 1847 г. къ Плетневу. Письмо Бѣлинскаго, сколько мы знасмъ, помѣчено 15-го іюли 1847 г.; стало-быть, объ "оправдательныхъ статьяхъ" не могло сще идти рѣчи. Въ письмѣ къ Плетневу подразумѣвается, вѣроятио, "Авторская Испонѣдъ", потому что въ ней именно Гоголь хотѣлъ изложить "повѣсть своего писательства". А "Оправдательныя статьи" вовсе не заключаютъ этой новѣсть, в все содержаніе ихъ—отвѣты и возраженія на письмо Бѣлинскаго.

отвётить, что самая внига не допускала нимкъ толкованій. Геголь сожальеть потомъ, что Белинскій вдался въ "этоть омуть политической жизни", оставивъ свое прекрасное дело-показивать читателямъ красоты въ твореньяхъ нашихъ писателей, возвышать ихъ душу до пониманія всего прекраснаго... я такимъ образомъ невидимо дъйствовать на ихъ души. Самъ Гоголь до того удалился отъ интересовъ общественной жизни, что дъятельвость Велинского кажется ему политическимь омутомъ! Онъ ве думаеть о томъ, что творенья писателей получають свой интересъ только въ связи съ жизнью и съ этимъ "омутомъ"; забываетъ, что его собственныя произведенія имъли великій смыслъ именно темъ, что рисовали эту действительную, неподкрашенную жизнь, и повторяеть эстетическую теорію своихъ друзей, которые говорили, что поэзія -- даръ неба, не нувющая отношевія въ земнымъ предметамъ и въ пошлой дъйствительности. Дорога эта (показываніе красотъ) привела бы васъ въ примиренію съ жизнью, дорога эта заставила бы васъ благословлять все въ природъ". Но Гоголь самъ испыталъ, что поззія не есть одно эпикурейское наслаждение, что въ пей можеть высказываться самая тяжелая скорбь и личная, и общественная...

Онъ отвъчаетъ потомъ на слова Бълинскаго о томъ, что нашему обществу пужна цивилизація. "Вы говорите, что спасеніе Россіи въ европейской цивилизація; но какое это безпредъльное и безграничное слово! Хоть бы вы опредълили, что такое нужно разумъть подъ именемъ европейской цивилизаціи! Туть и фаланстьеры (?), и всъ носять такія разрушающія, такія уничтожающія начала, что трепещеть въ Европъ всякая мыслящая голова и спращиваетъ невольно: гдъ наша цивилизація? Пустой призракъ явился въ видъ этой цивилизаціи"... На это можно было бы развъ только подивиться, что Гоголь, проживши такъ долго въ Европъ, ухитрился не увидъть европейской цивилизаціи, и дожидался, "хоть бы ему опредълили ее". Исно, что о "фаланстьерахъ", "красныхъ" и "всякихъ" онъ имълъ очень смутныя представленія, и что вообще объ европейской жизни доходили до него только темные слухи...

Гоголь справедливо возражалъ на рѣзкое черезъ мѣру заключеніе Бѣлинскаго о степени религіозности русскаго народа. Справедливо могъ онъ занвлять объ отсутствій постороннихъ видовъ при изданіи вниги, объ одномъ желаніи опредѣлить свои собственные взгляды и узнать характеръ русскаго общества, хотя соглашается, что внига "была издана въ торопливой поспѣш-

ности", что онъ "попалъ въ излишества". Но странно читать его упреки Бѣлинскому, что тотъ "получилъ легвое журнальное образованіе", что "пе копчилъ даже университетскаго курса", потому что собственное образованіе Гоголя было еще легче; или упреки, что нельзя судить о русскомъ народѣ тому, кто "прожилъ вѣкъ въ Петербургъ", какъ будто судить о немъ слѣдовало тому, кто прожилъ вѣкъ въ Римъ. На слова Бѣлинскаго о необходимости уничтоженія крѣпостного права, Гоголь говоритъ, будто мнѣнія Бѣлинскаго о помѣщикъ отзываются временами Фонвизина: "съ тѣхъ поръ много, много измѣнилось въ Госсіи, и теперь показалось многое другое". Очевидно, этотъ вопросъ не существовалъ для Гоголя.

"Миогіе, —продолжаетъ онъ, —видя, что общество идетъ дурной дорогой, что порядокъ делъ безпрестанно вапутывается, думають, что преобразованіями и реформами, обращеніемь на такой и на другой ладъ можно поправить міръ... Мечты! Общество. продолжаетъ Гоголь, слагается изъ единицъ; пусть каждая единица исполняеть свой долгь, пусть вспомпить человъкь о своемъ небесном пражданствы, и покуда каждый пе будеть скольконибудь жить жизнью небеспаго гражданства, до техъ поръ не исправится и земское гражданство. Если мы всё будемъ исполнять свои обязанности, все пойдеть хорошо: "владельцы разъ-Бдутся по помъстьямъ; чиновники увидятъ, что не нужно жить богато (!), перестанутъ брать взятки; а честолюбецъ, увидя, что важныя мъста не награждають ни деньгами, ни богатымъ жалованьемъ... (въ рукописи недостаеть нёсколькихъ словъ), вёроятно, сдълается образцомъ добродътели... Очевидно, между прочимъ, что, по мивию Гоголя, одно предположение, что "владъльцы разъедутся по поместьямъ", совершенно разрешаетъ крестьянскій вопросъ.

Въ письмъ, какъ мы сказали, видио раздражение и желание обвинить самого Вълинскаго въ нелъпыхъ мивнияхъ и въ несправедливости. Но если, но собственнымъ словамъ Гоголя, онъ самъ "напалъ и нападаетъ" на свою книгу,—странно было удивляться, что на нее папалъ Бълинскій. Партизаны Гоголя и въ то время (какъ, папр., авторъ статьи "Сиб. Въдомостей"), и впослъдстви випили его противниковъ за нетерпимость, за грубое обращение съ тъмъ, что было, хотя и не вполив правымъ, то искреннимъ и глубокимъ убъждениемъ Гоголя, стоившимъ ему сильныхъ душевныхъ страданій. На всѣ эти обвиненія можно привести слова, сказанныя по другому поводу однимъ изъ друвей Бълинскаго. "Безпощадная потребность разбудить человъка является

только тогда, когда онъ облекаетъ свое безуміе въ полемическую форму, или когда бливость съ нимъ такъ велика, что всякій диссонансъ раздираетъ сердце и не даетъ покоя 1. Таково именю было отношеніе Бѣлинскаго къ Гоголю въ этомъ случаѣ. Защитники Гоголя забывали о характерѣ самой книги, вызывавшей нападенія. Высокомѣрный тонъ придавалъ невыносимо рѣзкое удареніе мнѣніямъ Гоголя; надо было принимать это за самодовольство цѣлой системы, что именно и вызывало суровий отпоръ. Не надо далѣе забывать, что Гоголь во всеуслышаніе в съ тѣмъ же высокомѣріемъ проповѣдывалъ и такія вещи, противъ которыхъ было немыслимо спорить въ литературѣ. Наконецъ, эти проповѣди исходили отъ писателя, сильно возбудившаго общественную мысль своими прежними произведеніями и употреблявнаго при этомъ тотъ авторитеть, какой доставили ему эти произведенія, имъ, однако, теперь отвергаемыя и осуждаемыя.

Изъ всего содержанія мивній Гоголя, высказанных имъ и въ кпигв, и въ частной перепискв, очевидно, что это были мивнія, отличавшія систему оффиціальной народности. Соединеніе такихъ мивній въ одпомъ лицв съ высокимъ поэтическимъ талантомъ, создавшимъ пъкогда "Мертвыя Души" и "Ревизора", производило и этотъ разрывъ Гоголи съ его школой и почитателями, и мучительную правственную борьбу, совершавшуюся въ самомъ Гоголв. Чвиъ же кончилась эта борьба?

Огносительно принциповъ этотъ споръ давно рѣшился. Не далѣе какъ черезъ два-три года по смерти Гоголя для общества наступилъ новый періодъ, когда несостоятельность системы, которую онъ защищалъ съ такимъ увлеченіемъ, бросалась въ глаза. Но въ ту пору личная борьба Гоголя осталась неконченной, неразръшенной.

Гоголь до конца остался въ противорѣчіи между своими теоретическими понятіями и внушеніями его поэтической природы. Всѣ послѣдніе годы жизни онъ работалъ надъ вторымъ томомъ "Мертвыхъ Душъ", но пе удовлетворялся и истреблялъ написанное. Изданные потомъ отрывки сохранились только случайнымъ образомъ. Передъ смертью онъ совершилъ еще одно сожженіе нослѣдній актъ его борьбы. Есть, однако, возможность угадывать, въ какомъ направленіи шли его мысли.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти слова сказаны Герценомъ по поводу мистицизна П. В. Киртевскаго: первый говоритъ, что у него не доставало духу споритъ противъ этого мистицизма, и затъмъ дъзаетъ приведенное замъчаніе.

Во времи изданія "Переписки" у его почитателей возникло опасепіе, почти увъревность, что талантъ Гоголя погибъ невозвратно. Не только почитатели его въ смысав Белинскаго, но и кружовъ Аксаковыхъ 1) испугались за Гоголя. Эти сомивнія дошли до Гоголя, и въ его письмахъ 1847 года ивсколько разъ повторяются увфренія, что онъ не измфияль своему прежнему направленію (онъ уже начиналь понимать действительную странность своей книги и возможность опасеній). Въ январъ 1847 г. онъ говоритъ С. Т. Аксакову, который быль въ числе людей, очень смущенныхъ появленісмъ "Переписки", и не скрывалъ этого отъ Гоголя: "Въ письмъ вашемъ замътно большое безпокойство обо миб... Вновь повторяю вамъ еще разъ, что вы въ заблужденін, подозр'єван во мн'є какое-то новое направленіе. Отъ ранией юности у меня была одна дорога, по которой иду. Я быль только скрытень, потому что быль неглупь, - воть и все". Какъ бы опъ ни объяснялъ теперь эту одну дорогу, это уже не было похоже на категорическое отречение отъ прежнихъ трудовъ въ "Перепискъ". Относительно книги Гоголь уже сознается въ излишней посифиности, по ссылается также на гнеблагоразумныя подпалкиванья со стороны друзей"-что, въроятно, было справедливо.

Въ письмъ въ Шевыреву, въ мартъ 1847, овъ, между прочимъ, увъряетъ: "Повуда не заговоритъ общество о тъхъ предметахъ, о которыхъ говорится въ моей книгъ, мив физически певозможно двинуть свою работу". Такъ онъ объясняетъ книгу теперь, и въ это время ему, въроятно, въ самомъ дълв котълось узпать состояніе общества, въ которое прежде онъ мало вникаль и которос, во время жизни за границей, еще больше для него затемиялось. Гоголь не знать, что общество, т.-е. литература, уже высказывались объ этихъ предметахъ, сколько могли, и онъ могъ бы понять высказанное, еслибы поискалъ. Въ это же время пишетъ онъ другому корреспонденту: "...Такъ вакъ вы питаете искренно доброе участіе ко мив и въ сочиненіямъ монмъ, то считаю долгомъ изв'естить васъ, что я отнюдь не перемъняль направленія моего. Трудъ у меня все одинъ и тотъ же, все тъ же "Мертвыя Души", и одна изъ причинъ появленія выившней моей книги была—возбудить ею тв ризговоры и толки въ обществъ, вслъдствіе которыхъ непремънно должны были высказаться мпогія, мий незнакомым, стороны современнаго русскаго человъка"... Это - тъ же слова, какъ въ предыдущемъ письмъ.

<sup>1)</sup> Пад. Кулима, VI, 420 и др.

Гоголь, очевидно, придумиваеть ровт facto оправданіе, забивая, что въ книгъ онъ не вызываль толки и разговоры, а напротивъ, диктаторски ръшаль и проповъдоваль, наконецъ, что книга составилась изъ писемъ за нъсколько лътъ, не предназначавшихся прежде для печати. Онъ косвенно сознавался, что слишкомъ послъшно произносилъ свои приговоры о "незнакомыхъ сторонахъ русскаго человъка".

Въ апрълв 1847 онъ пишетъ онять въ Шевыреву: "Слово о мосмъ отречени отъ искусства. Я не могу попять, отчего поселилась это скоок инпередто сто споиск. пристом вте своего таланта и отъ искусства 1), тогда какъ изъ моей же книги можно бы, важется, увидёть было... какія страданія я должень быль выпосить изъ любви въ искусству"... Опъ говорить, что сталь только "строже" къ своему искусству. Слово было слишкомъ неопредъленно, и если "строгость" была причиной осуждения прежнихъ произведеній, то она именно и должна была поселить пельную мысль"; но дальныйнія, уже не предпамыренныя слова письма опять напоминають прежниго Гоголи. Объясния, какъ выше, необходимость изданія своей книги, чтобы заставить русское общество высказаться, онъ говорить: "Одно средство-випустить заносчивую, задирающую книгу, которая заставила бы встрепенуться всёхъ. Поверь, что русскаго человека, покуда не разсердишь, не заставишь говорить. Онъ все будеть лежать на боку и требовать, чтобы авторъ попотчиваль его чемъ-либудь примиряющимо съ жизнью (какъ говорится). Бездълица! какъ будто можно выдумать это примиряющее съ жизнью. Повърь, что какое ни выпусти художественное произведение, оно не возымъсть теперь вліннія, если пъть въ немъ именно тъхъ вопросовъ, около которыхъ ворочается нынфинее общество ... Это было совершенно справедливо.

Въ это же время Гоголь пишеть въ Щепвину съ обывновенными настойчивыми заботами о томъ, чтобы "Ревизоръ" исполнялся вавъ можно лучше, пишетъ подробныя наставленія и пр. 2).

Нѣсколько позднѣе, въ августѣ 1847, Гоголь пишетъ опять о своемъ направлении къ С. Т. Аксакову, съ которымъ уже не могъ говорить, какъ съ другими, съ точки зрѣнія "Переписки". "Да,—говоритъ опъ,—книга моя напесла миѣ пораженіе, но на это была воля Божія... Я получилъ много писемъ очень значительныхъ, гораздо зпачительные всѣхъ печатныхъ критикъ. Не-

<sup>1)</sup> Гогодь, понидимому, въ симомъ дълъ не сознаваль того. что, однаво, омло слишкомъ ясно сказано въ "Перепискъ".

<sup>2)</sup> Изд. Кулима, VI, стр. 324, 325, 358, 362, 375.

смотря на все различе взглядовъ, въ каждомъ изъ нихъ, также какъ и въ вашемъ, есть своя справедливая сторона... Къ чему вы также повторяете нельпости, которыя вывели изъ моей книги недальногорте, что я отказываюсь въ ней отъ званія писатели, перемѣняю призваніе свое, направленіе и тому подобные пустяки? Книга моя есть законный и правильный ходъ моего образованія внутренняго... Опрометчивая, а по вашему, несчастими, книга вышла въ свѣтъ. Она меня покрыла позоромъ, по словамъ вашимъ. Она миѣ точно позоръ, но благодарю Бога за этотъ поворъ": онъ не увидѣлъ бы безъ нея ни своего самоослъпленія, ни объяснилось бы многое, что ему нужно было знать для "Мертвыхъ Душъ"...

Перечитывая все это, нельзя не видъть, что послъдствія "Переписки" были пеожиданны и тижелы для Гоголя. Эта книга была для него пробнымъ камнемъ, и то, что пришлось ему услышать по ен поводу, произвело въ немъ сильное правственное потрясеніе. Онь продолжаеть свою религіозную заботливость о душевномъ дълв", но въ его мысляхъ произопло несомивнио большое смятение. Съ первыхъ голосовъ, услышанныхъ по поводу книги, онъ понялъ, что падълано много ошибокъ, что его высокомърный тонъ не оправдывается ничъмъ и становитси просто неприличенъ и страненъ. Онъ съ первыхъ словъ отказывается отъ этого высокомбрія, даже въ выраженіяхъ, черезъ мбру упизительныхъ, по старается спасти главныя идеи и оправдать внутреннія побужденія. Самое різкое изъ этихъ оправданій то, которое предпазначалось быть отвътомъ 13 влипскому: очень въролтно, что письмо Вълинскаго подъйствовало на него всего сильнъе. Особенно тяжелы были ему опасенія, что опъ потерянъ для искусства; онъ ивсколько разъ принимается увърять близкихъ, что это несправедливо. Эти уверенія могли быть двусмысленны, когда онъ обращался въ Шевыреву и другимъ подобнымъ друзьямъ, восхищавшимся "Перепиской"; по когда онъ увърялъ въ этомъ С. Т. Аксакова, очевидно, опъ могъ говорить о своей вършости именно тому направленію, которое Аксаковъ одобрялъ. Съ первыхъ отзывовъ онъ понялъ, что общественный вопросъ ръщается не такъ легко, какъ ему казалось, и опъ уже находить нужнымъ, чтобы "мастера ремесла" объясняли публикъ "государственные вопросы. По эти письма 1847 года обнаруживають большую нетвердость представленій Гоголя о предметахъ общественныхъ и "государственныхъ". Опъ столько услышалъ вещей, ему пезнакомыхъ, что не могъ овладъть ими, и колеблется между разными настроеніями: то ему кажется, что онъ котьль н долженъ былъ внести "примиреніе"; то онъ самъ видитъ, тто "примиряющаго" не выдумаешь, когда его нѣтъ въ жизни; то онъ обрушивается на своихъ обвинителей, то жалуется на подталкиванья друзей; то коритъ самого себя и защищается только тѣмъ (слишкомъ сильнымъ, но, въ сущности, неубѣдительнымъ) аргументомъ, что "всѣ люди могутъ ошибаться"; то, наконецъ, падаетъ духомъ и въ безвыходномъ состояніи своей мысли пишетъ только: "душа моя изнемогла; все во мнѣ потрясено!"

Гоголь быль действительно въ безпомощномъ состоянии. Въ немъ боролись два течения самой жизни, два общественныя направления: одному онъ принадлежаль всёми побуждениями своего таланта; къ другому влекли его теоретическия поиятия, какимъ онъ научился издавна, которыя усиливаль его возраставший мистицизмъ. Онъ самъ безъ сомнёния быль серьезнёе всёхъ своихъ друзей пушкинскаго круга, и какъ бы ни мало возбуждали сочувствия тё мысли, къ какимъ онъ приходилъ въ это время, онъ выдерживаль изъ-за нихъ тяжелую внутреннюю борьбу. Накому изъ его друзей не приходилось переживать страпныхъ недоумёний, какия заставляли его истреблять свой многолётний трудъ; не разумён истипныхъ основъ его таланта, они только "подталкивали" его въ томъ направлении, въ которомъ опъ пришелъ къ своей по-истинъ "несчастной" книгъ.

своей по-истинъ "несчастной кингъ.

"Переписка" наглядно разъясняетъ ту странную область, въ которой блуждали мисли Гоголя въ нослъднемъ періодъ его жизпи. Трудно опредълять годами, когда въ немъ является та или другая мисль. Собственно говоря, его послъднее направленіе весьма естественно вытекало изъ его прежняго содержанія, и зерно страпныхъ заблужденій лежало въ его давнишнихъ понятіяхъ: ошибка была въ томъ, что онъ не переработалъ ихъ тъми средствами, которыя были для него возможны—болъе серьезнымъ образованіемъ и болье близкимъ изученіемъ развивавшихся правственныхъ потребностей общества. Увлеченный успъхомъ, избалованный и приводимый въ заблужденіе друзьями, онъ вообразилъ, что можетъ легко ръшать вопроси, которые однако ему не были по силамъ, и бросается въ дешевый дидактизмъ; друзья—подталкивали".

Въ сороковыхъ годахъ въ немъ все больше развивается мистицизмъ. Это была старая черта его мыслей и характера, и мы видъли, что она довольно ясно высказывается еще въ письмахъ. 1836 года. До изданія перваго тома "Мертвыхъ Душъ" мистицизмъ уже развился въ Гоголъ самымъ очевиднымъ образомъ. Онъ видитъ въ своей личной судьбъ пеносредственную волю в

вившательство Провидвиія; вслёдствіе того, приписываеть себ'в сверхъестественныя силы; вслёдствіе того видить въ своемъ труд'в настоящее откровеніе 1). Мистицизмъ не быль, такимъ образомъ, причиной нерем'яны Гоголемъ своего пвиравленія, какъ иногда думали; мистицизмъ д'ействовалъ на общественныя миёнія Гоголя

1×10, декабрь, въ письмъ С. Т. Аксакову: "Много чуднало совершилось въ моихъ мыслихъ и жизни... Дальнъйшее продолжение (М. Душъ) выясияется въ головъ мосй чище, исличествениве, и теперь я вижу, что, можетъ быть, со временемъ выйдеть кос-чтво колоссильное" (Кул., У, 426).

1841, мартъ, къ нему же: "Да, другь мой, и глубоко счастинвъ. Несмотря на мое бользненное состояніс... и слиму и знаю дивним минуты. Созданіе чуднос творится и совершается въ душі моей... Здісь явно видна мив святая воля Бога: подобное внушеніе не происходитъ отъ человіка; никогда не выдумать ему такого сюжета (!)", и пр. (Кул., V, 436).

1841, августь, къ А. С. Данилевскому: "... О, върь слованъ моннъ! Властью высшею облечено отнынъ мое слово. Все можетъ разочаровать, обмануть, измѣнить тебь, но не измѣнитъ мое слово" (Кул., V, 447).

1842, февраль, П. М. Языкову: ""...Чувствую съ каждымъ днемъ и часомъ, что ифтъ выше удъл на свътъ, какъ званіе монаха... Здоровье мое сдълалось значительно жуже" (Кул... V, 459).

1842, апріль, къ П. Д. Вілозерскойу: "...Я теперь больне гожусь для монастыря, чімь для жизни систекой" (Кул., V, 468).

1843, ноябрь, въ письме къ Изыкову, уже полное господство мистицизма. Гоголь даеть ему наставленіе о молитві, которой подчиняется все поэтическое творчество. Это целий длиновій трактать: "...Воть какія произойдуть чудеса. Въ первый день еще ни ядра мисля петь въ голове твоей (!!); ты просишь просто о вдохновеніи. На другой или на третій день ты будеть говорить не просто: "Дай произвести мив", но уже: "Дай произвести мив въ такомъ-то духе". Пототь, на четвертый или патый: "съ такою-то силои". Пототь окажутся въ душе вопросы: какое внечатленіе могуть произвести задумываемы творенія и къ чему могуть послужить? Н за вопросами въ ту же минуту (!) последують ответы, которые будуть примо отва Бога (!)", и проч. (Кул., VI, 82).

1844. февраль, къ Шевыреву, о мистическомъ искусствъ "уходить въ себя", которому Гоголь уже научился (Кул., VI, 44), и т. д.

1844. декабрь, къ г-жъ Смирновой, о своихъ прежинхъ сочиненіяхъ: "они всъ написаны давно, во времена глупой молодости" и вр. (Кул., VI, 147; Записки о жизни Гоголя, 11, 43).

1845. івыв, къ ней же: "Я не явблю моихъ сочиненій, доселё бывшихъ и напечатанныхъ, особенно Мертв. Душъ... Вовсе не губернія и не ивсколько уродивымъ номіщиковъ, и не то, что вмъ принисывають есть предметь М. Душъ. Это покамість еще *пишна*, которая должна была вдругь, къ изумленію всыхъ, раскрыться въ послідующихъ томахъ" и пр. (Кул., VI, 204).

1846, май, къ Языкову, по новоду ивмецкаго перевода Мертв. Душъ: "Дай только Богъ сили отработать и выпустить второй томъ. Узнають они (ивмцы) тогда, что у насъ есть много того, о чемъ они някогда не догадывались и чего мы сами не хотимъ знать" (Кул., VI, 249).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Воть изеколько образанковъ этого мистицизма и мизий Гоголя о продолжения "Мертвыхъ Думъ", до изданія перваго тома и посят.

только косвенным, второстепенным образом. Онъ сообщиль Гоголю то высокомврое представление о себв, какъ избранномъ орудіи Провидвиія, — которое придало его мивпіямъ такую вопіющую різкость и нетерпимость; кромв того, ставя на первомъ планв "небесное гражданство", мистицизмъ ділалъ Гоголя еще менбе понятливымъ къ настоящему, земпому гражданству, и слідовательно тімъ боліве воспріичивымъ къ консервативнымъ толкованіямъ.

Г'ядомъ съ мистицизмомъ, по пезависимо отъ пето является у Гоголя другой рядъ мыслей, который главнымъ образомъ и привелъ странныя мивнія, принятыя за переломъ, за перемвну направленія. Увлеченный успъхомъ "Мертвыхъ Душъ", Гоголь сталь думать, что ему необходимо выяснить свои правственныя и общественныя основанія. Опъ увильль себя во главь литературы: за исключеніемъ немногихъ старыхъ враговъ, литературныя партіи соединялись въ общемъ удивленіи предъ его произведеніями и онъ сталь думать, что ему следуеть достойнымь образомъ поддержать это положение; "Мертвыя Души" стали представлиться ему въ перспективъ, какъ цълый кодексъ морали, который онъ дастъ отъ себя обществу въ поучене и руководство. Въ началъ, это могло быть и, въроятно, было совершенно наивное и добросовъстное желаніе, — въ которомъ Гоголь забылъ только одно: необходимость свободы для его таланта, невозможность для него никакихъ посторониихъ вывшательствъ, соображеній и стъсненій. Мистическое настроеніе украпило его въ убъжденіи, что онъ — призванный учитель общества; и постороннія соображенія - узван дидактическая ціль, поставленная имъ для своего труда -извратили все его дело. Виесто чисто-поэтическаго труда, у него началась работа теоретическая, ему чуждая и непосильная. Эта работа направилась на двоякаго рода предметы: на общія разсужденія о человъческой природь, и на особенния свойства и потребности русскаго общества.

Его моральный водексъ долженъ былъ обнять всѣ стороны русскаго человѣка, и хорошія и дурныя (пріятели уже замѣчали ему, что опъ слишкомъ много говорилъ о послѣднихъ); І'оголь рѣшилъ, что ему нужно опредѣлить высокое и пизкое въ нашей природѣ, наши недостатки и достоинства, а чтобы опредѣлить природу русскаго человѣка, слѣдуетъ узнать природу и душу человѣка вообще.

"Съ этихъ поръ, — говоритъ онъ, — человъкъ и душа человъка сдълались больше, чъмъ когда-либо, предметомъ монхъ наблюдений. Я оставилъ на время все современное; я обратилъ вняманіе

на узнанье тёхъ опчинать законоот, которыми движется человёкъ и человёчество вообще. Книги законодателей, душевёдцевъ и наблюдателей за природой человёка стали моимъ чтеніемъ. Все (?), гдё только выражалось познанье людей и души человёка, отъ исповёди свётскаго человёка до исповёди анахорета и пустынника, меня запимало, и на этой дороге, печувствительно, почти самъ не вёдая какъ, я пришелъ ко Христу, увидёвши, что въ немъ ключъ къ душе человёка... Повъркой разума повёрилъ я то, что другіе понимаютъ ясной вёрой и чему я вёрилъ дотолё какъ-то темно и пенсно", и пр. 1). Мы скажемъ дальше, насколько удовлетворительна могла быть "повёрка разума"; довольно замётить теперь, что путемъ этихъ общихъ разсужденій Гоголь съ другой стороны подходилъ къ тому же мистицизму.

съ другой стороны подходилъ въ тому же мистицизму.
Второй предметъ, запявшій Гоголя, было собственно русское общество, его особенности, его пастоящее и его потребности. Отношеніе Гоголя къ этому вопросу усложнялось различными обстоя-тельствами. Прежде мы упоминали, что Гоголь ископи, съ семьи и лицея, воспитался въ натріархальномъ копсерватизмѣ, который и лицея, воспитался въ натріархальномъ копсерватизмъ, которып потомъ еще усилился авторитетомъ его друзей въ пушкинскомъ кружкъ: его общественная философія составилась уже въ эту пору. Его произведенія были по своей сущности если не прямымъ протестомъ противъ господствовавшей рутины понятій, то сильнымъ возбужденіемъ общественной мысли противъ этой рутины; но этого не сознавали ясно ни Гоголь, ни сами его друзья. Только посль опи увидели, что действие произведений Гоголя на публику оказывалось не совствить то, какого опи ожидали; оно переходило яврку, которая имвлась у нихъ для "изящпой словесности". Самъ Гоголь по всей ввроятности долженъ былъ чувствовать извъстное внутреннее удовлетворение отъ общирнаго вліянія своихъ произведеній (выше упомянуто объ его секретныхъ свиданіяхъ съ Бълинскимъ), по едва ли могъ отпоситься искренно къ своимъ почитателямъ изъ новой литературной школы, и потомъ больше и больше долженъ былъ вторить своимъ ближайшимъ друзьямъ. Для этихъ друзей имя Бълинскиго было цълью самой искрепней и самой полной ненависти; они должны были внушать свои взгляды и Гоголю и возстановлять его противъ его почита-телей новаго направленія. Гоголю указывали, что его сочиненіямъ дается превратный смыслъ, что эти сочиненія, къ сожальнію, слишкомъ останавливаются на темпыхъ, отрицательныхъ сторо-

<sup>1)</sup> Изд. Кулина, III, 505 ("Авторская Испов'ядь"). Записки о жизни Гоголя, II, 168, принимають эту "пов'ярку разума" буквально...

нахъ русскаго общества, и онъ еще разъ убъждался, что ему ве должно ограничиваться темными сторонами, а слъдуетъ также въобразить лучшія свойства и достоинства русскаго человъка...

Наконецъ, присоедивнотся щекотливыя отношенія въ властямъ. Выше упоминуто, вавъ онъ съ самаго начала связаль тъсныя отношения съ людьми извъстнаго круга и полу-оффицальнаго значенія; какъ онъ, ради своей литературной службы. считалъ себя въ правъ на примыи пособія со стороны властей и черезъ друзей своихъ добивался этихъ пособій довольно вастойчиво. Теперь понятіе о литературной "службь" развилось вполив. Онъ "почувствоваль, что на поприще писателя можеть также сослужить службу государственную"; обдумывая свое сочиненіе, полагаль, что оно "можеть действительно принести пользу", и чемъ дальше, темъ больше убеждался, что ему "ме случайно следуеть взять характеры, какіе попадутся", но должно выставить, кром'в низкихъ, и высшін свойства русской природы. "Съ тъхъ поръ, какъ мев начали говорить, что я сыбюсь не только надъ недостаткомъ, по даже целикомъ и водъ самымъ человъкомъ, въ которомъ заключенъ недостатокъ, и не только надъ всемъ человекомъ, но и надъ местомъ, надъ самою должностію, которую онъ занимаетъ (чего никогди я даже не имъль и въ мысляхъ), я увидаль, что нужно съ смыхомъ быть очень осторожныма", и пр. 1). Въ самомъ деле, литературный чиновникъ, литературное "значительное лицо", какимъ Гоголю должно было считать себя съ этой точки зрвнія, не могло уже предаваться смеху, которому бы вторила легкомысленная толпа, не внающая высшихъ соображеній: Гоголь думаль размірять и раздавать, по заслугамъ, свой смъхъ и свои одобренія, какъ наказапіе и награду - съ точки зрѣнія государственной пользи. Это было, конечно, заблуждение, по оно было еще тых прискорбиве. что Гоголь, безъ сомивнія, руководился при этомъ и своими личными отношениями въ властямъ. Онъ не быль въ этихъ отношеніяхъ наивенъ 2), и мы видёли выше, какь въ одной просыбъ о деньгахъ онъ рекомендуетъ указать начальству именно то, а не другія изъ своихъ сочиненій, следовательно, очень соображаль, что другія могуть начальству не совсьмь понравиться. Заявляя свои права на пособія и милости, онъ понималь, что на него за то ложатся извёстныя обязанности, что онъ долженъ отплатить именно начальству за эти милости. И онъ принялся

<sup>1) &</sup>quot;Авторская Исповідь", Кул. т. III, 503—504.

<sup>2)</sup> Напомнинь опить характеристику, сдъланную Анпенковыяъ.

отплачивать 1): отсюда — осторожное обращение со сивхомъ, отсюда — изображение высшихъ свойствъ русской природы въ твхъ идеально-добродвтельныхъ образцовыхъ лицахъ, которыми онъ сталъ населять продолжение "Мертвыхъ Душъ", — словомъ, именно то выдумывание "примиряющихъ съ жизнью вещей", которое опъ самъ осуждалъ въ одномъ изъ приведенныхъ выше писемъ.

Въ такихъ направленіяхъ шли мысли Гоголя въ его посл'єднемъ періодъ. Этотъ періодъ пачался гораздо раньше изданія перваго тома "Мертвыхъ Душъ", но на первомъ томъ еще не усп'кло отразиться влінніе этихъ мыслей, опъ еще не усп'кли до такой степени овладіть имъ, и присутствіе этихъ мыслей можно замістить развіс только въ такъ-пазываемыхъ "лирическихъ містахъ". На второмъ томъ ихъ вліяніе было очевидно...

Почитатели Гоголя пе даромъ опасались гибели таланта: дъйствительно, работа Гоголя спутывалась придуманными цълями, и тамъ, гдъ выступала его тепденція, поэзія удалялась...

Художественный писатель можеть, конечно, сообщать своей работь сознательную тенденцію, по при этомъ необходимо, чтобы тенденція была искреннимъ убъжденіемъ, чтобы она была върна лучшимъ интересамъ жизни и чтобы сила мысли и знанія не уступала силь таланта. Въ какомъ положеніи быль Гоголь въ этомъ случав; чвиъ оправдывалась его тенденція; какія средства имьлъ опъ, чтобы върно понять положеніе общества и лучшіе интересы его, которымъ должно служить искусство?

Мы замътили, что теоретическая работа, имъ предпринятая, была ему непосильна. Въ самомъ дълъ, предположивъ, что онъ не вмъшивалъ сюда никакого грубаго матеріальнаго разсчета, онъ былъ очень мало, даже вовсе не приготовленъ къ правиль-

<sup>1)</sup> Въ 1842, онъ пишетъ ки. Дондукову-Корсакову, что "ни въ какомъ случат не позволиль бы себъ написать ничего противнаго правительству, уже и такъ меня глубоко облагодътельствовавшему".

Въ 1845, въ письив къ гр. Уварову, онъ выражаетъ сожатене, что хотя въ основания его труда легла добрая мисль, но она выражена не эрело и не такъ, какъ бы следовало: "не даромъ бельшинство принисиваетъ ему скорве дурной симелъ, чемъ хорошій"; онъ соболізмуєть, что "въ неоплатномъ долгу"— у правительства; надъется на будущій трудь, предметь котораго "не чуждь быль и вашихъ собственныхъ (гр. Уварона) помышленій", утінается мислые, что со временемъ, когда трудъ будеть конченъ, власть скажетъ о немъ: "этотъ человікъ уміль быть благодарнымъ в зналь, чёмъ высказать мий свою признательность".

Въ 1846, въ нисьмъ къ г-жъ Смирновой объясияеть, почему не представлялся государю, который быль тогда въ Римъ: "Государь долженъ увидъть меня тогда, когда и на своемъ скромномъ поприщъ сослужу ему такую службу, какую совершають другіе на государственныхъ поприщахъ" (Кул., V, 461; VI, 178, 238).

ному рашенію вопросовь, въ зависимость отъ воторымъ ось самъ поставнять теперь свою работу. Онъ корнять Бължинскаю недостаточностью образованія, но его собственное было енце ведостаточеве. "Я началъ повано свое воспитание. — говоритъ самъ Гоголь, — въ такіе годы, когда другой человікъ уже думаєть, что опъ воспитанъ", и дъйствительно, у него было запасево слишкомъ немного матеріала для правильныхъ сужденій объ общественной жизни, которую онъ хотель разъяснить соотечественникамъ: "силъ много, но уменья править этими силами мало" 1). Въ "Авторской Исповеди" онъ говорить: "...На добее квазать, что я получиль въ школе воспитание довольно пложое, а потому и не мудрено, что мысль объ ученьи пришла ко мез въ зреломъ возрасте. Я началъ съ такихъ первоначальныхъ внигь, что стыдился даже показывать и скрываль всё свом занятія 2). И справедивость этого признанія вполні подтверждается указаніями его біографіи и сочиненій. Правда, онъ говорить (и его біографъ дов'врчиво повторяеть его слова), что онъ изучаль книги законодателей и душевъдцевъ, но чтене подобвыхъ книгъ безъ научной подготовки можетъ или остаться безплоднымъ или вести къ заблужденіямъ, а существованіе подготовки болье чымъ сомнительно. Въ сочиненияхъ Гоголя не замътно результатовъ этого чтенія, и философія ограничилась самымъ обыкновеннымъ піэтистическимъ консерватизмомъ, въ родъ философіи Шевырева... Долгая жизнь въ Европъ, повидимому. инсколько не повиакомила его съ дъйствительнымъ состояніемъ европейской образованности 3), и, напр., понимание итальянской жизни, въ которой ему правилась живописная сторона неподвижнаго быта, можеть служить образчикомъ его взглядовъ тамъ, гдь онъ еще пріобръль какое-инбудь знакомство съ жязнью. Другін страны были ему знакомы не болбе, чёмъ обыкновенному туристу; онъ по слухамъ, отъ своихъ же пріятелей, имвлъ нъкоторыя представленія о томъ, что тамъ творится, и эти представленія были врайне неясны; въ Германіи онъ питаль чуть не ненависть 4), но онъ и не зналъ ел. Изыками онъ владълъ и. въроятно, пользовался мало; по-нъмецки едва ли могъ читать. Европейская литература, вероятно, также мало ему была любо-

<sup>1)</sup> Въ письме 1847, изд. Кул., VI, 892, 393.

<sup>2)</sup> Изд. Кулиша, III, 505. Ср. письмо къ Шевыреву, 1844, тамъ же, VI, 121, и Записки о жизни Гоголя, I, 28—24.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ср. воспоминація Анненкова, Арнольди и др.

<sup>4)</sup> См., манр., его отзыны еще въ болве свътдую вору, 1839—40 г., у Кул., V. 874, 408, и отъ 1844 г., VI, 136.

пытна и извъстна, какъ европейская жизнь; въ ръдкихъ случаяхъ, где опъ упоминаетъ о ней, видны только произвольныя обычныя фразы, не совсёмъ правильно приложенныя 1). Наконецъ, люди, расположенные судить о Гоголь благопріятно, утверждають, что онь, имъя "претензію знать все лучше другихь", собственно говоря, имълъ очень неясныя представленія о самой русской жизни. Опъ не зналъ нашего гражданскаго устройства. нашего судопроизводства, нашихъ чиновническихъ отношеній. даже нашего купеческаго быта"; "онъ не обращалъ вниманія на вившнее устройство Россіи, на всв малыя пружины, которыми двигается машина"; "Гоголь не желалъ научиться чемунибудь отъ другихъ и не любилъ никакихъ противоръчій-такъ поступаль онь въ техъ случаную, когда дело касалось важныхъ, самыхъ важныхъ вопросовъ въ наукъ, въ искусствъ, или даже какомъ-нибудь новомъ изобрътении ума человъческаго", и проч. 2). По словамъ того же автора, Гоголь въ этихъ предметахъ былъ чистый самоучка, и какъ обыкновенно бываетъ, самоучка, не внавшій діла какъ слідуеть, но самолюбивый и упрямый: онъ или отыскиваль вещи, давно известныя, или впадаль въ фантазіи и грубын ошибки. Такъ, не говоря о множествъ странныхъ притязаній и практическихъ совътовъ, какими преисполнена "Переписка", опъ даже въ сужденіяхъ о предметахъ литературныхъ теряль всякую почву. Довольно было бы указать въ "Выбранныхъ Мъстахъ" пророчества объ "Одиссев", которой онъ предвъщаль роль какого-то откровенія не только для общества, но даже для "парода" (!): такъ спутывались у него самыл простыя понятія о литературъ, если не было здъсь слишкомъ грубой лести Жуковскому. Такъ онъ решаетъ споры между европеистами и славинофилами, предпочитая темъ и другимъ Шевырева. и, пожалуй, Вигеля 3); такъ, онъ находитъ, что у насъ совершенно возможна полная свобода мысли <sup>4</sup>), и т. д.

Всѣ эти и подобные недостатки въ теоретическомъ образовани могли не вредить и не вредили Гоголю, пока онъ слѣдовалъ непосредственнымъ влеченіямъ своего таланта, но когда онъ

<sup>1)</sup> Напр., когда онъ говорить въ "Перепискъ", будто къ такимъ писателянъ, какъ Гёте, Пиллеръ, Бомарие, Лессингъ, "даже не перешли и отголоски того, что бурлило и кипъло у тогдашнихъ писателей-фанатиковъ (?), занимавшихся вопросами политическими", и проч. Кул., III, 381. Кромъ Гёте, у остальнихъ било какъ разъ наоборогъ.

<sup>2)</sup> Воспоминанія Л. Арнольди, стр. 69-71.

<sup>\*)</sup> См. "Выбранныя Міста", и также изд. Кулина, VI, 207, 408-409.

<sup>4)</sup> Въ письмъ къ Лзыкову, Кул., VI, 449.

поставиль на первомы вланы именно свои теоретическія равсувденія, паденіе было неминуемо. Оны самы, напротивь, думань, что великое созданіе еще впереди и что оно изумить всікы своими неожиданными красотами и открытіями. Оны такы быль убъждень вы этомы, что поторопился издать "Выбранныя Міста" именно какы образчикы тіхы откровеній, которыя предстояли четателю во второмы томы. Самый факты изданія "Выбранныхы Мість" сь этими ожиданіями достаточно показываеть, какы мано зналь Гоголь состояніе русскаго общества. Никто изы его друзей не подумаль, вы теченіе долгой переписки до этого, сділать Гоголю никакого указанія; даже Аксаковы поддались впечатлівнію оть его мистически-диктаторскихы писемы.

Пріємъ "Переписки" въ литератур'в сильно озадачилъ и поразилъ Гоголя. Тутъ только сталъ онъ подозр'ввать громадность ошибки, но передълывать себя было уже трудно...

Повидимому, онъ убъдился теперь, что изъ "превраснаго далека" не совсъмъ удобно изучать общество и надълять его своими поученіями; съ возвращенія изъ Іерусалима, онъ уже не покидаль Россіи и ревностно работаль надъ "Мертвыми Душами". Исторія ихъ до сихъ поръ не вполнѣ выяснена. Извѣстные теперь тексты представляють предварительную, еще не законченную работу, притомъ со многими пропусками противъ того, что онъ читаль своимъ друзьямъ около 1849 года. Друзья, слышавшіе тогда его чтеніе 1), были отъ него въ восторгь, который, конечно, еще мало ручается за дъйствительное достоинство произведенія Гоголя; эти друзья, — за исключеніемъ Аксаковыхъ, — восторгались и "Перепиской". Но если мы не знаемъ послѣдняго текста второго тома, то мы имѣемъ предварительные тексты, которые даютъ возможность судить объ общемъ характерѣ работы Гоголя.

Второй томъ "Мертвыхъ Душъ" представляетъ именно отражение тъхъ мыслей, какія запимали Гоголя въ послъднемъ періодъ его жизни. Въ немъ остался слъдъ объихъ сторонъ его внутренней жизпи, — и свободные порывы таланта, и вялыя попытки провести придуманное поученіе. Разсказъ явно ведется съ пълью убъдить читателя въ той морали, которую излагала "Переписка". Главная тема — "прочное дъло жизни". Надо бросить всякія теоріи, особенно вольнодумныя; пусть всякій довольствуется своимъ положеніемъ, исполняетъ свои обязанности, — тогда достигнется частное и общее благосостояніе. Не нужно слишкомъ за-

Digitized by GOOS 27.

<sup>1)</sup> Они названы въ Зан. о жизни Гоголя, II, стр. 226-280, 249.

ботиться о школь, она мало помогаеть, даже сбиваеть съ толку: человъкъ, учившійся "на мъдные гроши", но составившій себь большое состояние своего рода кулачествомъ, добываниемъ денегъ даже изъ всякой дряни, — кажется Гоголю однимъ изъ достойнъй-шихъ типовъ русскаго общества. Не нужно никакихъ преобразованій — все и безъ того хорошо; надо только, чтобы исполнялись завоны, чтобы каждый жиль по-христіански, избегаль губительной роскоши и т. п. Въ числъ новыхъ лицъ, выведенныхъ во второмъ томъ, являются, и должны были занять большую роль, между прочимъ, такія лица, которыя должны были представлять "лучшія свойства русскаго человъка", служить идеалами. Это—добродътельный откупщикъ и милліонеръ Муразовъ, добродътельный генералъ-губернаторъ, трудолюбивый Костанжогло. Муразовъ—милліонеръ и вмъстъ христіанскій подвижникъ, добродътельно добывшій милліоны на откупахъ; генералъ-губернаторъ, говорящій своимъ подчиненнымъ буквально такія нравственно-мистическія и длиныя різчи, какими преисполнена "Переписка"; "дивное созданіе Улипька"; съ другой стороны, наказаніе порока, въ лицѣ Чичикова, козни чиновниковъ, обращеніе "върующаго" кутилы на подвигъ добра, съ помощью благодътельнаго откупщика, — все это такія безжизненныя, натянутыя фигуры, все это такъ фальшиво, что бросчется въ глаза явное и прискорбное паденіе великаго дарованія, загнаннаго на несвойственную ему дорогу, — точно, вмъсто Гоголя, читаень "правственно-сатирическій романъ" тридцатыхъ годовъ...

Въ отдёльныхъ мёстахъ, гдё Гоголь оставался самимъ собой, у него и здёсь являются черты, достойныя прежняго времени; но въ цёломъ, второй томъ "Мертвыхъ Душъ" представлялъ что-то тяжслое, натянутое, фальпивое и скучное. И это была "тайна", съ которой онъ посился передъ своими друзьями, "чудное созданіе", "пёчто колоссальное", "сокровище", которымъ онъ надёллся поразить русское общество и сослужить государственную службу! Это былъ "переломъ", отъ котораго пришли въ восторгъ его петербургскіе друзья, обрадовавшись, что Гоголь, наконецъ, торжественно "отрекался" отъ своихъ почитателей 1).

Работа надъ вторымъ томомъ шла въ то же время, какъ готовилась "Переписка" — совершенно та же тенденція, много сходства даже въ отдъльныхъ выраженіяхъ; это — тенденція, ко-

<sup>1)</sup> Ср. въ "Запискахъ о жизни Гоголя" I, 387, гдв исторія щивній Гоголя объясимется какъ "ясновидвиїе земной жизни" и "тоска по иной лучшей жизни"...

торую сталъ вырабатывать себв Гоголь въ "прекрасномъ дълевв $^{*}$  1).

Вторая редавцій составлялась, повидимому, довольно долго, в поздиве . Переписки". Нъкоторыя подробности, здъсь прибавлевнын, могуть принадлежать тому времени, когда Гоголь велъ переписку съ Бълинскимъ. Одинъ критикъ замъчалъ, что, передъльная одно місто въ первой главів 2-го тома, Гоголь очевидно нивлъ въ виду Бълинскаго <sup>2</sup>). Именно, въ описаніи сосёдей Тентетникова. ему надобдавшихъ, вивсто "брандера-полковника, мастера и охотника на разговоры обо всемъ", во второй редакціи явлиется ръзваго направленія недоучившійся студенть, набравшійся мудрости изъ современныхъ брошюръ и газетъ", съ "европейски открытымъ обращениемъ", и затъмъ, "начитавшийся всякихъ брошюръ, недокончившій учебнаго курса эстетикъ укоминается въ числъ членовъ противузаконнаго общества, - какъ будто намекающаго на общество Петрашевского. Можно было бы еще прибавить, что подобными чертами Гоголь котель уколоть Велинскаго, когда писалъ свой длинный обличительный отвъть ему. оставшійся непосланнымъ 3).

Кажется, полный "переломъ". Но петербургскіе прівтеля Гоголя очень ошиблись, предполагая, что Гоголь можеть сділать въ этомъ направленін что-нибудь достойное прежней славы его таланта. Фальшивая тенденція, подложенная въ эту работу, давала только слабые результаты. Но, повидимому, пріятеля ошиблись и въ прочности "перелома". Правда, Гоголь, въроятно, до послідняго времени сохраниль вражду къ новому образу мыслей 4), но опъ начиналь сознавать и свои ошибки. Друзья продолжали передъ нимъ преклоняться 5) и только помогали его самолюбію; но при всемъ упрямстві въ своихъ фантастическихъ идеяхъ, онъ уступаль времени, и тонъ его писемъ значительно изм'ьнется.

<sup>1)</sup> Пдевлъ Костанжогло биль издавна въ мисляхъ Гоголя; вусть сравнить читатель разсужденія Гоголя (во 2-иъ томіт "Мертвихъ Душь") о номіщичьсих козайстві, напр., съ его разсужденіями въ висьміт въ его прінтелю А. С. Данилевскому, въ августі 1841 г. (Кул., V, 446—447. Это точно отрывокъ изъ 2-го тома).

<sup>2)</sup> Г. Чижовъ, въ "Въстникъ Евроин", 1872, поль, стр. 432-439.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ср. "имитиння легкія броширки, написанныя Богь высть къмъ" (?), или "современныя броширы, нисанныя разгоряченными умомъ, совращающимъ съ пряного взгляда", и т. п. Кулина. VI, 884, 886. По всей въроятности, Гоголь ихълъ весьма неясное представление о томъ, что могли говорить оти "брошири".

<sup>4)</sup> См., напр., письмо къ Жуковскому отъ конца 1849 г., въ изд. Кулима, VI, 497.

<sup>3)</sup> Объ ихъ странныхъ отношеніяхъ къ Гоголю см. восноминанія Н. Берга.

Его ближайшіе друзья, Шевыревъ, А. О. Смирнова и другіе. восхищались вторымъ томомъ, и это, конечно, еще мало ручалось за его достоинства. Но Гоголь читалъ второй томъ и Аксавовымъ, которые вовсе не были поклоннявами "Переписки". Когда Гоголь сталъ въ первый разъ читать у нихъ "Мертвыя Души", С. Т. Аксаковъ пришелъ въ невольное смущение, онасаясь увидеть паденіе таланта Гоголя; Гоголь смешался, понявши его мысль; но чтеніе 1-й главы второго тома привело Аксаковыхъ въ полный восторгь. Когда С. Т. Аксаковъ, по просьбъ Гоголя, сообщилъ ему итсколько замъчаній о прочитапномъ, Гоголь очевидно быль ими обрадовань: "Вы замётили миё, -- говорилъ опъ, -- именно то, что и самъ замъчалъ, но не былъ укъренъ въ справединвости моихъ замъчаній. Теперь же и въ пихъ не сомпъваюсь, потому что то же замътилъ другой человъкъ, пристрастистий ко мнъ Пристрастіе состояло въ томъ, что Аксаковъ-отецъ считалъ "Переписку" позорной книгой, и сказалъ объ этомъ Гоголю.

Черезъ нъсколько времени Гоголь прочелъ у Аксаковыхъ ту же главу во второй разъ: "мы были поражены удивленіемъ, — передаетъ С. Т. Аксаковъ, — глава показалась намъ еще лучше и какъ будто написана оновь". До лъта 1850 г. Гоголь прочелъ имъ четыре главы.

Повидимому, таланть еще не покидаль Гоголя и служиль ему, когда опъ давалъ ему просторъ. Онъ пробивался во второмъ том'в при всей несвладности его тенденціи. Даже въ самую темную пору "Переписки" талантъ-какъ будто противъ его собственной воли-указываль Гоголю истинныя свойства русской дъйствительности, и у него вырывались признанія, очень мало похожія на весь тонъ его мыслей, и хотя, замітивъ ихъ, онъ сифинтъ прибавить къ пимъ піэтистическій комментарій, онъ не можеть скрыть ихъ грустной правды. "Воть уже почти полтораста льть протекло съ тьхъ поръ (говорить опъ въ одномъ мъсть "Переписки"), какъ государь Петръ I прочистилъ намъ глаза чистилищемъ просвъщенія европейскаго, даль въ руки намъ всъ средства и орудія для діла, и до сихъ поръ остаются такъ же пустынны, грустны и безлюдны наши пространства, такъ же безпріютно и непривътливо все вокругъ насъ, точно какъ будто бы мы до сихъ поръ еще пе у себя дома, не подъ родною нашею крышею, по гдь-то остановились безпріютно на пробажей дорогь, и дышеть памь отъ Россіи не радушнымь, роднымь прісмомь братьевъ, по какою-то холодною, занесенною вьюгой почтовой станцією, гдв видится одинъ ко всему равнодушный станціонный

смотритель, съ черствымъ отвътомъ: "Нѣтъ лошадей!" Отчето это? Кто виновать?" 1). Но Гоголь не въ состояни объяснить себь этого явления, не подозръваетъ, что виноваты въ немъ усмовия нашей жизни, стъснение образования, отсутствие общественности, словомъ, тъ самыя вещи, которыя онъ самъ тутъ же возводитъ въ апотеозу... И во второмъ томъ также тенденционныя сплетения не разъ прерываются совсъмъ инымъ тономъ, иными мыслями и картинами. Такъ, Гоголь заставляетъ своего генералъ-губернатора говорить чиновникамъ назидательно-ціэтъстическую рѣчь, совершенно невозможную; но картина русскаго управления въ этой рѣчи поражаетъ своей правдой и можеть напомнить настоящаго Гоголя 2)...

"Переломъ", отъ котораго друзья Гоголя ожидали новой, высшей его дъятельности, не удавался; но талантъ Гоголя быль дъйствительно надломленъ — и его физическимъ истощеніемъ, а еще болье той ложью понятій, которую въ теченіе стольких льтъ Гоголь въ себъ воспитывалъ, а друзья усердно поддержввали. Мудрено предположить, чтобы Гоголь въ состояніи быль выпести происходившую въ немъ борьбу и снова дъйствовать въ литературъ съ прежнею силою; напротивъ, и сожженіе второго тома передъ смертью было, въроятно, результатомъ этого мучительнаго сознанія, послъднимъ порывомъ его прежняго свободнаго поэтическаго чувства.

Печальная литературная судьба Гоголя показала, какъ сильно измёнилось состояніе литературы. Прошло только пятнадцать лёть со смерти Пушкина; въ началё этого періода Гоголь, подъ чисто художественными возбужденіями Пушкина, создаваль свои величайшія произведенія, основавшія новый періодъ русской литературы; въ концё, когда Гоголь захотёль построять систему изъидей оффиціальной народности, подложенныхъ мистицизмомь и поддержанныхъ консервативными друзьями бывшаго пушкинскаго круга, и дёйствовать въ ихъ смыслё на новое общество, его пред-

<sup>1)</sup> Выбран. Мъста, въ изд. Кулина, III, стр. 402. То же ввечаталние онъ новтериеть въ "Авторской Исповъди". Говоря о своемъ желание изучить Россію, онъ замъчаеть: "Провинціи наши... меня изумили... Тамъ даже имя Россія не раздается на устахъ... Словомъ, во все пребыванье мое въ Россіи, Россія у меня въ головт разсъввалась и разлеталась. Я не могъ никакъ ее собрать въ одно цілое; духъ мой ушадалъ, и самое желанье знать ее ослабівало". Тамъ же, III, стр. 514. Білинскій вамътиль эти противорічія съ остальнимъ содержаніемъ "Переписки", въ своей статьт по поводу этой книги.

<sup>2)</sup> Въ "Р. Старинъ", 1872, напечатанъ былъ третій варіантъ 2-й части (три первыя главы), но нотомъ явилось заявленіе, что это поддълка. Ср. "Въсти. Евр.", 1873, августъ и сентябрь.

пріятіе рушилось самымъ прискорбнымъ образомъ. Гоголь остался великимъ именемъ въ литературѣ — по тѣмъ произведеніямъ, которыя создавалъ свободной силой своего таланта, подъ живыми, котя и не вполиѣ сознаваемыми, вліяніями дѣйствительности; но всторія литературы считаетъ паденіемъ тотъ періодъ, когда, отказавшись отъ прежней дѣятельности, онъ сталъ проповѣдывать общественную философію, отжившую свое время еще въ тридцатыхъ годахъ.

## IX.

## ВЪЛИНСКІЙ.

Съ тридцатыхъ годовъ начинаетъ развиваться направленіе, достигшее своей вралости въ сороковыхъ годахъ и всего чаще соединяемое съ именемъ Бълинскаго. Славянофилы въ свое время называли его "западнымъ", теперь чаще называють его направленіемъ "сороковыхъ годовъ". Имя Бълипскаго можеть справедливо оставаться за этимъ направленіемъ, не потому, чтобы онь быль руководищимь его представителемь (въ этомь же смыслё дъйствовали тогда и другіе писатели, достаточно отъ него независимые и, можеть быть, больше его талантливые), но Бълинскій быль одинь изь самыхь пламенцыхь приверженцевь новыхъ идей и, безъ сомнънія, самый діятельный распространитель и защитникъ ихъ въ литературъ. Онъ очень ръдко, только въ немногихъ исключительныхъ случаяхъ ставилъ свое имя подъ своими статьями, но это имя было известно всемь, и последователямъ, и врагамъ его: на немъ въ особенности сосредоточивались горячее сочувствіе новыхъ покольній, самая ожесточевная ненависть старыхъ литературныхъ партій и вражда новой шволы, враждебной дзяпадному" взгляду.

Направленіе Білинскаго, или точніве, той цілой литературной школы, которой онъ принадлежаль, какъ мы уже замічали прежде, составляеть главное русло нашего литературнаго и общественнаго развитія въ сороковыхъ годахъ. Въ этомъ направленія въ особенности собрались результаты предыдущаго развитія и изъ него вышла затімъ слідующая ступень нашей общественности. По направленію Білинскаго и другихъ писателей той школы можно всего больше судить о характерів и объеміз тогдашней русской общественной образованности; это было ея лучшее

Не предпринимая здёсь полной оцёнки дёятельности Вёлинскаго и цёлаго его направленія, мы постараемся указать общія черты положенія этого направленія въ тогдашней литератур'в и разъяснить главныя условія, при которыхъ только можеть быть достигнута справедливая оцёнка литературныхъ и общественныхъ миёній и стремленій Бёлинскаго 1).

#

ij

. 1

ρØ

Œ

ĸ

址

ŢſĬ

œ

100

11

71

100

11

186

711

Въ новъйшее время Бълинскій и его направленіе вызывали самыя разнообразныя сужденія. Въ первые годы послѣ его смерти имя его долго не произносилось въ литературѣ: смерть его совпала съ началомъ усиленно строгаго надзора ва литературой, надзора, который, вѣроятно, прекратилъ бы дѣятельность Бѣлинскаго, еслибъ она не была прекращена смертью; имя его стало тогда ональнымъ, и па нѣсколько лѣть оно не было вспоминаемо ни друзьями, пи врагами. Впервые послѣ того оно было названо въ 1856 году, и когда люди новаго поколѣнія, наслѣдовавнаго стремленія Бѣлинскаго, и его друзья съ глубокимъ сочувствіемъ собирали воспоминанія объ энергическомъ дѣятелѣ, въ другихъ литературныхъ лагеряхъ заговорила и старая вражда. Какъ критякъ, онъ слишкомъ высоко цѣнилъ достоинство литературы и безпощадно преслѣдовалъ въ ней всякіе застарѣлые предтуры и безпощадно преслѣдоваль въ ней всякіе застарѣлые предтуры и безпощадно предтуры и безпошадно предтуры и предтуры и безпошадно предтуры и предтуры и предтуры и предтуры и предтуры и предтуры и

<sup>1)</sup> Біографін Бълинскаго посвящена моя книга: "Жизнь и переписка Бълинскаго". Спб. 1876, 2 тома. Тамъ читатель найдеть и указанія литературм о Бълинсковъ. Изъ болье поздпихъ сочиненій укажемъ Анненкова, "Замъчательное десятильтіе", въ "Воспоминаніяхъ и критич. очеркахъ". Спб. 1881, т. III, стр. 1—224.

разсуден, мъшавшіе ея развитію, всякую фальшивую тенденців и притязательную бездарность, и потому враговь у него бым много. Такъ, противъ него были крайне ожесточены всв жож, остававшіеся отъ старыхъ литературныхъ шволъ, начиная съ шинковской и карамзинской, бывшіе романтики, писатели, принадлежавшіе нівогда къ пушкинскому кругу и, къ удивленію, въ особенности ненавидъвшіе Бълинскаго, несмотря на все его вовлоненіе Пушкину; навонецъ, писатели "Маяка" и тъ литерьтурные подонки, которые некогда имели своего рода силу в лиць Греча и Булгарина. Тавже были ожесточены противъ Бълмскаго писатели стараго "Москвитянина", тенденція котораго, представляемая Погодинымъ и Шевыревымъ, въ свое время не жало потерпала отъ Балинскаго. Наконецъ, особый лагерь, враждебный Бълинскому, представляли славянофилы — враги, которых, впрочемъ, самъ Белинскій выдёляль изъ ряда другихъ противниковъ, какъ людей крвикаго и опредвленнаго убъжденія.

Вълинскій умеръ рано; его противники продолжали двиствовать въ литературъ и сохранили все озлобление, которое нъкога питали противъ него. Категорія чистыхъ обскурантовъ, представители которой (въ видоизменившейся съ техъ поръ форме) есть до сихъ поръ, когда случалось, говорила о Бълинскомъ съ прежнимъ раздражениемъ. Славинофилы почти не удостоивали его упоминанія и опроверженій, направивъ полемику на новыхъ противниковъ; только изръдка имя его называлось или подразумъва-лось въ числъ "отступниковъ" <sup>1</sup>). Погодинъ еще долго спуста корилъ Бълинскаго легкомысліемъ, "атеизмомъ", "соціализмомъ" (въ которомъ Вълинскій вовсе не быль, на двль, виновать) и другими предосудительными мивніями. Понятно, что старыя школы, давно потерявшія всякую нравственную связь съ повимъ движеніемъ, не могли и послѣ призпать историческаго значенія Бѣлипсваго, и въ ихъ сужденіяхъ видны прежпія досады. Но вражда переходила и къ повымъ школамъ, напримъръ, къ той школь, выродившейся изъ славянофильства, выражениемъ которой служили журналы "Время", "Эпоха", "Заря", "Гражданны". Еще недавно были вдесь высказаны обличенія "атеизма" и другихъ неблаговидныхъ свойствъ направленія Бълинскаго.

Съ другой стороны, произошло извъстное превращение съ извоторыми изълюдей, принадлежавшихъ по своему развитио прогрессивной школъ сороковыхъ годовъ и даже связанныхъ изкогда съ кругомъ Бълинскаго. Забывъ свое прошедшее и обра-

<sup>1) &</sup>quot;День".

тившись въ ревностныхъ вонсерваторовъ, они естественно спутали свои отношенія въ прежней литературъ, и когда новое движеніе заявляло свое тъсное историческое единство съ Бълинскимъ и съ Гоголевскимъ періодомъ, они утверждали, что этого единства нътъ, что Бълинскій не думалъ и не призналъ бы того, что видятъ въ немъ или выводитъ изъ него теперь; или же укавывали въ самой дъятельности Бълинскаго заблужденія, происходившія отъ его крайнихъ увлеченій, и слъдовательно, вредъ; или, просто избъгали опредълять ближе свое отношеніе въ Бълинскому, опасаясь непріятныхъ для себя сближеній.

Дъятельность этихъ и подобныхъ людей, нъкогда близвихъ Бълипскому и обратившихся къ нашему времени въ умъренныхъ и неумъренныхъ консерваторовъ и въ явныхъ обскурантовъ, наводила многихъ на мысль, что эти люди и должны въ самомъ дълъ представлять собой тенденціи "сороковыхъ годовъ", ихъ настоящій объемъ и характеръ; являлись невыгодныя заключенія о цъломъ литературномъ періодъ, въ которомъ начинали видъть своего рода ромаптызмъ, исполненный превратными идеальными мечтами, но не выдерживавшій перваго прикосновенія въ настоящей жизпи. Ныпъшніе, обратившіеся въ консерватизмъ, писатели "сороковыхъ годовъ" иногда высказывали какъ будто свою солидарность съ Вълинскимъ, и потому упомянутое мпѣніе о "сороковыхъ годахъ" отражалось и на сужденіяхъ о Бълипскомъ: писатели новыхъ покольній въ самомъ Вълинскомъ начинали открывать вещи, ихъ не удовлетворявшія, въ другихъ писателяхъ того времени—еще больше и историческій выводъ становился довольно неблагопріятнымъ.

Очевидно, что значенія Бълинскаго и теперь, какъ прежде, не могуть признать литературныя партіи, въ самомъ основаніи враждебныя его воззрфиіямъ, не могуть признать безъ ущерба собственнаго; но время дълаеть свое, и безпристрастный наблюдатель не можеть не видъть въ литературъ слъдовъ глубоваго вліянія, оказаннаго Бълинскимъ и его друзьями: отъ пихъ по преимуществу идеть начало того критическаго направленія, которое составляеть лучшую сторону современной литературы. Внимательное изученіе новъйшей литературы покажетъ, что если старыя школы теперь окончательно потеряли кредитъ, если стали невозможны романтизмъ, чистое славниофильство сороковыхъ годовъ, если литература находитъ свою главную силу въ изученіи и неподкрашенномъ изображеніи дъйствительности, то въ этомъ всего сильнъе дъйствовали (въ области критики) стремленія Бълинскаго и его круга. Пзучевіе фактовъ устраняетъ и тъ педоразумънія, какія есть еще относи-

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

тельно харавтера и дёятельности самого Бёлинскаго; оно ношежеть, каковъ быль собственно этоть характерь, что въ его дёятельности было только слёдствіемъ условій времени и обстоятельствъ, что нужно было ему преодолёвать, съ какими понятіями общественными имёть дёло; покажеть также, могь ли бы онъбыть солидаренъ съ людьми, которые нёкогда принадлежали одному дёлу съ нимъ, а потомъ, ставши защитниками обскураштизма, позволяли злоупотреблять его именемъ.

Исторія молодого кружка, въ которомъ развивался Бълинскій и много другихъ товарищей его двятельности, чрезвычайно любопытна, какъ пъчто единственное и небывалое въ исторіи нашей образованности. Этотъ кружокъ, — составившійся, впрочемъ, не вдругь и имъвшій различныя комбинаціи, — состояль изъ молодыхъ людей, большей частью очень даровитыхъ; съ первыхъ шаговъ въ литературъ, онъ обнаружилъ оригинальную и горячую дъятельность и уже вскоръ пріобръль господствующее положеніе. Въ средъ кружка совершался цёлый акть литературнаго развитія, высоко интересный по обстоятельствамъ времени и внутрениему смыслу. Обстоятельства были очень неблагопріятныя, но пробудившаяся потребность общественной мысли вызывала работу умственныхъ силъ, которая совершалась несмотря на всё трудныя условія и приходила въ своей цели, къ сознанию общественнаго положенія и въ освободительнымъ идеямъ. Это соедиценіе пълаго ряда замъчательныхъ дарованій, - раздълившихся потомъ на школы. западную" и славяпофильскую, — какъ будто вознаграждало потерю силъ, понесенную обществомъ въ двадцатыхъ годахъ, и процессъ развитія, тогда прерванный, возобновился съ повой эпергіей. Дімтельность новаго покольнія почти не имьла пикакой прямой связя съ этимъ прежнимъ движеніемъ, въ первое время была поглощена чисто отвлеченными предметами, была совершению чужда всявихъ политическихъ интересовъ, но въ концъ приходила въ тому же общественному вопросу, который ставила съ другой точки врвнія и подъ другими побужденіями впоха двадцатых годовъ. Сороковые года, когда новыя направления опредълились, отличаются, и въ "западной", и въ славянофильской школь, стремленіемъ къ критическому изученію русской жизни и заявленіемъ новыхъ умственныхъ и общественныхъ потребностей, -- хотя понятыхъ объими сторонами весьма различно.

Исторін кружка, къ которому принадлежаль Белинскій и къ которому примкнуло всего больше тогдашнихъ молодыхъ силъ,

Digitized by GOOGIC

жавъ будто представляеть въ сокращеніи цёлый фазисъ развитія, пройденный новымъ покольніемъ, и выстій пункть, достигнутый тогда русской образованностью. Это направленіе въ большинствъ своихъ дѣятелей начало съ самаго спокойнаго консерватизма, съ полнаго признанія существовавшихъ формъ жизни, но затѣмъ быстро проходило различныя ступени критической мысли, и оковчило отрицаніемъ этихъ формъ, иногда весьма рѣтительнымъ, и стремленіемъ къ иному идеалу общественности. Что здѣсь выражалась исторически созрѣтыма мысль и дѣйствительная потребность развитія, доказывалось тѣмъ, что въ то же время и въ другихъ областяхъ литературы, вполнѣ независимо отъ вліянія идей, развившихся въ кругѣ Бѣлинскаго и его друзей, совершались ивленія, которыя содѣйствовали его стремленіямъ и въ томъ же смыслѣ вліяли на общество. Такова была дѣятельность Гоголя, Лермонтова, Кольцова, явленія совсѣмъ иной области, но совершенно параллельныя направленію Бѣлинскаго и его друзей; критика Бѣлинскаго разънснила ихъ и съ своей стороны усилила ихъ литературное значепіе.

Кружовъ составился первопачально изъ молодежи московскаго университета, въ началъ тридцатыхъ годовъ; это была пора особеннаго оживленія, какія возвращаются отъ времени до времени въ нашихъ университетахъ. Влестящій періодъ московскаго университета былъ еще впереди, по и тогда преподаваніе двухътрехъ профессоровъ, въ особенности М. Г. Павлова и Надеждина, открыло для ихъ слушателей новый міръ, полный интереса. Это была пъмецкая философія школы Піеллипга и Окена. Это было первое умственное возбужденіе и оно нашло самую благопріятную почву. Молодой кружовъ представлялъ ръдкое и счастливое соединеніе ума и дарованій и уже вскоръ связанъ былъ одними идеальными стремленіями: это была любовь къ наукъ, увлеченіе поззіей, потребность правственно-идеальнаго совершенствованія, желаніе служить пъкогда въ рядахъ общества дълу истины и правственнаго достоипства. Въ первомъ броженіи трудно было отличить тъ направленія, которыя потомъ должны были раздълить кружовъ на два различные и, паконецъ, ръзко враждебные лагеря. Дъйствительно, въ началъ мы находимъ здъсь рядомъ Вълинскаго и К. Аксакова: оба были восторженные романтическіе идеалисты, не подозръвавшіе тогда, какъ далеко разойдутся они впослъдствіи. Различіе миъній возникало изъ однихъ первопачальныхъ основаній, подъ различными вліяніями дальнѣйшихъ размышленій, характеровъ и впечатлѣній жизни.

Бълинскій одно время стояль почти на настоящей славянофильской точкъ врънія...

Понятія вружка, изъ которыхъ выросли потомъ воззрвнія Білинскаго, имъли свое последовательное и логически законное развитіе. Это должно вам'ятить въ виду того мизнія, которое хочеть представить взгляды Бёлинскаго какъ случайное заниствовение. какъ личный произволь или какъ теорію, не имъвшую никакой свизи съ жизнью. Кружовъ тридцатыхъ годовъ началь лействительно съ чистой теоріи, не им'вицей свизи съ нашей жизнью в заимствованной изъ чужого источника. Но, во-первыхъ, научная. и въ особенности чисто отвлеченная теорія есть общее достояніе. которымъ можетъ пользоваться всякая образованность; во-вторыхъ. усвоение ея направлено было на изучение и совершенствование нашей внутренией жизни, и гдв начиналось ея вліяніе на понятін о действительности, где оказывалось ся привладное значеніе, эта чужан теорія была понита у насъ и переработана независимо. Это заимствованіе изъ чужого источника было одпимъ изъ техъ безчисленныхъ и неизбъжныхъ заимствованій, на которыя, вероятно, еще долго будеть обречена наша отстающан образованность. Домашняя наука не представляла ничего равнаго научному богатству какой-нибудь изъ главныхъ европейскихъ націй и состояла большею частью изъ старыхъ клочковъ той же западной пауки, прилаженныхъ въ требованіямъ нашей патріархальности. Защитники русской "самобытности", попрекавшіе Велипскаго и его друзей ихъ "западными" теоріями, забывали историческія преданія нашей образованности. Западная наука была единственнымъ источникомъ, откуда наука могла вообще быть воспринята; заимствование было освящено даже авторитетомъ, стоявшимъ во главъ народа: само славянофильство признавало, что намъ не должно отказываться отъ пріобрътеннаго и когда разъ необходимость "западной" науки была допущена, когда мы постоянно пользовались ея практическими применениями, то поздно было спрашивать отчета въ техъ теоретическихъ понятіяхъ, какія опа создавала и вводила въ обращеніе: кто быль недоволень результатами ся вліянія, тоть должень быль бы опровергать ихъ на той же почвъ. Если научно-теоретическіе результаты не подходили подъ требованія традиціонной системы, это еще не могло говорить противъ ихъ разумности; впоследствін традиціонная система даже вившнимъ образомъ начала подавлять эти результаты, но для людей размышляющихъ было ясно, что этотъ способъ действій мало убідителенъ... Digitized by Google

Но главное было въ томъ, что заимствованная теорія не осталась у нашихъ прозелитовъ неизмінной и неподвижной: напротивь, они усвоивали ее какъ живое убіжденіе, провіряли ее собственной мыслью, приложеніями къ жизви, отбрасывали выводы, которые казались певірными, и извлекали новые, — теорія была самостоятельно переработана, и посліднія возврінія ихъ далеко не были похожи на пачало. Понятно, что при сходстві общихъ понятій у различныхъ членовъ круга составились разнообразные оттінки митіній, въ которыхъ отражалось различіе характеровъ, склада ума и жизненнаго опыта. Однимъ словомъ, занятая теорія писколько не сділалась условной доктриной, а напротивъ, вошла какъ отвлеченное основаніе, какъ методъ, приложеніе и развитіе котораго были уже діломъ самостоятельнаго труда.

Теорія, послужившая исходнымъ пунктомъ въ образованіи мивий у людей "сороковых» годовъ", была, какъ извъстно, Гегелевская философія. Упиверситеть, гдв представителями философін были Павловъ и Надеждинъ, сообщилъ своимъ питомцамъ вкусъ къ этимъ изученіямъ и предварительную школу. Ученики Павлова и Падеждина сумвли воспользоваться школой и, покинувъ Шеллинга и Окена, которымъ следовали и дальше которыхъ не шли ихъ руководители, самостоятельно взялись за изученіе Гегеля. Это была повівішая, послідняя ступень нізмецкаго мышленія, и знакомство съ ней произвело въ нашихъ адептахъ то же сильное, увлекающее внечатленіе, какое эта философія оказывала тогда на своей родинъ. Мы приводимъ, въ примъчаніи, разсказъ Гервинуса о томъ всеобъемлющемъ господствъ, какимъ пользовалась Гегелева философія въ Германіи двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ; изъ этого разсказа понятно будетъ и ея дъйствіе у насъ <sup>1</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Упомянувь о томъ, какъ нёмецкая философія волстала противъ богословскихътеорій Шлейермахера, Гервинусь продолжаєть:

<sup>&</sup>quot;Это возстапие противъ Шлейсрмахера било совершенно понятно... Философія должна било отомстить теологіи за 2000-літнее угистеніе; она чувствовала теперь свою силу, и въ этомъ созинній ей хотьлось подчинить своему світскому законодательству религію и ся науку; относительно этой науки философія думала, что владість вебыь ся содержаність, но хотіла возвысить его изъ назнахъ формъ чувства и представленія (на которыхъ утверждаль теологію Шлейермахеръ) къ высшей формъ яснаго понятія. Со времени реформаторской діятельности Канта, философія утвердила свое главное пребываніе въ Германіи, и съ того времени здісь прежде всего ноступали въ горинло всів великія задачи науки, и, обработанныя здісь, отправлялась отсюда на философскіе рынки всей Европы. Со времени диктатуры Гегеля, которая била теперь (около 1~30-го года) во всей силь, это господство итмецкой философіи

Довольно вспомнить бевусловное господство Гегелевой философіи въ Германіи, гдё быль тогда главный источнявъ нашихъ научныхъ заимствованій, чтобы видёть, какъ естественно быле увлеченіе нёмецкой философіей въ молодомъ поколёніи тридцатыхъ годовъ. Это было высшее умственное явленіе, какое могла представить тогдашняя Европа; никакая иная система стараго и новаго времени не могла идти въ сравненіе съ этой универсальной философіей, которую, казалось, нужно было только понять и изучить, чтобы достигнуть вершины человёческаго мышленія... Конечно, въ тогдашнихъ межніяхъ учениковъ Гегеля объ его си-

въ особенности казалось неодолиминь, прочно утвержденнымь первенствомь. Въ 1818 Гегель быль пригламень въ Берлинь, въ это средоточіе научной жизни, гдв теологія и философія, правов'ядініе и язикознавіє соперничали въ неистомимых усиліяхь труда. Строгая серьезность этого человъка, исполненнаго върм въ самого себя, вреданнаго своей задачь вакь священному двлу, и неприступная последовательность и правильность его ученія собрали влівсь нокругь мего асто ревностную молодежь, выторой въ безурядица романтическихъ увлечений требовалась цалительная дисцишлива ума, или требовалось философское освищение ея спеціальной начки, или спасительное убъжище изъ безотиканой общественной жизни. Защита и благоволеніе властей къ учителю и ученикамъ сще больше упеличивали влінніе ученія; оно сділалось модей для дилеттантовъ, обязанностью для вступавшихъ на службу, необходимостью для искавшаго занятій. Около того времени, когда вознивли Berliner Jahrbücher für wissenschaftliche Kritik (1872), передомая школа, нодъ начальствомъ насколькихъ старшихъ нодиастерьсвъ, расположилась около предводителя, какъ завосвательное войско, и, часто не ушедин дальше формуль тарабарскаго техническаго языка, преноведивала міру, что эта философія можеть дать все: вскусство и науку, истиниую церковь и истинное государство. Въ чрезвичайно общирномъ кругу любознательнихъ ученихъ, серьезнихъ чиновниковъ, даже образованнихъ дъзовихъ бюргеровъ въ Гевмацін эта школа распространила чувство обязанности, необходимости подадить съ этой новой вірой; школа старалась разъяснить смысль ученія даже изкоторымь французамъ, которые увидели въ Гегеле-Спинску, помножениаго на Аристотеля, и виліли его на вершинь нирамиды, которую складывала вся наука въ посліднія три стольтія. За учителемь была признана слава, что онь вь своей системь какь бы силель нь искусную ткинь исв нити современняго образованія, что онь украсиль ее истии драгоциностимя и достоинствани науки того ноколина, что онъ подчиных своей системи умственную работу классического періода пимецкой литератури, что онъ собраль нь ней просветленное чувство, живое наблюдение, смежое мышление, просвъщение и всемирную образованность, всъ илоды этого богатаго времени, что онъ, казалось, даль исмецкой умственной жизни место отдиха, откуда она увидела твердую цель, а по интеню самой школи-прочное завершение дела. Потому что это ученіе иміло, кажется, притязаніе-положить все будущее въ оковы своей системы; оно говорило, что міровой духъ достигь своей ціли: оно утверждало, что оно завершило борьбу конечнаго сознанія съ абсолютнимъ, борьбу, наполияющую всю исторію философіи,-что оно соединило въ себт результаты встхъ прежнихъ системъ, которыя были простыми ступенями единой истины, - что оно примирило всй мийнія, примципы и противоречія, - что после стольких в испробованных форма нашле последнюю, абсолютную форму, въ которой (послі: того какъ Шеллингъ указаль абсолютное

стемѣ было большое заблужденіе; но тѣмъ не менѣе система имѣла законныя права на свою славу, и въ свомъ смыслѣ была дѣйствительно завершающимъ явленіемъ въ тогдашней наукѣ...

Введсніе Гегелевой философіи было дёломъ Станкевича, изв'єстнаго даровитаго юноши, которому вообще принадлежало большое умственное и правственное вліяніе въ молодомъ кружкт. Его имя въ особенности связано съ развитіемъ Вёлинскаго и потомъ Грановскаго. Гегелева философія стала всепоглощающимъ интересомъ. Друзья Ставкевича, посвященные имъ въ философію Гегеля, увлевлись ею какъ откровеніемъ пауки. Она была постояннымъ предметомъ ихъ бесёдъ и горячихъ споровъ. По разсказамъ современника, — "нётъ параграфа во всёхъ трехъ частяхъ Логики, въ двухъ Эстетики, Энциклопедіи и пр., который бы не былъ взятъ отчаянными спорами нёсколькихъ ночей. Люди, любившіе другъ друга, расходились на цёлыя педёли, не согласившись въ опредёленіи "перехватывающаго духа", принимали за обиды мнёнія объ "абсолютной личности" и о ея по-себю бытый. Всё пичтожнёйшія брошюры, выходившія въ Берлинть и другихъ

содержаніе философіи) метода становится тождественна съ содержаніемъ, любовь къ знанію становится дійствительнымь знаніемь, любовь вы мудрости ділается мудростью. Въ то время не стали бы слушать человъка, который бы сталь напоминать школю собственныя слова учителя, который самъ признавался, что какая бы то ни было философія никогда не можеть выдти язь своего настоящаго міра. Тогда не стали бы слушать человіка, который бы предостерегаль оть псключительнаго признанія какойнибудь одной системы, съ той точки зрінія, что разнообразіе формъ и смена представленій въ этомъ мірів есть условів его существованія, и что притязаніе найти середину этихъ противоноложностей, спокойствіс этихъ колебаній, чтобы дать одному опредъленному представлению абсолютное, а не относительное достоинство, - есть заблужденіе, исполненіе котораго означало бы ступень къ смерти въ вещахъ и пораженіе всіхъ духовимую силь. Тогда не стали би слушать человійа, который выразиль бы сомивние въ томъ, удобно ли предпринять такое иссобъемльщее метафизическое зданіе именно въ то время, когда при совершенно новомъ разубленія труди и болье глубокомъ вниманін во вськь отрасляхь уиственной дінтельности совершался всеобщій неревороть, который не благопріятствоваль какому-нибудь завершенію знанія, потому что онъ скорбе быль началомь совершенно новаго рода научнаго изследованія. Этого нимба непогрешниости не могло разселть то обстоятельство, что это, забывшее о времени, философское рыцарство во многихъ изъ своихъ ситлихъ предположеній, — какъ, напр., въ догадкахъ Гегеля о разстояніи планеть. наи въ его доказательствъ старости міра,—потерикло донъ-кихотскія пораженія, или что спеціалисты находили въ частныхъ развитіяхъ системы источники и результаты поставленными навывороть. Тогда стали бы смінться надъ человівсовь, который усумпился бы, не разделить ли и это философія недолговечную судьбу всехъ явившихся въ последнее время системъ, и это умственное господство, установленное въ пору удаленія отъ безотрадной современной исторів, не распадется ли въ ту миуту, когда балаче станината стару, стару и инскратов на великих чисах времени?" Gervinus, Gesch. des neunz. Jahrh. VIII, crp. 24-27.

губерискихъ и увяднихъ городахъ ивмецкой философіи, гдв тольно упоминалось о Гегелъ, выписывались, зачитывались до дыръ, в пятенъ, до паденія листовъ въ нъсколько дней ... Русскіе гегеліанцы устроили себ'в особенный язывъ: "они не переводили ва русское, а перекладывали цёлякомъ, да еще для большей лег-кости оставляя всё латинскія слова in crudo, давая имъ православныя окончанія и семь русских падежей ... Понятно, что на первых же порахъ стали сказываться и невыгодныя стороны ухищренной философской отвлеченности. "Рядомъ съ менорченнымъ языкомъ шла другая ошибка болве глубокая. Молодые философы наши испортили себъ не однъ фразы, но и пониманье: отношение въ жизни, въ действительности сделалось инкольное. книжное; это было то ученое пониманье простыхъ вещей, налъ которымъ такъ геніально см'яліся l'ёте въ своемъ разговор'я Мефистофеля со студентомъ. Все въ самомъ дилъ непосредственное, всякое простое чувство было возводимо въ отвлеченныя категоры и возвращалось оттуда безъ ванли живой крови, блёдной алгебранческой тёнью. Во всемъ этомъ была своего рода наивность, потому что все это было совершенно искренно. Человъкъ, который шель гулять въ Сокольники, шель для того, чтобы отдаваться нантеистическому чувству своего единства съ космосомъ, и если ему попадался по дорогъ какой-нибудь солдать подъ хивлькомъ или баба, вступившая въ разговоръ, философъ просто говорилъ съ пими, но опредълилъ субстанцію народную въ ен непосредственномъ и случайномъ явленіи. Самая слеза, навертывавшаяся на въкахъ, была строго отнесена въ своему порядку, въ "гемюту" или къ "трагическому въ сердцъ"... То же въ искусствъ. Знаніе Гете, особенно второй части Фауста (оттого ли, что она хуже первой, или оттого, что труднъе ея) было столько же обязательно, какъ имъть платье. Философія музики была на первомъ планъ. Разумъется, о Россини и не говорили, въ Моцарту были списходительны, хотя и находили его детскивъ и бъднымъ, за то производили философскія слъдствія надъ каждымъ аккордомъ Бетховена... Наравиъ съ итальянской музыкой дълила опалу французская литература и вообще все французское, а по дорогь и все политическое".

Это крайне идеалистическое настроеніе не могло удержаться надолго въ людяхъ съ такимъ живымъ талантомъ и дѣятельной мыслью, какъ были люди этого кружка, и въ особенности Гѣливскій. Впослѣдствіи, они освободились отъ этого настроенія. Но и на этой степени идеализмъ молодыхъ гегеліанцевъ, въ его болѣе серьезныхъ примѣненіяхъ, былъ новостью и успѣхомъ въ

литературных понятіяхъ. Новыя философскія изученія устраняли съ перваго раза ту произвольную неопредъленность, почти безсодержательность романтическихъ теорій, которая господствовала въ поэзій и критикъ предыдущаго покольнія, и въ первый разъ дали возможность опредъленной и раціональной критики. Подъвнушеніемъ идей этого перваго періода Бълинскій написаль знаменитыя "Литературныя Мечтанія" (1834), въ которыхъ, съ этой новой точки зрънія, онъ отрицалъ у насъ существованіе настоящей литературы и опредълилъ, чъмъ должна быть литература, заслуживающая этого имени. Эта обширная статья, написанная съ большимъ одушевленіемъ, была достойнымъ началомъ его критическаго поприща 1).

Не будемъ пересказывать подробностей того, какъ постепенно складывались мивнія Бёлинскаго 2). На пути своего развитія онъ проходиль півсколько различных ступеней. Его противники, и въ сороковыхъ годахъ, и въ семидесятыхъ, мпого разъ принимались обвинять Бѣлинскаго въ отсутствіи прочныхъ убѣжденій, въ легкомысленной и быстрой перемінть взглядовъ: говорили, будто бы онъ "впезапно" изміняль свои мнінія о "самыхъ высокихъ предметахъ человіческаго відінія", изъ одной крайности впадаль въ другую, ділаясь, наприміръ, изъ "пламеннаго христіанина—отчанинымъ (?) безбожникомъ и пропагандистомъ" 3).

в) Такія слова находятся въ позднайшихъ обвиненіяхъ Погодина, который, но собственнымъ словамъ его, "заднимъ числомъ" приняяся обличать Бълинскаго: въ прежнее время можно было рисковать очень суровымъ отноромъ со стороны обличаемаго.



<sup>1)</sup> У насъ мыть литературы, -говорить онь выконци статы, -я повторяю это съ восторимь, съ наслаждениемь, ибо въ сей истипь вижу залогь нашихъ будущихъ усибховъ". Въ этихъ словахъ связана основная мысль статьи, и Белинскій быль конечно правъ, видя нъ ясномъ сознании бълности литературы залогъ ея будушаго усибха. Присмотритесь хорошенько ва ходу нашего общества, - продолжаеть онъ-и вы согласитесь, что я правъ. Посмотрите, какъ повое покольніе, разочаровавшись въ геніальности и безсмертів нашихъ литературнихъ произведеній, вийсто того, чтобы выдавить, въ свъть недозръзыя творенія, съ жадностью предастся изученію наукь и черплеть живую воду просвіщенія вь самомь источникі. Вікь ребячества проходить видимо. И дай liors, чтобы онь промель скорке. Но еще болве, дай Богь, чтобы поскорье всф разуварились въ нашемъ литературномъ богатствы Благородиал пищета лучие мечтательного богатства! Придеть время-просавщение разольется въ Россін широкимъ потокомъ, умственная физіономія народа вияснится и тогда нами художники и писатели будуть на исв свои произведенія налагать нечать русского духа, 110 теперь намъ нужно ученье! ученье! ученье!"... Сочин. Балинскаго, т. І, стр. 180-181.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Объ этомъ см. вообще "Очерки Гоголевскаго неріода", "Современникъ" 1855— 1856; Анненкова, "Замічительное десятилістів" (1838—1848), и біографію Станкевича въ "Воспом. и критическихъ очеркахъ", т. 111, Сиб. 1881, и въ моей книгі: "Жизнь и переписка Бълинскаго", Сиб. 1876.

Въ разныхъ видахъ, эта тема много разъ повторялась въ литературів. Но насволько правды въ этихъ обвиненіяхъ? Білинскій, дъйствительно, въ разное время нивлъ весьма несходныя мижнія о "самыхъ важныхъ" предметахъ человъческаго вълвнія; иногла могло казаться, что перемёна миёній совершалась довольно скоро (увидимъ, дальше, почему это могло казаться), - но только по неразуменію, пристрастію, или влому памеренію можно говорить о "неосновательной" изманчивости его мивній. Самь Балинскій совершенно върно указалъ причину измъпчивости своихъ мижній, когда на подобимя обвиненія славянофильского писателя (М... З... К...) отвичаль, что вопрось о томь, сообразна ли съ способностью страстнаго, глубокаго убъжденія способность измінять его, "давно ръшенъ для всъхъ тъхъ, кто любитъ истину больше себя и всегда готовъ пожертвовать ей своимъ самолюбіемъ"... Бълинскому дъйствительно приходилось жертвовать и самолюбіемъ, и тижело выносить воспоминаліе о прежнемъ заблужденіи. Такъ было, напримівръ, съ извістной статьей о "Кородинской годовщинь "1). Когда говорять теперь объ изменчивости мебяй Бълинскаго, то берутъ обывновенно его мивнія тридцатыхъ годовъ и ставять рядомь мивнія конца сороковыхь; -- но вь томь и дело, что между этими врайними пунктами прошель цвлый періодъ развитія, сміна піскольких послідовательных ступеней, которыя совершенно объясияють окончательный результать. Насколько внимательное наблюдение этого періода могло бы показать, что смена совершалась нисколько не произвольно, и напротивъ очень естественно и съ такою постепенностью, что, читая статьи одну за другой, въ хронологическомъ порядка, трудно замътить перерывъ, -- какъ это было уже давно указано однимъ изъ критиковъ Бълинскаго. Самый замътный перерывъ въ понатіяхъ Бълинскаго произошель после упоминутой статьи о "Бородинской годовщивъ", --- во и это объясияется обстоятельствами дъла. Вълинский быль не измънчивъ, а папротивъ крайне упоренъ въ техъ метейнхъ, которыя казались ему правильными; во, съ другой стороны, если ему доказывали или онъ самъ убъждался, что его выглядъ быль ошибочень, онь не лицемъриль, не прибъгалъ къ столь обывновеннымъ уловвамъ сохранить хоть наружную правоту, и открыто сознавался въ заблуждении. Статья о "Бородинской годовщинъ", какъ разсказывають современники, была паписана именно въ пору крайняго увлечения, когда онъ, раздраженный развимъ противорачиемъ другихъ, сще сильнае, въ

<sup>1) 1839</sup> r.

последнее опровержение противникова и ва досаде на ниха, высказала свои понятия: но противоречия, има слышанныя, запали ва его мысль, она обдумала иха, и мижния противника, наконеца, победили его упорство. Потома она сама искала случая, чтобы сознаться ва тома переда самима противникома.

Бълинскій быль журналисть; по природь, это быль человыкь, глубоко дорожившій правдой и потому стремившійся высказываться, убъждать, дъйствовать на другихъ; въ теченіе своего поприща опъ высказывался постоянно, такъ что въ его сочиненіяхъ отразился и сохранился весь процессъ его внутренняго развитія, всв его ступени,— отдёльно каждая очень не похожія одна на другую. Но только люди, не испытавшіе на себе этого процесса, не имфющіе понятія о борьбе съ сомненіемъ, могуть видъть въ этомъ отсутствие серьезности. Подобныя обвинения особенно безсмысленны со стороны людей, для которыхъ убъждение не существуеть или бываеть деломъ практическаго разсчета. "Средній челов'якь", который сегодня—благонам врени вишій консерваторъ, завтра-застольный либералъ, после завтра-обскуранть, вообще не понимаеть, какъ можеть другой человъкъ измънять свои мижнія не по тонкимъ соображеніямъ обстоятельствъ, а только по впушенію собственной мысли и чувства, какъ для него бываеть деломь соопети-отказаться оть прежияго мивия, когда оппибочность его будеть доказана. Для людей, пе безнокоющихъ себя особыми заботами объ истинь, непонятно, что сомивние можеть простираться на самые важные предметы челов'вческого в'Еди что только имъ достигается сознаніе: благочестиво осуждая сомивнающихся, они забывали, что сомивние — вовсе не вы-годное занятие, потому что легко могло даже навлекать большия практическія неудобства... Исторія мивній Ізвлинскаго именно любопытна какъ исторія развитія понятій, въ тогдашнихъ условіяхъ нашей образованности, у человіка даровитаго, проникнутаго горячимъ желаніемъ истины и общественнаго блага, и который, начавши признанісять даннаго порядка вещей, мало-помалу путемъ размышленія и жизненцаго опыта приходиль къ его отрицанію и стремился въ инымъ идеаламъ. Чего стоило Бълипскому это развитіе, объ этомъ онъ намекаетъ самъ, отвъчая славянофильскому критику М... З... К... на обвиненія въ легкой перемъпчивости его мнъпій. Мы указывали сейчасъ эти слова; прибавимъ теперь заключение: "Что касается до вопроса, образна ли съ способностью страстнаго, глубокаго убъжденія способность измънять его, онъ давно ръшенъ для всъхъ тъхъ, кто любить истипу больше себя и всегда готовъ пожертвовать ей

своимъ самолюбіемъ, откровенно признаваясь, что онъ, какъ и другіе, можетъ ошибаться и заблуждаться. Для того же, чтобъ върно судить, легво ли отдълывался такой человъкъ отъ убъхденій, которыя уже не удовлетворяли его, и переходилъ къ новымъ, или это всегом бывало для него бользиснивмъ процессом, стоило ему горькихъ разочированій, тяжелыхъ сомпьній, мучетельной тоски, для того, чтобы судить объ этомъ, прежде всего надо быть увъреннымъ въ своемъ безиристрастіи и добросовъстности"... 1).

Лолжно замътить, что это постепенное видоизмънение и окончательное образование взглядовъ Вълинскаго не было только его личной исключительной исторіей, по припадлежало, въ большей нли меньшей степени, всему кругу, съ которымъ онъ дълиль свое развитие. Всв люди этого круга (за исключения двухътрехъ, имъвшихъ свой особый путь развитія) пачипали отвлечевной философіей, полнымъ консервативмомъ или безучастіемъ въ общественныхъ вопросахъ, и всъ пришли потомъ къ тому же критическому понимацію тоглашней общественности. В'алинскаго отличала только энергія, которую онъ вносиль въ діло своихъ убъжденій, страстное увлеченіе тьиъ, что казалось ему истиной, неспособность останавливаться на полдорогь между двумя разными точками зрвнін, - какъ это бываеть у большинства. Наконецъ, у Бълинскаго вся эта исторія была на виду; по самому характеру его д'ятельности она высказалась съ первой исходной точки до последняго результата, - когда у другихъ опа проходила незамътпо.

Путь развитія быль вийстів съ тімъ и очень естественный. Відіннскій и его друзья не могли остановиться на ихъ первой философско-идеалистической точкі зрівнія. "Псключительно умоврительное направленіе, — справедливо замічаеть свидітель той впохи, — совершенно противоположно русскому характеру:... русскій дух переработаль Гегелево ученіе, и наша живая натура, несмотря на всі постриженія въ философскіе монахи, береть свое". Различныя обстоятельства содійствовали тому, что отвлеченная мысль стала сближаться съ дійствительностью и принимать иное направленіе.

Изъ своей философской школы Бълинскій вынесъ корошую логическую дисциплину, опредъленныя и широкія воззрвнія ва литературу; собственный критическій тактъ, замічательнымъ достоинствамъ котораго отдавали и теперь отдають справедливость

<sup>1)</sup> Сочиненія, XI, стр. 257—258.

сами его противники, уже рано доставляль ему върную точку зрънія на произведенія литературы. По этимь теоретическимь пріемамь, онь стояль уже гораздо выше старыхь романтиковь; и его понятія общественныя оставались строго консервативными, въ силу извъстныхъ толкованій Гегелевой философіи, изъ которыхъ выводилось оправданіе существующаго. Съ этими взглядами Вълинскій явился еще и въ первыхъ статьяхъ "Отечественныхъ Записокъ", гдъ эта точка зрънія была доведена до послъдняго предъла, за которымъ послъдовалъ упомянутый выше поворотъ.

Бълинскій не могъ долго оставаться при этихъ мивніяхъ. Прежде всего, собственное размышление не дало Бълинскому остановиться на "примирении", которому онъ могъ еще предаваться въ пору юношескаго оптимизма и подъ вліяніемъ мигкой, идеалистической по преимуществу природы Станкевича. Та "дъйствительность", которую тенерь они толковали теоретически, должна была выисниться при каждой встрычь съ практическою жизнью, и Бълинскому должны были бросаться въ глаза неодолимыя преиятствія къ примиренію этой действительности съ разумностью. Вълипскій, усвоивши себь положенія Гегелевой философіи (хотя, не зпая по-нъмецки, узнавалъ ее изъ вторыхъ рукъ), былъ въ особенности чутокъ къ слабымъ сторонамъ этой философіи. Современникъ разсказываетъ такой примъръ. "Однажды, проспоривши цвлые часы противъ боязливаго паптеизма берлинцевъ, Бълинскій всталь и сказаль своимъ дрожащимъ и прерывающимся голосомъ: "Вы хотите увърить меня, что цъль человъка — привести абсо-лютный духъ къ сознанію самого себя, и вы довольствуетесь этою ролью; что касается до меня, я не такъ глупъ, чтобы служить покорнымъ оружіемъ кому то бы то ни было. Если я думаю, страдаю, я думаю и страдаю для себя. Вашъ абсолютный духъ, если онъ существуетъ, мив чуждъ. Мив ивтъ до него дъла, потому что у меня пёть съ вимъ ничего общаго"... Съ техъ поръ, - прибавляетъ тотъ же современникъ, - какъ начали проповъдывать нелъпость дуализма, первый даровитый человъкъ, за-нявшийся у насъ нъмецкой философией, замътилъ, что опа—реалистическая только на словахъ, что въ сущности она оставалась... логическимъ монастыремъ, куда люди бѣжали отъ міра, чтобы погрузиться въ отвлеченности".

Жизпенный опыть рано сталь указывать Бълинскому ту тяжелую сторону дъйствительности, которая не легко поддается теоретическимъ примиреніямъ. Еще мальчикомъ опъ узпаль на сеоъ тягость семейнаго деспотизма, въ провинціальномъ захо-

лусть видель немало темных сторонь русской жизии, видель ту настоящую действительность, правдивое изображение которой въ литературе онъ встретиль потомъ какъ первый залогь зрелости литературы. По разсказамъ известно, что еще будучи студентомъ, онъ паписалъ драму, въ которой выведены были сцены врепостного права и где между прочимъ слуга убиваетъ своего господина: какъ говорятъ, эта драма, представленная Белипскимъ въ университетскій советъ, послужила поводомъ къ различнымъ притесненіямъ и, наконецъ, къ исключенію Белипскаго изъ университета.

Съ перейздомъ въ Петербургъ, мивия Белинскаго объ общественныхъ предметахъ стали въ особенности изминяться въ томъ смыслю, какой они окончательно приняли въ последніе годы. Петербургъ имелъ на него отрезвляющее действіе отъ самообольщенія теоретическими построеніями: впечатлюнія "действительности" были здёсь особенно близки, и надо было быть особенно расположену обманывать себя, чтобы не принять этихъ внечатлюній и остаться на прежней идеалистической точкю зрёпія. Журнальная деятельность указала ему и оборотную сторону оффиціальнаго просвещенія, на которое онъ нёкогда возлагаль свои надежды...

Въ реалистическихъ взглядахъ утверждало его и наблюдение литературы. Въ одной изъ самыхъ первыхъ своихъ статей (о русской повъсти и повъстяхъ Гоголя) Бълинскій высоко поставилъ Гоголя, какъ писателя, начинающаго новый періодълитературы. Появленіе "Мертвыхъ Душъ" завершило кругъ произведеній Го-голя, съ которыми действительно вошелъ въ литературу новый элементъ: имъ, безъ сомивнія, принадлежало большое вліяніе и въ образованіи тахъ общественныхъ наглядовъ, воторые въ посладніе годы одушевляли критику Бълинскаго. Замъчено было, что параллельно съ тъмъ, какъ развивалась дънтельность Гоголя, происходило измънение въ отзывахъ Бълинскаго о состояции нашей литературы: онъ больше и больше покидаеть отрицание нашей литературы, наследованное отъ Надеждина, и переходить къ убъжденю, что у пасъ есть или начинается дъйствительная литература, у которой есть свое развитие и исторія: онъ паходить въ литературъ серьезный общественный смыслъ, и рядомъ съ этимъ повидаетъ теорію чистаго искусства. Содержаніе сочиненій Гоголя было таково, что иллюзіи относительно "дъйствительности" были невозможны, и Бълинскій въ своей критивъ приходиль въ такъ - называемому отрицательному общественному направленю

совершенно параллельно съ тёмъ, что дёлалось тогда въ самой поэтической литературъ.

Но были и болёе прямыя вліянія, дёйствовавшія на образъ мыслей Бёлинскаго: они выходили изъ среды самого кружка, въ его послёднемъ составё.

Въ то первое время, когда собирались вокругъ Станкевича молодые любители философіи, въ другомъ кружкъ ихъ сверстниковъ зарождалось другое направленіе, также теоретическое и идеальное, по съ перваго раза обратившееся въ вопросамъ иного характера. Это направленіе, представителями котораго были Герценъ и Огаревъ, и особенно первый, было, какъ и направленіе Станкевича, результатомъ и домашнихъ условій, и вліяній европейской литературы; и неясные въ началь, ипстипитивно-понитые отголоски движенія двадцатыхъ годовъ, и поэзія Шиллера, и повъйшан политическая и соціальная литература (но не германская философія) положили основаніе образу мыслей, несходному съ интересами кружка Стапкевича и направленному всего болбе на предметы политическіе. Но вогда люди обоихъ этихъ направленій встрътились (нъсколько позднъе, около 1840 года) и, начавши спорами, успали отчасти объяснить себя другъ другу, то оказалось, что въ ихъ стремленияхъ было много родственняго, что вскоръ и сблизило ихъ до дружескихъ отношеній и наконецъ до полнаго согласія общихъ взглядовъ. Одни поступились философскимъ идеализмомъ, другіе принялись съ своей стороны за Гегеля и научились философскому методу, и для обоихъ обозначилась одна общая цъль-ввести въ литературу и въ умы общества тв идеи, къ которымъ они приходили изучениемъ европейской образованности.

Газвитіе Герцена было самобытно и исключительно, какъ была самобытна его высоко-даровитая природа. Не повторяя извъстных фактовъ его біографіи и его собственных разъясненій, довольно замьтить, что сильный умъ, блестящій талантъ писателя п ръдкое остроуміе соединялись въ немъ съ общирнымъ образованіемъ, — качества, которыя потомъ нашли успъхъ и признаніе въ европейской литературт 1). Съ самаго пачала его сознательной жизни, мысли его получили политическое направленіе въ смыслъ самаго ръшительнаго либерализма: онъ изъ дома вынесъ вражду къ кръпостному праву, а затъмъ и отрицаніе пълой общественности того времени. Конечно, онъ могъ только отчасти высказывать въ литературт свой взглядъ на вещи, но въ его произ-

<sup>1)</sup> Ср. его біографію, написанную Альтгаузомъ, въ Unsere Zeit, 1872.



веденіяхъ всегда слышалась свёжая осрободительная струя, возбужденіе въ критикъ, вражда къ застою, обскурантизму и общественной песправедивости. Его остроумная, живописная, тонкая манера съ перваго раза дала большую популярность выбранному имъ псевдониму. Его энциклопедическая образованность дъдала его сочинения прекраснымъ воспитательнымъ средствомъ для умовъ, въ которыхъ была потребность живого внанія. На Бълинскаго онъ имълъ песомпънное вліяніе, противодъйствуя крайностамъ его идеализма: статья о "Бородинской годовщинва поссорила изъ. но вскоръ, когда самъ Бълинскій увидълъ свою ошибку и свое странное положение, они тамъ больше сблизились. Ихъ соелиняль одинаковый энтузіазмь; но Герцень далеко превосходить его своимъ многостороннимъ образованиемъ, знакомствомъ съ новъйшей исторіей и новъйшей литературой, и въ этомъ относпеків. кажется, не мало помогалъ Бълинскому. Если не ошибаемся, онъ между прочимъ указалъ Бълинскому звачение произведений :Коржа-Занда, къ которымъ тотъ прежде относился съ большимъ предубъжденіемъ и враждой. Во внутреннихъ вопросахъ, между ними, кажется, уже скоро не было пикакихъ споровъ...

Къ концу тридцатыхъ годовъ, въ московскомъ университетъ наступаеть новая оживленная пора, вследствіе прівада молодымъ профессоровъ, окончившихъ за границей свои приготовления жъ каоедръ: съ ними вошелъ въ нашу умственную жизнь новый запасъ европейскаго научнаго знанія и глубоваго интереса въ успъхамъ русскаго просвъщенія. Станкевичь, проводившій послъдніе годы жизни за границей, умеръ въ 1841 году. Въ Москвъ обравовался новый кружокъ, болье зръзаго характера, въ которомъ собрались также прежије друзья Станкевича. Чтобы характеризовать его, довольно назвать имя Грановскаго, который тесно сдружился со Станкевичемъ за границей и, по собственнымъ словамъ, много запялъ отъ него въ своемъ развитіи и напоминалъ его своею мягкою, идеальною человъчностью. "Въ числъ друзев Грановскаго, - говорить его біографъ, - вскоръ явился человъкъ, сдълавшійся для него дорогимъ на всю его жизнь. Въ 1842 году переселился въ Москву изъ Новгорода А. И. Герценъ. Живой, умный, разнообразно образованный, полный интересовъ научныхъ и общественныхъ, даровитый и остроумпый, онъ соединялъ въ себъ все, что дълало его бесъду и сообщество привлекательных и живительных для Грановскаго и друзей его. Тъсный кружовъ друзей собирался часто вместе. Каждый изъ нихъ много читаль. Всякое значительное явленіе, къ какой бы области знанія, искусства, литературы ни принадлежало оно, было извъстно одному

изъ нихъ. Прочтенное и узнанное въ спорахъ и бесёдахъ дёлалось общимъ достояніемъ друзей. Рядомъ съ веселой бесёдой, шутками и остротами, друзья обиёнивались миёніями, мыслями, новостями. Въ частыхъ бесёдахъ обобщались ихъ понятія и миёнія. Въ этомъ кружке образованныхъ и одушевленныхъ живыми интересами людей передко понвлялись замечательнейшіе и даровитейшіе изъ нашихъ литераторовъ и артистовъ... Друзья не довольствовались наслажденіемъ мыслью и знаніемъ. Они были дёнтельны въ той мёре, въ какой современным условія допускали научную и литературную дёнтельность. Пной изъ нихъ издавалъ газету, другой переводы, третій писалъ статьи для журпала"...

Грановскаго зналъ Бълинскій еще раньше, въ Москвъ, до отъвзда перваго за границу. Теперешній московскій кружовъ остался въ дружескихъ свизяхъ съ Бълинскимъ и после перевзда его въ Петербургъ: Московскій кружокъ (Герценъ, Грановскій, Кудрявцевъ, писавшій подъ псевдонимомъ Нестроева, В. Боткинъ и др.) постоянно участвовали въ журналь, гдь работаль Бълинскій, — сначала въ "Отечественныхъ Запискахъ", потомъ въ "Современникъ". Эти силы дъйствовали въ одномъ общемъ направленін: всь, болье или менье воспитавшіеся въ идеальныхъ стремленіяхь, проникнуты были желанісмъ работать для просвищенія и гуманности: всв одинаково понимали недостатки русскаго общества въ этомъ отношении и находили единственное средство для лучшаго будущаго въ широкомъ распространеніи образованія, и, въ дальнъйшей перспективъ, -- убъждены были въ необходимости развить въ обществъ понятіе о необходимости болъе совершенныхъ формъ общественнаго устройства. Вълинскій, безъ сомпенія, многое заимствоваль отъ умственной и правственной связи съ этими друзьями московского круга, хотя оставался своеобразевъ и независимъ. Такъ отъ вліянія Герцена въ значительной степени произошелъ его поворотъ съ консервативно-идеалистической точки зренія и более строгій и внимательный взглядь на свойства нашей общественности. Отсюда шелъ новый взглядъ его па французскую литературу, противъ которой онъ былъ предубъжденъ въ прежнее время по пристрастію къ мивніямъ пъмецкой философін: такъ, онъ сталъ восторженнымъ поклонникомъ художественнаго таланта и общественной тенденціи Ж. Занда. Интересъ къ современной исторіи, къ политическимъ и соціальнымъ движеніямъ европейскаго общества съ новой стороны дополнилъ и исправиль прежиня мижныя Бълнискаго и окончательно утвердиль его понятія о томъ, что нужно для успъховъ русской общественности и образованія... Впоследствін люди, относившіеся въ-нему недружелюбно по старой пацяти (какъ Погодинъ), вазы-вали его, съ целью лишняго осужденія, соціалистомъ. Собственно говоря, не было бы большой беды, еслибы это обозначеніе было върно, — потому что весь тогдаший "соціализмъ", какой и быль, быль не больше какъ однимъ изъ тъхъ идеальныхъ увлеченів, которыя въ особенности развиваются въ извъстные періоды, какъ необходимая потребность наполнить пустоту и бъдность общественной жизни, и въ этомъ смыслѣ совершенно законны; пашътакъ называемый "соціализмъ" того времени, будучи вевиневъ какъ чисто идеалистическая вещь, былъ столько же невиненъ и въ практически-гражданскомъ отношени, потому что онъ нивогда не выходилъ изъ области теоретическихъ мечтаній. Что касается до Бълинскаго, то ему соціализмъ быль извъстенъ только съ этой точки зрвнія. Въ вопросахъ внутренней жизни русскаго общества, которые все больше начинали его запимать въ последніе годы, онъ довольно ясно видель положеніе вещей; его такъ называемое отрицаніе обращалось противъ самыхъ дъйствительныхъ золъ нашего общественнаго и народнаго быта, противъ крѣпостного права, бюрократическаго произвола, обскурантизма и т. д., и эти, слишкомъ осязательныя и слишкомъ часто напо-минавшія о себв явленія вполив поглощали его общественный интересъ.

Въ сороковыхъ годахъ кружокъ друзей, которые лѣтъ десять передъ тѣмъ съ юношескимъ энтузіазмомъ увлекались нѣмецкой философіей и были мало замѣтны въ литературѣ, еще полной романтическими преданіями, —этотъ кружокъ съ своими новыми развѣтвленіями, хотя все еще немногочисленный, занималъ вълитературѣ господствующее положеніе. Разнообразная дѣятельность Герцена, университетское преподаваніе и историческія сочиненія Грановскаго, труды по русской исторіи Соловьева, Кавелина, Павлова, Калачова, изученіе европейской новѣйшей исторіи, политико-экономическіе интересы, изученіе повой европейской литературы—въ работахъ Боткина, Кудрявцева, Влад. Милютина, Анненкова, Фролова и т. д., —все это впосило въ литературу содержаніе, полное глубокаго значенія. Эта дѣятельность, проникнутая однимъ общимъ характеромъ, — стремленіемъ къ просвѣщенію, къ объясненію русской жизни, къ правственному освобожденію, —съ перваго раза, какъ она могла установиться нѣсколько правильно, привлекла въ себѣ ту часть общества, въ которой были лучшіе задатки и въ которой подобныя стремленія еще оставались пеяснымъ инстинктомъ. Бѣлинскому въ этой

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

дъятельности принадлежала важная роль: онъ не былъ въ этомъ цъломъ кругу господствующею личностью, — которой и вовсе не было; мпогимъ онъ даже обязанъ былъ другимъ, — но это былъ человъкъ страстнаго убъжденія, пеутомимой дъятельности, и онъ безъ сомнънія сдълалъ больше всъхъ другихъ въ распространеніи тъхъ понятій, которыя составляли содержаніе и особенность такъназываемаго "западнаго" направленія.

Главная сила таланта Бълинскаго состояла въ живомъ пониманіи искусства, въ тонкомъ эстетическомъ чувствв; проницательность его критики много разъ замъчательнымъ образомъ оправдывалась. Главная заслуга Бълинскаго-создание русской критики, и вывств-эстетической исторіи литературы. Съ первой статьи, которою опъ началъ свое критическое поприще, онъ установляетъ теоретическія понятія о литературів, изъ которыхъ, путемъ последовательнаго развитія, образовались его поздабишіе взгляды. Въ своихъ эстетическихъ представленияхъ онъ пачалъ съ теоріи безсозпательнаго творчества, но по мфрф того, какъ спадаль философскій туманъ и разъяспялось для него жизненное назначеніе искусства, Вълискій отклопяется отъ первоначальной точки зрвнія и даеть все больше міста теоріи сознательнаго творчества, требованіямъ жизни и обідества. Онъ понимаетъ тенерь искусство уже не какъ безсознательное и эгоистическое витаніе художника, въ его исключительной сферв, по какъ одно изъ выраженій жизни, разумъпіе которой и служеніе ей обязательны для художника, какъ для всякаго мыслящаго человъка. Цъня въ литературъ одно изъ главивищихъ средствъ общественнаго развитія, особенно въ ть времена, когда только въ литературъ общественная мысль могла сколько-инбудь высказываться, — критика переходила на публицистическую почву, или, точиве говоря, впервые поставила дъствительную задачу, предстоящую литературъ, - воторая до того времени довольствовалась у насъ ролью или отвлеченной, или элементарно-дидактической, или дилеттантской. Какъ бы дальше ни совершалось движение, что бы ни проповедывала литература, но съ техъ поръ она уже стояла на почве действительныхъ интересовъ жизни, выражала существующія въ ней направленія, а не служила только одному развлеченію. Въ этомъ измънении вначения литературы въ обществъ, -- большая доля заслуги принадлежала именно Бълинскому.

Дъятельность Бълинскаго въ этомъ отношении, и вообще дъятельность этого вруга находила опору въ естественномъ возрастанін самой литературы. Въ сороковыхъ годахъ литература представляла любопытное арълнще новой возникавшей жизии. Тотъ протесть противъ вастоя и стъсненія образованности и общественной жизни, -- къ которому приходилъ кругъ Белинскаго, -- выражался въ то же время въ митературъ поэтической. Когда выработывалось теоретически понятіе о пеобходимости реальнаго содержанія, о необходимости изученія самой жизни, объ изгнанів романтической фантастики, - въ нашей поззін являются таланты первостепенной силы, идущіе въ этомъ самомъ направленіи: Гоголь, Кольцовъ, Лермонтовъ. Вст они являются совершенно независимо одинъ отъ другого, изъ различныхъ круговъ общества, изъ различныхъ слоевъ образованія и, паконецъ, независимо отъ критической шволы вруга Бълинскаго 1). Гоголь и Кольцовъ явились вив всякаго вліннія европейской литературы, даже съ самымъ ограниченнымъ образованиемъ, - но это не помещало ни тому, ни другому изображать народную жизнь съ такой поэзіей и нравы общества съ такою правдой, какихъ еще не видъла наша литература. Здёсь являлась, наконець, та чистая действительность, которой доискивалась философская теорія. Съ Гоголемъ литература окончательно становилась на ту дорогу, которой такъ долго искала ощупью, и сопершенно свободная отъ чужних вліяній, пріобратала чисто русское содержаніе. Развитіе Лермонтова поло инымъ путемъ, съ одной стороны подъ сильнымъ вліяніемъ Байрона, съ другой -- въ общественномъ кругу, очень далекомъ отъ народной жизни, но несмотря на то и Лермонтовъ замъчательно угадываль пародно-поэтическіе мотивы (въ "Піснь о Калашинковъ по какъ тогда это удавалось одному Кольцову и какъ удавалось только очень немногимъ впоследствии. Вибсте съ темъ, во многихъ стихотвореніяхъ и въ "Геров нашего временя" онъ затрогивалъ самыя глубовія помышленія лучшихъ умовъ своего времени.

Это совпаденіе теоретическаго развитія понятій съ фактами поэтической литературы указывало, что въ этихъ явленіяхъ была глубокая историческая послідовательность. Въ самомъ ділів, среди полнаго торжества понятій оффиціальной народности, подлів той литературы, — "писанной слогомъ помадныхъ объявленій", по выраженію Гоголя, — которая доказывала, что мы живемъ въ лучшемъ изъ міровъ, являлась другая литература, которая, повиди-

<sup>1)</sup> Только Кольцовъ быль дружески связань съ кружкомъ Станкевича и отчасти развился подъ его вліяніемъ,—но сущность его поэзів образовалась раньше и самостоятсльно.

мому инчёмъ не нарушая господствующаго тона, мало замётно для большинства, вносила совершенно новыя начала. Гоголь, слёдуя въ своихъ общественныхъ взглядахъ преданіямъ пушкинскаго круга, пе помышляя ни о какомъ изслёдованіи существующихъ формъ, даже заискивая передъ властими, издаетъ глубокую сатиру, гдё дійствительно сквозь смёхъ слышались слезы: противъ воли автора въ его изображеніяхъ говорило отрицаніе описываемой имъ жизни, такъ что самъ Гоголь не могъ впослёдствіи вынести этого значенія своихъ произведеній и отрекся отъ нихъ... Поэзія Лермонтова, исполненная глубокаго и сильнаго чувства, въ своемъ соприкосновеніи съ жизнью общества была только поэзіи скорби, безпадежности и озлобленія. Въ его произведеніяхъ встрёчали выраженіе своего чувства тё "лишніе" люди, которые съ своими порывами къ общественной дёятельности, съ своими идеалами и стремленіями, даже съ своимъ образованіемъ, находили себя совершенно чужими въ господствующихъ нравахъ. Въ поэзіи Кольцова, народная "муза" опять не имѣла никакихъ пѣсенъ для народности оффиціальной...

Общественная важность элементовъ, внесенныхъ въ литературу этими писателями, очевидная уже изъ ихъ параллельнаго и независимаго другъ отъ друга развитія, и изъ содержанія самыхъ произведеній, обпаруживалась далье и тьмъ, что эти элементы послужили основаніемъ дальныйшаго литературнаго развитія. Къ Гоголю особенно примыкаетъ такъ-пазываемая "натуральная школа", которая послідовала его указаніямъ и стала рисовать русскую дійствительность, не подкрашивая ее фальшивыми красками. Лермонтовскіе мотивы въ большой степени вошли въ изображеніе типовъ новаго образованнаго поколінія сороковыхъ годовъ, Кольцовъ навсегда устранилъ прежнія книжным подділки народно-поэтическаго склада и указаль, чімъ можетъ быть поэзія въ настоящемъ пародномъ стиль.

быть поэзія въ настоящемъ пародномъ стиль.

"Натуральная школа" (не забудемъ, что ен посльднимъ завершеніемъ былъ тогда Тургеневъ, съ "Записками Охотника") шла по дорогь, указанной Гоголемъ, уже сознательно. Естественно, что она вызвала противъ себя вражду всъхъ старыхъ партій, между прочимъ и прежней пушкинской школы; къ ней недружелюбно относились и славянофилы. Однимъ непріятно было видьть въ ней несомивное развитіе гоголевской сатиры, за которой, папримъръ, ближайшіе друзья Гоголя, по всему складу своихъ понятій, пе хотьли признать ея отрицательнаго значенія, или по крайней мъръ одобрить его: другимъ непріятно было замътить очевидпую связь "натуральной школы" съ образомъ мыс-

лей, отличавшимъ "вападное" направленіе: въ ней, не безъ оснаванія, чуяли вліяніе Бълинскаго. Въ самомъ дълв, одной вът главныхъ заслугъ его критики было то, что она съ перваго взгляда угадала и разъяснила все высокое значеніе Гороля, в тъмъ безъ сомивнія въ большой степени увеличила его вліяніе. Для писателей "натуральной школы" непосредственное впечатльніе произведеній Гоголя усиливалось встав вліяніемъ Бълинскаго.

Тавимъ образомъ, литература и критика дъйствовали взаниво одна на другую, и литературные вопросы совершенно измънили свой характеръ. Романтические стилисты должны были сойти со сцены; явилось требование общественнаго содержания въ литературныхъ произведенияхъ, и Бълинскому почти исключительно принадлежитъ установление новыхъ литературныхъ идей. Задача писателя—не только художественная, но и общественная; онъ обязанъ служить лучшимъ интересамъ человъческой мысли, нравственнаго и гражданскаго достоинства въ своемъ обществъ, потому что и содержание искусства тождественно съ этими интересами. Вълинский, хотя крайне стъсненный въ своей литературной дъятельности виъшними препятствиями, успълъ выразитъ и утвердить новый складъ не только литературныхъ, но и общественныхъ понятий; для новыхъ покольний онъ сталъ нравственновоспитательной силой.

Изучая мивнія Белинскаго, нужно иметь въ виду, что эти мивнія въ то время не могли быть изложены съ достаточной полнотой 1); поэтому, для полнаго пониманія ихъ надо предпринять "чтеніе между строками" и дополнять критическія его мивнія теми мыслями, которыя были имъ высказапы безъ вившнихъ стеспеній.

Взятая въ цёломъ, система миёній Бёлинскаго и всего круга, которому онъ принадлежалъ, была продолжающимся развитіемъ идей, появившихся въ русскомъ образованномъ обществе въ двадцатыхъ годахъ: это была новая ступень того же критическаго обращенія къ вопросамъ нашей внутренней жизни и того же стремленія къ формамъ общественности, более совершеннымъ въ гражданскомъ смысле. Посредствующимъ звеномъ между стремленіями двухъ поколеній было "Письмо" Чаадаева; его скептицизмъ и европейскія симпатіи были темъ содержаніемъ, которое нужно было переработать, чтобы идти дальше. Повое направ-

<sup>1)</sup> Образчикомъ того, съ какимъ жаромъ могъ бы онъ говорить о предметахъ дитературы и общественной жизни, служитъ его переписка и въ особенности заивчательное письмо къ Гоголю.

леніе, пройдя свою предварительную школу въ идеализыв Гегелевой философіи, вскоръ заявило свои общественные взгляды: достигнувъ своей зрълости, оно ръшительно повинуло дорогу оффиціальной народности, не удовлетворяясь ея результатомъ - существовавшимъ характеромъ умственной и общественной жизни. Но дъятельность для людей этого направленія была тогла возможна исвлючительно въ области предметовъ и интересовъ литературныхъ: поэтому. Вълинскому оставалось бороться противъ старыхъ литературныхъ партій, олицетворявшихъ въ себѣ консервативную рутину. Господствующая система попятій оффиціальной народпости не могла подлежать критикъ; въ этомъ отношении новое направление было совершенно связано; въ спорахъ съ старыми литературными партіями оно по необходимости должно было умалчивать объ этой сторонь ихъ мивий, выражая только свое несочувствіе къ "кваспому и кулачному патріотизму"; чисто литературнан часть дёнтельности старыхъ партій была подорвана уже вскорь новымъ направлениемъ. Главнымъ противникомъ, съ которымъ предстоило бороться, оставались славянофилы 1). Кружокъ, въ которому принадлежалъ Вълинскій, бородся съ ними въ особенности потому, что видель въ славянофильстве силу, равную себъ по умственному оружію и общимъ философскимъ основа піямъ (другіе равны не были), по въ его мивніяхъ видвлъ тв же начала оффиціальной народности, только въ формъ, облеченной въ философскія доказательства, ухищренной и доктринерской.

<sup>1)</sup> По поводу славянофильства Погодинь выставляль противь меня въ "Гражданивъ" (1873) цёлый рядь обвиненій, между прочимь въ томь, что я то включаю въ славянофильство его, Погодина, и "Москвитянинъ", то выдёляю ихъ,—и что я не узналь литературы предмета. По самъ обвинитель, конечно, запамятоваль эту литературу, потому что выдёленіе "Москвитянина" изъ славянофильства сділано вовсе не мною въ первый разъ, а гораздо ранбе,—сначала, отчасти самими настоящими славянофилами, а потомъ, между прочимъ, и вкоторыми критиками, совершенно благопріянными славянофильству.

Въ сороковы съ годахъ, напротивъ, часто смёшивали "Москвитяници" Погодина и Шевырева и славянофиловъ въ одну партію, по той простой причинъ, что въ то время отчасти не вполиъ еще опредъплась ихъ разница, отчасти потому, что славянофилы, не имъя собственнаго изданія, прибътали къ "Москвитяницу". Впослъдствій, чтобы высказываться безъ чужихъ дополненій, славянофилы начали издавать свои "Сборники".

А существенная разница между ними, говоря вкратцъ, была та, что въ понятіяхъ "Москвитянина" было гораздо больше лести оффиціальной народности (или каженной, какъ разъясиялъ Погодинъ, — все равно), чъмъ славянофилы считали првличнимъ, и что въ "Москвитявинъ" былъ еще особий, такъ сказать, юродивый элементъ (опровержение системы Конерника и т. п.), котораго славянофилы также удалялись.

Выше мы имели случай упоминать, какъ легко было въ сорековыхъ годахъ смешнвать славянофильство съ мнениями Погодина и Шевырева; иногда славянофилы вступали въ "Москвитлинить", не отказываясь отъ солидарности съ его другими мнениями. Понятно, что большинство читателей въ то время совершенно ихсмещивало, и критика не могла не трактовать ихъ вместе. Не положение круга Белинскаго въ этомъ споре было далеко и благоприятное: ихъ противники являлись въ слишкомъ тесномъ союзе съ нонятими, до которыхъ нельзя было касаться.

Споръ, происходившій между двумя сторонами, представлять собой, въ сущности, давнее историческое столкновение двукъ шачаль, воторыя можно определить какъ консервативное предане и потребность прогресса, какъ паціопальную исключительность в стремленіе къ усвоенію европейской образованности. Теперь этоть споръ велся въ области теоретическихъ попитій, до которыхъ достигь небольшой слой наиболье образованных людей. Объ стороны исходили изъ однихъ первоначальныхъ философскихъ изтченій. Философія Гегеля была такъ абстрактна, что изъ нея, въ практическомъ примънении, можно было извлекать самые весходные выводы. Славинофилы выводили изъ нея свое учение въ дух' правой стороны Гегелевой школы; ихъ противники, отчасти наскучивъ философской вазуистикой, отчасти подъ влінніемъ другого порядка идей, вынесеннаго изъ общественно-политическихъ изученій, -- отвергли ся консервативные выводы и развивали ся основанія дальше въ томъ дукі, въ какомъ стали излагать это учепіе въ самой Германіи наиболье смылые последователи шволи. (Образчикомъ остаются, напр., извістныя герценовскія "Письма объ изученій природы", -- въ которыхъ многія страницы написаны какъ будто теперь какимъ-нибудь изъ писателей, основывающихъ философію на началахъ естествознанія). Разница въ пріемахъ философскаго разсужденія, естественно, сопровождалась разницей, даже противоположностью въ выводахъ-во всей системъ митий. Славянофилы и кругъ друзей Бълинскаго разошлись и въ теологія, в въ исторіи, и въ понятіяхъ общественныхъ.

Мы видъли, въ какомъ духѣ славянофилы развивали свою теологическую систему. Для ихъ противниковъ эта аргументація не была убъдительна ни въ теоретической, ни въ исторической части 1). Относительно первой противники славянофильства стояли

<sup>1)</sup> Понятно, что здёсь рёчь идеть не объ однихъ печатныхъ разсужденияхъ стеронъ. Въ нечати прямая постановка этихъ вопросовъ была тогда немыслима. Но по временамъ противники встречались, и печатную полемику замёняли устимя бесёди и препирательства, —изъ которыхъ кое-что проскользало и въ литературу.

на совершенно иной точкъ врънія: чистому супранатурализму славянофиловъ они противопоставили бы право свободнаго изследованія; теологической теоріи, которой принудительность возмущала въ нихъ самые глубовіе инстинкты ума и чувства, они противопоставили бы "молодыхъ гегеліанцевъ", раціоналистовъ, тюбингенскую школу. Даже для трхъ членовъ круга, которые сами отличались религіознымъ идеализмомъ, вавъ Грановскій, не имъла ничего сочувственнаго догматика славянофиловъ, на которой они утверждали самыя важныя положенія объ исторіи и цивиливаціи запада и востока, и которая въ девятнадцатомъ стольтіи хотъла сохранить значение, припадлежавшее ей въ десятомъ въкъ. Афленіе человъческой цивилизаціи на два развитія, по раздвоенію догматики, было невообразимо для противниковъ славянофильства, по всемь ихъ историческимъ попятіямъ. Въ мірѣ византійскомъ, поставленномъ такъ высоко славянофилами, они видели только застой и упадокъ. Если русскому народу не приходились духъ и формы Запада, — спрашивали опи, — то что же общаго имълъ русскій народъ съ жизнью византійской? Гдв была органическая связь между славянами, варварами отъ молодости, и греками, варварами отъ дряхлости? И что такое Византія, какъ не тотъ же Римъ, по Римъ временъ упадка, безъ славныхъ воспоминаній, безъ раскаянія? Въ теологическомъ устройствъ Византіи они видъли тотъ же существенный характеръ, какъ въ западномъ міръ, только болъе вилый и апатическій; въ ея устройствъ гражданскомъ-только неограниченный деспотизыв и страдательное повиповеніе, поглощеніе личности государствомъ, государства императоромъ. Южиме славяне были въ продолжительныхъ и тесныхъ связяхъ съ этой Византіей: что же опи изъ этого выпесли? Гдв нивилизующая сила византійскаго принцина, у самихъ грековъ, и у всехъ техъ народовъ, которые принимали этотъ принципъ?

Такимъ образомъ, несогласіе мнѣній распространялось и на историческую часть вопроса. Какъ славинофилы восхваляли древнюю Русь, такъ ихъ противники считали русскую старину, періодъ господства византійскихъ заимствованій, — временемъ патріархальнаго деспотизма и невѣжества, для заключенія котораго необходима была реформа. Бѣлипскій и его друзья не убѣждались контрастомъ греко-славинской и западной цивилизаціи, который выставляло славяпофильство: съ одной стороны, они искали и пе находили тѣхъ великихъ истинъ, которыя предполагались въ древнерусской цивилизаціи, и паходили только развитіе внѣшцей силы въ Московскомъ царствъ, византійско-восточнаго склада, и правы, описанцые Котошихинымъ; съ другой, удивлялись, какъ славяно-

фильство могло такъ легко и странно относиться къ тому, ти выработано умственной и политической исторіей Европы... Наконець, они только см'ялись надъ тэмъ, какъ близкій по дуп славянофиламъ "Москвитянинъ", особенно устами Шевырем, обличалъ "развратъ мышленія" и безстыдство знанія", овмъдівшіе Европой...

Противъ писателей "западпаго" направленія, и противъ Бъ липскаго особенно, не разъ впоследствии выставляемы были обвененія въ этомъ пренебреженіи въ древней Руси и неновимани ея, въ такомъ же непонимании и несправедивомъ отношения народной поэзін, къ возникавшей малорусской литературъ, навонецъ, къ цълому славянскому міру; рядомъ съ этимъ винили их въ крайнемъ поклонении Петру Великому, реформъ, государствевному началу (даже въ "централизаціи"!), за которымъ они признавали право, какъ за силой, и т. п. Винили даже въ несочтьствін вообще къ народному. Устрання это последнее обвиненіе, вакъ основанное, относительно круга Вълинскаго, на явномъ недоразумёнін, о другихъ обвиненіяхъ надо замётить слёдующее. Во-первыхъ, обвинители отчасти приводять мижнія Вълинскаго безъ должнаго разбора, смъшиван въ одно его первыя сочинения и последнія, тогда какъ первыя были только началомъ, приготовленіемъ, которое посят было имъ покинуто. Во-вторыхъ, мижнія Вълинскаго объ этихъ предметахъ всего чаще высказывались въ полемикъ, слъдовательно, въ болъе обыкновеннаго ръзкой формъ, и, разсчитанныя на опровержение противнаго мивнія, по необходимости выставляли больше одну спорную часть предмета. Вътретьихъ, недостатки Бълинскаго были недостатками времени: въ то время не было ни тъхъ научныхъ изследованій, которыя теперь расширили наши историческія представленія, ни тахъ явленій литературныхъ, которыя такимъ же образомъ измѣняли прежніе взгляды, - каково, напр., последующее развитие этнографическихъ изученій и т. п. Въ мевніяхъ Бълинскаго бывали действительныя ошибки и врайности, но зато кому мы больше всего обязани тыть, что остановлены были другія крайности, гораздо болье вредния?

Вникнувъ въ понятія Бѣлинскаго, мы увидимъ, что въ свое время, сказанное имъ имѣло свои основанія, могло или должно было быть сказано; увидимъ, что были въ его мнѣніядъ и ошибів, но увидимъ также ихъ причину, и потому умѣримъ и обвиненів, или совершенно ихъ отвергнемъ. Славянофилы и ихъ друзья въ "Москвитининъ" пустили въ ходъ мысль о "гніеніи Запада": отчасти, эта мысль была и полемическимъ ударомъ "западвому"

направленію. Люди этого направленія находили пропов'я о гніеній Запада просто безсмысленной, когда она шла, напр., отъ Шевырева, и витств вредной, потому что она самымъ грубымъ образомъ вторила обскурантизму, котораго у насъ всегда бывало вдоволь. Серьезиве относились они къ этому обвинению, когда опо піло оть настоящихъ славянофиловъ, какъ Хомяковъ, Киръевскій. На положение о гніеніи Запада они отвічали различными объяспеніями. Прежде всего, они находили, что мысль не нова и даже принадлежить не намъ, а пъкоторымъ писателямъ самой Европы. "Европа, — говорили они, — не дожидалась ни поэзін Хомякова, ни прозы редакторовъ "Москвитяпина", чтобы понять, что она теперь наканунъ переворота, возрожденія или полпаго разложенія. Сознаніе упадка ныпішняго общества, это-соціализмъ, и конечно, его писатели заимствовали свой приговоръ противъ современной Европы не изъ сочиненій Шафарика, Коллара или Мицкевича. Соціализмъ былъ извъстенъ въ Россіи лѣтъ десять раньше того, чемъ стали говорить о славянофилахъ"... Но если указанный источникъ могъ существовать для Хомякова или Киръевскаго, то для другихъ процовъдниковъ гијенія Запада послужили другіе источники, также западные, только имъвшіе гораздо менъе смысла или вовсе его пеняввине, напр., писапія всякихъ ретроградныхъ партій, феодаловъ и клерикаловъ, которымъ современная Европа казалась близкой къ гибели по крайнему развитію либерализма: это совершенно сходилось съ тамъ, что подобныя ретроградныя партіи думали о Европ'в и у насъ.

По откуда бы ни взялась, эта мысль была крайней нелъпостью, какъ аргументъ противъ нашего заимствованія западной образованности. Если даже върить западнымъ пессимистамъ, то гибель грозила въ Европ'в только известнымъ общественнымъ формамъ, по вовсе не самой цивилизаціи, не собраннымъ ею богатствамъ науки и искусства. Западный пессимизмъ у людей консервативныхъ или ретроградныхъ нартій быль ясенъ, и мы уже повторяли его во времена Магинцкаго; у соціалистовъ онъ исходилъ изъ чувства общественной справедливости, которое было плодомъ той же цивилизацін, и имълъ опредъленную задачу-распространение выгодъ цивилизаціи на массы. У насъ пропов'яники гијенія Запада даже не поняли или не захотъли попять настоящаго значенія этихъ западныхъ отрицаній современной европейской жизни и напрасно ссылались на западныхъ отрицателей (какъ послъ стали ссылаться на Гартмана), потому что западные отрицатели, конечно, не удовлетворились бы тыми разръшениями этого вопроса, какое предлагали паши философы. За-

падпое недовольство европейской жизнью было недовольство взрослаго человъка, результатомъ, который былъ бы еще очень и очен корошъ для мальчика или юноши, и наша проповъдь европескаго гніенія производила тъмъ болье тяжелое впечатлівніе, чю паша собственняя образованность была слишкомъ скудная.

Бълипскій, между прочимъ, остановился на этомъ предметь по поводу "Русскихъ Ночей" кн. Одоевскаго, гдъ одно маъ дъйствующихъ дицъ, Фаустъ, издагаетъ это гліеніе Запада. Бълнаскій указываеть сходство его мижній съ славянофильскими. признаеть, что есть очень много върнаго въ его изображениях общественныхъ объдствій европейской жизпи, напр., пролетаріата и т. п., но приводить целый рядь возраженій на общую мысль, и въ заключение такъ характеризуетъ сомивния этого Фауста, то-есть и кн. Одоевскаго. "Да, ужасно въ нравственномъ отношенін состояніе современной Европы, — говорить Вълинскій. Скажемъ болъе: оно уже пикому не повость, особенно для самой Европы, и тамъ объ этомъ и говорять, и пищуть еще съ гораздо большимъ знаніемъ дала и большимъ убъжденіемъ, нежели въ состоянія ділать это вто-либо у насъ. Но какое же заключеніе должно сделать изъ этого взглида на состоиніе Европы? Неужеля согласиться съ Фаустомъ, что Европа, того и гляди, прикажеть долго жить, а мы, славяне, напечемъ блиновъ на весь міръ, да и давай поминки творить по покойниць?.. Подобная мысль, еслибъ о ен существовании узнала Европа, никого не ужаснула бы тамъ... Нельзя такъ легво дълать заключенія о таких ь тяжелых вещахъ, какова смерть-пе только народа (морить народовъ намъ ужъ нипочемъ), но цёлой, и притомъ лучшей, образованнёйшей части свъта. Европа больна, - это правда, но не бойтесь, чтобы она умерла; ея бользнь отъ избытка здоровья, отъ избытка жизневныхъ силъ; это болвзиь временная, это кризисъ внутренней, подземной борьбы стараго съ новымъ: это-усиле отръшиться отъ общественныхъ основаній среднихъ в'яковъ н'якийнить ихъ основаніями, на разум'в и натур'в челов'я во основанными. Европ'я ве въ первый разъ быть больною: она была больна во время крестовыхъ походовъ и ждала тогда конца міра; она была больва передъ реформацією и во время реформаціи,—а вѣдь не умерла же, къ удовольствію господъ душеприказчиковъ ея! Идя своєю дорогою развитія, мы, русскіе, им'вемъ слабость всв явленія западной исторіи міврить на свой собственный арминь: мудрево ли послѣ этого, что Европа представляется намъ то домомъ умалишенныхъ, то безнадежною больною? Мы вричичъ: "Западъ! Востокъ! Тевтонское племя! Славянское племя!" и забываемъ,

что подъ этими словами должно разумёть человъчество... Мы предвидимъ наше великое будущее, но хотимъ непремённо имёть его на счетъ смерти Европы: какой по-истине братскій взглядъ на вещи! Не лучше ли, не человёчнёе ли, не гуманнее ли разсуждать такъ: насъ ожидаетъ безконечное развитіе, великіе успёхи въ будущемъ, но и развитіе Европы и ея успёхи пойдутъ своимъ чередомъ? Неужели для счастія одного брата непремённо нужна гибель другого? Какая не философская, не цивилизованиая и не христіанская мысль! "... 1).

Вълинскій опровергаетъ затъмъ и другія мивнія Фауста, приводившія его къ сомивніямъ о судьбв Европы, и его замвчанія достаточно разъясняютъ дело. Надо замвтить, что у славянофиловъ и въ "Москвитининв" гибель Европы утверждалась еще гораздо болбе категорически (хотя, быть можетъ, съ меньшими доказательствами), чёмъ у ки. Одоевскаго, и нужно представить себв условія тогдашней литературы, чтобы судить о впечатлявий, какое должны были производить эти обвиненія западной образованности, и безъ того ваподозрівной у насъ, какъ источника всякой порчи. Везъ этого нападенія на западную Европу были совершенно безвредны и, дійствительно, служили поводомъ къ самому веселому остроумію Герцена.

Мы видъли прежде, какимъ образомъ споръ о родовомъ и общинномъ быть выросталь въ спорь партій до спора о самомъ принципъ цивилизаціи. Писатели "западнаго" паправленія могли быть пеправы въ исторической части предмета, видя родовой бытъ тамъ, гдъ были другія бытовыя формы, — но вопросъ этимъ не исчерпывался. Говоря о поглощеніи личности родовымъ бытомъ, "западное" направление разумьло то поглощение личности бытовыми формами (какія именно онъ были, въ этомъ смыслъ было почти безразлично), которое кончалось политическимъ безправіемъ и рабствомъ. Общинный быть, защищаемый славянофилами, не. предотвратиль также этого рабства. Славинофилы отвергали европейское понятіе о личности, смінивая его съ узкимъ эгонзмомъ и не желая видъть его другого значенія, которое представлялось цълымъ рядомъ историческихъ осободительныхъ идей, достигнутыхъ развитиемъ личности на Западъ. Но сами славянофилы не разръшали вопроса объ отношении личности и государства или разръщали его очень странно. Настаиван на общинъ, опи не объясняли, какимъ образомъ она могла имъть цивилизующее вліяніе и почему внутренній общественно-политическій резуль-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочин. Білинскаго, 1X, стр. 56 п слѣд.

тать ен быль такь ограничень. Общинный быть не поміналь образоваться чисто-деспотическому характеру московскаго царства, не поміналь потомь подавленію зачатковь свободной общественности, которые были въ древнихь учрежденіяхь... "Западное направленіе думало, что община сділала мало, что, не спаств древней свободы, и потомь не спасла крестьянина оть крівпостного права, и что ея дальнійшее существованіе (которое, безь сомпіннія, было бы желательно) едва ли можеть быть прочно безь свободы личности. Оно думало при этомь, что самый нашь интересь къ общинь началси только тогда, когда западный соціализмь, забывши старую европейскую общину, вновь теоретически построиль ее, — тогда только и мы вспомнили о своєй старой, еще уцілівшей общинь.

На указанія о поглощеніи личности бытовыми формами (тамя На указанія о поглощеніи личности бытовыми формами (тым или другими) въ древней Руси славянофилы отвічали, въ упомянутой прежде стать М... З... К..., своеобразной теоріей, во которой, напротивь, личность въ древне-русской жизни была развита, но съ тімъ вмістіє столь процикцута христіанскимъ смереніемъ и интересомъ общины, что отрицала самой себя и передавала все свое содержаніе одному верховному главів цілой земской общины... "Москвитянинъ, — говорить (намекая на эту статью М... З... К...) одипъ современникъ, — заимствоваль свои аргументы изъ старыхъ русскихъ лістописей, изъ греческаго катехнзиса: и гегелевскаго формализма. Славянофильскій авторъ полагаетъ, что начало личности было развито въ древней Россіи, во что личность, просвіщенная греческою церковью, обладала высокимъ даромъ самопожертвованія и добровольно переносила свою свободу на личность государя... Онъ выражаетъ собой сострасвободу на личность государя... Онъ выражаетъ собой состра-даніе, благоволеніе и свободную индивидуальность. Каждый отва-зывался отъ личной самостоятельности и вмёстё съ тёмъ спазывался отъ личной самостоятельности и вмёстё съ тёмъ спасаль ее въ представителе личнаго пачала, государе. Упомянутый современникъ самымъ решительнымъ образомъ возстаетъ противъ этой "испорченной діалектики", противъ этого "безиравственнаго влоупотребленія словъ", безиравственнаго потому, что оно делается сознательно. "Что значатъ эти метафорическія решенія, которыя представляютъ только самый вопросъ навыворотъ? Къ чему эти образы, эти символы, вм'всто самыхъ вещей? Развъ, славянофилы изучали л'втописи Византіи зат'вмъ, чтобы привить себъ оту византискую язву? Мы не греки временъ Палеологовъ, чтобы спорить объ ориз operans и opus operatum въ то время, когда въ намъ въ дверь стучится великое и неизвъстное будущее"... "Философская метода славянофиловъ не нова; въ трид-

цатыхъ годахъ такимъ же образомъ говорила правая сторона гегеліанцевъ; пътъ такой нельпости, которой нельзя было бы ввести въ формы пустой діалектики, даван ей видъ глубокой метафизики... Славянофильскій авторъ, говоря о верховномъ представительствъ личности, только парафразировалъ очень извъстное опредъленіе рабства, которое даетъ Гегель въ своей феноменологіи (Herr und Knecht). Но онъ преднамъренно забылъ, какъ Гегель выходитъ изъ этой пизшей ступени человъческаго сознанія... Надобно замътить, что этотъ философскій жаргонъ, по формъ принадлежащій наукъ, а по содержанію — схоластикъ, встръчается также у іезуитовъ. Монталамберъ, отвъчая на запросъ о жестокостяхъ, совершонныхъ папскимъ правительствомъ въ римскихъ тюрьмахъ; говорилъ: Вы говорите о жестокостяхъ папы, но онъ не можетъ быть жестокъ, ему запрещаетъ это его положеніе; онъ, памъстникъ Іисуса Христа, можетъ только прощать, быть милосердымъ, и дъйствительно папы всегда прощаютъ... Насмъшка, которая заставляеть презирать человъческое слово", и проч.

Таковы были мивнія людей "западнаго" направленія о славянофильской теоріи, выраженной въ стать М... З... К... 1). Мивнія Бълинскаго были совершенно съ этимъ солидарны, и его собственныя опроверженія славянофильства были писаны съ той же общей точки зрвнія. Съ теоріей М... З... К..., въ которой теологическій принципъ древней Руси также запималъ важное мъсто, соединялось извъстное ученіе о "приниженіи личности" и о "смиреніи", будто бы составлявшемъ главнъйшую черту въ національномъ характеръ древней Руси, ея высокое достоинство, причину величественнаго развитія ея исторіи и ея превосходство надъ западнымъ міромъ. Эту теорію въ то время въ особенности проповъдывалъ Шевыревъ, а впослідствіи К. Аксаковъ. Бълинскій довольно тако фактовъ нашей исторіи, изъ котораго оказывалось, что едва-ли смиреніе и "любовь" помогли образованію русскаго государства, и что они вообще далеко не составляли отличительнаго качества руководящихъ лицъ русской исторіи и никакъ не могуть считаться особеннымъ свойствомъ или даже исключительнымъ содержаніемъ русской народности 2).

<sup>1)</sup> Ср. статью Кавелина: "О юридическомъ быть древней Россіи", по поводу которой славянофильскій критикъ выставляль эту теорію, и отобть Кавелина на его волюженія.

<sup>\*)</sup> Coq., 7. XI, crp. 80 H cata.

Разногласіе въ философскихъ понятіяхъ, въ мивніяхъ о теологическомъ принциив и западной цивилизаціи приводило из развогласію объ отношеніяхъ русскаго народа въ Западу и о руссковъ національномъ развитін. Когда славинофилы противополагаль Россію Западу, "западная" школа ставила ихъ въ ту тесную связь, гдъ правственнымъ соединеніемъ служили общечеловъческіе принципы и идеалы. Для Бівлинскаго и его друзей не были ни убъдительны, ни привлекательны толки о предназначения русской цивилизаціи, долженствующей будто бы преодоліть и замъпить европейскую. Эти толки казались имъ мистической фантазіей. Въ общемъ счеть Бълинскій признаваль извъстную пользу славянофильского движенія, хотя только условную и относительную, тамъ, гдв оно указывало недостатки русскаго европензма; но затемъ идеалы славянофиловъ, обращенные назадъ, считаль только вреднымъ романтивмомъ, удаляющимъ отъ здраваго пониманія современныхъ потребностей нашего образованін.

Въ новъйшее время Бълинскаго, какъ и другихъ людей того направленія, какъ Грановскій, Герценъ и т. п., передко упревали въ космополитизмъ, въ чемъ-то такомъ, что какъ будто дълало ихъ людьми чуждыми русской жизпи, мало ее пошимавшими, искавшими для неи чужихъ идеаловъ, и т. п. Нътъ вичего страниве этого обвиненія. Эти обвиненія принадзежать вь особенности тымъ ультра-національнымъ мыслителямъ, высшая философія которыхъ заключается въ извістномъ мижнін, что мы всіль можемъ завидать шапками. Къ сожаленію, должно сказать, что первые поводы въ этимъ обвиненіямъ даны были отчасти самими славинофилами, а также ихъ союзниками въ "Москвитянинъ". Друзья Бълинскаго съ негодованіемъ говорили о наклонности, майствительно иногда являвшейся у ихъ противниковъ-примо иди косвенино винить "западное" направленіе, вифств съ любовью къ Европъ, въ педостаткъ любви къ отечеству, -- и напротивъ, приписывать самимъ себъ привилегію патріотизма. Славянофили и ихъ союзники въ "Москвитянинъ" вообще терпъть не могли такъ называемой ими "петербургской" литературы, желчно отзывались о натуральной школь, Тургеневь, кн. Одоевскомъ, и т. д. Было очень возможно, что въ начинавшейся послѣ Тоголя школь, которая обратилась къ изображению пародной и общественной дъйствительности, были ошибки, неточности, невыдержанность; но невозможно было отвергать ви у этихъ писателей, пи у Бъливскаго, Грановскаго, Герцена, и пр. полной искренности и самаго одушевленнаго патріотизма. Пяв враги вв "московской" литературв не постояли, однако, за такими обвинениями, и кругъ Вълия-

скаго справедливо могъ извлекать отсюда недовъріе въ целой школе.

"Положеніе натуральной школы, — говорить Вівлинскій по этому новоду, --- между двумя непріязиенными ей партіями (партіей старыхъ противниковъ Гоголя и его школы и партіей славянофильской) по истинъ странно: отъ одной она должна защищать Гоголя, и отъ объихъ-самоё себя; одна нападаеть на нее за симпатію къ простому народу, другая нападаеть на пее за отсутствіе къ нему всякаго сочувствія... 1). Оставимъ въ сторонъ разглагольствованія критика "Москвитянина" о народъ, а сами вамътимъ только, что враги натуральной школы отличаются, между прочимъ, удивительною скромностью въ отношения въ самимъ себъ и удивительною готовностью отдавать должную справедливость даже своимъ противникамъ, Педавно одинъ изъ нихъ, г. Хомяковъ, съ рыдкою въ нашъ хитрый и осторожный въкъ наивностью, объявилъ печатно, что въ немъ чувство любви къ отечеству "невольное и прирожденное", а у его противниковъ-, пріобрътенное волею и разсудкомъ, такъ сказать, наживное" (Моск. Сборникъ, 1847, стр. 356). А вотъ тенерь г. М... З... К... объявляетъ, въ пользу себя и своего литературнаго прихода, монополію на симпатію къ простому народу! Откуда взялись у этихъ господъ притязанія на исключительное обладаніе всеми этими добродетелями? Г'дъ, когда, какими книгами, сочиненіями; статьями, доказали они, что опи больше другихъ знаютъ и любитъ русскій народъ? Все, что делалось литераторами для споспешествованія развитію первопачальной образованности между народомъ, дълалось не ими. Укажемъ на "Сельское Чтеніе", издаваемое княземъ Одоевскимъ и г. Заблоцкимъ... Знаемъ, что гг. славянофилы смотрятъ на это изданіе почему-то не очень ласково и не высоко цівнять его; но не будемъ здъсь спорить съ ними о томъ, хороша или дурна эта внижка: пусть она и дурна, да дело въ томъ, что литературная партія, на которую они такъ нападаюті, сділала что могла для народа и тъмъ показала свое желаніе быть ему полезною, а они, славинофилы, ничего не сделали для него". Бълинскій ссылается потомъ на Даля, который принадлежаль тогда къ "петербургской" литературъ и котораго мудрено было обвинить, что опъ не внаетъ и не любить русскаго народа, и т. д. 2). Когда прошла пора "натуральной школы", то сама критика, продолжавшая дело Белинского, указала слабыя стороны этой

<sup>1)</sup> Славинофилы говорили о ней, что "она не обнаружила никакого сочувствія къ народу и такъ же легкомысленно влевещеть на него, какъ и на общество", и т. п.

<sup>2)</sup> Сочии., т. XI, стр. 252 и след,

школы, но за ней нельзя и теперь отвергнуть большой литературной заслуги: критика Бълнискаго и солидарная съ ней школа повъствователей окончательно утвердили и развили въ литературъ начала, внесенныя Гоголемъ, и дали имъ сознательное значение. Для того времени, когда дъятельность самихъ славянофиловъ, дъйствительно, еще немпого заявила себя виъ полемики, слова Бълинскаго могли быть очень справедливы.

Другой писатель "западнаго" направленія (Герцевъ), полежевируя съ "Москвитяниномъ", подъ псевдонимомъ Ирополка Водянскаго (въ статьв "Мосивитянинъ и вселенная"), намекаеть на одинъ факть отношеній славянофильства въ его противнивамь, по поводу стихотворенія Языкова "Сержанть Сурминь". "Кажется, — говорить Ярополкъ Водинскій, - успоконвшаяся отъ сусть муза г. Языкова ръшительно посвящаеть и когда забубенное перо свое поэзія исправительной и обличительной. Это истиппая паль искусства: пора поэзін сділаться трибуналомь de la poésie correctionelle. Мы имъли случай читать еще поэтическія произведенія того же исправительнаго направленія, ждемъ ихъ въ печати; это-громъ в молнія; озлобленный поэть не остается въ абстравціяхь: онь жазуетъ негодующимъ перстомъ лица — при полномъ наданів можно приложить адресы!.. Исправлять правы! что можеть быть выше этой цвли? развв не ее имвлъ въ виду самоотверженный Коцебу и авторъ "Выжигиныхъ" и другихъ правственно-сатирическихъ романовъ?" Здесь идетъ речь о томъ стихотворения Языкова, о которомъ разсказывается въ біографіи Чаадаева в Грановскаго; въ последней упоминуты и другіе факты, въ воторыхъ обцаруживались подобныя отношенія славинофиловъ в ихъ союзпиковъ къ "западному" направленію 1).

Но мнимый крайній европензиъ Бѣлинскаго, въ сущности, вовсе не быль такой крайній, какъ объ этомъ говорили и еще говорять. Чтобы въ этомъ убѣдиться, достаточно познакомиться ближе съ его понятіями, и не останавливаясь исключительно на нѣкоторыхъ особенно рѣзкихъ (или могущихъ казаться рѣзкими) выраженіяхъ, какія случаются у Бѣлинскаго, обратить впиманіе на спокойное изложеніе его понятій, какъ опи сложились въ концѣ его дѣятельности ²)... По поводу славянофильскихъ заботъ о національности Бѣлинскій думаетъ, что эти заботы вовсе ве

<sup>1)</sup> Погодинъ въ указаниой выше статъй упоминаетъ объ этихъ отношенияхъ техной фразой: "Бываля случаи и періоди оллажденій между иними, велідствіе ведоразуміній или крайностей, котория другимъ казались описними и даже ередными для двила (?), въ даннихъ обстоятельствахъ". "Гражданинъ" 1873, № 11.

<sup>2)</sup> Таковы, напр., его обозрѣнія литературы за 1846 и 1847 годъ. Сочин., т. XI.

нужны, что гдв пародъ имбетъ двиствительныя внутреннія силы, ему нечего клопотать о своей національности: она, какъ природа, будетъ проявляться сама собой. По мижнію его, славянойильскія мечтанія о древней Руси — чисто машиловская фантазія, что изъ нашей жизни исвозможно вычеркнуть періодъ Петра Великаго, потому что самый этотъ періодъ есть уже исторія, которая вошла въ нашъ національный характеръ. "Не объ изміненіи того, что совершилось безъ нашего въдома и что смъется надъ нашею волею, должиы мы думать, а объ измёненіи самихъ себя на основанін уже указаннаго намъ пути высшею насъ волею. Дъло въ томъ, что пора намъ перестать казанься и пачать быть, пора оставить, какъ дурную привычку, довольствоваться словами и европейскія формы и вибшность принимать за европеизмъ. Скажемъ болве: пора намъ перестать восхищаться европейскимъ потому только, что оно не азіатское, но любить, уважать его, стремиться къ нему потому только, что опо человъческое, и на этомъ основании, все европейское, въ чемъ пътъ человъческаго, отвергать съ такой же эпергіею, какъ и все азіатское, въ чемъ петъ человъческаго. Европейскихъ элементовъ такъ много вошло въ русскую жизнь, въ русскіе правы, что намъ вовсе пе пужно безпрестанно обращаться въ Европъ, чтобъ сознавать наши потребности: и на основаніи того, что уже усвоено нами отъ Европы, мы достаточно можемъ судить о томъ, что памъ пужно" (XI, 23). Мнимая борьба человъческого съ національнымъ есть, въ сущности, только борьба новаго съ старымъ, современнаго съ отжинающимъ. "Собственно говоря, борьба человъческаго съ національнымъ есть не больше, какъ риторическая фигура, но въ действительности ен нътъ. Даже и тогда, когда прогрессъ одного парода совершается чрезъ заимствование у другого, опъ тамъ не менфе совершается національно. Пначе пфть прогресса. Когда . пародъ поддается папору чуждыхъ ему идей и обычаевъ, не имъя въ себъ силы перерабатывать ихъ самодъятельностью собственной паціональности въ собственную же сущность, — тогда онъ гибнетъ политически" (XI, 39). Итакъ, хлопотать намъренно о пародпости, наперекоръ европейскому, безполезно и ни въ чему не ведеть; но эти толки имфють свое основание, -- именно въ пробудившемся желаніи изучить свою собственную действительность...

Причина фальшивыхъ понятій славянофильства о нашемъ напастоящемъ лежала, но мивнію Белинскаго, между прочимъ въ неправильной оцвикв Петра. Іст объясненію реформы онт возвращался изсколько разъ и постоянно въ томъ смыслів, что Петръ не только не былъ враждебенъ національности, но есть

именно ея лучшій представитель. Таково было еще мивніе Чаадаева; теперь оно развивалось новыми соображеніями и у Білинскаго, и у другихъ писателей "западнаго" направленія. Одинизъ нихъ высказываль впослідствій эту мисль въ такой різпотельной формів: "Петровскій періодъ сразу сталь народніве періода царей московскихъ. Онъ глубоко взошель въ нашу исторію, въ наши нравы, въ нашу плоть и кровь; въ немъ есть что-то необычайно родное памъ, юное; отвратительная примісь казарменной дервости и австрійскаго канцелирства не составляеть его. главной характеристики. Съ этимъ періодомъ связаны дорогія намъ восноминанія пашего могучаго роста, нашей славы и нашихъ бідствій; онъ сдержаль слово и создаль сильное государство. Народъ любить успівхъ и силу".

Въ споракт объ этомъ предметь славянофилы выиграли развъ одно—они побудили смотръть строже на способы исполненія реформы; но сущность мижній Вълинскаго и его друзей останется гораздо выриже исторіи, чёмъ мижнія славянофильства. Что касается обвиненій въ пристрастіи къ реформъ, какія продолжаются и до сихъ поръ, то очень часто Бълинскій оказывается виновать только въ томъ, что не былъ знакомъ съ тыми документами в изследованіями, какіе изданы были после его смерти.

Не вполив правы и тв обвинения, которыя поднимаемы быль прохивъ мявній Бълинскаго о пародной поэвіи. Бълинскій, двйствительно, думаль о ней далеко не такъ, какъ думаютъ теперь; онъ не восторгался ею безусловно, находилъ въ ней много грубаго и неизящияго. Но обвинения подпимаются вообще съ поздинишей точки зрвнія на предметь, тогда у пась неизвъстной. Существенной причиной новаго взгляди на народную поэзію было введеніе новыхъ пріемовъ изученія, которыхъ въ то премя еще не было и которые притомъ не нами были и выдуманы. Бълпискій начинаетъ говорить о народной поззін съ тридцатыхъ годов; единственная большая статья его объ этомъ предметь написана въ 1841-иъ году. Главными авторитетами въ дълъ русской вародной поэзін были тогда Сахаровъ, Спегиревъ, Макаровъ и т. п. Сахаровъ, имъвшій самыя странныя понятія о предметь, самоучы, который не останавливался присочинять къ народной поэзіи собственные добавленія и орнаменты; Снегиревъ, некритичность вотораго довольно изв'ястна; Макаровъ, котораго теперь странно даже называть въ числ'я изсл'ядователей и котораго, однаво, я поздиће 1841 года пускали даже въ серьезныя ученыя издана (напр., въ "Чтенін" московскаго общества). Даже Надеждивъ человъкъ общирной учености и съ несомпънными заслугами в

русской археологіи и этнографіи, до послідняго времени быль очень далекъ отъ тъхъ попятій о русской народно-поэтической старицъ, какія считаются правильными въ наше время. Бълинскій не занимался стариной, но зналъ то, что сделано было тогдашними спеціалистами этого дела. Онъ не могь видёть въ различныхъ ея подробностяхъ того археологически-бытового значенія, какой открыли въ нихъ позднайшія изсладовація съ помощью сравнительнаго языкознанія, миоологін и археологін, и судиль о произведеніяхъ народной поэзіи по общимъ историческимъ даннымъ и по ихъ непосредственному смыслу и эстетическому внечатльнію въ данную минуту, - точка зрынін не полная, хотя эта последняя сторона ен, въ свою очередь, напрасно совсемъ забывается современными изследователями. Съ другой стороны, Бълинскій въ своихъ разсужденіяхъ объ этомъ предметь имьль въ виду то, какъ отражались толки о пародности на самой литературь. Опъ еще съ тридцатыхъ годовъ началъ высказываться противъ фальшивой и поверхностной погони за "пародностью", справедливо обличалъ вибшиня поддълки подъ народность, считая ихъ новаго рода романтической мингурой, а въ то время было очень много произведеній такого рода, гдв пародность состояла въ подборь различныхъ народныхъ поговоровъ и прибачтовъ, въ трактирныхъ сценахъ, въ "маленько-мужицкомъ языкъ", какъ выражался тогда "Маякъ", и пр., и гдъ этой миимо-народной вившиостью одвалось самое немудреное, а нередко вовсе пошлое минио народное содержание 1). Въ томъ же смыслъ Бълинскій пе имълъ сочувствія въ тогдашией малороссійской литературь, которую также считаль деломь народно-романтической прихоти и моды. Въ самомъ дълъ, по тогдашнимъ началамъ трудно было ожидать, чтобы малороссійская литература могла быть или стать достояпісят и потребностью народа, средствомъ его образованія; а малорусской литературы въ болье широкомъ

¹) Его взглядь на литературную народность выражень еще въ статьт о повъстяхъ Гоголя ("Телескопъ", 1835; Сочин. 1, 226). "Повъсти г. Гоголя народны въ высочайтей степени; по я не хочу слишкомъ распространяться о ихъ народности, ибо 
народность есть не достоинство, а необходимое условіе истинно-художественнаго 
произведенія, если подъ народностью должно разуніть втриость изображенія нравовъ, 
обычаєвъ и характера того или другого народа, той или другой страны. Жизиь 
всякаго парода проявляется въ своихъ, ей одной свойственныхъ формахъ, слъдовательно, если пзображеніе жизин втрио, то и народно... Право, пора бы намъ перестать хлонотать о народности (въ 1835!), такъ же какъ пора бы перестать писать, 
не имъя таланта, ибо эта народность похожа на "Тънь" въ басит Крылова; г. Гоголь о ней инмало пе думаетъ, и опа сама напрашивается къ нему, тогда какъ 
многіе изъ всъхъ силъ гоняются за пер, и ловять одну тривіальность".

объемъ онъ не считалъ возможной, какъ не считаютъ ед воможной славянофилы и даже умъренные украинофилы. По инънію Бълинскаго, когда высшіе классы малорусскаго народа, лузшіе его таланты, какъ Гоголь, присоединялись къ русскому обществу и образованію, было бы напрасной тратой силъ стремиться въ основанію особой малорусской литературы: Гоголь не усукнился писать по-русски и прекрасно слълалъ, потому что ка малорусскомъ языкъ не были бы возможны даже такія малорусскія повъсти, какъ "Тарасъ Бульба", о другихъ нечего и говорить.

Словомъ, "народность" въ глазахъ Бълинскаго была высовимъ достоинствомъ, необходимымъ признакомъ истинно-художественаго произведенія, когда писатель дъйствительно схватывалъ черты народнаго характера и языка; но всякая поддълка, подражавная народности съ одной внѣшней стороны, оскорбляла въ немъ чувство художественпости, какъ грубое малеванье, особенно когда съ этимъ внѣшнимъ подражавнемъ народности связывалась грубая поддълка подъ народный складъ мысли: такъ-называемий "квасной и кулачный" патріотизмъ, который выдавали и выдають еще за самый народный, былъ ему въ высшей степени противенъ.

Ему не нравились и болбе изысканныя поддёлки подъ народный характеръ и пародныя возгрбнія, когда, напр., славянофильскіе поэты излагали въ стихотворной форм в свои тенденціи. Такъ Вёлинскій судиль о стихотвореніяхъ Хомякова, въ которыхъ особенно много этой изысканной притизательности. Рядомъ съ Хомяковымъ, онъ очень вёрно характеризовалъ и произведенія другого славянофильскаго поэта Языкова 1).

Но, песмотря на то, что Бёлинскій быль однимь изъ самыхъ крайнихъ представителей "западнаго" направленія, онъ относился къ славянофильству съ безпристрастіемъ, какого не оказывали ему протившики его изъ этой школы. Онъ оспаривалъ ихъ мифнія о русской исторіи, цивилизаціи, національности, но, отдавая справедливость ихъ искреннему и самостоятельному убъжденію, признавалъ, котя относительную, но значительную пользу ихъ дъятельности. Начало славянофильства Бѣлинскій видить въ мифніяхъ Карамзина. Извѣстно, что въ глазахъ Карамзина Іоаннъ ІІІ былъ выше Петра Великаго, а до-петровская Русь лучне Россіи новой. Вотъ источникъ такъ-пазываемаго славянофильства, которое мы, впрочемъ, во многихъ отношеніяхъ считаемъ весьма важнымъ явленіемъ, доказывающимъ, въ свою

<sup>1)</sup> См. обозрѣніе русской литературы за 1844 г.; Сочин., т. 1X.

характир, литир.

очередь, что время врелости и возмужалости нашей литературы близко. Во времена детства литературы всехъ занимаютъ вопросы, если даже и важные сами по себъ, то не имъющіе никакого дёльнаго примъненія въ жизни. Тавъ-называемое славянофильство, безъ всякаго сомнанія, касается самыхъ жизненныхъ, самыхъ важныхъ вопросовъ нашей общественности. Какъ опо ихъ касается и какъ оно къ инмъ относится - это другое дело. По прежде всего, славянофильство есть убъжденіе, воторое, вакъ всякое убъждение, заслуживаетъ полнаго уважения, даже и въ такомъ случав, если съ нимъ вовсе не согласны". Значеніе славянофильства Б'єлинскій считаеть чисто-отрицательнымъ. "Дело въ томъ, что положительная сторона ихъ доктрины заключается въ какихъ-то тумапныхъ мистическихъ предчувствіяхъ победы Востока надъ Западомъ, которыхъ несостоятельность слишкомъ испо обнаруживается фактами действительности, всёми вытсть и каждымъ порознь. Но отрицательная сторона ихъ ученія гораздо болье заслуживаеть вниманія не въ томъ, что они говорять противъ гніющаго будто бы Запада (Запада славянофилы решительно не понимають, потому что меряють его на восточный аршинъ), но въ томъ, что опи говорятъ противъ русскаго свронеизма, а объ этомъ они говорять много дъльнаго, съ чъмъ нельзя не согласиться хотя на половину, какъ напр., что въ русской жизни есть какая-то двойственность, следовательно, отсутствіе правственнаго единства; что это лишаеть насъ ръзко выразившагося національнаго характера, какимъ, къ чести ихъ, отличаются почти всв европейскіе пароды; что это делаеть насъ какими-то междоумками, которые хорошо умьють мыслить пофранцузски, по-пъмецки и по-англійски, но пикакъ не умъютъ мыслить по-русски, и что причина всего этого въ реформъ Петра Великаго. Все это справедливо до извъстной степени... "1). Бълинскій дёласть дальше весьма справедливыя замічанія о положительныхъ мивніяхъ славинофильства и вобще, въ обстоятельствахъ тогданней литературы, очень върно опредълялъ его значеніе. Также вірно опъ объясняль и минмый крайній европеизмъ своего собственнаго направленія, тв "западные очки", которыми обывновенно попревали это направление.

"Важность теоретических вопросовь, — говорить онь въ той же статьв, — зависить отъ ихъ отношеній къ дъйствительности. То, что для насъ, русскихъ, еще важные вопросы, давно уже ръшено въ Европъ, давно уже составляеть тамъ простыя истины

<sup>1)</sup> Сочиненія, XI, 20 и след.

жизни, въ которыхъ никто не сомиввается, о которыхъ никто не спорить и въ которыхъ всё согласны. И что всего лучше-эти вопросы ръшены тамъ самою жизнію, или, если теорів и мижла участіе въ ихъ рішеніи, то при помощи дійствительности. Но это нисколько не должно отнимать у насъ смелости и охоты заниматься рашеніемъ такихъ вопросовъ, потому что пока не ръшимъ мы ихъ сами собою и для самихъ себя, намъ не будеть никакой пользы въ томъ, что они ръшены въ Европъ. Перенесенные на почву пашей жизни, эти вопросы тъ же, да не тъ, и требують другого решения. Теперь (1847) Европу занимають повые великіе вопросы. Интересоваться ими, сабдить за ними намъ можно и должно, ибо ничто человъческое не должно быть чуждо намъ, если мы хотимъ быть людьми. Но въ то же время для насъ было бы вовсе безплодно принимать эти вопросы, какъ наши собственные. Въ нихъ нашего только то, что примъннио въ нашему положенію; все остальное чуждо намъ, и мы стали бы играть роль допъ-Кихотовъ, горячась изъ-за него. Этимъ мы заслужили бы скорве насмёшки европейцевъ, нежели ихъ уважение. У себя, въ себъ, вокругъ себя, воть гдъ должны мы искать и вопросовъ, и ихъ ръшенія. Это направленіе будеть плодотворно, если и не будеть блестище. И начатки этого направленія видимъ мы въ современной русской литература, а въ нихъ — близость ея эрълости"...

Влизкую врелость литературы Белинскій вообще видель въ обращении ея въ изучению русской дъйствительности, и особенно явленій общественныхъ. Въ этомъ смысль онъ усердно защищаль отъ всявихъ нападеній "натуральную школу", которая въ первый разъ съ интересомъ и съ любовью стала изучать и изображать низшіе общественные влассы. Это не правилось въ особенности старымъ литературнымъ школамъ и известному общирному слою общества, который, издавиа, по прямымъ и косвеннымъ вліяніямъ крыностинчества и чиновничества, привыкъ презирать "необразованнаго" мужика. "Что за охота наводнять литературу мужиками?" повториетъ Бълинскій вопросъ людей этого рода и старается объяснить правственное значеніе, религіозный долгь и общественную необходимость участія и интереса къ низшимъ классамъ, "отъ которыхъ мы отворачиваемся, какъ отъ парій, отъ падшихъ, какъ отъ прокаженныхъ" 1). "Посмотрите, - продолжаеть онь далье, -- какь нь нашь выкь везды заняты всь участью низшихъ влассовъ, какъ частная благотворительность

<sup>1)</sup> Сочин. IX, 840 и слъд.

всюду переходить въ общественную, какъ вездъ основываются хорошо организованныя, богатыя върными средствами общества, для распространенія просвъщенія въ низшихъ классахъ, для подля распространенія просв'ященія въ низшихъ классахъ, для пособія нуждающимся и страждущимъ, для отвращенія и предупрежденія пищеты и ея неизб'яжнаго сл'ядствія—безнравственности и разврата... Это общее движеніе, столь благородное, столь человьческое, столь христіанское, встрітило своихъ порицателей въ лиців поклонниковъ тупой и косной патріархальности... Но это ли не отрадное въ высшей степени явленіе новышей цивилизаціи, усп'яховъ ума, просв'ященія и образованности? Могло ли не отразиться въ литературів это новое общественное движеніе, въ литературів, которая всегда бываетъ выраженіемъ общества! Въ этомъ отношении литература сдълала едва ли не больше: она скоръе способствовала возбуждению въ обществъ такого направленія, нежели только отразила его въ себів, скорбе упредила его, нежели только не отстала оть него". Въ другомъ містів, Біблинскій защищаеть это направленіе отъ другого упрека—въ утилитарности, и объясняеть, что общественним полезность писколько не міснаеть эстетическому достоинству произведеній, что искусство въ этомъ отношени можеть идти совершенно ря-домъ съ наукой. "Политико-экономъ, вооружаясь статистическими числами, доказываетъ, дъйствуя на умъ своихъ читателей или слушателей, что положение такого-то класса въ обществъ много слушателей, что положение такого-то класса въ обществъ много улучшилось или много ухудшилось вслъдствие такихъ-то и такихъ-то причинъ. Поэтъ, вооружансь живымъ и яркимъ изображениемъ дъйствительности, показываетъ въ върной картинъ, дъйствуя на фантазію своихъ читателей, что положение такого-то класса въ обществъ дъйствительно много улучшилось или ухудшилось огъ такихъ-то и такихъ-то причинъ. Одинъ доказываетъ, другой показываетъ, и оба убижедаютъ, только одинъ логическими доводами, другой — картинами. Но нерваго слушаютъ и попимаютъ немногіе, другого — всъ. Высочайшій и священныйшій интересть обществая есть его собственное блигосостовние равно интерест общества есть его собственное благосостонніе, равно простертое на каждаго изъ его членовъ. Путь къ этому благосостоянію — сознаніе, а сознанію искусство можеть способствовать не меньше науки. Туть и паука, и искусство равно необходимы "...

Такимъ образомъ выиснялась совершенно положительная цёль литературы и истипный смыслъ, какой она должна имёть въ жизни общества. Относительно современной ему литературы Бълипскій пе былъ въ заблужденій; онъ видёлъ, что въ этомъ самомъ существенномъ отношеній наша литература еще только

приближается въ своей зрълости, но что ен дальнъйшее развите намъчено, и успъхъ развити будетъ зависъть уже только отъ внъшнихъ условій, въ которыя она будетъ поставлена, отъ того, получить ли она необходимый просторъ. "Литература наша доша до такого положенія, что ен успъхи въ будущемъ, ен движене впередъ зависятъ больше отъ объема и количества предметовъ, достиупныхъ сн зависять больше отъ объема и количества предметовъ, достиупныхъ сн зависятю, нежели отъ нен самой. Чъмъ шаре будутъ границы ен содержавін, тъмъ больше будеть пищи дм ен дъятельности, тъмъ быстръе и плодовитъе будеть ен развите. Какъ бы то ни было, по если она еще не достигла своей зрълости, она уже нашла, нашупала, такъ сказать, прямую дорощ въ пей — а это великій успъхъ съ ен стороны" (XI, 43).

Таковы были мивнія Бълинскаго, насколько опи были тогда высказацы имъ от печати. Основнымъ его желаніемъ, съ самаю начала и до конца, было — просебщение, въ европейскомъ или, точные, общечеловыческомы синслы. Его тяжело поражало невыжество и забитость нассъ, свътское невъжество высшихъ классовъ, обскурантизмъ, возведенный въ систему, ничтожество общественной жизни. Въ одномъ просвъщении онъ видълъ надежду на лучшее будущее. Съ теченіемъ его діятельности его мижнія все больше выяснялись; изученіе действительности, котораго онъ требовалъ отъ литературы, опредълялось все болбе точно, какъ изученіе общественныхъ отношеній и стремленіе въ равному для всвхъ благосостоянію. Отвлеченные идеалы стараго временя, идеалы истины, добра и красоты развились въ положительныя стремлевія... Условія тогдашней литературы не давали Бѣливскому возможности изложить сколько-нибудь полно свои нопятія, - онъ излагалъ ихъ въ техъ тесныхъ пределахъ, какіе доставляла литературпая критика, едипственная возможная форма тогдашней публицистики; но его попимали и въ этихъ предълахъ, в онъ имълъ чрезвычайно общирное правственное вліяніе и въ литературЪ, и въ умахъ новыхъ покольній. Что было за этими предълами, т.-е., въ чемъ именно состояли общественныя мижнія Белинскаго, объ этомъ въ свое время читатели догадывались; намъ это извъстно теперь по разсказамъ современниковъ, близко его знавших», и по тому немногому, что извъстно изъ вещей, писанныхъ Бълинскимъ не для печати. Таково въ особенности письмо его въ Гоголю, по поводу "Переписки съ друзьями", почти единственный документь этого рода. Это письмо-представляющее въ нашей литературъ ръдкій примъръ открытой свободной ръчи—замъчательно въ высокой степени по энергін чувства, кажимъ оно проникнуто, и благородному отрицанію общественной

несправедливости. Это письмо должно быть въ памяти у всякаго, кто сталъ бы опредёлять возгрёнія Вёлинскаго...

Въ томъ развити нашей литературы, наполняющемъ тридцатые и сороковые года, когдя опа не столько служила отголоскомъ массы общества, сколько упреждала его (по справедливому вамѣчанію Бълинскаго), сколько дѣйствовала силами небольшого вруга своихъ лучшихъ дъятелей, -- Бълинскому принадлежала своя обширная доля. Это не быль человъкь ученый, и ему иногда не доставало сведеній 1), но, песмотря на то, онъ могъ занимать одно изъ господствующихъ мёстъ въ литературів его направленія, въ которой, между прочимъ, дъйствовали тогда нъсколько людей съ замъчательнымъ талантомъ и общирнымъ образованіемъ. Вълипскаго равняла съ ними и ипогда ставила выше ихъ сила убъжденія и увлекающее дъйствіе на другихъ. Его большая заслуга состояла въ томъ, что его усиленныя и твердыя стремленія много содійствовали литературной діятельности этого круга сложиться въ определенное направление. Въ частности, его заслуга была въ томъ, что онъ началъ настоящую критику въ русской литературъ, распространилъ здравыя теоретическія понятія объ искусствъ и много способствовалъ развитію той литературной школы, которая образовалась подъ вліяніемъ І'оголя и утверждалась на здравомъ изучении дъйствительной жизни.

Вмёстё съ тёмъ, Бёлинскій быль настоящимъ основателемъ исторіи русской литературы съ XVIII-го вёка. Онъ положилъ конецъ тому безсистемному взгляду, при которомъ исторія литературы была только реестромъ произведеній и послужнымъ спискомъ писателей съ голословными одобреніями или порицаніями, и первый далъ исторіи литературы дёйствительно историческій характеръ послідовательнаго развитія. Его эстетическія оцінки старыхъ и новыхъ писателей сохраннютъ свою ціну до сихъ поръ и не могутъ быть обойдены новой критикой. Поздніте противъ Білинскаго и въ этомъ отношеніи были подняты обвиненія, утверждавнія, что онъ дізаль много ошибокъ, особенно вслідствіе того, что мало занимался чисто фактической стороной предмета и пренебрегалъ "преданіями", которыя именно помогли бы ему візрніте понять литературныя отношенія прежняго времени 2). Подобныя

<sup>1)</sup> Въ этомъ онъ, конечно, уступалъ многимъ в изъ своихъ друзей, и изъ противниковъ, последние не одинъ разъ этимъ его упрекали; должно сказать, однако, что, уступая протинникамъ въ учености, онъ быль гораздо болье образованный человъкъ, чемъ, напр., писатели "Москвитянина". Притомъ, онъ и не брался на предметы чистой учености.

<sup>2)</sup> См., напр., "Р. Въстинкъ", 1861, № 6. По приведениме образчики омибокъ Вълинскаго, напр., о Станкеничћ, не принадлежатъ къ особенно важимъъ.

обвиненія повторились не разъ, и въ нихъ еще слышится отгалосокъ другихъ обвиненій, которыя поднимали противъ Бѣлинскаго его враги изъ старыхъ литературныхъ партій, — что онъ не внастъ "преданій", а вмѣстѣ не уважаєть и старыхъ писателей...

На эти обвинения довольно сказать песколько словъ. Девствительно, вившени фактическая сторона литературной исторів у Бълинскаго разработана мало, даже совсъмъ не затронута, но, во-первыхъ, не ее онъ имълъ въ виду, она была дъломъ второй важности, когда нужно было прежде установить самую сущность историческаго вопроса, къ которой могла бы потомъ приминуть фактическая разработка. Последняя действительно в началась уже только после того, какъ была выяснена сущность историческаго развитія. Правда, мало-по-малу эта разработка раскрыла много новыхъ подробностей, напр., именно указала много незамъченныхъ прежде интей, связывавшихъ литературу съ жизнью, и точиве выяснила постепенность развитія литературныхъ элементовъ, какъ напр, и тесную связь литературы асреформенной съ XVII вікомъ; но это была уже совстяв инал сторона задачи. Бълицскій писаль исторію художественной зиписратиры, его точка вранія была эстетическая, и здісь новая разработка прибавила очень немного, а въ тъхъ изследованіяхъ. на которыя направились теперь историки, литература принималась уже въ самомъ общирномъ смыслъ, не только художественная, но и всякая, и новая исторія становилась исторіей уже не столько литературы собственно, сколько исторіей образованія, общественной жизни и правовъ, -- главный интересъ ел быль культурный, а не художественный. Во-вторыхъ, пользоваться преданіями" было и не такъ удобно. Преданія, о которыхъ идеть рачь, бывають, обыкновенно, въ буквальномъ смысла преданія, изустные разсказы людей, близкихъ въ тёмъ или другимъ лицамъ и фактамъ прошлой литературы. Пользоваться этими преданіями можно было бы только двумя путими: или, если бы сами обладатели преданій собрали и изложили ихъ, или же надо было добывать отъ нихъ эти преданія личными разспросами. Первое было бы самое естественное; по слишкомъ извъстно, что наши владъльцы преданій (въ тв времена) именю ничего не дълали въ этомъ отношении: въ началв это еще могло бить неудобно по близости времени, но они не сделали этого и после. Для примъра довольно сказать, что обладатели преданій не дали біографіи пи Пушкина, оть котораго сами получили большую долю своего заимствованнаго свъта, ни Жуковскаго, который впоследстви нашель біографа въ своемъ нименкома, а не рус-

скомъ другв, ни Гоголя, біографія котораго составлена не близкимъ къ нему лицомъ. Только въ последене годы предавня" начинають показываться, вызываемыя всего больше новыми изследованіями, — но и то большей частью въ виде совершенно сырого матеріала, переписки и т. п. Личныя сношенія съ обладателями преданій не всегда удобны, а иногда совершенно невозможны. Извъство, напримъръ, какъ относились въ Бълинскому друзья Пушкина, отъ которыхъ онъ будто бы "могъ" подучить свъдънія о Пушкинъ; думаемъ, напротивъ, что при той влобь, какую владельцы преданій питали въ Белинскому, самая ихъ бесьда была бы невозможна... Нельзя забыть и того, что. наконецъ, ошибки, въ которыхъ упрекаетъ Бълинскаго авторъ упомянутой статьи, вовсе не такъ крупны, чтобы заслонять достоинство его труда. Историческія и эстетическія положенія Вълинскаго, которыя въ свое время старымъ партіямъ показались настоящимъ святотатствомъ ("Карамзинъ тобой ужаленъ, Ломоносовъ - не поэтъ и т. п.), уже вскорв стали господствующими попятіями, и чтобы должнымъ образомъ оцівнить этоть факть, надобно еще припомнить, что представлила наша критика и исторія литературы до Вілинскаго.

Только черезъ изсколько леть после смерти Белинскаго явилась первая возможность говорить о немъ въ литературъ, назвать его имя... Первыя воспоминація о Балянскомъ и очеркъ даятельности "вритика Гоголевскаго періода" сделаны были уже новымъ литературнымъ поколеніемъ. Эта оценка, очень высоко ставившая Бълинскаго, внушена была сознаніемъ его непосредственнаго вліянін на развитіє новыхъ силь, готовившихся д'яйствовать въ литературь, и эта оцьпка была, безъ сомньнія, справедлива. Въ лучшей части образованнаго общества и литературы остается до сихъ поръ это отношение къ Бълинскому, какъ писателю, для котораго его двительность была двломъ жизни, страстнаго убъжденія и глубокаго патріотизма. Поздивищее покольніе начинаеть требовательные относиться къ Балинскому-съ различныхъ точекъ арбиія, - указывало пекоторыя односторонности и крайности его мивній, по большей частью эти недостатки находять свое объяснение и оправдание въ условиять времени, въ которое пришлась дъятельность Вълинскаго, и въ свойствъ тъхъ насущныхъ вопросовъ, которые предстояло тогда разънсиять литературф. Между прочимъ, на Бълинскомъ отражались новъйшие толки о "людяхъ сороковыхъ годовъ", и та недовърчивость, которая возникла относительно ихъ по сохранившимся образчикамъ того времени; видя, какъ очень многіе изъ этихъ послѣднихъ могиканъ "сороковыхъ годовъ" не только не сохранили прежнихъ идеально-благородныхъ взгляловъ и стремленій, но возымьли стремленій прямо противоположныя, теперь стали думать, что идеи сороковыхъ годовъ вообще были шатки и непрочны, если оканчивались подобнымъ результатомъ. Спрашивали, что, въроятно, и онъ не остался бы тѣмъ, чѣмъ былъ. Такіе вопросы вообще безполезны, но такъ какъ въ ихъ условной постановкъ ищутъ нагляднаго объясненія дѣла, вводя въ пашу жизнь людей изъ "царства мертвыхъ", то въ отвѣтъ на такой вопросъ мы привели бы слова одного современника той эпохи, человъка, стоявшаго и тогда, в послѣ от оругомъ лагеръ, чѣмъ Бѣлинскій, именно въ лагеръ близкомъ къ славинофильству. Вотъ слова этого современника:

"Горячаго сочувствія стоилъ при жизни и стоить по смерти тотъ, вто самъ умълъ горячо и беззавътно сочувствовать всему благородному, прекрасному и великому. Безстрашный боецъ за правду, Бълинскій не усумнился ни разу отречься отъ лжи, какъ только сознаваль ее, и гордо отвечаль темь, которые упрекали его за измънсние ввглядовъ и мыслей, что не измъниетъ мыслей тотъ, кто не дорожитъ правдой. Кажется, онъ даже созданъ быль такъ, что натура его не могла устоять противъ правды, какъ бы правда ни противоръчила его прежнему взгляду, какихъ бы жертвъ она ни потребовала... Смело и честно звалъ онъ первый геніальнымъ то, что онъ таковымъ созналъ и, благодаря своему критическиму чутью, ошибался редко. Также смело и честно разоблачаль онь, часто наперекорь утвердивінимся мивпіямь, все, что казалось ему ложнымь и напыщепнымь, заходиль иногда за предълы, но въ сущности, въ основахъ не ошибался никогда... Теорін увлекали его, какъ и многихъ, но въ немъ было всегда начто высшее теорій, чего нать во многихь. Вполна смих своего въка, онъ не опередилъ, да и не долженъ былъ опережать его... Если бы Вълинский прожилъ до нашего времени, онъ п теперь стоиль бы во главъ критического сознания, по той простой причинъ, что сохранилъ бы высшее свойство своей натуры: неспособность закоснъть въ теоріи противъ правды искусства и жизни" <sup>1</sup>).

 $\mathsf{Digitized}\,\mathsf{by}\,Google$ 

<sup>1)</sup> Сочиненія Аполлона Григорьева, т. І, Спб., 1876, стр. 579.

## X.

## ЗАКЛЮЧЕНІЕ.

Въ предыдущемъ изложеніи далеко не исчерпана исторія литературныхъ мивній выбраннаго періода, обозначены только главитійнія черты этой исторіи, півкоторыя стороны едва затронуты; но существенный смыслъ литературнаго движенія уже сказывается и въ тіхъ фактахъ, какіе были здісь приведены, если обратить вниманіе на связь явленій, на отношеніе литературы къ массі общества и на отношеніе литературныхъ школъ сороковыхъ годовъ къ послітдующему періоду.

Несомивно, во-первыхъ, что ходъ литературы былъ послвдовательный и прогрессивный, въ томъ смыслв, что чужія формы и наввянные мотивы все больше устраняются, что литература все тъсиве примыкаетъ къ жизни, и содержаніе ея съ каждой новой ступенью становится глубже и серьезпве.

Въ двадцатыхъ годахъ еще сохраннотся остатки старинной псевдо-классической школы, но господствуетъ романтизмъ, съ чужой формой и съ большимъ количествомъ чужого содержанія. Какъ дитературная форма, нашъ романтизмъ былъ шагомъ впередъ противъ старой школы, но по понятіямъ общественнымъ онъ былъ въ сущности консервативенъ. Правда, пушкинская школа въ первое время была нѣсколько склонпа къ политическому либерализму, отчасти подъ байроновскими впечатлѣніями, отчасти подъ вліяніемъ того круга, съ которымъ Пушкинъ въ молодости былъ дружески связанъ; но вскорѣ опа покинула свои первыя уклеченія и мирилась съ данными формами жизни. За Пушкинымъ остается великая заслуга, что съ вего начинается первая возможность истиннаго сближенія поэтической литературы съ жизнью, что въ немъ впервые масса общества находила дѣйствительнаго

поэта, который затронуль долго глохнувшіе въ ней и ие рамвавшіеся поэтическіе интересы, что въ его позвія впервые мылись вірныя черты народнаго быта, преданій и исторія: въ пдожественномъ развитіи литературы, діятельность Пушкана сплэпохой. Но со стороны общественнаго содержанія пукшивски школа еще мало отділилась отъ прежняго преданія и отличано отъ него только твит, что, переживши свой періодъ увлечені познакомившись отчасти съ возможностью иныхъ взглядовъ, от хотіла теперь являться сознательно-консервативной, хотіла воз держивать свою точку зрівнія какъ обдуманную, снабженную аргументами теорію, а въ понятіяхъ художественныхъ вида гораздо боліве высокое, хотя еще оченъ отвлюченное, представленіе о нравственномъ достоннствів искусства.

Это быль исходный пункть. Въ литературь уже скорю обезруживается движеніе болве критическаго и прогрессивнаго жаратера, различными нитями связанное съ политическимъ либерълизмомъ двадцатыхъ годовъ, или, точиће, съ темъ общимъ 🖦 строеніемъ, изъ котораго этотъ либерализиъ произошелъ. Ди политическихъ интересовъ въ разсматриваемомъ періодъ, и осебенно въ его началъ, не было пикакого мъста; но въ образованиъншемъ литературномъ кругу укръплялось возпикшее раньж стремление выяснить общественные принципы, усвоить общести понятія европейской образованности и т. д. Продолженіемъ в отголоскомъ либерализма двадцатыхъ годовъ была, во-первыхъ, журнальная деятельность Полевого, которая въ свое время оставалась освежающимъ элементомъ въ наступившемъ глухомъ період'в общественности. Такимъ отголоскомъ быль, во-вторымь, скептицизмъ Чаадаева. Наконецъ, болье отдаленнымъ, но очевь отопро вінфим эджэдп ниви вытупниопу исид вменэжвато вишниж изъ московскихъ кружковъ въ тридцатыхъ годахъ (ранияго кружи Герцена), уже тогда принявшаго политическое направление. Но, независимо отъ этихъ болве или менве заметныхъ связей разсматриваемаго періода съ предыдущимъ, во всемъ составъ литературы развивалась очевидная наклопность къ изученію общественныхъ отношеній, въ весьма различныхъ и, повидимому, не имъвшихъ между собой викакой связи отношеніяхъ.

Новыя литературныя школы, образовавнияся въ московских кружкахъ 30-хъ и 40-хъ годовъ, въ началѣ далекия отъ всякаго общественно-политическаго интереса и даже совершенно безучастныя къ нему, мало-по-малу къ нему приходили: очевидно было, что сознательная мысль общества, работа которой выразилась въ этихъ школахъ, съ какихъ бы отвлеченностей она

ни начинала, въ вонцѣ вонцовъ приходила сама собой въ тому, что такъ или иначе становилось очереднымъ моментомъ развитія. Критика Бѣлинскаго, спачала теоретически и отвлеченно, потомъ въ самомъ реальномъ смыслѣ настаивала на необходимости изучать жизнь и дѣйствительность, и только въ ней находила истинное и глубокое содержаніе литературы. Съ "западнымъ" направленіемъ согласны были въ этомъ и славянофилы. Обѣ школы различно оцѣнивали непосредственную дѣйствительность, но одинаково считали ея изученіе истиннымъ содержаніемъ литературы и одинаково видѣли свою цѣль въ развитіи общественнаго самосовнанія; въ ихъ общественныхъ взглядахъ было сходно понятіе о неправильности многихъ существующихъ отношеній, напр., крѣпостного состоянія, о необходимости поднять народную массу правственно и матеріально, о необходимости большей свободы для науки и печатнаго слова и т. д.

Вълитературъ ученой развиваются съ особенной силой интересы, которыхъ опа до тъхъ поръ почти не знала. Исторія, археологія и этнографія больше и больше обращались къ изученію народныхъ элементовъ. Любознательность археологическая и этнографическая мало-по-малу освъщалась принципомъ болье шировимъ, чъмъ прежде, переходила въ увлеченіе, въ пристрастіе ко всему пародному; довольно поверхностное спачала, несвободное отъ странныхъ преувеличеній, это пристрастіе переходило въ сочувствіе къ народу въ общественномъ смыслъ, въ такое же убъжденіе о пенормальности его гражданскаго положенія и необходимости измънить это положеніе въ смыслъ болье благопріятномъ для нравственнаго достоинства того "народа", который былъ теперь упомянуть даже въ оффиціальной програмыв русской жизни, и для развитія національнаго содержанія.

Наконецъ, нараллельное явленіе того же рода происходило въ литературѣ поэтической, въ беллетристикѣ. Великое историческое значеніе Гоголя состояло въ томъ, что въ его произведеніяхъ впервые являлась картина живой непосредственной дѣйствительности, изображенная съ такою правдой и такъ ярко, какъ этого еще не бывало въ русской литературѣ. Какъ мы видѣли, по теоретическимъ понятіямъ, даннымъ его образованіемъ, Гоголь былъ вполиѣ человѣкомъ пушкинской школы, часто консервативныхъ мпѣній; по по геніальной отгадкѣ, данной его талантомъ, его картина, вѣрно схватившая пошлыя стороны жизни, ея бѣдвость и виѣстѣ испорченность, пріобрѣтала смыслъ, далеко превышавшій его собственныя теоретическія соображенія. Онъ самъ предчувствовалъ этотъ обширный смыслъ своего дѣла (это выска-

вывается въ извъстнихъ "лирическихъ мъстахъ" Мертвихъ Душъ в во множествъ его заявленій въ письмахъ къ близкить о своемъ высокомъ предназначеніи), но по своей точкъ зрѣнія ве могъ опредълить его правильно. Отсюда вышелъ извъстний разладъ, отрицаніе Гоголемъ своихъ собственныхъ произведеній, — фактъ, печальный въ его личной исторіи, но характеризующій положеніе вещей. Критика и наиболье серьезные или впечатлительные люди общества извлекли изъ его произведеній тотъ выводъ, который не былъ ясенъ самому автору: къ этому выноду приводили серьёзныя наблюденія надъ жизнью, въ немъ соглашались понятія мыслящихъ людей. Этотъ выводъ быль—ненормальное, подавленное состояніе русской жизни, бъдность общественныхъ интересовъ, недостатокъ образованности, необходимость преобразованій, которыя подняли бы правственный и умственный уровень, устранили бы общественную несправедливость, тяготъвшую надъ громатною частью напіи.

Литература съ различныхъ сторопъ приходила къ мысли о народъ; она проникалась любопытствомъ и сочувствіемъ къ его исторіи, къ его настоящему; хотьла сблизиться съ нимъ, и на первое время старалась ознакомиться съ нимъ по крайней мърътьми средствами, какія были для нея возможны... Это было возвращеніе тъхъ же идей, какія одушевляли лучшихъ людей прежняго времени, — но идей, очищенныхъ и развитыхъ новыми изученіями: опъ были теперь болье или совершенно независимы отъ вліяній евронейскаго либерализма, были болье свободны отъ платонической романтики, направлялись на дъйствительные вопросы народнаго блага, пріобрътали настоящій общественный смыслъ.

Такимъ образомъ, ходъ того направленія литературы, за которымъ мы въ особенности следили въ настоящихъ очеркахъ, былъ весьма последовательнымъ развитіемъ одной основной идеи—постепенно выроставшаго общественнаго сознанія, критики существующаго порядка вещей, интереса къ народной массъ, какъ основанію національнаго целаго. Все, что стояло вис этого направленія, не имъло иного вначенія, кромі значенія старой рутины, привычнаго продолженія отживавшихъ преданіи; новыя стремленія представляли собой результатъ развитія, естественный и логически законный въ общественномъ отношеніи, и имъ принадлежало будущее. Здёсь была правода, требованіямъ которой должно было быть дано удовлетвореніе, для того, чтобы просто возможно было дальнёйшее развитіе, и общественное, и паціональное.

Къ сожалѣнію, необходимость удовлетворить новымъ потребностямъ общества была понята только тогда, когда на это указало и объ этомъ напомнило вившнее потрясеніе, толчовъ, дацный Крымскою войною... Трудно сказать, сколько бы длилось прежнее положеніе вещей безъ этого вившняго толчка, — такъ какъ сознательное стремленіе къ преобразованію быта принадлежало передъ твмъ лишь незначительному меньшинству, не имъвплему вліннія практическаго.

Въ самомъ дълъ, вившиее положение новыхъ просвътительныхъ и преобразовательныхъ стремлений было въ томъ періодъ очень незавидно. Литература, ихъ выражавшая, встръчала понимание и сочувствие только въ незначительномъ меньшинствъ общества; въ остальной его части видъла она или невнимание, или положительную вражду и преслъдование.

Это обстоятельство имъеть весьма существенную важность для правильной оцфики тогдашняго состоянія общественной мысли и вообще образованности. Противъ этого меньшинства было то большинство, поинтія котораго выражались системой оффиціальной народности. Мы видели выше общія черты этой системы и указывали отчасти, какимъ образомъ она относилась къ новому порядку идей. По своимъ основаніямъ система оффиціальной народности была не случайною принадлежностью одного извъстнаго времени или частнымъ взглядомъ отдъльныхъ лицъ, но именно была давно слагавшимся взглядомъ и выраженіемъ мивній огромнаго большинства общества: въ этомъ періодь они получили только известную законченность, сведены были въ одно целое. Это были понятія патріархальнаго общества, мало затропутыя реформой. Паследіе еще до-петровской старины, оп'в идуть черезъ все восьмнадцатое стольтіе, до новаго времени, мало измъняясь при новыхъ формахъ государственнаго управленія, при новыхъ обычанхъ и правахъ. Реформа Петра Великаго, которой принадлежитъ та заслуга, что въ ней были первые ростки дальпѣйшихъ умственныхъ успѣховъ, почти нисколько не измѣнила понятій объ отношенияхъ общественныхъ. Петръ могъ ставить интересъ государства, силу закона выше собственнаго интереса и собственной силы, но общество привыкло къ личному господству и къ личному произволу власти. Петръ нашелъ государство деспотическимъ и такимъ же оставилъ его. Понятія общества остались неизмінны, хотя бы можно было ждать, что заявленная Петромъ мысль о пренмуществъ государственнаго интереса надъ личнымъ авторитетомъ получитъ свое значеніе, что заявленная имъ необходимость науки будеть признана и наука будеть оказывать свое

дъйствіе на умы... Результать этого рода явился только довольно повано.

Въ то время, о которомъ мы говоримъ, стали думать, однако, что петровская реформа уже совершила свой циклъ, что ока исчерпана, что для русской жизни наступаеть періодъ самобытности. Это была та нован мисль, воторая проводилась въ системъ оффиціальной народности и отличала последнюю отъ правительственных взглядовъ прежняго времени. Мысль о токъ, что реформа завершалась, была, впрочемъ, распространена и виъ этого. Такъ думали и люди, слъдовавшіе системъ оффиціальной народности, и люди новаго, критическаго направленія; только тъ и другіе понимали это каждый по-своему. Первымъ казалось, что намъ нечему учиться у Европы собственно потому, что она преисполнена заблужденій и порчи умственной, правственной и нолитической, и что начала нашей жизни, благочестивыя и патріархальныя, несравненно лучше и выше. Вторые думали, что намъ нельзя оставаться подражателями Европы потому, что я самимъ пора работать надъ началами ен цивилизацій, примінить которыя къ нашей жизни можемъ только мы сами; что, усвоивая европейскую образованность, — высшую, какой только достигло человъчество, - пора внести въ ея запасы и собственный нашь вкладь; по мивнію некоторыхь, этоть вкладь быль уже и готовъ... Первые высказывали точку зрвнія большинства и принадлежащаго ему уровня образованности: въ ихъ мивніяхъ отражалось то иногда грубое, иногда наивное высокомъріе, съ вакимъ тогда очень часто смотръли у насъ на западную Европу, на основании того военнаго преобладания, которое действительно тогда было и шаткости котораго еще не предвидели. Вторые выражали взглядъ меньшинства: опъ могъ быть относительно въренъ для техъ немногихъ образованиванихъ людей, которые стояли ва уровић европейской науки и могли относиться къ ней съ извъстною самостоительностью, -- во онъ быль до крайности ошибочень и неприложимъ къ нассв общества...

На дълъ, положение образованности было далеко не таково. Заимствование европейской образованности, которое подразумъвали, говоря о реформъ Петра, далеко не могло считаться дъломъ завершоннымъ во второй четверти прошлаго столътия.

Въ теченіе XVIII-го столітія, какъ мы замітили, карактеръ общественныхъ понятій почти писколько не измінился. Пізмінились только впіннія формы. Прежде чімъ образованіе могло распространиться настолько, чтобы водворить иныя общественных понятія, реформа, введенная принудительными средствами, только

укръпляла старыя формы власти и полную подчиненность общества; прежде, чёмъ послёднее могло уразумёть образовательный смыслъ реформы (а по своимъ старымъ понятимъ, оно не могло уразумъть его своро), оно было уже вынуждено въ принятію нововведеній; новыя административныя учрежденія развили, на мъсто прежняго натріархальнаго подчиненія, казарменную и канцелирскую дисциплицу; бюрократическое управленіе стало усиливаться все больше и захватило, наконецъ, всъ отправленія общественной жизни и упичтожило последние остатки старыхъ порядковъ, где еще были искоторые следы патріархальной свободы-хотя, напримеръ, обязательная служба дворянства была единственнымъ вынужденісмь въ нъкоторому школьному ученію. Канцеляріи и въ своемъ подливникъ, которому у насъ подражали, не были учрежденіемъ благопріятнымъ для духа общественности; у насъ опъ привели окончательное порабощение общества. Наука развивалась очень медленно; введенная какъ дъло государственной надобности, она долго оставалась какъ будто только наружной приставкой въ русской жизни, въ видъ "де-сіансъ" академіи, члены которой также выписывались изъ-за границы, какъ выписывались разные другіе мастера, художники и ремесленники: выписанные академики естественно чувствовали себя чужими этому обществу, держались особымъ кружкомъ, и ихъ наука, собственно говоря, оставалась чужда русской жизни или пускала въ ней только ръдкіе ростки. Мало-по-малу записы образованія увеличивались; съ теченіемъ времени опо приносило свои ближайшіе плоды, вогда еще въ первой половинъ XVIII-го въка въ средъ русскихъ людей стала прививаться научная любознательность и пытливость (Татищевъ, Ломоносовъ), но положение науки вовсе не было обезпечено, за ней не было признано самостоятельнаго права и необходимой для нен свободы: понятно, что въ области гуманистическихъ наукъ у насъ до самаго поздняго времени не было ни одного русскаго учепаго, который бы заняль высокое положение въ наукъ обще-европейской. При этомъ педостаткъ собственной научной силы, наша наука все-таки должна была еще выдерживать отголоски европейскихъ реакцій, подвергаться преследованіямъ, которыя были печальной ироніей, потому что престъдованіе падало на младенца, едва выходившаго изъ колыбели: таково было, напримъръ, обскурантное преслъдование университетовъ при Александръ І-мъ и проч. Главнымъ умственнымъ вліяніемъ оставалась европейская литература...

Словомъ, если принципъ науки и былъ допущенъ въ русскую жизнь реформой, то паука еще не заняла въ ней подобающаго

мъста, ея осязательное вліяніе оказывалось только въ незначательномъ меньшинствъ и не успъло много измънить стараго харавтера общественныхъ понятій, господствовавшихъ въ массъ.

Въ теченіе всего XVIII-го и нынішняго столітія исторія нашей образованности и съ нею литературы представляєть картину крайней шаткости, пеопреділенности, боязливости и неполноты.

Государство развивалось почти исключительно; вивший сили и объемъ его выростали съ каждымъ царствованіемъ; авторитеть власти, наслёдованный отъ полу-восточнаго московскаго царства, все усиливался. Отъ Европы государство прежде и охотиве всего приняло военное устройство и пріемы канцелярской администраціи; съ ихъ помощью оно стягивало національныя силы, которыя и пошли на вившнее укрѣпленіе государства, на завоевательныя войны. Прежде всего, и надолго усвоена чисто практическая сторона европейской образованности, которая нужна была для необходимой, конечно, цвли—утвержденія государства,—а затѣмъ и цвнилась почти исключительно только съ этой стороны. Общество играло роль чисто служебную, безъ всякихъ учрежденій, которыя давали бы ему какую-нибудь долю самодѣятельности. Государство поглощало въ себѣ всѣ національныя силы, матеріальныя и нравственныя...

На исключительное служение государству направилась и деятельность начинавшейся литературы. На первое время это было вполнъ естественно и необходимо: литература, какъ выраженіе возникавшей общественной мысли, не могла не стать, совершенно искренно, на сторонъ того авторитета, который выступиль на борьбу съ певъжествомъ, -- могла, пожалуй, и не видъть непригодности некоторых средствъ, какія были употреблены въ этой борьбв. За немногими исключениями самостоятельной мысли, литература оставалась въ чисто служебномъ положени, въ соотвътствии съ служебнымъ положениемъ самой массы общества. Это последнее въ большинстве владело еще столь ограниченных образованіемъ, жило въ столь патріархальныхъ правахъ, что его не тревожили викакіе вапросы—пи умственные, ни общественные. Долгое время литературь приходилось исполнять относительно этой массы только обязанности элементарнаго обученія; въ болье образованномъ меньшинствъ умственные запросы также не были еще довольно сильны, и литература вращалась въ томъ же кругъ идей: поэзія была торжественной одой и восхваленіемъ настоящаго; сатира, въ большой мёрё только по чужимъ образцамъ, вооружалась противъ недостатковъ жизни, насколько это позволя-

лось, и молчала о всемъ томъ, что столько же или гораздо болъе васлуживало бы сатиры, но о чемъ не смъла и помыслить литература, какъ и самое общество.

Такъ продолжалось въ теченіе всего XVIII-го въка. Литература панегириковъ была безкопечна: торжественная ода надолго установила топъ, въ которомъ литература относилась въ общественнымъ событіямъ; литература привыкла говорить только по торжественнымъ случанмъ, восхвалять героическія добродътели и подвиги. Поздите сатира пробовала касаться болте серьёзныхъ предметовъ, по ей не было мъста въ тогдашнихъ правахъ; иногда ее останавливала сама власть, находившая неприличнымъ и дерзкимъ вмъщательство литературы въ то, что считалось исключительно дъломъ правительства; по иногда останавливало и само общество, нападавшее на "Посду", на "Ревизора" и т. д.

Къ сожальню реформа Петра осталась въ сущности единственнымъ фактомъ, гдъ авторитетъ съ энергіей дъйствоваль въ пользу образованія. Реформа внушала уваженіе позднъйшимъ правителямъ, которые не могли не чувствовать, что на ней утверждалось повое возрастаніе Россіи, и не могли не преклоняться передъ ея величіемъ; по сами они не были способны продолжать ее достойнымъ образомъ. Русская жизнь въ XVIII-мъ въкъ уже не находила такого могущественнаго руководителя, какимъ былъ Петръ; въ правительственныхъ сферахъ движеніе продолжалось какъ будто только силой инерціи. То, что дълалось для образованіи въ XVIII-мъ въкъ, едва ли не былъ тотъ минимумъ, безъ котораго уже нельзя было обойтись...

Разъ возбужденная, русская образованность была почти предоставлена самой себь, но лучшія силы общества, хотя въ очень тъсномъ кругу, съумъли поддержать ее и дать ей серьезное развитіе: въ умахъ общества, какъ и въ литературъ возникаетъ потребность критики и самостоятельной дентельности. Таково въ особенности литературное и общественное возбуждение временъ Екатерины, отъ котораго идутъ уже осязательныя нити развитія до повышаго времени. По это критическое направление, повторяемъ, было дъломъ меньшинства, исключеніемъ; а правиломъ было упоминутое отношение литературы къ общественному вопросу - служебное, панегирическое, консервативное, основанное на тъхъ данныхъ, которыя вообще произвели систему оффиціальной пародности. Эти данныя были-и авторитеть власти, и преобладание вившией государственной дънтельности, осленлявшей умы блескомъ и завоеваніями, и слабое развитіе умственныхъ интересовъ въ массъ общества.

Итакъ, легко видъть, что система оффиціальной народностикакъ мы паходимъ ее во второй четверти нынъшняго стольтіявыростала естественно изъ долговременныхъ представленій самого авторитета и изъ долговременныхъ привычныхъ мыслей у большицства. Всв подробности системы легво развивались изъ общаго, господствовавшаго понятія о положеніи Россіи относительно Европы и изъ тёхъ частныхъ обстоятельствъ, какія представлялись у пасъ въ двадцатыхъ и тридцатыхъ годахъ. Характеристической чертой системы и вывств большинства (въ противоположность направленію критическому) стало самомивніе, которому и не мудрено было придти къ мысли, что Петровскій періодъ нашего развитія, періодъ усвоенія европейскаго образованія кончился, что мы не только можемъ обойтись безъ Европы. но даже выше ея и по вдравымъ началамъ нашего быта (патріархальный миръ и благочестіе съ одной стороны; революція и безбожіе съ другой), и даже по матеріальному благосостоянію (мы "кормили Европу" нашимъ клѣбомъ и держали въ стракъ нашей военной силой). При полномъ убъждении въ вършости этого взгляда, - а оно развивалось легко, когда не допускалась критика, — очевидно, что другой взглядъ, который бы являлся съ какими-нибудь сомнаніями отпосительно этиха предметова, должена быль встречаться или пренебрежениемь, какъ легкомыслие, или враждой и гоненіемъ, какъ злонамъренность. Такъ въ самомъ дълъ и отпосились люди господствующаго образа мыслей въ новымъ .питературнымъ школамъ.

При такомъ отношении огромнаго большинства къ меньшинству, господствующаго образа мыслей ко взглядамъ, едва пролагавшимъ себъ путь въ литературъ, дъйствительности въ теоретическому идеалу, не трудно видеть, въ какомъ прискорбномъ заблужденін находились об'в теоріи новыхъ литературныхъ школъ, и славянофильской, и даже западной, когда онв съ своей стороны (каждан по-своему) также думали видеть въ тридцатыхъ и сороковыхъ годахъ завершение Петровскаго періода, находить въ настоящемъ готовую, въ принципъ, самобытность русской цявилизаціи, уже достаточно восприпявшей начала европейскаго образованія, или даже открывать, какъ славянофилы, въ нашемъ вастоящемъ бытв идею, далеко превосходящую то, что могла представить цивилизація Европы. Славянофилы, собственно говоря, еще могли спокойнъе смотръть на окружающую дъйствительность, которая въ сущности во многомъ была върна семнадцатому въку; ея грубыя стороны они могли перетолковывать

благопріятнымъ образомъ и подкрашивать картину. Но для другой школы и это было невозможно.

Это заблуждение литературныхъ школъ имело разныя причины. Во-первыхъ, вритическая мысль, которая руководила ими-сколько волею, а болье того неволею - слишкомъ ограничивалась чисто теоретвисскими вопросами, и оть нея ускользало реальное положеніе вещей. Гоголевскій періодъ показался западной школь, не безъ основанія, вступленіемъ литературы на прямую дорогу единства и согласія съ жизнью; но она преувеличила его значеніе и сочла его за весь искомый результать литературнаго развитія. Съ другой стороны, где для писателей этой школы становилась ясной общая бъдность литературы, ограниченность ея дъйствія на массу общества, гдь для нея самой были чувствительны вижшийя препятствія, мішавшін ен успіхамь, - люди этого направленія какъ будто хотели уйти отъ тяжелаго сознанія, успоконться отъ него на высотъ своихъ теоретическихъ надеждъ и идеаловъ, хотъли впередъ видеть въ нихъ истипную русскую мысль, и, убъжденные въ върности добытыхъ теоретическихъ результатовъ, думали, что этими результатами уже теперь долженъ быть обозначенъ новый періодъ въ развитіи цілаго общества. Какъ будто они хоты обмануть себя "насъ возвышающимъ обманомъ" или, совнавая противорьчіе, думали силой своего убъжденія и въры объяснить и впушить другимъ свои стремленія. Они были правы, когда-относительно своего тъснаго круга, собравшаго въ себъ лучшіе умы и таланты тогдашняго общества, -- считали пройденными извъстныя ступени историческаго европейскаго развитія; но не были правы, когда не приняли въ разсчетъ, сколько времени еще потребуется для того, чтобы въ массь общества привились и распространились ть понятія, которыя отличали ихъ самихъ,--привились настолько, чтобы можно было признать за ними сколькопибудь действительную силу. Белинскій не видель того открытаго заявленія господствующихъ идей, которое выразилось рядомъ репрессивныхъ мъръ съ 1848 г.; по другіе писатели этого круга должны были горько сознаться въ ошибкахъ своего прежняго довърчиваго идеализма.

Общественно-критическое направление двухъ передовыхъ школъ тридцатыхъ и сороковыхъ годовъ было на дѣлѣ одиноко и безсильно противъ окружавшихъ его препятствій. Пересмотрѣвъ нѣсколько примѣровъ того, какъ относились къ литературѣ и невымъ стремленіямъ образованности завѣдывавшія ею власти, мы вмѣстѣ увидимъ и отношеніе большинства къ этой литературѣ, потому что упомянутыя власти выражали господствующія поня-

тія большинства, именно понятія системы оффиціальной народности.

Тѣ годы представляють множество столкновеній этого рода, которыя наглядно указывають, какъ въ самыхъ разнообразныхъ предметахъ вритическое направленіе или просто мальйшіе признаки самостоятельнаго вкуса и противорѣчія принятому взгляду встрѣчались съ недовъріемъ, запрещеніемъ и преслѣдованіемъ.

Въ 1833 сдълался министромъ просвещенія Уваровъ, нѣкогда "арзамасецъ". Въ апрълъ 1834 подвергается запрещенію "Московскій Телеграфъ", Полевого 1), замъчательнъйшій журналъ своего времени, за литеритурно-критическую статью объ
извъстной пьесъ Кукольника: "Рука Всевышияго отечество спасла",
статью, которая "дала поводъ нъкоторымъ давнимъ врагамъ этого
журпала прямо указать на него, какъ на органъ вредный и вольнодумный". Журналъ былъ запрещенъ, и самъ Полевой съ жандармомъ привезенъ въ Петербургъ къ отвъту.

Фактъ кажется прискорбнымъ, но мы упоминали выше, что кружокъ стараго "Арзамаса" и друзья Пушкина были довольны. Жуковскій, съ сомнительной игрой словъ, былъ радъ, что Телеграфъ "запрещенъ", хотя жалѣлъ, что его "запретили". Правда, что статья о пьесъ Кукольника была только поводомъ или послъдней каплей, переполнившей чашу, но чрезвычайно странно читать 2) процессъ запрещенія въ совъщаніи Уварова съ Бенкендорфомъ.

Въ издаваемомъ теперь дневникъ А. В. Никитенка, въ параллель къ этому, записаны слова Уварова о томъ же предметъ, въ высшей степени характеристичныя.

Въ 1834, подъ 5 априли, Пикитенво пишетъ:

"Московскій Телеграфъ" запрещенъ по приказанію Уварова.

"Вездъ сильные толки о "Телеграфъ". Одни горько сътуютъ, "что единственный хорошій журналъ у насъ уже не существуетъ".

— По дёломъ ему, — говорятъ другіе: — онъ осмёливается бранить Карамзина. Онъ даже не пощадилъ моего романа. Онъ либералъ, якобинецъ — извёстное дёло и т. д., и т. д."

<sup>2)</sup> Приведенний у Сухомлинова, "Изследованія и статьни, т. П.



<sup>1)</sup> Еще ранће были случан запрещенія (въ 1830 г.) "Литературной Газети", столь извъстнаго въ свое время изданія барона Дельвига, за навечатавіе мересоднаго четмесростиція въ намять івльскихъ дней во Франціи, и запрещеніе "Европейца", журнала Нв. Киртевскато. По словамъ г. Бартенева, Дельвить "ногибъ" за эти четмре стиха объ івльской революціи (Дельвить умеръ въ томъ же 1830 году). "Р. Арх." 1872, стр. 2025. Подробности этого обстоятельства еще не были, кажется, разсказаны въ литературъ.

Подъ 9 апръля Нивитенко продолжаетъ: "Вылъ сегодия у министра... Министръ долго говорилъ о Полевомъ, доказывая необходимость запрещенія его журнала.

- Это проводнике революци, —говориль Уваровь, —онь уже инсколько льть систематически распространяеть разрушительным правила. Онь не любить Россіи. Я давно уже наблюдаю за нимь; но мий не хотвлось вдругь принять рышительныхь мірь. Я лично совітоваль ему въ Москві укротиться и доказываль ему, что наши аристократы не такт глупы, какъ онь думаеть. Послі быль сділань ему оффиціальный выговорь: это не помогло. Я спачала думаль предать его субу: это погубило бы его. Надо было отнять у него право говорить съ публикою это правительство всегда властно сділать и притомь на основаніяхь внолий юридическихь, ибо въ правахь русскаго гражданина шьть права обращенься письменно къ публикю. Это привилегія, которую правительство можеть дать и отнять, когда хочеть.
- Вирочемъ, продолжалъ опъ, извъстно, что у насъ есть партія, жаждущая революція. Декабристы не истреблены; Полевой хотьлъ быть органомъ ихъ. По да знаютъ они, что найдуть всегда противъ себя твердыя міры въ кабинетв государя и его министровъ. Съ Гречемъ и Сенковскимъ я поступилъ бы иначе: они трусы, имъ стоитъ пригрозить гауптвахтой, и они смирятся. По Полевой, я знаю его: это фанатикъ. Онъ готовъ претерпіть все за идею. Для него нужны рівшительныя міры. Московская цензура была пепростительно слаба").

Эти слова чрезвычайно ярко характеризують все положение литературы. Можно представить себь ту "революцію", которую готовиль Полевой въ Москвы въ 1830 годахъ и противъ которой понадобились такія экстренныя мыры; можно представить также, каковъ могь быть въ ты времена "судъ" надъ журналомъ. Інтература оказывается вообще не естественнымъ выраженіемъ умственныхъ и поэтическихъ стремленій общества и народа, а привилегіей, даваемой изъ списхожденія и которая всегда можеть быть отнята, потому что въ "правахъ" русскаго гражданина ныть права "обращаться письменно къ публикь".

Въ 1836 произопло извъстное запрещение "Телескопа", Надеждина, за напечатание "Философическаго письма" Чавдаева. Извъстно, и самъ Чавдаевъ признавалъ, что мъра, принятая противъ пего, была почти мягкой въ сравнени съ тъмъ ожесточениемъ, съ какимъ припяла статью въ первую минуту московская

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Русская Старина", 1889, августь, стр. 281—282.

публика. Последняя шла въ своей нетерпимости дальше, чем самыя власти.

Въ 1842 году самъ Кукольникъ, столь высоко цвинмый, водвергся строгому выговору за повъсть изъ Петровскихъ временъ "Сержантъ Ивановъ, или всъ за одно", гдъ отыскано было "желаніе выказать дурную сторону русскаго дворянина и хорошую его двороваго человъка"; самое сочиненіе названо въ выговорі "ничтожнымъ". Повидимому, только усердныя извиненія Кукольника сняли съ него немилость начальства 1).

Множество случаевъ подобнаго рода, крупныхъ и мелкихъ происходило раньше и позже. Укажемъ пъсколько примъровъсъ людьми, которыхъ благонамъренность не могла бы подлежать сомивню. Въ 1832 году вышли "Русскій сказки" извъстнаго Даля. Книжка была захвачена, и авторъ арестованъ, потому что въ одной сказкъ открыли какіе-то намеки, которыхъ, въромтво, вовсе не было. Впослъдствій изданіе его "Пословицъ", уже въ началъ пятидесятыхъ годовъ, встрътило сначала большій цензурныя затрудненія; цензурныя опасенія относительно ихъ ощутиль даже одинъ изъ членовъ русскаго отдъленій академій наукъ. "Пословицы" Даля изданы были уже въ позднъйшее время, безъ всякой опасности для пародной нравственности.

Мы упоминали прежде, какъ тъ же условія тяжело подъйствовали на діятельность И. В. Кирізевскаго, журпаль котораго "Европеець" (1832) прервался на второй книжкі, по подозрініямь въ крайнемь либерализмі; какъ въ сороковыхь годахъ Кирізевскій затруднялся простымь издапіемь своего сборника пісень, невипность которыхъ надо было доказывать. Извістны болізе мля менізе различные случаи подобнаго рода, происходившіе съ другими славянофильскими писателями, Хомяковымь, И. С. Аксаковымь и пр.

Гоголь также не избыть неудобствъ цензурныхъ. "Мертвыя Души", проходя черезъ цензуру, потеряли небольшой кусокъ, который только впослъдствіи былъ присоединенъ къ собранію его сочиненій. "Переписка" нотеряла цьлый рядъ писемъ, напечатанныхъ уже только въ 1867 г.

Ісогдя-нибудь въроятно собраны будуть подробности о том, какъ дъйствовали тъ же условія на такъ-называемую художественную литературу, на "свободное творчество", на "искусство для искусства". Но извъстно вообще, что "свобода творчества", о которой такъ много заботилась наша художественная критика,

<sup>1) &</sup>quot;Р. Старина" 1871, III, 798-791.

была, къ сожалѣнію, нерѣдко слишкомъ фиктивной, какъ это показываютъ довольно и нѣкоторые изъ приведенныхъ сейчасъ прииѣровъ 1). Этого обстоительства до сихъ поръ не оцѣнила достаточно ни исторія нашей литературы, ни художественная критика, такъ горячо защищающая свободное искусство.

Дѣятельность того литературнаго круга, къ которому при надлежалъ 13 клинскій, была въ особенности подвергнута педовърчивому падзору. 13 к примъръ укажемъ нѣсколько случаевъ, извъстныхъ отпосительно 1 рановскаго и дающихъ поиятіе о положеніи вещей. 1 рановскій, изъ всѣхъ писателей того круга, въ особенности отличался тою ровною мигкостью и тактомъ, которые могли бы внушить довъріе къ его профессорской и литературной дѣятельности; но и эти свойства не спасали его отъ подозрѣній и стѣсненій, — и главное, эти подозрѣнія шли не отъ однихъ только руководящихъ властей: многое, стѣснявшее дѣятельность 1 рановскаго, исходило даже отъ людей той самой университетской среды, которой онъ принадлежалъ, отъ людей общества, большинству котораго не были ни понятны, ни сочувственны его стремленія.

Уже вскорт послт того, какт Грановскій основался вт Москвт, онт сталт пріобртать ту извістность и популярность, которыми онт пользовался потомт вт кругу слушателей и образованнаго общества. Вт 1843 году онт читалт публичный вурст, сопровождавшійся небывальнит усптхомт. Но "профессорскому поприщу Грановскаго среди усптховт уже грозила опасность (вт 1843 году), —замітчаєть его біографт. Оно было до того пепрочно, что онт уже вынуждент былт помышлять о переміть служби". Вт письмі кт одному изт друзей онт сообщаєть, что отт него требовали апологій и оправданій вт видт лекцій: "реформація и революція должны быть излагаемы ст католической (!) точки зртін и какт шаги назадт. Я предложилт не читать вовсе о революціи. Реформаціи уступить я не могт. Что же бы это была за исторія?. "

Въ оту пору оживленной дъятельности, Грановскаго сильно занимала мысль издавать съ своими друзьями журналъ. Онъ подавать (въ іюпъ 1844) просьбу о разръшеніи ему издавать жур-

<sup>1)</sup> Въ пятидеситыхъ годахъ, въ числѣ появившейся тогда рукописной литературы, была небольшая, довольно остроумно написапная статья, которая ходила съ пяенемъ Погодина, и гдѣ было собрано много любопытныхъ прияфровъ цензурной практики сороковихъ и начала пятидесятыхъ годовъ. См. еще "Очерки изъ исторія цензуры", г. Скабичевскаго, въ "Отеч. Запискахъ" за ихъ последніе годы.

налъ "Ежемъсячное Обозръніе". Отвътъ послъдовать только въ 1845 году; овъ былъ кратокъ и ясевъ: "не нужно".

Въ кругу "интеллигенціи" Грановскій и его друзья встрічали не одно противоръче мивній, но настоящую вражду, воторан могла вліять и на ихъ общественное положеніе. Въ марть 1845 Грановскій пишеть въ одному изъ друзей, "обо мить вричать, что я интригань и тайный виновникь всых оскорблены, кавія напосятся славянству" (річь идеть віроятно о разныхъ университетскихъ дълахъ и отношеніяхъ), что эти обвиненія распространяются и на его друзей, что, напримъръ, Бълинскаго обвиняють въ томъ, что онъ своими статьями подрываеть нарозность (?), семейную правственность и православіе. Въ письмъ къ Кирвевскому, сохранившемся въ бумагахъ Грановскаго, онъ съ "необычайнымъ раздражениемъ", по словамъ біографа, говорить объ отношениях въ нему его учено-литературныхъ противниковъ, именно "большей части сотрудниковъ Москвитанипа", -- по милости воторыхъ отчасти онъ "ославленъ врагомъ церкви и Россіи"... 1).

Подобныя столкновенія приходилось испытывать также Білинскому и другимъ писательнь этого круга. И опять должно сказать, что не только руководищій власти выказывали подозрытельность въ нему, или принимали репрессивныя мары противъ лицъ этого круга, но въ самомъ обществв, въ другихъ литературныхъ партіяхъ, не только партіяхъ, нячтожныхъ по своему умственному и нравственному характеру, но и въ настоящей "интеллигенцін", эти писатели встрівчали вражду чисто обскурантнаго свойства. Одна независимость мысли, одно нъсколько последовательное проведение критического взгляда на жизнь были достаточны для того, чтобы этимъ писателямъ была придана репутація, въ нашихъ условіяхъ самая неблагополучная. Пиогда почти трудно сказать, кто шелъ впереди въ этихъ инкриминаціяхъ литературы, недовірчивыя ли власти, или неразумная публика. Въ 1848-мъ году, когда умеръ Вълинскій, друзья его находили, что онъ умеръ во-время.

Такъ поставлена была литература художественная, историческая и критическая. Практическіе общественные вопросы почти не находили міста въ литературів иначе—какъ въ видів повторенія оффиціальныхъ свідівній, или въ видів безусловнаго панегирика; допускались только предметы, которые самимъ властямъ казались индифферентными. Нісколько приміровъ покажуть, до

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біографія Грановскаго, стр. 142, 143, 145 и проч.

какихъ размёровъ доходило обизательное молчаніе литературы объ этихъ предметахъ.

Въ 1829-мъ одинъ изъ петербургскихъ ценворовъ былъ выдержанъ 8 дней на гауптвахтъ за пропущение статьи объ упадкъ питейныхъ сборовъ въ Курской губернии. Въ 1841-мъ извъстный академикъ Кеппенъ напечаталъ ста-

Въ 1841-мъ извъстный академикъ Кеппенъ напечаталъ статейку подъ названіемъ "Почтовыя сообщенія", которая возбудила пегодованіе управлявшаго почтовымъ въдомствомъ князя Голицына (извъстнаго министра народнаго просвъщенія при Александръ I). Онъ жаловался Уварову на дерзость Кеппена—входить въ разборъ "коренныхъ почтовыхъ законовъ" и осуждать дъйствія почтоваго управленія. "Это—попытка того либеральнаго духа западной Европы (!), который стремится подвергать дъйствія правительства контролю свободнаго кингопечатанія... Кеппенъ и теперь уже возглашаетъ въ той же стать в наступаетъ и для насъ время развитія силъ народныхъ!..."

Въ 1845-иъ явилась статейка о строившейся тогда московской железной дорогъ. Управляющей путей сообщенія, "нисколько не порицая ея содержанія, вполить благонамфреннаго, испросиль однакожъ высочайшее повельніе, чтобъ впредь ничего не печаталось объ этомъ предметь безъ его предварительнаго одобренія".

Въ 1828-мъ дана была льгота литературъ: разръшено было печатать разборы театральныхъ пьесъ, что прежде совершенно не допускалось, такъ какъ актеры считались людьми, состоявшими на службъ, и суждение объ ихъ достоинствахъ или недостаткахъ принадлежало только ихъ начальству. Печатание этихъ разборовъ должно было, впрочемъ, происходить съ разръшения начальника ПП-го отдъления собственной Е. И. В. канцелярии.

Сужденія о "политических видахъ" правительства съ 1826 г. были строжайше запрещены всёмъ изданіямъ, кром'в тёхъ сужденій, которыя заимствуются изъ оффиціальныхъ изданій, академической газеты и "Journal de St-Pétersbourg", издаваемаго при министерств'в иностранныхъ дёлъ; потомъ къ этимъ газетамъ присоединена была "Съверная Ичела", куда политическій отділъ доставляемъ былъ изъ одного оффиціальнаго в'ёдомства.

Въ начать описываемого періода изданъ былъ, въ 1826 году, уставъ, изготовленный адмираломъ Шишковымъ; въ 1828 этотъ уставъ былъ замъненъ другимъ, нъсколько болье снисходительнымъ. Но и послъдній, какъ мы видъли, былъ достаточно стъснителенъ и сохранилъ, кромъ главной, нъсколько спеціальныхъ цензуръ; именно: духовную цензуру—для книгъ духовнаго содержанія; цензуру медицинскаго въдомства—для лечебниковъ;

цензуру III-го отдёленія—для театральных пьесъ, и наконеть цензуру особаго спеціальнаго комитета—для разсмотрёнія учебных руководствъ.

Вскоръ къ этимъ различнымъ цензурамъ присоединились невыя спеціальныя цензуры — министерства финансовъ, военнаго, двора — по тѣмъ предметамъ, которые касались этихъ вѣдомствъ. Впослъдствіи такое же отдъльное право предварительнаго цензурнаго просмотра внигъ и статей дапо было управленію военно-учебныхъ ваведеній, кавказскому комитету, ІІ-му отдѣленію собственной канцеляріи, археографической коммиссіи (!), главному попечительству дѣтскихъ пріютовъ, петербургскому оберъ-нолиціймейстеру, управленію государственнаго коннозаводства и президенту академіи наукъ. Наконецъ, то же право предоставлено было еще и другимъ вѣдомствамъ.

Въ министерство Уварова установились и другія стёсненія литературы. Разрёшеніе новыхъ журналовъ было до чрезвычай-ности затруднено; у ученыхъ обществъ отнято было издавна присвоенное имъ право—самимъ цензировать свои изданія, и проч.

Общій результать всёхь этихъ мёръ не могь быть благопріятенъ для литературы. Это рёзко выразилось даже чисто внёшнимъ образомъ. Число книгъ уменьшилось: оно чрезвычайно упало по отдёламъ философіи и естествознанія и возвысилось только по предметамъ чисто практическаго свойства—по сельскому хозяйству и юридическимъ наукамъ; по отдёлу періодическихъ изданій размножились только изданія хозяйственно-промышленныя, медицинскін и модныя, и уменьшилось число изданій учено-литературныхъ. Въ теченіе пятнадцати лёть, за 1833—1847 годы, средняя годовая цифра выходившихъ книгъ, разсчитанныхъ по пятилётіямъ, понизилась съ 10,365, въ пачалѣ этого періода, до 9,158 въ концѣ его.

Этотъ результатъ самъ по себъ довольно удивителенъ, потому что надо же предполагать, что съ теченіемъ времени все-таки возростала любовь къ чтенію, увеличивалось число образованныхъ и читающихъ людей; можно бы было предполагать, что по крайней мъръ не упадетъ общая численность выходящихъ книгъ, каковы бы ни были ихъ содержаніе и внутренняя цънность. Но если одинъ подобный результатъ показывалъ, какъ трудны были внъщнія условія литературы до 1848 года, то условія эти сталя еще трудеве въ послъдующіе годы. Новыя стъснительныя мъры приведены были европейскими событіями 1848—49-хъ годовъ. Къ удивленію, у насъ нашли возможнымъ распространять на русское общество тъ опасенія, какія пробудило революціонное

движение въ западной Европъ, и даже сочли нужными немедленныя и решительныя меропріятія для противодействія предполагаемымъ вреднымъ идеямъ. Ценвура, и прежде достаточно строгая, дошла до последняго предела суровости въ действиять такъ-называемаго комитета 2-го апръля 1848, который явился высшимъ контролемъ надъ дъйствіями цензуръ обыкновенныхъ. Литература была обезличена, лишена содержания — насколько возможно. Къ прежиниъ ограниченіямъ, исключавшимъ изъ ен области разнообразные общественные вопросы, присоединились новыя запрещенія. Нечего говорить о томъ, что невозможны были ни мальйшія упоминанія о свропейскихъ событіяхъ, кром'в тіхъ, какія являлись въ оффиціальныхъ изданіяхъ и "Стверной Пчель", что современная исторія была вообще вакрыта отъ литературы, запрещения распространились и на такіе предметы, где они были совершенно неожиданны и гдв на нервый взглядъ трудно объиснить себь ихъ могивъ. Такъ, напримъръ, являлись запрещенія писать о древнихъ правахъ и обычанхъ русскаго парода, - вслъдствіе чего должент былъ прекратиться "Этнографическій Сбор-никъ", важное наданіе, тогда начатое Географическимъ Обществомъ; запрещено было васаться смутныхъ эпохъ древней русской исторіи. какъ, напр., періодъ междуцарствія, эпохи пародныхъ волиеній и т. д. Выраженіе даже чисто литературныхъ мивній бывало не безопасно, какъ случилось, напр., съ Тургеневымъ въ 1852, всябдствіе написанной имъ газетной статьи о Гоголь.

Параллельно съ этимъ, столько же мъръ предосторожности найдено было нужнымъ принять противъ учебныхъ заведеній. "Въ 1849-мъ году возприли слухи о предстоящемъ закрытіи университетовъ и другихъ высшихъ учебныхъ заведеній. Дворянскій институтъ въ Москвѣ былъ дъйствительно закрытъ. Число студентовъ и вольныхъ слушателей въ каждомъ университетъ должно было ограничиться тремя стами. Плата за слушаніе лекцій была возвышена. Пздавались строгія инструкціи для способа преподаванія въ учебныхъ заведеніяхъ и надзора за нимъ. Профессора университетовъ должны были представлять подробныя программы своихъ лекцій для предварительнаго просмотра со стороны начальства"... "Московскій университетъ обращаль на себя подозрительное внимапіе. Собирались свъдъпія о его преподавателяхъ, объ ихъ образѣ мыслей, ихъ лекціяхъ, о настроеніи и духѣ университетскаго юношества... ходили уже слухи о предстоящемъ закрытіи университета" 1). Даже Уваровъ, управленіе

<sup>1)</sup> Біогр. Гран., стр. 238—239, 242—248, и друг. Ср. напечатанные въ последнее время пекоторые документы иль того временя, каковы, напримеръ, распоряже-

котораго, какъ мы видёли, нельяя было обвинить въ недостаточности надзора за литературой и настроеніемъ умовъ, счелъ нужнымъ удалиться изъ министерства.

Въ современной литературъ, существовавшей въ такихъ условіяхъ, мы, понятно, не найдемъ никакого отголоска на это положение вещей. Тяжелое время отзывалось для внимательнаго наблюдателя въ врайней безсодержательности литературы, а съ другой стороны въ мрачныхъ поэтическихъ мотивахъ, въ редъ типовъ, какъ "Гамлеты щигровскаго увзда", "лишніе люди" и т. п., въ отдаленныхъ намекахъ, понятныхъ только посвященпымъ. Только впослъдствін, съ новаго царствовавія, стала высказываться вся тягость пережитого общественнаго положенія. Мы упоминали, что около половины пятидесятыхъ годовъ, еще въ концъ царствованія импер. Николая, стала распрострапаться рукописнан литература, составившая первое зерно развившейся потомъ публицистики и гдъ, между прочимъ, бывали замъчательныя характеристики тогдашняго порядка вещей 1). Другіе отголоски и картипы времени остались въ мемуарахъ и дпевникахъ той эпохи, выходящихъ теперь изъ-подъ спуда. Въ высокой степени любопытим въ этомъ отношевім многіе эпизоды въ издаваемомь нынъ диевникъ А. В. Никитенка. Извъстенъ характеръ этого пасателя: ни въ дъятельности, ни въ сочиненияхъ его не было тъни какого-нибудь особаго либерализма; это быль человекь умереннаго образа мыслей, но пошимавшій неотложную пеобходимость просвъщенія; ит то время, когда писаль онь приводимыя ниже строки, онъ самъ былъ цензоромъ. Онъ говорить о тридцатыкъ годахъ, когда съ особеннымъ удареніемъ были высказываемы взгляды въ дукъ оффиціальной народности, и поражается тыкъ внутреннимъ противоръчіемъ, какое было въ попятінхъ этой системы о просвъщении. "На что заводить университеты?" - спрашивалъ Никитенко. Въ то время посылалось двадцать молодыкъ людей за границу для усовершенствованія въ наукахъ-, а что опи будуть дълать туть, возвратись со своими познаніими, съ благороднымъ стремленіемъ озарить свое поколёніе свётомъ истины?" Онъ вспоминаетъ времена Магницкаго и Рунича, но и взгляды 1830-хъ годовъ мало чёмь отъ нихъ отцичаются 2).

ніе Бутурлина (предсідательствовавшаго въ комптеті 2 апріля) оть 5 мая 1848 въ "Русской Старині", 1872, V, стр. 784; инструкція ректорамъ в деканамъ факультетовъ, 24 октября 1849,—тамъ же VI. 448, и проч.

<sup>1)</sup> Мы назвали выше одну подобную записку, посвященную тогдашией цензура в ходившую по рукамъ съ именемъ самого Погодина.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Априля 4. Третьяго дня я читаль попечителю мою вступительную лекцію:

Въ этихъ замътватъ, писанныхъ въ первой половинъ тридцатыхъ годовъ, въ высокой степени любопытны, наконепъ, указанія на правственное состояніе общества, приводимое тогдащней системой; эги укажана подтвердились всвых дальнейшимъ ходомъ нашей общественности подъ вліннісять режима оффиціальной пародности. Пикитенко уже въ то времи отмвчаетъ правственный упадокъ: отсутствие всикаго дъйствительнаго общественнаго миъ. нія, выражавшееся полимъ педопущеніемъ какой-либо гласности, и следовательно полное владычество канцелярского произвола подъ покровомъ тайны, при крайнемъ распространении лихоимства. Строгая охрана крепостного права, продажный судъ и т. д., должны были оказывать свое дъйствіе развитіемъ эгоистическихъ интересовъ: Инвитенко прямо говоритъ объ исчезновени обществолюбія и человъколюбія. Онъ объясияеть безвыходное положеніе людей. проникпутыхъ стремленіемъ къ самонознанію, - и указываетъ, въ чемъ заключалось действительное "отторжение отъ почвы", о ко-

"О происхождения и духѣ литературы", которую отдаю въ печать. Опъ совътоваль миѣ вычеркнуть иѣсколько мѣстъ, которыя, по собственному его сознанію, исполнены и правственной, я политической благонамѣренности.

- Для чего же? спросиль я.
- Для того, отвъчалъ опъ, —что ихъ могутъ кудо неретолковать и бъда цензору и вамъ...

"Пеужели, въ самомъ ділі, все честное и просвіщенное такъ мало уживается съ общественнимъ порядкомъ! Хорошъ же послідній! На что же заводить университети? Пспостижимое діло! Опять веліно отправить за границу для усовершенствованія въ наукахъ двадцать избранныхъ молодыхъ людей, а что они будутъ ділать туть, возвратись со своими познаніями, съ благороднымъ стремленіемъ озарить свое поколітніе сибломъ истины...

"....Выло время, что нельзя было говорить объ удобреніи земля, не сославнись на тексты иль Свящ, писанія. Тогда Магинцкіе и Рупичи требовали, чтобы философія преподавалась по програмят сочиненной възгинистерствъ народнаго просивщенія: чтобы, преподавня логику, старались бы въ то же время увігрить слушателей, что законы разума не существують, а, преподавая исторію, говорили бы, что Римъ и Греція вовсе не были республиками, а такъ чъмъ-то похожимъ на государства съ пеограниченною властью, въ рода турецкой или монгольской. Могла ли наука принести какой-нибудь плодъ, будучи такъ изпращиема? А теперь? О, теперь совсемь другое діло. Теперь требують, чтобы литература процийтала, по никто бы ничего не инсаль ни въ проле, ни въ стихахъ; требують, чтобы учили какъ можно лучше, но чтобы учащівся діе размышляли, нотому что учащіе-что такое? Офицеры, которые (сурово) управляются съ истиной и заставляють ее вертыться во всъ стороны передъ своими слушателями. Теперь (1838 г.) требують оть вношества, чтобы оно училось много и притомъ не механически, но чтобы оно не читало книгъ и никакъ не смело думать, что дли государства полезите, если его граждане будуть имъть свътлую голову, вывето сывтликъ пуговицъ на мундиръ" ("Р. Старина", 1889, авс., стр. 270-271), торомъ десятки лётъ спустя стала говорись, тавъ перазумно, одна литературная партія  $^{1}$ ).

4) "Въ странномъ ноложенін находимся ми. Среди людей, которме виванть претензію дійствовать на духъ общественный, ийтъ никакой правственности. Всякое довіріє къ высшему порядку вещей, къ высшимъ началамъ діятельности исчелю. Пітъ ни обществолюбія, ии человіколюбія, мелочной отпратительный моняцить проповідуется тіми, которые призваны паставлять юном ество, насаждать образованіе или двигать пружинами общественнаго корядка.

"Можеть быть, и всегда такъ было, по отъ иныхъ причинъ. Причина выпътнаго правственнаго паденія у насъ, по моему наблюденію, въ политическовъ холь вещей. Пастоящее нокольніе людей мислящихъ не было таково, когда, исполненное свіжей юношеской сили, опо впервые вступало на поприще уиственной діятельности. Опо не было пропикнуто такимъ глубокимъ безифіемъ, не относилось такъ цинично ко всему благому и прекрасному. По (прежнее) объявило себи врагонъ всякаго уиственнаго развитія, всякой свободной діятельности дука. Не уничтожая на паукъ, ни ученой администраціи, опо однако до того затрудинло насъ цензуров, частыми преслідованіями и общамъ направленіемъ къ жизни, чуждой всякаго правственшаго самопознанія, что ми вдругь уняділи себя въ глубнить думи какъ бы завертыми съ всіхъ сторопъ, отпорысенными отна мой почвы, глі дуковныя сили развиваются и совершенствуются.

"Сначала мы судорожно риались на сибть. По, когда увиділи, что сь нами ме шутять, что оть нась требурть безмолиія и бездійствія, что таланть и увъ осуждени въ нась ціненівть и гнонться на див думи, обратившейся для нихъ въ тюрьму; что всякая сибтлая мысль является преступленіемь противь общественнаго порядка, когда, одиннь словомъ, намъ объявили, что люди образованные считавится въ нашемъ обществів наріями; что оно пріемлеть въ свои підра одну бездушную покорность, а согдатская дисциплина признается единственнымъ началомъ, на основаніи котораго позволено дійствовать—тогда исе вное поколініе идругь правственно оскуділю. Всі его высокія чувства, всі иден, сотрінавшія его сердце, ноодушевлявшія его въ добру, къ истипів, еділались мечтами безъ всякаго практическаго значенія—я мечтать дудимъ уминить сиівню. Все было приготовлено, настроено и устроено къ правственному преуспілнію—и вдругь этогь складъ жизни и діятельности оказылся несвоєчременнимъ, негоднимъ; его пришлось ломать и на развалинахъ строить камцелярскія камеры и солдатскія будки.

"По скажуть, въ это время открывали повме университеты, увеличили штаты учителямь и профессорамь, посылали молодыхь людей за границу для усовершенствованія въ наукахъ,

"Это значило еще увеличивать массу несчастныхъ, которые не знали кула діться со своимъ развитымъ умомъ, со своими требованіями на высшую уиственную жизнь.

"Вотъ картина нашего положенія: оно незывидно...

"Конечно, и у насъ есть люди, имий дійствующіе въ другомъ духі, но ихъ ечень мало и они слишкомъ безсильни, слишкомъ робки, слишкомъ недовірчимы къ собственнымъ чистымъ вобужденіямъ, чтобы могли нереглиуть вісы на сторону добра; есть затворники, постинки, которые різнились пребыть до конца вірними своимъ идеимъ и лучше задохнуться, чімъ измінить имъ. Но эти люди—псключеніе, и они несчастиве нервыхъ, пбо не вкушають сладости даже минутнаго забенів. Пичего удивительнаго, если ниме изъ молодыхъ людей доходить до самоубійства" ("Р. Старина", тамъ же, стр. 293—285).

Мы не будемъ сообщать другихъ подробностей объ этомъ тягостномъ и печальномъ періодѣ русской литературы и образованности, еще для многихъ памятномъ по личному опыту, и упомянемъ только объ одномъ обстоятельствѣ, которое находится въ связи съ административными мѣрами того времени относительно преподаванія и литературы. Это—такъ-называемое дѣло объ обществѣ Петрашевскаго. Начатое въ 1848-мъ и конченное въ 1849-мъ году, оно послужило особеннымъ новодомъ къ репрессивнымъ мѣрамъ, такъ какъ полагали, что имъ несомпѣнно доказывается превратное направленіе умовъ, заимствованное изъ революціонныхъ европейскихъ ученій и стремившееся къ ниспроверженію существующаго порядка.

Теперь, когда это время отдалено отъ насъ длиннымъ рядомъ лътъ и мпогими общественными опытами, окажется, можно говорить о немъ спокойно и составить о немъ правильное историческое понятіе. Для безпристрастныхъ людей, - какихъ бы то ни было мивлій, - теперь, ввроятно, ясно, что броженіе, происходившее въ упомянутомъ обществъ, на дълъ не представляло такой опасности, какъ это предполагается или даже считается несомпъпнымъ въ современномъ "Мивнін" Липранди, имвишемъ, по его собственнымъ словамъ, вліяніе и на самый исходъ дѣла 1). Теперь ясно, что общество, -- настолько не тайное, что въ него попадаль всякій, вто хотълъ, между прочимъ, легко проникли и агенты самого . Інпранди, — вовсе не было опаснымъ заговоромъ, который бы могъ угрожать существовавшему порядку ниспровержениемъ и вообще имълъ какую-нибудь возможность практическаго дъйствін въ соціалистическомъ направленін, отличавшемъ это общество. Въ упомянутомъ "Мивнін" кружокъ Петрашевскаго изображается именно какъ общирный заговоръ, но изображение это утверждается съ одной стороны на такихъ мелочныхъ фактахъ, а съ другой на такихъ далекихъ аналогияхъ и сравненияхъ, несостоятельность которыхъ бросается въ глаза 2). Существенное обвиненіе, основанное на действительныхъ фактахъ, заключается вь двухъ главныхъ пунктахъ: во-первыхъ, въ усвоении и распространеніи соціалистических идей, въ чтенін и рукописномъ переводъ соціалистическихъ кпигъ, а во-вторыхъ, въ недовольствъ

<sup>1)</sup> Это "Мићніе" напечатано въ "Русской Старинћ" 1872, т. VI.

<sup>2)</sup> Такъ, авторъ "Мићија" ставить взгляды общества въ связь съ различными безпорядками, напримѣръ, случаями неповиновенія крестьянь помѣщикамъ (?) и т. п., фактами, очевидно, не имѣющими никакого отношенія къ кружку людей,— большей частір ничѣмъ не вліятельной молодежи,— занимавшихся кинжимии соціальными теоріями.

(выражавшемся взустно и въ частной перенискѣ) многими тогдашними учрежденіями и въ разговорахъ о необходимости преобразованій, какова, напримѣръ, отмѣна крѣпостного права 1).

По господствовавшимъ понятіямъ времени, эти обвиненія стали столь серьезными, что получили для обвиняемыхъ самый печальный исходъ. На дёлё, весь соціализмъ назваппаго общества заключался въ чисто теоретическомъ увлеченій Фурье, Сенъ-Симономъ, Кабе и другими соціалистами этого рода, которое выскавывалось чтеніемъ книгъ и разговорами, было совершенпо безвредно въ практическомъ смыслё (такъ какъ ничего не могло бы, да и не пыталось, дёлать) и тёмъ болёе безобидно, что большинство "общества" состояло изъ людей самой первой молодости, у которыхъ все это увлеченіе только и могло быть дёломъ платоническаго идеализма. Правда, глава общества пе былъ юношей и отличался большой рёшительностью миёлій, но и его планы были настолько далеки отъ всякой возможности практическаго примёненія, что могли не возбуждать опасеній.

Но, разсматривая это брожение умовъ съ точки зрвния общественной исторіи, нельзя не допустить, что оно въ большой степени было такимъ преувеличениемъ, которое вытекло изъ крайности стесненій, тяготевшихь въ теченіе предыдущихь десятилетій надъ образованіемъ и литературой. Какъ скоро въ общество пронивли извъстные элементы умственной жизни, общественнаго интереса, они должны были развиваться: они развивались бы болѣе правильно, еслибъ имъ данъ былъ какой-нибудь просторъ; они переходять въ крайность, въ ръзкое противоръче съ окружающимъ, когда обставлены препятствіями, когда ихъ хотять задержать и заглушить. Это такая же необходимость въ органическомъ рость общества, какъ и въ развяти физическаго организма. Молодыя покольнія всегда и вездь наиболье чутки къ созрывающимъ потребностямъ общества; имъ уже видны недостатки старины, съ которой они еще не успъли связаться долгой привычкой; предъ ними впереди жизнь, для которой они стремятся завоевать лучтіе принципы и порядки; вибств съ твиъ у нихъ меньте, или вовсе нъть опыта, который бы помогь имъ опънить условія и обстоятельства, разсчитывать возможности и шансы, и больше молодого энтузіазма, который не останавливается предъ затрудненіями и рискомъ; оттого, молодыя поколінія, - въ такихъ періодахъ, когда общество только-что устанавливаетъ свое полити-

<sup>1)</sup> Между прочимъ, одиниъ изъ особо важныхъ объиненій было чтеніе и сообщеніе другимъ письма Балинскаго къ Гоголю.

Digitized by Goog 82

ческое существованіе, --- всего чаще попадають въ коллизію межлу старымъ и новымъ порядкомъ вещей и делаются жертвами этого столкновенія. Какъ ни случайны и, повидимому, произвольны бывають формы подобныхъ движеній, темь не менее не трудно видъть, что въ этихъ фактахъ совершается не случайное явленіе, а историческій процессъ. Соціализмъ молодого покольнія сороковыхъ годовъ былъ такимъ, слишкомъ юношескимъ, порывомъ къ общественному самосознанію, стремленіемъ выяснить себ'в и усвоить интересы общества и работать для нихъ: за невозможностью спокойнаго и открытаго развитія, эта потребность удовлетворяема была чистой теоріей, даже въ тъхъ фантастическихъ формахъ. какими отличался тогдашній соціализмъ. Рядомъ съ этимъ, однако, "соціализмъ" имілъ свою сильную сторону въ критикъ существующихъ общественныхъ отношеній, и подъ этими влінніями также возникали въ умахъ болбе или менве ясныя представленія о непосредственной русской действительности, и вопросъ о цеобходимыхъ для русской жизпи врактическихъ преобразованіяхъ понять быль такъ, какъ онъ еще раньше ставился прежнимъ покольніемъ, и какъ потомъ онъ быль поставленъ въ наше время (реформы крипостная, судебная и проч.).

Приводимъ въ сноскъ замъчанія одного изъ ближайшихъ свидътелей и участниковъ этого броженія: здъсь върно указано психологическое развитіе этихъ увлеченій въ молодомъ покольніи сороковыхъ годовъ, и историческая связь этого броженія со всъмъ теченіемъ тогдашией общественности и состоянія умовъ 1).

<sup>1)</sup> Изображая характеръ одного изъ полу-дъйствительныхъ героевъ своего разсказа, человъва тогдашняго молодого покольнія, характеръ, удивлявийй людей житейскаго благоразумія своими странностими, удаленіемъ отъ общества, скептическимъ раздраженіемъ и проч., авторъ говорить:

<sup>&</sup>quot;Пикому не приходило въ голову ноискать причинъ въ атмосферѣ не только того исключительнаго круга, въ которомъ опъ вращался, но вообще всей русской жизни того времени, неотразимыхъ причинъ тому, что каждая энергическая, дъятельная личность бросалась во всё нелегкія—отъ мрачнаго мистицизма до полудикаго бреттёрства, отъ чаадаенскаго отрицанія всей нашей исторической жизни до бъгства къ отцамь ісзунтамъ, отъ помъщичьихъ жестокостей до безпросыпнаго пьянства...

<sup>&</sup>quot;Не крупные факты, не радикальные катаклизмы въ общественной или личной пашей жизни ужасны,—напротивъ, въ нихъ есть всегда итчто освтжающее, какъ въ разразившейся грозф,—ужасны ежедневныя, будничныя поплости и подлости, опутывающія ціпкою стью все общественныя отношенія, пріобрітающія силу авторитета, каслоняющія собою благородные человіческіе идеали"...

Въздругонъ мъстъ тотъ же авторъ касается историческихъ обстоятельствъ, въ моторихъ составлялось настросніе молодого нокольнія сороковихъ годовъ:

<sup>&</sup>quot;Дънгельная работа общественнаго созпанія, начавшаяся гораздо раньше, всятдствіе историческихъ условій, не могла развиваться свободно и правильно, а потому

Атмосфера, конечно, была ненормальна, и отсюда выходым тв заблужденія, о которыхъ говорить цитируемый авторъ, и тв одностороннія увлеченія и крайности, въ которыя впадали люди съ твин или другими стремленіями въ идеалу, къ осмысленному принципу. Историческое и моральное оправданіе или объясненіе этихъ увлеченій и заключается въ особенныхъ условіяхъ времени,

пріобрала неественную напряженность, ушла въ меньшниство и видств съ щив погибла (движеніе двидцатихъ годовъ). Преемственность развитія была нарушена, образовался перерывъ, въ темноть котораго люди бродили ощунью, старамсь опознаться, гда они, въ какихъ мастахъ и что такое они сами... Пачались робкія, меумалья понытки опредалить свое и, поставленное на метафизическіе подмостки издреной намецкой работы... Всъ скватились за Гегеля и комментировали его во своему. Это направленіе привело насъ къ замачательнымъ тонкостямъ исихологическаго анализа и къ разъадающей рефлексіи, парилизовавшей каждый смалый шагь въ сторону отъ торной дороги.

"Среди новеждной тимины една слышались воркованія бездільнаго эникуренана и одинскія, подавленныя жалобы личныхъ страданій...

"Въ этой ночи народилось и выросло нокольніе людей, на долю которыхъ выпало много тяжелыхъ дней и горькихъ упрековъ. Они еще дѣтыми зорко присматривались къ торжествовавией кругомъ ихъ безсознательности и, ставъ кношами, увидѣли, что на родной ночят ижъ дѣлать нечего. Отсюда начинается баѣдный, хуюсочный тинъ "лишнихъ людей" въ одну сторону, и тоже ненормальныхъ проповѣдниковъ далекаго идеала въ другую... Разумвется, всѣ они прошли искусъ идеадистической философіи, —и въ ту минуту, когда съ Гегеленъ въ рукахъ добивались отвѣтовъ на "проклятие вопроси",—до ихъ слуха долетали другія рѣчи. Въ шихъ не
било холода абстрактнихъ умозрѣній, а кинѣла ключомъ живая человѣческам кровъ
и рѣшался тяжелий вопрось труженика: "на сколько же обокраль меня лавочинтъ
одинъ разъ при разсчетѣ за мою работу, и нъ другой, когда и на этотъ паработанний грошъ кунилъ у него фунтъ хлѣба по установленной таксѣ?"

"Этого было довольно.

"Вся сила молодихъ умовъ ушла туда, на усвоение этого вновь отпрившагося передъ ними міра, — міра насущнихъ вопросовъ, энергическихъ протестовъ, растравленнихъ ранъ настоящаго горя и обольстительнихъ построеній всеобщаго будущаго счастія человъчества... Загорълась страстная отвага высли... А галеты изъ Парижа, начиная съ 24-го февраля, приносили какое-то нервическое раздраженіе... Онт читались нарасхватъ во встяхъ петербургскихъ кофейнихъ; доходило часто до того, что кто-нибудь одинъ овладъвалъ листкомъ, становился на столь, окруженний толнов, и во всеуслишаніе читалъ декреты временного правительства и ръчи Луи Блана въ Люксембургскомъ дворцъ... Домашніе газетчики тоже, кажется, дали слово поддерживать недоразумініе: вмъсто простой передачи фактовъ, оми—думая, что такъ и надобно дъйствовать, —издъвались и глумились не только надъ событіяни, но даже надъ именами, называя, напримъръ, Барбеса—Балбесомъ...

"Тенерь, оглидывалсь на это далекое прошлое, полволительно саросить, — пормальна ли была тогдашняя атмосфера, нормально ли было состояние молодшкъ головъ и могло ли быть пормально суждение объ ихъ заблужденияхъ?"

("Алексъй Слободинъ. Семейная исторія", П. Альминскаго. Сиб. 1873, стр. 304, 858—359. Авторъ—Пальиъ, недавно умершій, пъкогда одинъ иль "петрамевцевь", котя не очень стойкихъ).

стъснявшихъ или отнимавшихъ правильное удовлетворение правственно-общественных потребностей. Восходя далве конца сороковыхъ годовъ, мы найдемъ то же явленіе и раньше. Люди. умомъ или талантомъ стоявшіе выше толпы, жившіе идеалами, не находили себь мыста въ обычныхъ нравахъ, не могли свободно дышать въ спертомъ воздухъ бъдной общественной жизни и удержаться въ области своего призванія, которая въ сущности еще не была признаваема обществомъ. Пушкинъ не котълъ въ своемъ обществъ быть только писателемъ; въ душъ онъ гордился и наслаждался своей поэтической славой, былъ самимъ собой въ ближайшемъ кругъ сочувствующихъ друзей, но среди "общества" хотель быть светскимъ человекомъ, потомкомъ древняго рода, но не писателемъ. Гоголь надолго бъжалъ изъ русской жизни, въ лучшую пору своего творчества, по какому-то странному инстинкту; не смогъ помирить геніальнаго таланта съ господствующимъ характеромъ общества и кончилъ аскетизмомъ и мистикой. . Гермонтовъ велъ въ своемъ обществъ жизнь чисто внъшнюю, лучшіе свои помыслы скрываль про себя и относился въ обществу съ презрѣніемъ, иногда циническимъ. Не будемъ приводить другихъ примърсаъ, въ которыхъ нътъ, къ сожально, недостатка въ прошедшемъ нашей литературы. Самый "соціализмъ" не теперь только впервые появился въ ряду умственныхъ интересовъ нашего общества. Молодыя покольнія тридцатыхъ годовъ уже увлекались соціалистическими теоріями; не говоря о Герценъ и его вружив въ московскомъ университеть, даже В. П. Ботвинъ говорилъ о себъ 1), что въ тридцатыхъ годахъ опъ былъ "соціалистоль": это была форма умственной потребности, особый видъ идеализма, посполнявшаго, въ данныхъ условіяхъ общественности, отсутствіе всякаго живого движенія... Молодое покольніе конца сороковыхъ годовъ, мечтавшее, что нашло-котя въ далекомъ будущемъ-положительный идеаль, ради его забыло объ окружающемъ и стало жертвою своего увлеченія. Мы видели отчасти, какъ это положение вещей действовало на людей двухъ передовыхъ литературныхъ школъ того времени, людей серьезныхъ настолько, чтобы пе увлекаться фантастическими идеалами; трудность положенія подавляла ихъ сознаніемъ безпомощности, въ данную минуту, того дела, которому посвящены были всё ихъ силы.

Такимъ образомъ, это брожение умовъ, которое при всей ограниченности его размъровъ и при всей юношеской его наив-

<sup>1) &</sup>quot;Жизнь и переписка Ефлинскаго".

ности не замедлили въ то время поставить въ прямую связь съ тогданней европейской революціей и изображать столь же опаснымъ, и которое стало поводомъ къ новымъ репрессивнымъ мёрамъ, — само было слёдствіемъ прежнихъ мёръ этого рода, которыя не давали пикакого правильнаго исхода возроставшимъ потребностямъ и интересамъ.

Особливо прискорбная сторона этого положенія вещей состояла въ томъ, что какъ по старой скудости просвещения, такъ и вследствие тогдашнихъ мероприятий, умственные интересы заглушались и стоили очень низко въ огромномъ большинствъ общества: непонимание или крайне узкое, впъшнее понимание науки. недовъріе ко всякой новой мысли, выходищей изъ принятой рутиви. не только недостатокъ сочувствін, но положительная вражда къ новымъ стремлениямъ литературы, были принадлежностью цыой обширной массы. Тъ же взгляды высказывались въ той части самой литературы, которая вполив-и памеренно, и безнамьренно -- с.тъдовала за оффиціальной народностью и вообще можеть служить характернымъ образчикомъ тогдащияго большинства. Разные слои этой литературы, начиная "Москвитяниномъ" вли романтизмомъ Кукольника, кончая "Маякомъ" или "Съверной Пчелой", представляли разныя степени этого большинства. оть нъкоторой образованности, съ извъстнымъ пониманіемъ пригодпости науки, до визшихъ ступеней образованія, граничившихъ съ невъжествомъ, и до тъхъ ступеней общественной нравственности, какія представляла "Съверная Пчела". ІІ если руководяція ведомства были недоверчивы ка новыма литературивы школамъ, находили ихъ вредными, гнали ихъ, а большинство было къ этому равнодущно или тому сочувствовало, то интереси просвещения сталкивались здёсь не съ случайнымъ произволомъ, а съ цълымъ взглидомъ на вещи, съ цълымъ умственнымъ уровнемъ огромнаго большинства такъ-называемаго образованнаго общества. Исполнители не только дълали то, что отъ нихъ требовалось, но сами были убъждены въ справедливости требованій, я взгляды Бутурлина, Ширинскаго-Шихматова, Мусина-Пушкина и пр. принадлежали имъ не только какъ администраторамъ, во и кавъ людямъ извъстнаго общественнаго вруга и образованія. Мы указывали, что критическая школа казалась "скаредной", приписываемое ей внамя казалось "чернымъ", ея лентельность казалась зловредною и гакимъ людимъ, отъ которыхъ можно было бы ожидать болье просвыщеннаго взгляда, людямъ, которие приоста сами стояли въ первыхъ ридахъ литературы, были друзьями и литературными наперсниками Имшкина...

Словомъ, вритическое направленіе было мало вразумительно и чуждо большинству, которое чувствовало себя въ лучшемъ изъ міровъ и потому считало критиву дёломъ не только ненужнымъ и пустымъ, но злонамъреннымъ, не понимало въ ней внутренняго побужденія искать истины, а находило только недоброжелательную хулу на вещи, заслуживающія одного удивленія, непозволительное своеволіе и вольнодумство. Самъ Гоголь, который въ своихъ теоретическихъ заблужденіяхъ съ начала и до конца былъ близокъ къ подобной точкъ зрѣнія, чувствовалъ, однако, силой своего таланта, это положеніе вещей, и не разъ съ глубокимъ чувствомъ жаловался на тяжелое положеніе писателя, который хочеть изображать жизнь такою, какова она есть, и не хочетъ только льстить обществу 1).

<sup>1</sup>) Мы приводили уже искоторыя цитаты этого рода. Напомникь еще одно место, из конце перваго тома "Мертвых». Душь", место, из которомь оне сделаль печальную, по слишком справедливую характеристику огромной части тогдашияго (а также, кажется, и теперешияго) русскаго общества:

'n

E

Ľ

I

ß

)Ii

摊

ď

H

ı

膃

Ù.

ZS

βØ

ш.

"По не то тяжело-говорить онь, разсуждая о герой своей нозин, - что будуть иедовольны героемъ; тижело то, что живеть въ душћ неотразимая увърскиость, что гімъ же самымъ геросиъ, тімъ же самымъ Чичиковымъ, были бы довольны читатели. Не загляни авторъ поглубже ему въ душу... а покаже его такимъ, какимъ онъ показался всему городу, Манилову и другимъ людямъ, — и всъ были бы радешеньки, и приняли бы его за интереснаго человека. Нетъ нужды, что ни лидо, ни весь образь его не метался бы какъ живой передъ глазами: за то, по окончаніи чтенія, душа не встревожена ничіть, и можно обратиться вновь къ карточному столу, тиниатему всю Россію. Да, мон добрие читатели, вань би не хотілось видать обнаруженную человаческую бадность. Зачома, говорите вы, ка чему это? Разић им не знаемъ сами, что есть много презрѣниаго и глупаго въ жизни? И безъ гого случается намъ часто видеть то, что вовсе не утелительно. Лучие же представляйте намъ прекрасное, увлекательное; пусть лучше покабудемся мы. "Зачімъ, ты, брать, говоринь мив, что дъла въ холийствъ идуть скверно?"-говорить номыщикъ приказчику: "И, братъ, это знаю безъ тебя; да у тебя речей разве петъ другихъ, что ли? Ты дай инт позабыть это, не знать этого-я тогда счастливъ". И вотъ, 11 деньги, которыя бы поправили сколько-пибудь діло, идуть на разныя средства для приведенія себя въ забленіе. Свить умъ, можеть бить, обратшій би внезанний родникъ великихъ средствъ; а тамъ имъніе бухъ съ аукціона, -- и пошель помъщикъ забываться по міру"...

Очевидно, что эта тема могла быть развита еще дальне, въ гораздо болће широкихъ примърахъ и примънсијяхъ.

"Еще надеть обвиненіе на автора, —продолжаєть Гоголь, —со сторони такъ называемихъ патріотновъ, которые спокойно сидять себь по угламъ и занимаются совершенно посторонними ділами, накопляють себь капитальцы, устранвая судьбу свою на-счеть другихъ; но какъ только случится что-инбудь, по митьню шть, оскорбительное для отечества, появится какая-инбудь кинга, въ которой скажется иногда горький приводи, они выбытуть со всыхъ угловъ какъ пауки, увидывніе, что запуталась въ наутину муха, и подмиуть вдругь крики: "Да хорошо ли выводить это на свыть, провозглащать объ этомъ? Выдь это все, что ни описано здысь, это все наше,

Гоголь быль правъ въ этихъ жалобахъ и справедиво могь сказать русскому обществу, не только но поводу своего геров, который вызваль въ немъ эти печальныя размышленія: -- Ви бонтесь глубоко устремленнаго ввора, вы страшитесь сами устремить на что-нибудь глубовій взоръ, вы любите скользиуть по всему недумающими глазами"... Въ самомъ дълъ, сволько разъ въ то время, и после, до настоящей минуты, происходилъ въ этомъ обществъ переполохъ, цауки выбъгали изъ условъ, и раздавались крики объ осворбленномъ патріотизмѣ по поводу вниги, статьи, говорившихъ о нашей исторіи, нашей общественной жизни и т. д. не въ томъ тонъ, къ которому привывли описываемые Гоголемъ патріоты. Въ тв годы эта натріотическая чувствительность была развита еще сильнее, во встать кругахъ общества, низшихъ и высшихъ, и можно себь представить положение той литературы, которан пыталась говорить правду, хотьла указывать обществу идеалы болбе высокаго достоинства.

Общій характерь быта, среди котораго надо было действовать новымь стремленіямь литературы, безь сомивнія, не могь самь по себв не ствсиять и ея собственное развитіе, и ея вліяніе. По необходимости, она ограничивалась только теми предметами, какіе оставались доступны; по необходимости, мысли ей не были досказаны, а такъ какъ это бывало постоянно, то, быть можеть, оттого онв и не были до конца додуманы; лишенных правильныхъ возраженій другой стороны, ограниченных своими, такъ сказать, алгебранческими формулами, не находя себв опоры въ жизненномъ опыть, эти мысли пе могли развиться до своего естественнаго результата. Цензурная опека ограничивала даже чисто научныя сторовы литературы, до полной невозможности серьезнаго изследованія. Несколько фактовъ могуть достаточно показать, какъ съ разныхъ сторонъ и до какой прискорбной степени ограничивалось и то содержание литературы, какое было.

Мы видъли, въ какимъ результатамъ приводила цензурная практика за пятнадцать лѣтъ, 1833—1847. Число внигъ развтельно уменьшилось по научнымъ отдѣламъ, уменьшилось даже по отечественной исторіи, теоріи словесности, и проч., и увеличилось только по предметамъ чисто практической полезности.

<sup>—</sup>хорошо ли это? А что скажуть иностранцы? Развѣ вессло слышать дурное вивне о себѣ? Думаютъ: это не больно? Думаютъ: развѣ мм не натріоты?" На таків мудрыя замѣчанія, особенно на счеть миінія вностранцевъ, признавесь, ничего нельзя прибрать въ отвѣтъ"...

Авторъ нрибраль, впрочень, одинь отвіть—извістную исторію о двухь обитателяхь, Кифі Мокіевичі и его дітищі.

Правда, вкусъ въ отвлеченной философіи въ это времи упадаль въ самой литературъ, но тъмъ не менъе философскія изученія, въ которыхъ теперь больше начинала привлекать ихъ реальная сторона, были все-таки невозможны, какъ только сближались съ какими-инбудь вопросами действительности и какъ-инбудь задевали принятыя мисиня. Вопросъ религіозной философіи былъ совершенно вив области разсужденій, онъ являлся въ литературъ только въ формь догматическихъ сочиненій, писанныхъ спеціалистами. Подъ конецъ, философія вообще признана была за науку опасную, и послъ 1849 года была исключена изъ университетскаго преподаванія (вивсто нея введено преподаваніе логики и психологіи, поручаемое, кажется, везді, преподавателямъ богословія). Репутацію опасных издавна им'вли и науки естественныя. о которых думали, что оне имеють спеціальную способность приводить въ матеріализму. Геологіи ставилось въ особую обязанность не противоръчить традиціонному понятію о происхожденіи и возрасть земли. Впоследствін, въ новое царствованіе, нужна была ивкоторая смелость со стороны цензурнаго ведомства, чтобы сиять запрещеніе, лежавшее на прломъ рядь, между прочимъ, весьма знаменитыхт, европейскихъ книгъ по естествознанію. а также по исторіи, которыя до тіхъ поръ не иміли никакого доступа въ нашу литературу. Ту же судьбу делила политическая экономія, которой принисивали способность вести къ вольнодумству, такъ какъ она видшивалась въ дело государственнаго хозяйства съ непрошенными разсужденіями, и къ соціализму 1).

Далье, опасна казалась и классическая древность, которую теперь такъ восхвалиють защитники классицизма, какъ путь къ благонамъренности. Въ министерство кн. Пиринскаго-Пихматова, Уваровская система смънилась другою: обученіе греческому языку въ гимназіяхъ было прекращено; исторія классическаго міра считалась вовсе не такъ важной и полезной, какъ полагали прежде, и въкоторые педагоги были того мпьнія, что греческую и римскую исторію до Августа было бы полезно почти исключить совсьмъ изъ курса исторіи, такъ какъ исторія, писанная язычниками и республиканцами, каковы были Геродотъ и Оукидидъ, Титъ Ливій и Тацить, должна была оказывать вредное вліяніе на юные умы. Очень близкій съ этимъ ваглядъ выражала, напр., программа, составленная въ 1848—1849 году для военно-учеб-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Эти пеблагопріятным понятія о полятической экономін были тогда довольно распространены и очень сходим съ тѣми, которыя въ двадцатыхъ годахъ новели къ гоненію противъ прифессоровъ петербургскаго университета, Германа и Арсеньева, преподаваннихъ политическую экономію и статистику.

ных заведеній генераль-майоромь Ростовцевымь, который воссываль противь "безотчетнаго, можно связать, повлоненія событіямь исторін грековъ и римлянь, которое такь долго, и такь несимведливо, господствовало и въ книгахъ, и въ школахъ": онъ котыль отдавать справедливость тому, что было замычательнаго в древнихъ классическихъ государствахъ, но предостерегалъ отъ "ложнаго блеска", имъ придаваемаго, и говорилъ, что, "не тери уваженія къ обоимъ народамъ, достигшимъ высокой степени образованія (то-есть, въ грекамъ и римлянамъ), мы, теперь, не плъпяемся уже безотчетно республиканскими, нередко, такъ сказать, миширными, театральными добродътелями многитъ героевъ Греціи и Рима", и т. п. 1). Такъ какъ, по вышеуказанных основаніямъ, изученіе древнихъ греческихъ писателей, изыческихъ и республиканскихъ, представлялось и для университетовъ ве полезнымъ въ правственномъ смислъ, или ненужнымъ, то, по указанію начальства, вмісто чтеція классиковъ вводимо было чтеніе греческих писателей византійскаго періода, какъ важных для насъ по своему правственному и религіозному содержанію ")...

Въ преподавании истории всеобщей уже раньше появились особыя требованія, смысль которыхь состояль вь томь, что преподаваніе должно было противод в тетвовать либеральнымъ взглядамъ европейскихъ историковъ. Такъ, отъ Грановскаго еще въ 1843—44 году требовали, чтобы онъ излагалъ реформацію в революцію съ католической (!) точки зрвнія. Нѣсколько лѣгь спустя, новый министръ народнаго просвъщения указываль необходимость "хорошаго руководства въ изученію всеобщей исторія, написаннаго въ русскомъ дукъ и съ русской точки зрънія "): эта русская точка зрвнія была та же самая, что католическая въ предыдущемъ примъръ. Взгляды, составлявшее эту такъ-називаемую русскую точку зрёнія, были действительно таковы, какъ намекаль на это Грановскій въ своей запискі о новой програми преподаванія всеобщей исторіи. Взгляды, примъняемые въ преподаванію, дійствовали и въ цензурів. Тів историческіе предметы, для которыхъ требовалась католическая точка зравія, наконець, просто отсутствовали въ литературъ. Это были цълые періоди исторіи, пълыя явленія историческаго развитія. Новъйшая исторія была окончательно певозможна въ русской книгь. Книги евро-

<sup>1)</sup> Въсти. Евр. 1866, III, Педаг. Хрон. стр. 14. Біогр. Грановскаго, 244, ш слът. "Наставленіе для образованія восвитанниковъ военно-учебнихъ наведеній", Свб. 1849, стр. 108—108.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Такъ было, по крайней мірі, въ петербургскомъ университеть.

з) biorp. Грановскаго, стр. 245 и с. 12д.

пейской знаменитости, какъ сочиненія Шлоссера, Гервинуса и т. п., были запрещены даже въ подлинникъ. Впоследствіи, съ некоторымъ трудомъ были допущены первыя извлеченія наъ Маколея, и т. д.

Это повторилось въ самой русской исторіи. Т'в взгляды, кавихъ давно уже держались тогдашийе консерваторы, или люди, выражавшіе мибиіе большинства, - эти взгляды вполив высвазались въ репрессивныхъ цензурныхъ мірахъ, принятыхъ послів 1849 года. Русская исторія должна была изображать и доказывать извёстныя начала, которыя давались готовыми; въ историческихъ сочиненияхъ должны были устраняться черты и эпохи, жите эонткідполядон одис-оти атакив одид онжом жиндотол жв началамъ. Извъстна печальная исторія по поводу перевода впиги Флетчера о Россіи XII-то въки, —исторія, результатомъ которой было прекращение на много лътъ издания "Чтений московскаго общества истории и древностей" подъ ихъ тогданней редакцией и удаленіе Бодинскаго изъ московскаго университета. Къ числу неблагопріятиму подробностей, устранявшихся изъ литературы, отнесены были вст періоды народныхъ волненій, исторія переворотовъ XVIII-го столетія; даже древній быть, минологія, этнографическое изучение народныхъ обычаевъ возбуждали недовъріе, и печатаніе изследованій затруднялось и останавливалось 1). Новъйшан исторія была невозможна, за исключеніемъ чисто оффиціальной. Іїсторія церкви-также. Расколь быль разділень между двуми спеціальными ведомствами: министерствомъ внутреннихъ дыть, сведения котораго, и даже печатныя издания, были обык-

<sup>1)</sup> Въ запискахъ извъстнаго археолога Сахарова ("Р. Арх.", 1873, стр 980) находимъ извъстіе, что даже Сахаровъ встръчалъ неблагопріятным препятствія при изданія своихъ кингъ. По поводу своего изданія: "Сказанія русскаго народа о семейной жизни своихъ предковъ" (описаніе народныхъ обычаевъ), выходившаго еще въ 1836 году, Сахаровъ замѣчаетъ: "Въднам книга! Сколько она прошла мытарствъ, судовъ, пересудовъ, толковъ!" А г. Саввантовъ, одинъ изъ друзей Сахарова, сообщившій его записки въ "Русскій Архивъ", прибавлиеть: "Дъйствительно, дъло доходило до того, что Сахарову угрожали ужс Соловками, и бъда уже висъла надъего головою; но участіе, принятое въ немъ ки. А. Н. Голицынымъ, избавило нашего прхеолога отъ душеспасительнаго пребыванія въ отдаленной обителе"... По ходатъйству ки. Голицына, подъ начальствомъ котораго онъ служилъ врачомъ въ почтовомъ въдомствъ, Сахаровъ потомъ получилъ даже высочайную награду.

Такъ смотрели инзмія ведомства на этнографическіе труды, очевидно, подъ вліяніснь ходичихь попятій. Всего удивительне то, что образь мыслей Сахарова быль въ высмей степени натріотическій, и именно въ тогдамнемъ духв. Онъ быль предамнейшій поклоннякъ тогдамней системы (см. любонытныя подробности его минній тамъ же, въ "Р. Архивь", стр. 903 и след., особенно 915 и др.).

новенно "совершенно севретны", и другимъ въдоиствомъ, воторое являлось только съ богословско-полемическими обличениям.

Наконецъ, вопросы общественные, наблюдение современных явлений, ихъ историческое объяснение были совершенно закрыти отъ литературы; многочисленныя специальныя цепзуры (до 17-тв), подъ строгимъ надворомъ комитета 2-го апрёля, исключали вслеую возможность касаться множества предметовъ общественной и государственной жизни или прилагать къ нимъ какую-нибулькритику.

Такими трудностями обставлена была двятельность литературы, и всего больше были эти трудности въ сороковыхъ и первыхъ пятидесятыхъ годахъ, когда замъченный уснъхъ новыхъ направленій вызваль еще болье суровыя міры. Огромное большивство общества не было на сторонъ этихъ повыхъ направленій; оно или мало интересовалось ими, или относилось къ нимъ недружелюбио, потому что предпочитало не тревожить своего сонцаго спевойствія никакими размышленіями. Но эти трудности не остановили развитія новой литературы, и ея впутренняя сила ни въ чемъ не обнаруживается такъ наглядно и ясно, какъ именно въ томъ, что она не только удержалась при этихъ условіяхъ. во успъла, наконецъ, оказать вліявіе на умы. Стесненная въ самомъ содержанік изследованій, она выработала довольно определення представленія объ историческомъ ходів и современномъ состоянів русской жизни, о томъ, что пужно для ея здраваго развитія, в уже вскорь привлекта въ себь горячее сочувствие людей, въ которых были возбуждены болбе глубокіе интересы. Въ литературь новыхъ школъ господствовали по преимуществу общіе историческіе, литературно-художественные вопросы, по они ставились въ такомъ шпрокомъ смысле, что заключали въ себе целое нравственное и общественное міровоззрѣніе, и литература пріобрѣтала шировое воспитательное значение. Вившнія ственнія не остановили, по врайней мъръ, въ извъстномъ тесномъ вругь людей. развитія ихъ мыслей. То, чего нельзя было говорить въ печати прямо, говорилось косвенно, намеками. Одинъ исторякъ нашей цензуры дълаль по этому поводу такое замъчание: "Невозможно исчислить случаевъ удержанія или смягченія цензурою всьхъ горькихъ сатирическихъ выходокъ въ сороковыхъ и даже тридцатыхъ годахъ; но неръдко ей это не удавалось; случалось, что подъ вымышленными именами... сатира обманывала бдительность цензуры, и уже публика разгадывала ея истинное значеніе". Одна оффиціальная записка, поданная въ 1848 году, указывала, что въ этой литературѣ "каждое слово есть обинякъ", что "литература наша, и особенно невоторые изъ петербургских журналовъ, исполнены этихъ обиваковъ и намековъ, прозрачныхъ для смышленыхъ читателей". То, что не могло быть досказано въ книгъ и намеками, досказывалось въ разговорахъ. Чтепіе иностранной литературы, которая, въ самыя строгія цензурныя времена, проникала контрабандой, довершало распространеніе попятій, на которыя литература только указывала, и давало этимъ понятіямъ испость и определенность. Правда, книги были реже, чемъ впоследствіи, обращеніе ихъ было трудиве; но самое преследованіе, которому опе подвергались, придавало имъ темъ больше значенія, оне читались усердиве и пріобретали ревностныхъ последователей учепіямъ, которыя при другомъ положеніи вещей, вёроятно, не нашли бы такого обширпаго успеха.

Въ такомъ отношении стояли другъ къ другу два направленія нонятій—старое и новое, строго консервативное и прогрессивное, узко-національное и національное въ гораздо болъе широкомъ смыслъ, одно, принадлежавшее огромному большинству, другое — незначительному меньшинству. Въ понятіяхъ большин-ства и органовъ, выражавшихъ его мысли, литературныхъ и нелитературныхъ, господствовавшій порядокъ вещей быль наилучшій, вакой только можеть существовать: предполагалось, что мы народъ избранный, который не пуждается въ Европъ и превонародъ изоранный, который не пуждается въ Европъ и превосходство котораго она, если ипогда и не признаетъ, то только по безсильной зависти, что вслъдствіе того новое направленіе умовъ, проявлявшееся въ обществъ и наклонное къ сомивнію и отрицанію, есть просто злонамъренное покушеніе внести раздоръ въ это мирное благоденствіе. Люди консервативныхъ мивній могли совершенно искрепно не понимать этого направленія, его побужденій и желаній, и приходили къ выводу, что единственный источникъ его—самоволіе мысли, которое и нужно было поэтому обуздать и смирить. Когда новое направленіе, естественнымъ ходомъ образованности, начинало ближе присматриваться въ явленіямъ нашей общественности, — другое направление оставалось еще въ ставляеть потребности. Какъ ни мало выражалось въ литературъ содержание новаго направления, но люди консервативныхъ мижній угадывали, что сущность его въ этомъ пункть была прямо противоположна ихъ понятінмъ, и потому относились къ нему съ враждой и съ суровымъ противодъйствіемъ. По всему складу ихъ попятій, по всей давнишней практикъ этого рода нельзя было, жонечно, и ждать, чтобы они предоставили противной сторон'в свободу высказываться.

Отношенія были натянутыя, и новое направленіе было слишкомъ слабо вившнимъ образомъ, вліяніемъ въ обществі, чтоби можно было предвидіть ихъ наміненіе безъ вившательства какихъ-нибудь особыхъ обстоятельствъ. Тягостное положеніе литературы могло продолжаться безъ конца: одна сторона не могла бы слишкомъ скоро придти къ иному взгляду на вещи, другам не иміла средствъ измінить свое визшнее положеніе. Новымъ обстоятельствомъ, которое произвело довольно сильный, временной повороть общества, была—Крымская война.

Известно, какимъ высокомеріемъ исполнено было русское общество въ началъ этой борьбы, съ какой самоувъренностью разсчитывало на непобъдимость своихъ силъ и на посрамление врага. Это было вполне согласно съ темъ, что думало это общество въ теченіе півсколькихъ десятилівтій, въ чемъ его уб'єждали и воспитывали: могла ли быть страшна Европа, къ которой привывли относиться съ такимъ чувствомъ своего превосходства? Другая, меньшая часть общества, именно люди новаго направленія, смотръли на вещи гораздо болъе трезво, далеко не самонадъянно и, какъ показали послъдствія, очень върно. Они думали, что Европа, съ которой приходилось бороться, если не превосходила насъ энергіей національнаго чувства, военнаго мужества, то, въ счеть силь, имьла надъ вами несомнънное преимущество болье высокой цивилизаціи, болже высокаго гражданскаго развитія, что въ предстоявшей борьбе должна была соперничать не только сила оружія, по и сила образованности. Меньшинство съ опасеніями ожилало событій, которыя должны были рішить не одинь польтическій международный вопрось, но вызвать и решеніе нашего внутренняго вопроса о судьбь русской образованности и направленіи общественнаго развитія.

Какъ дъйствовали событія на людей этого меньшинства, можно видъть (чтобы привести фактическое указаніе), напримъръ, изътого, какое впечатлъніе производили они на Грановскаго. Мы особенно охотно обращаемся къ этому примъру, потому что Грановскій (какъ ни смотръли на него въ свое время крайніе консерваторы), человъкъ отъ природы мягкій, примиряющій, всего меньше могъ быть обвиненъ въ ръзкости митній. Съ людьми болье крайнихъ взглядовъ Грановскій доходилъ даже до настоящаго разрыва, защящая свои идеалистическія теоріи; онъ далеко не быль неумъреннымъ и въ своихъ митніяхъ о предметахъ общественныхъ.

Грановскій, какъ всё люди новыхъ литературныхъ школь, былъ крайне удрученъ мёрами, какія принциались съ 1848 года

противъ литературы, просвещенія, университетовъ. Сколько могъ, онъ старался защищать ихъ дело, когда представлялся къ тому какой-нибудь случай. Иногда, онъ съ горечью высказываль друзьячь безотрадное чувство, которое имъ овладъвало 1). Ему совершенно ясно было значение техъ явлений, которыя онъ видель кругомъ, ясно было и значение того столкновения, которое привело къ восточной войнъ... "На западъ споплилась гроза и надвигалась на Россію, - разсказываеть біографъ Грановскаго. Русское общество исполнилось тревожныхъ и неясныхъ ожидавій. Началось передвижение войскъ нашихъ, начались уже столкновения съ турецвими войсками. Торжество русскаго флота при Синопъ (18-го ноября 1853 г.) возбудило радость въ русскомъ обществъ, но порождало вивств и преувеличенныя, легкомысленныя надежды. Въ пругахъ московскаго общества Грановскій встрічаль людей, говориншихъ о врагахъ, выступавщихъ противъ Россіи: мы ихъ шапками забросаемъ. Когда союзный флоть французскій и англійскій уже готовился войти въ Черное море, въ Москвъ не только многія изъ дамъ, но и изъ воиновъ, доживавшихъ въ ней свой въкъ, толковали, что враги педоумъваютъ, что имъ дълать, и хлопочуть только о томъ, какъ выпросить себъ пощады и мира у Россіи... Грановскій, съ напряженнымъ вниманіемъ следившій за ходомъ готовившихся и грозно развивавщихся событій, за общественнымъ мифијемъ Европы, за иланами и переговорами европейскихъ правительствъ, за приготовленіями къ войнъ, раздражался и оскорблялся невъжественными или легкомысленными толками и мизинями, раздававшинися вокругъ него. Опасность, гровившая Россіи, была для него ясва, "Чемъ приготовились мы для борьбы съ щивилиминей, высылающей противъ насъ свои сили?" задавалъ опъ горькій вопросъ людямъ, легко вёровавшимъ въ счастливый для Госсіи исходъ возникщей борьбы...

<sup>1)</sup> Въ 1850 г. онъ висалъ въ одному изъ своихъ друзей: "Положеніе наше становится нестериниве день ото дня. Всякое движеніе на Западв отзывается у насъ
ственительной міврой. Доноси идутъ тысячами. Обо мив въ теченіе трехъ місяцевъ
два раза собирали справки. По что значить личная опасность въ сравненіи съ общимъ страданіемъ и гнетомъ". Онъ упоминаеть о мірахъ, которыя приняти были
относительно университетовъ; замічаеть, что господствовавшая тогда система "громко
говорила, что она не можеть ужиться съ просвіщеніемъ"; увоминаеть о программі
новаго преподаванія для кадетскихъ корпусовъ. "Іслунты позавидовали бы военному
недагогу, составитель этой программи. Сиященнику предписано внушать кадетамъ,
что величіе Христа заключалось пренмущественно въ покорности властямъ. Онъ выставлястся образцомъ подчиненія и дисциплины. Учитель деторін долженъ разоблачать мишурныя добродітели древнихъ республикъ и показать величіе непонятой историками римской вмперів, которой недоставало только одного—паслідственности!.."

"Съ этого времени онъ находился въ особенио возбуждевномъ состояния. Грозныя события, переживаемыя тогда Россією, начали вызывать въ лучшимъ умахъ русскаго общества сознаніе положения и недостатвовъ общественнаго устройства Россіи. Для Грановскаго такое сознаніе становилось мучительніве, чімъ когданибудь. Въ то тяжкое время мысль его обращается чаще всего въ великому преобразователю Россіи, въ Петру... Онъ горячо любилъ русскихъ и Россію, онъ зналъ и высоко цівнилъ многія стороны русскаго характера, но понималь и всів ихъ недостатки. Съ горечью замівтиль онъ, что русскій народъ умітеть славно умирать за отечество, но жить для него не умітеть. Россіи нужни преобразовитил, ей нуженъ преобразователь — воть что глубоко сознаваль и глубоко чувствоваль онъ въ носліднее время своєй жузни" 1).

Это послёднее время вообще наводило его на самыя мрачным мысли. Оно отнимало всё надежды на дёятельность, воторыя онъ питалъ съ давняго времени. "Есть съ чего сойти съ уна Благо Бёлинскому, умершему во-время" — говорилъ онъ въ 1850 году. "Сердце ноетъ при мысли, чёмъ мы были прежде и чёмъ стали теперь" — писалъ онъ въ одному другу въ 1853 г., указывая на то, какъ тогдашнія условія русской жизни не даваля мѣста ни малёйшему проявленію тёхъ научныхъ, общественно-воспитательныхъ стремленій, которыя въ особенности у Грановскаго отличались кроткимъ идеализмомъ.

Настроеніе Грановскаго было общее настроеніе всего круга людей того же образа мыслей. Оно видоизм'внялось по развицам личнаго характера, ясности и силы уб'єжденій; но для вс'єхъ это были годы тяжелаго испытанія, опасеній за судьбу русскаго развитія, горькаго чувства нодавленных падеждъ, —и результатом всего было глубокое уб'єжденіе въ необходимости иного порядка д'єлъ, необходимости широкихъ и энергическихъ преобразованій, которыя одни могли вывести Россію изъ ея фальшиваго и опаснаго положенія и обезпечить лучшее будущее.

Прошло два-три года, и съ окончаніемъ войны въ русскомъ обществъ произошла метаморфоза — наступили знаменитме годи нашего "прогресса". Общій тонъ метаній чрезвычайно измінник: во-первыхъ, невозможно было не признать превосходства той "признацін", о которой говорилъ Грановскій; во-вторыхъ, новый правительственный періодъ давалъ возможность ожидать смягченія опеки, и это оказало влінніе не только на людей, которые

<sup>1)</sup> Т. И. Грановскій, біогр. очеркъ, А. Станкевича. М. 1869, 270-275.

прежде боялись высказывать свои мысли, но и на людей, которые привыкли совсёмъ "не смёть свое сужденіе имёть". Въ первое время новаго царствованія еще продолжалась та же цензурная практика, но пріемы ея стали сами собою смягчаться, литературт давалось все болёе простора, и она тотчасъ воспользовалась новыми благопріятными условіями.

Если обратимъ вниманіе на то, что говорилось въ обществъ со второй половины 1850-хъ годовъ, что стало высказываться въ литературъ и встръчать всего больше одобренія въ самой публикъ, встрепенувпейся къ "прогрессу", — мы увидимъ, что въ сущности это были именно тъ взгляды, которые господствовали въ литературныхъ школахъ сороковыхъ годовъ. Когда начались эти разнообразныя заботы о русскомъ прогрессъ, въ сущности это было то же самое, что говорили некогда Белинскій, Грановскій и ихъ друзья. Мивнія этой школы, которыя незадолго передъ тъмъ считались у большинства дерзкимъ вольнодумствомъ, умничаньемъ кабинетныхъ людей, стали теперь какъ будто вновь открытой истипой и вскоръ потомъ общимъ мъстомъ, которымъ смъло пользовался каждый, кому, искренно или неискренно, хотълось не отстать от въка. Наша общественная дъйствительность стала теперь представлиться вовсе не въ томъ блистательномъ видь, какою считали ее прежде: сколько прежде большинство находило ее благополучной, столько теперь стали отыскивать въ ней педостатковъ; самообличение полилось потоками. Пзвъстно, какъ это движение въ либеральную сторону захватывало даже людей, вовсе не склонпыхъ къ какому-нибудь либерализму и которые, нъсколько лътъ спустя, поторопились вернуться въ прежнему, находя, что это и проще и можеть быть, при спова измънившихся обстоятельствахъ 1), гораздо выгодиве... Но если, мимо этихъ каррикатурныхъ сторонъ того времени, въ которыхъ уже тогда люди болье проницательные угадывали ту же безхарактерную податливость мало развитого большинства, если обратить вниманіе на то, что занимало людей, болье серьезно и горячо принимавшихъ общественный интересъ, и что становилось предметомъ правительственныхъ пачинаній, то параллель съ иденми "сороковых годовъ" становится несомибина. Въ этомъ и заключается ихъ историческій смысль. Въ нихъ было именно стремленіе къ тому преобразованію, которое совершалось теперь въ различных областях общественной и государственной жизни. Освобожденіе престыянь; уничтоженіе взяточничества—не моральными

<sup>1)</sup> Реакція съ 1861-62 года.

проповідями, а здравими учрежденіми и контролент общественнаго мийнія; преобразованіе судов; извістний просторъ ддя общественной самодінтельности; введеніе гласности какъ для діятельности административной и судебной, такъ и для другихъ предметовъ общественнаго значенія, и рядомъ съ тімъ большая свобода для нечати; наконецъ, сколько возможно боліве широкое образованіе для всіхъ классовъ общества—все это было ясно сознаннымъ убіжденіемъ сороковыхъ годовъ. Правда, писатели того времени не могли развить всего этого прямо, не сказали этого въ положительной формі, но имъ помішала въ этомъ только вийниям невозможность, ті цензурныя препятствія, которыя вообще не дали имъ высказать вполять своего образа мыслей. Для читателей серьезныхъ былъ и тогда, въ общихъ чертахъ, ясенъ тотъ характеръ общественной и государственной жизни, какого они должны были желать по ихъ взгляду на вещи. Многіе изъ тіхъ писателей продолжали дійствовать и послів, и когда въ пятидесятыхъ годахъ они говорили объ общественныхъ преобразованіяхъ, они высказывали не вновь придуманныя, а давнишнія свои мысли. До какой різкой ясности доходили понятія этого круга въ сороковыхъ годахъ, можетъ служить приміромъ не разъ нами указанное письмо Белинскаго къ Гоголю.

Итакъ, если въ сороковыхъ годахъ эти люди были гонимы,

Итакъ, если въ сороковыхъ годахъ эти люди были гонимы, если имъ ставили въ укоръ, что опи будто по ведоброжелательству не хотятъ признавать порядва вещей, составляющаго общее благополучіе, на дълъ опи только лучне другихъ понимали истинный интересъ народа и государства: опи не хотъли повторятъ льстивой лжи о всеобщемъ благополучіи и видъли тъ слабыя стороны общества и государства, которыя нуждались въ перемънъ и по требованію разумной справедливости, и по требованію національнаго самосохраненія. Первое испытаніе, которое встрътилось потомъ націи, подтвердило ихъ предвидънія и повело общество на путь преобразованія, какого они давно желали.

Такова правственно-общественная заслуга писателей сороковыхъ годовъ и ихъ историческое зпаченіе. Не будемъ говорить о томъ, какой урокъ слъдуеть изъ ихъ исторіи: историческіе уроки сами собой ясны тъмъ, кто умъетъ понимать общественныя явленія и относится къ пимъ съ честнымъ желаніемъ истины, и без-Итакъ, если въ сороковыхъ годахъ эти люди были гонины,

пія и отпосится въ пимъ съ честнымъ желаніемъ истины, и безнія и относится къ нимъ съ честнымъ желаніемъ истивы, и осъ-нолезно указывать ихъ тѣмъ, кто смотрить на міръ "ковырня пальцемъ въ носу", какъ выражается великій реалисть Гоголь, или кому нѣтъ дѣла до истины и до интересовъ общества. Намъ остается упомянуть тѣ, не вполнѣ благопріятныя за-ключенія о литературной эпохѣ сороковыхъ годовъ, какія вызи-характер. литер.

вала поздивними двительность ивкоторыхъ писателей, принадлежавшихъ той эпохъ по пачалу своего поприща; им уже васались отчасти этого предмета, и ограничимся немногими замізчапінми. "Московскія Відомости" и "Русскій Вістникъ" (съ пестилеситыхъ годовъ) издавались людьми сороковыхъ годовъ, и это заставляло пекоторыхъ думать, что въ идеяхъ сороковыхъ годовъ была извъстная неустойчивость, неясность, неполнота, которыя и саблали возможнымъ превращение ихъ прежняго либерализма въ пъчто не только консервативное, по даже просто обскурантное. Можно было бы прибавить другіе примітры подобпыхъ превращеній. Но следуеть отличать идеи и лица. Первыя мы имбемъ передъ собой въ твхъ подлинныхъ заявленіяхъ, какія находими въ литературь 40-хъ годовъ, въ біографіяхъ и мемуарахъ лучшихъ представителей того времени. Отношения разныхъ лицъ къ эгимъ идеямъ были, какъ понятно, различны: въ пору самыхъ 40-хъ годовъ бывали различны оттънки мибий Вълинскаго или Герцена съ одной стороны и Грановскаго, Соловьева, Кавелина съ другой; взгляды техт, вто особенно увлекалея соціальными отношеніями настоящей минуты, получали иной тонъ, чемъ у техъ, кто останавливался на изученияхъ историческихъ. Тъмъ не менье во взглядахъ этихъ лицъ было общее, что давало имъ солидарность работы и вліянія. Если вносл'ядствіи иные люди 40-хъ годовъ являются въ роли, не отвъчающей этому преданію, это имбеть свои историческія объясненія. Падатели "Русскаго ВЕстинка" и "Московскихъ ВЕдомостей" (въ томъ видь, какой получили эти изданія съ 60-хъ годовъ) въ первое времи своей новой роли ссылались даже на свою традицію 40-хъ годова: для первыхъ годовъ "Р. Въстника" это и было справедливо (хоти въ литературъ 40-хъ годовъ опи не запимали важпой роли), по не было справедливо для последующихъ, и любопытно, что, напр., относительно Каткова Вымискій уже зам вчалъ пеяспости характера 1). Достоевскій въ 40-хъ годахъ пріобрівля ("Біндими Людьми") свою славу какъ писатель извістнаго гражданско-филантронического характера, навъянного Гоголемъ (и французскимъ соціальнымъ романомъ), по о другихъ его произведеніяхъ Бълнискій еще тогда отзывался какъ о "первической чепухв", которая и впоследствии заняла много места въ его произведеніяхъ, особливо публицистическихъ. Эти и подобные примікры, гдь превращеніе слишкомъ опреділялось личными

<sup>1) &</sup>quot;Жизнь и персписка Пълнисвато"; "Катковъ и ого время", С. Иевъдънскаго. Спб. 1888,

свойствами, еще пе говорять противъ силы, искрепности и исторической важности идей сороковыхъ годовъ, какъ одё понимались лучшими людьми того времени. Съ другой стороны можно было бы привести многочисленные примёры, где превращенія не последовало и где, напротивъ, сущность изглядовъ не только сохранилась, но и развивалась далёе.

Но, абиствительно, есть нупкты различія, гав люди "сорековыхъ годовъ" уже не сходились съ повыми покольніями, гль взгляды первыхъ могли не удовлетворять вторыхъ даже въ токъ случав, еслибы не отступали, повидимому, отъ своего первоначальнаго типа. Первые были больше идеалисты и, по необходимость. отвлеченные либералы, когда вторые больше чувствовали реальныя стороны жизни, науки и искусства. Эта разница понятна. Первые начинали то дело, которое продолжали вторые, и продолжение естественно встръчало повыя стороны предмета, ближе опредвляло прежиня, отъ вещей общихъ приходило въ частноствиъ, оть отвлеченныхъ-къ практическиять. Съ другой стороны изивнилось направление европейской мысли, которан продолжала оказывать сильное вліяніе на содержаніе нашей образованности. Первые больше были подъ вліяніемъ отвлеченно-философскихъ, общеисторическихъ изученій, или встрівчались съ ученіями соціальными въ ихъ самой крайней идеалистической форм'ь у францужскихъ соцівлистовъ, которые могли дять только самыя общія черты своего отдаленнаго идеала. Вторые уже не видъли безусловнаго господства отвлеченной философіи, и больше знакомы были или съ ен последними развитими у левой стороны гегеліанства, или съ новыми изследованіями въ области естественной философіи и соціологія; изученія историческія приняли болье широкій и положительный характеръ, который представляла теперь сама епрыпейская литература, и который обпаруживался также и въ нашихъ собственныхъ изученияхъ своего прошедшаго; политикоэкономическія ученія пов'віннаго времени оставили почву отвлечениаго соціализма, и говорили о достиженій лучшаго устройства экономическихъ отношеній уже не фантастическими, по въ дійствительности возможными средствами, напр., известными учрежденінми, развитіемъ компераціи вив государственной иниціативы или подъ си примымъ въдъпісмъ, и т. д. Новое положеніе печати, во всякомъ случав болбе благопріятное, чвит прежде, произвело также разницу условій, вліяніе которой отражается и на сужденіяхь о литературів сороковыхь годовь. Наконець, самыя событія, преобразованія, совершавшіяся въ повый правительственный періодъ, могли производить, и производили на техъ и другихъ различное внечатлъніе. Первые мечтали нъвогда о лучшихъ временахъ, о большей свободъ для общества, литературы и пауки, по такъ мало видъли кругомъ себи условій для этого, такъ мало падъялись въ свое время на исполненіе своихъ мечтаній, и Ст. другой стороны вынесли изъ-за нихъ такъ много мелкихъ и верупныхъ испытаній, что этихъ людей, очевидно, должна была удовлетворить гораздо меньшая доля исполненія ихъ желаній, чъмъ тъхъ, для кого общественный опытъ почти начинался прямо . ст. этого новаго порядка вещей. Для первыхъ было важно одно то, что признанъ былъ тотъ или другой общій принцинъ: по тому, что они видели въ прежией русской общественности, и это казалось уже, и действительно было, важнымъ пріобретеніемъ, и утомившаяся энергія не увлекалась новыми исканіями. Для вторыхъ, новыя пачала, вводимыя въ жизнь, казались уже дѣломъ необходимости, условіемъ національнаго существованія, которому безъ этого грозила, по ихъ мивнію, серьезная опасность ослабленія и упадка, въ виду европейскаго сосвдства и враждебнаго соперничества. Съ этой точки зрвнія, справедливость которой едва ли подлежить сомпьнію, не довольно было одного неиснаго, обоюднаго заявленія новыхъ началь, но было необходимо энергическое ихъ выполненіе, потому что только это послъднее могло ческое их выполнение, потому что только это последнее могло быть сколько-пибудь действительнымъ средствомъ противъ много-различныхъ золъ, продолжающихъ искажать и обезсиливать внутреннюю русскую жизнь. Чёмъ больше вторые имёли случаевъ убъждаться въ слабости реформы, тёмъ больше ихъ взгляды дёлались исключительными и тёмъ меньше становилось возможно соглашение съ идеалистическимъ оптимизмомъ.

Таково отношеніе двухъ періодовъ прогрессивнаго направленія нашей литературы или, пожалуй, двухъ литературныхъ и общественныхъ покольній. Если притомъ многіе изъ людей если не вполнь припадлежавшихъ, то все-таки прикосвовенныхъ къ школь сороковыхъ годовъ впослъдствій не выдержали своего прогрессивнаго направленія и, папр., изъ англоманско-либеральнаго "Русскаго Въстникъ" и ямосковскія Въдомости", и посльднія могли пріобрътать не менье пламенныхъ поклонниковъ, чьмъ имъли въ пору своего либерализма, то очевидно, что отступленіе бывшихъ либераловъ на попятный дворъ можеть разсматриваться не только какъ ихъ личное дъло, но и какъ явленіе общественнаго свойства. Если въ отступленіи п быль разочеть на личный интересъ, то возможность популярности, пріобрътаемой на новомъ поль, показывала, что въ самомъ обще-

ствъ Взяли верхъ иные инстинкты, и писатели, послъдовавше за ними, возвращались въ ту же толпу, изъ которой выдълились въкогда, какъ руководители ея къ лучшимъ цълямъ. Въ этой нассъ снова заговорили ея давнишніп свойства, та уиственная лъв, пенависть къ тому, что не льстить ея грубому самодовольству, тъ инстинкты застоя, которые нъсколько десятильтій тому назадъ обощлись обществу такъ дорого.

Насъ отделяеть отъ литературныхъ школъ сороковыхъ головъ целий періодъ новаго развитія, въ которомъ совершилось миого важныхъ событій, общественныхъ и литературныхъ; теперь привыкли считать описываемое нами время давнимъ прошлымъ, которое мы далеко опередили, но, какъ ни важны многія изъ совершившихся перемёнъ, въ сущности наше время, по своему содержанію, еще не такъ далеко ушло отъ этого давняго прошед шаго и не исполнило техъ задачъ, которыя это прошедшее ставило нашему общественному развитію и литературів. Не будемь говорить о техъ понятіяхъ гражданской жизни, которыя были уже прочно усвоены лучшими людьми той эпохи и которыя до сихъ поръ еще не были признаны нашимъ временемъ и не получил м'яста въ учрежденіяхъ. Вопрось образованія, хотя самимъ обществомъ было положено не мало прекрасныхъ намъреній и дъйствительнаго труда для его разъясненія, - все еще находится въ самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ. Въ умахъ и правахъ общества, и въ самыхъ учрежденіяхъ, не существуеть то понятіе, безъ котораго пемислими серьезные успёхи въ образовани, -- понятіе о свободъ научнаго изслъдованія. Положеніе науки, правда, съ тахъ поръ нъсколько улучшилось, но сущность его осталась та же. Какъ тогда, наука все еще находится подъ педовърчивымъ надзоромъ; ен отрасли все еще дълятся на полезныя и вредныя, желательныя и нежелательныя; нъкоторыя все еще не имъють мъста въ русской литературъ и на русскомъ язывъ. Такимъ образомъ, существованіе нашей науки до сихъ поръ случайно и пепрочно, и она продолжаеть оставаться въ вассальномъ отношения къ европейской образованности, которое оставляеть за нами репутацію умственнаго несовершеннолътія и, къ сожальнію, не безъ основанін: отсутствіе возможности свободнаго изследованія поневоль дълаетъ бъдной нашу научную литературу и, стави цълую нашу образованность въ подчинение европейской, отражается ущербомъ для самаго паціональнаго достоинства.

Подобныя пеутвинительныя явленія представляеть правственное состояніе общества. Можеть казаться перідко, что трудь, положенный въ сороковыхъ годахъ на его правственное возрож-

Digitized by GOOGLE

деніе и продолженный въ послёдующі<u>я</u> десятилётія лучшими си-лами литературы, пе припесъ своихъ плодовъ— даже въ средё паиболе образованнаго класса, изъ котораго выходить теперь столько поборниковъ застоя и обскураптизма, и который, однако, стоить во главь народа. Въ последніе десятки леть мы много разъ могли видіть, что преданія сороковыхъ годовъ теряли свое влінніс, что преобразованія прошлаго царствованія, которыя при всей ихъ неполноті: были проблескомъ общественнаго совершенствованія, подвергались отрицанію и даже осм'вянію, и въ парыллель къ этому въ литературъ совершались явленія, свидътельствовавшія о несомившомъ рецидивь застоя: въ господствующей массь общества пъть тъпи идеальныхъ увлеченій, какія составляють залогь развитія, и взамъпъ распространяется безсодержательное, эгоистическое одичание... Отрадный противовъсъ этому находимъ въ лучшей сторонъ литературы, гдъ еще до нашего времени дъйствовали младшіе представители сороковыхъ годонъ-Ив. Аксаковъ изъ одного лагеря, Салтыковъ изъ другого; находимъ въ горичемъ стремленіи молодыхъ покольній къ образованію, въ порывахъ припести свои силы на служеніе народу: здівсь идеть живая струя идеализма, составляющая повійшее преемство движенія сороковыхъ годовъ. Мы хотіли бы пастоящимъ трудомъ папомпить объ источникахъ этого современнаго идежнизма: изучение предацій нашего собственнаго діла подкрінлистъ его сознаніемъ правственной солидарности и исторической прочности.

Въ пашей литературћ, къ сожалбию, и допыть слишкомъ часто чувствуется этотъ педостатокъ свободнаго движенія, который связываль мысль и стьспяль работу лучшихъ писателей, въ наукі и поэзіи, въ изученіи пропедшаго и въ изображеніяхъ настоящаго. Излагая віжоторые основные факты изъ исторіи нашего общественнаго самосознанія за вторую четверть віжа, мы не могли не встрічаться съ прискорбными явленіями подобнаго рода. Скучно приноминать, что это навлекало настоящимъ очеркамъ неліныя обвиненія—въ пеуваженія къ нашей литературів, въ желаніи бросать тінь на ея славныя имена, въ непризнаніи того, что есть въ ней высокаго и замічательнаго и т. д., обычный пріємъ невіжества, которому трудно отвічать вразумительнымъ для него образомъ. Эти очерки— пе исторія художественной литературы; ихъ цілью было указать общественную сторону нашего литературнаго развитія, которое съ этой точки арішія не было достаточно разъяснено. Мы старались прослідить трудную борьбу общественнаго сознанія среди крайне неблаготрудную борьбу общественнаго сознанія среди крайне неблаго-

пріятных условій, которыя извращали нвогда и самое направленіе искусства. Указанные факты оставляють иногда, или даже часто, неблагопріятное впечатлівніе, но неужели надо было скрывать или подкрашивать ихъ? 11 неужели это посліднее было бы уваженіемь къ литературів—и къ исторіи?

Литература считается отраженісмъ общества и, дійствительно, взятая въ ціломъ, она отражаеть и состояніе умовъ неподвижнаго, живущаго обычаемъ большинства, и положеніе той часть общества, которое, покидан старое, ищетъ путей дальнійшаго развитія. Процессь развитія, разъ возникшій, такъ настоятеленъ, что совершается даже наперекоръ всей силі еще господствующей старины. Въ своемъ изслідованіи мы хотіли показать, но какимъ мотивамъ, въ какой мірі и ціною какихъ усилій литература даннаго періода могла служить образованію общественныхъ понятій въ новомъ направленіи и создать то предиліс, къ которому восходить лучшія общественныя стремленія нашего времени.

То, чего мы глубоко желали бы для нашей литературы, — будеть понятно читателю, у котораго есть интересъ къ ся инрокому и свободному развитію и процепталію.

## приложение.

## Значеніе Гоголя

## **въ созданіи современнаго международнаго положенія** русской литературы.

Историческія поминки о діятеляхъ литературы и искусства, какъ настоящів поминки о Гоголь, перыдко имбють двойственный характеръ-и отраднаго воспоминанія о великомъ діль, какое было совершено мыслителемъ или художникомъ, и рядомъ, а это перъдко, скорбнаго воспоминанія о той тяжелой внутренней и вивиней борьбь, какую приходилось выпосить не только мыслителю и деятелю общественному, но и деятелю поэзін, борьбе гдъ опъ, въ концъ поприца, въ послъдніе дни жизпи, самъ ве имблъ отрады достигнутаго успъха, или наконецъ впадалъ въ страшное сомивніе: быль ли правилень тоть путь, какимъ была создана его слава, и не была ли эта слава грёхомъ и преступленіемъ, когда на дёлё эта слава была именно добрая и правильная. Оба эти впечатлінія проходять и въ восноминанінхъ о Гоголь: им уже видимъ теперь весь объемъ благотворнаго дъла, исполненнаго имъ для отечественной литературы, и все еще рышаемъ трудный психологическій вопросъ о томъ мучительномъ душевномъ разладъ, какой тяготълъ надъ нимъ въ послъдніе годы его жизни и подъ гнетомъ котораго онъ кончилъ эту жизнь.

Біографія его изв'єстна; довольно сказать о главных сторонахъ его внутренней жизни и творчества, которыя были основными чертами его біографіи и его великаго историческаго значенія.

Гоголь быль однимь изъ первостепенныхъ дъятелей на всемъ пространствъ русской литературы. Вспоминая его историческую роль, прежде всего приходитъ на мысль сравнить положение цълой литературы въ ту минуту, когда закончилась его дъятельпость, и теперь, въ его посмертный юбилей. Въ цъломъ, поло-

женіе и роль русской литературы за этотъ историческій періодъ чрезвычайно измѣнились. Полъ-вѣка тому назадъ русская литература была почти неизвѣстна въ Европф; объ ней доходили на западъ только смутные слухи, новторились, по словамъ самихъ русскихъ, немногія имена, по въ ней не находили никакого осо-беннаго интереса, — между прочимъ и справедливо, потому что приходилось бы встрѣчать немало прямыхъ отголосковъ того же европейскаго движенія. Въ настоящую минуту передъ нами нѣчто совершенно иное и раньше небывалое: русская литература въ глазахъ свропейскихъ читателей и критики ваняла свое независнмое, своеобразное положеніе; русскіе новѣйніе писатели являются во множествѣ переводовъ, производятъ сильное внечатлѣніе, имена ихъ становятся общензвѣстными; смыслъ русской литературы становится попятенъ или по крайней мѣрѣ его усиливаются нонять; одно знаменитое имя русской литературы пріобрѣло извѣстность буквально всемірную, и въ русской книгѣ какъ будто хотятъ искать вѣщаго слова.

Извъстны эти имена, получивній за послъдніе десятки льтъ великую популярность въ европейской литературь: прежде всего, кажется, сталь широко извъстепь Тургеневь, затьмъ Достоевскій, частью Гончаровь, всего болье гр. Л. Н. Толстой, наконець писатели молодого покольній, изъ пихъ особливо Максимъ Горькій... Если мы стапемъ исторически доискиваться, откуда развивается тотъ внутренній смысль, который является привлежающей силой русской литературы въ настоящее время, несомивню однимъ изъ источниковъ этого глубокаго внутренняго значенія должно признать именно Гоголя.

мижно однимъ изъ источниковъ этого глубокаго внутренняго значенія должно признать именно Гоголя.

Могуть сказать, что Гоголь не имѣлъ и не имѣетъ однако ни большой извѣстности въ евронейской литературѣ, ни большого вліянія. Дъйствительно, Гоголь не только мало извѣстенъ, но былъ новидимому и мало понятенъ евронейскому читателю: въ немъ слишкомъ много спеціально, технически, русскаго, чуждаго евронейскому пониманію — перѣдко прямо какъ иная ступень культуры. Подобнымъ образомъ евронейскому читателю почти недоступенъ Салтыковъ, еще одинъ изъ великихъ писателей русской литературы; вѣроятно часто не совсѣмъ доступенъ и Л. Н. Толстой въ своихъ разсказахъ и драмахъ изъ народной жизни. Но относительно Гоголя мы имѣемъ въ виду собственный процессъ развитія самой русской литературы (онъ еще мало извѣстенъ западной критикъ): Гоголь могущественно участвовалъ въ созданіи того правственнаго настроенія, которое паряду съ геніальнымъ художественнымъ творчествомъ дало сму первенствую-

щую роль въ русской литературів; это настроеніе и сообщило дальнійшему развитію литературы тоть же высокій тонь общественнаго интереса и нравственнаго чувства и отсюда въ звачительной мітрів шло то нравственное и поэтическое обанніе, какое на наших глазахъ русская литература производить въ европейскомъ обществів.

Какимъ же образомъ западная критика объисняетъ техъ русскихъ писателей, которые находитъ въ Европъ столько повловниковъ? Говоримъ о критикъ потому, что она, очевидно, старается привести къ сознанію непосредственныя внечатльнія массы. Прежде всего поражало конечно обиліе и оригинальность русскаго художественнаго творчества: дійствительно, писатели, которыхъ мы назвали, представляютъ собою высокую и ръдкую степень художественнаго дарованія,—оно само но себі могло быть залогомъ успъха,—но затімъ, чему служило это художественное творчество, какія идеи и настроенія чувства оно воплощало?

Изъ мпогочисленныхъ отзывовъ европейской критики, которые здёсь не время перебирать, возьмемъ отзывы одного писа-теля, вёроятно наиболёе извёстнаго изъ европейскихъ критиковъ русской литературы и, быть можеть, одного изъ самыхъ свъду-щихъ. Мы разумвемъ виконта Мельхіора де-Вогюэ. Господствующимъ представлениемъ его относительно русскихъ писателей является то, что они (какъ сказалъ бы въроятно и Тэнъ) прежде всего отражають въ себъ свою *риси*. Вогю и всколько разъ повторяеть эту мысль: этой рась онъ принисываеть основы той оригинальности, которая очевидно въ его глазахъ не находить себь пичего подобнаго въ его соотечественникахъ, писателяхъ французскихъ. У Тургенева опъ находитъ "ине âme slave", славинскую душу; въ Достоевскомъ видитъ "ин viai scythe", истаго скиоа, и т. п. Конечно, критику было бы не легко объяснить съ точностью свойства именно "славниской" души и въ конце концовъ проще было бы говорить о душь русской, о русскомъ на-піональномъ характерів; и еще трудніве было бы объяснить съ півкоторымъ віроподобіємъ "скноскую" душу Достоевскаго, такъ какъ о скивахъ не только виконтъ де-Вогюю, по и мы сами имбемъ пока довольно смутное понятіе, — по очевидно во всикомъ случав, что этими далекими эпитетами французскій критикъ хотбілъ указать то исконное, первобитное, глубокое и оригинальное въ русской народности, въ русскомъ племени, что пашло свое вираженіе въ паннихъ великихъ нисателяхъ.

Намъ самимъ подобныя опредъленія кажутся слишкомъ мало говорящими вследствіе самой ихъ общирности. Правда, съ ши-

рокой, именно междуплеменной, точки врвнія, опредвленіе литературы оченидно должно начаться указапісмъ особенностей расы, — но не съ одной только этнографической стороны. Раса не есть ивчто данное и неподвижное; это — явленіе историческое. Какія были исконныя свойства славянской расы, мы въ сущности не знаемъ; изъ этихъ предполагаемыхъ свойствъ развилось, напримеръ, великое разнообразіе современныхъ славянскихъ народовъ; на первобытную основу нали цёлыя тысячелётія исторіи и отъчскивать именно "скива" въ Достоевскомъ столь рискованно, что даже какъ будто смешно. Это, конечно, реторическая фигура, но цёль ея сдёлать особое удареніе на стихійной оригинальности русской литературы сравнительно съ европейскими.

II эта оригинальность не подлежить сомивнію. При всемь громадномъ влінній свропсискаго литературнаго движенія, вооруженнаго великими силами геніальнаго творчества въ паукъ и позвін, русская литература, какъ только прошла свои учебные годы въ восемпадцатомъ въкъ и пачалъ девятнадцатаго, обпаружила ть особепности, какін сообщали ей весь пародный характерь и складъ русской жизни. Когда эти особенности высказались въ ціломъ ридів писателей, даровитыхъ иногда до истипной геніальности, не мудрено, что евронейскому литературному міру бросились въ глаза эти особенности, у нихъ дома или совсъмъ певідомыя, или очепь давно пережитыя, забытыя и потому опять новыя. Русскій писатель, неръдко очень просвъщенный и знакомый съ литературнымъ движеніемъ европейскимъ, работалъ однако въ своей средъ и для своей среды; изъ нея онъ волею или даже неволею заимствовалъ особую складку ума, внитывалъ лучиня чувства, и условія жизни просв'ященнаго челов'яка въ натріпрхальной средь создавали то особенное настроеніе, которое не однажды было предметомъ удивленія, а затімъ теплаго сочувствія у читателя европейскаго. Въ глазахъ послідняго, отличія "раси" были налицо. На самомъ діль, по общимъ свойстнамъ, наша раса была и есть такая же европейская; между міромъ свропейскимъ и русскимъ вовсе нѣть той преграды, которан разд'вляетъ издавна и попына племена арійскія и неарійскія. По была громадная разница историческихъ условій. Исторін уже съ давнихъ въковъ развела русскій народъ отъ народовъ западной Европы множестномъ культурныхъ отличій, которыя стали наконець казаться принадлежащими самой расв. Прежде всего исторія поставила народы на разныхъ концахъ европей-скаго материка. На запад'в въ тісномъ сравнительно пространстив разместилось инсколько народовъ на старыхъ развалинахъ

Рима въ оживленномъ развитін международныхъ в внутренняхъ политических отношеній, въ сильном соревнованім умственном, изъ котораго выросла еще отъ среднихъ въковъ и Возрожденія богатая литература и наука. Русская жизнь ничего этого не знала. Когда Европа вступала на блистательный путь научныхъ открытій, когда опа создавала Шекспира, изящную литературу и свободную мысль XVII и XVIII въка, въ русскомъ пародъ в даже высшемъ его влассв сполна господствовали средніе выпа-II здёсь, съ давнихъ въковъ, складывалась своеобразная жизнь. Русскому народу пришлось вынести и наконецъ одольть азіатское иго. Политическое объединение русскаго народа въ государство, въ трудныхъ историческихъ условіяхъ XV віка, при скудости средствъ, безъ всякой чужой помощи, было уже великимъ національнымъ подвигомъ не только политическимъ, но и правственнымъ, притомъ нодвигомъ, совершеннымъ въ европейскомъ духв, -- потому что не только взяль верхъ европейскій политическій смысять падть азіатскимъ стадпымъ инстинктомъ, но и европейское національное чувство, воснитанное христіанствомъ. Съ самаго пачала, въ странныхъ бедствияхъ татарскаго ига русскій народъ никогда правственно не подчинился и считаль себя всегда правствению выше своихъ завоевателей. Въ русскомъ на-родномъ сознаніи Русь была "святая"; азіятскій иновѣрный востокъ быль поганый". Это сопостановление длилось целые выка, и въ русскомъ народъ среди всехъ испытаній жило сознаніе своего національного превосходства и съ твиъ вивств правственнорелигіознаго долга. Новое основавшееся государство бывало очень несовершенно, бытовыя формы и правы бывали первобытны; съ каждымъ въкомъ увеличивалось разстояніе, дълившее васъ отъ культуры европейской; въ Европ'в пасъ считали варварами, да и теперь легко усматривають между нами скиоовъ; -- но если недоставало культуры, въ русской народной массъ складывались другія черты, имівній свою правственную ціну. Единственная, широко распрострапенная литература до-Петровскихъ временъ было душесиасительное чтеніе, были церковныя книги, припоровлявшілся наконець къ народному пониманію, легенда, иногда болье или менье суевърная, по становившаяся общимъ убъждепісмъ и правиломъ жизни. Господствующимъ міриломъ душевнаго спасенія, т.-е. нравственности, было церковное благочестіе, по недостатку знапій стаповившесся нногда слишкомъ вившнимъ и въ семнадцатомъ въкъ создавшее неодолимый для государства сепаратизмъ раскола; а съ другой стороны эта народная масса, предоставленная самой себь, создавала богатую пародную поззію,

которан въ наши дни доставила въ высокой степени цвиный матеріалъ для науки и стала цвлымъ откровеніемъ народности для идеалистовъ-патріотовъ... Когда новъйшее общество стало отдавать себь отчетъ въ этомъ состояніи народнаго быта, возникло, какъ извъстно, цвлое направленіе, увидъвшее единственную возможность правственнаго спасенія испорченнаго общества въ "единеніи" съ пародомъ, наконецъ единеніи абсолютномъ, въ "хожденіи въ пародъ", въ "опрощеніи" и т. д.

Мы не думаемъ сказать, чтобы зуйсь была открыта абсолютная истина; по указываемъ на это явленіе, - въ западной Европъ невъдомое и небывалое, — какъ на свидътельство того, что саминъ русскимъ обществомъ было почувствовано что-то великое, освъжающее, наводящее на глубокіе запросы въ томъ правственномъ содержаніи, какое создавалось в'яковымъ инстинктомъ и чувствомъ громадной народной массы. Соціологовъ привлекала сельская община, въ которой видълась напацен для разръщенія земельнаго вопроса, привлекала артель, готован форма рабочаго союза. Неотъемлемой чертой патріархальной древности являлась пародная пъсня. Пигдъ въ Европъ не сбереглось такого громаднаго обили пародной пъсии, которое у насъ до сихъ поръ не исчернано усердными этнографами, и эта поэзія исполнена величайнаго интереса. Въ живыхъ текстахъ упрътвли остатки настроенія и обычая отдалентынихъ эпохъ; въ народной лирикъ передаются въ поэтическихъ образахъ отражения глубокаго человычнаго чувства, которыя производять тімъ болье сильное впечатлівніе, когда мы отдаемъ себь отчеть въ условіяхъ, среди которыхъ совершалось это панвное, по задушевное и перъдко потрясающее творчество. Европейскіе ученые, которымъ, изръдка, случалось зна-комиться съ подлинными намитниками этой поэзіи, изумлились передъ великимъ богатствомъ и поэтическимъ достоинствомъ этого натріархальнаго творчества, которое на запада Европы давно уже изсякло и забылось...

Такова была "раса" и среда.

Западная критика не опиблась, когда въ великихъ новъйшихъ писателяхъ русской литературы видъла отголоски этой "расы", только, быть можетъ, не вполиъ сознавала пути ея дъйствія... Въ самомъ дълъ, когда являлся въ нашей литературъ писатель геніальной силы, какъ Пушкинъ, Гоголь, Толстой или писатели великаго дарованія, какъ Тургеневъ, Достоевскій и проч., они не могли оставаться чужды той средъ, которая ихъ окружала; сознательно и безсознательно они воспривимали ея впечатлънія и (что бы ни говорили такъ называемые чистые эстетики) пстинно-великія дарованія всегда извлекають изъ жизии си лут-шіе и возвышенные правственные элементы. Въ русской литера-турів являлось при этомъ еще особенное условіе. Образованние люди новійшихъ временть не были конечно людьми патріархал-ныхъ временть, какъ ихъ предки — бояре и дворяне XVI и XVII віка: усніжи европейскаго гуманнаго образованія, и здравый лич-пый инстинктъ внушали имъ новое отношеніе къ народной массі: громадное большинство этой массы были крізностные и еще со второй половины XVIII віка въ кругу образованныхъ людей сли-шатся убідительные призывы къ освобожденію. При тогданневъ положеніи вещей высказать эту мысль объ освобожденіи бываю не внолить безопасно, иногда невозможно, и если тімъ не меніє эта мысль высказывалась, это было очевидно знаменательныхь выраженіемъ правственнаго достоинства литературы, и если этимъ

эта мысль высказывалась, это было очевидно знаменательных выраженіемъ правственнаго достоинства литературы, и если этим настроеніемъ диктовалось само художественное творчество, какъ въ пъкоторыхъ пьесахъ Пушкина, въ "Запискахъ охотика" Тургенева, въ "Антопъ Горемыкъ" Григоровича, литература выстрала здъсь на самое высокое изъ ен дълъ—на защиту человъческаго достоинства въ безправномъ, униженномъ и оскороленномъ Союзъ литературы съ народною средою былъ исенъ. Этотъ союзъ обнаруживался и въ содержаніи и въ формъ Относительно содержанія, это единеніе ничъмъ не могло быто доказано такъ сильно, какъ уноминутой настойчивой мислью облосвобожденіи крестьниъ, мыслью, которан одинаково одушеклять пюдей двухъ главныхъ литературныхъ направленій до самаго акто освобожденія. Рядомъ съ этимъ шло усиленное стремленіе къ изученію народной жизни, создавнее съ одной стороны многочисленные опыты художественнаго изображенія народнаго быта, — съ ставившіе потомъ цёлую яркую полосу нашей литературы, — съ пые опыты художественнаго изображенія народнаго быта, — со-ставившіе потомъ цілую яркую полосу нашей литературы, — съ другой массу научныхъ изслідованій о русской старинії и па-родности. Въ этихъ опытахъ художественнаго воспроизведенія, начиная еще въ восемпадцатомъ віжії съ Повикова и Радищева и продолжая потомъ Жуковскимъ, Пушкинымъ, Гоголемъ и на-конецъ ихъ школой, сказалась уже та особенная черта русской литературы, которая почти неизвістна и даже мало понятна въ литературі западно-европейской — чрезвычайно непосредственная, яспая, періддко задушевная близость русскаго писателя къ народ и его жизни... Вслідствіе того, что наша художественная лите-ратура была еще слишкомъ молода, она еще пе успіла утратить пониманія патріархальныхъ настроеній народа, что для литературы европейской становилось почти невозможно. Послідняя уже въ теченіе многихъ віжовъ развивала и наконецъ выработала лите-

ратурное художество, исполненное искусственной манерности и условнаго изыка, когда вибств съ темъ и народнаи масса, въ значительной мъръ культурная или полу-культурная, потеряла натріархальную поэзію, которая могла бы быть привлекательна для образованнаго общества. Тургеневъ разсказывалъ, что из-въстный Мериме, знакомый съ нашей литературой, изумлялся въ произведенияхъ Пушкина библейской простотъ его изыка (въ "Пиръ Петра Великаго"), которая для евронейскаго писателя была бы немыслима. По своей повости и по малому сравнительно распространенію въ обществъ наша литература не выработала и допыть той условной и часто изысканной рычи, какая свойственна литературамъ Запада, по сохрапила близость съ богатымъ источинкомъ живой народной ръчи. Мы были свидътелями того, что величайшій русскій писатель настоящаго времени ріпался даже совсьят отвергнуть свой прежий художественный трудъ, разсчитанный на болъе высокій уровень читателей, чтобы впредь посвищать его всей массь читателя пароднаго: цълый рядъ его произведеній изъ народной жизни и легенды былъ написанъ вий обычныхъ условностей формы и языка, чтобы быть доступнымъ каждому только грамотному читателю; при этомъ писатель не остановился даже нередъ угловатыми и грубыми пріемами народной рѣчи.

Все это должно было казаться чрезвычайно оригинальнымъ, страннымъ, быть даже мало понятвымъ дли читателя европейскаго, способнаго узнать русскую литературу. Поражали и содержаніе, и форма, и языкъ. П естественно, что европейскій критикъ, желавній объяснить себь эти своеобразныя черты нашей литературы, приходилъ къ заключенію, какъ виконтъ де-Вогюз, что источникъ этихъ особенностей есть "раса", что русскіе писатели обладають "славянской душой" и т. д. Мы сказали выше, что д'вло не столько въ "расъ", сколько въ исторической національности. Русская литература дъйствительно есть созданіе русской національной жизни и, въ основныхъ намятникахъ, выраженіе ен лучшихъ правственныхъ настроеній и стремленій.

Въ періодъ времени, почти совпадающій съ періодомъ посмертнаго юбилея Гоголя, дъйствіе русской литературы вышло за предълы русской территоріи и русскаго языка... Если у пасъ, въ нашемъ собственномъ кругу, еще не очень давно слышалось педовольство педостаточной самостоятельностью нашей литературы относительно вліяній европейскихъ, то современный успъхъ ея въ Европъ, съ упоминутыми славянскими и скиоскими эпитетами, указываетъ достаточно, что въ этомъ недовольствъ былъ

навъстний обманъ врвнія. Наша литература долго не знала критиви международной, и понятно, что на свіжій, притомъ чужой глазъ, можетъ открываться и то, что нами самими не замічается. Иностранная критика, боліве или меніве компетентная, виділа иногда связь русскихъ литературныхъ явленій съ западными, и даже ніжоторую зависимость, но вмістіє съ тімъ находила въ нихъ необычайную и неизвістную въ Европів оригинальность и силу. Такъ різнался вопросъ о самостоятельныхъ элементахъ русской литературы.

Если мы спросимъ себи, гдв источникъ, первое начало этой самостоительности, отвътъ представляется прежде всего недавнимъ историческимъ признаніемъ великой паціональной заслуги Пушкина. Опъ дъйствительно привилъ нашей литературь самобытное художественное творчество, по опъ еще не исчерпаль задачи; вторую долю ен исполнилъ Гоголь. Не разъ поднимался вопросъ о томъ, кто изъ двухъ великихъ писателей былъ ближайшимъ вдохновителемъ того движенія, какое совершалось во второй половина стольтія; кому принадлежало здісь основное вліяніс—Пушкину или Гоголю. Предпочесть рішительно того или другого было бы дёломъ произвольнымъ и праздимъ. Литературныя явленія всегда бывають столь сложны, что чемъ болье мы находимъ действующихъ факторовъ, темъ ближе бываемъ въ истинъ. Тъ, кто хотелъ сделать Пушкина единственнымъ основателемъ новъйшей русской литературы, между прочимъ приводили восторженныя слова самого Гоголя, который признавалъ Пушкина своимъ учителемъ; приводили слова Тургенева, который, въ другомъ поколении, считалъ себя ученикомъ Пушкина. Въ самомъ дълъ, Пушкинъ былъ могущественнымъ дъятелемъ повой русской литературы; онъ завершилъ старый, подготовительный періодъ ся развитія и впервые открыль путь ся самостоятельнаго, національнаго творчества. Но затімъ Гоголь въ свою очередь быль не менье внаменательнымь дънтелемь. Сколько бы самъ онъ ни считалъ Пушкина своимъ учителемъ, ученивъ и учитель были такъ различны, что поставить ихъ въ непосредственную преемственность нътъ возможности. Самъ Гоголь указывалъ, что сюжетъ "Мертвыхъ Душъ" былъ данъ ему Пушкиныхъ, но тотъ же Гоголь разсказываетъ, что вогда опъ прочелъ Пушкину первый очеркъ изъ этихъ "Мертвыхъ Душъ", Пушкинъ быль поражень картиной, для него, очевидно, совершенно неожиданной. По собственнымы словамы Гоголя, при этомы ятенів "Пушкинъ, который всегда смъялся при моемъ чтепін (онъ же быль охотинкь до смаха), началь попемногу становиться все су-

мрачиве и сумрачиве, а наконецъ сдвлался совершенно мраченъ. Когда же чтеше кончилось, онъ произнесъ голосомъ тоски: Боже, какъ грустиа наша Россія"... Въ этомъ впечатлвніи сказалась вся разница двухъ писателей и разница ихъ литературнаго влія-нія. Въ геніальномъ дарованіи Гоголя были черты, какихъ у Пушкина не было. Кром'в необычайной паблюдательности, съ Пушкина не было. Кром'в необычайной паблюдательности, съ которой онъ ум'влъ схватывать и изображать характеры и которан сделала его родоначальникомъ русскаго литературнаго реализма, его взглидъ на д'виствительность отличался т'вмъ особеннымъ (по "расв" — малорусскимъ, по литературно-исторической манеръ отчасти романтическимъ) юморомъ, который д'влалъ его способнымъ "сквозь видимый міру см'вът указать "незримын, невъдомыя ему слезы"; другими словами, подъ внівшей формой шутливаго разсказа снять зав'всу съ тижелой, мрачной картины в бистрительной жартины дъйствительной жизни и глубоко затронуть личное правственное чувство и чувство общественное. Таковы были уже тъ петер-бургскія повъсти, которыя были одними изъ первыхъ произведеній Гоголя и побудили В'влипскаго тогда же признать въ немъ великаго русскаго писателя; таковъ былъ дальше "Ревизоръ" и, наконецъ, самое великое изъ его произведеній, "Мертвыя Души"... Впослъдствін Гоголь въ періодъ его мрачнаго настроенія (съ Вноследствии Гоголь въ періодъ его мрачнаго настроенія (съ половины сороковыхъ годовъ) упорно отрицался отъ этой общественной стороны своихъ произведеній, будто бы впосившей въ высокое искусство легкамысліе насмышки и каррикатуры, но общество пи тогда, ни послы не убыдилось его отрицаніями и донынь продолжаетъ считать именно эти его произведенія выщомъ его творчества и однимъ изъ лучшихъ созданій всей русской литературы.... Чтобы отвергать эти творенія, Гоголю падо было отказываться отъ себя самого. Дъйствительно, съ самыхъ юныхъ отказываться отъ сеоя самого. Дъиствительно, съ самыхъ юныхъ лёть имъ владело очень туманное, но упорно въ немъ жившее сознаніе, что опъ призванъ и долженъ совершить нёчто великое для своего отечества. Сознаніе не было ясно, но уже въ ту пору онъ задавалъ себе этотъ вопросъ, съ пренебреженіемъ смотрелъ на тёхъ товарищей, которые не тревожили себя никакими вопросами о жизни; онъ навывалъ ихъ презрительнымъ именемъ "существователей", какъ потомъ съ пренебрежительной иропіей говорилъ о людяхъ общества, "нёсколько беззаботныхъ насчетъ литературы", и т. п.

Въ первые годы своей петербургской и московской жизни, когда только-что написаны были "Вечера", Гоголь, въ сущности еще юноша, двадцати двухъ-трехъ лътъ, поражалъ своихъ знакомыхъ, опытныхъ литераторовъ старшаго покольнія, какъ Плет-

невъ и С. Т. Аксаковъ, своимъ глубокимъ ваглядомъ на великое вначение искусства; и что они понимали въ немъ необычайную творческую силу, объ этомъ свидетельствують отзиви изъ того времени и Плетнева и Аксакова, и самое то обстоятельство, то онъ, только-что начинавшій писатель, быль уже принять какь равный въ кругу Пушкина и Жуковскаго. На что же направлена -была эта творческая сила? Именно на то примъненіе искусства, когда опо стремится, не довольствуясь спокойнымъ эпическимъ изображеніемъ жизпи или же лирикой личнаго чувства, ставиъ правственный вопросъ общественной жизни, проникнуть сквозь вижшеною оболочку общественныхъ нравовъ въ ихъ подлинную подкладку, указать правственную извращенность и рядомъ съ ней причиняемое этимъ страданіе. Результатомъ было впечатлівніс ве только художественное, но и общественное. Впоследствін, въ своемъ консервативномъ піэтизм'в Гоголь укорялъ себя за слишкомъ большое обиліе въ его произведеніяхь характеровъ пошлых и отсутствіе лиць идеальныхъ, возвышающихъ душу и примеряющихъ съ жизнью; утверждалъ, что его сатирическія изображенія были каррикатурами (хотя и поздиве онъ сознаваль, что примиренія не выдумаеть, еели его ніть въ дійствительности), по эти поздижития самообвинения были совершению несправедливы. Что его картины русской жизни не были ложны и не были каррикатурой, это очень хорошо видьло само русское общество и во главь его императоръ Николай I, потребовавшій исполненія на сценъ "Ревизора"; масса общества создала Гоголю литературный успыхь, съ которымъ могь равняться только успыхь одного Пушкина. Литературная вритика (за исключениять тыть немногихъ, которые изъ извъстнаго рода услужливости старались умалить общественное значение писателя, или искрепно не пони-. мали реализма Гоголя по привычкъ въ романтической напыщевности), литературная критика, въ лицъ Бълицского, встрътила Гоголя съ настоящимъ энтузіазмомъ, восхищалась въ немъ не только удивительнымъ художественнымъ мастерствомъ, но высоко оценила въ немъ это общественное значение въ которомъ видело валогъ общественнаго сознанія, никогда рапьше не сказавшагося въ нашей литературъ съ такою убъждающею силою. Критика вовсе не думала упрекать Гоголя за недостатокъ "идеальныхъ лицъ", — потому что возвышенный идеаль правственный и общественный самъ собою возникаль передъ читателемъ, какъ требуемый инстинктомъ чувства въ противуположность картинамъ отрипательной действительности. И самъ писатель не однажам указывалъ читателю путь въ этому идеалу. Не разъ онъ преры-

Digitized by Goog [84\*

валъ теченіе сатиры или изображенія гнетущихъ явленій жизни и, какъ бы самъ утомленный тижелой картиной, оставляя роль повъствователя, высказывалъ свое личное чувство въ лирическихъ отступленіяхъ или моральныхъ истолкованіяхъ. У писателя оказывалси такой запасъ теплаго чувства, такая глубина человъчности, что, повидимому, мелкая шуточная исторія переходила въ драму, или въ трогательное повъствованіе, въ которомъ читатель не могъ оставаться равнодушнымъ... Въ первыхъ нетербургскихъ повъстяхъ мы находимъ уже яркія проявленія этой стороны его таланта.

Какой задушевностью проникнуть разсказъ о тихомъ, незаметномъ, какъ будто пичтожномъ существовании "Старосиетскихъ помъщиковъ"; какое сильное впечатлъніе производила исторія "Шинели", отпятой грабителями у бъднаго стараго чиновника. Напомнимъ эпизодъ: "Только если ужъ слишкомъ была невыпосима шутка, когда толкали его подъ руку, мешан заниматься своимъ деломъ, опъ произносилъ: "Оставьте меня! Зачемъ вы меня обижаете?" И что-то странное заключалось въ словахъ и въ голось, съ какимъ опъ были произпесены. Въ немъ слышалось что-то такое, преклоняющее на жалость, что одинъ молодой человъкъ, педавно опредълившійся, который, по примъру другихъ, позволилъ-было себв посмъяться надъ нимъ, вдругъ остановился, какъ будто произенный, и съ тъхъ поръ какъ будто все перем'внилось передъ нимъ и показалось въ другомъ видъ. Какая-то веестественная сила оттолкнула его отъ товарищей, съ которыми онъ познакомился, принявъ ихъ за приличныхъ свътскихъ людей. И долго потомъ, среди самыхъ веселыхъ минутъ, представлялся ему пизепькій чиновникъ съ лысинкою на лбу, съ своими проникающими словами: "Оставьте меня! Зачемъ вы меня обижаете?" II въ этихъ проникающихъ словахъ звеневли другія слова: "я брать твой". II закрываль себя рукою бъдный молодой человъкъ, и много разъ содрогался онъ потомъ на въку своемъ, видя, какъ много въ человъкъ безчеловъчья, какъ много скрыто свирьной грубости въ утонченной образованной свътскости и, Боже! даже въ томъ человъкъ, котораго свътъ признаетъ благороднымъ и честнымъ"... Шутовская исторія ссоры Пвана Ивановича съ Пваномъ Никифоровичемъ заканчивается печальной потой, которой не ожидаеть читатель и которан бросаеть тынь на весь разсказъ. Въ удивительныхъ "Запискахъ Сумастедтаго", въ смъшной и страшной картинъ безумія опять проходить въ концъ воспоминание несчастнаго безумца о матери — у нея одной опъ налъется пайти защиту. Финалъ "Записокъ"

есть цёлая трагедія, одинъ изъ самыхъ поразительныхъ эпизодовъ всей русской литературы. Въ "Театральномъ Разъёздъ" въ последнихъ заключительныхъ словахъ автора Гоголь высказаль свои собственныя думы о вначеніи лятературы. Авторъ говорить, что "не могла выносить равнодушно его душа, вогда совершевнъйшія творенія честились именами пустяковъ и побасеновъ: "Иыла душа мон, когда и видълъ, какъ много туть же, среди самой жизни, безответныхъ, мертвыхъ обитателей, страшныхъ недвижнымъ холодомъ души своей и безплодной пустыней сердиа; ныла душа моя, когда на безчувственныхъ ихъ лицахъ не вздрагиваль даже ни призракь выраженія огь того, что повергало вы вебесныя слезы глубоко-любящую душу, и не коснёль языкъ ихъ произнести свое въчное слово "побасенки!" Побасенки!.. А вонь протекли выки, города и народы спеслись и исчезли съ лица вемли, какъ дымъ упеслось все, что было, а побасенки живутъ и повторяются понынь и внемлють имъ мудрые цари, глубокіе правители, прекрасный старецъ и полный благороднаго стрехленін юпоша"... И въ концъ защита его собственнаго дъла.

Въ "Театральномъ Разъезде" Гоголь въ ряде тонко напесанныхъ сцепъ собрать разпообразныя впечатленія читателей в врителей его пьесы и особенно остановился на тахъ обвиненияхъ вакія посыпались на него со стороны приверженцевъ литературной ругины, а также и отъ представителей рутины чинованческой, привывшей утверждать, что все обстоить благополучно, и привывшей къ тому, чтобы всякое влоупотребление было шито и крыто. Пьеса, гдв въ первый разъ въ русской литературъ сказана была объ этомъ жестокая правда, возбудила въ затронутомъ лагеръ страшное пегодованіе: писателя обвиняли въ опасномъ колебаніи авторитета власти; враждебные критики упрекали его въ грубой каррикатуръ, въ пустомъ глумленіи и т. д.... Съ твердымъ сознаніемъ правоты своего дела онъ говорилъ: "Бодрый же въ путь! II да не смутится душа отъ осужденій... яе омрачась даже и тогда, если бы отказалией въ высокихъ движеньять и въ святой любви къ человъчеству! Міръ — какъ водовороть: движутся въ пемъ въчно мпънья и толки; но все перемалываетъ время: какъ шелуха, слетаютъ ложныя, и, какъ твердыя зерна, остаются недвижныя истины... И почему зпать, можеть быть, будеть признано потомъ всёми, что въ силу тёхъ же законовъ, почему гордый и сильный человёкъ является ничтожнымъ в слабымъ въ несчасти, а слабый возрастаетъ, какъ исполинъ, среди бъдъ, -- въ силу тъхъ же самыхъ законовъ, кто льетъ часто ду-

шевныя, глубокія слезы, тотъ, кажется, болёе всёкъ смеется на свёть "!..

Еще раньше, какъ мы упомянули, подъ впечатлівніемъ первыхъ повівстей Гоголя Вілинскій уже увиділь въ немъ великаго писателя русской литературы (Гоголю было тогда около двадцати-пяти літь; критикъ былъ годомъ моложе); "Ревизоръ" и "Мертвын Души" подтвердили его восторженное предсказаніе. Самъ Гоголь въ "Мертвыхъ Душахъ", въ извістныхъ лирическихъ містахъ, говорилъ уже съ увіренностью о томъ, чего ждетъ отъ него Россія, и передъ нимъ рисовалась картина будущаго предстоящаго величія русскаго народа... Въ ту минуту казались преувеличенной самонадівнностью слова писателя о самомъ себі; но, когда писатель и его діло стали достояніемъ исторіи, эти, какъ будто фаптастическія слова становятся драгоцівнымъ свидітельствомъ беззавітной, самоотверженной преданности писателя своей высокой задачъ, свидітельствомъ его пламенныхъ ожидавій величія русскаго народа и государства... Финаль первой части "Мертвыхъ Душъ" есть извістная фантастическая картина Руси, которая несется впередъ какъ "бойкая, пеобгонимая тройка", "вся вдохновенная Гогомъ". "Русь, куда жъ несепься ты? дай отвіть. Не даетъ отвіта... и косясь постораниваются и дають ей дорогу другіе народы и государства".

Мы были свидітелями, что дійствительно другіе народы,

Мы были свидьтелями, что дъйствительно другіе народы, "косясь", дають дорогу между прочихь и русской литературь. Таковъ быль писатель. Великое значеніе Гоголи заключается

Таковъ быль писатель. Великое значеніе Гоголи заключается въ томъ, что онъ впервые направиль геніальное художественное творчество не на отвлеченным темы искусства, не на одинъ сповойный, часто какъ бы безстрастный эпосъ, но именно на прямую, житейскую, обыденную дъйствительность и вложиль въ свой трудъ всю страсть исканія правды, любви къ простому человъчеству, защиты его права и достоинства, обличенія всякаго нравственнаго зла, окружающаго нашу жизнь. Онь сталъ поэтомъ дъйствительности и его великій успъхъ быль уже не только однимъ дъломъ эстетическаго вкуса, но и дъломъ чрезвычайно сильнаго общественнаго внечатлънія... Если взглянуть на дальнъйшій ходърусской литературы, для насъ представляется несомивинымъ, что интересъ этой литературы къ изображенію внутреннихъ движеній личной жизни и къ изображенію явленій общественныхъ, осужденіе общественныхъ неправдъ и исканіе нравственнаго идеала, все это жизненное стремленіе общества—въ чисто художественной области всего больше восходитъ именно въ Гоголю. Такъ, очевидно, что первое произведеніе Достоевскаго: "Ебдные люди"

было прямо варіантомъ "Шинели" Гоголя; какъ его изображенія людей, потерявшихъ внутреннее равновъсіе ("Двойникъ" и прот.), близки къ "Запискамъ Сумасшедшаго"; такъ-называемая "натуральная" школа сороковыхъ годовъ уже въ то время приписывлась внушеніямъ Гоголя. Цільні тонъ послівдующей литературы, направленной на изученіе общественныхъ явленій, свидътемствуетъ о нравственномъ влінніи Гоголя...

Піввъстна тяжкая внутренняя борьба, какую переживаль Гоголь въ свои послідніе годы въ поискахъ истипнаго смыска
искусства. Онъ быль не въ силахъ разрішить поставленной визсебів задачи; неудовлетворенный тімь, что было имъ создаво
рапьше, онъ приходиль къ отрицанію своихъ прежнихъ великихъ
произведеній, своего "сміжа", которому онъ прежде даваль такую краспорічнично защиту; онъ внадаль въ роковое противорічіе съ самимъ собой, впадаль въ явпыя и печальныя заблужденія, которыя (по выходів въ світь "Выбранныхъ Мість")
вызвали страстное негодованіе восторженныхъ поклонниковъ его
прежнихъ произведеній,— по и среди этихъ глубоко печальныхъ
ощибокъ, получившихъ для него истинно трагическое значеніе,
оставалась одна черта, которая обезоруживала и примиряла:
это—возвеличеніе искусства, которое становилось для него діломъ прямо религіознаго служенія.

Въ тяжелыхъ вибшиихъ условіяхъ, въ какія становилась русская литература въ силу своей исторической судьбы, она, въ высшихъ моментахъ ея развитія дійствительно совершала высокое правственное служение. Въ періодъ, следовавшій за Гоголемъ, русская литература представила редкое богатство высоких талантовъ, которые явились какъ будто за темъ, чтобы выполнить драгоценные заветы Пушкина и Гоголя; явились деятеля, когда поставлена была яспая задача. Это были дарованія сильныя, оригинальныя; каждый писатель шель своимъ путемъ, вност свои особенныя художественныя свойства, но ихъ всёхъ одушевляють тв же общін идеалистическія стремленія, которыя теперь внушають удивление и симпатии въ литературахъ западной Европы. Западнымъ критикамъ видится здёсь "славянская душа", мерещатся "скиом": это, проще, - результать внутренией думевной работы лучшихъ силъ русскаго общества, нашедшей свое выраженіе въ литературь, гдь сошлись давнія исканія правственнаю чувства и художественнаго творчества, общечеловвческие просвытительные идеалы, частію поддержанные ученіями той же Европы, по въ целомъ развитые собственной работой, и съ этимъ виесте простая, человъчная близость къ своему народу. Трудъ литера-

туры быль тяжель; онь требоваль нередко истиннаго самоотверженія, но въ конце концовь отсюда и могли произойти тё возвышенныя созданія, проникнутыя тенлымы идеализмомы, исканіемы правды и поразительною простотою художественнаго творчества; одно достигалось давней правственной работой общества, другое—давнимы любящимы отношеніемы кы пароду. Однимы изы великихы внушителей этого знаменательнаго движенія былы многострадальный Гоголь.

## ПРИМЪЧАНІЯ.

- Въ стр. 22 и мн. др. Сочиненія Бълинскаго цитируются по изд. Создатеннова. М., 1859 1861. Въ 1900 г. предпринято "Полное собраніе сочиновій В. Г. Бълинскаго", въ 12-ти томакъ, подъ редакціей и съ примъчаніями С. А. Венгерова. Выніло семь томовъ. Т. XII предположено посвятить дитературіт предмета и указателямъ.
- Къ стр. 23, 24 и др. Попросъ о "романтилит" Жуковскаго, какъ и о карактерт того вліянія, какое Жуковскій оказаль на русскую литературу, подвергся коренному пересмотру въ замічательной книгів акад. А. П. Веселовскаго "В. А. Жуковскій. Поззія чувства и сердечнаго воображенія". Сиб. 1904. Въ виду ея важности, въ смысль необходимаго дополненія въ характеристикть, данной А. П. Пыпиннымъ, на ней следуеть остановиться подробитье, указавъ ея общій характерь и опреділеніе того направленія, въ которому, по мишню повійшаго пяслідованія, должень быть отнесень Жуковскій.
  - А. Н. Веселовскій не рашается назвать свой трудь біографіей. Исчернавъ все до сихъ норъ известиме матеріалы и много документовъ, явившихся въ его извлеченихъ висовые, авторъ предполагаеть возножность открытія новихъ фактовъ. Предпочитая назвать свою работу "реальной характеристикой", онь говорить: "Вудущій біографъ поэта будеть, безъ сомивнія, богаче меня фактами, либо не открытыми досель, либо недосмотрънными мною. Последней возможности я не отрицаю; по для меня всего важите вопросъ: угадалъ ли и общее настроение, отвътилъ ли требованиявъ объективности безиристрастимы выборомъ матеріала, предоставляющимъ читателю выводы и оценку? Къ этой объективности я стремился, сознаван, что она всецьло недостижима. Я старался направить анализь не столько на личность, сколько на общественно-исихологическій типъ, къ которому можно отнестись отвлечению, выв сочувствій или отверженій, которыя такъ легко заподозрить въ лиценріятін".

Авторъ предпочитаетъ представить читателю въ каждомъ отдъльномъ случав подлинный фактъ, чемъ растворить его хотя бы въ искусной, но испабъжно расилывчатой авторской передачъ Это

несомивню, даеть особую выразительность и силу тымь обобщепіямъ автора, которыя являются естественнымъ результатомъ значительного подбора фактовъ. Въ этомъ отношении кцига г. Веселовского полна маткихъ и сильныхъ опредаленій, глубокихъ по захвату соложанія и оригинальных по формі. Прежле всего -ви ахмицутвартил кіпоножим удонов он атасаяр онжок отс правленій, извъстныхъ подъ названіями "сентиментальныхъ" п "родантическихъ", характеристика и разграничение которыхъ служили камисят преткиовенія для півлаго ряда изслівдователей литературы, видівнихъ настоятельную необходимость опреділиться въ этихъ поинтіяхъ. Съ Жуковскимъ связывали обыкновенно представленіе, какъ о напболье тиничномъ выразитель чувствъ и идей, пастранвавинув человъка "страстно, дъвственно и недъятельно" и входившихъ прежде въ понятіе романиизма. Понятіе это было неопределенно, какъ для сверстинковъ Жуковскаго, такъ и для ближайшаго (да и поздивищаго) къ нему литературнаго покольнія: въ немъ, по выраженію автора, было болье пистинкта. чимъ сознанія.

Въ главъ "Эноха чувствительности" авторъ даеть характерислику того "новаго стили", который сталь водворяться въ свронейскихъ литературахъ съ первой трети восемиадцатаго въка. Его зарожденію предшествовало соотпътственное настроеніе общественной исихики, какъ отражение совершившагося соціальнаго переворота. Повое настроеніе вызвало протесть противъ разсудочной искусственной культуры, законы которой создавались въ въ чопорныхъ съ виду европейскихъ салонахъ, ственяя чувство требоваціями обрядоваго приличія, фантазію-условными литературными формами. Требованія свободы личности проникли въ сознаніе и воплотились въ пдеаль человіка-добраго по природів, пенспорченнаго ципилизаціей. Чувство ставится выше разсудка (Руссо, Стериъ). Создалось цълое ученіе о чувствъ и сердць, о природа и естественности, природа-наставница добру, милосердію, правственности, ученіе о свобод'в страстей и идеал'в демократів. Послідователи поваго ученія, въ жизни и литературі, раснадались на двъ групны: одна групна характеризуется лучие всего дъятелями и вмецкаго Sturm und Drang'a mecrugeсятыхъ-восьмидесятыхъ годовъ восемнаднатаго въка. Ихъ характериъйний признакъ – вдохновенный энтузіазмъ, направленный на дъятельный подвигь и борьбу. "Они сознають себя свободными отъ всехъ разсудочныхъ сусвърій, которыя до тЕхь поръ считались пормой жизин; изъ мъщански-растворенной условной культуры ихъ тянетъ кь природь, къ народу и его пъспъ, къ пдеализованной пародной стариить, въ просторъ всемірной поэзін, къ обновленію литературныхъ формът. Ридомъ съ инми стоять люди другого склада: если техъ можно было назвать бурными энтузіастами чувства, эгихъ лучие всего опредълить, какъ мирныхъ энтузіастовъ чувствительности, замкнутыхъ въ восторженномъ анализъ своихъ ощущеній, баюкающихъ себя тихими мечтами и итжимми звуками. "Они боготворять Клопштока, піэтисты и мистики, могуть пристроиться по всякой церковно-религіозной реакціи, ужиться и съ

политической, ибо отошли отъ общественности въ міръ своего крешечнаго "я", въ абстракцію "человъчности", внутренней "свободы", въ уединеніе, въ природу, въщающую о благости Творча".

Эта сфера чувствительности, приводящая къ соотвътственнымъ идеаламъ дюбви и дружбы (amitié amoureuse), къ медавходія задумчивости, къ неопредъленности въ выборъ цвътовъ и красокъ, съ предпочтеніемъ всего неяркаго, половинчатаго въ литературъ, выработала свои сюжеты и свой поэтическій языкъ. Въ этихъ признакахъ видѣли романтизмъ, и на его счетъ относили ту систему представленій и образовъ, которая питала тиничную для того времени балладу. Но это не романтизмъ съ его теоретической обоснованностью, а доромантизмъ (итальянцы называли его preгомантизмъ съ его прегомантизмъ съ его прегомантизмъ

. Такъ. - говорить авторъ. - создалось дитературное теченіе, вызваниее къ бытію груды череповъ и скелетовъ, сопим призраковъ и мыслей на кладбищь, исе это закутанное почью или освъщенное задумчикой дуною. Къ могида жъ наломинчали неудачно влю--отод вимы барышни, любили рисовать могильный холуъ, на которомъ выписывали свое имя. Слезы и мысли о смерти, безотчетное уныніс стали литературной манерой, въ меланхолію играли ("мрачныя удовольствія меданходическаго сердна" Шатобріана); у чувствительниковъ явился новый этикетт, наслаждение своимъ серацемъ пормировалось разсудкомъ, и повый флагь нередко прикрываль вождельнія старой, чувствительной эклоги. Пастроеніе охватило не только молодое покольніе франціи и Италіи, но и стариковъ: галантиая Аркадія перестала ворковать и настроилась на слезы; такой эклектикъ, какъ Монти, иниеть "Entusiasmo malinconico", Пиндемонте чувствителень въ своихъ "Poesi» campestri"; одинъ птальянскій журналисть изь іслунтовъ водить насъ, въ сопутствін Юнга, по Сатро-Santo въ Бергамо; пьеса озаглавлева: "Брасоты Кладбища" (il bello sepolerale).-

Въ той же последовательности подражания овропейскимъ литературнымъ влінніямъ явились и у пасъ произведенія, проникцутыя новымъ настроенісмъ, обнаружившія, что и у насъ настувиль свой періодъ сердца. Уже Державина коспулись Юнгъ и Оссіанъ. Карамзинъ, окруженный французскими и ижмецкими сентименталистами, явился "организаторомъ" целой школы нашего сентиментализма. "Самъ" онъ шелъ по чужамъ следамъ, по его школа всего лучие выдаеть слабости ремсслат. Киязь Шаликовъ весьма ноказателенъ для этой школы, которан послужила переходомъ къ настоящему творцу новаго направленія. "Засситиментальничаль. такъ опредъляеть авторь повыя литературныя явленія,-и Жуковскій, единственный настоящій поэть эпохи нашей чувствительпости, единственный, испытавній ся пастросніс не литературно только, по страдой жизни, въ ту нору, когда сердце требуетъ оцека любии, и поэже, когда оно ищеть взаимности. И этоть опыть оставиль глубокіе следы на человеке, даль особый новороть его чувству, павсегда связавъ его "воспоминаніями"; мотивы сентиментальной поэзін поддерживали его настроеніе, но оно наложизо на нихъ печать искрепности, изящной задужущности, которая перебиваетъ условность голосомъ сердца. Этотъ поэтическій clichě, отзвукъ испытаниаго и выстраданиаго, связалъ его: настали иныя времена, проглянуло и позднее счастье, а нечальное cliché новторяется среди шалостей Арзамаса и новыхъ увлеченій, "Отчетовъ о лунѣ" и энитафіи "бѣлки". Точно Leitmotiv, отъ котораго ноэтъ не можеть отвязаться".

Последующія главы разсказывають жизнь Жуковскаго въ связи съ тъми вифиними и вичтренними условіями, среди которыхъ происходилъ ростъ вичности и развитіе поэтическаго таданта. За періодомъ юныхъ дѣтъ, когда совершился первый опытъ сентиментального увлеченія и сложился идеаль дружбы "віврной и вычной, послыдовала пора самообразованія, въ которомъ общественные вопросы сознательно отодвигались на второй планъ, уступая місто самоусовершенствованію и самоуглубленію въ сфері. интересовъ личнаго счастья: въ пдеалв будущаго видную роль занимаеть счастье семьи, если она будеть, и затъмъ уже исполненіе общественных условій. Важнымь средствомь къ исканію совершенства является дружба. "Черта интересная для исихологін поэта, у котораго такъ много было мечтательности и самонаблюденія, такъ много полетовъ къ небу-и любви къ недагогическимъ таблицамъ, къ кронотливымъ, норой призрачнымъ выкладкамъ, какъ обезпечить себя матеріально; такъ много порядка-фантазін". Винмательному и детальному анализу подвергаеть г. Вессловскій эволюцію общественных взглядовъ Жуковскаго. Это не быль гражданскій ифеноифвець (выраженіе ки. Вяземскаго). По отзыву Ал. Тургенева, — "у него все для души; душа его въ талантъ, и таланть въ душев". По второй половине жизци воззрения Жуконскиго отлились въ благодушную систему общественности, въ основъ которой лежить теорія гуманистической личности, "души", прогрессь опредъляется "временемъ", "Промысломъ", его желательный характерь-"ужьренность" ("тяфренность, покорность", "Пъвецъ въ Креиль"), сдерживающее начало — историческое преданіс, Время — единственный, "вірный, сильный, по медленный создатель дучнаго", оно "нослушно одному Богу". Петорія "говорить властителямь: будьте согласны съ ванимъ въкомъ; идите съ нимъ выбств: впереди, по ровнымъ шагомъ; отстанете, опъ васъ покинетъ, повлечете его быстро впередъ-инспровергиете все и себи: осмълитесь преградить ему дорогу - опъ васъ раздавитъ". Историческое предапіе, — въ міросозерданіи Жуковскаго, - то-же, что восноминание: одно хранить лучшие опыты сердца, когорыхъ не забыть, другое — въковые опыты пародной жизни, ихъ же не прейдении. Промыслъ и общественные перевороты, нарушающіе ужфренность прогресса, сопоставляются въ апологь, написаниомъ Жуковскимъ для И. Тургенева, пострадавшаго въ событіяхъ 14 декабря 1825 года: въ переворотахъ многіе гибнуть, для лучшихъ опи-пепытаніе свыше; такъ сгорасть въ горпъ голикъ, "а золото горитъ и не роищетъ на судьбу и въритъ тому, что безъ огня не быть ему чистымъ, и радуется иламени, которое возносить его достоинство". Онь хлопоталь о П. Тургеневь, принималь участіе въ личной судьбъ декабристовь, но ихъ движеніе осуждаль

Чрезвычайно характерно отношеніе Жуковскаго въ Пушквиу. Извъстна та взаниная сердечная близость, которая связывам обонкъ поэтовъ. Послъ смерти Пунинна Жуковскому, видеть съ Дуббельтомъ, быль порученъ разборъ его инсемъ и бумагъ Бъ протоколу Дуббельта Жуковскій написаль объяснительную жписку, въ которой, исходя изъ попятныхъ въ настоящее время соображеній, счель нужнымь защитить нокойнаго поэта оть водозржий со стороны Бенкендорова въ политической неблагоналехности. "Благоволили ли вы, —справинваеть Луковскій последняго, взять на себя трудъ когда-инбудь съ нимъ говорить о предметахъ политическихъ?" Вы слышали о нихъ отъ другихъ, вывето орагинала вы принуждены довольствоваться переводами, всегда швършини и весьма часто испорченимии, злонамъренимиъ переводчиковът. И Луковский излагаетъ политическое credo flymunus: Первос: Я уже не одинъ разъ слыналь, что Пушкинь въ государь любитъ одного (Пиколая) своего благотворителя, а не русскаго императора, и что ему для Россін надобно было совсьмъ инов. Увърно васъ, напротивъ, что Пушкинъ (здъсь говорится о томъ, что онь быль вы последніе годы) решительно убеждень вы веобходимости для Россіи чистаго, пеограниченнаго самодержавів, и это не по одной любви къ имифицему Государю, а по своей виутренией въръ, основанной на фактахъ историческихъ (этому теперь есть и инсьменное свидітельство ві его собственноручномь письмъ къ Чаадаеву, "Хоти и лично сердечно прибизанъ къ имвератору, по я далеко не всімъ восторгансь, что вижу вокругь себж накъ висатель-я раздраженъ, какъ человъкъ съ предразсудважия оскорбленъ. По клянусь вамъ честью, что ни за что на свете я не захотъть бы перемьщить отечества, ин имъть двугой исторів, какъ исторію пашихъ предковъ, такую, какъ памъ Богь посладъ".-изъ письма въ Чаадаеву). Второс: Пушкицъ быль ръщительныхъ противникомъ свободы кингонечатания, и въ этомъ онь даже доходить до излишества, ябо полагаль, что свобода кингопечатанія вредна и въ Англіп. Разумбется, что опъ въ то же время утверждаль, что ценаура должна быть строга, по безпристрастна, и что она, служа защитою обществу отъ инсателей, должна также и инсателя защищать отъ всякаго производа. Тремче: Пункинь быль врагь іюльской революціи. По убъжденію своему онь быль карлисть; онъ признаваль короля Филиния пеобходимымъ для спокойствія Европы, по права его опровергаль и незыблемость законнаго наследія короны считаль главивійнею опорою граждавскаго порядка. Наконець, четвернюе: опъ быль самый жаркій врагь революціи польской и въ этомъ отпошенія, какъ русскій, быль почти фанатикъ ("быль почти фанатическій врагь польской революцін и ненавиділь революцію французскую, чему доказательство нашель и еще недавно въ письмахь его жень").-Таковы были главныя политическія убъжденія Пушкина, изъ конхъ всв другін выходиди, какъ отрасли. Они были инвысины мию и осымь сто ближнимь иль нашихъ частыхъ, непринужденнихъ раловоровь... II они били такови уже прежде 1830 года». Пушкинь созрыль, мужаль умомъ, онь только-что достигь своего полияго поэтическаго развитія (его литературные враги, а за ними нублика, говорили, что онъ упаль—и это въ то время, когда панисаны его дучмія произведенія), и что бы опъ ни написаль, еслибъ несчастныя обстоятельства всякаго рода не упали на него обваломъ, не раздавили его, "пернаго поэта Россіи"!

Изелфдователи Пункина могли бы составить любонытный комментарій къ этой оцінкі взглядовъ поэта,—комментарій, который выясниль бы, какую роль играли въ ней интересы "дуни" сравнительно съ истиннымъ образомъ Пункина.

"Цъпность этого документа, -говорить г. Веселовскій, -опреаванется его назначениемъ: онь писанъ для Бенкендорфа, въ оправлиніе Пушкина, въ интересахъ его семьи, въ защиту всёхъ, кто близко стояль къ нему. Въ этомъ смысль характеристику легко заподозрить въ преднамърениомъ шаржъ, но не касаясь опънки ваглядовъ самого Пушкина, я допускаю в безсознательный, невольный шаржъ-идеализаціи, къ чему, какъ никто, быль способенъ Жуковскій. Эта черта давно и хорошо павістна его пріятелямъ: все, что входило въ кругъ его симиатій, выростало или поэтизировалось въ его марку. Жуковскій зналь своего Пушкина, который, казалось, зръль въ его глазахъ къ тъмъ цълямъ общественнаго служенія и возвышенной поэзін, которыя опъ ему ставиль. Эти прли выясиились для Луковского изъ того ограниченнаго круга идей, въ которыхъ онъ выросъ и созрълъ и которыя начинаеть приводить въ систему. Мы видъли, какъ опъ упорядочиль евои общественные взгляды,-ими онь мірить Пункциа; п въ области духовно-правственныхъ вопросовъ, волновавшихъ его со времени его юпошескаго дневника, опълнатается разобраться. привести ихъ къ органической цельности. Опилокончательно опредълять какъ его взглядь на возвышенную поэзію-редигію, такъ и его отринательное отношение къ Опътиниява, Печориныяв и къ теченіямъ русской дитературы, современной послідней порів его дъятельности".

Последнія главы имеють огромное значеніе для определенія Жуковскаго въ исторіи русской литературы. Уже паъ вышещыведенныхъ соображеній автора можно заключить, что полное отнесеніе Жуковскаго къ теченію романтизма должно было значительно пострадать. Сводя итоги детальной разработки отношеній Жуковскаго къ тімъ направленіямъ западной литературы, которыя она отразила, авторъ приходитъ къ выводу, что въ последующе періоды жизни поэть не выходиль изъ техъ же теченій септиментализма, въ которыя онъ вступиль въ начале своей литературной дъятельности. До конца онъ піэтисть съ плеаломъ schöne Seele. выспренией дружбы, поэзія для него религіозное откровеніе, являющее "свитость жизни... во всей ен красъ небесной": слова поэта-дъла поэта: до-Шиллеровское отожествление поэзи и добродътели замъняется требованіемъ, что поэть долженъ быть чисть душой, тогда слово его будеть благодатно. Изъ сферы сентиментализма перешло въ Жуковскому пристрастіе въ мечтательности, загробнымь образамь и таниственной луив и то настроеніе мелапхолін, которое онъ тщился превратить въ поинтіе-христіанской грусти. Позволимъ себъ остановить вниманіе читателя на отрывкахъ замъчательной по глубинъ эрудиціи и блеску анализа карактерастикъ ромацтизма, сдъланной акад. Веселовскимъ.

"Съ воззръніями романтической шкоды, пріемами, программей падо познакомиться ввиду того, что у насъ говорено было о "ремантизмъ"—о романтизмъ Ліуковскаго 20-хъ годовъ.

"Что такое поззія, пекусство? Жизнь, природа — отражене безконечного, по отражение неполное, призрачное: угалать полногу иленда въ оболочкъ консчинго можеть линь мистически-вложиевенное чувство поэта: Шеллингъ назоветь его интеллектуальных прозренісме: романтики приноминали выраженів стараго мистива Вёме Der Blitz, молнісносное откровеніе. Оно-то и раскрываеть синслъ псальности, которан сама по себъ мертва; "абсолютнореальна - поззія", философія-ен теорія, "совершенная форма начья должии быть поэтической»; "пастоящій поэть всезнающь: опъсисть въ миломъ видь" (Новались). По это восторженное сознание чередуется съ другимъ, проинческимъ: сознаніемъ противорвчій идеала и его земныхъ формъ. Такое воспріятіе дійствительность, полное контрастовъ и грустио-веселаго юмора, и есть прекрасное, оно даеть ибность жизни, какъ символа невыразимаго, педоступнаго намъ, совершеннаго. Поззія настранваеть насъ благоговъйно, ведеть къ религи; "есть особый уметненный, поэтический органъ для познанія божественнаго, которое становится непосредственымь достоянісять чувства, чаянія сов'єсти", говорить Повались; "поззія продуктивная религія". И, наобороть: религіозное настроевіе-"высшее и чистъйшее художественное паслаждение" (Тикъ). Идеа--ги улитавин та проинкновение позсин въ природу, въ практику линой и общественной жизни, развитой новыми спросами вультуры. Періодъ "геніевъ" поставиль на очередь вопрось о значенім чувства, до тъхъ поръ сжатаго, упорядоченнаго требованіями традиціонной правственности въ вопросахъ любви и брака, и ръшиль ихъ въ синслъ инфокой свободи: Якоби проповъдивалъ "платоинческую бигамію". Гёте выступиль съ своими Wahlverwandschaften; романтики перепяли это ръшеніе, воплотивь его въ жизнь и позвію (Людинда Фр. Шлегеля), играя такими обновленными, сказочными, по рискованными темами, какъ любовь брата въ сестрв (романтики Шелля, Байронъ-и праисторическій мотивъ кровоемьшенія).— Пъ отождествленію: религія—поззія (философія) ирвстали другія: когда сердце, отвлекаясь оть всей дъйствительности, становится самому себь идеальнымь объектомь, зарождается религія, говорить Повались: всф частимя вожделфиія силмавотся въ одно, целью котораго становится висшее существо, Богь, и стражь Божій объемлеть все чувствованія и стремленія. "Если такимъ объектомъ будетъ любимая женщина-это будетъ прикладная религія". Игра синтеза продолжается: чувственное — матеріаль, ово условіе искусства, поэзін-религін; отсюда: религія, какъ скрыгая. иевыяснившаяся чувственность.-Въ результать получалось міросозерцаніе, напоминающее исихическое пастроеніе XII—XIII въковъ: чувственный мистицизмъ; въ котсромъ элементъ плотскаго бываль теоретически заглушень-самообузданіемь страсти, наслажденіемъ жертвы, и чувственность граничила со святостью (Вернеръ).

"Жизнь и ножін—одно" пілть и Жуковскій; какъ и романтики, онъ пренебрегь и нозабыль "низость настоящаго", но для него жизнь нанодиялась септиментальной семьей, уютной меданхоліей. И для него пожія — сестра религіи, но какъ ся призракъ и отраженіе, не какъ настроеніе, которое привело романтиковъ изъ безформенности поэтизма, Гегевскаго пантензма, абстрактнаго религіознаго чувства (Шлегель), къ историческому и философскому обоснованію религіи, какъ необходимой форміт сознанія, и художественному католицизму. Исканіе кончилось, жажда положительной візры нашла успокосніе, при воздійствін гаізопь ростіциев, гаізопь де sentiment; первое заглавіе Шатобріановскаго Genie du Christianisme было: Красоты христіанской религіи. Шли отъ искусства къ религіи. Жуковскій иъ ней пырось лишь и старастся проработаться отъ убъжденія къ благодати пеносредственной візры.

"Романтики—символисты (къ символизму спустился и реалистъ Гете—въ Паидорф; во второй части фауста); символисты по призванию и теоріи. Конечное кругомъ насъ — лишь символь безконечнаго; поззія прозрівнеть соотвітствія неба и земли, духовнаго и вещественнаго, пителлекта и чувства, созпательнаго и безсознательнаго, чудеснаго и раціональнаго, жизни и смерти, Аполлона и Діониса. Во всемъ раскрываєтся единая органическая сущность міра, полярныя противорфчія мирятся, потому что одна и та-же сила бъется въ человіческомъ пульсть и управляєть вращеніемъ світиль; классическій образь "андрогина" оживаєть, съ тапиственнямъ значеніемъ, въ фантазін романтиковъ.

Was in den Himmelskreisen sich bewegt,
Das muss auch bildlich auf der Erden walten,
Das wird auch in des Menschen Brust erregt,
Natur kann nichts in engen Grenzen halten,
Ein Blitz, der aufwärts aus dem Centro dringet,
Er spiegelt sich in jeglichen Gestalten,
Und sich Gestirn und Mensch und Erde schwinget
Gleichmässig fort und eins des andern Spiegel,
Der Ton durch alle Creaturen klinget.

(Tieck, Genoveva: Schlachtfeld).

"Какъ чировинца Винфреда въ Geneveva't, такъ и романтики чують внугрениюю сиязь явленій, видимо раздъленимхъ въ природъ:

Wie Stern' im Abgrund die Metalle formen, Wie Geister die Gewächse tigurieren, Wie sich Gedank' und Wille korporieren, Wie Phantasie zum Kern der Dinge dringt, Durch Einbildung Unmögliches gelingt, Wie jeder Stein uns stumme Grüsse beut, Alle Dinge nur sind der Geisterwelt ein Kleid. "Единство мира не только въ органическомъ сосуществовани настоящаго, но настоящаго и промедмаго: новое можеть быть только обновлениемъ, развитиемъ стараго, ибо общество, государство—живой, самъ себя обусловливающий организиъ; возвращение въ народной старинъ и идеаламъ средневъкового уклада было у романтиковъ не однимъ только поэтическимъ спросомъ, а живниемъ органической связи съ прошлымъ, нарушенной посторонними влілніями. Прошлое обязывасть. Игра тапиственныхъ созвучій в соотвътствій обнимаєть всю исторію челомъчества: мы когда-то уже были, чын-то двойники, идущіе на встръчу другимъ, Суаве у Повалиса та-же Матильда (Heinrich von Ofterdingen), Изида та-же Rosenblüthe (Die Lehrlinge von Sais).

Und was man glaubt es sei geschehn, Kann man von weitem erst kommen sehn

(Heinrich v. Ofterdingen).

Старые мотивы мотемисихскы и двойничества являлись въ мовомъ освъщени, связыная личность идеей атамизма, прирождевности, унаслъдованной доли. Романтическая драма рока не наслъдів классической, обновленной Шиллеромъ, а звено того мірового симтеза, который греаплся романтикамъ, который питаль ихъ Sebssucht. Ваккопродеръ и Брентано сравнивали себя съ инструментомъ, на струмахъ котораго играетъ судьба.

"Такое міросозерцаніе должно было создавать новое "чудесное", отивиявшее старыя, ненодвижныя рамки классическаго. Въ два последнихъ десятилетія XVIII века протесть противъ его разсудочной цивилизаціи выразился подиятіємъ интереса ко всему духовному, сверхъестественному: къ магіи и жизненному элексиру, къ вызыванію духовъ и всему демоническому, фаустамъ и Мефистофелямъ. На первыхъ порахъ даже такія реальныя завоевынія науки, какъ открытіє кислорода (1774 г.) и гальванизма (1789 г.) послужили матеріаломъ для спиритуалистическихъ построеній. Лінвотный и земной магнетизмъ представился той силой, которая связиваєть органическое и поорганическое, духовное и трлесное въ одно живое целос. Отсюда увясченіе астрологіей, она также раскрывала единство міра; "и совершенно ув'єренъ, что наша судьба привязана къ небу и зв'єздамъ", писаль брату Вильгельмъ Гриммъ.

"Ппилеръ пинетъ своего Geisterscher, романы Ппинса и Се спустили на площадь повомодную фантастику, тогда какъ народная фантастика сказокъ и преданій проходила въ позлію съ Вилапдомъ и балладами Бюргера.

"Такъ собирались матеріалы для романтическаго чудеснято и сложилась его теорія. Шлегель поставиль требованія новой "мисологіи", которой христіанство и его легенды, Кальдеронь и народныя сказки, и восточная фантазія отдадуть свои мотивы. И сказка, легенда, забытое народное преданіе поднимаются вь цѣнѣ. "Невидимое дитя" Гофмана явится къ дѣтямъ бѣднаго дворинина Бракеля, которыхъ учитель Тинте душиль черняльной мудростью

и будеть играть съ пими, сказывать сказки, учить наслаждаться въ нолъ каждой былинкой, въ небъ каждой звіздой. Въ сущности исе въ здішнемъ мірт иносказаніе, сказка, понять и изобразить которую можно только, какъ сказку, говорить Новалисъ. Для него она "канонъ ноэзін", она, "какъ сновидініе, безъ связи, смісь чудесныхъ фактовъ и созвучій, какъ музыкальная фантазія, гармоническіе отголоски золовой арфы, какъ сама природа".

> Mondbeglünzte Zaubernacht, Die den Sinn gefangen hält, Wundervolle Mürchenwelt, Steig auf in der alten Pracht.

> > (Tieck, Octavian, Prolog).

Соответствія безконечны, и фантазія работаеть: у романтиковъ все wunderbar, wundervoll, wundersam, wunderlich, seltsam, все чудо, вызываеть предчувствіе о чемъ-то пеудовимомъ, настранваеть на идею безконечнаго. По чудесное не въ одномъ тамиственномъ, освъщенномъ луною, и не въ загробныхъ образахъ; оно поисюду: у Гофмана оно дъется среди бъла дня, изъ каждаго повседневнаго, видимо филистерскаго акта выглядываетъ змъйкафея, точно поверхъ жизин невидимо пдетъ какая-то другая, подсказывая и отрицая, вызывая ноочередно приливы наитенстическихъ восторговъ и юмора. Чувствительный Стериъ былъ въ модъ у сентименталистовъ, Стериъ-юмористъ нашелъ признаніе у романтиковъ.

"Когда за объективной видимостью таится другая, незримая, она не описательна, не вызываеть непосредственно и на рефлексію; надо чтобы въ читатель явилось то особое расположеніе чувства, то настроеніе (Stimmung), которое сділало бы его внутрение зричимъ, способимът угадывать безконечное въ конечномъ, исвыражемое въ призрачномъ. Поэты-описатели рисовали природу, септименталисты размышляли надъ нею, у романтиковъ-символистовъ она не реальна: Повались желаль бы изобразить ее въ видь дріады или ореады; у Гофмана художникъ нишетъ съ натуры грушпу деревьевъ, а эрителю кажется, "что изъ-за густыхъ листьевъ выглядывають разнообразивіннія фигуры, то генік, то странцыя атоте опприл от ,-текновой аминжодух и-, "матами от кмитовиж способъ писать этюды и впосить въ пейзажъ поэтическій, фантастическій элементь, элементь неуловимыхъ ассоціацій, втягивающихъ человъческую жизнь въ тесное единение съ окружающею ес живою и живущею реальностью. У Тика слагаются причудливые образы: изъ весениихъ облаковъ киваютъ ручки, на каждомъ пальць по розь ("Frühling und Leben": Aus den Wolken winken Hande,—An jedem Finger rote Rose), сывытся алыя уста—сывытся розы; далее фантастическое неренесеніе: розы выростають на стебль, "поцьлунии, поцьлунии любви осыпанъ кустъ" (mit Küssen, mit Liebesküssen der Busch bestreut. "Frühlings-und Sommerluft"); золотыя полосы стелять по голубому небу, путь солицу (Magelone), а восторгь, въ который приводить лесцое приволье,

Digitized by GOOGIC

выражается такъ, какъ, какъ будто санъ поэть быль частью ліка, обвінняю вітронь и птичьей пісней:

Mit Fingern, mit Zweigen, mit Aesten,
Durchrauscht vom spielenden Westen,
Durchsungen von Vögelein,
Freun wir uns frisch in die Wurzeln hinein.
(Wald, Garten und Berg).

"Начиная съ романтиковъ, которымъ вторилъ Гете, наприми исихологическій параллелизмъ народной пітсин началъ раскрываться новому спросу: выразить невыразимое.

"Это требовало и новыхъ средствъ языка и стиха. Уже выженіе Sturm und Drang'a ноставило задачей созданіе \_геніаль наго" стиля, сильнаго и вещественнаго, черцавшаго изъ Ганса Сакса и народной ръчи, не боявшагося повообразованій и своболной конструкціи, элизій и пиверсій. Таковъ стиль молодого Гете. Романтики пошли далье. Льдо не въ рисункъ, а въ возбуждения настроенія; здёсь починь романтиковь неистощимь вь опытахь. Повые эпитеты: обновляется потускитышій у сентименталистовъ энитетъ "золотой"; рядомъ съ нимъ "красный" и "зеленый": rotes Leben, rote Schnsucht; grune Flammen-весенияя листва (Тикъ). Синкретизмъ и символизмъ чувственныхъ ощущений: звуки свътятся, птицы - оперенные звуки; синій цвіть-цвіть страданія ревности, красный — дъятельности и любви; у Гофмана зашах темно-красной гвоздики вызываеть мечтательность, точно сли нишь издалека пабъгающіе и отливающіе звуки англійскаго рожба (Kreissleriana, 5); А. В. Шлегель изобриль скалу соотвътствій между гласными и рядомъ вызываемыхъ ими ощущеній: а-красный цвыть, юность, радость, блескь, о-пурнурь, благородство. великольніе, солице, і-небесно-годубой цвыть, глубовая любовь и т. д. При этомъ игра въ арханзмы языка, не всегда удачные, но возбуждающіе представленіе чего-то не своего, далекаго, стариннаго, легендарнаго, туманнаго; любовь къ созвучіямъ, риемы ради созвучія и риомы; есян-бы ихъ изобиліе и затемняло смысль. оно мелодически настранваеть, "Почему именно содержаніе должно быть-солержаніся в поэтического произведенія? справивваль Тикъ (Sternbalds Wanderungen). "Можно представить себъ разскази беть связи, но въ ассоціаціи, какъ сновидінія; стихотворенія, полныя красивыхъ словъ, по безъ всикаго смысла и связи, развъ та наи другая строфа будуть понятны; точно разнородные отрывки (Повалисъ).

"Романтики—музыкальные импрессіонисты; педаромъ ихъ героп, графы или бродяги, немыслимы безъ арфы или мандоливы, будь они въ Италіи или въ Исландіи. "Языкъ точно отказался отъ своей телесности и разрешился въ дуповеніе, выразился А. В. Имегель о Тикт; слово будто не произносится и звучить итжите птина",

.... dass alle Pulse zu Klängen werden,
Dass alle Gedanken in Tönen irren,
Gefühl und Wunsch und Wahnsinn durcheinander wirren
(Tieck, Genoveva).

"Звучныя слова неопределеннаго значенія производять то-же висчатавніе, что и музыка, говорить Повались; въ жизни души определенныя мысли и чувства-согласныя, неясныя чувствованінглясные звуки. "Музыка потому выше другихъ искусствъ, что въ ней инчего не поиять, что она, такъ сказать, ставить насъ въ испосредственныя отношенія къ міровой жизни (Universum): сущность новаго искусства можно бы такъ определить: оно стреинтся облагородить поззію до высоты музыки" (Захарія Верперь въ письмѣ 1803 года). Для Гофмана музыка—самое романтическое нав всехъ искусствъ; ея объектъ - безконечное, это праязыкъ природы, на которомъ одномъ можно уразумать пасню пасней лереньсвъ и претовъ, животныхъ, кампей и водъ. Какъ музыка-праязыкъ природы, такъ въ другомъ мість образный языкъ поэзіп и религи приравнивается къ изыку первобытнаго человъка, отвътившему дійствительности, уграченной нами съ переходомъ безсознательного въ область сознанія, но вічно истипной и еще живой, которую человіку предстоить спова открыть.

"И сще одна старая тема обновилась въ сюжетности романтиковъ: мноъ объ Аріонъ и чудодъйственной, зиждущей силъ его ижени.

"Исканію пастранвающей выразительности отвітило п разпообразів лирическихъ формъ, введенныхъ въ оборотъ, романскихъ и восточныхъ и павілиныхъ народной півсней; романтики мастера терцины и сонста. Преобладаніе импрессіонизма падъ рисункомъ сказалось въ свободномъ отношеніи Тика къ вопросамъ синтаксиса, у романтиковъ вообще такимъ-же отношеніемъ къ формамъ традиціонной поэтики, различавшей извістные роды, сценическіе пріємы; они, казалось, связывали своей излишней опреділенностью, тілесностью: надо смінпать ихъ, играть ими, тогда только они будуть "подсказывать". Арабеска, эта папвно-музыкальная, въ самой себі вращающаяся линія, представлялась Фр. Шлегелю древнійшей формой человіческой фантазін.

"Оть романтиковъ перейдемъ еще разъ въ Жуковскому. Опъ пе символистъ ихъ стиля, въ сравнеми съ ипми его можно бы назвать классикомъ; онъ простъ; его чудесное поситъ спеціальный характеръ Юнговыхъ Почей и Оссіана: оно либо лунное, загробное, либо просто сказочно-страшное. И его притягиваетъ "певыразимое", "непареченное"; оно и есть прекрасное: не даромъ онъ такъ часто возвращался къ толкованію афоризма Руссо: il n'y a de beau que се qui n'est раз. Есть слова для "блестящей красоты" говоритъ онъ,

Но то, что слито съ сей блестящей прасотою, Сіе столь смутное, волнующее насъ, Сей внемлений одной душою Обворажающаго гласъ, Сте къ далекому стремленье, Сей миновавшато привъзъ Какъ прилетъвшее внезапно дуновенье Отъ луга родены, гда былъ когда-то цватъ,

Сентая молодость, гда шило уволицев, Сіе шепнувшев души воспоминание
О милома радостнома и скорбнома старини, Сія сходящая сеятыня са вышины, Сіе пупісутствів Создателя ва создания,—Какой для нига языка?... Гора душа летита, Все необъятное ва единий издоха таснится, И лишь молчаніе понятно говорита.

(Певиразимое).

"Прелесть природы въ ел невыразпиости", висаль въ 1821 г. Жуковскій, но средства выраженія у цего не тв, что у романтаковъ. Я сказаль выше, что сентименталисты, по существу не зрачи (visuels), по къ сентименталисту Жуковскому мы поставили бы вими требованія: онъ не только любитель и знатокъ живописи, мо смолода и страстный рисовальщикъ. Для него, какъ поэта, это не безразлично.

"...Рисунки Жуковскаго, когда они не наброски, вычерчены обстоятельно и изсколько сухо; его привлекали виды Kleinleben и далекій перспективы; ріже фигуры и лица; видно исканіе выразительности въ ноэф, исканіе правды; недостаєть красокъ, осейщенія. Здась дополненіемъ служить тексть дневниковъ; особенно дневникъ 1821 года представляєть рядъ красочныхъ этюдовъ съ натуры, зачерченныхъ словомъ, нерідко до мелочей. Мы знаемъ, что многое изъ этихъ замітокъ нашло потомъ литературную обработку и попало въ нечать, но въ дневникъ внечатлінія наскора, повторяясь, — свёжію, сочибе, ярче; присутствуень при моменть, когда видънное не только зарисовывается, по и вызываетъ цвітовые образы, сравненія и—размышленія, когда на сміну художника являєтся, съ его рефлексіей, нечальный сентименталисть.

"Вечеръ на Lago Maggiore: полумисянь падъ холионъ, жикъ колесница. Востокъ и Западъ. Радужныя небеса... Звъзды на горахъ. Вътеръ. Воды, намъниющися вивств съ небомъ. Тихія облака. Одно облако на небъ Цвътъ Альновъ и горъ отъ розоваго въ голубому" (1821 г. 16 августа), "Во весь день Морт-Віавс въ клубящихся облавахъ. Въ часъ заката облака вспыхнули в разошлись, и выступила пламенная голова великана. Теперь почь передовые головы черны, падъ пими рядъ черныхъ головъ и звъздное небо; Арва шумить; прекрасная сельская картина; исчезание предметовъ" (21 августа). Образъ громадной головы не новидаетъ насъ и позже. Вадъ наъ С. Маэтина: "пеобыкновенная приость полумнения (полумесяць пріятиве полной луны); мумань, вань дима, и звизди, кака искри ота пожира. Сходъ въ долину. Кладбище. Одина креста. Милснікая церковь. Насколько домовь. Дорожки, Мфсяцъ. Летучая мишь. Пфтухъ, Огромиме Альим. Востокъ чисть и ясень; на немь формы Альновь. Всв прочія вершины только темныя, а Mont Blanc уже свытель. Оть луны около вершины тынь, а на вершинь ныть: развы сиизу... Вершины озаряются, все неодинаковаго цвъта съ прочимъ, розово-свътлыя, а другія голубовато-цвитныя. Роса нала, облака вились и неревивались

Около вершинъ, съ одентъ ликомъ, а съ другить жесстом илема. покрываломъ, всклоноченною бородою, часть точно летающія головы опрокинущих великановь, какъ гиганты, упавшіе навзинчь съ прикованными къ грудямъ руками и погами, остатки древняго боя гигантовъ". И далъе то-же: облака, "какъ головы", "бороды но скаламъ; въ этотъ вечеръ точно собраніе духось"; "на Монбланъ вихорь планениых тучь. Лица опрокинущих великановь впереди; поле сражения, "нихорь облаковь, словно духи. Несколько темныхъ облаковъ у ступсией прокрадиваются. Между твых кузпечики, свежий воздухъ, яркія звезды, посреди пеба песколько парищихъ детупихъ облаковъ, стукъ ценовъ, шумъ воды, уединеніе, колоколь. Все точно въ тонкомъ, свътломъ нокровъ" (22 августа); цаль Тунскимь озеромь Оссіановская картина: точно группы туманныхъ вонновъ съ дымищимися золовами" (9 сентября). Огромное дерево, какъ призрикъ съ раскинутыми руками: "туманы въ разныхъ видахъ, словио привидънін ... облако, какъ привидыніе къ каскаду, какт деп руки"; "Выходъ дуны наъ-за утесовъ, словно волога на "огромномъ туловишъ" (10 и 11 сентября). - Описаніе нодонидовъ-фотографическое: сколько струй, какін быотся, а не бросаются; надъ нами радуга-красавица (22 августа; сл. 10 и 16 септибря). "Удивительный вечерь на берегу озера, тронивней душу до слеж: шра на водахъ, чудесное изменение; исполненимость" (27 августа); "трусть оть прелести и одиночества" (28 августа). Еще сравненія для облаковъ: "бёлыя облака, какъ «ата или пухъ на спинхъ горахъ" (2 сентября), "какъ взбитая мина нан вата", "какъ кудри". Вијсто образа-рефлексія: "ріжа, тихо сходищия но илотинь - образь мудраю прависии; илотина, стоячан вода, прососы-разрупские" (6 септября); "смотря на Аарскую долину, мысль о импънинать правителяхъ: они стоять не за себя, а за министровъ". Удивительная магія разоблаченія горной вершины при восходъ солица, "точно какъ посилиение въ какое-нибуль таниство; болиня-природа", "всчерь обличный едви-ли не прелистные ненаго, Луша и несчастіс, душа и счастіс. Революція и порядокъ. Вечеръ облачный и лупный" (9 септября). Затминіс горъ нызываеть сравискіе съ смертью (17 сентября), другое — залодь солица: "Богь покидаеть на времи видимое твореніе"; "видя угасающую природу, приходинь въ мысль, что душа и жизнь есть что-то не припадлежащее тьлу, а высшее; пока опі въ немъ, по тъхъ поръ и красота; удалились - формы тъже, по красоты уже . исть; инчто такъ не говорить о смерти въ величественномъ смысле, какъ угасающія горы" (21 и 22 септября). "Красота не въ природъ, а въ душть человъка; свъть и душа; революція и горы"; по этому поводу размышление о грекахъ, сражавшихся за освобождение (23 септября). — 24 септября: "Плаванье въ дождь съ сильнымъ нопутнымъ вътромъ. Шумъ дождя и отъ разръзыванія волиъ лодкою. Впереди водны падуваются, иногда рвы, паръдка игна; сзади какъ будто преследують, и большія струп пены. Сзади дождь, впереди пристань, сбоку небо! Колиханье. Въ сильный вътеръ и нъ бурю весло и руль, но когда все напрасно, брось все: есть gocka. Il y a du sublime à être debout sur une nacelle et s'avancer

ан milieu des vagues". — Человъческая жизнь ноказывается въ этихъ изизажахъ линь урывками, не нарушая общаго вистативыя мечтательнаго повоя и "одиночества", илодящаго "грусть". "Послъ объда прелестиая прогулка берегомъ Рейссы; кресть, старикъ и лодка; на мосту песравениное захождение солица; зеленая роша въ огиъ... утки, рыбакъ, тростинкъ" (20 сентября).

"Пройдеть десять слишкомъ лать, и им встратимь та-же характерныя черты и прісмы въ дневинкі и письмахі. 1832 г. 1833-го годовъ. "Вашин, какъ привидынія. Облака, пожираемыя горами" (29 августа 1832 г.); "чувство вслыкию и прекрасто оттого такъ мучительно, что желаль бы съ нимъ слитьси: жажва при видь Гейна, стремленіе при видь Альновъ — музыка, поззіва (5 септября). "Прелестный вечерь: янтарное западное цебо. Игова жпыда, какь злаж, наполненный слезою"... (2) сентибря/11 октября: "пъспи – горије крики" (20 поября/2 декабря); "срависије сетественной и откровенной религи съ итесомъ безъ дороги и съ фаро-10ю" (13 декабря); "пижніе пологіе берещ, кикъ приграки, чернов облико, кикъ орель посреди света, Золотые края облаковъ нать Юрою; сивысная тонкая бахрама на блимских облаких, живь складки занавъси" (12/24 марта 1833 г.); "небо и озеро сляты въсэрачнымъ туманомъ, скнозь который синженыя зоры, какъ воливбный міръ" (14/26 марта); "облако надъ Юрою съ золомом гристь" (16/28 марта). — Порная философія" письма изъ Швейцарія — обращикъ рефлексій, разбросанимхъ въ дисвинкъ.

"Итальянскія впечататнія Жуковскаго сдержаните, Италія ве претворила его, какт Гёте и, хотя и въ другоят направленія, романтиковъ. Онт не того въ ней и искаль, хотя нисаль Коллову, что покидаеть Италію, какт любовинкъ невъсту, которую любить страстно. "Все это можеть обдълаться въ стихи или хоть въ прозу, ибо, какт говорить Гёте, Lied und Freude wird Gesang". Но итальницы сму не поправились, опи—пириродные актеры. И что за изыкь! Одушевленная живость, но мало привлекательнаго для сердца, которое не можеть быть притинуто безъ простоты и чисто-сердечія". Въ Венеціи его обуяли историческія восномиванія, и башия въ лупную почь показалась ему призракомъ.

"Передъ нами вся налитра Жуковскаго-художника; его "овисанія" любили, и онъ грішнят ихъ изобилісмъ. Пензажъ набросанъ au trait, наложены краски; художникъ озабоченъ оситщенісмъ, игрой цвёта и тіли, чутокъ къ передивамъ отъ "розовате къ голубому", отъ "розово-світлаго" къ "голубовато-цвітному". Это сторона призды, едва-ли вирочемъ такъ ярко отразившамся "въ его живописныхъ описаніяхъ природы", какъ говоритъ Гоголь; самъ Гоголь, Марлинскій куда какъ цвітніе. Жуковскому удается кроткій лирическій пензажъ съ "дышущимъ" озеромъ, по которому лодка оставляєть серебряныя струи, либо съ тінью, идущею по слідамъ піншехода, или нензажъ съ вічнымъ противърічісмъ, вносимымъ въ него человіжомъ, какъ напр., изображеніе Вородниской ночи. Таковъ отвітъ Жуковскаго-поэта на требованіс зепітнент, Gemüth, выраженія de l'âme humaine dans сейе de la nuture. При этомъ его фантастика старая, временъ Громо-

боя: но прежнему світить дуна или подум'ясня, который еще пріятиве, а въ его светв горы, облака, деревья обращаются въ гигантскія головы, нламенныя или дымящінся, въ хвостатые шлемы. духи и привиденія съ простертыми руками. Исть богатства ассоціацій, пантенстически обнимающих весь мірь, везав раскрывающихъ символы-подъ опассијемъ заслопить живую природу дрјадани и ореадами. Пе въ измецкихъ-ли романтиковъ матитъ Жуконскій, когда въ дневникъ 1839 г. (23 апръля/5 мая) ставить вопросъ: "отчего живописиан поззія въ особенности принадлежить Англін, пъсколько Швейцарін, мало Италін и Францін, Германінболье финистическия? Искусство укранать природи особенно въ томъ, чтобы ес прятиты". - Размышленія по поводи (тихо сходящим ріжа-и мудрос правденіе, революція-и годы и т. л.), разсычанныя въ дневникахъ, стоять какъ-бы на норогі; того поэтическаго отождествленія, гаф чувственное и мысленное, природный и воленой акты сливаются — въ параллелизмахъ народной ефсии и въ наитенстическихъ формулахъ романтиковъ. И Жуковскій чувствуеть мунительное желаніе слиться съ прекраснымь и великимь въ природъ, но остапавливается передъ ней въ сентиментальной рефлексін, въ грусти доть прелести и одиночества" и ставить вопросы о душть и счастью и жизни, угасиющей, какъ гаснуть горы, когда "Вогъ покидаетъ на время видимое твореніе".

"Слышится старая, грустно-баюкающая, младенчески-задушевшая дума Жуковскаго. Она певольно просилась на музыку; не даромъ музыка была для него чёмъ-то "божественнымъ", несущественнымъ, манящимъ на восномиванія, открывшимъ тотъ "незнаемый край", откуда ему "світится падали радостно, ярко звізда уновачья".

Общій взглядь А. Н. Всселовскаго сводится въ тому, что зітуковскій вышель изъ исевдо-классической школы, быстро устучинисй влівнію сентиментальной. Послідняя оформила его чувство, по онь хочеть высказаться точніе въ своей неопредізенности, разпообразить въ своемъ однообразін. Онъ ищеть новыхъ способовъ выраженія"... Но по существу, но внутреннему содержанію (и, къ частности, по качеству "народности" своихъ произведеній), зітуковскій остался—якъ преддверін романтизма".

Поэзія Sturm und Drang'a, буршыхъ стремленій и геніальничанья, съ ся эпергическими заявленіями личности и протестомъ противъ исякихъ условностей, коснулась Жуковскаго не своей исихологісй, а литературной стороной: интересомъ къ народной старии в (Бюргеръ), міровой литературъ и поэтическому экзотизму (Гердеръ, Форсъ)....

Итакъ, Жуковскій остался въ "преддверін романтизма". Опъне символисть стиля романтиковъ, въ сравненіи съ которыми его скорфе можно назвать классикомъ. Его чудесное не изъ области романтизма: опо либо лунное, загробное, либо просто сказочностранное; приходять на намять Юнговы ночи и Оссіанъ. Изследованіе народности въ произведеніяхъ Жуковскаго приводитъ автора къ выводу, что народность не лежала въ сферть его неносредственпыхъ интересовъ. И она являлась для него лишь однимъ изъ

средствъ выразить свое личное настроеніе. Въ этомъ отношенія Жуковскій всю жизнь оставался лирикомъ. Онъ явился у высъ первымъ поэтомъ непосредственнаго чувства. Осталась та мрасів настроенія, которая, по слову изслідователя, составляєть завіть Жуковскаго; — "это стало требованіемъ, и эта правда проблеть "вёковъ таниственную даль".

- Въ вачествъ дополнительныхъ матеріаловъ следуетъ отмътить "Уткинскій сборникъ". І. Письма В. А. Жуковскаго, М. А. Мойеръ и Е. А. Протасовой. Съ 4 портретами. Подъ редакцієї А. Е. Грузинскаго. Изд. М. В. Везръ. М., 1904.
- Новъйшія (юбилейныя) изданія сочиненій Жуковскаго: водъ ред. А. Киринчинкова, М., 1902, А. Д. Алферова, М., 1902; — Архавгельскаго, Сиб., 1902.
- В. А. Жуковскій и его отношеніе къ декабристанъ, Рус. Ст., 1902.
- **Б. смр. 24.**—Рус. Арх. 1870, стр. 1.287: "Ненаданные стихи Жуковскаго (Сперть Інсуса)"—переводъ кантаты Рамлера "Der Tod Iesu" (Berlin, 1814).
- Тъ стр. 25 и д. Исторіи романтизма на русской почит посващены работы: Н. И. Замотина "Романтизмъ двадцатыхъ годовъ XIX стол. въ русской литературъ", Варшава, 1903, и П. К. Козьмина "Очерки изъ исторіи русскаго романтизма", Сиб., 1903. Первая изъ работъ изслідуеть литературную почву "романтизма 20-хъ годовъ" въ въ конці XVIII и пачалі XIX віка и восходить къ литературной теоріи "романтизма 20-хъ годовъ" въ русской журнальной критикі; вторая представляеть попытку изученія Н. А. Полевого, какъ выразителя литературныхъ направленій современной ему эпохи.
- **Къ стр. 31.**—"Очерви русской литературы" Полевого были издавы въ 1839.— Сочинский Жуконскаго, кад. VIII (подъ ред. II. А. Ефремова) М., 1885.
- Къ стр. 32.-Письма Ив. Кирвевскаго-Русск. Арх. 1870.
- Къ стр. 38 и с.— "Статьи о Пушкинъ по поводу изд. 1855 г. въ Современникъ 1855" [Н. 1". Чернышевскій] Критическія статьи (Пушкинъ, Гоголь, Тургеневъ, Островскій, Левъ Толстой, Щедринъ я др.). "Современникъ", 1854—1861 гг. Изданіе М. П. Чернышевскаго., Сиб., 1893.—Съ 1905 предпринято полное собраніе сочиненій Н. 1". Чернышевскаго.
  - Литература о Пушкинъ необыкновенио разрослась въ связи съ чествованіемъ стольтняго юбилей со дня рожденія возта. Намболье полимі библіографическій обзоръ ея см. у В. В. Синовскаго, "Пушкинская юбилейная литература 1899—1900 гг. Критико-библіографическій обзоръ". Изд. Пушкинскаго Лицейскаго общества, Сиб., 1902; см. также работы В. В. Каллаша. Въ 1900 г. предпринято изданіе сочиненій Пушкина Академіей Паукъ: Т. І (два изданія "Лирическія стихотворенія 1812 1817"); т. ІІ, 1906 (Лирическія стихотворенія 1818 1820"). Также нодъ ред. П. А. Ефремова, т. І—VІІІ, Сиб., 1903—1905.
    - **"Пушкинъ"** В. Стоюнина, Спб., 1899 (3-е изд.).
  - Статья В. Икушкина "Радищень и Пушкинъ" воніла въ его кингу "О Пушкинъ, статьи и замътки", М., 1899.

- Рачь А. Киринченкова "Пушкинъ какъ европейскій поэть" вошла въ его книгу "Очерки по исторіи вовой русской литературм", Сиб., 1896; о Пушкинъ вообще см. 2-ое изд. въ 2-хъ т., т. 2-й. М., 1908.
- Статья В. Д. Спасовича "Пушкинъ и Мицкевичъ у намятника Пстра Всликаго" вошла во второй томъ его "Сочиненій", въ 10 томахъ. Сиб., 1889—1902.

См. также "Остафьевскій архивъ князей Виземскихъ", т. I, Спб., 1899.

- Къ стр. 47.—Къ вопросу о національномъ и народномъ значенім Пункинской поззім см. акад. А. П. Веселовскаго "Пункинть— національный ноэть"— Извъстія отд. русск. языка и словесности Имп. Акад. Наукъ, 1899. кн. І.
- Къ стр. 51.—Въ предыдущемъ изданін "Характеристикъ" (1893) къ словамъ: "Въ этихъ осужденіяхъ ссть тіжъ болів грубая, что иногда, віроятно, сознанаемая ошибка"—сділана ссылка на отзывы гг. Морозова и Трубачева. Изъ статей П. О. Морозова о Пушкинъ въ русской литературъ", Діло, 1887, 1, 2; "Пушкинъ въ русской критикъ" (актовая ръчь), Сиб., 1887; г. С. Трубачевъ—составитель кинги "Пушкинъ въ русской критикъ 1820—1880 г.", Сиб., 1881, (1-ое изд.).
- **Къ стр. 52.** "Современникъ 1855"— "Критическія статьи" ІІ. Г. Чернышевскаго, см. выше.
- Къ стир. 56.—Въ предыдущемъ изданіи "Характеристикъ" (1893) къ словамъ: "Современные нанегиристы, полагая, что Пушкинъ недостаточно оцъненъ былъ критикой 40-хъ и 50-хъ гг. и пр., ссылаются даже на ръчь Достоевскаго" сдълано подстрочное примъчаніе: "такъ дълаетъ даже г. Киринчинковъ; см. его ръчь". Рычь, читанная Киринчинковымъ 29 января 1887 г.—"Пушкинъ, какъ европейскій поэтъ" помъщена, какъ указано выше, въ его "Очеркахъ по исторіи новой русской литературы", Сиб., 1896.
- Къ стр. 62.--Кинга Анненкова "Пушкинъ въ Александровскую эпоху".—Спб., 1874.
- **К. стр. 66.** Рычь В. О. Ключевского "Русская Мысль" 1880, кн. 6.
- Къ стр. 70. Пародія на стихотвореніе Пушкина "Чернь". Полное заглавіе и тексть:

Трудолюбивый муравей.

(Историческо-политическо-литературная Галета, издаваемая въ городъ NN Яковомъ Ротозбевымъ и Оомою Инзконоклонинымъ).

#### Hosts.

(Посвящено О. О. Мотылькову).

Самовластительный губитель
Забавъ и доблестей своихъ,
То добрый геній, то мучитель,
Мертвецъ средь радостей земныхъ
11 гость веселый на пладбицф,
Поэтъ! скажи мий, гдф жилище,
Гдф домъ твой, дифими чародфй?

Небражной лирою своей Ти нась то мучинь, то терадень, То редуемь, то вессиимы; Къ ногамъ норока упадаемъ, Добро презраніемь даримы: То надъ неонытною діной, Какъ старый граминаъ, мутимь ти... Скажи, зачень твои водненья, Твои безумныя сомивныя: Зачень въ тебе порокъ и зло Влестящимъ даромъ облекло Судьбы счастливой заблужденье? Зачень из тебе, суеть дита. Всползян, взгивздилися нороки? Лжи, лести, пизости, уроки Ты проповъдуемь мутя? Съ твоемъ божественныхъ искусствомъ Зачемъ, презренной слави льстепъ, Зачемъ предательскимъ ты чувствомъ Мрачинь лавровый свой втнеиз?" Такъ говорила чернь сліная. Поэту дивному внимая; Онъ горделиво посмотръвъ Иа воиль и крики черии дикой, He дорожа ен уликой, Какъ юный, дівственный орель; Удариль въ струны полотия, Съ земли далеко улетвлъ, Въ передней у вельможи сълъ, И ивсии дивныя, живыя Въ восторгъ радости занълъ.

Безсинсловъ,

### С.-Петербургъ, 1832.

"Здесь, исно, дело идеть о "Литературной Газеть", которую издаваль Дельвить (его, очевидно, должно разумёть нодь именемъ Якова Ротоз ева), литературный клюнть Пушкина (котораго жечеть пародія означить именемъ Сомы Пизконоклонина). Прозвища "Мотыльковь" и "Беземысловь", очевидно, относить она также къ нему".

(Примъчаніе Н. І'. Чернимевскаго. Статья о Пушкинъ "Современ.",

1855; см. Поли. собр. соч.).

Къ стр. 71.—Статън Анценкова — "Общественные идсалы Пушкина" — Въсти. Евр., 1880, ки. 6; "Литературные проекты Пушкина" — Въсти. Евр., 1881, кн. 7.

**Къ стр. 75.**—"Восноминація и критическіе очерки" (1849—1868) Аниенкова, три тома, Сиб., 1877—1880.

Къ стр. 76.—Сочиненія А. С. Пушкина, въ 7 т., изд. Литер. Фоида, Сиб., 1887.
— Полное собр. сочиненій ки. Ц. А. Визенскаго въ 11 т., изд. гр. С. Д. Шереметева, Сиб., 1878—86.

- Къ стр. 91—92.—О Пушкинъ и байронизмъ въ русской литературъ см. книгу Алексъя II. Всселовскаго: "Загадное вліяніе въ новой русской литературъ"; 3-е переработанное изд., М., 1906. Ес же слъдуетъ имъть въ виду и при чтеніи дальнъйшихъ главъ, особенно о Чаадаевъ; много библіографическихъ указаній. См. также В. Д. Спасовича "Сочиненія" т. II, Сиб., 1889 статья "Байронизмъ у Пушкина", стр. 291—340.
- Къ стр. 107.—О Магинцкомъ существуетъ общирная литература (см. Иконпиковъ, "Опытъ русской исторіографін", Кієвъ, 1872, т. І, кн. 2); изъ поздитійшей литературы: Сухомлиновъ, "Изследованія и статьи по русской литературъ и просвъщенію", т. І, Сиб., 1889; Загоскинъ, 11. II. "Исторія Имп. Казанскаго Упинерентета за нервыя сто лъть его существованія", въ 3 томахъ, Казань, 1902 1904, въ т. 3-мъ—"эноха понечительства Магинцкаго".
- Къ стр. 111.— Семевскій, В. П. "Крестьянскій вопросъ въ Россіи въ XVIII и первой половинь XIX в.", Спб., 1888.
- Къ стр. 117.-Кинга маркиза Кистина-"La Russie en 1839", P., 1843.
- Къ стр. 118.—Русск. Арх., 1868, стр. 989—991: "Восноминанія о П. Л. Чааласві". Л. Сисобеска.
- Къ стр. 122.—Книга II. И. Тургенева—"La Russie et les russes". 3 v., Р., 1847. Къ стр. 128.—Письма и отрывки, выключениме Гоголемъ изъ "Выбранныхъ мъстъ" см. въ собрани сочинений Гоголя подъ ред. И. С. Тихоправова и В. И. Шенрока, 10-е изд. Спб., 1896.
- Къ стр. 130. Русск. Арх., 1869, стр. 1557 58. "Письмо Булгарина къ И. П. Липранди": "И. И. Гречъ безъ мальйшей деликатности распоряжается "Стверною Ичелою", какъ своею фамильною собственностью, поручаеть хозяйственную часть кому угодно, принимаеть сотрудниковь, платить имъ — не говоря мив ни слова! Лаже заграницей завербоваят онъ какого-то сорванца, который присылаеть сму выражи изъ газеть и разныя писанныя сплетии. которыхъ я не вижу и не знаю! Прежде за это платило III отд. соб. Его Величества канцелярін, куда и поступають эти заугольныя навъстія, а генерь "Съверная Пчела" должна наатить этому сорванну 1.000 рублей серебромъ! Типографія "Сіверной Пчелы" должна пифть дучинхъ наборщиковъ въ городъ а между тыль въ ней одни мальчики, ученики и одинъ только безтолковый чухонскій наборщикъ! Однавожъ листъ "Пчелы" обходится болфенежели въ 60 рублей серебромъ, хотя мив типографія никогда не ноказала подробнаго отчета. Вычитается изъ дохода "Ичелы", въ массь, та сумма, которая нужна на содержаніе дома и проч., и проч., и проч. До сихъ поръ я все молчалъ, и деликатность мою И. И. Гречъ принимаеть за свое право распоряжаться въ "Пчелъ", какъ хозяинъ, устраиня меня совершенно! По моему разсчету И. И. Гречь въ 30 леть перебраль изъ дохода "Ичелы", более носго, около 300.000 рублей ассигнаціями. Онъ меня трактусть, кавъ сотрудника! Я докажу, что и не сотрудникъ, а такой же хозяннь въ "Пчелъ" какъ, п Гречъ!
  - "Н. И. Гречь вовсе не ценить никакихь заслугь моихь въ "Пчелъ", по я ижъю доказательства, что публика ценить мои труды. И. П. Гречь надъется на своихъ сильныхъ пріятелей, что затреть

меня и уничтожить въ "Пчелъ"; но и не боюсь этого, ибо правота, не взирая на всё интриги; дойдеть до сердиа Государа! Опъменя лично знасть и знасть сще по нокойному К. К. Мердеру".

Къ смр. 130—131.—Имъстся въ виду драма Кукольника "Рука Всевышняго отсчество спасла", Спб., 1834; за неодобрительный о ней отзывъ "Моск. Телеграфъ" Полевого былъ запрещенъ. Тогда же нолучим распространеніе эниграмма:

"Рука Всевинняго три чуда совернила: Отечество снасла, Поэту ходъ дала И Полевого задумила".

(Объ этомъ вообще см. "Изслед. и статьн" Сухоминнова, Сиб., 1889 ("И. А. Полевой и его журналь "Московскій Телеграфъ"), а также у В. Я. Богучарскаго—"Изъ прошлаго русскаго общества" Спб., 1904, стр. 306—317).

Къ стр. 132.—Русск. Стар., 1870, II, стр. 384: "Заннеки М. И. Глинки 1804—
1854 (сообщ. Л. И. Шестаковой)". Точнве: "прикажетъ государь,
завтра буду акушеромъ".

Къ стр. 140.-Къ сдъланнымъ указапіямъ можно добавить:

- Шильдеръ, Н. "Императоръ Александръ I, его жизнь и царствованіе", 4 т. Сиб., 1897—1898. 2-ое изд. Сиб., 1902;—"Императоръ Николай I", Сиб., 1903.
- Пикитенко, А. В. "Моя нов'есть о самонъ себъ". Заниски и диевникъ (1804—1877), въ 2-хъ т., Сиб., 1904 (изд. 2-ое).
  - Зайнски Д. И. Свербеева (1799—1826), въ 2-хъ т. М., 1899.
  - Бурцевъ "За сто літъ", Лопд., 1897.
- Богучарскій, В. "Изъ прошлаго русскаго общества", Сиб., 1904.
- Бороздинъ, А. К. "Литературныя характеристики. Девятнаднатый въкъ", въ 3-хъ т., т. І. Сиб., 1903.
- Общественныя движенія въ Россіи въ нервую половину XIX в., т. І.—Статьи и матеріалы В. И. Семевскаго, В. Я. Богучарскаго, П. Е. Щеголева, Сиб., 1905.
- "Изъ исторія общественных» теченій въ Россіи". Отатья
   М. В. Довнаръ-Запольскаго, Кієвъ, 1906.
- Бъ стр. 141. Къ главъ IV. Въ последнее время появилось изсколько новыхъ работъ о Чаадаевъ:
  - Веселовскій, Алексвій. "Этюды и характеристики" (статья "Гоголь и Чаадаевь"). М., 1908.
  - Гершензонъ, М. "Молодость П. Я. Чаадаева". Научное Слово, VI. 1905.
  - Ленке, М. К. "Чаадаевъ и Надеждинъ". Міръ Божій, IX—XL 1905.
  - Гершензонъ, М. "Къ характеристикъ П. Я. Чаадасва". Былое, IV. 1906.
  - Гершензонъ. М. "Чавдаевъ триднатыхъ и сороковыхъ годовъ", Въстн. Евр., 1906, IV.

— "Философическія письма". Переводъ подъ ред. М. О. Гершензона, Вопросы философіи и психологіи, 1906.

— Пузановъ, И. Н. "И. Я. Чавдаевъ и его міросозерцаніе" въ "Трудахъ Кіевской Дух. Академін", 1906, № 5 и 6.

Къ стр. 142.—Русск. Арк., 1868. - "Кому и чему должно приписать возникновение у насъ этой исключительно-русской партін? Я думаю, во-первыхъ. самому привительству; во-вторыхъ, духу времени, или, что одно в то же, обще-европейскому направлению, зародившемуся въ романтической Германіи. Правительство паше возбудило русскую партію свосії программой, которою опредъяпло себя при самомъ началь прошедшее царствованіе, принявь символь: Православіе, Самодержавіе, Пародность. Далье: не подражаніе, а какое-то нантіе отъ Запада, почти въ одно и то же время, увлекло п насъ историческими и филологическими изследованиями, романтизмомъ, возстановленість всехъ элементовъ народности, преувеличеннымъ сочувствіемъ къ низшему народному классу, къ религіознымъ вопросамъ и пр., и пр. Подобно тому, какъ во время Александра провозглашенные имъ принцины и слова Священнаго Союза о христіанскої братскої любви, народной свобод'в и правахъ человъчества, пробудням у насъ заснувний мистицизмъ, образовали библейскія и многія другія филантропическія общества, и наконецъ отбросили самыхъ чистосердечныхъ поклонниковъ этихъ идей за предълы благоразумія и порядка-такъ и въ последнее царствованіе, къ концу перваго его десятплатія, красугольныя тройственныя слова, принятыя имъ въ основаніе, пустили свои кории, можеть быть, глубже, нежели какъ могло того ожидать и еще менфе предвидеть само правительство. Во Францін были же, и такъ еще педавно, роялисты, болке преданные монархической власти, нежели самъ король. То же самое случилось и у пасъ съ доброхотными защитниками Самодержавія. Облеченные броцею второго принцина этого тройственнаго символа, мужественно выступили на брань непризванные заступники Православія и своей исключительностью, своимъ догматизмомъ, болбе или менфе аскетическимъ, своими жалобами, стремленіями, гребованіями, своей истериимостью ко всемъ другимъ веропсповеданиять далеко опереднан законныхъ и освященныхъ учителей нашей церкви. Тъмъ еще ревностиве, твиъ еще иламениве подъ защитой уже обоюдоненрикосновенной эгиды, стали они ратовать за третій прицципъ правительственнаго символа, за Народность. Въ русскомъ народъ (несправедливо, оскорбительно разумћи подъ этимъ именемъ один низміє классы нашего общества) ежедневно открывали они такія добродітели, такія достопиства, такую глубниу премудрости, что еслибы кто-инбудь изъ среды этого народа, какимъ-инбудь чудомъ висзанно выучился читать и (что было бы еще чудодъйственные) уразумивать ихъ туманно-германскіе возгласы, то всеконечно опъненъль бы отъ изумленія при открытін въ себів и себь подобныхъ такой полноты человъческого совершенства. Въ историческихъ наинтинкахъ до-петровской Руси, уже частью из-.. въстимкъ и вповь усердио отыскиваемыхъ, равпо какъ въ нашихъ актахъ и грамотахъ, въ русскихъ сказкахъ и пъсняхъ открыва-

лись любителями старины и народности такіе влементы добра, правды, поэзін, просвіщенія, каких і никогда не находиль въ вихь пикакой безпристрастный читатель. Всв невыгодине отзывы о святой до Петра Руси и иностранцевъ, и нашихъ современныхъ инсателей заподозривались или умалчивались, а ижкоторые из инхъ становились предистомъ или предгогомъ преследований. О Котошихнив, о гранотв князя Пожарского въ австрійскому эр эгерпогу, о инсьмать наря Алексвя Михайловича въ Пикову, о возыть источникахъ исторіи Тронцкой осады, открытыхъ и сведенных замічательными монографоми Голохвастовыми, о темной стороні изданнаго имъ Домостроя говорить не любили, а Флетчера запретили-и съ какимъ шумомъ! Наконецъ вся древняя и новая философія объявлена была решительно-безнолезной и чуть ли не водожительно безбожной. Попытка заменить всякое философское ученіе поздивійшими православными, не многимь доступными, учателяни восточной церкви нятаго и носледующихъ вековъ и, что еще страннев, нашими собственными духовными писателями, ингае нешанечатанными, инкому следовательно неведомыми, инсателями среднихъ въковъ нашей исторіи (можно себъ представить, что это были за философы!) такая попытка еще ше забыта". (Воси. о Чавлаевъ). **К. стр.** 111.—Русск. Арх., 1571, стр. 1097—1252: статья Погодина—"Спеpanckiñ".

- Къ вопросу о "тайномъ обществъ". О декабристахъ см. литературу въ "Историческихъ очеркахъ" А. Н. Пыпина, Сиб., 1904 8-е изд.; затъмъ библіографія дана въ кингъ "Собраніе стихотвореній декабристовъ", изд. И. И. Оомина, Сиб., 1906. т. І, стр. 307— 315. Отматимъ здась:
- Заниски Сергви Григорьевича Волконского (декабриста). Изд. вн. М. С. Волконскаго, Сиб., 1901.
  - Якушкинъ, И. Д. Записки, M., 1905 (2-e изд.).
- Записки ки. М. II. Волконской, съ предисловіемъ и мридоженіями кн. М. С. Водконскаго, Сиб., 1904.
- Динтріевъ-Мамоновъ, А. Декабристы въ Западной Сибири. Очеркъ по оффиціальнымъ документамъ, Спб., 1906.
- Собраніе сочинецій и перениска Кондратія Федоровича Рыльева, съ его портретомъ и біографіся. Спб., 1906.
- Общественныя движенія въ Россін въ первую ноловину XIX вака. Т. І. Денабристы: М. А. Фонъ-Визинъ, ки. Е. П. Оболенскій и бар. В. И. Штейнгель (статьи и матеріалы). Составизи: B. H. Cenebckiii, B. Borynapckift a H. E. Illeronebs. Cas., 1905.
  - Щеголевъ, П. Первый декабристь (Расвскій). Спб., 1906.
- Мякотинъ, В. А. Изъ исторіп русскаго общества, 2-е изд. Сиб., 1906.
- Довнаръ-Запольскій, М. В. Мемуары декабристовъ. Кіевъ 1906].
- Бороздинъ, А. К. (ред.). Изъ писемъ и показаній декабристовъ. Спб., 1906.
- П. И. Пестель. Русская правда. Наказъ Временному Верховному Правленію. Кингонздательство "Культура". Свб., 1906.— Приготовлено въ изданію П. Е. Пієгодевымъ; съ предисловіемъ.

- Демабристы. 86 портретовъ... со статьями П. М. Головачева и В. А. Мякотина, изд. М. М. Зеизинова, М., 1906.
- Котлиревскій, Н. Декабристы, Кн. А. Одоевскій и А. Бестужевъ. Сиб., 1907.
- Изъ работь о денабристахъ: въ статъв—В. И. Семевскаго— "Вопросы о преобразовани государственнаго строя Россіи въ XVIII и первой четверти XIX въка" (о Пестелъ, знизодически)— въ "Выломъ", 1906, III; въ кингъ его же—Крестьинскій строй, Сиб., 1906, т. I; статъи въ "Выломъ": Н. П. Сильванскаго, 1906, II и П ("Пестель передъ Верховиыхъ судомъ"), П. Е. Щеголева, 1906, I, П ("Пегръ Григорьеничъ Каховскій"); а также—г. Сильванскаго "Ц. И. Пестель" въ "Русскомъ Біографическомъ словаръ", г. Богучарскаго въ кингъ "Пзъ прошлаго русскаго общества", Сиб., 1904.
- Въ чисат работъ послъдняго времени по изучению эпохи ими. Александра I сагруетъ отмътить обширное историческое изсатъдование Вел. Ки. Инколая Михаиловича "Графъ Павелъ Александровичъ Строгановъ", 8 т. Сиб., 1903.
- Къ стр. 152.-Морошкинъ, М. "Іслунты въ Россіи, съ царствованія Екатерины II и до нашего времени", 2 ч., Сиб., 1867-1870. Здісь гонорится, между прочимъ, о положении России и "старой" нартии: "Пслыя также не остановить винманія на иткоторыхъ особенныхъ событихъ, совершившихся тогда въ Россіи и имівшихъ больное влінніс на счастливый результать заниски Де-Местра. Передъ собиравшеюся надъ Россіей вижинею грозою, внутри си происходили внутреннія бури, сопровождавніяся болфе или менфо грозными катастрофами, отзывавшимися болье или менье сильными потрясеними въ душь тогдашияго Самодержца земли русской. Промахи тогланинув реформаторовъ такъ естественные при всякихъ преобразованіяхъ и пововведеніяхъ, оскорбленнов честолюбіе, зависть, самолюбіе и протепзін на обширныя госудирствоино-паминистративныя дарованія людей прежинкъ царствованій, оставинхся теперь совершенно безъ діла и признанныхъ неспособными къ государственнымъ должностимъ, наконецъ, просто преувеличениме и своскорыстиме страхи за свои крепостинческія права людей, прикидывавшихся натріотами, а вся сфера патріотизма этихъ людей, какъ показаль опыть, ограничивалась безконтрольными распоряжения своими крестьянами, - все это давало и новодъ порицать произведенныя реформы, и клеветать на реформаторовъ, и порождало въ Государъ, отъ природы недовърчивомъ и подозрительномъ, педовъріе къ реформаторамъ, сомивніе въ благотворности совершенныхъ реформъ, наконедъ заставило его терять въру въ себя, въ свои дъйствія, производило сомпъніе на будущее, навъвало мысль о необходимости оставить прежий нуть и идти по тому, который указываеть партія, онноширующия реформаторамъ; реакція уже совершилась въ Александрѣ I ещо прежде 1812 года. Поворотъ этотъ происходилъ въ душт Алесандра теми съ большею быстротою, чеми съ большею перазборчиностію старая нартія унотребляла всь средства для достиженія своей цъли. Педовольствуясь частыми посъщеніями тверского Императорскаго аворна, гав находилась одна изъ любимвишихъ сестеръ

Императора, пифанкая огромное вліяніе на него, и не ограничаваясь полу-оффиціальныму, таку сказать, поносому или покладому ей о томъ бъдственномъ положении, до котораго довежена Росси будто бы благодаря новымъ реформаторамъ, и о той ужасной вренасти, которая ими приготовлена для нея въ скоромъ будущень, враги влександровскихъ реформъ прибъгали иногла въ ребласкимъ, иногда къ низкимъ, неогда къ самымъ грусвымъ средстванъ. Главный центръ и очагъ этой партіпбыла Москва, а гланымъ поджигателемъ ен быль Ристончинъ; подъ его подстревательствомъ этотъ городъ надшихъ величій совершенно превратам нъ илубъ фрондистовъ. Отсюда инсались и посыдались въ Тверь и Петербургъ разныя натріотическія заниски, съ разными восклецаніями о томъ, что отечество гибнеть: отсюда детали прошенія и письма отъ лица всего дворянства къ Государю съ прощениемъ о необходимости принять такія-то мфры, сменеть и удалить оть должностей такихъ-то администраторовъ. Но вследъ за этемя патріотическими верцоподданическими прощеніями щедрово рукою изъ той же, по большей части, Москвы разсыпались пасканы, угрозы, всякаго рода застращиванія, самые разнообразные и самые нельшые слухи, которымъ съ трудомъ можно найти прівотъ у московскихъ салонинцъ, но которые, какъ не подлежаще никакому сомилнію, важно и съ особенною интонацією разсказывались въ самыхъ вристократическихъ москонскихъ и другихъ салонахъ. Въ этомъ случав Москва недалеко ушла отъ Вильны, сдв польсколитовское дворинство посяв бала, даннаго имъ Александру. І-ну, и после восторженных излінній чувства ненаменной предавности своему обожаемому Монарху, подбросило ему самый гнусный в грязный посквиль.

"Въ другое время и при другихъ обстоятельствахъ воля Алевсандра І-го не ноколебалась бы при этихъ махинаціяхъ, или онв поднергнуты быль бы строгому обсуждению, и но достоинству опнены бы были механики и ихъ дъйствія. Но страшныя червыя тучи съ непостижимою быстротою надвигались съ запада на Россію; все въ атмосферъ дышало чанъ-то зловащимъ, всь увърени были въ нашемъ поражении; воображение было поражено громыностію будунціхъ жертвъ и безныходностію положенія, опускались руки, воля теряла эпергію. Подъ гистомъ такихъ висчатленій Алекспидръ 1-й, съ невыпосимою болью сердца, долженъ быль въ угоду старой минмонатріотической нартін, жертвовать такичи дюдьми, какъ Сперанскій, оставлять самого себя одинокимъ и бель вримхр номощинковр и совраниковр; подр чврзенісир необтивовениыхъ вижинихъ событій и страшныхъ душевныхъ потрясевій принуждень быль давать важные государственные посты такимь додимъ, къ которымъ онъ имелъ полное отвращение и ненавилъл ихъ вскин силами души своей, какъ напр., къ графу Растоичниј п иногимъ другимъ. Мфста Сперапскаго, Повосильдова заняти были Балашовыми, Розевкамфами и тому подобными личностями ...

въ работъ В. И. Семевскаго—"Вопросъ о преобразовании государственнаго строя России въ XVIII и первой четверти XIX въка (Очеркъ изъ истории политическихъ и общественныхъ плей)". — Былое, 1906, І. См. также кишту г. Донпаръ-Запольскаго "Изъ истории общественныхъ течений въ России", Кіевъ, 1905, и г. Сватикова "Общественное движение въ России" (1700—1895), Сиб., 1905.

— Рус. Арх., 1867, стр. 1523—1530: письма К. Н. Батюшкова къ Оленицу (изъ статън—"К. П. Батюшковъ, его письма и очерки

его жизин").

Къ стр. 153.- Къ вопросу о мистицизм'в въ влецсандровскую эпоху см. статьи П. Дубровина въ Рус. Ст., 1894 и 1895.

- Къ стр. 156.—О Ламения—русское изследованіе: Котляревскій, С. А. "Ламения и повейшій католицизмъ", Сиб., 1904; см. также изложеніе взглядовъ Ламения въ V т. "Исторіи политическихъ ученій" Чичерниа.
- Къ стр. 158.—Пъсти. Евр., 1872. февр., стр. 867: "Отт. редикции: Кому были паписаны философическія инсьма Чаадаева?"
- Къ стр. 201.—Свёдёнія о школё русскихъ шеллингистовъ можво найти еще въ работахъ: Ив. Инанова. "Исторія русской критики", Сиб., 1878, стр. 263—327;— въ статьё М. Филиниова. "Судьбы русской философіи" Рус. Бог., 1894. мартъ, стр. 139 и л.:—П. Милюкова, "Главныя теченія русской исторической мысли", М., 1897, т. 1, стр. 226—263.
- Къ стр. 208. О Полевомъ см. указанную выше кингу Н. Козмина "Очерки изъ исторіи русскаго романтизма", Спб., 1903.
- Къ стр. 214. Біографическихъ матеріаловъ о Погодинѣ и его современникахъ падано П. П. Барсуковымъ 20 томовъ (1906).
- Къ стр. 245. Литературу о славянофильствъ можно дополнить слъдующими указаніями:
  - Виноградовъ, П. Г. И. В. Киръевскій и начало московскиго славянофильства. — Вопросы философіи и психологіи. 1891.
  - П. В. Киръевскій, въ "Приложеніяхъ" къ вопросамъ философіи и исихологіи 1891, ки. 5.
    - Віографія И. В. Кирфевскаго, Рус. Арх., 1894, № 7.
  - Инсьма И. В. Киръсвскаго изъ-за границы. Рус. Арх., 1894, № 10 и д.
  - Головинъ, К. Русскій романъ и русское общество. Сиб., 1897 (стр. 103—112).
  - Ивановъ, Ив. Исторія русской критики, Спб., 1898 (стр. 399—435).
  - Михайловъ, Д. Аполловъ Григорьевъ. Жизнъ его въ связи съ характеромъ литературной дъягельности. Сиб., 1900.
  - Милюковъ. П. И. Изъ исторіи русской интеллигенціи. Сиб., 1902 (статья "Разложеніе славинофильства").
  - Соловьевъ, Евг. Очерки изъ исторіи русской литературы XIX в., Сиб., 1902.
  - Струве, П. Б. На разныя темы. Сиб., 1902 (статья "Въчемъ же истинный націонализмъ?").
  - Бороздинъ, А. К. Литературныя характеристики, т. И. в. 1,
     Сиб., 1905 (статьи: "Взгляды А. С. Хомякова на отношеніе Рос-

сін въ Вачаду", "Ю. О. Самарниъ и освобожденіе престъявъ", "Славянофиль особаго типа").

— Кром'в отм'вченнаго см. также Вл. Соловьева "Очерки къв исторін русскаго сознанія", Вістн. Евр., 1889 (и въ Собр. соч.) в бронюру Д. Ө. Самарина "Поборникъ вселенской правды", Св., 1890, см. также книгу Вл. Соловьева — "Новая защита ствраго славянофильства", 1889 въ книгіз: "Національный вопросъ въ Россін" (Собр. соч. В. С. Соловьева т. V. Сиб., 1902).

Барсуковъ, Н. П. Пінэнь и труды М. П. Погодина върменых томахъ. Сиб., 1888—1906.

Къ стр. 292.—М... З... К...—псендонить Ю. О. Самарина. Къ стр. 307.—"Россія", стих. Хомякова:

Тебя призваль на брань святую, Тебя Господь нашь полюбиль, Тебт даль силу роковую, Да сокружишь ти волю злую Слешихь, безумнихь, буйныхь силь.

Вставай, страна моя родная, За бритьевъ! Вогъ тебя зоветъ Чрезъ волны гитвинаго Дуная Тула, гдт, землю огибая, Шумятъ струн Эгейскихъ водъ.

Но помии: быть орудьемъ Бога Земнымъ созданьямъ тяжело. Своихъ рабовъ Онъ судитъ строго: А на тебя, увы! какъ много Гръховъ ужасныхъ налегло!

Въ судахъ черна неправдой черной, И вгомъ рабства клеймена; Безбожной лести, лжи тлетворной, И лъни мертвой и позорной, И всякой мерзости полна!

О недостойная избранья. Тм избрана! Скоръй омой Себя водою покаянья, Да громъ двойного наказанья Не грянеть надъ твоей главой!

Съ думой кольнопреклоненной, Съ главой, лежащею въ пыли, Молись молитвою смиренной, И рани совъсти растлънной Елеемъ плача исцъп!

И встань нотомъ, върна призванью, И бросься въ пыль кровавихъ съчъ!

#### Борись за братьевъ крінкой бранью Держи стягь Божій крінкой діанью, Рази мечонъ—то Божій мечь!

- Къ стр. 320.—Ив. Нв. Неплюевъ, "Записки" появились въ 1823 г. въ "Отеч. Зап.", переизданы Л. Майковымъ въ "Рус. Арх".,—1871, №№ 7, 8.
- Къ стр. 337.— "Современникъ", 1856, № 6, крит., стр. 6—7. "Сочиненія Т. Н. Грановскаго. Томъ первый, М., 1856". Разборъ принадлежитъ Н. Г. Черпышевскому (см. Собр. соч., т. П., 1906), какъ и о томъ П Грановскаго, въ Соврем., 1857, № 2 (Собр. соч. Н. Г. Ч—го, т. ПІ, 1906).
- Къ смр. 353.—О X т. соч. Гоголя, подъ ред. Тихонравова и В. И. Шенрова упомянуто выше.
  - Литература о Гоголъ см. "Источники словаря русскихъ писателей", С. Л. Венгерона, Сиб., 1900, т. І, стр. 786—814.—Изъ поздивищей литературы отмътимъ:
  - Два этюда о Гоголъ въ книгъ В. В. Розанова "Легенда о Великомъ Инквизиторъ О. М. Достоевскаго, опытъ критическаго комментарія", изд. 2-е. Сиб., 1902.
  - Письма И. В. Гоголи, Редакція В. И. Шепрока. Въ четырекъ томакъ. Сиб., (1902).
  - Заболотскій, П. А. "П. В. Гоголь въ русской литературъ" (библіографическій обзоръ)—въ "Гоголевскомъ сборнивъ", издиодъ редироф. М. Сперанскаго, Кіевъ, 1902 (и отдъльно).
  - Каллашъ, В. Жуковско-Гоголевская юбилейная литература, М., 1902.
  - Бертенсонъ, С. Опытъ библіографическаго указателя Гоголевской юбилейной литературы (изъ "Литерат. Въстника"), Сиб., 1903.

Много библіографическихъ указаній читатель найдеть также въ "Литературномъ Вістинків" за 1902 г. (работы гг. Линовскаго, Лященка и др.). Этоть журналь вообще необходимо им'ять въ виду для справокъ и по другимъ отделамъ книги.

- Котляревскій, Н. А. "Н. В. Гоголь". Сиб., 1904.
- Мережковскій, Д. С. "Гоголь и черть", Сиб., 1904.
- Къ стр. 395. Рус. Арх., 1866, стр. 1081 82: Письмо Гоголя въ вн. П. А. Вяземскому отъ 11 иоля 1847 г. Вошло въ полное собрание писемъ, подъ ред. Шепрока.
- Къ стр. 425.—Полное собраніе сочиненій В. Г. Бѣлинскаго, подъ ред. С. А. Венгерова, Спб., 1900—1904. Съ обингримиц привъчаніями. Вышло 7 т.
- Къ стр. 411.—Заглавіе драмы Бълинскаго—"Дмитрій Калининъ". Драматическая повъсть въ ияти картинахъ, сочиненіе Виссаріона Бълинскаго". Помъщена въ "Полномъ собраніи сочиненій В. Г. Вълинскаго" подъ ред. С. А. Венгерова. Т. І. Сиб., 1900.
- Къ стр. 185. Диевинкъ А. В. Инкитенка нечатался въ Русской Старинъ. Отдъльно: 1-е изд., Спб., 1893; 2-е изд., Спб., 1904—1905.
- Къ стр. 487. Русск. Стар., III, 1871, стр. 793—94: Письма гр. Бенкендорфа къ П. В. Кукольнику. Эти инсьма такъ характериы для своего времени, что мы приводимъ ихъ цъликомъ.

Į.

М. Г. Несторъ Васильевитъ! Историческій разскать "Сержанть или всів за одно" обратиль на себя вниманіе мублики желамісив вашинь выказать дурную сторому русскаго дворанима и корешую—его двороваго человіка. Государь ниператоръ удивляется, какъ можеть человікть, столь просвіщенный и обладающій такинь хорошинь перомъ, какъ вы, М. Г., убивать времи на замятія васъ недостойным и на составленіе статей до такой степени ничтожнихъ.

Хотя разсказъ вашъ вы почеринули изъ дъяній Петра Велькаго, но предметь, вами описанный въ анекдотъ, составляя прекрасную черту великаго государя, въ вашемъ сочинскіи совершенно искаженъ неумъстными выраженімии и получиль совершенно дурное направленіе. Желаніе наше безпрерывно выкамывать добродътель податнаго состоянія и пороки высшаго власса людей, не можеть питьть хорошихъ послъдствій, а мотому не благоугодно ли вамъ будеть на будущее времи воздержаться отъ нечатанія статей, противныхъ духу времени и правительства, дабы тымь избыжать взысканія, которому, вы, при меньшей какъ выпъ списходительности, подвергнуться можете.

С.-Петербургъ, 6 января 1842 г.

II.

М. Г. Несторъ Васильевичъ! Получивъ инсьмо ваше, отъ 27 сего января, сибну успоконть васъ, м. г., что изъ намяти государя императора совершенно изгладилось то впечатлъніе, которое проняведено было повъстію вашею: "Сержантъ Пвановъ", и въ мысляхъ его величества не осталось противъ васъ ни малѣйшаго гибва; если же вамъ и сообщено было о замъченныхъ ведостаткахъ въ вашей повъсти, то единственно потому, что его величество, памятуя всъ другія произведенія ващи по части литературы, быль итсколько остановленъ тъмъ, что въ новой повъсти вашей встръчаются мъста, не вполить достойныя пера вашего, и его императорское величество соизволиль замътить это именно потому, что считаеть васъ въ числъ отличныхъ писателей, всегда ожидаль отъ васъ произведеній, равныхъ вашему талаету, и что вы трудами скоими можете приносить пользу и честь пашей литературъ.

80 января 1842 г.

Къ стр. 488. — О Грановскомъ: Левшинъ, Д. М., Т. Н. Грановскій (овытъ историческаго синтеза), 2-е изд., Спб., 1902.

— Чешихинъ. Грановскій и его время, изд. 2-е, Свб., 1906; Вътринскій, Ч. "Въ сороковыхъ годахъ". М., 1809.

Въ стр. 496. — Русск. Стар., т. VI, 1872: Изъ записокъ И. П.: Липранди, стр. 75—78. Не яншены спеціальнаго интереса его "наблюденія" надъ процессомъ распространенія соціальныхъ идей. Такъ, между прочимъ, онъ пишеть:

"Въ то же время обозначилось, что люди, принадлежащие въ

наблюдаемому обществу, находились вив столицы, въ разныхъ провинціяхъ, и объ нихъ здішніе сочлены ясно говорили, что имъ поручено вездъ стараться съять иден, составляющія основу ихъ тченія, пріобретать обществу соумышленниковь и сотрудниковь и такимъ образомъ приготовлять повсюду умы къ общему возстанію. Бумаги арестованныхъ лицъ обнаружили, что нодобными миссіонерами были: въ Тамбовъ - Кузминъ, въ Москвъ -- Плещеевъ. въ Ростовъ-Кайдановъ, въ Сибири - Черносвитовъ, въ Ревель-Тимковскій и проч. Такъ вакъ общество существуєть уже съ 1842 года, то мыт весьма естественно было предполагать. что подобным миссін ведутся издавна и потому идеи могли быть уже постаны и принести болъе или менте плоды въ разныхъ мъстахъ государства. Последствія, казалось, оправдали это мов предположеніс: въ инсьмахь изъ Ростова Кайдановъ говорить о своей наствъ, или которой онъ нереводить на русскій языкъ сочиненія Бидермана о соціализмі, на томъ основанін: "чтобы доставить возможность прочитать его и тамъ, кто не знаеть памецкаго языка", опъ выписываетъ и читаетъ: Консидерана, Фурріе, Прудона, Лун-Блана, С-иъ Симона, Кабе, журналъ Фаланжъ, La guerre des Passions, Les trois nuits internes и т. и.; говорить, что "онъ совершению убъждень въ истинъ и исполнимости ученія Фурріе. вовсе не считая себя обязаннымъ свято вкрить à toutes les extra-· vagances de notre Maitre и проч.; благодарить (присылающихъ ему въ Гостовъ поминутыя книги) за насыщение хатбомъ духовнымъ его и всей зділиней (Ростовской) небольной наствы и пр.". Паства эта, незнающая иностранныхъ языковъ, въ такомъ городъ, какъ Ростовъ, конечно должна была состоять изъ мъстныхъ городскихъ обывателей средняго класса: убланыхъ чиновниковъ, а также и самыхъ купцовъ, мъщанъ и т. п. Какой ядъ долженъ быль разливаться оть такой закваски въ городь, куда на ярмарку стекаются со всехъ оконечностей государства? и какъ после того я не могъ не подумать, что и въ другихъ местахъ, особенно такихъ, гае подупроситщение болъе распространено в гдъ знание иностранныхъ языковь сильные, чымь въ убздномъ городы, не завелись уже подобимя паствы? (Вообще всв письма Кайданова изъ Ростова казались мив особенно замъчательными по тому рвеню, которое онъ выказываль въ изученію "Апостоловъ нынфиней западной пропаганды" и по тому восторгу, въ который онъ приходиль отъ скино кінэти отопро.

"Саман сущность общества уполномочивала меня къ заключеню, что опо необходимо должно имъть общирным и далеко пущенным отрасли. По всему, что узналъ я, нельзя было, по моему митию, не видъть, что это вовсе не какой-нибудь мелкій заговорь, образовавшійся въ ифсколькихъ разгоряченныхъ головахъ, съ опредъленною мыслью исполненія какого-нибудь преступнаго дъйствія, въ извъстномъ мъсть и въ извъстное время. Иткоторые изъ открытыхъ соучастниковъ, казалось мит, могли быть точно заговорщиками въ изъяспенномъ выше смыслъ этого слона: у нихъ видиы намъренія дъйствовать рышительно, не стращась никакого злодъннія, лишь бы только оно могло привести къ желаемой ими

цели. Но не все были таковы. Наибольшая часть членовъ иреаво-JAPAJU MITH MCLICHURC. HO BEDUCC. H MMCHHO HVICUL STORMFRAND дъйствующей на массы. Съ этой излью въ собраніяхъ происходили разсужденія о томъ, какъ возбуждать во всёхъ классахь народа негодованіе противу, правительства, какъ вооружать крестынь противь помещиковь, чиновенковь противь начальниковь, какъ пользоваться фанатизмонъ раскольниковъ, а въ прочить сословіяхъ подрывать и разрушать всякія религіозныя чувства. которыя они сами изъ себя уже совершенно изгнали, ирововълча, что религія препятствуеть развитію человіческаго ума, а нотому и счастія; туть же было разсуждаемо о частыхь особыхь мерахь: какъ дійствовать на Кавказі, въ Сибири, въ Остзейскихъ губерніяхъ, въ Финляндін, въ Польшь, въ Малороссін (гдь увы вредполагались находищимися уже въ брожении отъ съидиъ, брошевныхъ сочененіями Шевчецки и т. д.). Изъ всего этого я извлекъ убъжденіе, что туть быль не столько мелкій и отдільный заговорь. сколько всеобъемлющій планъ общаго звиженія, переворота в разрушенія. Аля приведсиія въ дъйствіе этого плана, очевидно, пужны были пружины, расположенныя новсемество, и я имъль вев причины предполагать, что эти пружины уже устранваются, а можеть быть отчасти и устроены. Такъ, напримеръ, для того, чтобъ пустить въ ходъ пажигательное истолкование десяти пановелей, назначенное, очевидно, для возмущения простонародия, необходиво было не только разослать эти заповеди, но иметь везде людей, которые бы могли словесно разъяснить ихъ (обстоятельство ве разъ упомпнавшееся въ донесеніяхъ монхъ) и такъ подстревать массы къ волнению".

Къ смр. 506. — Рус. Стар., 1873, стр. 903 и д. "Мон восноминанія" — **П. П.** Сахарова.

— Русск. Арх., 1873, кн. 1—ая, стр. 911—918. "Для біографія П. П. Сахарова". Здісь, нежду прочинь, говорится: "Борьба стараго поколінія ст. русскинь начадомь явивнимся въ защиту русской самостоятельной жизии, жалка и смішна. Невіжество нашихь дякихъ европейцевь, опирающихся на одниъ французскій языкь, плохой авторитеть въ этой борьбі...

..., Напомнимъ имъ только, что въ эту борьбу вступаетъ одно сослоніе, довольно сильное своимъ значеніемъ въ общестять, но лишенное вступь капиталовъ и промотавшее достоявіе отцевъ на потадки за границу, на выписку глупыхъ гувернеровъ и на заморскія моды, сословіе идущее впереди вступ, дтательное въ судахъ и службт, но разрозненное въ основныхъ попитіяхъ съ своими дтатам, сословіе, потерявшее втру своихъ отцовъ въ вольнодумствъ гувернеровъ, сословіе омраченное предпочтеніемъ ко всему иностравному. Борьба будетъ продолжаться долго, нока проблутъ два-три устаръвшія покольнія; когда перемруть жалкіе представители французскаго воспитанія, когда русскіе дойдуть до сознамія, что русскимъ людимъ пужно русское воспитаніе, взятое изъ коренныхъ началь русской жизни и припитое изъ рукъ русскихъ людей.

..."За дворянствомъ велідъ увлеклось и наше степенное кунечество. Молодое поколівне этого сословія, изъ подражанія и хва-

стовства превзойти дворянство въ роскоши и отважной жизни, нерещеголять его развратомъ и мотовствомъ, пустилось во вся тяжкая. Отданіе дочекъ въ подл'яйшіе пансіоны на выучку французской болтовит и заморскимъ пляскамъ восхищаетъ батюшекъ и матушекъ...

..., Исть этихъ двухъ сословій (дворянства и кунечества) немногів поняли значеніе русской народности и еще менѣе разгадали величіє и могущество наніего вѣковѣчнаго Православія. Могли ли они ностигнуть дѣйствія нокойнаго Императора Николая Павлонича, избравнаго народность и Православів симводами министерства народнаго просвѣщенія? Это явленів было не дѣломъ случая, не минутною прихотью могучаго властелина. Нѣть, оно образовалось изъ событій, приготовившихъ счастливый перевороть, вопреки чужеземныхъ желаній. Россія начала возвращаться къ основнымъ русскимъ началамъ, послѣ двухсотлѣтняго испытанія, послѣ сознанія своихъ силъ, своихъ нуждь...

..., Европа, еще при Петри Великомъ, зорко подсиотрила будущую участь русской земли, предназначенную сй свыше. Изумленная пенстощимыми силами нашей родины, она дружно приступила къ разрушецію основныхъ русскихъ началь. Первое пораженіе, первый натискъ Европы быль на русскую народность. Перестрой русскихъ людей на заморскій дадъ быль начать съ сословій дворянскаго и кунеческаго. Ауховенство и крестьяне оставлены были въ нокоћ, по на время. Западники полагали разбить ихъ въ другомъ сражения. Въ этомъ они горько опиблись. Православная наша въра вытеривла страшныя истязанія оть Запада. Европа не могла слышать безъ бъщенства имени нашего Православія. Пачали съ того, что тысячами навязывали намъ всв существовавшія ереси, начиная отъ Гордоновой компаніи до Татариновой. Отовоюду стекались въ намъ сресіархи, званые и не званые. Какимъ вздоромъ не манили они насъ! Выходцы наградили насъ ложными книгами для отдаленія насъ оть сочиненій отценъ церыви; исказили чудную нашу церковную архитектуру, для истребленія всякаго воспоминація о древнемъ молитвенномъ храмф русской церкви; изуродовали наше древнее церковное ивніе для уничтоженія родныхъ звуковь, наноминавшихъ памъ о старославянскомъ славословін Божіємь съ IX віка; витето благоговійночтимой святыни наградили насъ итальянской живописью. Глупцамъ нашимъ предлагами промънять родиую въру то на католицизмъ, то на лютеранизмъ, то на кальвинизмъ, то на језунтизмъ. Пасъ пробовали сбить съ толку: философскими системами, мистицизмомъ, сочинениями Вольтера, Шеллинга, Баадера, Гегеля, Страуса и ихъ последователей. Налиме отцамъ только и твердили: оставь свое Православіе, какъ тяжелую ношу; выбери для себя любую въру, свободную отъ предразсудковъ и постовъ. Въдная Русь, чего только ты ие вытерићла отъ западныхъ варваровъ!"

### **УКАЗАТЕЛЬ**

## ЛИЧНЫХЪ ИМЕНЪ.

Августъ, ими. 504. Appenia, Mapus 166, 171, 190, 191. ARCAKOBA, 11. C. 140, 214, 237, 245, 256, 265, 847, 487, 518. Аксаковъ, 1. С. 124, 216, 225, 226, 245—247, 250, 255, 261, 268, 265, 292, 296, 300—309, 311, 313—323, 328-334, 338, 339, 346, 348, 350, 430, 458. Аксаковъ, С. Т. 846, 352, 390, 408—412, 422.—XI. Аксаковы 859, 887, 891, 408, 419, 422. Александръ I, имп. 12, 14, 17, 94, 95, 97, 101, 103, 104, 106—108, 111, 112, 116, 117, 120, 124, 125, 126, 134, 143, 144, 147, 480, 490. Александръ II, имп. 95, 104, 243, 247. Алексый, паревичъ 247. Алексый, парь 307. Альминскій. П. (Пальмъ) 499. Альтгаузь 442. Анна Гоанцовна, императрица 18, 247. Анненковъ, П. В. 38, 50, 51, 60, 61—64, 66, 67, 70—73, 75, 78, 80, 83, 86, 140, 352, 356, 389, 415, 417, 426, 436, **44**5. Антоповичь, М. А. 129. Апраксины, бояре 83. Аракчеевъ, А. А. 63, 140, Аристотель 166, 190, 433. Арнольди, Л. 352, 417, 418. Арсеньевъ, К. И. М. Архангельскій, А. С. 24. Аскоченскій, В. И. 51. Анасьевъ, А. II. 216, 218, 228, 225.

Балланить 156. Барбесть 499. Барсовт, Н. И. 278.

Барсуковъ, Н. П. 140, 214. Бартеневъ, П. И. 143, 485. Батюшковъ, К. Н. 52, 58, 61, 73, 86, 152. linflepz Iki, 22ti. liaпронъ 24-31, 67, 68, 90, 447. Безсоновъ, II. A. 225. Бёкъ 210. Бенкендорфа, А. Х., гр. 41, 75, 143, 147, 157, 174, 485, Вергь, Н. В. 352, 421. Бестужевъ, А. А. М., 82. Бестужевъ-Ръминъ, К. Н. 214. Беттигеръ 379. Бетховенъ 435. Бецкой. П. П. 330. Бибиковъ, Д. Г. **3**47. Бланъ, Лун 499). Блудовъ, Д. Н. 75. Богдановичъ. М. Н. 148 Бодянскій. О. М. 210, 223. Бокль 275. Болтинъ. И. Н. 2/6, 247. Komapmé 418. Бональдъ 154. Бопиъ, Францъ 220, 221. Боткинъ, В. II. 444, 445, 500. Бриггенъ, фонъ-деръ 33. Брюдаовъ, К. И. 132 Бруновъ, 75. Булгаринъ, О. В. 85, 80, 130, 132, 353, 362, 376, 4**27**. Буренинъ, В. П. 35%. Буслаевъ, О. П. 214. 216, 223—225. Бутураннъ, Д. П. 501. Бычковъ, II. A. 24. Бълинскій, В. Г. 14, 22, 24, 36, 38, 39, 56, 82, 84, 85, 88—90, 124, 133, 208, 217, 238, 248, 252, 327, 349-351.

303, 367, 368, 374-376, 384, 387, Digitized by GOOGIC 301, 303, 398-407, 410, 417, 421, 423, 425-431, 434-447, 449-453, 455, 456, 458-473, 476, 484, 488, 489, 497, 500, 511-514.—X, XIV, XVII. Вълозерская, Н. А. 353. Вълозерскій, Н. Д. 412.

Wallace, Mackensy 246. Валуевъ, Д. А. 210, 211, 216, 218, 226, 247, 250, 261, 265, 283, 284, 285, 202, 307, Велланскій 62. Венслинъ 211. Венкштериъ 39. Bureau 140, 143, 192, 418. Винксльманъ 27. Виргилій 337. Висковатый, И. А. 23. Вісльгорскій, М. Ю., гр. 359. Вогюа, Мельхіоръ де 48, 49, III, VIII. Воейковъ, А. В. 132. **Волконскіе, ки. 147.** Волконская, З. Н. кн. 147. Вольтеръ 26, 164, 168. Ворощовъ, М. С. ки. 82. Востоковъ, А. Х. 207, 211, 221, 232. Винемскіе, ки. 147. Вялемскій, П. А., кн. 34, 70, 74, 76, 142, 146, 152, 157, 352, 353, 359, 368, 386, 391, 393, 394, 396, 398, 399, 401. Вяземскій, П. П., кв. 83.

Гагаринъ, П. С., ки. 157. Гагаринъ, П. П., кн. 142, 147. Гагарины, ки. 147. Гакстгаузенъ 142. l'anuzen 188. Галлеръ 18. Гальят 20. Гансъ 210. Гартивить 454. Гебель 29. Гегель 201, 210, 217, 268, 837, 432, 433, 434, 435, 451, 458, 499. Гесренъ 207. Герппиусъ 224, 432, 434, 505. Гердеръ 26. Германъ 504. Геродоть 504. Герценъ, А. И. 140, 142, 143, 190, 192, 194, 199, 217, 248, 249, 250, 298, 407, 442, 443, 444, 445, 456, 459. 461, 475, 500, 514. l'ère 29, 31; 90, 418, 435. Гепие 28, 31. Гизо 170, 207, 217. Глинка, С. Н. 132. Гоголь, П. В. 3, 22, 81, 85, 36, 40, 45, 92, 128, 129, 131, 132, 133, 140, 142,

187, 194, 231, 286, 323, 327, 328, 345, 349—361, 364—367, 870—414, 416—424, 430, 441, 447—461, 464, 1

465, 466, 472, 476, 477, 487, 492, 497, 500, 502, 506, 513,—I, II, VI—VIII, IX, X, XI, XIII, XIV, XV. Голицынъ, А. Н., кн. 63, 150, 151, 490, 505. Голицынъ, Авг., кн. 147. Голицыны, бояре 83. Голицыны, ки. 147. Голубинскій, О. А. 247. Гольдемить 29. Гомера 166, 171, 172, 190, 191, 337, 387. Гончаровъ, И. А. 39, 203, П. Горькій, М.—П. Госперъ 153. Граббе 146. Грановскій, T. H. 197, 108, 124, 140, 217, 250, 286, 434, 443—445, 452, 459, 461, 488, 489, 492, 505, 509, 510, 511, 512, 514. Гречъ, П. П. 35, 129, 130, 132, **362**, 376, 427, 486. Pped 29. Грибовдовъ, А. С. 132, 156, 186, 187, 247, 327. Григоровичъ, В. И. 210. Григоровичъ, Д. В. 140, VII. Григорьевъ, Апол. 363, 478. Гримат, Л. 28, 20, 217, 220, 222, 224, 225. Гриммы, братья 220, 224. Гроть, Я. К. 23, 24, 352. Гумбольдть, В. 219, 220.

Давидъ 166, 171, 190. Давидъвъ, В. Л. 59. Давидовъ, Деписъ 147. Даль, В. И. 113, 400, 487. Данилевскій, А. С. 412, 413, 414. Дельвитъ, А. А., бар. 53, 74, 86, 486. Державинъ, Г. Р. 128, 187, 323, 327. Диксонъ 132. Діоклетіанъ 336. Дянтрій Допской 316. Дянтрівъ, П. И. 24, 241. Долгорукіе, бояре 65, 83. Дондуковъ-Корсаковъ, А. М. кн. 416. Достоенскій, О. М. 39, 49, 56, 140, 247, Драйденъ 29. Дуббельть, Л. В. 130.

Елагина, А. П. 250. Елагинъ, П. В. 247. Елисавета Петр., имп. 13, 247, 320. Елисавета, англ. королева 314. Екатерина П. имп. 12, 13, 62, 66, 111, 201, 247, 320. Ефремовъ, П. А. 23.

Жихаревъ, М. И. 142, 157, 251, 261. Жоржъ-Заидъ 443, 444. Julvecourt, Paul, de 142. Жуковскій, В. А. 3, 22—25, 29—37, 58, 61, 69, 72, 75, 80, 86, 127, 140, 142, 152, 157, 327, 352, 358, 356, 359—362, 306—371, 382, 383, 391, 397, 418, 421, 471, 485,—VII, XI.

Заблоцкій-Десятовскій, А. П. 140, 460. Загаринъ, П. 23. Загоскинъ, М. Н. 131. Зейдлицъ, К. К. 23, 24, 353. Зубовъ, П. А., гр. 66.

Иванишевъ, Н. Д. 210. Иванъ Грозный 83, 301, 306, 316. Иконинковъ, В. С. 140, 203.

Іоаннъ III, царь 465. Іосифъ, ими. австр. 13.

Ka6e 497. Канслинъ, К. Д. 203, 210, 216, 218, 226, 250, 284—286, 295, 445, 458, 514. Калашинковъ, И. Т. 131. Калапдовичт, К. О. 207, 232. Калачовъ, И. В. 216, 217, 445. Калмыковъ, П. Д. 210, Кантемиръ, А. Д., ки. 186, 187, 327. Кантъ 201, 432. Карамэниъ, Н. М. 24, 25, 28, 30, 31, 35, 37, 53, 55, 58, 59, 61, 63, 64, 65, 72, 76, 80, 89, 95, 110, 117, 134, 135, 136, 152, 181, 186, 203-207, 205, 130, 132, 161, 186, 203—207, 212, 221, 222, 226, 229, 247, 327, 362, 367, 371, 372, 391, 465, 467, 485. Касторскій, М. И. 223. Катенинь, И. А. 74. Катковъ, М. И. 221, 514. Катонъ 166. Качаловъ, Н. 210. Каченовскій, М. Т. 203, 204, 205, 206, 209, 211, 216, 221. Кеппенъ, акад. 232, 490. Кёрнеръ 29. Киринчинковъ, А. И. 39. Кирфевскіе, братья 249, 283, 288, 292, E01, 303. Kuptenckifi, Hn. B. 32, 124, 140, 157, 174, 210, 225, 245, 246, 247, 251, 252, 261, 262, 263, 269, 270, 271—273, 275—277, 279, 280, 292, 294, 288, 324, 325, 326, 334, 336, 346, 407, 454, 485, 487, 489. Киръевскій, П. В. 247, 261, 262, 263, 284, 303, 346. Киселевъ, И. Д., гр. 140. Кленце 210. Клопштокъ 29, Камчевскій, В. О. 38, 39, 66. Козловскій, Фелиціанъ кн. 154. Колларъ 454. Кольцовъ, А. В. 323, 327, 430, 447, 448. Константинъ В., имп. 836. Копериякъ 12, 188, 450.

Копитаръ 221. Костонаровъ. Н. И. 212, 223, 229, 233. 300, 301, 307, 309, 314, 329. Котошихинь, Григорій 338. Кошелевъ. А. II. 231, 247. Koneby, II. 461. Колдовичъ, М. О. З.Я. Кройцеръ 219. Кругь 212 Крыловъ, П. А. 3, 14, 187, 328, 327, 464 Прыловъ, Н. И. проф. 210. Крюденеръ, г-жа 153. Кудрявцевъ (Пестроевъ) 444, 445. Кукольникъ, П. В. 130, 132, 376, 487, Кулипъ, П. А. 351 — 354, 366, 372, 376—378, 381, 384, 403, 404, 408, 409, 412, 414, 417, 418, 421, 423. Куницыять, А. В. 62, 210. Кунъ 225. Куракинъ, В. И., ки. 66. де-Кюстинъ, А. (маркизъ) 117, 118, 132, 112. .larujum 144. .lanauckiñ, II. II. 247. Ламениć 154, 156. Ламоттъ-Фуке 29. Лелевель 206. Лербергъ 212. .Іермонтовъ, М Ю. 39, 40, 41, 45, 323, 350, 431, 447, 448. Лессиигь 27, 418. Lerov-Peaulieu 246. .1жедимитрій 308. Ливенъ, К. А., кв. 107. Ливій, Титъ 146, 504. .ไทยมนหเมิ, tl. 246. Липранди 496. Лобановъ, М. Е. 75. Ломоносовъ, М. В. 11, 89, 132, 184, 247, 315, 316, 823, 327, 331, 480. Лонгиновъ, М. Н. 142. Лонгиновъ, И. В. 24. Лоренси 279. Лупинъ, М. М. (декабр.) 154. Магницкій, М. Л. 107, 454, 493. Магометъ 16кі, 171. Masaryk 246.

Магницкій, М. Л. 107, 454, 493. Магометь 166, 171. Мазагук 246. Макаровъ, М. Н. 463. Макколей 505. Максимовичь, М. А. 359, 373. Малиновскій, А. О. 352. Мамоновъ, Э. 246. Матисонъ 29. Майковъ, А. И. 329. де-Местръ, гр. 18, 150, 152, 153, 154. Межовъ, В. И. 39. М. 3. К. 251, 252, 292, 295, 297, 298, 301, 303, 340, 437, 438, 457, 458, 490 Мельманъ 201. Меньшиковъ, А. Д., кн. 83.

Меньшиковы, князья 147. Мериме, Просперъ 86, VIII. Меттериихъ 97. Мещевскій, поэть 33. Мещерския, С. С. 157. Миклоппчъ 221. Миллеръ, О. О. 140, 206, 226, 246. Мильтонъ 31. Милютниъ. В. А. 445. Мининъ, Козьма 89. Мицкевичъ, А. 39, 351, 454. Mamó 154. Mouceil 166, 171, 190. Монталамберъ 458. Мординовъ, П. С. 80. Морозовъ, II. O. 51, 52, 58. Морошкинъ, М. И. 147, 148, 151, 152. Моцарть 435. Муравьевь, Матв. 146. Муравьевь, Пикита 59, 146. Муръ, Томасъ 29. Мусинъ-Пушкинъ, М. 11. 368, 501.

Надеждинъ. И. И. 43, 51, 52, 82, 113, 124, 223, 313, 367, 430, 432, 441, 463. Наполеонъ I, ими. 18, 81, 317. Нарышкины. князъя 147. Неволинъ. К. А. 209, 210. Певъдънскій, С. 514. Незоленовъ, А. И. 39. Некрасовъ, И. А. 39, 41, 140. Пеплоевъ, И. М. 320. Песторъ, яътописецъ 315. Пибуръ 205, 206, 207, 209. Пиканоръ, проссв. 39. Пиколай I, ими. 20, 41, 69, 80, 493.—XI. Пиколай I, ими. 20, 41, 69, 80, 493. —XI. Пиколай I, ими. 20, 41, 69, 80, 493. —XI. Никитенко, А. В. 485, 486, 498, 494. Никольскій, В. В. 39, 52. Пиконъ, патріархъ 237. Новиковъ, Н. И. 13, 126, 156, 247, 381.— VII. Поровъ, А. С. 368.

Огаревъ, П. Н. 140, 442 Одоевскій, В. О., кн. 328, 352, 456, 456, 459, 460 Озеровъ, В. А. 327. Оксит. 430, 432. Орловъ, Е. Н. 158. Орловъ, Алексъй 147. Орловъ, М. О. 59, 147, 155. Отто 140. Окситиновъ 59.

Павель, апостоль 175. Павленковь, Ф. Ө. З9. Павловь, М. Г. 430, 432. Павловь, Н. Ф. 140, 390, 891, 393. Павловь, П. В. 210, 216, 445. Пальмерь 275, 348. Панаевъ, И. II. 132. Панова 158. Пановъ, П. С. 246. Пассекъ, Т. П. 140. Пеллико, Сильвіо 395. Перовскій, В. А. 365. Пестель, II. И. 59. Петраневскій (кружовъ) 421, 496. Петръ Великій 6—12, 15, 19, 39, 80—88. 93, 103, 111, 117, 118, 119, 121, 185, 176—179, 182, 183, 184, 195, 197, 200, 247, 256, 257, 259, 264, 266, 290, 300, 315—320, 322, 330, 338, 839, 340, 341, 422, 458, 462, 465, 466, 478, 479, 482, 511. Петръ III, ими. 66. Печеринъ, В. С. 154. Hucenckill, A. O. 140. Платонъ, митрои. 247. Платонъ, филос. 166. Плетневъ, П. А. 24, 350, 853, 356, 759, 363-366, 368-371, 386, 391, 404. X, XI. Погодинъ. М. П. 136, 140, 144, 203, 204, 207, 211—214, 226, 233, 246, 251, 263, 268, 300, 303, 352, 359, 377, 378, 379, 380, 383, 387, 427, 436, 445, 450, 451, 488, 493. Пожалостинь, П. И. 23. Полевой, К. А. 75, 208, 216. Полевой, Н. А. 14, 31, 85, 61, 52, 63, 70, 74, 75, 76, 80, 124, 131, 140, 206 – 200, 213, 221, 238, 360, 363, 367, 386, 475, 485, 486. Поливановъ, Л. II. 23, 39. Полторяцкіе 147. Пономаренъ, С. II. 214. Поновъ, 11. А. 214. Порошинъ, В. С. 122. Потть 221. Прейсъ 210. Прейсъ 210.
Проконовичь, Ософ. 245, 278.
Пушкинъ, А. С. 3, 14, 22—25, 30, 32, 35, 38—91, 117, 126—128, 140, 146, 147, 152, 154—157, 184, 186, 187, 190—192, 196, 211, 255, 286, 323, 327, 331, 357, 359—369, 372, 374, 384, 396, 398, 423, 427, 471, 472, 474, 475, 485, 500, 501.—VI, VII, IX, X, XI, XV.
Пущинъ, Н. Н. 59.
Пятковскій, А. Я. 140. **Пятковскій.** А. Я. 140. Радищевъ, А. II. 13, 14, 39, 59, 62, 70

Радишевъ, А. И. 13, 14, 39, 59, 62, 84, 126, 156, 831.—VII. Раевскій, А. Н. 59. Раевскій, В. Ө. 59. Разумовскій, А. К. 152, 154. Раковецкій, Пгн.-Бенед. 206. Ранке, Л. 210. Ренанъ, Л. 275. Риттеръ, К. 207, 209, 210. Робеспьеръ, М. 81, 83.

Родиславскій, В. И. 352. Ромодановскіе, бояре 83. Россини, Дж. 435. Ростовцевъ, Я. И. 505. Ростопчины 147. Ростопчины 147. Ростопчины, гр. Ө. В. 152. Рудорфъ, А. 210. Рудые, К. 124. Руминцевъ, Н. П. гр. 207, 208, 830. Руминцевъ, Д. П. 403. Руссо, Лі. Лі. 26. Рыльевъ, К. Ө. 30, 59. Рыльевъ, К. Ө. 30, 59. Ръдинъ, П. Г. 203, 209, 210. Рюккертъ 29. Рюрикъ 135, 203.

Савины 207, 209, 210, 217. Салтыковы 338. Салтыковъ, М. Е. 241, 243, 518.—П. Самаринъ, Ю. Ө. 149, 150, 151, 152, 153, 225, 237, 245, 247, 249, 264, 278, 281, 315, 347. Самборскій, А. А., протоіерей 148. Сахаровъ, И. II. 222, 463, 505. Cayth 29. Свербеевъ, Д. Н. 142, 143, 179, 250. Свъчни, С. П. 147, 148, 151, 154, 156. Семевскій, В. И. 140. Сенковскій (бар. Бромбеусъ) 132, 138, 134, 362, 363, 376, 386, 396, 486. Сенъ-Симонъ 497. Серафимъ, митроп. 143. Сервантесъ 365. Сиркуръ, гр. 155. Скабичевскій, А. М. 39, 67, 140, 148, 201, 488. Скоттъ-Вальтеръ 29, 31, 131. Смпрнова, А. О. 352, 353, 859, 866, 367, 370, 371, 412, 416, 422. Спетпревъ, И. М. 222, 463. Сократь 166, 171. Соловьевъ, Вл. С. 246. Соловьевъ, С. М. 210, 211, 212, 214-218, 221, 226, 229, 302, 314, 316, 445, 514. Соллогубъ, В. А., гр. 352, 365. Сосницкій, акт. 352. Софья, царевиа 247. Спасовичъ, В. Д. 39, 76, 83. Спенсеръ 275. Cuepanckiff, M. M., rp. 82, 144, 153, 209. Спиноза 433. Срезневскій, И. И. 210, 223. Станкевичь, А. 140, 511. Станкевичь, Н. В. 192, 210, 250, 484, 436, 440, 442, 443, 447, 470. Стоюнинъ, В. Я. 38, 39. Стонновскій, Н. II. 23. Строгановы 147. Строевъ, С. М. 207. Стурдза 32. Сухомлиновъ, М. И. 75, 180, 140, 201, 35**3,** 485.

Сушковъ, Н. В. 142.

Тассъ 163. Татаринова, Е. Ф. 158. Татищевъ, В. Н. 206, 480. Тапить 146, 504. Терещенко, А. В. 218. Тихоправовъ, Н. С. 36, 358, 381. Толстые, гр. 147. Толстой, А. П. 397. Толстой, Л. Н. 40.—II, VI. Томсонъ 29. Триніусь 33. Трубачевъ, С. 51. Трубенкой, С. Н., кв. 93, 146. Трошинскій 358. Тургеневъ, А. И. 32, 146, 157. Тургеневъ, Н. И. 62, 122, 145, 146. Тургеневъ, П. С. 38, 40, 41, 140, 325 333, 345, 373, 448, 459, 492.—**II, III,** VI, VII, VIII, IX, X. Тунманнъ 205. Тьерри 207, 217. Tonz—III.

Увановъ, С. С., гр. 75, 107, 128, 416, 486, 480, 491, 492. Уландъ 29. Устриловъ, П. Г. 70, 76.

Филареть, митроп. 158. Флетчерь 505. Флериять 20. Фонь-Визины 146. Фонъ-Визины Д. К. 187, 327. Фотій 63. Фохть 275. Франкь, В. 143. Френь 212. Фридрихь, имя. 18. Фроловъ 446. Фурье 497.

Хавскій, П. В., 358. Хворостинивы 338. Хомяковъ, А. С. 124, 142, 194, 195, 199, 200, 211, 225, 233, 237, 245, 247, 249, 251, 261, 264, 273, 275, 279, 280, 281, 282, 283, 284, 288, 307, 334, 336—348, 346, 347, 346, 454, 460, 465, 487.

Цедзицъ 29. Цицеронъ 146, 206. ,

Чавдаевъ, П. Я. 59, 63, 93, 124, 141, 143, 146, 147, 154, 155—158, 160, 162, 164, 170—175, 179, 180, 181, 183, 185—196, 217, 240, 250, 251, 260, 449, 461, 463, 475, 486. Черницкая 353. Черткова 352.

Чижовъ, В. П. 247, 851, 421.

Піамиссо 29.
Піарановъ, С. О. 358.
Піатобріанъ 154.
Піафарикъ 221, 454.
Піафарикъ 221, 454.
Піварить 225.
Піварить 226, 288, 306, 853, 359, 387, 408, 409, 410, 412, 417, 418, 422, 427, 450, 451, 463, 464, 458.
Півкинарть 31.—V.
Пісалинть 142, 155, 157, 201, 430, 432, 433.
Півереметевы, болре 83.
Півереметь 27, 219.
Півейерамерть 210, 432.
Півейерамерть 211.
Півейерть, А. 204, 205, 206, 212, 221, 226.
Півалерть 29, 30, 31, 33, 90, 127, 418, 442.
Піпринскій-Пінкматовть, кн. 501, 504.
Пітраусть 258.

Штриттеръ 205. Піуваловы 147. Піуваловь, И. Н. 147, 380. Піуйскій 308.

Пісаринъ (Салтыковъ) 374. Пісикинъ, М. С. 352, 379, 409. Пісербатовъ, М. М. кн. 206, 247.

Энерсъ 206, 217, 221, 226. Эйхгорнъ 210. Экштейнъ 155, 156. Эпикуръ 166, 171.

Яворскій, Стефана 245, 278. Языкова, боярина 83. Языкова, П. М. 251, 255, 353, 359, 391, 399, 412, 418, 461, 465. Якушкина, В. Е. 39, 59 Якушкина, Е. И. 66. Якушкина, Н. Д. 142, 143, 146, 155.

Осодоръ, царь 81, 83, **314, 316**. Оукидидъ 504.

# содержаніе.

|                                                                      | CTP         |
|----------------------------------------------------------------------|-------------|
| D                                                                    | <b>V</b> -V |
| БВЕДЕНІЕ ГЛАВА ІРОМАНТИЗМЪ. ЖУКОВСКІЙВоспринятіе мистическихъ        | :           |
| сантиментальных сторон западнаго романтизна, въ близкой свя:         |             |
| сь караминской школой; отношенія нь русской дійствительност          |             |
|                                                                      |             |
| —Поздивния миния Жуковскаго и отношения его въ Гоголю.               |             |
| Глава II.—11 у ш к и и в. — Псторическое обращение къ Пушкину.—Разли |             |
| ные взгляды па Пушкина.—Прежнія и новъйшія оцінки.—Знач              | ŗ           |
| ніе Пушкина какт художинка.—Псторія его взглядова обществени         | U-<br>-     |
| политическихъ и литературныхъ: диберадизмъ во времена им             | W.          |
| Александра и новые взгляды при Николат I; консервативно-в            |             |
| ціональный романтизмъ, въ связи съ господствовавшей оффиціаль        |             |
| системой: литературныя предація "Арманаса" и отношеніе къ в          | <b>D-</b>   |
| вымъ литературнымъ стремаениямъ                                      | • `         |
| Гтава III.—И продиость се 4 и плавиля.—Висчатавие событій два        | 1-          |
| цать-питаго года Спетема оффиціальной народности: ся родет           |             |
| сь прежинии правительственными взгандами и съ политикой евр          |             |
| пейской реакцін.—Дъйствія системы: начало всеобщей опеки: ра         | <b>3-</b>   |
| множеніе и господство бюрократін; крайнее развитіе милитаризм        | #:          |
| дъла церковныя; народное просвъщеніе. — Безсиліе самон власт         |             |
| уппутожить развившіяся злоунотребленія: внутренняя слабост           | 1           |
| національной жизни.                                                  | _           |
| Теоретическое содержаніе оффиціальной народности: какт объя          | -           |
| инлись здась начала русской національности и ея отношеніе в          | •           |
| европейской цивилизацін.—Отношеніе этой теоріи въ дъйствител         | D-          |
| ности<br>Нанегиристы и последователи системы на литературъ.—Пол      | n-          |
|                                                                      |             |
| жение прогрессивнаго направления                                     |             |
| съ образовательных движения двадцатых годовъ — Катол                 |             |
| ческія симнатін въ нзвъстной части общества и причины н              |             |
| успъха: связь ихъ съ понятими европейской реставраци.                |             |
| Сочиненія Чаадаева: содержаніе "Философическихъ Цисемъ               | e.          |
| "Анологія Сумаснедняго".                                             | •           |
| Смыслъ скентицизма Чаадаева; висчататние, произведенное не           | D-          |
| выяъ "Письмомъ"                                                      |             |
| Глава VРазвитіє научныхъ пасладованій народности По                  |             |
| выя литературныя школы Понятіе, что самобытность развит              |             |
| уже достигнута; дъйствительная степень этой самобытности.            |             |
| Обзоръ направлений и пріємовъ въ теоретическомъ изученіи в           | L-          |
| родности и сближени съ народомъ. – Вліяніе измецкой филос            |             |
| фін. — Историческія паученія: Каченовскій, Полевой; Археографі       |             |
| ческая Экспедиція и Коммиссія, и изданіе памятниковъ; посыль         |             |
| молодыхъ ученыхъ въ иностранные университеты; изучение сли           |             |
| винства; Погодинъ; повая историческая школа — Соловьевъ, К           |             |
| велинь, Калачовь, Павловь и др. — Этнографія: сравнительно           |             |
| языкознаніе: идеализація старины и народности.                       |             |
| Дальивищее развитие изучений народности въ наше время                | u,          |
| всявдствіе того, изминеніе ви прежнихи теоріяхи                      |             |
| Print VI _CTIBEROLUTIONDO OFMIO BORTETE IL TROTOFRIERE               | •           |

славянофильства. — Генеалогія славянофильства. —

Московскіе кружки тридцатыхъ годовъ. — Отношенія славянофи-JORЪ ВЪ ИХЪ Противникамъ. — Философско-романтический характеръ MKOJI. Общій очеркъ славлиофильскаго ученія; противоположность восточнаго и западнаго міра, греко-славянской и романо-германской цивилизаціи, ложность последней и превосходство первой. Кирфевскіе, Хомяковъ, Самаринъ, Аксаковы.-Отношеніе славянофильства къ "Москвитанину" и "Маяку". Теологическія основанія славянофильства, развитыя Киркев-скимъ и Хоняковымъ;—примъщеніе ихъ у Д. Валуева. Глава VII.-Славянофильство. Историческій и общественные -выл : ысомы кіфоот вахорифотолі-... втодки фонквако ыкалем ныя положенія ся у Киръсвекаго и м... З... К.,; подробное развитіе ихъ у К. Аксакова; крайняя идеализація старины, возвеличеніе Москвы.-Какъ возможно было, по мирніямъ славянофиловъ, ватральной въ старымъ началамъ? — Отношения славянофильства къ дъятельности "западной школы": митиія Кирфевскаго, К. Аксакова, Хомякова. — Неясное отношение школы къ оффиціальной народности . . Глава VIII.—Гоголь.—Значеніе Гоголя въ общемъ развитіи литературы. — вопросъ объ его "паправлении". — "Выбранныя мяста изъ Переписки съ Друзьями". Мижніе новой критики объ отсугствій противоржчія этого направленія со всімъ прежинмъ образомъ мыслей Гоголя. Воспитаніе Гоголя и образованіе его взглядовъ. - Его связи съ Пушкинскимъ кругомъ, и влінніе последниго.—Чисто консерватив-ный характеръ мижній Гоголя и пе-консервативный смыслъ его поэтических в произведений: отсутствие сознания объ этомъ у самого Гоголя и его дружей. Давининее единство во ваглядахъ Гоголя, въ которыхъ не происходило никакого "перелома". — Усиливающаяся религіозность, самомитніе и стремленіе занять роль учителя общества.-Паданіе "Выбранныхъ Месть"; митнія объ этой книгь у друзей Гоголя— Жуковскаго, Плетнева, ки. Вязомскаго.—Перениска Гоголя съ Бъ-Последніе годы жизни Гоголя.—Усиленіе мистицизма.—Огношенія къ властимъ. — Второй томъ "Мертвыхъ Душъ". . . . Глава ІХ.—15 в я и и с к і й.—Различныя понятія о литературномъ характерф Вълинскаго. – Московскіе литературные кружки тридцатыхъ гожіпэлавдиви "олидинас, йінжий зітнасар зоналэтводалогі жира псходная точка въ измецкомъ философскомъ идеализмъ и самостоятельная переработка его; нозникновеніе политическихъ митьній.—Сороковые года. Критическая дъятельность Бълинского.—Стремленіе къ изученію дівіствительности; развитіє критики, нарадлельное съ движе-ніємъ самой дитературы: Гоголь, Іермонтовъ, Кольцовъ: натуральная школа.-Споры съ славянофилами: отношение Россия въ европейской цивилизаціи; народное и общечеловъческое. Значеніе Бълинскаго въ литературномъ развитіи тридцатымъ и спроковихъ годовъ; его дъйствие на носледующее ноколение . . Глава Х.-Заключенте.--Последовательность въ целомъ ходе литературы описываемаго періода.—Вишшее положеніе литературы относительно массы общества: система оффиціальной народности и ся отношения кълитературъ. — Усиление репрессивных в мъръ съ 1848 года. — Крымская война. — Повый правительственный періодъ и пробужденіе литературы. — Правственно-общественная заслуга дъятелей сороковыхъ годовъ — Ихъ отношение къ дальнайшему раз-474 - 519I-XLVIII Примачанія.

YRASATKIL . . . . . . . . . . . . . . . . XLIX-LIV





