

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

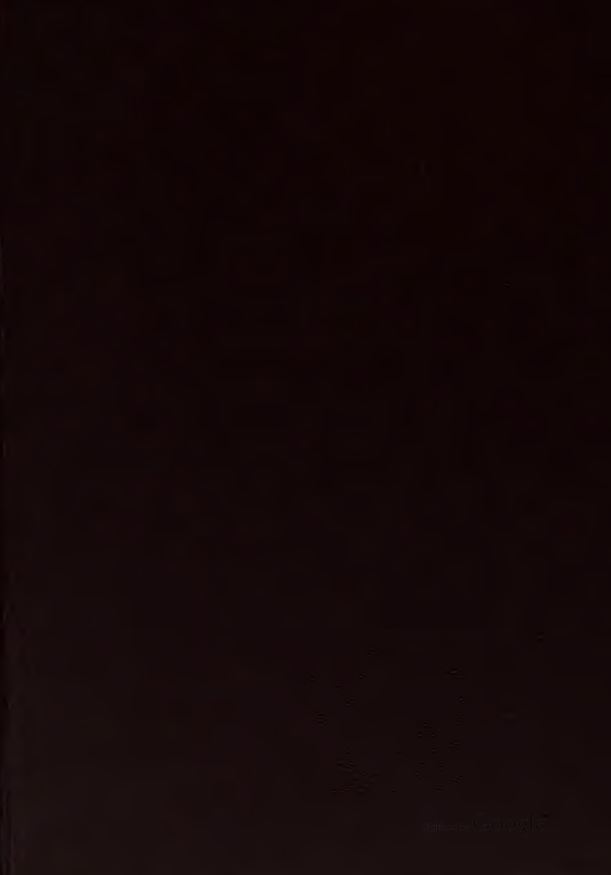
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Digitized by Google

2682 n/45

Storochemico, M.

#### Н. Стороженко.

# ИЗЪ ОБЛАСТИ ЛИТЕРАТУРЫ.

СТАТЬИ, ЛЕКЦІИ, РЪЧИ, РЕЦЕНЗІИ.

Изданіе учениковъ и почитателей.

**+₹\\\**\\

МОСКВА. Типо-литографія А. В. Васильква и К<sup>0</sup>, Петровка, домъ Обидиной. 1902. PN507 1902

#### Отъ издателей.

Предлагаемый вниманію читателей сборникъ статей Н. И. Стороженко далеко не составляетъ всего имъ написаннаго. Въ выборѣ ихъ мы руководствовались желаніями самого автора, который имѣлъ въ виду главнымъ образомъ средняго читателя, и потому исключилъ статьи спеціальныя, которыя могутъ интересовать весьма немногихъ. Полная же библіографія статей Н. И. приложена къ изданному въ его честь юбилейному Сборнику—Подъ знаменемъ науки.

## ИНОСТРАННАЯ ЛИТЕРАТУРА.



### Педагогическія теоріи апохи Возрожденія \*).

М. г.! Педагогическія теоріи изв'єстной эпохи находятся въ прямой зависимости отъ тъхъ жизненныхъ идеаловъ, которые ставить себъ эпоха или, правильнье, руководящіе классы общества. Върность этого положенія въ особенности оправдывается исторіей педагогіи въ средніе въка, когда руководящимъ классомъ европейскаго общества было католическое духовенство, стремившееся наложить на всё отрасли высшей духовной деятельности науку, искусство, литературу, свой односторонній клерикально-аскетическій отпечатокъ. Первоначально, впрочемъ, духовенство, не было враждебно свътскому знанію. Просвъщенные пастыри первыхъ временъ христіанства, сами получившіе солидное классическое образованіе, видъли въ великихъ писателяхъ древности могущественное средство умственнаго развитія и превосходную школу для борьбы съ язычествомъ. Василій Великій, напримъръ, написаль особый трактать О пользю изученія классических писателей, въ которомъ доказывалъ, что для успъшной борьбы съ образованными язычниками необходимо изучение языческихъ поэтовъ, историковъ и ораторовъ. "Сочиненія св'ятскія, говорить онъ, -- относятся къ сочиненіямъ религіознымъ, какъ листья дерева къ его плодамъ: они предшествують, покрывають своею твнью и служать для охраненія последнихъ".-Предупреждая болье чымь на тысячу лыть Эразма Роттердамскаго, великій святитель восточной церкви восхищался столько же художественной формой классическихъ писателей, сколько и ихъ содержаніемъ, и въ одномъ мъсть не усомнился сравнить Сократа и Платона по возвышенности идей съ ап. Павломъ. Къ сожалънію, примъръ Василія В. нашелъ мало подражателей, и уже западный современникъ его, блаженный Августинъ, плакавшій въ юности

<sup>\*)</sup> Публичная лекція, читанная въ пользу Общества вспомоществованія бълнымъ учащимся въ среднихъ учебныхъ заведеніяхъ Москвы.

надъ четвертой пъснью Энеиды, изгоняеть изъ своей системы воспитанія языческую науку и языческихъ авторовъ, и въ припадкъ благочестиваго усердія восклицаеть, что для христіанина не нужно образованіе, что нев'яжды скор'яе ученых войдуть въ царствіе Божіе (Indocti surgunt et rapiunt coelum). Въ VI в. папа Григорій В. открываеть цільй походь не только противь классическихъ писателей Рима, но и противъ латинской грамматики, и тщеславится темъ, что самъ писалъ съ ощибками. "Я постыдился бы, -- говорить онъ, -- подчинять слова божественной премудрости правиламъ грамматики". Узнавъ, что одинъ французскій епископъ учить грамматикъ и читаеть классиковъ въ управляемой имъ каеедральной школь, папа дълаеть ему за это строгій выговорь, ибо "не подобаеть одними и тъми же устами славить Христа и прославлять Юпитера". Особенно гибельно повліяло на развитіе знаній появленіе нищенствующихъ монашескихъ орденовъ, которые проповъдывали аскетическій ваглядъ на жизнь и ставили задачу человъческого существованія въ подавленіи личности и въ достиженіи совершенства путемъ систематического плотоумерщвленія. Сочиненія средневъковыхъ аскетовъ полны ръзкихъ выходокъ противъ неумъстной любознательности, ищущей своего удовлетворенія въ світской науків, и св. Бернаръ прекрасно формулировалъ всв эти обвиненія въ своихъ извъстныхъ словахъ, что свътская наука воспитываеть въ человъкъ умъ и гордость, а не христіанскую любовь. Подъ вліяніемъ подобныхъ взглядовъ, которые въ XII и XIII столътіяхъ раздъляются и пропагандируются руководящими классами средневъковаго общества, воспитание юношества принимаетъ крайне одностороннее направленіе; цълью его становится не умственное развитіе дітей, но развитіе въ нихъ тіхъ качествъ, которыя считались необходимыми для человъка богоугодной жизни, -- смиренія, терпънія, и безусловнаго повиновенія церкви и духовенству. Весьма любопытны тв педагогические приемы, съ помощью которыхъ внушалось ребенку смиреніе. Въ некоторыхъ школахъ для этой цъли предписывалось воспитанникамъ постоянно держать глаза опущенными внизъ, запрещалось также сидъть на высокихъ скамьяхъ, изъ опасенія, чтобы высокое положеніе не варонило въ души воспитанниковъ сатанинской гордости. Хотя въ средневъковыхъ школахъ не переставали преподаваться науки, входившія въ составь такъ называемаго trivium'а (грамматика, риторика, діалектика) и quadrivium'а (музыка, ариеметика, геометрія и астрономія), но и эти науки не имъли самостоятельнаго

значенія и преподавались главнымъ образомъ для цълей религіозныхъ. Нъмецкій педагогъ ІХ в, Рабанъ Мавръ, такъ опредъляеть цель преподаванія этихъ наукъ: "Грамматика научаеть искусству говорить и писать правильно; безъ нея нельзя понять троповъ и фигуральныхъ выраженій Св. Писанія. Не следуеть пренебрегать также и просодіей, потому что въ псалмахъ встръчается много различныхъ размъровъ, для объясненія которыхъ нужно изучать древнихъ языческихъ поэтовъ, предварительно изъявь изъ нихъ то, что имфеть отношение къ любви и языческимъ богамъ. Равнымъ образомъ необходима для пониманія Свящ. Писанія ариеметика, такъ какъ въ немъ неоднократно говорится о числахъ и мъръ; геометрія необходима оттого, что въ Св. Писаніи при описаніи Ноева ковчега и Соломонова храма встрвчаются разнаго рода круги и фигуры; астрономія важна для опредъленія Пасхи и праздниковъ; музыка необходима для богослуженія, которое безъ нея не можеть быть отправляемо съ должнымъ благочиніемъ". За одной только діалектикой Рабанъ Мавръ признаеть самостоятельное значеніе, называеть ее наукой наукъ, источникомъ всякаго знанія и мудрости, хотя туть же прибавляеть, что она въ особенности необходима, какъ средство для борьбы съ еретиками. Одностороннимъ цълямъ средневъковой педагогін какъ нельзя лучше отвъчала суровая школьная дисциплина, способная убить всякую пытливость ума, всякое проявленіе самостоятельной воли. Ферула и бичъ безжалостно разгуливали по спинамъ учениковъ, которые выходили изъ школы съ небольшимъ запасомъ свъдъній, но съ большимъ количествомъ синяковъ и рубцовъ по всему тълу.

Таковъ быль общій характерь педагогіи и школьной дисциплины до самаго конца среднихь вѣковь, когда уже въ Италіи занималась заря эпохи Возрожденія.—Вамь извѣстно, м. г., что эта эпоха знаменуется быстрымь развитіемь человѣческаго ума, окрыленнаго массой новыхь свѣдѣній, почерпнутыхь изъ произведеній греческихь и римскихь писателей, что эта эпоха была эпохой борьбы пробужденнаго человѣческаго разума съ церковнымь авторитетомь, прославленная великими изобрѣтеніями и открытіями, положившими рѣзкую грань между средними вѣками и новымь временемь. Едва ли не самымь важнымь изъ этихъ открытій было, какъ мѣтко выразился Мишлѐ, открытіе человѣка, т.-е. новый взглядь на достоинство его личности и задачу его существованія. Считая земную жизнь только приготовленіемь къ жизни вѣчной, а человѣка игралищемь своихъ страстей и легкой добычей дьявола, средневъковые люди мало заботились объ удобствахъ жизни, мало цънили человъческую личность, ея потребности и способности, стремились рядомъ аскетическихъ подвиговъ смирить человъка, подавить его злую волю, обуздать опасную пытливость его ума. Возрождение классической древности нанесло этому вагляду решительный ударь; подъ вліяніемъ изученія классическихъ писателей, проникли въ общество иные взгляды на человъческую личность и задачи ея существованія. Сущность этихъ взглядовъ состоить въ радостномъ, чисто-эллинскомъ возарвніи на жизнь, въ глубокомъ уваженіи къ человвческому достоинству и въ не менъе глубокомъ убъжденіи въ необходимости и законности развитія всёхъ силь и способностей человъческой природы. Нигдъ это уважение къ достоинству человъческой природы, сдълавшееся лозунгомъ эпохи Возрожденія, не выразилось съ такой силой, какъ въ знаменитой ръчи итальянскаго гуманиста Пико-де-ля-Мирандола De Hominis Dignitate, которую онъ хотълъ произнести въ 1486 г. въ Римъ, передъ началомь своего несостоявшагося диспута съ католическими богословами. Ръчь эта въ особенности интересна потому, что она, такъ сказать, стоить на рубежь двухь эпохь, что въ ней сливаются средневъковыя возгрънія на міръ съ гордыми мечтами гуманистовъ о достоинствъ человъческой природы. Пико отправляется отъ положенія, что земля есть центръ міра, что вокругь нея вращаются солнце и другія планеты; человъкъ же есть центръ земли, узелъ и связь всего мірозданія (nodus et vinculum mundi), ибо въ немъ мы находимъ прозябание растений, чувственную жизнь животныхъ, разумъ ангеловъ, подобіе Бога на землъ. Богъ создалъ человъка въ концъ творенія, чтобы онъ могь познавать ваконы вселенной, удивляться ея величію, восхищаться ея красотой. Въ заключение своей характеристики человъка, Пико влагаеть въ уста Творца вселенной такую ръчь, обращенную къ Адаму: "Я не далъ тебъ, Адамъ, никакого постояннаго жилища, никакого постояннаго занятія, для того, чтобы ты жилъ гдв захочешь, и избираль бы занятія, какія пожелаешь. Всв другія существа связаны условіями своей природы, ты же самъ решишь, чъмъ тебъ быть. Я не создаль тебя ни смертнымъ, ни безсмертнымъ, для того, чтобы ты самъ могъ быть своимъ собственнымъ ваятелемъ и принять ту форму, какую пожелаешь: ты можешь унизиться до животнаго и возвыситься до ангела".

Когда подобныя воззрѣнія на достоинство человѣческой природы, возникшія на почвѣ изученія классической литературы,

стали укореняться въ обществъ, они неминуемо должны были оказать вліяніе на изм'яненіе педагогическихъ идеаловъ. Еще за нъсколько десятковъ лъть до ръчи Пико дълаются въ Италіи попытки преобразованія школы на началахъ гуманизма. Замвчательнъйшая попытка въ этомъ направленіи принадлежить падуанскому гуманисту Витторино да-Фельтре, котораго по всей справедливости слъдуеть считать отцомъ новой педагогіи. Витторино происходилъ изъ бъдной семьи: онъ родился въ 1378 г., въ деревушкъ Фельтре, въ венеціанскихъ владъніяхъ. Первоначальное образованіе онъ получиль подъ руководствомъ знаменитаго странствующаго учителя риторики и латинскаго языка, Джіовани де-Равенна. Затьмъ онъ поступиль въ падуанскій университеть, гдъ содержаль себя грошовыми уроками. Имъя страстное влеченіе къ математикъ и не имъя чъмъ заплатить единственному преподавателю этого предмета въ Падув, Біаджіо Пелакане, Витторино, какъ впослъдствіи Гайднъ, поступиль въ услуженіе къ своему учителю и оплачиваль личнымъ трудомъ даваемые ему уроки изъ геометріи. На его несчастье, Біаджіо быль плохой и вялый преподаватель и, поучившись у него нъсколько времени, Витторино замътилъ, что изъ его уроковъ толку выйдетъ мало, и самъ засълъ за Эвклида. Благодаря своимъ замъчательнымъ способностямъ, Витторино сдълалъ въ скоромъ времени такіе быстрые успъхи въ математикъ, что самъ могъ преподавать этотъ предметь. Въ 1414 г. мы встръчаемъ Витторино въ Венеціи въ качествъ педагога-практика: онъ беретъ къ себъ на воспитаніе нъсколькихъ сыновей знатныхъ венеціанцевъ, а бъдныхъ учитъ даромъ. Въ Венеціи Витторино знакомится и дружески сходится съ извъстнымъ гуманистомъ Гварино изъ Вероны, который посвящаеть его въ тайны греческаго языка. Приглашенный въ 1418 г. профессоромъ риторики въ свой родной университеть, Витторино не бросилъ педагогіи и вскоръ послъ своего прибытія открыль школу-пансіонь для дітей всіхь сословій и состояній. Слава его, какъ педагога, до того распространилась по всей Италіи, что когда герцогъ мантуанскій, Джіанъ Франческо Гонзага, искалъ воспитателя для своихъ сыновей выборъ его остановился на Витторино. Принявъ лестное приглашение герцога, Витторино въ 1425 г. перевхалъ въ Мантую. Герцогъ предоставилъ въ его распоряжение великолъпную виллу, построенную вдали отъ городского шума, на берегу озера, къ которой примыкали оливковыя и кипарисовыя рощи. Въ этой виллъ, болъе похожей на увеселительный дворецъ итальянского сибарита, чвив на школу,

поселился Витторино съ сыновьями герцога, ихъ слугами и знатными сверстниками. На содержание виллы были отпускаемы значительныя суммы; за объдомъ играла въ саду музыка, подъ звуки которой раздушенные лакеи разносили избалованнымъ и разодътымъ въ бархать и шелкъ воспитанникамъ изысканныя кушанья. Первымъ дъломъ Витторино было уничтожить эту роскошную и вредную въ педагогическомъ отношеніи обстановку и ввести въ школу строгій режимъ. Музыка умолкла, утонченныя блюда были замънены простыми кушаньями; воспитанники одълись въ простое платье. Изъ знатныхъ сверстниковъ юныхъ герцоговъ Витторино выбралъ нъсколько мальчиковъ, менъе избалованныхъ и болъе способныхъ къ труду, а остальныхъ отправилъ по домамъ. Эта ръшительная мъра вызвала нареканіе со стороны ихъ родителей, которые обратились къ герцогу съ жалобой на пріважаго педагога. Когда слухи объ этомъ дошли до Витторино, онъ немедленно отправился во дворецъ, изложилъ герцогу свой планъ воспитанія и последній безусловно одобриль все его распоряженія. Получивъ отъ герцога всв необходимыя средства и право широко пользоваться кредитомъ въ казначействъ, Витторино ревностно принялся за реорганизацію школы, въ которой хотель строго провести свою педагогическую теорію. Хотя школа первоначально, по мысли герцога, предназначалась для его сыновей и дътей придворныхъ, но Витторино не замедлилъ широко раскрыть ея двери для дътей всъхъ сословій, какъ богатыхъ, такъ и бъдныхъ. Для послъднихъ онъ устроилъ невдалекъ отъ школы пріють, гдъ онь ихъ содержаль, одъваль и снабжаль необходимыми учебными пособіями.

Въ виду того, что мантуанская школа была древнъйшимъ среднимъ учебнымъ заведеніемъ въ Европъ, построеннымъ на новыхъ началахъ, я считаю не лишнимъ войти въ нъкоторыя подробности ея устройства. Идеаломъ Витторино былъ Аеинскій Гимнасій, гдъ обращалось одинаковое вниманіе, какъ на умственное, такъ и на физическое воспитаніе юношества, а цълью его педагогіи было образованіе нравственнаго характера. Воть почему въ мантуанской школъ учебныя занятія чередовались съ играми и физическими упражненіями на свъжемъ воздухъ. Каждый день въ извъстные часы во всякую погоду ученики упряжнялись въ бъгъ, борьбъ, плаваніи, игръ въ мячъ, стръльбъ изъ лука; иногда имъ позволялось охотиться и ловить рыбу. Лътомъ они дълали подъ руководствомъ наставниковъ дальнія экскурсіи въ Верону, къ Гардскому озеру и даже на Альпы. Въ основу преподаванія

положены были древніе языки, которые въ старшихъ классахъ преподаваль самъ Витторино. Изъ классиковъ онъ объясняль въ классъ лишь тъхъ, которые могли вліять нравственно-воспитательнымъ образомъ на юношество. Изъ поэтовъ онъ цънилъ выше прочихъ Виргилія, Гомера и Лукана; изъ историковъ онъ отдавалъ предпочтеніе Т. Ливію, изъ ораторовъ-Цицерону, изъ философовъ-Платону. Методъ преподаванія въ мантуанской школъ быль прость, ясень и всегда примънень къ возрасту и способностямъ учащихся. Параллельно съ чтеніемъ классиковъ шли занятія математикой, въ которой Витторино видълъ превосходное средство для гимнастики ума, и которой онъ хотыль замънить схоластическую діалектику. Хотя педагогическіе труды раздъляли съ Витторино нъсколько учителей, но душою преподаванія и всей школы быль онъ одинь. Онъ жиль съ своими учениками какъ отецъ съ дътьми, онъ отдавалъ имъ все свое время и всъ свои средства. Для нихъ онъ отказался отъ радостей семейной жизни и сдълался почти анахоретомъ; и когда друзья совътовали ему жениться, чтобы имъть сыновей, подобныхъ себъ, онъ шутя отвъчаль, намекая на свою школу, что у него и безъ того слишкомъ много сыновей. Помня завътъ Платона, что свободное существо нужно воспитывать свободно, безъ всякаго насилія, Витторино старался дъйствовать убъжденіемъ и только въ весьма крайнихъ случаяхъ прибъгалъ къ тълеснымъ наказаніямъ. Когда же его старанія увънчались нъкоторымъ успъхомъ, онъ обдуманно и безповоротно ръшился на смълый шагь и изгналъ изъ своей школы всякія телесныя наказанія. Строгая дисциплина, введенная имъ въ школу, единственно держалась силою нравственнаго вліянія этого необыкновеннаго человъка, умъ котораго, по выраженію современника, быль озарень лучомь божественной благодати. Смиривъ свою пылкую натуру, служа самъ нравственнымъ примъромъ своимъ воспитанникамъ, Витторино считалъ себя въ правъ требовать и отъ другихъ борьбы съ природными инстинктами и неуклоннаго исполненія долга. Весело и бойко велось дъло преподаванія, хорошо жилось воспитанникамъ въ школъ Витторино, которую современники называли Веселыма Домома (Саsa Giocosa), но было бы неосновательно думать, что въ устроенной на греческій манеръ мантуанской школь религіозное образованіе стояло на последнемъ планъ. Обязанный своимъ общимъ образованіемъ классикамъ, Витторино, тъмъ не менье, быль чуждъ свойственнаго большинству итальянскихъ гуманистовъ религіознаго индиферентизма и языческихъ увлеченій. Школа его была

проникнута истинно-религіознымъ духомъ; церковныя правила и посты исполнялись строго, ученики ежедневно должны были присутствовать при богослуженіи, а во время объда, въ антрактахъ между блюдами, имъ читалось Св. Писаніе. Единственнымъ пробъломъ въ образцовой во всъхъ отношеніяхъ мантуанской школъ было отсутствіе преподаванія естественныхъ наукъ, которыя Витторино исключилъ, въроятно, потому, что въ его время было трудно найти для нихъ преподавателей.

Витторино не оставилъ послъ себя никакихъ педагогическихъ сочиненій. Онъ былъ того мнінія, что лучше хорошо дійствовать, чемъ хорошо писать; но здравыя педагогическія начала, проводимыя имъ на практикъ, нашли себъ систематическое выраженіе въ сочиненіяхъ двухъ его современниковъ, Вержеріо и Веджіо, которыхъ можно назвать научными основателями новой теоріи воспитанія. Небольшой трактать падуанскаго профессора Паоло Вержеріо, De Ingeniis, Moribus et liberalibus Studiis, написанный въ началъ XV в., замъчателенъ въ томъ отношении, что въ немъ въ ясной и сжатой формъ изложены принципы новой системы воспитанія, выросшей на почвъ гуманизма. Въ основъ этой системы лежать следующія положенія: 1) цель воспитанія состоить въ правильномъ развитіи всёхъ силь и способностей человъка, какъ умственныхъ, такъ и физическихъ; 2) при преподаваніи нужно принимать во вниманіе не только возрасть ученика, но и особенности его индивидуальности; 3) такъ какъ на живую и воспріимчивую душу ученика сильнъе можно дъйствовать живымъ примъромъ, нежели мертвыми правилами, то лучшее средство возбудить въ немъ благородное соревнованіе-это познакомить его съ жизнью великихъ людей, которыми такъ богата классическая древность, и 4) образованіе должно быть главнымъ образомъ основано на изучении свободныхъ наукъ; во главъ ихъ стоитъ философія, дълающая людей умственно свободными; за ней слъдуетъ наука о красноръчіи, научающая насъ выражать ясно и изящно наши мысли; естествовъдъніе, научающее насъ постигать гармонію всего сущаго, и, наконецъ, исторія, излагающая ходъ и развитіе предшествующихъ наукъ и снабжающая насъ массой полезныхъ примъровъ. Въ развитіи этихъ положеній Вержеріо обнаруживаеть значительную начитанность въ классическихъ авторахъ, большой педагогическій тактъ и тонкое знаніе человъческой природы. Таковы, напр., его замъчанія, что умъ ученика больше развивается основательнымъ изученіемъ одного сочиненія, чемъ поверхностнымъ чтеніемъ многихъ, что излишнее обремененіе памяти массой мелкихъ фактовъ ведеть къ ея переутомленію и окончательному ослабленію, что какъ отсутствіе дисциплины въ школъ, такъ и слишкомъ суровая дисциплина дъйствують одинаково вредно: въ первомъ случав духъ ученика, такъ сказать, распускается, лишается выдержки и способности къ труду, во второмъ-замученный ученикъ лишается всякой энергіи, всякой иниціативы, ибо кто всего боится, тотъ не въ силахъ предпринять что-либо. Большей обстоятельностью и систематичностью отличается трактать римскаго педагога Маттео Веджіо De liberorum Educatione, пользовавшагося, кром'в Вержеріо, также Квинтилліаномъ и Плутархомъ, сочиненіе котораго о Воспитаніи было переведено на латинскій языкъ Гварино. Это уже настоящая педагогика, следящая за воспитаніемъ ребенка съ самаго его рожденія. Веджіо, какъ впослъдствіи Руссо, горячо возстаеть противъ обычая отдавать дътей кормилицамъ и сильно настанваетъ на томъ, чтобы матери сами кормили дътей своихъ. Правильное развитие духа и тъла, укоренение въ ребенкъ посредствомъ хорошихъ примъровъ добродътельныхъ навыковъ, должно быть, по митнію Веджіо, цтлью всякаго воспитанія. Отправляясь отъ мысли Вержеріо, что при преподаваніи слъдуетъ обращать вниманіе не только на возрастъ ребенка, но и на его индивидуальныя особенности, Веджіо подробно останавливается на этой индивидуальной психологіи. По мивнію Веджіо, между натурами дітей существуєть разнообразіє въ такой сильной степени, что легче солнце совратить съ пути, нежели изм'внить прирожденныя духовныя наклонности ребенка. Разнообразію человъческихъ натуръ должны соотвътствовать разнообразныя средства ихъ воспитанія. Съ пылкимъ и дерзкимъ ребенкомъ нужно обращаться иначе, чемъ съ робкимъ и нежнымъ. Тоже самое должно имъть въ виду и при ихъ умственномъ воспитаніи. На этомъ основаніи Веджіо не совътуєть родителямъ отдавать детей въ школы, где много учениковъ, ибо при большомъ количествъ учениковъ даже лучшій учитель не въ состояніи постоянно принимать въ расчеть индивидуальныя особенности каждаго и сообразить съ ними свое преподавание и обращеніе. Взятое въ ціломъ, сочиненіе Веджіо есть только болъе систематическое развитіе принциповъ, высказанныхъ его предшественникомъ, но въ частностяхъ у него есть некоторыя отступленія и нововведенія; такъ, подъ вліяніемъ Витторино, онъ исключаеть изъ преподаванія естественныя науки, но зато, подъ тъмъ же вліяніемъ, обращаеть большее вниманіе на религіозную

сторону воспитанія и одинаково прилагаеть свои педагогическіе принципы, какъ къ воспитанію мальчиковъ, такъ и къ воспитанію дѣвочекъ.

Я остановился довольно подробно на трехъ главныхъ піонерахъ новой педагогіи, потому что ихъ теоріи оказали немалое вліяніе на Эразма, Рабле, Монтеня, а черезъ нихъ и на всю новъйшую науку о воспитаніи. Самое раннее и самое обстоятельное изложение новыхъ педагогическихъ принциповъ мы встръчаемъ во многихъ сочиненіяхъ знаменитьйшаго европейскаго гуманиста Эразма Роттердамскаго. При оцфикф взглядовъ Эразма, не нужно упускать изъ виду, что въ его время схоластическая система воспитанія еще не была вполнъ устранена и что ему приходилось столько же съять новое, сколько заботиться объ искорененіи дурного стараго. Вслъдствіе этого, его педагогическія разсужденія носять въ большей или меньшей степени полемическій характеръ. Отличительная черта педагогическихъ взглядовъ Эраз ма-это глубокое уважение къ святынъ дътскаго возраста. По его словамъ, дъти суть храмины Св. Духа, съ которыми нужно обращаться бережно и любовно. Въ противоположность Веджіо, придававшему слишкомъ большое значеніе природнымъ свойствамъ ребенка, Эразмъ утверждалъ, что воспитание можеть пересоздать самую природу; все дъло въ томъ, чтобы оно захватило ребенка въ самомъ нъжномъ возрастъ и руководствовало бы каждымъ шагомъ его. По Эразму воспитание необходимо должно пройти слъдующія ступени: прежде всего нужно заронить въ воспріимчивую душу ребенка съмена благочестія, внушить любовь къ Творцу и увъренность, что Ему извъстны не только всъ дъла наши, но и самыя помышленія; когда такимъ образомъ почва для воспріятія науки будеть достаточно подготовлена, можно приступить къ преподаванію наукъ, и въ заключеніе развить въ ученикъ чувство долга, научить обращенію съ людьми. Начать обученіе можно съ семи или восьми л'вть, смотря по физическому и умственному развитію ребенка. Такъ какъ этотъ нъжный возрасть любить игры и забавы, то нужно устроить такъ, чтобъ самое ученіе имъло характеръ забавы и развлеченія. Хуже всего, если ребеновъ получить отвращение отъ науки раньше, чъмъ узнаеть, за что нужно любить ее. Первая забота родителей должна состоять въ пріисканіи хорошаго учителя. По мнінію Эразма, чтобъ имъть благотворное вліяніе на развитіе ученика, школьный учитель долженъ обладать массой самыхъ разнообразныхъ свъдъній. "По философіи онъ долженъ изучить Платона, Аристотеля,

Теофраста и Плотина; по богословію, кромф Св. Писанія, онъ долженъ быть знакомъ съ сочиненіями отцовъ церкви; по географіи, служащей весьма важнымъ вспомогательнымъ средствомъ при изученіи исторіи, ему слъдуеть знать сочиненія Помпонія Мелы, Птоломея, Плинія и Страбона. Изъ поэтовъ онъ долженъ ограничиться Гомеромъ и Овидіемъ; но зато онъ долженъ знать все, что можеть служить для объясненія ихъ твореній. Вы можете сказать, что я возлагаю на плечи учителя, долженъ быть, непосильное бремя. Это справедливо, но обременяя одного, я этимъ самымъ облегчаю бремя многихъ. Я требую, чтобъ учитель прошель всю область человъческого въдънія, для того, чтобъ избавить учениковъ дълать самимъ то же самое" (De Ratione Studii, 1512). Но всего этого еще недостаточно для хорошаго учителя; нужно, чтобъ, кромъ свъдъній, онъ обладаль бы высокимъ нравственнымъ развитіемъ, чтобы онъ умълъ обращаться съ дътьми и внушать имъ любовь и уваженіе къ себъ. "Первое условіе успъха-любовь ученика къ своему наставнику. Современемъ ребенокъ, полюбившій науку ради своего наставника, перенесеть на него всю свою любовь къ знанію. Подобно тому, какъ ценность подарка зависить отъ лица, которое намъ дарить его, такъ и наука въ дътскомъ возрастъ, гдъ еще не развить разсудокъ, возбуждаеть любовь потому, что исходить оть любимаго наставника". (De pueris liberaliter instituendis). Принимая постоянно въ соображеніе нъжный организмъ ребенка, Эразмъ возстаеть противъ продолжительныхъ уроковъ, могущихъ утомить вниманіе учениковъ, и совътуеть чаще возобновлять занятія, чередуя ихъ съ отдыхомъ и прогулками. Такъ какъ дътскій возрасть обладаеть способностью легко усвоивать себъ языки, то обучение ребенка всего лучше начинать съ нихъ. Обучение классическимъ языкамъ должно быть по преимуществу практическое; изъ грамматики нужно сообщать только самыя твердыя правила, безъ которыхъ нельзя обойтись. По мнънію Эразма, весьма полезно преподавать параллельно грамматики обоихъ древнихъ языковъ, такъ какъ при сходствъ ихъ строя грамматика одного помогаетъ къ лучшему усвоеню грамматики другого. Эразмъ признаеть также полезнымъ письменныя упражненія въ латинскомъ языкъ и переводы съ греческаго на латинскій, но онъ горячо возстаеть противъ жалкаго и безполезнаго цицеронничанья, противъ недостижимой задачи усвоить себъ, во что бы то ни стало, стиль Цицерона, и видить въ этой модъ дурной примъръ принесенія содержанія въ жертву формъ. Въ своемъ знаменитомъ разговоръ Сісегопіания

онъ всей силой своего остроумія обрушивается на нельпыхъ педантовъ, которые читають только Цицерона, знають сколько разъ извъстное слово употреблено Цицерономъ и, начиная свои періоды цицероновскими частицами Etsi, Quamquam, Quum, не шутя воображають себя Цицеронами. Когда ученикъ обладаеть порядочнымъ запасомъ словъ и усвоить себъ главныя грамматическія правила обоихъ древнихъ языковъ, тогда можно начать съ нимъ чтеніе латинскихъ и греческихъ авторовъ. Толковое чтеніе классиковъ, при чемъ главное вниманіе обращается не на внъшнія особенности слога и грамматическія тонкости, но на внутреннее содержаніе, -- составляеть, по мивнію Эразма, краеугольный камень гуманнаго образованія. Никто лучше Эразма не сумъль оцънить всв нравственно-воспитательные элементы, заключающіеся въ произведеніяхъ классическихъ писателей. Въ ero Colloquia этому вопросу посвященъ цълый разговоръ, подъ заглавіемъ "Религозный Пиръ". Здъсь Эразмъ утверждаеть, что духъ христіанства распространяется гораздо больше, чёмъ мы думаемъ, и что среди великихъ людей древности есть немало такихъ, которые по святости своей жизни и по возвышенности своихъ нравственныхъ возгрвній могуть быть поставлены рядомъ съ христіанскими святыми. Онъ сознается, что никогда не могъ читать Цицерона О Дружбъ и О Старости, чтобъ среди чтенія не приложить къ губамъ страницъ, написанныхъ этимъ, какъ бы вдохновеннымъ Духомъ Божіимъ, человъкомъ. Кромъ филологическаго и литературнаго образованія, которое играеть главную роль во всёхъ педагогическихъ теоріяхъ гуманистовъ, Эразмъ совътуеть наставнику сообщать ученикамъ реальныя свъдънія изъ исторіи, географіи и естественныхъ наукъ; послъднія, впрочемъ, не чисто въ значении самостоятельныхъ предметовъ и преподаются въ той мъръ, въ какой это нужно для объясненія классиковъ.-Подобно своему предшественнику Веджіо, Эразмъ предпочитаетъ школы съ небольшимъ количествомъ учениковъ, какъ домашнему воспитанію, такъ и многолюднымъ общественнымъ заведеніямъ, ибо въ первомъ случат невозможно благородное соревнование въ занятіяхъ, которое онъ считаеть важнымъ условіемъ успъха, а въ послъднемъ учитель не имъетъ возможности узнать натуру каждаго ученика.

Оставляя въ сторонъ сочинения протестантскихъ педагоговъ, которыя въ большей или меньшей степени проникнуты теологическимъ духомъ, я перехожу къ прямому наслъднику Эразма и итальянскихъ гуманистовъ—знаменитому французскому романи-

сту и сатирику Франсуа Рабле, который не только усвоилъ себъ все, что было лучшаго въ ихъ теоріяхъ, но повелъ дело дальше и, устранивъ пробълы и ошибки своихъ предшественниковъ, далъ намъ свою собственную теорію воспитанія, поражающую широтою взгляда, практичностью и здравымъ смысломъ. Испытавъ, подобно Эразму, на собственной кожъ всъ прелести схоластическаго воспитанія, съ его бездушнымъ формализмомъ и варварской дисциплиной, Рабле въ своемъ знаменитомъ сатирическомъ романъ Гаргантно написаль алую сатиру на старую педагогическую систему и для большей рельефности изобразиль ее въ карикатурномъ видъ. Но, какъ истинный геній, разрушая одной рукой, онъ въ то же время созидалъ другой, и вслъдъ за карикатурой на схоластическое воспитаніе, онъ рисуеть идеаль новаго гуманистическаго воспитанія, въ которомъ нашли себъ осуществленіе и развитіе самыя горячія мечты Витторино, Вержеріо, Веджіо и Эразма. Рабле разсказываеть, что когда пришло время воспитывать гиганта Гаргантюа, отецъ его Грангузье приставилъ къ нему въ качествъ наставника доктора богословія Тубала Олоферна. Учитель началъ свое преподавание съ азбуки; на обучение ей было употреблено пять лъть и три мъсяца; но зато и результаты получились блестящіе; ученикъ могъ проговорить когда угодно по порядку безъ запинки всв буквы азбуки, какъ съ начала, такъ и съ конца. Потомъ учитель засадилъ Гаргантюа за грамматику Доната, за книгу Іоанна Гарланда De Modis Significandi, со всвми комментаріями на нее. На изученіе всей этой схоластической премудрости потребовалось 18 лътъ 11 мъсяцевъ и 3 недъли, но зато Гаргантю овладълъ ею въ совершенствъ и могъ проговорить любой изъ изученныхъ текстовъ наизусть не только съ начала, но и съ конца. Религіозное воспитаніе шло рука объ руку съ научнымъ; ежедневно Гаргантюа отправляли въ церковь, гдъ онъ заразъ выслушиваль отъ 26 до 30 мессъ, а по окончаніи богослуженія, прогуливаясь по монастырскому саду, бормоталь себъ подъ носъ Отче наша столько разъ, сколько этого не сдълать и шестнадцати отшельникамъ. Даже наставникъ не выдержалъ этого искуса, онъ умеръ на шестнадцатомъ году преподаванія и быль немедленно замінень другимь педагогомь того же пошиба, магистромъ Бриде, который читалъ съ Гаргантюа грамматику Гугуція, книгу Грецизмовъ Гебрарда, Доктриналь францисканскаго монаха Александра де-Вильдье и т. п. поучительныя сочиненія. Старый король быль вполив доволень прилежаніемъ сына; одно только казалось ему страннымъ: чвмъ болве Гаргантюа учился, тымь онь становился глупые. Это систематическое отупъніе сына начало серьезно безпокоить короля, и онъ обратился за совътомъ къ своему сосъду, Филиппу де-Маре, вицекоролю баснословной страны Папелиглосовъ. Тоть съ первыхъ же словъ разъясниль смущенному Грангузье, что виноваты во всемъ наставники, которые хоть кого могуть оболванить своей наукой, ибо самая ихъ наука есть ничто иное, какъ глупость (car leur sçavoir n'est que besterie). "Назовите меня комомъ сала, сказаль въ заключение Филиппъ де-Маре, если любой юноша, проучившійся всего два года у новыхъ учителей, не окажется умнъе, красноръчивъе и находчивъе въ обществъ, чъмъ вашъ сынь". Старый король соглашается на опыть и велить позвать сына, а Филиппъ де-Маре, съ своей стороны, велитъ позвать своего пажа, двънадцатилътняго мальчика, по имени Эвдемона. Скромно поклонившись присутствовавшимъ, Эвдемонъ обратился къ Гаргантюа съ привътствіемъ; въ приличныхъ выраженіяхъ онъ сначала воздалъ дань уваженія царственному происхожденію Гаргантюа, его красотъ, учености и добродътели, потомъ превознесъ похвалами Грангузье за его заботы о воспитаніи сына, убъждалъ Гаргантюа почитать и слушаться такого отца, и въ заключеніе просиль Гаргантюа считать его последнимь изъ своихъ слугъ. Все это было сказано такъ ясно, красноръчиво, такимъ хорошимъ латинскимъ языкомъ и съ такими соотвътственными рвчи жестами, что Эвдемонъ больше походиль на Гракха или на Цицерона, чъмъ на современнаго юношу. Гаргантюя хотълъ чтото отвъчать, но языкъ его, привыкшій повторять только заученныя слова, не слушался его: онъ сопъль, кряхтъль и, наконецъ, заревълъ, какъ корова. Тутъ король убъдился, что сосъдъ его правъ; онъ тотчасъ отказалъ старому педагогу и, взявши въ наставники къ сыну Понократа, учителя Эвдемона, отправилъ его вивств съ сыномъ въ Парижъ. Въ лицв Понократа выведенъ привлекательный типъ педагога-гуманиста. Проф. А. Н. Веселовскій въ своемъ превосходномъ этюдь о Рабль (Въстн. Евр. 1878. Марть) весьма върно замътиль, что основную черту средневъковаго воспитанія составляла его книжность, его безжизненный формализмъ. Въ средневъковыхъ школахъ изучали не самый предметь, но книгу о немъ; всякая новая книга заимствовалась изъ предыдущей, толкуя ее, объясняя или затемняя ея содержаніе искусственными формулами. Ученикъ отправлялся не отъ факта, не отъ непосредственнаго наблюденія, но оть отысканной въ книгъ готовой формулы, которую ему оставалось лишь задол-

бить, либо опровергать какимъ-либо силлогизмомъ или формулой, заимствованными изъ другой книги. Понократъ вывелъ своего воспитанника изъ душной комнаты на свъжій воздухъ, пріучилъ его къ наблюденію и непосредственному изученію природы и жизни. Педагогическое искусство новаго педагога въ особенности проявилось въ распредъленіи времени; ни одинъ часъ его не пропадаль даромь для ученика. При прежнихъ наставникахъ Гаргантюа просыпался не ранбе восьми часовъ утра и часъ или два валялся въ постели; теперь его поднимали въ четыре часа и заставляли немедленно умываться и одфваться. Во время утренняго туалета ему прочитывалась страница изъ Св. Писанія, неръдко вовбуждавшая въ немъ желаніе молиться. Затьмъ учитель выводиль ученика на свъжій воздухъ, наблюдаль вмъсть съ нимъ состояніе неба, разъясняль положеніе солнца, возрасть луны и т. д. Тутъ же происходило повтореніе вчерашняго урока; и всякій разъ учитель пользовался этимъ случаемъ, чтобы указать на ть практическія примъненія, которыя можно извлечь изъ урока. Послъ легкаго завтрака, слъдовали три часа чтенія и классныхъ занятій, по окончаніи которыхъ учитель и ученикъ играли въ мячь и предавались физическимь упражненіямь вплоть до самаго объда. Во время стола читали вслухъ что-нибудь веселое и занимательное, чаще всего какой-нибудь рыцарскій романъ, при чемъ учитель искусно наводилъ разговоръ на предметы, имъющіе отношеніе къ столу: на хлібоь, вино, рыбу, фрукты, зелень, сообщаль сведенія объ ихъ приготовленіи, подкрёпляя свои мненія ссылкою на мъста изъ произведеній классическихъ писателей, которыя туть же и прочитывались. Прочитавъ посльобъденную молитву, Понократь и Гаргантюа садились за карты, играющія въ системъ Рабле роль не только развлеченія, но и поученія, ибо нечувствительно пріучали Гаргантюв къ ариеметическимъ вычисленіямъ. Черезъ часъ карты смънялись урокомъ, который, какъ и утромъ, продолжался ровно три часа и заканчивалъ собою классныя занятія. Покончивъ съ книжнымъ ученьемъ, учитель и ученикъ снова выходили на воздухъ. Здъсь на смъну Понократу явиялся учитель гимнастики, подъ руководствомъ котораго юный Гаргантюа упраживлся въ фехтованіи, борьбъ, верховой ъздъ, плаваньи и т. д. Умывшись и переменивъ платье, Гаргантюа съ Понократомъ, гербаризируя дорогой, шли домой, гдъ ихъ ждалъ обильный ужинъ, приправленный чтеніемъ и развивающей бесъдой. Учебный день заканчивался урокомъ астрономіи и молитвой. Въ ненастные дни измънялся не только порядокъ занятій, но и самыя занятія. Гаргантюа производиль физическія упражненія на дому, пилилъ и рубилъ дрова и, кромъ того, занимался искусствами, музыкой, живописью и ваяніемъ. Въ эти дни Понократь откладываль въ сторону книгу и давалъ своему ученику не менъе поучительные уроки практической жизни, посъщалъ съ нимъ фабрики, мастерскія, суды, слушалъ проповъди и т. д. Такова, м. г., педагогическая теорія, завъщанная человъчеству однимъ изъ самыхъ оригинальныхъ мыслителей эпохи Возрожденія! Что идеи Рабле были усвоены и развиты Монтенемъ, Коменскимъ, Локкомъ, и черезъ ихъ посредство сдълались достояніемъ новъйшей педагогіи-это доказано Гизо, Ариштедтомъ и др. учеными, и потому, оставляя этоть вопрось въ сторонъ, я въ заключеніе скажу нъсколько словъ о значеніи педагогическихъ теорій эпохи Возрожденія для современной школы. Не помню, кто сказалъ, что лучшій учитель скромности-исторія. Кто знаеть только послъдній фазись развитія извъстнаго принципа, тоть склоненъ подумать, что этоть фазись есть не только последній, но и самый высшій. Но исторія лишаеть нась этого пріятнаго самообольщенія. Конечно, современная школа имфеть громадныя преимущества передъ школой эпохи Rennaisance. Главное ея преимущество состоить въ томъ, что она разсчитана не на аристократическое меньшинство, но на массу, которая радушно пріобщается теперь благамъ просвъщенія; безспорно, что самый методъ преподаванія у насъ лучше, что наша школа сообщаеть больше научныхъ свъденій, чемъ школа XVI века. Но при всемъ томъ есть пункты, по которымъ наша школа, несомнънно, осталась позади. Гдъ въ нашихъ школахъ мы встретимъ то гармоническое развитіе духа и тъла, которое, по ученію педагоговъ-гуманистовъ XV и XVI въка, составляеть задачу воспитанія? Какая изъ нашихъ гимназій ставить своей целью развить нравственно характеръ воспитанника и закалить его для предстоящей борьбы съ жизнью? Гдъ у насъ читають классиковъ такъ, какъ училь ихъ читать Эразмъ, заповъдавшій обращать главное вниманіе не на форму, стиль и грамматическія тонкости классическихъ писателей, а на тотъ духъ гуманности и свободы, который въеть изъ ихъ произведеній? Гдъ мы найдемъ въ настоящее время педагоговъ разностороннихъ, какъ Понократь, и подобно ему умъющихъ расширить кругозоръ ученика и сблизить въ своемъ преподаваніи науку съ жизнью?

Всъмъ извъстны недостатки нашей, вновь преобразованной, классической школы, которой въ будущемъ предстоитъ, по всей

Я

[0

iΠ

ľ

\$

7

въроятности, еще немало преобразованій. Было бы весьма желательно, чтобы будущіе преобразователи нашей классической школы по временамъ прислушивались къ урокамъ исторіи, оборачивались бы назадъ и хоть отчасти почерпали свое педагогическое вдохновеніе не въ современныхъ только школьныхъ порядкахъ запада, во многомъ отзывающихся схоластикой и мертвымъ формализмомъ, но изръдка обращались бы къ великимъ гуманистамъ-педагогамъ эпохи Возрожденія, оставившимъ намъ въ своихъ сочиненіяхъ идеалы гармоническаго, разносторонняго и вмъстъ гуманно-классическаго воспитанія.





## Джордано Бруно, какъ поэтъ, сатирикъ и драматургъ \*).

М. Г.! Мои уважаемые предшественники ярко освътили личность и міросозерцаніе Дж. Бруно, коснулись разныхъ сторонъ его характера и дъятельности; только одной стороныименно стороны литературной-они съ умысломъ не затронули, любезно предоставивъ ее мнъ. Нътъ никакого сомнънія, что для полной характеристики Бруно оценка этой стороны его таланта и дъятельности положительно необходима. Бруно былъ не только философъ, но поэтъ и сатирикъ; онъ мыслилъ поэтически; онъ обладалъ замъчательнымъ литературнымъ талантомъ и облекалъ свои философскія возарвнія въ оригинальную литературную форму. Въ его философскихь построеніяхъ фантазія играеть едва-ли не большую роль, чъмъ треавый умъ и строгая логика. Этимъ свойствомъ ума Бруно отчасти объясняется его любовь къ Пиеагору и Платону и ненависть къ Аристотелю. По мивнію Бруно, художественная способность необходима для философа, ибо философы суть до нъкоторой степени живописцы и поэты. Тотъ не философъ, кто не изображаеть и не творить \*\*). Изученіе поэтическихъ и философскихъ произведеній древняго и новаго міра было въ молодости любимымъ занятіемъ Бруно, и чтобы безпрепятственнъе предаваться этимъ занятіямъ, онъ, подобно своему знаменитому предшественнику Бернардино Телезіо, добровольно заключиль себя въ монастырь \*\*\*). Однимъ изъ раннихъ

<sup>•)</sup> Статья эта была читана въ апрълъ 1885 г. на соединенномъ публичномъ засъданіи двухъ обществъ—Психологическаго и Любителей Россійской Словесности по случаю открытія въ Римъ памятника Джордано Бруно.

<sup>\*\*)</sup>Philosophi sunt quodammodo pictores atque poetae.—Non est philosophus nisi fingit et pingit.

<sup>\*\*\*)</sup> Bartholmess, Giordano Bruno, T. 1. p. 32.

произведеній Бруно была сатира Ноевз Ковчез, въ которой онъ изобразилъ различные классы человъческого общества подъ видомъ различныхъ породъ звърей, собранныхъ попарно въ ковчегъ. Хотя Ноевъ ковчегъ и не дошелъ до насъ, но изъ руководящей роли, предоставленной въ немъ ослу, которому сами боги поручили управленіе кораблемъ, можно безошибочно заключить, что это было произведение сатирического характера. Покинувъ тайно Неаполь и отръзавъ себъ возврать въ Италію, Бруно предается усиленной дъятельности; онъ пропагандируеть свои идеи съ каоедры и въ разъяснение ихъ издаетъ цълый рядъ трактатовъ. Издавъ въ Парижъ нъсколько философскихъ сочиненій на латинскомъ языкъ, онъ переъзжаетъ въ Лондонъ и печатаетъ тамъ рядъ діалоговъ на родномъ языкъ, изъ которыхъ три скорве можно назвать памфлетами, чвмъ философскими трактатами. Какъ ни мастерски владълъ Бруно латинскимъ языкомъ, все-таки ему неръдко приходилось жертвовать идеей формъ и сдерживать капризы своей фантазіи въ угоду латинской стилистикъ. Только въ итальянскихъ произведеніяхъ онъ является вполнъ самимъ собою и даеть полный просторъ причудливой оригинальности своего генія и своей необыкновенно-подвижной, порывистой, чисто-южной натуръ. Примъняясь къ характерамъ выводимыхъ лицъ, онъ съ необыкновенной быстротой мъняетъ тонъ ръчи, пересыпая ее блестками остроумія, мъткими сравненіями, пословицами, анекдотами и тъми народными прибаутками, тъми lazzi, которыми приправлена рѣчь всякаго истаго неаполитанца. Этими достоинствами отчасти искупаются недостатки слога Бруно, происходящіе главнымъ образомъ оттого, что Бруно не заботился о стройномъ и систематическомъ изложени своихъ мыслей. Бюффонъ въ своемъ знаменитомъ Discours sur le style мътко замъчаеть, что великіе ораторы почти никогда не бывають хорошими писателями, потому что они пишуть какъ говорять, забывая, что литературная форма имфеть свои особыя условія, что туть всегда нужно быть готовымъ приносить цвъты красноръчія въ жертву ясности и стройности изложенія. А этого-то и не понималь Бруно. Онъ писалъ какъ говорилъ; онъ импровизировалъ на бумагъ, повторяясь на каждомъ шагу и поминутно отклоняясь отъ главнаго предмета, такъ что требуется не малое усиліе чтобы слъдить за причудливымъ полетомъ его мысли. Оригинальную черту философскихъ разговоровъ Бруно составляють вставленные въ нихъ сонеты, изъ которыхъ нъкоторые обладаютъ несомнънными поэтическими достоинствами. Почти каждому изъ своихъ произведеній Бруно предпосылаєть нісколько латинскихь и итальянскихь стихотвореній философскаго содержанія, вы которыхь онь излагаєть вы стихотворной формів свои задушевныя уб'вжденія; а одинь изъ его обширныхь философскихь разговоровь Gli Eroici Furori состоить изъ 70 сонетовь и разъясненій къ нимъ, дівлаємыхь бесівдующими лицами.—Чтобы дать вамъ понятіе о характерів лирическихь произведеній Бруно, я приведу два его прекрасныхь сонета вы русскомы переводів. Сонеты эти предпосланы Бруно его философскому разговору De L'Infinito Universo Mondi и отличаются замівчательной возвышенностью мысли и силою выраженія. Первый изъ нихъ, переведенный для настоящаго засівданія студентомь Л. И. Уманцемь, дышить радостнымь чувствомь освобожденія оть оковь, и, по мнівнію Льюса, написань вскорів послів бівгства Бруно изъ монастыря:

Оставиль я темвицы мракь суровый, Гдв быль томимь ошибкой роковой, Оставиль я тяжелыя оковы Лихой вражды завистливой и злой, Нельзя меня во мракь низвергнуть снова; Пиеона кто убиль своей рукой И въ море кровь излиль струей багровой—Тоть спасъ меня изъ рукъ Мегеры злой. Къ тебъ несусь, стремлюсь, о звукъ чудесный, Благодарю, о солнца лучъ небесный, И отдаюсь тебъ я всей душой! Твоя рука изъ бездны и могилы Меня спасла и лучшій путь открыла И жизнь дала душть моей больной.

Бруно очень хорошо зналь, что всякій, плывшій въ его время противъ теченія, рисковаль почти навърное утонуть, но онъ презираль опасность и не страшился смерти, потому что въ самой смерти видъль только переходъ къ лучшей жизни, гдъ душа его сольется съ всемірнымъ духомъ, духомъ свъта и любви, наполняющимъ собою всю вселенную. Подъ вліяніемъ этого бодраго и возвышеннаго чувства написанъ имъ слъдующій сонеть, которымъ онъ отвъчалъ на закравшееся въ его душу предчувствіе близкой кончины:

«Что меня окрыляеть? Что возвышаеть мой духъ? Что заставляеть меня презирать и судьбу и самую смерть? Что разрываеть мои цъпи и освобождаеть меня изъ темницы, откуда весьма немногіе вышли невредимыми? Годы мъсяцы, дни и часы, передъ которыми оказываются безсильными алмазъ и желъзо не производять на меня никакого вліянія. Увъренными крыльями,

разсѣая кристальный сводъ неба, я устремляюсь къ безконечному. Перелетая со сферы на сферу, я поднимаюсь все выше и выше въ воздушномъ пространствъ, оставляя позади все то, что другіе въчно видять передъ собою».

Бруно быль поэть особаго рода: не глубокое чувство, но философская мысль воспламеняла его фантавію. Въ одномъ стихотвореніи онъ воспъваеть Бога, какъ зиждущую силу всего сущаго, въ другомъ-матерію, какъ обнаруженіе внутренняго, какъ материнское лоно для всего живаго, какъ воплощение всемірнаго духа. Главной героиней сонетовъ Бруно является любовь. понимаемая имъ въ смыслъ флорентинскихъ платониковъ, какъ синонимъ гармоніи и блага, какъ въчное стремленіе къ божественной красотъ. Въ юности, когда кровь кипъла, Бруно понималь любовь въ обыкновенномъ смыслъ слова: онъ увлекался женщинами и быль ими въ свою очередь любимъ: Peramarunt me quoque nypmhae-многозначительно замъчаеть онь; но достигнувъ арълаго возраста, онъ ваглянулъ на это чувство съ болъе возвышенной точки эрънія. Изъ страстнаго поклонника вемной и конечной красоты онъ сдълался не менъе страстнымъ поклонникомъ красоты въчной и безконечной. Бруно считалъ себя последователемъ Петрарки, но утверждалъ, что существуетъ красота, болъе достойная восторга, чъмъ красота Лауры. "По**хвально** и естественно, — говорить онъ, — восхищаться красотой женщины! но посвятить воспъванію ея всю жизнь, всь силы души-недостойно человъка. Воздайте Кесарево Кесарю, но не забудьте воздать Божіе Богу. Завіть Творца состоить въ томъ, чтобы человъкъ обожалъ только въчную красоту, стремился къ въчному совершенству. Въ одномъ стихотворении Бруно сравниваль себя съ бабочкой, которая неудержимо стремится къ огню и погибаеть въ немъ, съ жаждущимъ оленемъ, который стремительно мчится къ ручью, не думая о стрълъ охотника. "Такъ сладко и отрадно мое стремленіе, восклицаеть онъ, что я не чувствую пламени сжигающаго меня и рань, наносимыхь божественной стрълой, и не имъю силь освободиться отъ моихъ OROBB".

Помимо своихъ несомивныхъ литературныхъ достоинствъ, философскіе разговоры Бруно имвютъ важное значеніе въ итальянской литературв, какъ одна изъ раннихъ попытокъ излагатъ философскія идеи на итальянскомъ языкв. Великая мысль Данте, что пора научныя сведвнія излагать на родномъ языкв, чтобы пріобщить народъ къ трапезв ангеловъ, была давно забыта. Уси-

ліями эрудитовъ XV в. итальянскій языкъ былъ снова отодви нутъ на второй планъ и всё знаменитые итальянскіе философы XVI в. Помпонацци, Телезіо и др. писали свои сочиненія на языкъ латинскомъ, который считался единственно достойнымъ и пригоднымъ для выраженія возвышенныхъ философскихъ идей. Въ 1529 г. Амазео обратился къ императору и папъ съ просьбой объявить еритикомъ всякаго, кто осмълится писать серьезныя книги на итальянскомъ языкъ, который, по его мнънію, слъдуетъ предоставить мастеровымъ и лавочникамъ. Если принять все это въ соображеніе, если вспомнить, что даже въ XVII в. Декартъ извинялся, что написалъ свой Discours de la Méthode на французскомъ языкъ, то должно отдать справедливость смълости Дж. Бруно и признать, что и въ этомъ отношеніи онъ былъ новаторомъ.

Хотя право на мъсто Бруно въ исторіи литературы основывается главнымъ образомъ на его комедін It Candelajo, но прежде чъмъ перейти къ ея разсмотрънію, я считаю нужнымъ познакомить васъ съ содержаніемъ знаменитаго памфлета Бруно Spaccio delia Bestia Trionfante, (Изгнаніе торжествующаго зв'вря), въ которомъ проявился во всемъ блескъ его сатирическій талантъ. Памфлеть этоть быль издань въ 1583 г. въ Англіи и посвященъ Бруно его другу, извъстному Филиппу Сиднею. Ни одно сочиненіе Бруно не имъло такого успъха и не создало ему столько враговъ. Дъйствіе памфлета происходить на небъ въ годовщину низверженія гигантовъ въ Тартаръ. Въ прежнія времена въ этотъ день быль большой банкеть на Олимпъ; теперь же Юпитеръ созываеть боговъ единственно затъмъ, чтобы сообщить имъ, что наступили плохія времена, что его повельнія не исполняются на землъ, что даже дымъ отъ жертвъ не доходить до его обонянія. "Да и самъ я,-продолжаеть Юпитеръ,-сильно состарълся. Тъло у меня сохнеть, кожа желтъеть, зубы выпадають, эръніе становится хуже, кашель и одышка одолъвають меня, ноги дрожать, я едва могу держаться на моемъ тронъ, а съ нъкотораго времени даже Юнона перестала ревновать меня. Венера, моя любезная сестрица, посмотрись въ зеркало, не то же ли сталось съ тобою? Развъ время не провело бороздъ на твоемъ челъ, не уменьшило твоихъ прелестей и не убавило твоихъ поклонниковъ? Куда дълись чудныя ямочки на твоихъ щекахъ, придававшія столько прелести твоей улыбкъ? Смъйся или нъть, но когда чело покрывается морщинами, кожа чернветь и стягивается къ костямъ, то все это признаки паденія красоты. Не плачь, мой

другь! Это неизбъжно; время сильнъе насъ; всъ мы подвержены измъненію; но что меня всего болье огорчаеть, такъ это то, что мы, хотя и боги, не имъемъ никакой надежды быть тъмъ, чъмъ были прежде. Наше величіе, достоинство, красота, страхъ, внушаемый нами и почести, которыя намъ воздавали, все это исчезаеть; только истина и добродътель остаются неизмънными... Вы можеть быть думаете, что я по обыкновенію созваль вась сегодня на пиръ-ошибаетесь! Сегодня самый печальный день изъ всего года. Кто изъ васъ, подумавъ немного, не счелъ бы постыднымъ праздновать воспоминание о нашей славной побъдъ надъ гигантами теперь, когда насъ въ грошъ не ставять земныя букашки. Отчего не угодно было всемогущей судьбъ тогда же низвергнуть насъ въ Тартаръ? Величіе и сила нашихъ противниковъ сдълали бы не такъ постыднымъ наше поражение. Теперь же наше положеніе на неб'в хуже, ч'вмъ было бы посл'в пораженія, ибо мы не внушаемъ людямъ никакого страха. Божественное правосудіе вырываеть у насъ изъ рукъ власть, которою мы умъли только злоупотреблять. Люди теперь знають наше безсиле, и само небо свидътельствуеть о нашихъ безчинствахъ. Я самъ, старый гръшникъ, сознаюсь въ моихъ прегръщеніяхъ противъ высшей справедливости, сознаюсь, что я вамъ подавалъ дурной примъръ". По мнънію отца боговъ и людей, есть одно средство если не совсъмъ поправить дъло, то хотя на время отсрочить катастрофу. Средство это состоить въ томъ, чтобъ удалить съ неба всъ тв божества, съ которыми связаны скандальныя или преступныя воспоминанія и замінить ихъ добродітелями и разумными силами. "Изгонимъ съ неба нашего духа Медвъдицу нравственнаго безобразія, Стрълу злословія, Жеребенка легкомыслія, Пса раздоровъ, Собаку раболъпства. Отринемъ отъ себя Геркулеса насилія, Лиру заговоровъ, Треугольникъ нечестія, Волопаса непостоянства, Цефея жестокости" и т. д. Совъть Юпитера принять большинствомъ собравшихся боговъ и ръшено немедленно произвести радикальную реформу на Олимпъ. Разумъется, назначенныя въ отставку божества протестують, ссылаются на свои заслуги, на то что сами люди возвели ихъ нъкогда въ санъ боговъ и помъстили въ ряду созвъздій. Въ виду всего этого происходить на небънъчто въ родъ судебнаго засъданія, на которомъ боги высказывають свои инънія о каждомъ удаляемомъ божествъ и разбирають достоинства кандидата которымъ предполагается замънить его. Разумъется ръшающій голось въ этихъ совъщаніяхъ принадлежить Юпитеру, который даеть созв'яздіямь и знакамь зодіака, называвшимся

прежде большею частію по именамъ различныхъ звърей, имена добродътелей и разумныхъ силъ. Этимъ и объясняется курьезное названіе памфлета Бруно. Созвъздіе большой Медвъдицы будеть отнынъ называться Истиной, Пегасъ—Вдохновеніемъ, Драконъ—Благоразуміемъ, Козерогъ—Умственной Свободой и т. д. Сдълавъ все это, громовержецъ пріободрился и повеселълъ. Онъ указалъ рукою на послъдній еще остававшійся не переименованнымъ знакъ зодіака, на созвъздіе Рыбъ и велълъ немедленю снести ихъ на кухню и приготовить къ ужину подъ римскимъ соусомъ. "Да приготовить это поскоръе, потому что отъ всъхъ этихъ преній и разсужденій я страшно проголодался; надъюсь, что и вы не меньше моего". Слова эти были покрыты громкими криками "браво"; боги оставили залу совъщанія и стали готовиться къ ужину.

Если и до сихъ поръ ученые не успъли согласиться между собой относительно значенія аллегоріи, мастерски выдержанной Бруно на всемъ протяжени его остроумнаго памфлета, то можно себъ представить, какіе противоръчивые толки возбудила книга Бруно при своемъ появленіи въ свъть. Одни говорили, что адъсь осмъянъ Тридентскій соборъ, другіе, что въ лицъ Юпитера выведено отживающее свой въкъ папство; третьи наконецъ утверждали, что для автора нътъ ничего святого, что онъ задумалъ ни болье, ни менье какъ изгнать изъхристіанскаго календаря всъхъ святыхъ. Наиболъе распространенное мнъніе было, что подъ видомъ Юпитера Бруно осмъялъ Папу, и весьма въроятно, что оно не мало способствовало осуждению Бруно\*). Съ своей стороны самъ Бруно не только не далъ ключа къ своей аллегорической сатиръ, но въ обширномъ посвящении ея Филиппу Сиднею онъ постарался какъ можно болъе затемнить дъло. Такъ въ одномъ мъсть онъ говорить, что въ его сочинении скрыть подъ шутовской маской глубокій смысль, сокровище истины и добродътели, которое не можеть быть разсмотръно не вооруженнымъ глазомъ; въ другомъ, что онъ, стремясь къ истинъ и простотъ, всюду называеть вещи ихъ собственными именами. Сначала протестанты обрадовались было нападкамъ Бруно на католицизмъ, но нъсколько остроумныхъ и язвительныхъ выходокъ противъ лютеранства и кальвинизма, сгоряча не замъченныхъ, значительно охладили ихъ восторгъ. Если онъ не католикъ и не протестанть, то онь очевидно атеисть и богохулець-такъ поръшили современники Бруно и рукоплескали осуждению его на смерть. Нужно сказать правду, что, стоя на теологической точкъ

эрвнія, они и не могли прійти къ другому рівшенію. Но тімъ не менъе они жестоко ошиблись: Бруно не былъ ни католикомъ, ни протестантомъ, всего менъе атеистомъ. Для насъ нътъ никакого сомнънія, что Бруно, стоявшій на высшемъ уровнъ тогдашней образованности, не могъ быть ничемъ инымъ, какъ только гуманистомъ, а извъстно, что для гуманистовъ стояла на первомъ планъ не форма и догма, а духъ и содержаніе. Изученіе религіи и философіи древняго міра привело ихъ къ убъжденю, что по основнымъ вопросамъ всв религіозныя системы сходны между собою, что сущность ихъ-любовь къ Богу и признаніе извъстнаго нравственнаго идеала; все же остальное несущественно. Стоя на такой раціоналистической точкъ врънія, отвлекая сущность религіи отъ ея порожденныхъ историческими обстоятельствами формъ, они считали себя вправъ вавъщивать сравнительныя достоинства различныхъ религій и смотръть свысока на теологическій задоръ людей, которые готовы были уничтожить другь друга изъ-за догмата Св. Троицы или Пресуществленія. По мивнію одного знаменитаго гуманиста XVI в. Шатильона (болъе извъстнаго подъ его латинскимъ именемъ Castallio) спорить о разницъ между закономъ и благодатью все равно, что спорить о томъ, прівхаль ли какой нибудь государь верхомъ или въ экипажъ въ красномъ или бъломъ костюмъ. На христіанство они смотръли какъ на религію любви, нравственнаго совершенства и умственной свободы, и устами Шекспира (Зимняя Сказка, акть II, сцена, II) смело объявляли еретикомъ не того, кто горълъ, а того кто зажигалъ костеръ. Такъ смотръли на религозные вопросы великіе гуманисты XVI в. Эразмъ, Рабле, Ульрихъ фонъ-Гуттенъ и т. д., и такую же религію любви, нравственнаго совершенства и умственной свободы исповъдывалъ и Джордано Бруно. Подобно другимъ гуманистамъ и Бруно, не признававшій существенной разницы между различными религіями, считалъ себя въ правъ сравнивать язычество съ христіанствомъ и по нъкоторымъ пунктамъ отдавалъ преимущество первому \*\*), что конечно инквизиція не позабыла поставить ему на счеть \*\*\*). Можно

<sup>\*)</sup> Нъмецкій ученый Каспаръ III оппе (Scioppius), служившій при папскомъ дворъ и хорошо знавшій, что тамъ говорилось, выражается по этому случаю весьма увърению: Postea Londinum profectus libellum illic edidit de Bestia Triumphante, hoc est Papa.

<sup>\*\*)</sup> Berti, Vita di Giordano Bruno, p. 162.

Oдинъ изъ обвинительныхъ пунктовъ противъ Бруно состоялъ въ томъ, от говорилъ о религіи съ философской точки зрівнія (parlava filosoficamente).

толковать различными способами многочисленныя аллегоріи, заключающіяся въ книгъ Бруно, но едва ли можно сомнъваться, что общій смысль ея состоить въ призывъ къ нравственному обновленію человъчества. Своимъ мастерскимъ изображеніемъ реформъ на Олимпъ Бруно аллегорически предсказаль скорую замъну отживающаго порядка вещей, основаннаго на лжи, нетерпимости, коварствъ и господствъ животныхъ страстей, новымъ порядкомъ, основаннымъ на торжествъ нравственныхъ началъ гуманности, справедливости и умственной свободы. Онъ котълъ быть Коперникомъ этого новаго нравственнаго міра, опредълилъ его устройство и былъ глубоко убъжденъ, что руководимые созвъздіями, носящими имена добродътелей, люди стануть вести болъе чистую нравственную жизнь и станутъ гораздо счастливъе.

Перехожу теперь къ комедін Бруно, изданной имъ во время его пребыванія въ Парижъ въ 1582 г. Самое названіе комедіи "Il Candelajo" (Свъча) до сихъ поръ не объяснено какъ слъдуеть. Бартольмессь объясняеть его темь, что одно изъ главныхъ действующихъ лицъ, педантъ Манфуріо, называющій себя свъточемъ міра, въ сущности не болье какъ сальный огарокъ. Разсматриваемая съ эстетической точки арвнія, со стороны драматической постройки, пьеса Бруно не выдерживаеть самой снисходительной критики: въ ней нъть никакого внутренняго центра, никакой цельной интриги. Она состоить изъ трехъ параллельных действій, въ которых поочередно фигурирують три главныхъ героя: влюбленный скряга Бонифаціо, помъщавшійся на исканіи философскаго камня Бартоломео и глупый, влюбленный въ себя, педанть Манфуріо, потъщающій публику своимъ на половину латинскимъ, на половину итальянскимъ жаргономъ. Всъ эти три дъйствія развиваются самостоятельно, не условливаются одно другимъ, и единственная ихъ связь состоить въ томъ, что всъ три чудака попадають въ руки переодътыхъ полицейскими мошенниковъ, которые ихъ обираютъ, сажають въ кутузку и потомъ выпускають на свободу за порядочный выкупъ. - Едва ли не единственнымъ достоинствомъ комедін Бруно, кром'в живого и необыкновенно-типичнаго діалога, остаются нъсколько забавныхъ, мастерски веденныхъ сценъ и нъсколько комическихъ положеній, показывающихъ, что Бруно обладалъ острымъ чутьемъ комическаго. Что до характеровъ, то изъ нихъ нътъ ни одного, который могъ бы быть названъ драматическимъ. Лучше другихъ очерченъ характеръ сладострастнаго и скупого старикашки Бонифаціо, которому ни женитьба,

ни преклонный возрасть не мѣшають заводить на всякомъ шагу интрижки. Въ началѣ пьесы мы видимъ его влюбленнымъ въ куртизанку Викторію, которая искусно разыгрываеть изъ себя недоступную, чтобъ сразу сорвать съ него большой кушъ. Тщетно испытавъ всѣ средства прельщенія: и подарки и сонеты (послѣдніе ему пишеть Манфуріо), старый скряга обращается къ помощи шарлатана-чернокнижника Скарамура, славящагося искусствомъ смягчать самыя твердыя и непреклонныя женскія сердца. Въ виду того, что комедія Бруно совершенно неизвѣстна русской публикѣ, я считаю не лишнимъ перевести изъ нея нѣсколько сценъ съ нѣкоторыми необходимыми сокращеніями.

Скарамурт (входя). Добраго здоровья, мессиръ Бонифаціо.

Бонифаціо. Добро пожаловать, синьоръ Скарамуръ, единственная надежда моей обуреваемой страстями жизни.

Скарамура. По всему вижу, что вы, мессиръ Бонифаціо, снова влюблены.

*Бонифаціо*. Вы угадали, и если вы мнт не поможете, я погибъ.

Скарамуръ. Судя по вашей физіономіи и по числу буквывы вашемы имени, вы родились поды звёздою Венеры. Мнё необходимо знаты вы точности ваши лёта.

*Бонифаціо*. Согласитесь, что я не могу хорошо помнить время моего рожденія, но судя по отзывамъ другихъ, мнъ теперь такъ—около сорока пяти лътъ.

Скарамуръ. Впрочемъ все это можно вычислить въточности, до мъсяцевъ, дней и часовъ включительно, если измърить циркулемъ ширину ногтя на вашемъ большомъ пальцъ по отношеню къ linea vitale и опредълись разстояніе отъ верхушки безыменнаго пальца до центра руки, но съ меня пока довольно и того, какъ опредъляють вашъ возрасть другіе. Теперь скажите мнъ, когда вы были внезанно охвачены любовью при взглядъ на даму вашего сердца, съ какой стороны вы ее увидали, съ правой или съ лъвой?

Вонифаціо. Помнится, что съ лъвой.

Скарамуръ. Тъмъ хуже. Дъло усложняется. Далъе, не припомните ли вы, какъ она стояла отъ васъ—на востокъ, западъ, съверъ или югъ?

Бонифаціо. На югъ.

Скарамуръ. Значить нужно привывать съверныхъ духовъ. Oportet advocare Septentrionales. Довольно, миъ больше ничего

не нужно. Буду пока дъйствовать натуральной магіей, оставляя для болье важнаго случая тайную.

*Бонифаціо*. Д'виствуйте, какой угодно, но только помогите мнв.

Скарамура. Объ этомъ не безпокойтесь. Представьте все мнѣ. Ясное дѣло, что вы приворожены.

*Бонифаціо*. Скажите пожалуйста, какъ это могло случиться? Я ничего не понимар.

Скарамурз. Привораживаніе совершилось, когда вы смотръли на нее, а она на васъ. Оно происходить съ помощью проврачнаго и всепроникающаго духа, который зародившись отъ сердечнаго жара и самой чистой крови, путемъ лучей, идущихъ отъ
взгляда, зажигаетъ въ сердцъ созерцаемаго предмета любовь, ненависть, меланхолію и другія страсти. Если же взгляды, смотрящихъ другъ на друга лицъ, встрътятся хоть на мгновеніе, то духи исходящіе изъ нихъ мигомъ соединяются и происходитъ то,
что называется любовнымъ привороживаніемъ. Вотъ почему людямъ боящимся любовныхъ чаръ нужно очень бдительно слъдить
за своими взглядами. Но довольно! Мы увидимся скоро, а теперь
я спъщу, чтобъ приготовить все нужное.

Бонифаціо. Если вы исполните мое желаніе, вы увидите, что имъете дъло съ человъкомъ, который умъеть быть благо-дарнымъ.

Явившись въ другой разъ, Скарамуръ вручаетъ Бонифаціо восковую фигурку, изображающую Викторію, и пять булавокъ, которыя нужно по очереди воткнуть, произнося магическія слова въ различныя части тъла статуэтки, и сердце Викторіи будеть побъждено. Взявши у Бонифаціо крупный кушъ за свои волхвованія, Скарамуръ исчезаеть, а Бонифаціо, продълавши понапрасно магическіе опыты съ статуэткой, подсылаеть къ Викторіи ея подругу Лючію, которая въ свою очередь подъ разными предлогами выманиваеть у него деньги и подъ конецъ увъряеть Бонифаціо, что Викторія, тронутая его постоянствомъ, начинаеть къ нему питать нъжныя чувства. Между тъмъ послъдняя, видя, что отъ ухаживаній Бонифаціо ність никакого толку и желая наказать его, вступаеть въ соглашение съпредводителемъ шайки червонныхъ валетовъ Сангуино, который составилъ хитрый планъ обобрать Бонифаціо. Къ нимъ пристаетъ Скарамуръ, Лючія и влюбленный въ жену Бонифаціо, живописецъ Бернардо, вступающій въ союзь для своихъ цълей. Ръшено, пользуясь влюбленностью Бонифаціо, именемъ Викторіи завлечь его въ ловушку.

Лючія идеть къ Бонифаціо отъ имени Викторіи и назначаеть ему свиданіе въ изв'ястный чась въ ея дом'я. Чтобы не возбудить подозрвнія, Бонифаціо должень переодвться въ костюмь Бернардо, который вхожъ къ Викторіи и котораго появленіе даже въ поздній чась не можеть компрометировать ее. Для вящшаго посрамленія Бонифаціо союзники предупреждають объ его подвигахъ его жену Карубину, которая переодъвается въ платье Викторіи. Въ назначенный часъ Бонифаціо пробирается въ комнату Викторіи, но встрівчаеть тамъ жену, которая разоблачаеть его инкогнито и осыпаеть его упреками. Преслъдуемый ревнивой женой, какъ угоръдый выбъгаеть Бонифаціо на удицу, но туть на него набрасываются мнимые сбирры, и, какъ бы заподозръвъ, что онъ перерядился въ платье Бернардо для какихъ-нибудь предосудительныхъ цълей, тащутъ его въ полицію. Когда Бонифаціо уводять, его негодующая половина одна остается на улицъ. Къ ней подходить давно выжидавшій этой минуты Бернардо и зная, что она имфеть полное право негодовать на Бонифаціо, хочеть эксплуатировать ея негодование въ свою пользу. Сцена между Карубиной и Бернардо прекрасно характеризируетъ нравы той эпохи, которая дала матеріаль для скандальной новеллы XVI в. и для комедій Маккіевелли и Аретино. Бернардо является типическимъ представителемъ расшатанности нравственныхъ принциповъ въ современномъ Бруно обществъ, гдъ похвальная цъль всегда оправдывала собой низкія средства (а такой похвальной цълью считалась прежде всего любовь), гдъ исчезло истинное понятіе о чести и гдъ тайный гръхъ почти не считался гръхомъ. Бернардо откровенно сознается Карубинъ, что все это устроиль онь, что мужь ея арестовань его пріятелями, которые его скоро не выпустять, что Бонифаціо своимъ низкимъ поступкомъ вполнъ доказалъ, насколько онъ недостоинъ такой женщины, какъ она, что ей сама судьба предоставляеть удобный случай наказать его за въроломство. "Но если мой мужъ-возражаетъ молодая женщина-нарушилъ свой долгъ, следуетъ ли изъ этого, что я должна нарушить свой?" Въ отвъть на это Бернардо въ пламенныхъ выраженіяхъ описываетъ свою любовь, свои страданія и умоляеть ее сжалиться надъ нимъ. Карубина не была бы итальянкой XVI в., если бы страстныя увъренія въ любви не произвели на нее никакого дъйствія. При видъ устремленныхъ на нее огненныхъ взглядовъ художника, при звукахъ его страстной ръчи сердце Карубины начинаеть смягчаться.

*Карубина*. Но если бы я повърила вамъ и согласилась бы вознаградить васъ за ваши страданія, то отъ этого пострадала бы моя собственная честь.

Бернардо. Милая синьора, честь есть ничто иное, какъ доброе митне, которое имтьють о насъ другіе. Пока это митніе существуєть—существуєть и наша честь. Не то отнимаєть у насъчесть, что мы дълаемъ, а то, какъ люди судять наши поступки.

Такое іезуитское, исполненное глубокаго нравственнаго цинизма, понятіе о чести тъмъ не менъе производить сильное впечатлъніе на Карубину, слышавшую уже въроятно и прежде отъ своего снисходительнаго духовника, что тайный гръхъ вполовину прощенный гръхъ. Она защищается все слабъе и слабъе и възаключеніе проситъ Бернардо не говорить такъ громко, потому что ихъ могуть слышать прохожіе.

Пока эта сцена происходить на улицъ, Скарамуръ отъ имени Бонифаціо ведеть переговоры съ мнимыми сбиррами, которые соглашаются за извъстную сумму отпустить его домой съ тъмъ впрочемъ, чтобы онъ предварительно выпросилъ прощеніе у жены.

Пругой герой пьесы Бартоломео, столь же довърчивый и глупый, дълается жертвой своей страсти разбогатъть. Онъ попадаеть въ руки шарлатана алхимика Ченчіо, который за крупный кушъ объщаеть ему открыть секреть дълать золото. Секреть Ченчіо состоить въ томъ, чтобы смъщать въ извъстной пропорціи Pulvis Christi съ простымъ пескомъ и кипятить ихъ вмѣстѣ извъстное количество часовъ. Видя, что изъ этого кипяченія ничего не выходить и что денежки его пропали, Бартоломео въ отчаяніи восклицаеть: "что мнъ дълать? Какъ возвратить мои деньги?" на что помощникъ Ченчіо весьма резонно замъчаеть ему: "поступайте, какъ мой господинъ поступалъ съ вами. Найдите человъка съ такой же головой, какъ ваша, и съ такимъ же тугонабитымъ кошелькомъ, - и ваши обстоятельства поправятся .-На въдь это совъть негодяя и подлеца! кричить своему собе-. съднику Бартоломео. Тотъ вламывается въ амбицію; происходить потасовка. Дерущихся во время разнимають следившіе за ними мнимые сбирры. Бартоломео, подобно Бонифаціо, сажають подъ аресть и выпускають не иначе, какъ взявши съ него взятку. Подобная же исторія повторяєтся и съ третьимъ героемъ пьеснпедантомъ, любимымъ типомъ Бруно, котораго онъ выводить подъ разными именами во многихъ произведеніяхъ. Манфуріо до такой степени мало способенъ понимать, что происходить вокругь него, что онъ самъ собою, безъ всякихъ ухищреній, попадаеть въ руки

банды плутовъ, которые снимають съ него плащъ, колотять его, опустошають его карманы, и все время не перестаютъ потъщаться надъ его курьезной ръчью tra il latino e l'italiano.

Вокругъ этихъ трехъ главныхъ лицъ группируется съ дюжину второстепенныхъ, очерченныхъ слегка, но забавныхъ и веселыхъ. Особенно удались Бруно нъкоторыя народныя сцены. По мнънію Берти, языкъ уличной черни, изобилующій поговорками, остротами и циническими прибаутками, лучше схваченъ Бруно, чъмъ Аретино и другими итальянскими комиками XVI в. Но помимо всего этого комедія Бруно весьма интересна въ культурномъ отношеніи, потому что очень живо отражаєть въ себъ то хаотическое и безпомощное состояніе неаполитанскаго общества въ XVI в., когда событія, описанныя въ комедіи, были не ръдки, когда банды мошенниковъ могли безнаказанно терроризировать цълый городъ и стать такимъ обычнымъ явленіемъ, что къ ихъ содъйстві о не стыдились прибъгать мирные граждане.

Въ 1633 г. комедія Бруно была переведена или върнъе передълана на французскій языкъ подъ заглавіемъ Boniface et le Pedant. Нъкоторые ученые, напр. Нодье, думають, что она не осталась безъ вліянія на извъстную комедію Сирано де Бержерака Le Pedant Joué, а такъ какъ эту комедію зналъ Мольеръ, то изъ этого заключили о косвенномъ вліяніи Бруно на Мольера. Правда. эта гипотеза отвергнута новъйшей критикой, но зато въ послъднее время возникли горячіе толки по поводу предполагаемаго вліянія Дж. Бруно на другого великаго драматурга—на Шекспира. Еще въ 1847 г. біографъ Бруно Бартольмессъ отметилъ сходство между нъкоторыми возаръніями Бруно и Шекспира, но онъ быль далекъ отъ мысли о непосредственномъ вліяніи. Л'втъ двадцать спустя Чишвицъ \*) и Кенигъ въ своей статъв Джордано Бруно и Шекспира \*\*) сопоставили между собой множество мъстъ изъ Шекспира и Бруно, которыя сильно говорять въ пользу знакомства Шекспира съ итальянскими произведеніями Бруно. Что Шекспиръ зналъ итальянскій языкъ и могъ читать Бруно въ подлинникъ-это въ настоящее время не подлежить никакому сомнънію, ибо доказано, что Шекспиръ пользовался для своихъ драмъ многими итальянскими сочиненіями, которыя въ его время не были переведены ни на французскій, ни на англійскій языкъ, а разъ допустивъ это, весьма естественно допустить, что въ числъ



<sup>\*)</sup> Въ своихъ Shakspeare-Forschungen. Halle 1868.

<sup>\*\*)</sup> By XI tout Shakspeare- Jahrbuch.

этихъ сочиненій могли быть и итальянскія праизведенія Бруно. Двухлітнее пребываніе Бруно въ Англіи, его слава, какъ величайшаго современнаго философа, почеть, которымъ онъ пользовался въ Англіи, его дружба съ Филиппомъ Сиднеемъ, наконець его мученическая смерть—все это только могло усилить интересъ къ личности Бруно, которая и безъ того должна была представлять для Шекспира много симпатичныхъ сторонъ. Кто знаеть, можеть быть Шекспиръ потому и послалъ своего Гамлета учиться въ Виттенбергъ, что тамъ въ продолженіе пізныхъ двухъ літъ (1586—1588) читалъ лекціи Бруно, называвшій этоть городъ германскими Анинами. Итакъ, съ одной стороны Шекспиръ, съ другой—Лейбницъ, Якоби и Шеллингъ—воть какъ далеко простирается вліяніе Бруно.

Въ одномъ изъ своихъ стихотвореній, написанныхъ въ минуту предчувствія близкой кончины, Бруно утвішалъ себя твмъ, что смерть въ одномъ въкъ дасть ему право жить въ въкахъ послъдующихъ. Интересъ, который продолжаеть возбуждать до сихъ поръ его личность и его оригинальная система, выражающійся въ безпрестанномъ появленіи новыхъ трудовъ о немъ, \*) закладка ему памятника въ Римъ, встръченная горячимъ сочувствіемъ всего образованнаго міра, нашедшимъ отголосокъ и у насъ, —все это симптомы того, что въщее слово великаго мученика начинатеть сбываться...



<sup>\*)</sup> Не болъе какъ два тому назадъ вышло обстоятельное сочинение Брунгофера Giordano Bruno Weltanshauung und Verhängniss.



## Вольнодумецъ эпохи возрожденія.

Безумцемъ слыть тебѣ у вофхъ! Но для святыни убѣжденья Полезнѣй казни и гоненья, Чѣмъ славы суетный успѣхъ.

Ив. Аксаковъ.

Эпоха Возрожденія—эпоха сильныхь общественныхь возбужденій и драматической борьбы среднев вковых идеаловъ жизни съ новыми, навъянными изученіемъ античной литературы и искусства, богата личностями, которыя возвышенностью своихъ стремленій и энергіею своего нравственнаго характера, поддерживають въ насъ угасающую въру въ человъческое достоинство, возбуждають въ насъ новыя силы для жизненной борьбы. Не лавры и тріумфы выпадали на долю этихъ людей, а гоненія и преследованія, но это не смущало ихъ. Питая твердую веру въ конечное торжество своихъ идей и въ справедливый судъ потомства, они неуклонно стремились впередъ, пренебрегая опасностями и не спуская своего знамени. Въ особенности богата подобными личностями Франція, на почвъ которой встрътились въ XVI в. два основныя теченія эпохи Возрожденія, изъ которыхъ одно шло изъ Италіи, другое изъ Германіи и Швейцаріи. Она выставила цълый рядъ борцовъ, которые смъло вступили въ борьбу за права разума и върующей совъсти, положили основы свътской науки и основаннаго на ней міросозерцанія и запечатлъли своей кровью върность своимъ убъжденіямъ. Къ числу такихъ борцовъ, выступающихъ свътлыми точками на темномъ фонъ остальной современности, принадлежить Этьенъ Доле, гуманисть,

типографщикъ и издатель, сожженный въ Парижъ 3 августа 1546 г. \*).

Доле родился въ 1509 г. въ Орлеанъ, въ почтенной буржуазной семьй. Получивъ первоначальное образование въ родномъ городъ, онъ двънадцати лътъ отъ роду былъ отправленъ въ Парижъ, гдъ были положены основы его классического образованія. Здесь онъ выучился полатыни и научился благоговеть передъ отцомъ латинскаго красноръчія Цицерономъ. Наставникомъ его въ латинскомъ языкъ былъ Николай Беро, о которомъ Эразмъ выражался, какъ объ одномъ изъ свътилъ гуманизма во Франціи. Болье чымь выроятно, что Беро внушиль своему ученику восторженную любовь къ классической древности и желаніе отправиться для окончанія образованія въ обътованную страну гуманистовъ-Италію. Въ 1526 г. мы видимъ 17-летняго Доле въ числъ студентовъ Падуанскаго университета, стоявшаго тогда во главъ итальянскихъ университетовъ и привлекавшаго массу иностранцевъ. Нигдъ въ Италіи свобода изслъдованія не достигала такихъ широкихъ размъровъ, какъ въ Падуъ. Незадолго до пріъзда Доле умеръ знаменитый профессоръ философіи Пьетро Помпонации, который въ продолжение многихъ лътъ проповъдывалъ съ каеедры свои крайнія раціоналистическія возарвнія и издаваль книги, въ которыхъ доказываль, что въра въ безсмертіе души есть предразсудокъ, для котораго нъть никакого основанія въ философіи Аристотеля. Тъхъ же возаръній держались и его ученики, и если Доле не вполнъ усвоилъ ихъ, то несомнънно, что атмосфера свободы, которою ему посчастливилось дышать около трехъ лъть въ Падуъ, должна была оказать вліяніе на его міросозерцаніе. Главнымъ предметомъ занятій Доле въ Падув была римская литература. Цицерона объясняль молодой и талантливый преподаватель Симонъ Вильневъ (Villanovanus), бельгіецъ родомъ, занявшій канедру своего знаменитаго соотечественника Лонгейля (Longolius). Любовь къ Цицерону сблизила учителя съ ученикомъ Доле и Вильневъ сдълались закадычными друзьями. Доле впоследстви сознавался, что подъ руководствомъ Вильнева онъ выработалъ свой латинскій стиль и что ему онъ быль главнымь образомь обязань своими ораторскими успъхами.

<sup>\*)</sup> Факты для біографіи и харастеристики Доле мы заимствуемъ изъ слѣдующихъ сочиненій: Nee de la Rochelle, Vie d'Etienne Dolet. Paris 1779; Boulmier, Etienne Dolet sa vie, ses oeuvres, son martyr, Paris 1857; Copley Christie, Etienne Dolet, the martyr of the Renniassance, London 1880; Haag, France Protestante, sub voce.



Вильневъ, умершій въ молодыхъ летахъ, не оставиль после себя ученыхъ трудовъ, но, судя по отзывамъ современниковъ, онъ быль человъкъ выдающихся способностей и высокихъ нравственныхъ качествъ. Къ сожалънію дружба ихъ продолжалась недолго. Вильневъ умеръ въ началъ 1530 г. Доле посвятилъ его памяти прекрасную латинскую элегію. "О ты-восклицаеть онъ-чьи высокія качества были причиной нашей дружбы, ты, связанный со мной неразрывными узами и по волъ милостивой судьбы замънявшій мив брата, ты теперь похищенъ смертью, погруженъ въ въчный сонъ, въ юдоль мрака и безмолвія. Напрасно я взываю къ тебъ-ты не услышишь моей печальной пъсни. Прощай, милый! Знай, что я любилъ тебя одного, паче свъта очей моихъ! Да будеть покоень твой сонь, и если тыни умершихъ могуть что-либо чувствовать, то не отвергай моей любви и люби хоть немного того, кто будеть любить тебя всю жизнь". Потерявъ друга, Доле не хотълъ оставаться дольше въ Падуъ и уже помышляль о возвращени во Францію, но встръча съ епископомъ Лиможскимъ Ланжакомъ заставила его измънить свои намъренія. Епископъ, имъвшій дипломатическое порученіе въ Венецію, пригласиль съ собой Доле въ качествъ секретаря. Доле согласился. Мысль увидёть очаровательную Венецію была весьма привлекательна для 21-лътняго гуманиста, разсчитывавшаго кромъ того послушать знаменитаго филолога Джіованни Эгнаціо, ученика Анжело Полиціано, занимавшаго въ Венеціи канедру латинской словесности. Цълый годъ посъщаль Доле лекціи Эгнаціо, объяснявшаго De Officiis Цицерона. Здъсьонъ, между прочимъ, собралъ много матеріаловъ для давно задуманнаго труда Commentarii linguae latinae, гдъ хотълъ доказать преимущество Цицерона, какъ стилиста, передъ Саллюстіемъ, Цезаремъ и Ливіемъ. Но не однимъ Цицерономъ была наполнена жизнь юнаго энтузіаста: и онъ заплатилъ дань молодости, и ему было отрадно-какъ онъ самъ выражается - быть побъжденнымъ Амуромъ. Ко времени пребыванія въ Венеціи относится романическій эпизодъ въ жизни Доле-любовь его къ одной прекрасной венеціанкъ. Сомнительно, впрочемъ, чтобы это чувство пустило въ его душъ глубокіе корни, ибо въ элегіи, написанной на ея смерть, больше реторики, нежели истиннаго чувства. Въ 1531 г. Доле вмъстъ съ Ланжакомъ возвратились во Францію. Зная, что научнымъ трудомъ обезпечить себя трудно, Ланжакъ, успъвшій полюбить Доле, совътовалъ ему изучить юридическія науки въ Тулузъ, объщая, съ своей стороны, матеріальную поддержку. Скрвпя сердце,

Доле отложилъ на время свои любимыя занятія и весной 1532 г. отправился въ Тулузу. Не уютна и мрачна показалась ему Тулуза въ сравненіи съ Падуей и Венеціей. Тамъ онъ дышаль атмосферой свобеды и терпимости; не было вопроса, о которомъ нельзя было высказываться съ полной свободой въ Падув. Тулуза, наобороть, представляла собою любопытный образчикь средневъкового университетскаго города. Могущество духовенства было здъсь громадно, и оно пользовалось этимъ могуществомъ для распространенія въ народъ суевърія и религіознаго фанатизма. Достаточно было не снять шапки передъ церковной процессіей или попробовать скоромной пищи въ постный день, чтобъ быть заподозрѣннымъ въ ереси и приговореннымъ къ церковному покаянію. Религіозные процессы слъдовали одинъ за другимъ. На мосту Св. Михаила стояла жельзная клытка, въ которой въ назиданіе публики погружали еретиковъ и богохульниковъ въ ръку, пока они не захлебывались.

Вскоръ по прибыти вь Тулузу Доле пришлось быть свидътелемъ казни профессора Jean de Caturce и унизительнаго обряда покаянія, которому быль подвергнуть другой профессорь Жанъ де Буассонъ, оба обвиненные въ сочувствіи къ лютеранизму. Тулуза была единственнымъ университетскимъ городомъ во Франціи, гдъ была принята съ восторгомъ въсть о Вареоломеевской ночи, гдъ студенты, добровольно превратившись въ палачей, рубили головы безоружнымъ гугенотамъ и даже не постыдились взять деньги за услугу, оказанную ими церкви и государству. Несмотря на все это, Тулузскій университеть считался лучшей юридической школой во Франціи и привлекалъ къ себъ массу молодежи не только изъ Франціи, но и изъ Германіи, Англіи и Испаніи. Студенты въ виду ихъ многочисленности и разноплеменнаго состава дълились на корпораціи или землячества; каждая изъ этихъ корпорацій имъла свой статуть, своего предсъдателя, носившаго классическій титулъ императора, своего казначея или квестора, свое мъсто для сходокъ и своего спеціальнаго патрона изъ святыхъ католической церкви. День, посвященный чествованію памяти патрона, праздновался корпораціей съ особою торжественностью; ежегодно въ этотъ день избирался студенть, получавшій почетное прозвище оратора, на обязанности котораго лежало произнесение годичной ръчи. Въ этой ръчи, произносимой, само собою разумъется, на латинскомъ языкъ, ораторъ прежде всего поминалъ добрымъ словомъ умершихъ членовъ корпораціи и кром' того касался и другихъ важныхъ событій университетской жизни за истекшій годъ. Доле, выдававшійся среди своихъ товарищей умомъ и краснорвчіемъ, быль единогласно избрань ораторомъ французской народности (orateur de la nation de France). 9 октября 1533 г. Доле произнесъ сильную ръчь, въ которой, воспользовавшись удобнымъ случаемъ, предалъ позору фанатическую Тулузу и горячо протестоваль противь распоряженія тулузскаго парламента, запретившаго студенческія сходки. "Въ чемъ насъ обвиняють — восклицаеть онъ-въ чемъ состоить наше преступленіе? Въ томъ, что мы хотимъ жить между собою по-товарищески и помогать другь другу какъ братья. Боги безсмертные! Гдъ мы живемъ? въ какой странъ обитаемъ? Неужели грубость Скиеовъ и чудовищное варварство Готовъ вторгнулись въ Тулузу? Не видите ли вы въ этомъ распоряжении позорную злость этихъ людей? Они хотять угасить пламя любви, зажженное въ нашихъ сердцахъ самой природой; они хотять уничтожить чувство братской солидарности, внушенное намъ самимъ Богомъ, они хотять отнять у насъ право собираться во имя нашего товарищества. Если есть основаніе запрещать сходки иностранцевъ, то почему же они не запрещаются въ Рим'в и Венеціи? Почему тамъ дозволяють собираться не только Французамъ, Нъмцамъ, Англичанамъ и Испанцамъ, но даже народамъ, исповъдующимъ религію діаметрально противоположную нашей, каковы, напримъръ, Турки, Евреи и Арабы. Но что же сказать въ такомъ случав о здвшнихъ властяхъ, которыя исповъдують одну религію съ нами, признають то же правительство и говорять почти однимь съ нами языкомъ?" Ръчь Доле, произнесенная съ большимъ павосомъ и превосходнымъ латинскимъ языкомъ, произвела сильное впечатлъніе. Тъмъ не менъе въ средъ французскихъ студентовъ нашелся нъкто Пьеръ Пинашъ, ораторъ аквитанской корпораціи, который выступиль съ ръчью въ защиту Тулузы и тулузскаго парламента и въ заключение упрекнулъ Доле въ идолопоклонствъ передъ Цицерономъ. "Ты думаешь-отвъчалъ ему Доле,-что нанесъ мнъ смертельный ударь, назвавши меня благоговъйнымь подражателемъ Цицерона. Да я вив себя отъ радости! Если это справедливо, то я достигъ цъли моихъ трудовъ и желаній".

Разбитый на всёхъ пунктахъ, Пинашъ прибёгнулъ къ средству, которое въ тё времена зачастую употреблялось по отношенію къ врагамъ: онъ обвинилъ Доле въ желаніи опозорить Тулузу и ея парламентъ и въ сочувствіи къ лютеровой ереси. По этому поводу Доле произнесъ свою вторую рёчь, въ которой, желая оправдаться, онъ со свейственною ему пылкостью перешель изъ защиты въ наступленіе и тімь еще болье вооружиль противъ себя тулузскія власти и духовенство. Начавши съ заявленія, что онъ никогда не измѣнялъ религіи отцовъ и относится отрицательно къ нечестивой лютеровой ереси. Доле замътилъ, что обвиненіе въ ереси не разъ уже взводилось фанатиками на людей. выдающихся своимъ умомъ, талантомъ или даже богатствомъ. "Какая была причина гоненій, обрушившихся на Жанна де Буассона? Никакой, кромъ его учености и богатства! Я это утверждаю не на основании пустыхъ слуховъ, а основываясь на словахъ людей величайшей честности и на основани моего личнаго знакомства съ Буассономъ". По мнънію Доле, это происходить оть того, что Тулуза всегда отличалась варварскими наклонностями. "Вы очень хорошо знаете-продолжаль онъчто въ стънахъ этого города недавно былъ сожженъ человъкъ, имени котораго я не буду называть. Пламя костра пожрало его смертную оболочку, а пламя ненависти до сихъ поръ гложетъ его имя. Допустимъ, что онъ иногда говорилъ слишкомъ смъло и неосторожно, что онъ совершилъ поступокъ, за который полагается наказаніе, слёдуемое еретикамъ. Но разъ онъ задумалъ исправиться, развъ можно преграждать ему путь къ спасенію? Всякій человъкъ можетъ заблуждаться, но разъ облако, окутывающее его душу, начинаеть разсвиваться, кто можеть сказать, что она не засіяеть вновь яркимъ светомъ? Но его желаніе обратиться на путь истинный не привело ни къ чему. Всегда глухая къ голосу человъчества. Тулуза постаралась поскоръй его уничтожить". Не такъ, впрочемъ, повредили Доле ръзкія выходки противъ религіознаго фанатизма, жертвою котораго палъ профессоръ Caturce, сколько его насмъшки надъ суевърными обрядами жителей Тулузы, погруженіемъ креста въ Гаронну въ день св. Георгія, ношеніемъ во время засухи статуй святыхъ по улицамъ города и т. п. "И этотъ городъ-такъ заключилъ Доле свою филиппику-имъющій такое смутное понятіе объ истинномъ христіанствъ, хочеть навязать это понятіе всъмъ и осмъливается обзывать еретикомъ всякаго, кто обнаруживаеть иное и болъе глубокое пониманіе христіанства". Різчь эта произвела сильное волненіе въ средъ молодежи, которое едва не окончилось схваткой между приверженцами Доле и сторонниками Пинаша. Все это было какъ нельзя болъе на руку врагамъ Доле, которымъ удалось добиться его заключенія въ тюрьму (25 марта 1534 г.), откуда онъ, впрочемъ, былъ выпущенъ по распоряжению президента тулузскаго парламента Жака Миню. Сохранилось письмо къ Миню Жанна Депена, епископа въ Ріѐ, проживавшаго временно въ Тулузъ, изъ котораго видно, какъ высоко стоялъ во мнъніи гуманистовъ двадцати-трехльтній Доле. "Если бы я не зналь-пишеть почтенный епископъ-что вы относитесь сочувственно къ гуманнымъ наукамъ и людямъ въ нихъ преуспъвающимъ, я не ходатайствовалъ бы передъ вами за Этьена Доле, молодого человъка выдающихся способностей. Я увъренъ, что вы сами не меньше меня пришли бы въ восторгъ отъ несравненной гибкости его ума. Онъ до того овладель латинскимъ языкомъ, что можеть выражать на немъ все, что ему вздумается. Онъ пишеть такой изящной прозой, что можеть показаться, что онъ въ этомъ упражнялся всю свою жизнь. Но удивительнъе всего, что онъ одинаково превосходенъ, какъ въ прозъ, такъ и и въ поэзін; оды его, написанныя разными разміврами, не оставляють желать ничего лучшаго; его элегіи кажутся элегіями Овидія или Тибулла, а его ямбы и лирическія стихотворенія вы легко примете за стихотворенія Горація и Катулла". Выпущенный на свободу. Доле не быль оставлень въ поков своими многочисленными врагами, которые упорно преслъдовали его и даже покущались на его жизнь. Измучившись въ этой неравной борьбъ, Доле лътомъ 1534 г. покинулъ Тулузу и удалился къ одному изъ своихъ пріятелей въ деревню, гдв заболвлъ сильнымъ нервнымъ разстройствомъ, а враги воспользовались его отсутствіемъ, чтобы выхлопотать у парламента его въчное изгнаніе изъ города. Двухлътнее пребывание въ Тулузъ имъло важное значеніе въ жизни Доле. Здесь онъ создаль себе репутацію человъка безпокойнаго и опаснаго, которая сильно повредила ему впослъдствіи, но за это здъсь онъ завязалъ дружескія связи, которыя продолжались всю его жизнь. Кром'в Жана Депена, Доле подружился съ профессоромъ Буассономъ и съ нъкоторыми изь своихъ товарищей, Жаномъ Бордингомъ, Клодомъ Котро и Симономъ Фине, изъ которыхъ последний былъ въ продолженіе нъсколькихъ лъть его неразлучнымъ Пиладомъ. Отсюда же онъ вступилъ въ переписку съ главою французскихъ гуманистовъ, Гильомомъ Бюде. Не имъя возможности возвратиться въ Тулузу, Доле задумалъ было докончить свое юридическое образованіе въ Падуанскомъ университеть, но предварительно ему хотълось предать позору враговъ своихъ, издавъ свои тулузскія річи. Для этой цізли онъ, въ сопровожденіи своего візрнаго Фине, отправился пъшкомъ въ Ліонъ, куда прибылъ 1 августа

1534 г. Ліонъ имълъ важное значеніе въ умственной жизни Франціи въ XVI в. Благодаря своему удаленію отъ Парижа и близости къ Женевъ, онъ служилъ весьма удобной пристанью для твхъ, чье присутствіе въ Парижв не укрылось бы оть зоркаго взгляда Сорбонны и Парижскаго парламента. Здёсь было нъсколько десятковъ типографій, адъсь можно было найти всъ запрещенныя во Франціи книги, начиная съ женевскихъ переводовъ Св. Писанія до раціоналистическихъ трактатовъ Помпонацци и его школы; здъсь въ домъ ученаго типографщика Грифіуса и въ другихъ домахъ собирались кружки гуманистовъ, которые ждали всего отъ развитія классическихъ знаній и относились отрицательно ко всякому проявленію религіознаго фанатизма, какимъ бы цвътомъ онъ ни былъ окрашенъ. Вотъ почему всъ передовые люди того времени, Маро, Серве, Рабле, Деперье и др., избирали либо временнымъ, либо постояннымъ жительствомъ городъ, который восивваль Маро\*), и который Деперье называль новыми Анинами. Явившись къ Грифіусу съ рекомендаціей Буассона, Доле быль принять очень ласково; догадавшись по костюму молодого человъка, что онъ не изъ богатыхъ, почтенный типографщикъ предложилъ ему работу у себя и даже приглашалъ перейти къ нему жить, на что Доле изъ деликатности не согласился. Здоровье Доле было въ то время еще такъ плохо, что доктора запретили ему всякія занятія и услали въ деревню. Во время отсутствія Доле другь его Фине, надо полагать не безъ согласія послъдняго, напечаталь у Грифіуса объ тулузскія ръчи Доле, съ приложениемъ нъсколькихъ писемъ и латинскихъ стихотвореній своего друга. Хотя Доле пробыль въ Ліонъ недолго, не болже двухъ мъсяцевъ, но онъ успълъ сойтись, болже или менъе коротко, со многими проживавшими тамъ гуманистами. между прочимъ съ знаменитымъ Раблѐ, который въ это время занимался медицинской практикой въ Ліонъ. Весьма въроятно, что, по совъту ліонскихъ друзей, Доле отказался отъ поъздки въ Италію и ръшился остаться на жительствъ въ Ліонъ. Для того, чтобы выхлопотать у короля разрешение печатать первый томъ своихъ Комментаріевъ, Доле въ октябръ 1534 отправился въ Парижъ. Къ несчастію, время для подобнаго ходатайства было самое не-

<sup>\*)</sup> C'est un grand cas voir le mont Pelion Ou d'avoir vu les ruines de Troye, Mais qui ne voit la ville de Lyon Aucun plaisir à ses yeux il n'octroye.

благопріятное. Безхарактерный Францискъ I, еще недавно приглашавшій Эразма во Францію и защищавшій французскихъ гуманистовъ и протестантовъ отъ преслъдованій фанатической Сорбонны, теперь, подъ вліяніемъ слуховъ объ анабаптистахъ и появленія на улицахъ Парижа лютеранскихъ прокламацій (Placards), ръзко поворотилъ въ противоположную сторону и освятилъ своимъ авторитетомъ религіозныя преслъдованія. Мало того, онъ даль себя убъдить Сорбоннъ, что главнымъ источникомъ всъхъ золь было книгопечатаніе и даже издаль указь, запрещавшій печатаніе всъхъ книгъ во Франціи. Извъстно, что только благодаря энергіи парижскаго парламента, который на этотъ разъ разошелся во взглядахъ съ Сорбонной, этотъ варварскій указъ не быль приведень въ исполнение, потому что парламенть, подъ разными предлогами, откладываль внесеніе его въ свои регистры. При такомъ положеніи дълъ надъяться получить разръшеніе на печатаніе Комментаріевъ было немыслимо, въ особенности для Доле, тулузскіе подвиги котораго были очень хорошо изв'ястны въ Парижъ. Плодомъ пребыванія Доле въ Парижъ, кромъ знакомства съ Бюде и занятій въ парижскихъ библіотекахъ, былъ его діалогь De Imitatione Ciceroniana, направленный противъ Эразма. Еще въ 1528 г. Эразмъ въ своемъ діалогъ Сісегопіания, съ свойственнымъ ему тонкимъ остроуміемъ, осмъялъ педантизмъ гуманистовъ-цицероніанцевъ, которые въ своихъ сочиненіяхъ рабски копировали слогъ великаго римскаго стилиста, избъгали латинскихъ словъ и оборотовъ, не встръчавшихся у Цицерона, и, изъ боязни впасть въ литературную ересь, сидъли по цълымъ днямъ надъ одной фразой. Здъсь Эразмъ кольнулъ, между прочимъ, Бембо, Лонгейля (Longolius) и друга Доле, Гильома Бюде. Ему возражалъ Скалигеръ, но инвектива Скалигера была такъ нелъпа и площадно груба, что Эразмъ не удостоилъ его отвъта. Вступая въ полемику съ Эразмомъ, Доле не только увлекся благороднымъ побужденіемъ постоять за своихъ друзей, онъ сражался также pro domo sua, ибо и самъ онъ отчасти былъ гръщенъ въ томъ, въ чемъ Эразмъ упрекалъ цицероніанцевъ. Какъ бы то ни было, но тонъ полемики Доле съ величайшимъ изъ гуманистовъ не дълаетъ чести молодому цицероніанцу. Даже друзья Доле, Грифіусъ, Буассонъ и др., были недовольны на него за то, что онъ, въ жару полемики, дозволилъ себъ недостойныя выходки по отношенію къ человъку, стоявшему во главъ европейской образованности и оказавшему столько услугь дёлу гуманизма-Возвратившись весной 1535 г. въ Ліонъ, Доле, въ ожиданіи ко-

ролевскаго разрѣшенія, приступилъ къ печатанію перваго тома своихъ Комментаріевъ. Труды по редакціи и корректур'в этого громаднаго In Folio раздълялъ съ Доле его новый другъ, Бонавентура Деперье. Жизнь онъ вель въ это время самую уединенную, даже аскетическую. "Никто не повърить, -- говорить онъ, -сколькихъ трудовъ и безсонныхъ ночей стоила мив редакція моихъ Комментаріевъ, сколько разъ я не добдалъ и не досыпалъ. Мало того, я должень быль запретить себь всякій досугь, всякое развлеченіе, всякія сношенія съ друзьями, словомъ, самую жизнь. Одно, что утышало меня и поддерживало мою энергію, это мысль о потомствъ: я мечталъ, что этоть трудъ увъковъчить мое имя". Временно проживавшій въ Ліонъ гуманисть Сюсанно оставилъ намъ относящуюся къ этому времени интересную характеристику Доле, показывающую, какое впечатление онъ производиль на окружающихъ. "По дорогъ въ Италію я прожилъ нъкоторое время въ Ліонъ, гдъ Грифіусъ убъдилъ меня прокорректировать печатавшіяся въ его типографіи произведенія Цицерона. Доле жилъ тогда въ домъ Грифіуса. Относительно этого молодого человька я долженъ сказать, что природныя способности его даже превосходять его знанія. Хотя онъ еще молодъ, но я сміто могу ему предсказать блестящую будущность. Онъ работаеть теперь надъ Комментаріями латинскаго языка, которые возбудили во миж такое удивленіе, что я почти бросилъ собственную работу". Пользуясь провздомъ Франциска I черезъ Ліонъ (въ февралъ 1536 г.), Грифіусъ выхлопоталъ себъ привилегію издать трудъ Доле, который, наконецъ, увидълъ свъть въ маъ того же года. Комментаріи Доле-плодъ громадной учености и чисто-бенедиктинскаго трудолюбія, сразу выдвинули его въ первые ряды гуманистовъ. Помимо своего спеціальнаго назначенія служить складочнымъ мъстомъ всъхъ богатствъ латинскаго языка вообще и цицероновской фразеологіи въ особенности, — Комментаріи Доле весьма интересны и въ культурномъ отношении, потому что заключають въ себъ не мало статей и экскурсовъ, въ которыхъ Доле касается жгучихъ вопросовъ, волновавшихъ современное ему интеллигентное общество. Возрождение классическихъ знаній нашло въ немъ восторженнаго панигириста, и картина борьбы гуманизма съ невъжествомъ въ Европъ написана съ одушевленіемъ, напоминающимъ Ульриха фонъ-Гуттена. Считаемъ не лишнимъ привести, съ нъкоторыми сокращеніями, это замъчательное мъсто. "Въ настоящее время, -- говоритъ Доле, -- наука культивируется повсюду съ такой энергіей, что для того, чтобы сравниться

съ древними, нашимъ ученымъ не достаетъ только умственной свободы и поощренія со стороны меценатовъ. Къ сожальнію, ученые, вмъсто поощренія, неръдко встръчають не только невниманіе, но даже презрвніе къ своимъ трудамъ; служители науки подвергаются насмышкамь толпы, жизнь ихъ проходить въ неизвыстности и даже неръдко подвергается опасностямъ. И что же? Несмотря на такое отношение къ наукъ, въ Европъ есть не мало сердецъ, горящихъ любовью къ ней. Можно сказать, что борьба съ варварствомъ и тьмой, длившаяся целое столетіе, наконець, окончилась въ пользу свъта и прогресса. Первый, пробившій брешь въ непріятельскихъ рядахъ, былъ Лоренцо Валла, но его нападеніе было только авангарднымъ діломъ. Въ то время, какъ Валла и его товарищи были подавлены численностью арміи обскурантовъ, къ нимъ подоспъли на помощь Анжело Полиціано, Марсиліо Фичино, Пико де-ля-Мирандола и др. Вся эта дружина прогресса напала на непріятельскую армію и смяла ея лівое крыло; въ это время внезапно изъ Германіи, Англіи, Испаніи и Франціи подоспъли новыя силы; разбитые на голову обскуранты были съ тріумфомъ отведены въ плънъ. Для этой ръшительной битвы Италія, всегда бывшая столицей краснорьчія, дала главныхъ вождей, въ лицъ Бембо, Садолето, Эгнаціо, къ которымъ присоединились поэты Понтано, Вида и Саннацаро. Соревнуя Италіи, ударила на враговъ Германія. Внимая голосу отчизны, Іоганнъ Рейхлинъ и Рудольфъ Агрикола берутся за оружіе и увлекають за собой своего ученика Эразма, который въ своихъ многочисленныхъ сочиненіяхъ является неутомимымъ заступникомъ интересовъ науки. Вслъдъ за нимъ вступаеть въ бой первый гуманисть Германіи Меланхтонъ, за которымъ идуть: Ульрихъ фонъ-Гуттенъ, Беатусъ Ренанусъ, Эобанусъ Гессусъ, Ульрихъ Цазіусъ и др. Всв они горять желаніемъ сбросить иго варваровъ: одни въ области красноръчія, другіе-поэзіи, третьи-права, четвертые-медицины. Изъ Англіи къ нимъ посившають на помощь Томасъ Линакръ и Томасъ Моръ; изъ Испаніи Вивесъ и Антоніо Лебриха. Франція вступаеть въ битву подъ предводительствомъ Гильома Бюде, за которымъ слъдуютъ: Лефевръ д'Этапль, Лонгейль, Вильневъ, Пьеръ д'Этоаль, Мишель де-Лопиталь, Жанъ Конъ, Франсуа Рабле и др. Сошедшаяся со всъхъ сторонъ, эта фаланга ученыхъ производить такую сильную атаку на позицію обскурантовъ, что послъдніе принуждены отступать на всъхъ пунктахъ. Въ настоящее время нътъ города въ Европъ, который не былъ бы освобожденъ отъ чудовища варваризма; науки и искусства процвътають болье, чьмъ когда-либо и, опираясь на литературу, человычество стремится достигнуть истины и справедливости". Насколько восторженно Доле привътствовалъ борцовъ науки и прогресса, настолько же онъ предаваль жестокому поруганію обскурантизмъ монаховъ и ихъ покровительницу фанатическую Сорбонну. "Я не могу пройти трусливымъ молчаніемъ, -- говорить онъ, -- нечестивый поступокъ этихъ негодяевъ, которые, желая нанести смертельный ударъ литературъ, задумали въ наше время уничтожить во Франціи типографское искусство. Да, что я говорю задумали? Они употребили все свое вліяніе, чтобы выхлопотать у короля Франциска, защитника и покровителя литературы, указъ закрыть всъ типографіи, подъ тъмъ предлогомъ, что книгопечатаніе есть орудіе распространенія Лютеровой ереси. Но, къ счастью, нечестивый заговоръ софистовъ и пьяницъ Сорбонны былъ уничтоженъ мудростью Гильома Бюде, свъточа нашего времени, и Жана дю-Беле, епископа парижскаго, мужа одинаково знаменитаго и своимъ саномъ и своими заслугами просвъщенію".

Во время печатанія перваго тома Комментаріевъ неутомимый Доле успъль подготовить къ печати второй. Изданіе этого послъдняго замедлилось, вслъдствіе одного печальнаго случая, который едва не стоилъ жизни Доле. Въ числъ его ліонскихъ враговъ быль нъкто Гильйомъ Компень, живописецъ по профессіи. Затыявь однажды съ Доле ссору на улиць (31 декабря 1536 г.), онъ напалъ на Доле съ оружіемъ въ рукахъ. Вынужденный защищаться, Доле, владъвшій шпагой не хуже чэмь перомь, имэль несчастіе убить наповаль своего противника. Боясь последствій этого неумышленнаго убійства, Доле убъжаль въ Парижъ, чтобы лично объяснить все дело королю. Выслушавъ объясненія Доле, Францискъ I, по ходатайству сестры своей Маргариты Наварской, дароваль ему прощеніе, а парижскіе друзья Доле устроили въ честь этого радостнаго событія банкеть, на которомъ, между прочимъ, присутствовали: учитель его Николай Берд, Гильомъ Бюде, Маро, Рабле и др. Но хотя король и даровалъ Доле полное прощеніе, парижскій парламенть не очень торопился сообщить объ этомъ ліонскимъ властямъ, такъ что, когда Доле явился въ Ліонъ, онъ быль немедленно арестованъ и посаженъ въ тюрьму, и не малыхъ хлопотъ стоило друзьямъ добиться освобожденія его на поруки. Второй томъ Комментаріевъ вышелъ въ 1538 г. Доле лично поднесъ его королю, во время провада последняго черезъ Ліонъ. Францискъ І ласково принялъ подношеніе и, желая чъмънибудь, съ своей стороны, поблагодарить Доле, далъ ему разръ-

шеніе открыть свою собственную типографію. Королевская привилегія, данная въ марть 1538 г. впредь на десять лють, гласила, что никто не имфетъ права ни перепечатывать, ни продавать ни одной книги, напечатанной въ типографіи Доле. Ліонскіе типографщики посмотръли на новаго собрата недобрымъ глазомъ, посмъивались надъ его бъдностью и предсказывали ему неудачу. Одинъ только Грифіусъ отнесся къ нему съ полнымъ радушіемъ и не только помогъ ему совътомъ, но и шрифтомъ, и машинами. Основывая свою собственную типографію, Доле смотрълъ на это предпріятіе не съ коммерческой точки арвнія. Въ его глазахъ обладаніе печатнымъ станкомъ налагало на обладателя серьезныя обязанности по отношенію къ обществу. "Я буду стараться, -- писалъ онъ кардиналу дю-Беле, -- увеличить сокровища литературы, буду печатать только дъйствительно хорошія сочиненія и отбрасывать жалкія изділія жалкихъ писакъ, позорящихъ наше время". Первою книгой, вышедшей изъ типографіи Доле, быль его небольшой трактать Cato Christianus, въ которомъ онъ изложилъ свои религіозныя убъжденія. Учрежденіе типографіи и книжной лавки при ней, безъ сомнънія, стояло въ тъсной связи съ послъдовавшей въ томъ же году женитьбой Доле. Кто была избранница Доле-мы не знаемъ, но знаемъ, что это была женитьба по любви и что онъ былъ очень счастливъ въ семейной жизни. Въ началъ 1539 г. у него родился сынъ. По случаю этой семейной радости, Доле написаль латинскую поэму Genethliacum Claudii Doleti, которую его тулузскій товарищь Котро, крестный отець ребенка, перевель на французскій языкъ. Выраженіе радостныхъ чувствъ отца сопровождается у Доле совътами сыну, долженствовавшими служить ему руководствомъ въ жизни. Замъчательно, что первый совъть, который даеть своему сыну человъкъ, котораго современники считали атеистомъ, это-върить въ Бога и безсмертіе души. Закрытая въ концъ 1538 г., типографія Доле напечатала въ продолжение своего пятилътняго существования около семидесяти сочиненій и переводовъ, изъ которыхъ пятнадцать принадлежать самому Доле. Но враги Доле, къ которымъ теперь присоединились ліонскіе типографщики, не дремали. Уже по поводу Cato Christianus и тома латинскихъ стихотвореній (Carmina), Доле долженъ былъ предстать предъ судомъ архіепископа, гдъ его обязали подпиской изъять эти книги изъ продажи, такъ какъ онъ заключали въ себъ ересь\*), и на бу-

<sup>•)</sup> Ересь Доле состояла, между прочимъ, въ томъ, что онъ перевель Върую не словомъ *Credo*, но выраженіемъ *Fidem habeo*, и что онъ употребляетъ слово *Fatum* въ языческомъ, а не въ христіанскомъ смыслъ.



дущее время не печатать ничего безъ одобренія ліонскаго сенешаля. Затъмъ въ продолжение цълыхъ трехъ лътъ мы ничего не знаемъ о Доле кромъ того, что типографія его процвътала и что въ возникшихъ пререканіяхъ между типографщиками и наборщиками, требовавшими лучшей пищи и увеличенія заработной платы, онъ стояль на сторонъ послъднихъ, чъмъ еще больше обострились его отношенія къ содержателямь типографій. Въ это время Доле повидимому достигъ всего, чего съ такимъ трудомъ добиваются люди: ученая репутація его стояла высоко, онъ быль счастливъ въ семейной жизни, дъла его типографіи шли хорошо и объщали върное обезпечение подъ старость... Но Доле быль не изъ тъхъ людей, которые способны замкнуться въ эгоистическомъ довольствъ настоящимъ. Онъ не былъ изъ числа тъхъ, которые съ спокойною совъстью держать свъть подъ спудомъ, когда ихъ ближніе блуждають во тьмъ. Онъ видълъ въ своей профессіи типографщика высокую культурную миссію, и пока эта миссія не была выполнена, онъ не могъ быть счастливымъ. Выждавъ три года и думая, что о немъ уже успъли позабыть, онъ въ началъ 1542 г. выпустиль одно за другимъ нъсколько изданій, которыя подняли противъ него новую бурю. Въ числъ этихъ изданій быль переводъ Новаго Завъта Institution de la religion chrefienne Кальвина, сатира Mapò L'Enfer, два трактата Эразма Le Chevalier chretien и La Manière de se confesser, съ своимъ предисловіемъ и др. Доле очень хорошо зналъ, что первыя три книги запрещены во Франціи и что трактаты Эразма, переведенные на французскій языкъ Беркенемъ, были въ 1529 году сожжены вивств съ переводчикомъ, что онъ страшно рискуеть, издавая ихъ, но, тъмъ не менъе, онъ счелъ своимъ долгомъ издать ихъ. Послъдствія не заставили себя долго ждать. Въ іюлъ 1542 г. Доле быль арестовань, а мъсяцъ спустя начался процессъ его подъ предсъдательствомъ великаго инквизитора Матье Оррѝ, о которомъ Доле въ прошеніи на имя короля отзывается, какъ о человъкъ крайне невъжественномъ, эломъ и кровожадномъ. Кромъ изданія запрещенныхъ книгъ, Доле обвинялся въ томъ, что онъ по постнымъ днямъ влъ скоромное, выражаясь при этомъ, что имъетъ такое же право разръшить себъ скоромное, какъ папа запретить, что онъ предпочиталъ проповъдь объднъ, во время которой онъ часто гулялъ вокругъ церкви и что во многихъ своихъ сочиненіяхъ онъ выражалъ сомноніе въ безсмертін души. Если мы вспомнимъ, что Орри былъ извъстный взяточникъ и что въ качествъ свидътелей противъ обвиняемаго были

выставлены ліонскіе типографщики, то насъ не удивить приговоръ суда, объявившій Доле (2 октября 1542) негоднымъ схизматикомъ, зачинщикомъ и распространителемъ Лютеревой ереси и постановившимъ передать этого вреднаго для церкви Христовой человъка въ руки свътской власти. Выслушавъ приговоръ, Доле, чтобъ выиграть время, подаль заявление о неподсудности своего дъла духовному суду и просилъ разсмотръть его въ Парижскомъ парламенть. Расчеть Доле оказался върень, ибо, пока соверша лись вст необходимыя въ тъхъ случаяхъ юридическія формальности, пока его самого переводили изъ ліонской тюрьмы въ парижскую Conciergèrie, друзьямъ Долè, удалось черезъ посредство любимца короля, Дюшателя, выпросить для него у Франциска I еще разъ полное прощеніе. Осенью 1543 г. Доле быль выпушень на свободу, подъ условіемъ, чтобы онъ въ присутствіи епископа парижскаго отрекся отъ взводимыхъ на него обвиненій и чтобы книги, подавшія поводъ къ процессу, были сожжены. Такимъ образомъ, послъ пятнадцатимъсячнаго заключенія Доле быль вырванъ изъ рукъ фанатиковъ и обскурантовъ и возвращенъ своей семью, друзьямъ и занятіямъ. Но счастье его было непродолжительно; гибель уже висъла надъ его головой. Въ первый день Новаго 1544 г. таможенная стража захватила близъ воротъ Парижа два ящика съ книгами, въ числъ которыхъ были книги, вышедшія изъ типографіи Доле и уже осужденныя Сорбонной и парламентомъ, и кромъ того нъсколько женевскихъ кальвинистскихъ сочиненій. Такъ какъ на ящикахъ стоялъ штемпель съ именемъ Доле, то немедленно былъ посланъ въ Ліонъ приказъ объ его арестованіи. 6 января Доле быль арестовань у себя на дому, когда онъ съ своими друзьями праздновалъ праздникъ Крещенія. Напрасно Доле доказываль, что онъ ничего не зналь объ отправленныхъ въ Парижъ книгихъ, что съ его стороны было бы безуміемъ написать на ящикахъ свое имя, его не слушали и отвели до разбора дъла въ тюрьму. Видя, что ему нечего ждать отъ справедливости людской, Доле ръшился бъжать. Обманувъ бдительность своихъ стражей, онъ убъжаль изъ Ліона и пробрался въ Пьемонть. Въ горахъ Пьемонта Доле прожилъ нъсколько мъсяцевъ въ такомъ строгомъ уединеніи, что никто, даже его семья, не знали объ его мъстопребываніи. Тамъ онъ написалъ книжку стихотвореній, которымъ, въ подражаніе знаменитой сатиръ Маро L'Enfer, онъ далъ название Second Enfer. Книга Доле состоить изъ стихотворныхъ посланій къ разнымъ лицамъ: королю, Маргарить Наваррской, герцогу Орлеанскому, кардиналу Турнону, парижскому парламенту и, наконець, своимъ друзьямъ. Въ посланіи къ Франциску I—самому обширному изъ всѣхъ—Доле разоблачаеть козни своихъ враговъ, жалуется на преслъдованія и подробно описываеть свое бъгство изъ ліонской тюрьмы. Не подозрѣвая, что король уже находился тогда въ рукахъ Сорбонны и фанатическаго духовенства, Доле обращается къ нему съ смѣлымъ вопросомъ: "неужели спрашиваеть онъ короля—ты допустишь, чтобы эти негодные люди погубили своими презрѣными кознями людей честныхъ и преданныхъ наукъ? Проснись, несравненный монархъ! Теперь не время спать! Развѣ ты не видишь, какой позоръ готовятъ тебѣ эти враги добродѣтели, если имъ удастся изгнать ученыхъ людей изъ твоего царства?" Какъ бы предчувствуя ожидающую его судьбу, Доле просить короля даровать ему жизнь, которую онъ употребитъ на славу своей родины.

Vivre je veux pour l'honneur de la France!

Горькой, хватающей за сердце, ироніей дышить посланіе къ парижскому парламенту, въ которомъ онъ тщетно пытался пробудить чувства гуманности. "Ну, положимъ, меня сожгуть, повъсять, колесують или четвертують. Что же будеть результатомъ всего этого? Мертвый трупъ. Неужели же парламенть не почувствуеть угрызеній совъсти, погубивь такимъ жестокимъ образомъ человъка, не совершившаго никакого преступленія? Неужели въ вашихъ глазахъ человъческая жизнь представляеть такую же малую цъну, какъ жизнь мухи или червяка?" Высокаго поэтическаго одушевленія достигаеть Доле въ посланіи къ друзьямъ. Здесь ему нечего было ни оправдываться, ни жаловаться, ни взывать къ милосердію. Гордый сознаніемъ своей правоты и исполненнаго долга, онъ заявляеть, что его не устрашать никакія невзгоды, что его добродътель выше ударовъ судьбы, что его духъ во всякомъ случат будетъ чувствовать себя побъдителемъ. "Поэтому, друзья, -- говорить онъ-не сожальние объ обрушившихся на меня несчастіяхъ: я переношу ихъ съ кротостью, я смъюсь надъ ними!"

Отправивъ свои посланія по адресамъ, Доле имѣлъ намѣреніе подождать результатовъ своихъ ходатайствъ въ Пьемонтѣ, но, не будучи въ состояніи выносить дольше разлуки съ женой и сыномъ, онъ тайкомъ возвратился въ Ліонъ, чтобъ издать свои посланія отдѣльной книгой, присоединивъ къ нимъ переводъ двухъ діалоговъ Платона. Несмотря на то, что переѣздъ свой Доле держалъ въ глубочайшей тайнѣ, что онъ выходилъ въ свою

типографію только по ночамъ, его присутствіе не могло долгое время остаться неизвъстнымъ ліонскимъ властямъ, и въ сентябръ 1544 онъ былъ арестованъ и отправленъ въ Парижъ, гдф его заключили въ тюрьму Conciergèrie. Доле быль преданъ суду парижскаго парламента, въ которомъ предсъдательствовалъ извъстный изувъръ Пьеръ Лизе. Книги, захваченныя въ генваръ и только что вышедшая въ свътъ Second Enfer были отданы на разсмотръніе Сорбонны, которая жестоко отомстила Доле за вст нападки на нее, усмотръвши въ переводъ одного мъста діалога Платона отрицаніе безсмертія души \*). Сорбонна обвиняла Доле въ томъ. что онъ прибавилъ слова rien du tout, которыхъ нътъ ни въ подлинникъ, ни въ латинскомъ переводъ, съ цълью заронить въ умы чатателей сомнъніе въ безсмертіи души. До насъ не дошли протоколы последняго процесса Доле; мы не можемъ знать, почему онъ тянулся такъ долго, почти два года; знаемъ только, что главныхъ пунктовъ обвиненій было три: богохульство, доказываемое прибавкой несчастныхъ словъ rien du tout; продажа запрещенныхъ еретическихъ книгъ и, наконецъ, возмущеніе противъ существующаго порядка; подъ последнимъ разумелось быство Доле изъ тюрьмы и участіе его въ столкновеніи наборщиковъ съ содержателями типографій. Около двухъ лътъ провель Доле въ тюрьмъ, ежедневно ожидая смертнаго приговора. На этоть разъ заступиться за него было некому. Старыхъ его друзей и покровителей, добраго епископа Жана Депена и главы французскихъ гуманистовъ Гильома Бюде, давно не было въ живыхъ единственная заступница гуманистовъ Маргарита Наваррская, сама заподозрънная въ сочувствии къ претестантизму, утратила всякое вліяніе на брата, которымъ окончательно завладъла реакціонная партія. Что до друзей Доле, гуманистовъ, то что значила горсть этихъ людей, невліятельныхъ, незнатныхъ, которые сами дрожали за свое существованіе? Даже любимецъ короля Дюшатель, разъ уже спасшій Доле, боялся теперь компрометировать свое положеніе, ходатайствуя за такого опаснаго человъка. Тогдато оставленный всёми, но почерпая свою силу въ вёрё въ

<sup>\*)</sup> Въ діалогѣ Ахіосһия, который теперь признается подложнымъ, Сократъ доказываетъ неразумность боязни смерти тѣмъ, что смерть не должна быть страшна ни для живыхъ, ни для мертвыхъ: "для живыхъ потому, что, пока ты живъ— смерти нѣтъ, а когда умрешь, смерти тоже нечего бояться, потому что ты самъ перестаешь существовать. Послѣднія слова греческаго текста (σύ γὰρ σύχ ἔσει), переведенныя по-латыни Tu enim non eris, Долè перевелъ словами: attendu, que tu seras plus rien du tout.

Бога и безсмертіе души, Доле написаль свою знаменитую Cantique. Мы приводимъ нъсколько строфъ изъ нея въ русскомъ переводъ \*).

Когда въ несчастьи міръ забудеть обо мнѣ И дни влачить свои я обреченъ въ тюрьмѣ, И если мнѣ не суждено опять

Свободу увидать,

Ужели долженъ я въ безсили роптать И тщетно слезы лить и въ скорби унывать? Нътъ! Къ небу обращу я взглядъ нъмой— И тамъ найду покой.

Воспрянь, мой духъ! Покинь безплодныя страданья: Господь—твой върный щитъ и въ скорби упованье. Съ надеждой пламенной къ Нему ты обратись,

Не сътуй, а молись!

Воспрянь! Не допускай, чтобъ плоть торжествовала, Чтобы тебя она всечасно угнетала! Забота, немощи и гнеть вседневныхъ дъль— Таковъ ея удълъ!

Но ты, о духъ, кому въ блаженномъ откровеньи Предвъчный ниспослалъ любовь и утъшенье, Надежду кръпкую на Бога возлагай,

Молись Ему и знай, Что если этотъ міръ надъ плотью власть имъетъ, То надъ тобой, о духъ, ничто не тягответъ;

То надъ тобой, о духъ, ничто не тягответъ; Будь къ небу ты съ мольбой всечасно обращенъ, И скорбью не смущенъ.

Теперь иль въ будущемъ плоть наша станетъ прахомъ. Природъ эту дань съ бользнію и страхомъ Мы всъ должны отдать на склонъ нашихъ дней.—

Таковъ удълъ людей!

Но ты, безсмертный духъ, надеждой окрыленный, Пов'ядай предъ людьми, ихъ злобой отягченный, Что сила, мужество отважнаго бойца

Не покидають до конца.

Такъ утѣшалъ себя великій страдалецъ въ то время, какъ людская злоба и фанатизмъ подготовляли его гибель и придумывали всѣ средства, чтобы оправдать его казнь въ глазахъ современниковъ. 2 августа 1546 г. президентъ парламента объявилъ резолюцію суда, въ силу которой Этьена Долѐ, обвиненнаго по всѣмъ тремъ пунктамъ, рѣшено было сжечь на Place Maubert вмѣстѣ съ изданными имъ книгами, предварительно подвергнувъ

<sup>\*)</sup> Переводъ этотъ сдъданъ спеціально для настоящей статьи Л. А. Богдановой, которой приносимъ глубокую благодарность.

его пыткъ, чтобы онъ выдаль своихъ сообщниковъ. Казнь Доле совершилась на слъдующій день; это быль день его патрона Св. Стефана и вмъсть съ тьмъ день рожденія Доле, которому съ этого дня пошель всего тридцать восьмой годь. Есть извъстіе, что, когда измученный пыткой Доле появился на площади, въ толив раздались выраженія сожальнія. Это неожиданное проявленіе человьческихъ чувствъ въ враждебно настроенной толиъ усладило послъднія минуты страдальца, который, обратившись къ окружающимъ, сказалъ: "Видите, не Доле скорбитъ, скорбитъ о немъ сострадательная толпа" (Non dolet ipse Dolet, sed pia turba dolet). Въ письмъ Флореста Юніуса, писавшаго со словъ лица, присутствовавшаго при казни Доле, сообщаются нъкоторыя подробности объ этой казни. По словамъ очевидца, палачъ подъ угрозой выръзать у Доле языкъ, принудиль его произнести обычную формулу отреченія отъ своихъ заблужденій и признать на себя милосердіе Божіей Матери и Св. Стефана. Только благодаря этому, Доле претеривлъ менве жестокую казнь: онъ быль предварительно повъщенъ, а потомъ уже сожженъ. Извъстіе о казни Доле было встръчено съ ликованіемъ и католиками и протестантами. Если не считать Теодора Безы, впоследствия раскаивавшагося въ выраженіи своего сожальнія къ судьбь Доле, только одинь поэть не посмъвшій впрочемъ объявить своего имени, оплакалъ Доле въ прекрасномъ стихотвореніи, гдв онъ, не обинуясь, называль ліонскаго гуманиста святымъ человъкомъ. Воть начало этого стихотворенія:

> Mort est Dolet et par feu consumé... Oh. quel malheur! Oh, que la perte est grande! Mais quoi? En France on a accoutumé Toujours donner á tel saint telle offrande!

Доле можно назвать типическимъ представителемъ весенней поры европейскаго Возрожденія. Въ его личности мы находимъ характерныя черты, свойственныя гуманистамъ этой эпохи: страстную любовь къ классической древности и въру въ ея обновляющую силу, не менъе страстную любовь къ славъ и индифферентное отношеніе къ догматической сторонъ религіи. Считая науку, которая тогда отождеставлялась съ классической литературой, могущественнымъ орудіемъ въ борьбъ съ остатками средневъковыхъ предразсудковъ, невъжествомъ, суевъріемъ и фанатизмомъ, Доле сдълаль ее цълью своей жизни. Моп natuerl—говорить онъ въ одномъ стихотвореніи—est d'apprendre toujours. Въ

занятіяхъ наукой, преждевременно его состарившихъ \*), онъ забываль и свою бользнь, и свои невагоды. Я всецьло посвятиль себя литературъ, пишетъ онъ Буассону, поглощаеть все мое время, изгоняеть изъ моего ума всв тревоги и безпокойства и даже заставляеть забывать бользни и страданія". Другой характерной чертой личности Доле, общей ему со многими учеными эпохи Возрожденія, была жажда славы, желаніе жить въ памяти потомства. Это чувство, неизвъстное смиреннымъ ученымъ среднихъ въковъ, бывшее, по мъткому выраженію Виллари, настоядемономъ-искусителемъ эпохи Возрожденія, было однимъ изъ главныхъ стимуловъ дъятельности Доле. "Я хочу показать-писалъ онъ еще въ 1534 г. - работая надъ своими Комментаріями, что значить быть преданнымъ наукт и претерптвать всякіе труды для безсмертія". Во второмъ томъ Комментаріевъ по поводу слова Mors онъ размышляеть о своей собственной смерти и выказываеть твердую увъренность, что имя его не умреть въ потомствъ. "Ничто-говорить онъ-не въ состояніи такъ побудить меня работать для науки, какъ мысль о смерти. Я не говорю о противномъ человъческой природъ желаніи умереть преждевременно; я говорю о желаніи побъдить смерть, заслуживъ себъ безсмертіе. Неужели вы думаете, что люди, жертвующіе собой на полъ брани или приносящіе свою жизнь въ жертву наукъ, могли бы поступать такимъ образомъ, если бы ихъ не вдохновляла мысльо безсмертін? Въ самомъ діль, что можеть сділать смерть съ такими людьми какъ Өемистоклъ, Эпаминондъ, Александръ В., Лемосеенъ, Цицеронъ или съ такими учеными какъ Бюде, Бембо, Садолето, Эразмъ Ротердамскій или Меланхтонъ? Творенія этихъ людей, созданныя для безсмертія, находятся вив власти смерти. Что до меня, я тоже върю, что буду жить въ моихъ трудахъ и что острая коса смерти притупится объ ихъ достоинство". "Пегко переносить-говорить онъ въ другомъ мъстъ-нападки и зависть глупцовъ, когда постоянно имъешь передъ собой великуюцъль борьбы и когда знаешь, что презрънные палачи мысли погибнуть какъ безсловесныя твари, что ихъ имена заранъе обречены ничтожеству и забвенію".

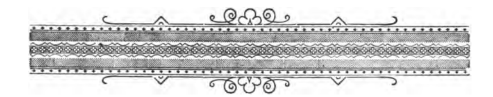
Современные писатели—какъ католики, такъ и протестанты одинаково враждебно относились къ Доле и соперничали другъ съ другомъ въ желаніи очернить его память, называя его ате-

<sup>\*)</sup> По словамъ одного современника, Доле въ двадцать семь лътъ выглядывалъ за сорокъ.



истомъ и матеріалистомъ. Разгадка ихъ ненависти заключается въ томъ, что Доле, подобно своимъ друзьямъ Денерье и Рабле, стояль внъ теологической сферы мысли. Смотря на религію съ нравственной точки зрвнія, видя въ христіанстве не известную систему догматовъ, но проповъдь терпимости, братства и любви, Доле относился равнодушно къ догматическимъ различіямъ между церквями и считалъ это различіе не стоющимъ борьбы. Не въ торжествъ одной секты надъ другой онъ видълъ спасеніе общества, а въ свободъ разума и върующей совъсти и въ распространеніи здравыхъ понятій о жизни, разсъянныхъ въ произведеніяхь лучшихь писателей классической литературы. Осужденный за атеизмъ и матеріализмъ, онъ въ сушности не быль ни атеистомъ, ни матеріалистомъ. Изъ Cantique Доле видно, что онъ быль человъкъ религіозный, что онъ въриль въ Бога и безсмертіе души и что эта въра укръпляла его духъ въ послъднія минуты. Перебравъ всв его сочиненія, Сорбонна ничего не могла найти въ нихъ, кромъ двухъ-трехъ подозрительныхъ фразъ, ничтожность которыхъ очевидна, и потому мы будемъ не далеки оть истины, если скажемъ, что атеизмъ и матеріализмъ были только предлогомъ для осужденія Доле. Въ лиць его была осуждена свободная мысль, осуждень быль человъкъ, стоявшій выше своего времени, для котораго споры о преимуществъ одной религіозной секты надъ другой были безплодной контроверсой. Въ эпоху напряженія религіозныхъ партій такіе нейтральные свободномыслящіе люди кажутся хуже всякихъ еретиковъ. Какъ человъкъ либеральный, какъ гуманистъ, стоявшій виъ теологической сферы мысли, Доле должень быль погибнуть въ XVI в., долженъ быль быть осыпанъ прокліятіями фанатиковъ, но потомство, въ судъ котораго онъ върилъ, воздало ему должное и причислило его къ свътлой фалангъ вождей свободной мысли и страдальцевъ за святыя права человъческой личности.





## Возникновеніе реальнаго романа.

Романъ въ настоящее время есть безспорно самая популярная и самая богатая содержаніемъ форма литературныхъ произведеній. Популярность эта объясняется тімь, что романь совмішаеть въ себъ всъ главные поэтические роды-эпосъ, лирику и драму, что, отражая жизнь со всемъ разнообразіемъ волнующихъ ея вопросовъ, онъ съ каждымъ днемъ все болъе и болъе расширяеть сферу своего созерцанія и мало-по-малу становится полной картиной жизни современнаго человъчества. Разсматривая романъ съ эстетической точки эрвнія, одинь изъвидныхъ европейскихъ романистовъ, Захеръ Мазохъ, ставитъ его выше эпоса, лирики и драмы. "Высшимъ родомъ поэтическаго творчества" — говоритъ онъ- всегда будеть тоть, въ которомъ поэть отражаеть намъ во всей полнотъ природу и человъческую жизнь, а такимъ родомъ для насъ, людей новаго времени, можеть быть только романъ, этоть эпось современной жизни, распространяющій до такихь предъловъ свой кругозоръ, до какихъ не могуть достигнуть ни лирика, ни драма. Только въ романъ поэть можеть обнять всю жизнь, только въ формъ романа можеть воплотиться художественное цълое, т. е. полное соприкосновение идеи и реальнаго міра. То, что лирикъ, сатирикъ, дидактическій поэть или драматургъ выражають отрывочно, по частямь, то романисть можеть выразить въ формъ художественнаго цълаго: онъ развертываеть передъ нами картины природы и общественной жизни, какъ эпическій поэть; онъ заставляетъ своихъ героевъ говорить и дъйствовать, какъ драматургъ, и, наконецъ, онъ передаетъ намъ переживаемыя ими ощущенія и свои собственныя чувства и мысли, какъ лирикъ.

Нъть ничего на землъ, что лежало-бы внъ сферы его созерцанія, чего онъ не могь бы изобразить". Чтобъ достигнуть такого универсальнаго значенія, роману нужно было пройти не мало ступеней развитія, воплощаемыхъ въ дъятельности не одной сотни романистовъ, разсъянныхъ по всему лицу земного шара и превратившихъ въ теченіе въковъ первое зерно романа—наивную и безличную сказку-въ полную художественной правды и освъщенную мыслыю картину общественной жизни, которую новые критики считають высшимь родомъ поэтического творчества. Какъ народный обрядъ легь въ основу драмы, такъ эпическое преданіе легло въ основу повъствовательнаго рода поэзіи на первой ступени его развитія. На почвъ эпическаго преданія выросли полуфантастическіе разсказы древняго Египта, библейскія повъствованія объ Юдиен, Эсфири и др. Въ Индіи древнъйшіе памятники повъствовательной литературы являются уже не въ формъ эпическаго преданія или наивной сказки, но въ форм'в поучительныхъ разсказовъ (жатакъ), изобилующихъ предписаніями буддійской мудрости и морали; нъсколько позднъе въ Индіи появляется множество апологовъ, басенъ, притчъ, изъ которыхъ составляются два общирные сборника Панчатантра и Гитопадеша, имъвшіе не малое вліяніе на повъствовательную литературу Западной Европы. Хотя въ египетской повъсти о Доуха Братьяха и въ библейскихъ разсказахъ встръчается не мало бытовыхъ черть, но это явленіе случайное; равнымъ образомъ реальной тенденціи нечего искать не только въ индъйскихъ жатакахъ и апологахъ, но даже въ произведеніяхъ романистовъ александрійскаго періода греческой литературы, которые писали въ эротико-сантиментальномъ духъ и заботились не объ изображеніи жизни, а объ изображеніи превратностей любви и придумывали для этой цъли различныя испытанія для влюбленной четы въ видъ кораблекрушеній, набъговъ пиратовъ и т. п. Впрочемъ нельзя сказать, чтобы и въ этихъ произведеніяхъ совершенно отсутствовалъ реальнобытовой элементь; такъ, напримъръ, встръчающееся въ романъ Дафнись и Хлоя описание сбора винограда несомивно основано на непосредственномъ наблюдении. За отцвътомъ эпической поэзіи въ средневъковой Европъ повъствовательное творчество нашло себъ выражение въ двухъ формахъ: въ формъ рыцарскаго романа и въ формъ поучительныхъ разсказовъ, большею частью занесенныхъ съ востока, изъ которыхъ составились сборники въ родъ: Disciplina Clericalis, Gesta Romanorum и др. Содержаніе первыхъ въ большей или меньшей степени фанта-

стично, а основныя идеи, ихъ проникающія-это идея феодальнаго долга по отношенію къ сюзерену и идея рыцарскаго долга по отношенію къ избранной дам'в сердца. Что до вторыхъ, то они представляють собою обработки такъ называемыхъ странствующихъ разсказовъ, и всъ старанія ихъ авторовъ направлены къ тому, чтобъ приноровить ихъ содержаніе къ цълямъ христіанской морали. На почвъ этихъ нравоучительныхъ разсказовъ развились французскія средневъковыя фабльо, въ которыхъ, впрочемъ, на ряду съ сюжетами, заимствованными съ востока, встрфчаются сюжеты, навъянные современной жизнью. Возникшія въ стінахъ городовь, фабльо защищають интересы горожань и относятся сатирически къ представителямъ другихъ сословій, къ развратному и жадному духовенству, приходящему въ упадокъ рыцарству и смышленому, но нравственно-грубому крестьянству. Эти небольшіе по объему сатирическіе разсказы разлетаются въ переводахъ и передълкахъ по всей Европъ и дають матеріаль для созданія итальянской новеллы, которая впервые достигаеть художественной обработки въ Декамеронъ Боккачьо. Французскія фабльо, нъмецкіе шутливые разсказы (Schwänke) и итальянскія новеллы заключають въ себъ составные элементы реальнаго романа, но еще не пришло время претворенія этихъ элементовъ въ общирное по объему художественное цълое. Положивъ въ своемъ Амето основы пастушескому роману, а въ своей Фіаметть роману любовно-психологическому, Боккачьо по отношенію къ реально-бытовому роману остановился, такъ сказать, на полдорогъ и въ своемъ Декамеронъ даль намъ нъсколько превосходныхъ образчиковъ реально-бытовой новеллы. Движеніе, сообщенное повъствовательной литературъ геніемъ Боккачьо, не замедлило принести свои плоды прежде всего въ области новеллы и пастушескаго романа. Оть Декамерона пошла цълая серія итальянскихъ новеллистовъ XV-XVI въка, а Амето послужилъ образцомъ для древнъйшаго пастушескаго романа въ Европъ Аркадіи Саннацаро, которая оказала вліяніе на всі знаменитые пастушескіе романы: Діану Монтемайора, Аркадію Сиднея и Астрею Оноре д'Юрфе. Въ то время какъ эти идеализирующе жизнь романы съ своими галантными пастухами и пастушками расходились въ тысячахъ экземпляровъ по всей Европъ и соперничали въ популярности съ рыцарскими романами изъ цикла Амадиса, въ Испаніи возникаеть особая форма романа, такъ называемая плутовская новелла (novella picaresca) съ завъдомо реальной тенденціей и съ героями, взятыми изъ низкихъ слоевъ испанскаго общества. Двъ причины способствовали возникновенію и быстрому распространенію этого рода произведеній; во-первыхъ, свойственный эпохъ возрожденія трезвый и раціональный взглядъ на жизнь и желаніе изображать ее безъ прикрасъ и идеализаціи. Реальное направленіе въ литературъ начинается съ тъхъ поръ, какъ писатели ставять своей главной задачей не проведение извъстной тенденціи, не идеализацію дъйствительности, но правдивое ея изображеніе, а средствами для этой цели избирають наблюденіе и изучение. Примънение этого плодотворнаго принципа къ живописи вызвало къ жизни фламандскую школу въ Голландіи и севильскую въ Испаніи. "Кто-бы могъ подумать" -- говорить по этому поводу Прудонъ въ своемъ сочинени Объ Искусствъ, - "что простая мысль изобразить человъка въ его обыденной обстановкъ, за его обыденнымъ занятіемъ, была самой великой мыслью, когда либо посътившей голову художника?" А между тъмъ, это было дъйствительно такъ, ибо фламандская школа, низведшая искусство съ заоблачныхъ высотъ на землю, заставившая его послужить правдивому изображенію обыденной человъческой жизни, произвела цълый перевороть въ живописи, создала новую оригинальную форму ея-жанръ, который съ тъхъ поръ сдълался едва-ли не самой популярной формой живописи. Въ XVI въкъ плодотворный принципъ реализма былъ примъненъ и къ литературъ, къ половинъ XVI столътія относится происхожденіе реальнобытоваго романа въ Испаніи, къ концу его-возникновеніе буржуазной трагедіи въ Англіи \*), а къ началу XVII-возникновеніе эмпирической философіи Бэкона. Но, кром'в этой общей причины, была еще причина частная, спеціальная, въ силу которой Испаніи, а не какой-либо другой странь, суждено было сдылаться родиной реальнаго романа въ Европъ. Соціальное положеніе Испаніи въ XVI в. представляеть особенности, которыхъ мы не встръчаемъ въ другихъ странахъ. Завоеваніе Гренады, итальянскія войны, открытіе Америки, откуда потекли въ Испанію волны золота и серебра, значительно измънили соціальныя отношенія въ странъ. Съ одной стороны военные авантюристы, отправлявшіеся въ Америку бъдняками, возвращались оттуда богачами и окружали себя льстецами и прихлебателями; съ другой стороны, простой классъ народа, привлекаемый жаждой наживы, бросалъ свои земли и переселялся въ столицу и большіе города, чтобы пожи-

<sup>\*)</sup> Авторъ одной изъ этихъ трагедій подъ заглавіемъ Арденъ изъ Февершама (Arden of Feversham), основанной на сенсаціонномъ уголовномъ процессъ, заявляеть, что въ его пьесъ нътъ ничего выдуманнаго, ибо истина хороша сама по себъ и не нуждается ни въ какихъ прикрасахъ.



виться на счеть новых богачей, безумно соривших безъ труда добытыми деньгами. Неръдко впрочемъ случалось, что эти же авантюристы, прокутивъ все награбленное въ Новомъ Свътъ, сами увеличивали собой число людей, избъгавшихъ честнаго труда и желавшихъ жить на чужой счеть. Такимъ образомъ, по словамъ Тикнора, золото объихъ Индій явилось тучнымъ удобреніемъ, на которомъ выросли паразиты, плуты, авантюристы и другіе поддонки общества, носившіе въ Испаніи общую кличку Picaros \*). Слухи о продълкахъ этихъ людей, ихъ дерзости, остроуміи и изобрътательности заинтересовали собой испанское общество, которое желало знать болье подробностей о жизни и нравахъ Picaros. На встръчу этому желанію пошли писатели, которые, подчиняясь пытливому и трезвому духу эпохи, создали новую форму повъствовательной литературы, основанную не на идеализаціи дъйствительности, а на тщательномъ ея изучении. Таковы были причины, способствовавшія возникновенію въ Испаніи реальнобытового романа изъ жизни Picaros, который по всей справедливости можеть быть названь отцомъ европейскаго реальнаго романа.

Первымъ произведеніемъ въ этомъ новомъ родѣ была повъсть: "Жизнь Лазарильо изв Тормеса" (La vida da Lasarillo de Tormes), неизвъстнаго автора, вышедшая въ свъть въ 1554 г. въ Бургосъ \*\*). Это-исторія маленькаго оборвыша Лазарильо, разсказанная имъ самимъ. Лазарильо начинаетъ разсказъ съ своего рожденія и прерываеть на своей женитьбъ. Дътство его было самое печальное. Онъ быль сынь одного бъдняка и плута, арендовавшаго мельницу на ръкъ Тормесъ. Отецъ Лазарильо велъ себя крайне недобросовъстно по отношенію къ своимъ кліентамъ, обвъшивалъ и обмъривалъ ихъ, за что подвергся преслъдованіямъ судебной власти, утратиль право содержать мельницу и быль изгнанъ изъ окрестностей Тормеса. По этому поводу Лазарильо, съ свойственнымъ ему наивнымъ лукавствомъ, замъчаетъ, что онъ долженъ быть въ раю, ибо евангеліе объщаеть въчное блаженство всъмъ гонимымъ за правду. Оставшись послъ изгнанія мужа, вскоръ погибшаго въ войнъ съ маврами, въ крайней бъдности, мать Лазарильо сошлась съ мавромъ Сеидомъ, служившимъ

<sup>\*) &</sup>quot;Исторія испанской литературы", русскій переводъ, т. ІІІ, стр. 87.

<sup>\*\*)</sup> Первоначально ее приписывали Мендозъ, но въ настоящее время это митие оставлено. Вопросъ объ авторъ Лазарильо подвергнутъ обстоятельному разсмотрънію въ книгъ Морель Фасіо: "Études sur l'Espagne". Paris, 1888, р. 143—166.

конюхомъ у одного гранда. Мальчикъ сначала смотръль косо на чернаго друга матери и бъгалъ отъ него, но замътивъ, что всякій разъ, когда приходилъ мавръ, объдъ былъ лучше, потому что послъдній приносиль имъ хльбъ и говядину, Лазарильо полюбилъ его. Чтобы содержать Лазарильо съ матерью, мавръ по необходимости долженъ быль прибытать къ воровству, продаваль часть ячменя, который ему давали для лошадей, таскаль дрова, попоны, подковы, словомъ все, что ему попадалось подъ руку. Но это не могло продолжаться долго; онъ быль уличень и жестоко наказанъ плетьми, при чемъ на долю его сообщницы, матери Лазарильо, досталось около ста ударовъ. Не имъя чъмъ содержать сына, тъмъ болъе, что у нея на рукахъ былъ другой ребенокъ отъ мавра, мать отдала Лазарильо въ вожаки къ слъпому нищему. Описаніемъ этого сліпого открывается рядъ типовъ, выхваченныхъ авторомъ изъ современной жизни и очерченныхъ имъ съ замъчательнымъ искусствомъ. Пребываніе у него было настоящей школой житейской мудрости для мальчика, ибо слъпой нищій представляль въ своемъ родъ явленіе замъчательное. Онъ быль не только нищій, но настоящій виртуозъ своей профессіи. "Я не могу тебъ дать ни золота, ни серебра, сказалъ онъ однажды мальчику,--но взамънъ этого я дамъ тебъ совъты, какъ жить". Первый жизненный урокъ, который преподаль нищій своему вожаку, быль урокь выпрашиванія милостыни; это искусство было у испанскаго нищаго выработано въ цълую систему. Онъ обучилъ Лазарильо разнымъ молитвамъ на разные случаи и на разныя цъны. Молитвы свои онъ произносилъ съ благоговъніемъ, стоя на колъняхъ, прекраснымъ, звучнымъ голосомъ, при чемъ никогда не позволяль себъ прибъгать къ судорогамъ и гримасамъ, какъ это неръдко дълали другіе нищіе. Само собою разумъется, что всякая молитва непремънно оканчивалась просьбой о милостынъ. Вторымъ рессурсомъ испанскаго нищаго была медицина. Онъ имълъ репутацію человъка, знающаго цълебныя свойства различныхъ травъ, и невъжественный народъ, въ особенности женщины, стекались къ нему въ огромномъ количествъ. Несмотря на то, что слепой заработываль не мало, скупость его была непомерна. Онъ даваль Лазарильо ровно столько, сколько нужно было, чтобы не умереть съ голоду; всю же остальную провизію носиль въ мъшкъ, который у него запирался на замокъ. Это послъднее обстоятельство только изощряло изобрътательность въчно голоднаго Лазарильо. Онъ ухитрялся по нъсколько разъ въ день распарывать и зашивать мъшокъ слъпого, и украденную оттуда провизію

частью събдаль, частью продаваль. Получивъ однажды за проданныя сосиски нъсколько мелкихъ монеть, Лазарильо размъняль ихъ на болъе мелкія и когда хозяину подавали обычную милостыню, -- копейку за одну молитву, -- онъ весьма ловко замвняль ее полкопейкой и подаваль слепому. Последній узнаваль ощупью, что его обманывають и сталь подозръвать Лазарильо. "Что за чорть, -- сказаль онъ однажды, -- съ техъ поръ, какъ ты, Лазарильо, у меня, мив дають вдвое меньше милостыни; вврно, это твои штуки". Нъчто подобное продълывалъ Лазарильо съ виномъ, до котораго онъ былъ большой охотникъ. Подавая хозяину глиняный кувшинъ съ виномъ, Лазарильо мгновенно подносилъ его къ своимъ губамъ и отпивалъ нъсколько глотковъ, но хитрый слъпой по количеству оставшихся глотковъ узнавалъ, насколько Лазарильо его обманываль. Давши за это мальчугану сильную таску, онъ заставилъ послъдняго прибъгнуть къ болъе остроумному средству,-просверлить на днъ кувшина маленькое отверстіе и залъплять его воскомъ. Съ помощью этой хитрости, Лазарильо могъ наслаждаться виномъ даже въ тъхъ случаяхъ, когда слепой, изъ боязни, чтобы мальчуганъ не надулъ его, держаль кувшинъ въ своихъ рукахъ. Догадавшись, наконецъ, объ этой продълкъ Лазарильо, слъпой отомстиль ему самымъ жестокимъ образомъ. Однажды, когда ничего не подозръвающій Лазарильо лежаль на землъ у ногъ слъпого и, приложивъ роть къ донышку кувшина, втягиваль въ себя маленькими глотками драгоцънную влагу, слъпой схватилъ объими руками кувшинъ, высоко приподняль его и опустиль на физіономію мальчугана съ такой силой, что у бъднаго Лазарильо вылетьло сразу нъсколько зубовъ. Съ этихъ поръ между слепымъ и его вожакомъ началась въчная война. Слъпой сдълался еще подозрительнъе и, заподозривъ Лазарильо въ какой-нибудь продълкъ, жестоко колотиль его, а последній, въ отмщенье, водиль слепого по такимъ дорогамъ, гдъ онъ могъ ежедневно сломать себъ шею. Истощивъ свое терпъніе въ этой неравной борьбъ, Лазарильо ръшилъ совстмъ покинуть своего хозяина, но не иначе, какъ предварительно отомстивъ ему. Съ этой цълью онъ подвелъ слъпого къ стоявшему на сельской площади столбу и увърилъ его, что передъ нимъ ручей, черезъ который нужно перепрыгнуть. Слепой отступиль на несколько шаговь, разогнался, сделаль прыжокъ впередъ и ударился со всего размаха головой о столбъ. Оставивъ его на рукахъ совжавшихся на его крикъ людей, Лазарильо поспъшилъ скрыться и пошелъ по дорогъ изъ Саламанки

въ Толедо. Голодъ заставилъ его просить милостыню у встръченнаго на дорогъ священника, который, видя безвыходное положеніе мальчика, согласился взять его къ себъ въ услуженіе. Но оказалось, что Лазарильо попаль изъ огня въ полымя, потому что священникъ былъ еще скупъе и жадиъе слъпого. Нищій держаль Лазарильо всегда впроголодь, но, благодаря его слъпотъ, мальчику ежедневно удавалось припрятать себъ двъ или три мелкихъ монеты, на которыя онъ могъ купить себъ пищи; священникъ же кормилъ его чуть не однимъ лукомъ и, въ довершеніе всего, у него нельзя было украсть ни копейки. Сліпой носиль провизію въ мѣшкѣ, который очень легко было распарывать и, взявши что нужно, опять зашивать; священникъ же пряталь всё свои припасы, и даже хлёбь, въ деревянномъ сундуке, ключь отъ котораго постоянно имъль при себъ. При такихъ порядкахъ Лазарильо совсемъ отощаль; ноги его до того ослабели, что онъ не могъ и помыпілять о побъгъ. Онъ, навърное, умеръ бы съ голоду, если бы, на его счастье, не умираль кто-нибудь изъ прихожанъ. Въ этихъ случаяхъ не только священникъ, но и Лазарильо, прислуживавшій ему при совершеніи требъ, быль приглашаемъ на заупокойную трапезу. "Хотя я", -- разсказываетъ Лазарильо, -- "никогда не былъ врагомъ человъческаго рода, но о похоронахъ до сихъ поръ вспоминаю съ удовольствіемъ, потому что это быль единственный случай, когда я могь насытиться вдоволь. Воть почему я желаль и даже молиль Бога, чтобы Онъ ежедневно призываль къ Себъ кого-нибудь изъ нашихъ прихожанъ, и въ то время, когда священникъ причащалъ или соборовалъ больного, а всъ окружающіе молились объ его спасеніи, я тоже молился отъ всего сердца, но о томъ, чтобы Господь Богъ поскорви прибраль его. Всякаго выздоравливающаго (да простить меня за это Богъ!) я тысячу разъ посылаль ко всемъ чертямъ, но зато всякаго умирающаго я напутствоваль моимъ благословеніемъ". Но такъ какъ похороны были все-таки явленіемъ сравнительно ръдкимъ, то, доведенный до отчаянія, мальчуганъ вынуждень быль прибъгнуть къ воровству: онъ добыль у одного слесаря поддъльный ключъ къ сундуку священника и сталъ, въ отсутствіи его, таскать оттуда хлівов. Священник вамінтиль это и, уходя изъ дома, всякій разъ пересчитываль оставшіеся куски. Тогда, томимый голодомъ, Лазарильо придумалъ другое средство: пользуясь ежедневнымъ уходомъ священника по приходу, онъ отворялъ сундукъ, пожиралъ хлъбъ глазами, покрывалъ поцълуями и позволяль себъ погрызть немножко корку каждаго ку-

ска. Эту операцію онъ продълываль до того искусно, что священникъ серьезно заподозрилъ, что его сундукъ посъщали крысы. Однажды, садясь за столь, онь отдаль Лазарильо целый кусокь, имъ же изгрызенный, и сказалъ ему при этомъ: "Вшь, крыса животное чистое!" Но какъ ни ловко производилъ свои похищенія Лазарильо, въ одинъ несчастный день священникъ накрылъ его на мъстъ преступленія и, сильно избивъ, выгналь изъ дому. И воть, не имъя еще и двънадцати лъть отъ роду, Лазарильо вторично очутился на улицъ. Несмотря на то, что, въ виду чрезмърнаго развитія нищенства въ Испаніи, милостыня была запрещена закономъ, добрые люди все-таки подавали ее и, благодаря имъ, Лазарильо добрался до Толедо. Онъ имълъ такой больной и изможденный видъ, что и въ Толедо первое время прохожіе подавали ему милостыню, но впоследствіи, присмотревшись къ нему, перестали давать и приговаривали при этомъ: "проваливай, негодный мальчишка, что шляешься безъ дъла, ищи себъ мъсто!" Лазарильо последоваль этому благому совету и по целымь днямъ шлялся по городу, ища себъ занятій, но въ продолженіе нъсколькихъ дней поиски его были напрасны. Наконецъ, однажды рано утромъ онъ встретилъ хорошо одетаго рыцаря (escudero), красиво драпированнаго плащомъ и съ длинной шпагой на боку; видъ его былъ гордый, движенія медленны, жесты величественны. Рыцарь и Лазарильо, при встръчъ, вопросительно взглянули другъ на друга и, повидимому, остались довольны взаимнымъ осмотромъ. "Мальчикъ, ты върно ищешь себъ господина?" спросилъ рыцарь.--"Да, ваша милость!" отвъчалъ Лазарильо.--"Въ такомъ случать слъдуй немедленно за мной и благодари небо, что встрътился со мной!" Сказавши эти слова, рыцарь величественно зашагаль впередъ, а Лазарильо съ восторгомъ последоваль за нимъ. Они прошли большую часть города, миновали базарную площадь, гдв продавались разные съвстные продукты, но, къ удивленію и огорченію Лазарильо, уже начинавшему ощущать голодъ, не купили ничего. "Въроятно", --подумалъ мальчуганъ, --"мой господинъ ничего не нашелъ по своему вкусу и разсчитываеть купить въ другомъ мъсть". Но и въ другомъ мъсть повторилась та же исторія. Такъ они проходили до одиннадцати часовъ. Проходя мимо церкви, рыцарь зашелъ въ нее съ благоговъніемъ выслушалъ объдню и снова пошелъ бродить по городу. Первоначально Лазарильо даже нравилось это безцъльное блужданіе по улицамъ Толедо. "Я быль очень радъ", -- говорить онъ, --"что намъ не нужно было заботиться объ объдъ, который, въроятно, уже ждалъ насъ". Наконецъ, около часу дня, они подошли къ одному запущенному дому, который оказался квартирой рыцаря. Вынувъ изъ кармана ключъ, онъ отперъ входную дверь, и они очутились въ довольно жалкой полутемной комнать. Рыцарь сняль свой плащъ, бережно сложилъ его съ помощью Лазарильо, сдуль пыль съ стоявшей туть каменной скамьи и, преспокойно усъвшись на ней, спросилъ Лазарильо, какимъ образомъ онъ попалъ въ Толедо? Выслушавъ безъискусственный разсказъ мальчугана о претерпънныхъ имъ невзгодахъ, рыцарь погрузился въ размышленіе. Было ужъ около двухъ часовъ. Понявъ, что происходило въ душъ Лазарильо, рыцарь спросиль его, ълъ-ли онъ что нибудь сегодня? "Нътъ, отвъчалъ Лазарильо, въдь еще не было восьми часовъ, какъ я встрътилъ вашу милость". - "Ну, а я ужъ успълъ позавтракать, а если я утромъ позавтракаю, то въ этотъ день не объдаю, а только ужинаю". Видя, что надежды на объдъ разсыпались прахомъ, Лазарильо, едва сдерживая слезы, вытащиль изъ кармана нъсколько кусковъ хлъба, оставшихся отъ вчерашней подачки. Рыцарь пристально смотрълъ на мальчугана, подозвалъ его къ себъ и, спросивши, что онъ всть, взяль у него изъ рукъ кусокъ хлюба и съ жадностью началь ъсть, тщательно подбирая падавшія на грудь крошки. Переночевавъ на жосткой постели, рыцарь утромъ умылся, пріодълся, величественно набросиль на себя плащь и, придерживая одной рукой свою длинную шпагу, граціозно вышель изъ дому, приказавъ Лазарильо убрать комнату, принести изъ ръки кружку воды и ждать его возвращенія. Рыцарь пропадаль долго. Прождавъ его понапрасну до двухъ часовъ, умирающій оть голоду Лазарильо, не надъясь болъе на своего господина, самъ отправился на поиски. Помня уроки нищаго, онъ выпрашиваль милостыню съ такимъ искусствомъ, что къ четыремъ часамъ вернулся домой, держа въ рукахъ нъсколько кусковъ хлъба, полуоглоданную говяжью ногу и свиную требуху. Дома онъ уже засталъ гидальго, величаво и медленно прогуливаншагося по комнать. Лазарильо объясниль рыцарю, что, прождавши его до двухъ часовъ, онъ ходилъ въ городъ просить милостыню, такъ какъ голодъ мучилъ его. "И я тоже тебя ждалъ объдать, но не дождавшись, пообъдаль одинь. Ты поступиль хорошо: гораздо лучше просить Христовымъ именемъ, чфмъ воровать. Но все-таки я прошу не говорить объ этомъ никому, ибо это можетъ бросить тънь на мою честь. Ну, съ Богомъ, принимайся за свою ъду, бъдный мальчикъ!" "Я сълъ, – разсказываетъ Лазарильо, – на

кончикъ стула и началъ уплетать хлъбъ и требуху, изподтишка поглядывая на моего несчастного господина, который не могъ оторвать глазь оть полы платья, служившей мнв тарелкой. Я думалъ было сдълать ему любезность пригласить его раздълить со мной мою скудную трапезу, но вспомнивъ его слова, что онъ уже пообъдаль, я боялся, что онъ не приметь моего приглашенія. Наконецъ рыцарь, прогуливаясь по комнать, подошель ко мнъ и сказаль: "увъряю тебя, Лазарильо, я не знаю никого, кто ъльбы съ большей граціей, чемъ ты, и неть на свете человека, у котораго, глядя на тебя, не разыгрался-бы аппетить... ""Господинъ рыцарь", отвъчаль я, "не трудно быть хорошимъмастеромъ, имъя хорошій инструменть; увіряю вась, что этоть хлібов превосходенъ, а говяжья нога такъ хорошо изжарена, что у всякаго, кто на нее посмотрить, потекуть слюнки". -- "Такъ это у тебя говяжья нога?"--"Да, ваша милосты!"--"Да лучше этого нътъ ничего на свътъ; я говядину предпочитаю фазану". — "Въ такомъ случаъ попробуйте ее, господинъ рыдарь, и увидите, что я говорю правду". Съ этими словами я далъ ему говяжью ногу и нъсколько кусковъ бълаго хлъба. Онъ усълся возлъ меня и началъ ъсть съ такимъ аппетитомъ и глодать говяжью ногу съ такимъ азартомъ, что навърное оставиль бы далеко за собой любую cobary".

Такъ они прожили еще нъсколько дней. Рыцарь продолжалъ по прежнему гордо голодать и Лазарильо пришлось кормить его. Онъ не только примирился съ своимъ положеніемъ, но даже успълъ полюбить бъднаго рыцаря. "Хозяинъ мой бъднякъ", —такъ разсуждалъ Лазарильо, - и никто не можеть дать другому того, чего у него нътъ; слъдовательно его нужно пожалътъ". Но жалъя отъ всей души рыцаря, удивляясь терпънію и силъ духа, съ которой онъ переносиль голодъ, Лазарильо никакъ не могъ понять того чувства кастильской гордости, которое составляло основную черту его характера и которое-къ крайнему удивленію Лазарильо-подъ вліяніемъ бъдности не только не уменьшалось, но даже увеличивалось. Въ одинъ изъ голодныхъ дней, когда они бесъдовали, чтобъ заглушить ощущение голода, рыцарь разсказалъ Лазарильо свою исторію. Онъ былъ родомъ изъ старой Кастиліи, но оставиль свою родину, чтобы не встрівчаться съ однимъ изъ своихъ богатыхъ сосъдей, который при встръчъ съ нимъ никогда не кланялся первый. Когда Лазарильо, выслушавъ этотъ разсказъ, выразилъ непритворное изумленіе, что можно обращать вниманіе на такіе пустяки, рыцарь отвічаль ему съ

величайшей серьезностью: "Ты еще ребенокъ и ничего не понимаешь въ вопросахъ чести, въ которой заключается въ настоящее время весь капиталъ порядочныхъ людей. Ты знаешь, что я не болъе, какъ простой рыцарь, но призываю Бога въ свидътели, что если я встръчу на улицъ графа и сниму предъ нимъ шляну, а онъ не отвътить мнъ тьмъ же, то я готовъ при вторичной встръчъ съ нимъ повернуть въдругую улицу, чтобы не видъть его, потому что дворянинъ не долженъ быть никому обязаннымъ, кромъ Бога и короля, и въ качествъ порядочнаго человъка долженъ слъдить, чтобы ему всюду оказывалось должное уваженіе". Служить у такого чудака представлялось во всякомъ случав двломъ рискованнымъ и когда однажды рыцарь, въ виду наступленія срока платы за квартиру, ушель съ утра и не вернулся на ночь, Лазарильо счелъ себя вправъ искать себъ другого господина. Онъ поступиль въ услужение къ монаху, торговавшему индульгенціями. Въ противоположность рыцарю это былъ человъкъ безъ всякой чести и совъсти, готовый прибъгнуть ко всякому обману, даже выдумать чудо, чтобъ получить деньги. Лазарильо разсказываеть, какъ онъ въ одномъ селеніи близъ Толедо, при помощи своего друга альгвазила, продълалъ замъчательно остроумную штуку, которая принесла ему не мало денегь. Онъ началь съ того, что затъяль съ альгвазиломъ мнимую ссору, которая скоро перешла въ рукопашную. На шумъ сбъжался народъ; избитый альгвазилъ, осыпая монаха самыми отборными ругательствами, между прочимъ, сказалъ, что монахъ страшный мошенникъ и что всв его буллы и индульгенціи поддвланы. На другое утро, когда монахъ говорилъ въ церкви проповъдь и подробно распространялся о пользъ своихъ индульгенцій для спасенія души, въ церковь ворвался альгвазиль и началь говорить такимъ образомъ: "Добрые люди, знаите что я вступилъ въ стачку съ этимъ шарлатаномъ, чтобъ обмануть васъ и раздълить барыши пополамъ, но совъсть стала меня мучить, я раскаялся и теперь еще разъ заявляю, что его индультенціи фальшивыя и заклинаю васъ не покупать ихъ! Услышавъ эти кощунственныя слова, нъсколько человъкъ бросились къ альгвазилу съ тъмъ, чтобъ для прекращенія скандала вывести его изъ церкви, но монахъ запретилъ имъ дълать это. Опустившись на колъни и сложивъ руки на груди, онъ сталъ горячо молиться: "Всевъдущій и Всемогущій, Боже! Ты знаешь, какъ я несправедливо оскорбленъ этимъ человъкомъ. Я прощаю мою обиду, потому что онъ не въдалъ, что творилъ. Что до обиды, нанесенной Тебъ, то во имя справедливости я умоляю, чтобы она не осталась безъ наказанія. Умоляю тебя, Боже, явить немедленно Твое чудо! Если этоть человъкъ говорилъ правду, то пусть эта кафедра провалится вмъстъ со мною въ землю; если же я говорю правду, а онъ, подстрекаемый дьяволомъ, клевещеть на меня, то пусть покараеть его десница Твоя!" Не успълъ онъ произнести этихъ словъ, какъ альгвазилъ, словно подкошенный, грохнулся на полъ. Его стало ломать и корчить, изо рта била пъна и онъ катался по церковному полу, какъ бы одержимый злымъ духомъ. Пока все это происходило, монахъ стоялъ на колъняхъ, погруженный въ молитву, съ глазами, устремленными на небо, и повидимому не замъчалъничего. Нъсколько человъкъ подбъжали къ нему и стали просить помолиться за несчастнаго. "Добрые люди" - отвъчаль имъ монахъсобственно говоря, вамъ не слъдовало бы просить за человъка, на которомъ Богъ показалъ свое могущество, но такъ какъ рез лигія предписываеть намъ забывать нанесенныя намъ обиды и платить добромъ за зло, то я попытаюсь помолиться за него!" Съ этими словами монахъ сошелъ съ каоедры и велъвъ всъмъ стать на колъни, подошелъ къ лежавшему на полу альгвазилу, сталъ читать надъ нимъ молитвы, кропить святой водой, а въ заключеніе приказалъ принести одну индульгенцію и положить ее на голову альгвазила, который скоро затихъ, пришель въ себя и, павши на колъни передъ монахомъ, со слезами просилъ у него прощенія. Результать этой продёлки быль блистательный: мене чъмъ въ полчаса монахъ распродалъ всв свои индульгенци. Мало того, слухъ о совершившемся чудъ быстро разнесся по окрестностямъ, и стоило монаху явиться въ какое-нибудь сосъднее селеніе, какъ жители осаждали его просьбами продать индульгенціи. Оть монаха Лазарильо поступиль къ городскому священнику, который сдълаль его водовозомъ: пять дней онъ долженъ былъ развозить воду по городу и вырученныя деньги отдавать священнику, а въ субботу онъ возилъ въ свою пользу. Благодаря такому доброму хозяину, Лазарильо успълъ въ четыре года столько заработать, что могъ купить себъ не только приличный костюмъ, но даже шпагу. Последнимъ его хозяиномъ былъ альгвазиль, которому онъ должень быль помогать при исполненіи имъ полицейскихъ обязанностей, но эта служба была сопряжена съ опасностью, и Лазарильо скоро его оставилъ. Нъсколько времени спустя онъ достигъ цъли своихъ желаній, получилъ казенное мъсто (oficio real) герольда или глашатая при публичныхъ продажахъ, при объявленіи преступникамъ приговоровъ и т. п.

Исполняя эту далеко не безвыгодную должность, Лазарильо на столько оперился, что сталъ помышлять о женитьбъ. Онъ и въ этомъ случав поступилъ какъ человекъ практическій, для котораго не пропали даромъ испытанные имъ суровые жизненные уроки. Онъ женился на особъ, близкой къ одному епископу, не обратиль вниманія на то, что о ней говорили много дурного и смотрълъ сквозь пальцы даже тогда, когда она продолжала посъщать епископа и послъ выхода замужъ. За это великодушный епископъ не остался въ долгу и осыпалъ молодую чету своими благодъяніями. Сравнивая свои прежнія невзгоды съ теперешнимъ благополучіемъ, Лазарильо возсылалъ горячія молитвы къ Богу за то, что Онъ привелъ его къ тихой пристани. На этомъ оканчивается автобіографія Лазарильо. Но такой прозаическій конецъ не могь удовлетворить читателей, которые, заинтересованные оригинальной личностью Лазарильо, желали знать его дальнъйшія похожденія. Чтобы удовлетворить этому любопытству появилась въ скоромъ времени вторая часть романа, написанная другимъ лицомъ и изобилующая нелъпостями всякаго рода. Здъсь между прочимъ разсказывается, что Лазарильо участвоваль въ алжирскомъ походъ Карла V, что, потерпъвъ кораблекрушеніе. онъ очутился на днъ моря, превратился въ какую-то рыбу, потомъ опять приняль человъческій образь и сталь писать свои мемуары. Было еще одно подражаніе Лазарильо, но оно такъ же нелъпо, какъ и первое, и потому на немъ не стоить останавливаться. Гораздо важнее тоть импульсь, который даль авторь Лазарильо повъствовательной литературъ своего времени. Ему безспорно принадлежить честь воплощенія идеи реальнаго изученія человъческой жизни въ форму романа. Въ противоположность сочинителямъ рыцарскихъ романовъ, создававшихъ для своихъ героевъ искусственную обстановку и вставлявшихъ въ описаніе ихъ приключеній массу фантастическаго элемента, авторъ Лазарильо ръдко сходить съ почвы реальной, ръдко прибъгаеть кь шаржу и еще ръже пользуется литературными источниками \*). Точность его описаній засвидітельствована его современниками. Историкъ Филиппа II, Хуанъ-де-Веласко, которому король поручиль разсмотръть Лазарильо въ цензурномъ отношеніи, воздаеть должное живости и върности его описаній. Заста-

<sup>\*)</sup> Только въ недавнее время доказано, что исторія о фальшивомъ чудѣ заимствована изъ одной новеллы Массучьо. См. предисловіе Морель Фасіо къ его переводу Лазарильо на французскій языкъ: Vie de Lazarille de Tormes, Paris, 1888.



вивъ своего героя переходить отъ одного хозяина къ другому, авторъ пользуется этимъ случаемъ, чтобъ обрисовать различные слои испанскаго общества и дать намъ мастерскіе портреты его представителей. Подъ видомъ незатъйливаго автобіографическаго разсказа онъ въ сущности пишеть элейшую сатиру на современную ему Испанію, сатиру, не укрывшуюся оть зоркаго взгляда инквизиціи, которая не замедлила внести книгу въ свой индексъ и выбросить изъ нея главу о монахъ, торговавшемъ индульгенпіями. Но помимо реально-бытового элемента, дълающаго Лазарильо драгоцвинымъ пособіемъ для изученія испанскаго общества въ XVI въкъ, романъ отличается ръдкими литературными достоинствами-мастерствомъ разсказа и умъньемъ рисовать характеры, въ которыхъ общее и типическое весьма искусно слито съ національнымъ и индивидуальнымъ. Всъ встръчающіяся въ романъ лица: нищій, сельскій священникъ, монахъ, рыцарь, епископъ-всъ стоять передъ нами какъ живые. Въ особенности удался автору симпатичный, не лишенный высокаго комизма, типъ бъднаго рыцаря. Этоть гидальго, бросающій родную страну и осуждающій себя на вічную голодовку, чтобъ не встрічаться съ богатымъ сосъдомъ, отвътившимъ не достаточно въжливо на его поклонъ, этотъ гордый чудакъ, упорно върующій, что король долженъ подоспъть на помощь испанскому дворянину и дать ему синектуру и который скорте готовъ умереть съ голоду, чты унизиться до работы или просьбы о милостынъ-представляеть собою типъ до такой степени характерный и въ то же время чисто испанскій, что его можно сміло поставить рядомъ съ Донъ-Кихотомъ. Притомъ же избранная авторомъ автобіографическая форма, дающая повъсти единство, представляла для него ту выгоду, что давала возможность по произволу увеличивать эпизоды и авантюры и освъщать все описываемое свътомъ своего собственнаго наивно-лукаваго юмора. Но отъ присутствія этой черты, придающей разсказу особую прелесть, нисколько не страдаеть художественная правда изображенія, и въ описаніи современной Испаніи авторъ достигаеть той объективности, того полнаго забвенія своей личности, которое Вильгельмъ Гумбольдть считаеть первымъ достоинствомъ художественнаго произведенія, а Шопенгауеръ первымъ признакомъ геніальности. Благодаря всёмъ этимъ качествамъ, Лазарильо имълъ большой успъхъ и былъ неоднократно перепечатываемъ не только въ Испаніи, но и за границей \*).

<sup>\*)</sup> Въ 1561 г. вышелъ французскій переводъ Лазарильо, а въ 1586 и англійскій, сдъланный Роуландомъ и выдержавшій, по ув'вренію Тикнора, более двад-



Интересъ, возбужденный въ испанской публикъ исторіей Лазарильо, быль настолько значителень, что кромъ подложнаго продолженія романа не замедлили появиться и подражанія ему, заимствованныя изъ нравовъ той же среды. Въ 1599 г. вышелъ въ свъть Гусмана иза Альфараче Матео Алемана, за которыми слъдовала цълая серія плутовскихъ романовъ: Илутовка Хустина (Picara Justina) де-Леона, Жизнь и приключенія Марка де Обрегона-Эспинеля, Великій Обманщико (Gran Tacano)-Кеведо, Жизнь Эстеванильо Гонзалеса и др. \*). Всв они усвоили себъ автобіографическую форму Лазарильо и его реально-сатирическую манеру. Публика раскупала ихъ на расхвать, потому что вкусъ къ реальному изображенію жизни сталь особенно распространяться съ тъхъ поръ, какъ Сервантесъ своимъ Донъ-Кихотомъ убилъ рыцарскіе романы. Задумавъ борьбу съ неліпыми вымыслами рыцарских романовъ, Сервантесъ нашелъ себъ неожиданную союзницу въ плутовской новеллъ. Поэтому намъ кажется сомнительнымъ увъреніе нъкоторыхъ комментаторовъ Донъ-Кихота (напр. Клеменсина), что Сервантесъ первоначально относился отрицательно къ плутовской новеллъ. Нъть ничего невъроятнаго въ томъ, что онъ могъ подсмънваться надъ нъкоторыми плохими произведеніями этой школы, напримъръ надъIIлутоской Xустиной, но онъ едва ли могъ относиться отрицательно къ одушевлявшей эти произведенія реально-сатирической тенденціи. Въ своемъ Донъ-Кихоть онъ выступилъ съ требованіемъ отъ романа правды и естественности, и съ этой точки эрвнія подвергь уничтожающей критикв всю повъствовательную литературу своего времени. Но этого мало: по примъру автора Лазарильо, онъ вставилъ въ свой романъ бытовые эпизоды (напримъръ, встръчу Донъ-Кихота съ странствующими актерами), а въ своихъ Нравоучительных Повъстях (Novelas Exemplares) онъ пошелъ дальше и, уступая вкусу публики, а можеть быть пленяясь оригинальностью плутовских втиповъ, посвятиль целую новеллу Ренконете и Кортадильо изображенію плутовскихъ нравовъ Севильи. Въ виду того, что наша публика мало знакома съ новеллами Сервантеса \*\*), въ которыхъ его по-

<sup>\*\*)</sup> До сихъ поръ существовала въ русскомъ переводъ только одна новелла Сервантеса Синьора Корнелія, переведенная А. И. Кирпичпиковымъ ("Русскій Въстникъ, 1872 г., № 9). Въ послъднее время впрочемъ появилось изсколько новеллъ въ переводъ проф. Шепелевича.



цати изданій. Знакомство Шекспира съ этимъ переводомъ доказывается словами Беатриче Клавдіо, въ которыхъ встрѣчается намекъ на приключеніе съ слѣпымъ нищимъ: "Ну, вотъ ты и колотинь зря, какъ слѣпой; мальчуганъ стянулъ у тебя кушанье, а ты колотинь столбъ" ("Много Шуму изъ Пустяковъ", Актъ II, Сцена I).

<sup>\*)</sup> См. исторію плутовской новеллы у Тикнора, т. III, глава XXXIV.

въствовательный таланть достигаеть наибольшаго совершенства, мы считаемъ не лишнимъ остановиться на этой новеллъ подробнъе, тъхъ болъе, что и въ художественномъ отношеніи она представляеть собою явленіе весьма замічательное. Дівіствіе ея происходить въ одной изъ трущобъ Севильи, населенной бродягами. ворами и разбойниками. Они образують изъ себя строго организованную шайку, во-главъ которой стоить Мониподіо, человъкъ крайне необразованный, даже неграмотный, но умный, энергичный, пользующійся въ средъ своихъ товарищей неограниченнымъ авторитетомъ. Онъ даеть каждому изъ нихъ то дъло, къ которому они наиболъе способенъ, дълить добычу, вступаеть въ сдълку съ полиціей, улаживаеть возникающія ссоры и недоразумінія. Сборнымъ пунктомъ шайки служитъ квартира атамана. Сюда каждое воскресенье собираются всв члены шайки, чтобы отдать ему отчеть въ возложенныхъ на нихъ порученіяхъ и получить отъ него на всю недълю новыя инструкціи. Прибывъ въ Севилью искать себъ работы, юные плуты Ринконете и Кортадильо, по совъту одного носильщика, отправляются къ Мониподіо съ просьбой принять ихъ въ составъ шайки. Носильщикъ, бывшій самъ членомъ шайки, вызвался проводить ихъ къ атаману. "Если не ошибаюсь, ваша милость тоже разбойникъ?" спросилъ Ринконете своего провожатаго. "Да, -- отвътилъ тотъ, нисколько не смутившись, - я разбойникъ, но съ тъмъ, чтобы служить Богу и добрымъ людямъ; только я не принадлежу къ самымъ опытнымъ, такъ какъ состою еще въ новиціать". - "Въ первый разъ слышувскричалъ Кортадильо, чтобы бы можно было посредствомъ воровства служить Богу". -- "А я напротивъ того думаю, -- продолжалъ носильщикъ,-что въ каждомъ ремеслъ можно воздавать хвалу Богу и Мониподіо всегда велить намъ это дълать. По его приказанію мы изъ каждой выручки откладываемъ извъстный проценть на масло передъ образомъ Пресвятой Дъвы и, по правдъ сказать, много чудесь онъ дълаеть для нашего сообщества. Да воть еще на-дняхъ одного изъ нашихъ, укравшаго пару ословъ, судья допрашиваль подъ пыткой и, несмотря на то, что онъ слабенькій и худенькій, онъ выдержаль допросъ, ни разу не пикнувъ. И мы съ своей стороны не остаемся въ долгу: многіе изъ насъ не ворують по пятницамъ, а въ субботу, въ память Пресвятоп Дъвы, мы не вступаемъ въ разговоръ ни съ одной женщиной". Разговаривая такимъ образомъ съ своимъ проводникомъ, Ринконете и Кортадильо прошли нъсколько глухихъ переулковъ и очутились во внутреннемъ дворикъ одного довольно грязнаго дома.

Домъ этотъ былъ сборнымъ пунктомъ шайки. Пока носильщикъ ходилъ докладывать о нихъ Мониподіо, они имъли полную возможность осмотръться. Дворикъ быль вымощень кирпичомъ и чисто выметенъ. Изъ него можно было прямо пройти въ залу, небольшую и довольно низкую комнату, окнами выходившую на дворикъ. Въ залъ на стънъ висъли двъ рапиры и два щита изъ пробковаго дерева, въ углу стоялъ большой сундукъ безъ крышки, а на полу лежало нъсколько тростниковыхъ рогожъ. Прямо противъ входной двери видивлся на ствив образъ Божьей Матери, подъ которымъ была подвъщена соломенная корзина, а рядомъ съ нимъ была вдълана въ стъну фаянсовая лохань; первая очевидно замъняла собою кружку для сбора пожертвованій, а вторая кропильницу съ святой водой. Такъ какъ это былъ воскресный день, то Ринконете и Кортадильо имъли возможность увидъть всю шайку по мъръ того, какъ члены ея мало-по-малу подходили. Сначала вошли въ залу два молодыхъ человъка одътыхъ студентами, за ними слъдовали два носильщика и слъпой; немного погодя явились два старика почтенной наружности, въ очкахъ, въ сопровождении живой и юркой старухи, которая быстро подошла къ образу, опустила пальцы въ святую воду, перекрестилась и, помолившись на колъняхъ передъ образомъ, трижды поцъловала землю, бросила въ корзину какую-то мелкую монету и присоединилась къ своимъ товарищамъ. Вслъдъ за нею вошло въ комнату еще нъсколько человъкъ въ самыхъ разнообразныхъ костюмахъ. Последними пришли два бравыхъ молодца изящной наружности, одътые въ рыцарскій костюмъ съ непомърно длинными шпагами при боку. Такимъ образомъ набралось четырнадцать человъкъ, въ числъ которыхъ было нъсколько женщинъ. Вскоръ вошелъ въ залу Мониподіо, мужчина среднихъ лъть внушительной наружности, съ черной бородой и съ проницательными черными глазами. При входъ его въ комнату, всъ почтительно поклонились. Представленныхъ ему новобранцевъ онъ встрътилъ очень привътливо, спросилъ, откуда они родомъ и къ какого рода воровской дъятельности они чувствують себя наиболъе способными? Онъ настолько остался доволенъ ихъ отвътами, что освободилъ ихъ отъ обычнаго срока, назначеннаго для испытанія, и приняль прямо въ члены шайки. Во время его разговора съ Ринконете и Кортадильо вбъжаль запыхавшись въ комнату мальчикъ стоявшій на часахъ, и доложиль атаману, что къ дому подходить полицейскій чиновникъ. Всѣ засуетились, но Мониподіо, возвысивъ голосъ, сказалъ: "Успокойтесь! это одинъ изъ друзей

нашихъ. Я самъ поговорю съ нимъ!" Черезъ нъсколько минуть Мониподіо возвратился и сказаль, что полицейскій приходиль по поводу кошелька съ пятнадцатью золотыми, который быль похищень сегодня на площади Сань-Сальвадора у одного изъ его родственниковъ. Подозвавъ къ себъ одного изъ носильщиковъ, бывшаго дежурнымъ на этой площади, Мониподіо приказаль ему, чтобы похищенный кошелекь быль немедленно найденъ. Когда тотъ вздумалъ было оправдываться, что онъ не воровалъ кошелька и не знаетъ кто его похитилъ, атаманъ ръзко оборваль его: "Пожалуйста, безь разговоровь; кошелекь должень быть найденъ, потому что его требуеть нашъ другъ, который постоянно оказываеть намъ тысячу мелкихъ услугъ". Носильщикъ началъ призывать Бога въ свидетели, что онъ и не думалъ похищать кошелька, но его клятвы окончательно вывели изъ себя Мониподіо. "Да не посмъеть никто", — закричаль онь, сверкая глазами, "-нарушать мальйшій пункть нашего устава; за это онъ заплатить жизнью. Кошелекь должень быть найдень, и если укравшій его боится потерять слідуемую ему часть, я ему заплачу, что следуеть, изъ моихъ собственныхъ денегъ". Дело съ кошелькомъ, впрочемъ, скоро уладилось, ибо оказалось, что кошелекъ былъ похищенъ Кортадильо, который возвратилъ его Мониподіо, за что послъдній наградиль его прозвищемъ Добрый, которое и должно было остаться за нимъ въ щайкъ. Вручивъ кошелекъ дожидавшемуся его альгвазилу, Мониподіо велълъ взять одну изъ лежавшихъ въ залв рогожъ и разослать ее посрединъ дворика; одна изъ женщинъ покрыла ее, вмъсто скатерти, простыней и поставила на нее блюдо жареной рыбы, редиску, оливки, хлюбъ, апельсины и нюсколько бутылокъ вина; всю усълись на полу вокругъ этого импровизированнаго стола и начался пиръ. Только что успъла веселая компанія приняться за апельсины, какъ раздался новый стукъ въ дверь, сильнъе прежняго. Приказавъ всемъ сидеть спокойно, Мониподіо, со шпагой въ рукъ, подошелъ къ двери и спросилъ: "кто тамъ?" – "Это я, синьоръ Мониподіо!"—раздался изъ-за двери женскій голосъ;—, это я, Терегота, стоящая на часахъ, пришла сообщить вашей милости, что одна изъ вашихъ женщинъ. Юліана, по прозванію Толстогубая, пришла заплаканная, избитая; въроятно, съ ней случилось какое-нибудь несчастіе". Мониподіо впустиль въ комнату Юліану, которая тотчась же упала въ обморокъ. Придя въ чувство, она разсказала, что ея возлюбленный Реполидо, тоже членъ шайки, разсердившись на нее за то, что она прислала ему вмъсто трид-

цати реаловъ только двадцать четыре, вывелъ ее за городъ и тамъ, раздъвши до нага, до того жестоко избилъ ремнемъ съ жельзными пуговицами, что она лишилась чувствъ. Въ подтвержденіе своихъ словъ, она показала плечи и грудь, покрытыя синяками и кровоподтеками. Въ то время, какъ Мониподіо и другіе мужчины объщали заступиться за нее и наказать Реполидо, одна изъ находившихся туть женщинъ, по имени Ганансьоза, хорошо зная женское сердце, придумала другое средство ее утъщить. "Я бы дорого дала". -- сказала она Юліанъ, -- "чтобы мой другь такъ поступиль со мною, какъ твой возлюбленный съ тобой; кто сильно любить, тоть способень и сильно избить. Когда эти негодяи быють насъ, -- это значить, что они насъ обожають. Ну, признайся по правдъ, въдь избивши тебя такимъ ужаснымъ образомъ, Реполидо, въроятно, пробовалъ приласкать тебя?"--"Какое пробоваль, онь оказаль мив сто тысячь ласкь и ивжностей. Онь, навърное, отдалъ бы палецъ съ своей руки, лишь бы только я пошла съ нимъ на его квартиру; я даже думала, что онъ самъ плакаль, тираня меня".-.,Вь этомь не можеть быть никакого сомнънія, — замътила Ганансьоза, — ты увидишь, сестра, что мы не успъемъ уйти отсюда, какъ онъ придеть покорный, какъ ягненокъ, просить у тебя прощенія". - "По истинъ", - сказалъ слышавшій этоть разговорь Мониподіо, -- , этоть мерзавець не войдеть сюда, не искупивъ своего поступка искреннимъ раскаяніемъ".--"Ради Бога, синьоръ Мониподіо",—прервала его Юліана,—"не говорите дурно объ этомъ проклятомъ; какъ онъ ни золъ, но я его люблю, какъ оболочку моего сердца, а слова, сказанныя въ его пользу моей подругой, снова поставили мою душу на прежнее мъсто". Видя, что Юліана въ самомъ дълъ утъщилась, Мониподіо пригласиль всю компанію докончить прерванный завтракъ. Послів завтрака пришелъ Реполидо и Мониподіо удалось устроить между имъ и Юліаной окончательное примиреніе. По поводу этого примиренія устроились танцы, подъ звуки импровизированнаго оркестра, составленнаго изъ туфли, тростниковой метлы и двухъ половинокъ тарелки, на которыхъ Мониподіо весьма удачно подражаль кастаньетамъ. Въ продолжение нъсколькихъ часовъ, которые они пробыли у Мониподіо, Ринконете и Кортадильо не только успъли познакомиться со всъми членами шайки, но и съ ея нравами, увеселеніями и операціями; послъднія не ограничивались воровствомъ и мошенничествомъ. Севильскіе Picaros принимали на себя за извъстную сумму тъ же порученія, что и итальянскіе bravi. Вся эта разнообразная дѣятельность распредѣлялась атаманомъ между членами шайки, сообразно способностямъ каждаго. Такъ, напримъръ, старички въ очкахъ, поразившіе Ринконето и Кортадильо своей почтенной наружностью, служили развъдчиками для шайки, такъ какъ, благодаря своему возрасту и внушающей уважение наружности, они могли цълый день расхаживать по городу, осматривать расположение домовъ, прочность замковъ и запоровъ, не возбуждая ничьихъ подозрвній. Въ виду важности ихъ дъятельности, они пользовались въ шайкъ большимъ уваженіемъ, которое выражалось твиъ, что съ каждой намвченной ими кражи или грабежа они получали пятую часть, т.-е. ровно столько, сколько получаль испанскій король съ новооткрытыхь земель. Молодые люди, одътые рыцарями, исполняли порученія другого рода: за извъстную сумму они брались избить или изуродовать кого угодно и исполняли подобныя порученія весьма добросовъстно. Это быль тоть особый способъ служенія людямъ, о которомъ говорилъ носильщикъ. Ринконете и Кортадильо, въ виду обнаруженнаго ими искусства илутовать въ картахъ, былъ отведенъ особый участокъ города, въ предълахъ котораго они должны были дъйствовать всю недълю подъ наблюдениемъ болъе опытнаго члена шайки. Поцеловавъ руку атамана, Ринконете и Кортадильо удалились, разсуждая о видънномъ и слышанномъ ими. На этомъ оканчивается исторія ихъ приключеній, такъ какъ продолженіе ея, объщанное авторомъ въ концъ новеллы, осталось ненаписаннымъ.

Изъ всей обширной литературы плутовскихъ новеллъ едва ли найдется хоть одна, которая могла бы соперничать съ новеллой Сервантеса въ художественномъ отношеніи. Герои Сервантеса это живые люди, живущіе своей собственной жизнью, им'вющіе свою опредъленную нравственную физіономію. Идя по пути, проложенному другими, Сервантесъ оставилъ далеко за собой своихъ предшественниковъ. Вмъсто наивнаго разсказа Лазарильо онъ даеть намъ настоящую художественную картинку изъ жизни севильскихъ Picaros, озаренную мыслью, осмысленную психологическими мотивами. Съ замъчательной силой анализа онъ выставляеть весь вредъ одного внёшняго благочестія, не имеющаго ничего общаго съ истиннымъ христіанствомъ, но вполнъ достаточнаго, чтобъ заглушить въ плуте страхъ Божій и уничтожить въ его душъ послъдній остатокъ совъсти. Плуты, описанные Сервантесомъ, искренно убъждены, что если законъ и противъ нихъ, то, взамънъ этого, посредствомъ исполненія внъшнихъ обрядовъ, они обезпечили за собой покровительство божества и объясняють не иначе какъ чудомъ, что одинъ изъ нихъ не крикнулъ подъ ударомъ палача. Нельзя не удивляться также поразительному знанію женскаго сердца, которое обнаруживаетъ Сервантесъ въ эпизодъ съ Юліаной, въ тъхъ утьшеніяхъ, которыя ей нашептываетъ Ганансьоза и наконецъ въ томъ фактъ, что избитая и истерзанная своимъ возлюбленнымъ, Юліана, тотчасъ принимается его защищать, когда на него нападаютъ другіе. Тутъ въ каждомъ мелкомъ штрихъ видна рука великаго творца Донъ-Кихота. Обиліе деталей и тонкость характеристики лицъ производять полную иллюзію, которая еще болъе усиливается употребленіемъ на каждомъ шагу словъ и выраженій изъ профессіональнаго жаргона плутовъ, служащимъ несомнъннымъ доказательствомъ, что новелла Сервантеса возникла на почвъ реальнаго изученія изображаемой среды.

Вліяніе испанской плутовской новеллы на повъствовательную литературу Европы началось съ Англіи, гдъ уже въ концъ XVI в. мы встръчаемъ рядъ повъстей изъ быта англійскихъ Picaros. Эту новую жилу преимущественно разрабатывала группа писателей, извъстныхъ въ литературъ подъ именемъ предшественниковъ Шекспира. Въ 1591—1592 г. Робертъ Гринъ издалъ нъсколько памфлетовъ, въ которыхъ разоблачалъ плутни англійскихъ Picaros, носившихъ характерное названіе Conycatchers или ловителей кроликовъ \*). Въ 1594 г. пріятель Грина, Томасъ Нашъ, выпустиль въ свъть плутовскую новеллу подъ заглавіемъ Жизнь Джэка Виль*тона* \*\*). Усвоивъ себъ автобіографическую форму своего образца Лазарильо, Джэкъ разсказываеть свои похожденія и продълки, описываеть характеры различныхь людей, съ которыми ему приходилось встръчаться, какъ въ Англіи, такъ и въ другихъ странахъ; подобно Лазарильо, онъ оканчиваеть свою бурную карьеру самымъ мирнымъ буржуазнымъ образомъ, женится на богатой венеціанкъ и возвращается въ Англію, гдъ пишеть свои мемуары. Хотя, въ наивной прелести разсказа и портретности лицъ, романъ Наша далеко уступаеть Лазарильо, но онъ превосходить послъдняго въ идейномъ отношеніи; въ англійскомъ романъ просвъчиваеть на каждомъ шагу личность автора, явственно слышится его укоряющій или предостерегающій голось; по всему видно,

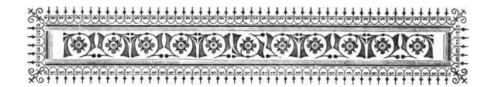
<sup>\*\*)</sup> Повъсть Наша недавно переиздана Гроссартомъ въ пятомъ томъ The Complete Works of Thomas Nash. London.1883.



<sup>\*)</sup> См. объ этихъ памфлетахъ въ моей книгъ: "Робертъ Гринъ, его жизнь и произведенія". Москва 1878, стр. 92—96.

что Нашъ понимаеть свою задачу шире, чъмъ авторъ Лазарильо, что вторженіе личной мысли онъ считаеть не только правомъ, но и обязанностью романиста. Въ XVII в. вліяніе испанской реальной новеллы начинаеть ощущаться въ Германіи. Въ 1615 г. переводится на нъмецкій языкъ Гусманъ изъ Альфораче; въ 1617 г. Лазарильо и новелла Сервантеса Ринконете и Кортадильо, а въ 1624 г. Плутовка Хустина. На почвъ этого вліянія вырастаеть оригинальный продукть нъмецкой реальной беллетристики XVII в. Simplicissimus Гримельстаузена (1669), содержаніе котораго заимствовано главнымъ образомъ изъ эпохи тридцатилътней войны. Это тоже исторія бъднаго авантюриста, обиженнаго судьбою и людьми, но пробивающагося впередъ, благодаря своей энергіи и изобрътательности. По словамъ Гервинуса, Simplicissimus есть результать массы наблюденій автора надъ современной ему жизнью; онъ до такой степени преисполненъ культурныхъ подробностей, что каждое его слово заслуживаеть изученія. Нигді, впрочемь, обновляющее вліяніе реальной струи, шедшей изъ Испаніи, не проявилось съ такой силой и не сказалось такими плодотворными результататами, какъ во Франціи. Первымъ произведеніемъ въ этомъ новомъ родъ была Histoire Comique de Francion Сореля (1622). Романъ Сореля построенъ по обычному плану испанской плутовской новеллы; рамкой его служить автобіографія героя, шалопая и авантюриста, который то роскошествуеть, то терпить крайнюю нужду, переходить изъ моднаго салона въ грязную таверну, испытываетъ множество самыхъ разнообразныхъ приключеній, пока не находить, наконець, успокоительнаго пріюта въ замкъ какого-то богатаго барона, которому разсказываетъ свою жизнь. Литературное значеніе Франсіона состоить въ томъ, что онъ быль первымъ реальнымъ романомъ во Франціи, первой, хотя нъсколько каррикатурной, картиной жизни различныхъ слоевъ французскаго общества. Тому же реальному направленію послужили Скарронъ въ своемъ Roman Comique (1651) и Фюретьеръ въ своемъ Roman Bourgeois (1666). Подъ совокупными усиліями этихъ писателей, не замедлившихъ найти себъ подражателей и въ XVIII в., романы героическіе и паступескіе, съ ихъ условными галантными героями и манернымъ неестественнымъ языкомъ, оттъсняются на задній планъ и публика мало-по-малу начинаеть привязываться къ реальному изображенію жизни. Ставши твердой ногой на почву изученія действительности, романь быстро подвигается впередъ. Съ каждымъ днемъ расширяется все болъе и болъе сфера его художественнаго созерцанія, онъ дълается разборчивъе въ своемъ матеріалъ, переносить въ свои изображенія только типическія стороны жизни, изощряєть тонкость психологическаго анализа въ обрисовкъ чувствъ и страстей, и, наконецъ, становится проводникомъ нравственныхъ, политическихъ и соціальныхъ идей, вдохновляющихъ его авторовъ. Такой высоты достигаетъ романъ уже въ XVIII в. подъ рукой Лессажа, Руссо, Дидро, Фильдинга, Гёте и др. Но изученіе этого фазиса въ исторіи романа лежитъ внъ предъловъ нашей задачи. Намъ хотълось только дать краткій очеркъ развитія реальнаго романа въ западной Европъ и показать, какую роль въ этомъ развитіи играла родоначальница его, испанская плутовская новелла.





## Филовофія Донъ Кихота.

Ръдкое произведение всемірной литературы обладаеть въ такой степени способностью притягивать къ себъ критическую мысль, ръдкое произведение подвергалось такому тщательному всестороннему анализу, какъ "Донъ Кихотъ" Сервантеса. Бауль (Bowle), Пеллисеръ, Клеменсинъ и др. изучили его, какъ изучають классиковь: возстановили во всей чистоть его тексть, опредълили источники, по возможности разгадали заключающіеся въ немъ современные намеки. Въ числъ критиковъ "Донъ Кихота" мы встръчаемъ такихъ почтенныхъ ученыхъ, какъ Бутервекъ, Сисмонди, Амадоръ де-лосъ Ріосъ, Галламъ, Прескотть, Тикноръ и др., такихъ мыслителей, какъ Шеллингъ и Гегель, и такихъ художниковъ, какъ лордъ Вайронъ, Гёте, Уордсворть, Гейне, Викгоръ Гюго и нашъ Тургеневъ. Если бы названные писатели пришли къ сколько-нибудь сходнымъ выводамъ относительно общаго смысла геніальнаго произведенія Сервантеса и характера его героя, то всякая попытка итти наперекоръ коллективному мнънію такихъ авторитетовъ, не опираясь на какіе-нибудь новые матеріалы, могла бы показаться безполезной, даже дерзкой; но на самомъ дълъ между взглядами названныхъписателей на Донъ Кихота существуетъ такая разница, что попытка, если не примирить ихъ другъ съ другомъ, то по крайней мъръ выяснить причины этой разноголосицы, является далеко не лишней. Исторія мнвній, высказанных о "Донъ Кихотв" въ нашемъ стольтіи, представляеть собою любопытную страницу въ исторіи критики. Писатели XVII и XVIII в. С. Эвремонъ, Бодмеръ и др.) судили о произведеніи Сервантеса по непосредственному впечатлівнію и видъли въ его геров типъ, хотя и симпатичный, но все-таки

отрицательный. Они высоко ценили искусство автора, умевшаго соединить въ одномъ лицъ столько мудрости и безумія, восхищались мастерски очерченными характерами Донъ Кихота и его знаменитаго оруженосца, изъ которыхъ одинъ прекрасно оттвияеть другого, оть души смвялись надъ забавными похожденіями и траги-комическими неудачами рыцаря печальнаго образа, но имъ и въ голову не приходило отыскивать затаенный смыслъ въ произведени Сервантеса и негодовать на автора за то, что онъ постоянно ставить своего героя въ смешныя положенія. Съ начала XIX въка, преимущественно подъ вліяніемъ Канта, въ критику вторгается философскій элементь, и главной задачей ея съ этихъ поръ становится выясненіе основной тенденціи художественнаго произведенія, опред'яленіе идеи, лежащей въ основъ всякаго характера и т. п. Послъдователь Канта, Бутервекъ, если не ошибаемся, первый замътилъ, что осмъяніемъ рыцарскихъ романовъ не ограничивалась задача автора "Донъ Кихота", что Сервантесъ, какъ истинный поэтъ, преслъдоваль высшую цъль, что онъ увлекся идеей изобразить типъ героя и энтузіаста, друга человъчества, проникнутаго любовью ко всему возвышенному и благородному и для осуществленія своихъ идеальныхъ стремленій задавшагося фантастическимъ планомъ возстановить угасшее странствующее рыцарство. Почти одновременно съ Бутервекомъ, можеть быть, даже подъ его вліяніемъ, А. В. Шлегель высказаль мысль, что сущность произведенія Сервантеса состоить въ контрасть поэтическаго энтузіазма, олицетвореннаго въ Донъ Кихотъ, и житейской прозы, воплощенной въ лицъ Санчо Пансы. Эта мысль была подробно развита Сисмонди въ его извъстномъ сочиненіи "De la littérature du midi de l'Europe". По мивнію Сисмонди, главная задача "Донъ Кихота" изображение въчнаго контраста между поэтическимъ и прозаическимъ въ человъческой жизни. Люди, одаренные душой возвышенной, способны поставить цълью своей жизни быть поборниками справедливости и защитниками слабыхъ и угнетенныхъ. Эта героическая преданность великой идей есть лучшее и трогательнъйшее, что представляеть намъ исторія человъческаго рода; но характеръ героя, кажущійся возвышеннымъ, если смотръть на его съ возвышенной точки зрънія, можеть показаться смъшнымъ, если на него взглянуть съ точки зрънія здраваго смысла и житейской прозы. Такъ и взглянулъ на него Сервантесъ, показавшій намъ въ своемъ произведеніи тщету величія духа и иллюзій героизма. Великодушный, благородный и без-

корыстный, храбростью своею превосходящій сказочныхъ рыцарей, которымъ онъ подражаетъ, върный и почтительный любовникъ, лучшій изъ господъ, герой Сервантеса тъмъ не менъе терпить на каждомъ шагу неудачи, и всв его подвиги влекуть за собой несчастье для другихъ и посрамление для него самого. "Воть почему, — заключаеть Сисмонди, — многіе считають "Донъ Кихота" печальнъйшей книгой на свътъ, ибо мораль, вытекакающая изъ нея, въ высшей степени печальна". Мивнія Бутервека, Шлегеля и Сисмонди оказали сильное вліяніе на послъдующую критику. Къ этому источнику нужно возвести взглядъ Гегеля, что въ "Донъ Кихотъ" осмъяна идея рыцарства въ своихъ самыхъ возвышенныхъ проявленіяхъ; на этой почвъ выросъ взглядъ Гейне, утверждавшаго, что "Донъ Кихотъ" есть величайшая сатира на человъческую восторженность вообще, и извъстное мнъніе Шеллинга, что въ романъ Сервантеса изображенъ конфликть идеальнаго съ реальнымъ, которое представляеть собою не болье, какъ переводъ на философскій языкъ взглядовъ Шлегеля и Сисмонди. Замъчательно, что мижнія философствующихъ критиковъ, превратившихъ произведение Сервантеса въ какую-то аллегорію, нашли, главнымъ образомъ, отголосокъ въ сердцахъ поэтовъ. Почти всв великіе поэты нашего столвтія, за исключениемъ развъ Гете, признавали Донъ Кихота типомъ положительнымъ и горячо приняли его сторону противъ его автора, будто бы желавшаго осмъять въ лицъ своего героя энтузіазмъ къ справедливости и добру и героизмъ въ проведеніи своихъ идеаловъ въ жизнь. "Не сожальніе чувствоваль я къ человъку, преслъдующему такія цъли, -- говорить Уордстворть, -- но скоръе благоговъніе, и думаль, что на днъ его слъпаго и восторженнаго безумія лежить глубокая мудрость". Съ такой же точки эрънія смотрить на Донъ-Кихота и лордъ Байронъ и съ свойственною ему стремительностью осыпаеть жестокими упреками Сервантеса за то, что онъ позволилъ себъ взглянуть съ комической точки арънія на своего героя... "Изъ всъхъ романовъ, мною читанныхъ, -- говорить онъ, -- "Донъ-Кихотъ" -- безспорно самый печальный и тымъ болые печальный, что онъ возбуждаеть въ насъ улыбку. Его герой совершенно правъ, онъ стремится къ правдъ; его цель наказать злыхъ и сражаться съ сильными за слабыхъ. Безуміе заключается въ его добродътели, но тъмъ не менъе его приключенія им'ють печальный исходъ, и еще печальные нравственный урокъ, вытекающій изъ этой поистинъ эпической поэмы. Возстать противъ несправедливости, помогать слабымъ, отміцать

за ихъ обиды и наказывать негодяевъ, - развъ эти благородныя стремленія, подобно старой сказкъ, должны быть отнесены къ празднымъ грезамъ нашего воображенія? Развъ стремленіе къ славъ сквозь всъ препятствія можеть быть предметомъ шутки? Да и что такое Сократь, если не мудрый Донъ-Кихоть? Своимъ смъхомъ Сервантесъ положиль конецъ рыцарству въ Испаніи; одной эпиграммой онъ отсъкъ правую руку своей родинъ. Со времени изданія "Донъ-Кихота" Испанія произвела мало героевъ. Таково было нагубное дъйствіе произведенія Сервантеса. Успъхъ его быль куплень дорогой ценой нравственнаго упадка его родины" ("Донъ-Жуанъ", пъснь XIII). Другой великій поэть нашего стольтія Викторъ Гюго, хотя и соглашается, что Сервантесь осмъялъ идеалъ и представилъ осуществление его невозможнымъ, но думаеть. что на днъ его смъха лежать слезы и что онъ въ глубинъ своей души такъ же на сторонъ Донъ-Кихота, какъ Мольеръ на сторонъ Альцеста. Наконецъ, Тургеневъ въ свой извъстной стать в "Гамлеть и Донъ-Кихотъ" видить въ Донъ-Кихотъ типъ положительный, энтузіаста и восторженнаго служителя великой идев. Донъ-Кихотъ, -- говорить онъ, -- весь проникнуть преданностью идеалу, для котораго онъ готовъ подвергаться всъмъ возможнымъ лишеніямъ, жертвовать жизнью. Самую жизнь онъ цънить настолько, насколько она можеть служить средствомъ къ воплощенію идеала, къ водворенію истины и справедливости на земль. Жить для себя, заботиться о себь Донь-Кихоть счель бы постыднымъ. Онъ весь живеть (если можно такъ выразиться) внъ себя, для другихъ, для своихъ братьевъ, для противодъйствія враждебнымъ человъчеству силамъ-волшебникамъ, великанамъ т. е. "притъснителямъ".

Таковъ преобладающій въ современной критикъ ваглядъ на Донъ-Кихота, взглядъ, получившій, благодаря Тургеневу, право гражданства и въ нашей литературъ. Правда, Галламъ, Тикноръ, Сенъ-Бевъ и др. высказывали иные взгляды, основанные на болъе глубокомъ изученіи Сервантеса и современной ему эпохи, но эти взгляды не оказали должнаго вліянія на общее направленіе донкихотовской критики, которая по прежнему продолжаєть строить свои выводы на отвлеченно-философской почвъ. Оцънивать съ разныхъ сторонъ созданные художникомъ типы, раскрывать общій смыслъ художественнаго произведенія и дълать изъ него тъ или другіе нравственные выводы составляєть законное и неотъемлемое право критики. Злоупотребленіе этимъ правомъ начинается съ той поры, какъ критика сознательно или

безсознательно начинаеть навязывать разбираемому автору свои собственныя возарвнія и ділаєть его отвітственнымь за нихъ. Такъ и произошло и въ данномъ случай. Оторвавшись отъ исторической почвы и ставши на философскую точку зрвнія, критика увидала въ произведеніи Сервантеса аллегорію, а въ созданныхъ имъ типахъ-символы борьбы идеальнаго съ реальнымъ, поэзіи съ прозой и т. п. Возмущенная осмъяніемъ великодушнаго безумца, задумавшаго водворить на землъ уже исжитые человъчествомъ идеалы, она, стоя на своей отвлеченной точкъ арънія, естественно могла прійти къ убъжденію, что въ лицъ Донъ-Кихота осмъяны вообще энтузіазмъ и въра въ идеалъ, и вслъдствіе этого провозгласила произведеніе Сервантеса печальнъйшей книгой на свътъ, его самаго причислила къ жалкой семьъ отрицателей всего идеальнаго и возвышеннаго, а въ лицъ Байрона даже не задумалась обвинить его въ упадкъ героическаго духа и идеальныхъ стремленій въ Испаніи. Пересмотръть вновь этотъ любопытный процессъ художника съ его толкователями, выяснить истинный смыслъ "Донъ-Кихота" и опредълить нити, связывающія это любимое д'втище фантазіи Сервантеса съ личною жизнью, съ міромъ его идей и возарвній, и составить предметь настоящей статьи.

Основная задача произведенія Сервантеса вполнъ объясняется изъ состоянія современной ему повъствователей литератуты. Вслъдствіе особыхъ историческихъ условій, именно многовъковой борьбы съ маврами, превратившей страну на цълые въка въ военный лагерь, и наплыва провансальскихъ трубадуровъ, большинство которыхъ послъ альбигойскаго погрома бъжало въ Испанію и нашло тамъ второе отечество, нигдъ рыцарскіе нравы и традиціи не пустили такихъ глубокихъ корней, какъ на Пиренейскомъ полуостровъ. Рыцарская идея служенія дамамъ не только наполняеть собою старинные романсы и хроники, но проникаеть и въ законодательные памятники. Такъ, въ знаменитомъ Законникъ короля Альфонса Мудраго (Las Siete Partidas), относящемся къ половинъ XIII в., въ главъ, посвященной исчисленію рыцарскихъ обязанностей, рыцарю, между прочимъ, предписывается призывать передъ битвой имя своей дамы, съ целью влить въ его душу новое мужество и предохранить оть совершенія не соотв'єтствующихъ его высокому званію поступковъ. Въ примъръ безразсуднаго увлеченія идеей служенія дамамъ обыкновенно приводять нъмецкаго миннезингера Ульриха фонъ-Лихтенштейна и трубадура Пьера Видаля, изъ которыхъ первый, на-

рядившись въ фантастическій костюмъ богини любви, профхаль отъ Бегеміи до Венеціи, вызывая на бой всякаго, кто не соглашался признать его даму первой красавицей въ міръ, а послъдній, влюбленный въ графиню Лобы-де-Понантье (имя Loba значить волчица), желая сдълать сюрпризъ дамъ своего сердца, самъ превратился въ ея девизъ, одълся въ волчью шкуру и въ такомъ видъ едва не былъ растераанъ не посвященными въ тайны рыцарскихъ девизовъ сабаками графини. Но подобные сумасброды въ другихъ странахъ считаются единицами; въ Испаніи же ихъ нужно считать десятками. Въ одной испанской хроникъ XV в. разсказывается о нъкоторомъ рыцаръ Суэньо-де-Киньонессъ, который придумаль довольно курьезный способь выраженія своей любви къ плънившей его дамъ; онъ постился разъ въ недълю на половину въ честь ея, на половину въ честь Пресвятой Дъвы, а по четвергамъ, кромъ того, носилъ на своей шев какъ символъ рабства, тяжелую желъзную цъпь. Чтобы освободиться отъ этого мнимаго рабства, которое не на шутку стало надобдать ему, онъ въ сопровождении девяти подобныхъ же сумасбродовъ, заняль мость въ Обриго на дорогъ С. Яго-де-Компостелла и въ продолжение тридцати дней вызываль на бой всякаго, отправлявшагося на поклоненіе гробу св. Іакова, рыцаря. Замъчательно, что на этомъ чудовищномъ, по своей продолжительности и нелъпости мотива, турниръ присутствовалъ король Хуанъ II съ своей свитой, который не только не сдълалъ попытки вразумить безумцевъ, но своимъ присутствіемъ воодушевляль ихъ. Къ концу того-же стольтія относится разсказь объ одномъ кастильскомъ рыцарь, который нарочно пріважаль въ Англію ко двору Генриха VI, съ цълью предложить англійскимъ рыцарямъ сразиться съ нимъ въ честь его дамы. Подобныя сумасбродства поддерживались Испаніи обширной литературой рыцарскихъ романовъ, во главъ которыхъ стоялъ португальскій романъ объ Амадись Галльскомъ, написанный въ духъ романовъ "Круглаго Стола" и впервые появившійся въ испанской обработкъ въ концъ XV в. Романъ этотъ имълъ громадный успъхъ; онъ сдълался настольной книгой каждаго грамотнаго человъка въ Испаніи и вызывалъ массу подражаній и продолженій. Въ эпоху Сервантеса романы такъ называемаго Амадисова цикла, наполненные самыми невъроятными происшествіями, совершенно запрудили собою современную литературу и сильно кружили голову молодежи. Писатель начала XV в. Антоніо-де-Гевара зам'вчаєть, что въ его время публика. ничего не читала, кромъ постыдныхъ исторій объ Амадисъ, Тристанъ, Прималеонъ и др., а современникъ его Вальдесъ съ прискорбіемъ сознается, что онъ потратилъ десять лучшихъ лътъ своей жизни на чтеніе рыцарскихъ книгъ и до того извратилъ свой вкусъ этой нездоровой пищей, что сдълался на нъкоророе время неспособнымъ цънить серьезныя историческія сочиненія. Вліяніе этихъ разжигающихъ воображеніе произведеній, преимущественно на молодые умы, было такъ вредно, что многіе благоразумные люди обращались къ правительству съ просьбой принять противъ распространенія этой романической эпидеміи мъры. Въ 1553 г. Карлъ V издалъ указъ, запрещающій ввозъ рыцарскихъ романовъ въ американскія владенія Испаніи, а два года спустя кортесы обратились къ императору съ петиціей, чтобы подобная мъра была распространена и на Испанію, и чтобы всъ, раньше напечатанные, рыцарскіе романы были преданы сожженію, а новые не могли бы печататься иначе, какъ особаго разръшенія властей. Но что можно было предписать относительно колоній, того нельзя было сділать относительно Испаніи, гдіз рыцарскіе романы были любимымъ чтеніемъ всего грамотнаго люда, темъ более, что и самъ императоръ зачитывался ими, а сынъ его, инфанть Филиппъ II, постоянно являлся въ придворныхъ процессіяхъ въ костюмъ странствующаго рыцаря, и, если върить Кастильо-вступая въ бракъ съ Маріей Тюдоръ, даль объщаніе, въ случат появленія короля Артура, безпрекословно уступить ему англійскій престолъ.

Изъ сказаннаго ясно, что борьба съ рыцарскими романами была смёлымъ и высокопатріотическимъ дёломъ, вполнё достойнымъ такого писателя какъ Сервантесъ. Что такова была задача "Донъ-Кихота", видно изъ предпосланнаго первой части разговора автора съ однимъ изъ его друзей, который убъждалъ Сервантеса издать "Донъ-Кихота" и предсказываль ему успъхъ. "Старайтесь только, чтобъ меланхоликъ разсъялся, читая ваше произведеніе, и чтобъ весельчаку стало еще веселье. Главное же, не упускайте изъ виду вашей цёли разрушить въ конецъ шаткое зданіе рыцарскихъ романовъ, порицаемыхъ многими, но превозносимыхъ гораздо большимъ количествомъ людей. Если вамъ удастся достигнуть этой цели, то подвигь вашь будеть не малый". Слова эти были написаны Сервантесомъ въ 1605 г. Десять лъть спустя вышла въ свъть вторая часть "Донъ-Кихота". Много воды утекло въ этотъ десятилътній промежутокъ для Сервантеса на многіе вопросы онъ успъль измънить свои взгляды, но взглядъ его на свою задачу не измънился, и онъ заканчиваетъ свое про-

изведение словами, въ которыхъ явственно слышится нравственное удовлетвореніе писателя, достигшаго своей цъли. "Единственнымъ моимъ желаніемъ, -- говорить онъ -- было возбудить отвращеніе къ сумасброднымъ и лживымъ рыцарскимъ книгамъ, которыя, пораженныя моей правдивой исторіей Донъ-Кихота, плетутся пошатываясь, скоро падуть совсёмъ и никогда уже не поднимутся". Итакъ, въ то время, когда всв усилія благомысляшихъ людей, кортесовъ и самой верховной власти оказались безсильными въ борьбъ съ господствующимъ вкусомъ публики, Сервантесъ выступилъ въ походъ, не имъя другого оружія, кромъ ироніи и эдраваго смысла, и пораженный этимъ оружіемъ, цълый сонмъ странствующихъ рыцарей, великановъ, фей и волшебниковъ поспъшно бъжалъ съ поля битвы, уступая мъсто другимъ типамъ, другимъ героямъ. Сервантесъ имълъ полное право гордиться своей побъдой, ибо послъ 1605 г., когда была издана первая часть "Донъ-Кихота", не было написано ни одного рыцарскаго романа, да и старые перестали интересовать публику и за двумя или тремя исключеніями не перепечатывались болье. Какъ искусный полководецъ, Сервантесъ, раньше, чъмъ нанести ръшительный ударъ, тщательно изучилъ силы врага, его тактику и пріемы. По мнънію Пеллисера, Клеменсина и другихъ комментаторовъ, въ "Донъ-Кихотъ" обнаруживается на каждомъ шагу близкое знакомство автора со всей общирной литературой рыцарскихъ романовъ; здъсь осмъяны не только ихъ духъ, но ихъ высокопарная манера изложенія, ихъ торжественный и напыщенный слогь, который Сервантесъ по временамъ весьма удачно пародируетъ. Далье, чтобъ рельефные показать на живомъ примыры вредныя послъдствія увлеченія рыцарскими романами, Сервантесъ выбраль своимъ героемъ не какого-нибудь деревенскаго простака и невъжду, котораго легко сбить съ толку, но человъка умнаго, начитаннаго, исполненнаго возвышенныхъ стремленій. Ахиллесовой пятой этого человъка были болъзненно развитая фантазія и страстное участіе къ людскому горю. Рыцарскіе романы, которыми онъ зачитывался въ своемъ деревенскомъ уединеніи, до того подъйствовали на эти стороны его природы, что дъйствительность для него перемъщалась съ вымысломъ, что онъ сталъ страдать галлюцинаціями, подъ вліяніемъ которыхъ онъ видель то, чего неть, и упорно отрицалъ то, что въ данную минуту находилось передъ его глазами. Онъ серьезно вообразилъ себя странствующимъ рыцаремъ и, избравъ себъ оруженосца, отправился сражаться съ угнетателями человъчества, освобождать отъ очарованія принцессъ, словомъ, совершать всв тв подвиги, о которыхъ онъ читалъ въ рыцарскихъ романахъ. Донъ-Кихотъ-ото Амадисъ, заснувшій послів одного изъ своихъ подвиговъ на нівсколько столівтій и проспавшій паденіе феодализма, водвореніе новаго государственнаго порядка и наступленіе эпохи Возрожденія наукъ. Проснувшись, онъ продолжаеть то, на чемъ его засталъ сонъ. Онъ не замъчаеть, что времена измънились, что пора авантюръ и рыцарскаго обожанія женщины прошла безвозвратно, что феи и волшебники, державшіе въ пліну рыцарей и дамъ, исчезли, что жизнь ставить человъку другія задачи, что нравственный порядокъ держится на иныхъ началахъ, что права слабыхъ и угнетенныхъ защищаются не странствующими рыцарями, а законами и учрежденіями. Въ этомъ взаимномъ непониманіи живущаго въ прошедшемъ Донъ-Кихота и далеко ушедшей отъ него жизни заключался матеріаль для массы комическихь недоразумвній, которыми искусно воспользовался Сервантесъ, показавшій, что рыцарскіе идеалы Донъ-Кихота такъ же устаръли, какъ и его оружіе, что его храбрость и самоотверженіе оказываются совершенно ненужными въ XVI в. и въ особенности въ той формъ, въ которой онъ ихъ предлагаетъ міру, что вслідствіе этого, думая дълать добро и стоять за правду, онъ совершаеть на каждомъ шагу несправедливости и, въ концъ концовъ, даже вредить тъмъ кому хочеть оказать помощь.

Разсказавъ о томъ, какъ Донъ-Кихотъ освободилъ мальчикапастуха отъ побоевъ его хозяина, который, по удаленіи ДонъКихота, отдулъ его вдвое сильнье, авторъ многозначительно замъчаетъ: "такимъ-то образомъ нашъ рыцарь пресъкъ уже одно
зло на землъ" \*). Впослъдствіи Донъ-Кихотъ встрътился съ освобожденнымъ имъ мальчуганомъ и вмъсто благодарности услышалъ отъ него слъдующія горькія слова: "Господинъ странствующій рыцарь! Если придется намъ еще встрътиться когда нибудь,
то, хотя бы вы увидъли, что меня раздирають на части, ради
Бога не заступайтесь за меня, а оставьте меня съ моей бъдой,
потому что худшей бъды, какъ ваша помощь, мнъ право никогда
не дождаться, и да покараеть и уничтожитъ Богъ вашу милость
со всъми рыцарями, родившимися когда-нибудь на свътъ". Другой рыцарскій подвигь Донъ-Кихота имълъ ещо болъе печальныя послъдствія. Встрътивши похоронную процессію, которую онъ

<sup>\*)</sup> Донъ-Кихотъ, т. I, стр. 30. Мы цитируемъ по переводу г. Карелина. Спб., 1881 г., въ двухъ томахъ.



приняль за шайку злодвевь, увозившихь твло убитаго ими рыцаря, Донъ-Кихотъ налетълъ на процессію съ своимъ копьемъ и сбросилъ съ мула одного юнаго лиценціата, который при паденіи переломиль себъ ногу. Когда же вслъдъ затъмъ побъдитель безоружных отрекомендовался странствующим рыцаремь, обрекшимъ себя на служение добру, возстановление правды и попрание зла, то бъдный лиценціать отвъчаль ему со вздохомъ: "Не знаю, право, какъ вы попираете зло, знаю только, что меня, ни въ чемъ неповиннаго, вы оставили съ переломленной ногой, а оть вашей правды мет во въки не поправиться. Могу васъ увърить, что величайшее эло и величайшая неправда, которая могла постичь меня въ жизни-- это встръча съ вами". Третій знаменитый подвигь Донъ-Кихота въ первой части романа-освобожденіе отправляемыхъ на галеру каторжниковъ-обрушился на голову самого освободителя, потому что освобожденные Донъ-Кихотомъ преступники избили и ограбили его самого. Неужели же подобнаго рода подвиги, а другихъ Донъ-Кихотъ и не могъ совершать, потому что не понималь, что предъ нимъ происходить, дають ему право считаться героемъ, энтузіастомъ идеи братолюбія, воплощеніемъ самоотверженія на пользу общую? Думать такъ, значило бы утверждать, что непониманіе дъйствительности и наклонность къ галлюцинаціямъ составляють необходимыя условія героизма. Мит кажется, что, видя въ Донъ-Кихоть воплощение идеи самоотвержения, выдвигая на первый планъ альтруистическую сторону его подвиговъ, философская критика забываеть: во-первыхъ, что героизмъ въ практической жизни оцънивается не только по нравственнымъ побужденіямъ и по силъ духа, отличающимъ собою дъйствія извъстнаго лица, но также и по разумнымъ средствамъ и ясному сознанію цъли подвига и могущей изъ него произойти пользы человъчеству; во-вторыхъ, что Донъ-Кихотъ-не самостоятельный дъятель, но отраженный лучъ, эхо рыцарскихъ романовъ (какъ называлъ его Галламъ), что въ качествъ странствующаго рыцаря онъ руководится въ своихъ подвигахъ не только идеей гуманности и самоотверженія на пользу ближнихь, но суетной жаждой славы и желаніемъ отличиться передъ дамой своего сердца, и что посліднія иногда беруть у него перевісь надъ первыми. Такъ, однажды Донъ-Кихотъ, рискуя безплодно своею жизнью и подвергая опасности все окрестное населеніе, вызываеть на поединокъ львовъ, которыхъ князь Оранскій посылалъ въ подарокъ испанскому королю, и когда тв не заблагоразсудили выйти изъ отворенной, по приказанію Донъ-Кихота, клітки, то онъ потребоваль оть смотрителя ихъ письменнаго удостовъренія въ томъ, что онъ исполниль свой долгь и что поединокъ не состоялся не по его винъ. Въ другой разъ Донъ-Кихоть не желалъ помочь хозяину. корчмы, избитому собственными постояльцами, не испросивъ предварительно разръшенія на этоть подвигь у мнимой принцессы Микомиконъ; когда же это разръшеніе было ему дано, онъ всетаки ничъмъ не помогъ изнемогавшему въ неравной борьбъ трактирщику, потому что въ силу рыцарскаго кодекса онъ считаль ниже своего достоинства сражаться съ простыми людьми (т. І, стр. 452—453). Я еще припомню здівсь одинъ случай, когда странствующій рыцарь совершенно заслониль въ Донъ-Кихоть добраго и гуманнаго человъка. Во время пребыванія Донъ-Кихота и Санчо при дворъ герцога, мнимый Мерлинъ, который оказался переодътымъ мажордомомъ герцога, предсказалъ рыцарю, что очарованная волшебникомъ Дульцинея тогда только приметь свой настоящій видь, когда Санчо собственноручно влінить себъ 3300 плетей; когда же Санчо сталъ горячо протестовать противъ этого нелъпаго самоистязанія, Донъ-Кихоть вспыхнуль и пригрозилъ своему оруженосцу привязать его къ дереву и отсчитать ему не 3300, но 6600 плетей (т. II, стр. 290). Полагаю, что приведенныхъ примъровъ вполнъ достаточно, чтобы видъть, насколько правы критики, утверждающіе, что Донъ-Кихотъ выражаеть собой въру въ идеаль, энтузіазмъ къ добру и справедливости и идею самоотверженія на пользу общую, и что эти драгоцівнныя качества человівческой природы, источники всякой свободы и прогресса, осмъяны Сервантесомъ въ его романъ. Нътъ, не антузіазмъ къ добру и правдъ осмъянъ авторомъ "Донъ-Кихота", а нелъпая форма проявленія этого энтузіазма, его карикатура, навъянная рыцарскими романами и не соотвътствующая духу времени. Гете справедливо замъчаеть, что если какая-нибудь идея принимаеть фантастическій характерь, то въ силу этого одного она теряетъ всякое значеніе; вотъ почему фантастическое, разбивающееся объ дъйствительность, возбуждаеть въ насъ не состраданіе, а см'яхъ, ибо подаетъ поводъ ко многимъ комическимъ недоразумъніямъ. Къ этому можно прибавить, что если донъ-Кихотъ, несмотря на всъ свои нелъпости, способенъ возбуждать въ насъ не только смъхъ, но и состраданіе, то это объясняется тъмъ, что онъ лицо двойственное: Донъ-Кихоть не только чудакъ и странствующій рыцарь, но умный, благородный и гуманный человъкъ. Въ проведеніи этой двойственности въ характеръ Донъ-Кихота на всемъ протяжении романа, сказался во всемъ блескъ художественный талантъ Сервантеса. По скольку Донъ-Кихотъ-странствующій рыцарь, по стольку онъ фантазеръ и мономанъ, но лишь только ему удастся выйти изъ заколдованнаго круга своей idée fixe, онъ становится настоящимъ мудрецомъ и изъ устъ его льются золотыя ръчи, въ которыхъ такъ и хочется видёть взгляды самого автора. Есть еще одно обстоятельство, заставляющее насъ относиться снисходительно къ недостаткамъ и противоръчіямъ въ характеръ Донъ-Кихота и подкупающее въ его пользу критическую мысль. Въ ваше время господства эгоизма и объднънія всякихъ идеаловъ, отрадно остановиться душою даже на печальномъ образъ великодушнаго безумца, который не стремится достигнуть успъха на торжищъ жизни, руководится въ своихъ дъйствіяхъ идеальными мотивами и готовъ ежеминутно жертвовать жизнью за то, что его разстроенное воображение считаеть славой, истиной и добромъ.

Образованный умъ Донъ-Кихота, возвышенный строй его мыслей, всё эти качества, особенно проявляющіяся во второй части романа, когда завёса начинаеть спадать съ глазъ героя, и выражающіяся въ его свётлыхъ взглядахъ на литературные, нравственные и соціальные вопросы, составляють положительную сторону романа, то, что можно съ полнымъ правомъ назвать его философіей. Здёсь мы приходимъ къ другому, въ высшей степени любопытному вопросу, насколько "Донъ-Кихотъ" имѣетъ автобіографическое значеніе, насколько въ немъ отражается міросозерцаніе его творца.

На автобіографическомъ значеніи своего романа Сервантесь не разъ настаиваеть въ различныхъ мъстахъ "Донъ-Кихота". "Книга эта, —говорить онъ въ одномъ мъстъ, —есть важное дъло моей жизни". "Для меня одного, —замъчаеть онъ въ концъ романа —родился Донъ-Кихотъ, какъ и я для него. Онъ умълъ дъйствовать, а я писать. Мы составляемъ съ нимъ одно тъло и одну душу" (т. П, стр. 580). По мнънію Сервантеса, сознательно или безсознательно, но авторъ долженъ высказаться въ своемъ произведеніи. "Перо —языкъ души: что задумаетъ одна, то воспроизводитъ другое. Если поэтъ безупреченъ въ своей жизни, то онъ будетъ безупреченъ и въ своихъ твореніяхъ" (т. П, стр. 125). Желаніе высказаться, ускоренное появленіемъ безсовъстной поддълки подъ "Донъ-Кихота", было такъ сильно въ Сервантесъ, что въ одномъ мъстъ второй части онъ устами мнимаго мавританскаго историка Донъ-Кихота выражаетъ сожальніе, что сю-

жеть связываеть его, что онъ принужденъ постоянно говорить только о Донъ-Кихотъ и Санчо Пансъ, и что это занятіе составляеть тяжелый трудь, который не въ состояніи вознаградить авторскихъ усилій. "Обладая достаточнымъ количествомъ ума, знанія и искусства, чтобы говорить о дізлахъ Івсего міра, историкъ постоянно принужденъ удерживать себя въ тесныхъ пределахъ своего разсказа" (т. II, стр. 314). Въ виду всъхъ этихъ заявленій, мы считаемъ себя въ правъ видъть въ "Донъ-Кихотъ" не только сатиру на рыцарскіе романы, не только художественно-исполненную картину испанской жизни конца XVI и начала XVII в., но и откровеніе задушевныхъ взглядовъ и убъжденій Сервантеса, его Авторскию Исповодь, его Былое и Думы. Сюда онъ вложиль результаты своей житейской опытности и невагодъ, воспоминанія объ алжирскомъ плінь, о своихъ бідствіяхъ на родинъ и т. п. Подобно тому, какъ литературная сатира нечувствительно превратилась подъ рукой Сервантеса въ цельную картину испанской жизни, такъ и эта последняя, въ свою очередь, сдълалась сокровищницей, въ которую онъ вложилъ свои литературные и соціальные взгляды, свои мечты о жизни и счастіи людей.

Выдъляя автобіографическій элементь въ романъ Сервантеса, мы прежде всего коснемся литературныхъ взглядовъ. Какъ писатель, Сервантесъ долженъ быль много размышлять надъ предметомъ и задачами своей литературной дъятельности, и, если сопоставить между собой разсвянныя по всему "Донъ Кихоту" отдъльныя замъчанія относительно лирической поэзіи, драмы и романа, то получится нъчто въ родъ цъльной литературной теоріи. Основную черту этой теоріи составляеть требованіе правды и естественности, въ особенности, по его мнънію, необходимое въ области драматической поэзіи. Въ эпоху Сервантеса драматическое искусство въ Испаніи только что начинало становиться на свои ноги, и единственнымъ принципомъ его было во что бы то ни стало нравиться публикъ. Величайшій драматургь того времени, Лопе-де-Вега, открыто заявиль, что, принимаясь писать пьесу, онъ велить выносить изъ своей комнаты классическихъ писателей, чтобъ они не свидътельствовали противъ него, что въ своей драматической дъятельности онъ имълъ въ виду не принципы искусства, а вкусы публики, которой нужно поддакивать въ ея безуміи, такъ какъ она платить за это деньги. Сервантесь быль далекъ отъ подобныхъ меркантильныхъ соображеній; онъ носилъ въ своей душъ возвышенный взглядъ на искусство и думалъ,

что поэзія, отражая въ себъ дъйствительность и служа жизненной правдъ, должна въ то же время служить возвышеннымъ цълямъ, увлекать публику въ міръ идеала, а не гаерствовать на площади. Воспитанный на поэтикъ Аристотеля и Ars Poetica Горація, Сервантесь въ первой части "Донъ Кихота" является горячимъ приверженцемъ классической теоріи драмы и разбираетъ съ точки арвнія этой теоріи современную ему драму. "Драма, говорить онъ устами священника, -- должна быть зеркаломъ, отражающимъ въ себъ жизнь человъческую; она должна быть олицетвореніемъ правды и примъромъ для нравовъ. Наши же драмы отражають въ себъ одну нельпость, изображають распутство и служать примъромъ развъ для глупости. Въ самомъ дълъ, если намъ представять въ первомъ актъ драмы ребенка въ колыбели. а во второмъ выведуть его бородатымъ мужемъ, то большей глупости, кажется, и придумать нельзя. Развъ есть большая нелъпость, какъ представить старика храбрецомъ, а юношу трусомъ, лакея великимъ ораторомъ, пажа мужемъ совъта, короля носильщикомъ тяжестей и принцессу судомойкой? Что сказать, наконецъ, о нашихъ драмахъ въ отношении соблюдения условий времени и мъста? Развъ мы не видъли пьесъ, въ которыхъ дъйствіе начинается въ Европъ, продолжается въ Азіи и оканчивается въ Африкъ, и если бы было четыре акта, то четвертый, въроятно, происходиль бы въ Америкъ, такъ что драма происходила бы во всъхъ частяхъ свъта" (т. І, стр. 486-487). Весьма любопытно. что перечисленные недостатки современной испанской драмы привели Сервантеса къ мысли о необходимости учрежденія особой должности эстетического критика, которому должны посылаться на просмотръ всв назначаемыя къ представленію пьесы, и безъ подписи котораго мъстныя власти не могли бы разръщать постановку пьесы на сцену\*). Еще болъе имъють значенія помъщенныя въ первой части "Донъ Кихота", замъчанія по теоріи романа. И адъсь требование правды и естественности является верховнымъ требованіемъ, и съ этой точки арвнія авторъ подвергаеть уничтожающей критикъ всю повъствовательную литературу своего времени. Перечисливъ массу несообразностей, наполняющихъ собою рыцарскіе романы, Сервантесъ замізчаеть: "Если мніз ска-

<sup>\*)</sup> Впоследствіи Сервантесъ, подъ гнетомъ тяжелыхъ матеріальныхъ обстоятельствъ, снова обратился къ давно оставленной имъ сцене и въ своей пьесе Rufian Dichoso (1615 г.), скрепя сердце и, очевидно, иронизируя надъ самимъ собой, сталъ подделываться подъ вкусъ публики и защищать те самые взгляды, противъ которыхъ онъ такъ горячо возставаль въ первой части "Донъ Кихота".

жуть, что сочинители подобныхъ книгъ просто задались цълью выдумывать небывалыя и невозможныя событія, то я на это отввчу, что вымысель твмъ прекраснве, чвмъ менве онъ кажется вымышленнымъ. Баснословные разсказы тогда только будуть нравиться читателю, когда они воспроизведены такимъ образомъ, что невъроятное покажется ему въроятнымъ, когда авторъ поперемънно наполняеть сердце его удивленіемъ, ожиданіемъ, умиленіемъ. Ничего подобнаго нельзя встрітить въ сочиненіяхъ автора, съ умысломъ уклоняющагося отъ природы и правды, другими словами, отъ того, что составляеть главную силу художественнаго произведенія". Относясь отрицательно къ современной ему беллетристикъ, Сервантесъ съумълъ превосходно оцънить всъ выгоды, предоставленныя писателю самой формой романа, этой эпопеи новаго времени, въ которой поливе, чвиъ гдв бы то ни было, можеть отразиться человъческая жизнь со всъмъ разнообразіемъ волнующихъ ее вопросовъ. "Порицая немилосердно эти книги, я нахожу въ нихъ одно хорошее, именно то, что онъ дають писателю полный просторъ, что онъ представляють собою общирное поле, на которомъ во всемъ блескъ можетъ развернуться его таланть. Описывая бури, кораблекрушенія, битвы, изображая характеръ великаго полководца и т. п. въ подобномъ сочиненій, писатель можеть поперемінно являться астрономомь, географомъ, музыкантомъ, государственнымъ человъкомъ, даже волшебникомъ, если къ тому представится удобный случай. Кромъ того, свобода, предоставляемая писателю въ созданіи подобнаго рода произведеній, даеть ему возможность являться въ немъ лирикомъ, эпикомъ, трагикомъ и комикомъ, выказать свое превосходство во всъхъ родахъ поэзіи и краснортия" (т. І, стр. 482— 484). До такого широкаго пониманія задачъ романа, какъ бы предугадывающаго ту роль, которую займеть романь въ современной намъ жизни, не возвысился ни одинъ писатель XVII въка, и я привель это мъсто съ цълью показать, насколько Сервантесъ опередилъ свое время.

Отъ литературныхъ возарвній Сервантеса перейдемъ къ его религіознымъ и соціально-политическимъ возарвніямъ. Хотя среда и эпоха не могли не наложить на Сервантеса извъстнаго отпечатка, но въ религіозныхъ его возарвніяхъ мы не найдемъ и слъдовъ того фанатизма и изувърства, отъ котораго не были свободны лучшіе умы той эпохи, напр., Лопе-де-Вега и Кальдеронъ. Даже въ своихъ возарвніяхъ на мавританскій вопросъ Сервантесъ руководился не религіозными, а политическими соображеніями.

Подобно многимъ изъ своихъ современниковъ, онъ видълъ въ маврахъ внутреннихъ враговъ, которые никогда не простять своего униженія, никогда не сділаются гражданами Испаніи и візчно будуть въ союзъ съ внъшними врагами. На этомъ основаніи, онъ считаль изгнание мавровь разумной и законной мерой самообороны. По взглядамъ своимъ на религіозные вопросы Сервантесъ приближается къ передовымъ людямъ эпохи возрожденія: Эразму, Рабле и др. Нигдъ онъ не тщится обнаружить свою религіозную ревность, нигдъ онъ не заискиваеть благосклонности всесильной въ то время церкви. Въ "Донъ Кихотъ" разсъяно не мало стрълъ, направленныхъ противъ несимпатичныхъ сторонъ современнаго ему духовенства. Такъ, въ одномъ мъстъ (І, 257) онъ обличаетъ властолюбіе домашнихъ капеллановъ: "Ужели вы полагаете, воскинцаеть онъ, - что на свъть дълать больше нечего, какъ втираться въ чужіе дома и стараться забрать въ свои руки хозяевъ?" Во второй части "Донъ Кихота" есть элая выходка противъ монаховъ: "Миъ кажется, —замъчаетъ метръ-д'отель сидящему за объдомъ губернатору острова Баратаріи Санчо, — что вашей милости не слъдовало бы кушать ничего, что стоить на этомъ столъ. Большая часть этихъ кушаньевъ принесена монахинями, а позади креста прячется, говорять, чорть" (стр. 372). Внъшняя религіозность и суевъріе не разъ подвергались осмъянію Сервантеса. Въ его остроумной повъсти "Rinconete y Cortadillo" всъ воры и мошенники оказываются набожнъйшими людьми, строго исполняющими католическіе обряды и поминутно призывающими Бога и святыхъ, чтобы спасти ихъ отъ людского правосудія. Не мало выходокъ противъ всякаго рода суевърій попадается и въ "Донъ-Кихотв". Хотя герой романа, въ качествъ странствующаго рыцаря, долженъ быль върить въ фей, волшебниковъ и всякую чертовщину, но, какъ человъкъ новаго времени, онъ не разъ высказываеть сомнъніе въ возможности путемъ колдовства направить извъстнымъ образомъ человъческую волю (т. І, стр. 181). По этому поводу Донъ-Кихоть высказываеть однажды замвчательное сужденіе, изъ котораго видно, что Сервантесъ считаль суевъріе несовивстнымъ съ истинной религіозностью: "Всв эти случайности, обыкновенно называемыя въ народъ предзнаменованіями, должны казаться благоразумному человъку не болье, какъ счастливыми случайностями. Между тъмъ одинъ суевъръ, выйдя утромъ изъ своего дома и встрътившись съ францисканскимъ монахомъ, спешить возвратиться назадъ, словно онъ встретиль чудовищнаго грифа. Другой разсыпаеть на столъ соль и стано-



вится задумчивъ и мраченъ, точно природа обязалась предувъдомлять человъка объ ожидающихъ его несчастіяхъ. Благоразумный человъкъ и христіанинъ не долженъ судить по этимъ пустякамъ о намъреніяхъ неба (т. ІІ, стр. 458). Когда Санчо пріъхалъ губернаторствовать на островъ Бараторію, то онъ немедленно издалъ приказъ, чтобы нищіе, просящіе милостыню, не пъли про чудеса, достовърность которыхъ они не могли доказать (т. ІІ, стр. 413). Въроятно, за эти раціоналистическія выходки, такъ свойственныя эпохъ Возрожденія, книга Сервантеса попала въ списокъ запрещенныхъ инквизицією книгъ (Index Expurgatorius).

Вездъ, гдъ Сервантесъ касается политическихъ и національныхъ вопросовъ (исключеніе составляеть мавританскій вопросъ), онъ обнаруживаеть возвышенность идей, чувство справедливости и гуманности и замъчательную государственную мудрость. Подобно передовымъ людямъ эпохи Возрожденія, Сервантесъ, самъ герой Лепанто, гордившійся своими ранами, является врагомъ войны и завоевательной политики. Онъ порицаеть всякую войну, кромъ войны оборонительной, цъль которой-защита въры, отечества и короля. (т. П, стр. 225-226). Ценя въ человеке выше всего нравственное достоинство, Сервантесъ не придавалъ никакого значенія преимуществамъ рожденія: "Гордись, Санчо, своимъ скромнымъ происхожденіемъ и не стыдись его, тогда никто не пристыдить тебя имъ. Гордись лучше тъмъ, что ты-незнатный праведникъ, чъмъ тъмъ, что ты-знатный гръщникъ. Если ты изберешь добродътель своимъ руководителемъ и постановищь свою славу въ добрыхъ дълахъ, тогда тебъ нечего будетъ завидовать людямъ, считающимъ принцевъ и другихъ знатныхъ особъ своими предками. Кровь наслъдуется, а добродътель пріобрътается и цънится такъ высоко, какъ никогда не можеть цъниться кровь (т. П, стр. 336). Но высказывая такіе радикальные для того времени взгляды, Сервантесъ не былъ, однако, сторонникомъ всеобщаго равенства, не возставалъ противъ существующаго раздъленія людей на классы и сословія, на богатыхъ и бъдныхъ, но только полагаль, что привилегія происхожденія и богатства должна быть искупаема добровольно принимаемыми на себя заботами о благосостояніи обдівленных судьбою низших классовь общества. Извъстно, что Сервантесъ всю жизнь боролся съ бъдностью, что, не находя средствъ къ жизни на родинъ, онъ серьезно думаль о переселеніи въ Америку, что ему не разъ приходилось, жертвуя собственнымъ достоинствомъ, прибъгать съ просьбой о помощи къ знатнымъ покровителямъ, которые спасали его чуть не отъ

голодной смерти. Въ виду всего этого пріобрътаеть несомивнио автобіографическое значеніе великольшный гимнъ свободь и нравственной независимости, который онъ влагаеть въ уста Донъ-Кихота: "Свобода, Санчо, это драгоценное благо, дарованное небомъ человъку. Ничто не сравнится съ ней: ни сокровища, скрытыя въ нъдрахъ земныхъ, ни скрытыя въ глубинъ морской. За свободу и честь человъкъ долженъ жертвовать жизнью, потому что рабство составляеть величайшее земное бъдствіе. Ты видъль, другъ мой, изобиліе и роскошь, окружавшія насъ въ замкъ герцога. И что же? Вкушая эти изысканныя яства и замороженные напитки, я чувствоваль себя голоднымъ, потому что не пользовался ими съ той свободой, съ какой я пользовался бы своею собственностью; чувствовать себя обязаннымь за милости, значить налагать оковы на душу свою. Счастливъ тоть, кому небо дало кусокъ хлъба, за который онъ долженъ благодарить только небо". Нигдъ Сервантесъ не достигаеть такой нравственной высоты и такой политической мудрости, какъ въ тъхъ совътахъ и наставленіяхъ, которые даеть Донъ-Кихоть отправляющемуся на губернаторство Санчо. Туть передъ нами рисуется идеалъ управленія мудраго, справедливаго, твердаго, но вмъстъ съ тъмъ проникнутаго глубокой любовью и милосердіемъ къ людямъ \*). И таково было вліяніе этой нравственной силы, что Санчо, первоначально видъвшій въ губернаторствъ только средство нажиться, подъ вліяніемъ сов'втовъ Донъ-Кихота, совершенно перерождается, дівлается дъйствительно мудрымъ правителемъ, уничтожаетъ массу влоупотребленій, заботится объ участи бъдняковъ и, въ концъ

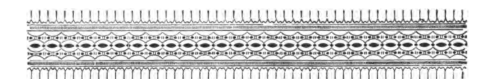
<sup>\*)</sup> Не можемъ отказать себъ въ удовольствии привести нъсколько изъ этихъ совътовъ, которые никогда не утратятъ своей ценности: "Старайся во всемъ открыть истину; старайся прозріть ее сквозь обіщанія и дары богатыхъ, и сквозь рубище и воздыханія б'ядныхъ. И когда правосудіе потребуеть жертвы, не обрушай на голову преступника всей кары суроваго закона; да не вознесется судья неумолимый надъ судьею сострадательнымъ! Но, смячгая законъ, смягчай его подъ тяжестью состраданія, а не подарковъ. И если ты станешь разбирать дівло, въ которомъ замівшанъ врагь твой, забудь въ ту минуту личную вражду и помни только правду. Не оскорбляй словами, кого ты принужденъ будеть наказать діломъ: человікь этоть и безь того будеть наказань, къ чему же усиливать его наказаніе непріятными словамий Когда теб'в придется судить виновнаго, смотри на него, какъ на слабаго и несчастнаго человъка, какъ на раба нашей греховной природы. И, оставаясь справедливымъ къ противной стороне, яви, насколько это будеть зависёть отъ тебя, милосердіе къ виновному, потому что, хотя всъ богоподобныя свойства равны, тъмъ не менъе милосердіе сіяеть въ нашихъ глазахъ ярче справедливости и т. д.



концовъ, самъ уважаеть съ острова такимъ же бъднякомъ, ка-кимъ прівхалъ туда.

Я далеко не исчерпалъ всъхъ перловъ гуманности и мудрости, заключащихся въ разсужденіяхъ Донъ-Кихота, которыя и были главной причиной того, что критика, позабывъ двойственный характеръ Донъ-Кихота, смотръла на него исключительно какъ на энтузіаста идеи добра, и негодовала на Сервантеса за то, что онъ ставить такую идеальную личность въ смешныя положенія. Съ другой стороны, ми хот пось обратить вниманіе на ускользнувшую отъ большинства публики положительную сторону произведенія Сервантеса, на массу заключающихся здісь возвышенныхъ и гуманныхъ идей, которыми особенно изобилуетъ вторая часть "Донъ-Кихота", когда характеръ героя просвътляется, когда завъса начинаеть мало-по-малу спадать съ глазъ его. Отъ этой части, написанной Сервантесомъ всего за годъ до смерти, въеть такой тишиной и душевной ясностью, такой радостной върой въ добро и истину, что она кажется намъ поэтическимъ завъщаніемъ великаго романиста, озареннымъ кроткимъ и умирающимъ свътомъ его жизненнаго заката.





## Артиетки-еоперницы \*).

Вопросъ о принципъ сценической игры принадлежить къ числу тъхъ вопросовъ, которымъ, повидимому, суждено въчно раздълять на два легеря любителей драматического искусства. Затронутый въ прошломъ столътіи Дидро въ его знаменитомъ діалогъ Рагаdoxe sur le Comédien, онъ былъ недавно подвергнутъ новому разсмотрънію современнымъ англійскимъ трагикомъ Эрвингомъ \*\*), и не далъе какъ въ прошломъ году изъ-за него скрестили оружіе знаменитый французскій комикъ Кокленъ и не менъе знаменитый италіанскій трагикъ Сальвини \*\*\*). Сущность теоріи Дидро состоить въ томъ, что актеръ для достиженія совершенства долженъ подчинять свой темпераменть уму, что онъ тъмъ лучше исполнить свою роль, чъмъ меньше положить въ нее души и страсти и чъмъ болъе будеть обдумывать каждое слово и каждый жесть. Вагляды Дидро, имъвшее въ свое время большой успъхъ. подверглись строгой критикъ со стороны величайшаго изъ французскихъ трагиковъ Тальма въ его извъстной брошюръ Réflexions sur l'Art Théatral \*\*\*\*). Не отрицая, что актеръ долженъ вполнъ усвоить себъ технику сценической игры и обдумать всякое слово своей роли, Тальма утверждаеть что подавлять

<sup>\*)</sup> Изъ лекцій по исторіи французской сцены, читанныхъ авторомъ на драматическихъ курсахъ Московскаго Театральнаго училища. Ред.

<sup>\*\*)</sup> См. русскій переводъ его річн О сценическом искусство. Москва, 1889 г. \*\*\*) Статья Коклена и возраженіе на нее Сальвини были переведены въ

<sup>&</sup>quot;Apmucmn".

<sup>\*\*\*\*)</sup> Брошюра Тальма была переведена на русскій языкъ и издана редакціей газеты "Театръ и Жизнъ", Москва, 1888 г.

силу своего темперамента и своей страсти актеру не слъдуеть. что только сливаясь вполет съ своей ролью, переживая изображаемыя страсти, какъ свои собственныя, онъ можеть произвести неотразимое впечатлъніе на публику. Какъ діалогъ Дидро, такъ и статья Тальма не были одними теоретическими разсужденіями, но опирались на игру знаменитыхъ атеровъ: Дидро имълъ гленымъ образомъ въ виду игру г-жи Клеронъ, которую онъ считаль идеаломъ сценической игры вообще, а Тальма опирался, помимо своего собственнаго опыта, на игру Лекэна и соперницы Клеронъ знаменитой Маріи Дюмениль, которыхъ онъ считалъ своими наставниками. Въ виду того, что эти артистки, раздълявшія между собой восторги французской публики XVIII в., были представительницами двухъ противоположныхъ школъ сценической игры, является весьма интереснымъ сопоставить между собой ихъ сценическую дъятельность, тъмъ болъе что недавно вышедшая біографія Клеронъ оживила воспоминаніе какъ о самой артисткъ, такъ и объ ея соперницъ ").

Уже со второй половины XVII в. на французской сценъ замъчаются два направленія сценической игры. Эпоха Людовика XIV наложила свою печать не только на драму, но и на сценическое искусство. Извъстное правило Буало: изучайте дворъ, знакомтесь съ нравами столицы (Étudiez la cour, connaissez la ville) считалось обязательнымъ не только для драматурговъ, но и для актеровъ, ибо, какъ французское сценическое искусство, было въ въ сущности искусствомъ придворнымъ. Этикетъ, господствовавшій при дворъ, бывшемъ законодателемъ вкуса и моды, перенесенъ и на сцену. Идеаломъ здъсь считалась не естественность и человъчность, а величіе, достоинство, изящество; актеры смотръли, но бросали взоры, не говорили, а декламировали на распъвъ, не ходили, а величественно шагали по сценъ и такой характеръ игры считался наиболюе соответствующимъ темъ царственнымъ типамъ, которые они изображали. Однимъ словомъ придворный этикетъ, табель о рангахъ перешли изъ придворныхъ нравовъ на сцену. Пиладъ, другъ и наперсникъ Ореста, не могъ говорить ему ты, потому что Оресть быль царскаго происхожденія; Ифигенія не должна была бояться угрожавшей ей смерти, потому что страхъ лишилъ бы ее свойственнаго всякой царственной особъ достоинства; даже такія личности, какъ Неронъ, изобража-

<sup>\*)</sup> M-lle Clairon d'après ses correspondences et les rapports de police du temps par Edmond de Goncourt. Paris 1890 (Charpentier).

лись не иначе какъ галантными по отношению къ женщинъ, ибо галантность была обязательна для всехъ кавалеровъ двора Людовика XIV и самъ король считался ея образцомъ \*). Прибытіе въ 1658 г. въ Парижъ Мольера сразу внесло новый элементь въ игру актеровъ, элементъ простоты и естественности. Мольеръ въ Impromptu de Versailles прямо заявляеть, что не только въ комедіи, но и въ трагедіи нужно играть естественно и по человъчески (humainement). Конечно, самъ Мольеръ въ качествъ актера комическаго не могъ примънить своего плодотворнаго принципа къ трагедіи, но это было сдълано его ученикомъ Барономъ, который быль естественнымь и умъль избъгать декламаціи, играя роли трагеческія. Своей правдивой, страстной и вмъстъ съ тъмъ полной изящества игрой, Баронъ приводилъ въ восторгъ современниковъ, называвшихъ его вторымъ Росціемъ. Много работая надъ каждой ролью, усвоивъ себъ въ совершенствъ технику сценической игры, Баронъ былъ томъ не менте врагомъ всякой рутины, всякихъ условныхъ искусственныхъ пріемовъ и, играя, всегда отдавался своему вдохновеню. "Хотя правила" — сказалъ онъ однажды — "и запрещають подымать руки выше головы, но разъ этоть жесть дълается актеромъ подъ вліяніемъ охватившей его страсти, его нужно оправдать, ибо страсть больше знаеть, что нужно дълать, чъмъ правила". Извъстный поэть Жанъ Баптистъ Руссо прекрасно охарактеризовалъ его игру въ слъдующихъ словахъ: "Онъ установиль тонъ истиннаго и патетическаго; свойственная его чарующему искусству божественная иллюзія придавала новый блескъ красотамъ Расина и сглаживала недостатки Прадона" \*\*).

Традиція игры Барона не умерла вмѣстѣ съ нимъ. Она отразилась на игрѣ многихъ актеровъ и актрисъ, между прочимъ на игрѣ знаменитой Адріены Лекувреръ, которая считается родоначальницей женской реальной игры въ трагическихъ роляхъ. Свидѣтельства современниковъ въ одинъ голосъ говорятъ, что отличительной чертой ея игры была простота и естественность. "Ей приписываютъ честь" — говоритъ газета Мегсиге (Мартъ, 1730), — "введенія простой и естественной дикціи и изгнанія

<sup>\*\*)</sup> Du vrai du pathètique il a fixé le ton:
De son art enchanteur l'illusion divine 
Prêtait un nouveau lustre aux beautés de Racine
Un voile aux défauts de Pradon.



<sup>\*)</sup> См. Тальма, О сценическомъ искусствъ. Гетнеръ, Исторія Фрацузской литературы XVIII в. и др.

декламцаім и чтенія стиховъ на распѣвъ". Стремясь къ реализму, Лекувреръ заботилась также о томъ, чтобъ ея костюмъ соотвѣтствовалъ роли. Играя роль Елисаветы въ драмѣ Эссексъ, она впервые явилась на французской сценѣ въ исторически-вѣрномъ королевскомъ костюмѣ конца XVI в. — нововведеніе, поразившее публику не меньше ея игры.

По слъдамъ Лекувреръ пошла Марія Дюмениль, вступившая на сцену въ 1737 г., стало-быть черезъ семь лъть послъ смерти Лекувреръ. Она дебютировала въ роли Клитемнестры въ Ифигеніи въ Авлидъ и сразу плънила публику своей вдохновенной и глубоко-правдивой игрой. Успъхъ ея былъ тъмъ болъе поразителенъ, что внъшнія средства ея были довольно ограничены. Она была средняго роста, не особенно хороша собой; въ манерахъ ея не было трагическаго величія, голосъ ея, хотя и очень гибкій, быль нівсколько глухь. Единственнымь украшеніемъ ея наружности были выразительные глаза. которые становились необыкновенно краснор вчивыми въ минуту страсти, отчаянія, мольбы. Лучшими ея ролями были роли Меропы въ трагедін Вольтера, Клеопатры въ Родогюнъ Корнеля, Аталін и Федры въ трагедіяхъ Расина. Судя по отзывамъ современниковъ, Дюмениль больше брала вдохновеніемъ и темпераментомъ, чемъ искусствомъ. Въ ръдкихъ случаяхъ она безукоризненно проводила свою роль на всемъ протяжении пьесы. Злые языки говорили, что она изучила до тонкости искусство контраста и нарочно играла въ однихъ мъстахъ блъдно и вяло, чтобъ тъмъ сильнъе поразить въ другихъ, но это предположение едва-ли справедливо. Скоръе нужно предположить, что вообще она мало заботилась объ отдёлке деталей своей роли, а тёмъ боле о достоинствъ осанки, величіи и изяществъ жестовъ. Если роль ее не захватывала, она играла до того холодно и вяло, что можно было прійти въ отчаяніе, но зато въ роляхъ благородныхъ, способныхъ вдохновить ее, она становилась, подобно нашему Мочалову, ръшительно неузнаваемой: чувство, охватывавшее ея душу, зажигало своимъ огнемъ ея чудные глаза и придавало магическую силу ея голосу. Увлекаясь сама до самозабвенія, она не вольно увлекала за собой и публику. Знаменитый Гаррикъ, видъвшій Дюмениль въ ея лучшихъ роляхъ, говорить, что это была не актриса, играющая роль Семирамиды или Аталіи, а настоящая Семирамида, настоящая Аталія. "Не было артистки говорить другой современникъ-боле чувствительной и боле пламенной. Никто сильне ея не могъ возбудить въ сердце арителя ощущеній страха и состраданія. Она неглижировала многими деталями въ своихъ роляхъ, но изъ самыхъ теневыхъ сторонъ ея игры, какъ изъ тучъ, вылетали молніи, которыя зажигали собою сердца людей \*). Въ особенности хороша была Дюмениль въ выражении чувствъ, идущихъ прямо отъ сердца, напримъръ чувствъ матери. Ея соперница Клеронъ замъчаетъ, что не было ничего болъе увлекательнаго, какъ ея игра въ этихъ роляхь и болье трогательнаго какъ изображение ею отчаяния матери. Видъвшіе ее въ этихъ роляхъ уносили съ собой впечатлъніе оть ея игры на всю жизнь. "Таково могущество талантаговорить Ларивъ въ своемъ Cours de Déclamation—такова сила производимаго имъ впечатлънія, что, несмотря на значительное количество лъть, протекшихъ съ той поры, какъ я видълъ Дюмниль въ роли Іокасты, память моя свято сохранила всв интонаціи ся голоса, вст ся порывы, даже всю манеру ся игры \*\*). До какой степени артистка довъряла своему непосредственному вдохновенію и пренебрегала всіми внішними эффектами доказываеть следующій случай, занесенный въ ея біографію: однажды по разсъянности она пришла на генеральную репетицію, на которой всегда въ Парижъ присутствовало много публики, въ утреннемъ капотъ. Неглиже это находилось въ такомъ ръзкомъ противоръчіи съ сильной трагической ролью, которую ей приходилось репетировать, что ея соперницы и завистницы не могли удержаться оть злорадной улыбки, заранве наслаждаясь твмъ смъшнымъ положеніемъ, въ которое она себя поставила. Но онъ жестоко ошиблись въ своихъ расчетахъ.-Не прошло и часа, какъ вдохновленная своей ролью, Дюмениль заставила ихъ позабыть все и присоединить и свои рукоплесканіи къ шумнымъ восторгамъ публики. -- Лучшая оцънка Дюмениль, какъ артистки, принадлежитъ Гаррику, который въ такихъ выраженіяхъ характеризуеть ея игру: "Какъ могло случиться, что женщина, повидимому лишенная всего, что способно увлекать на сценъ, достигла такого величія, такого совершенства? Нъть, нужно полагать, что природа до такой степени щедро одарила артистку, что она сочла возможнымъ пренебречь ухищреніями искусства. Глаза ея, не особенно красивые, выражають однако все, что можеть выразить страсть; ея довольно глухой голось пріобратаеть,

<sup>\*)</sup> См. Notice sur M-me Dumesnil, предпосланную ея мемуарамъ въ Collection des Mémoires sur l'Art Dramatique. Paris. 1823.

<sup>\*\*)</sup> Ibid. p. 14.

когда нужно, замъчательную гибкость и всегда находится на высотъ изображаемыхъ страстей. Кромъ того, ея страстная, непосредственная дикція, краснор'вчивые, хотя и лишенные всякой методы, жесты, наконецъ этотъ раздирающій душу крикъ, этотъ неподражаемый голосъ сердца, наполняющій душу зрителя ужасомъ и скорбью-соединение всъхъ этихъ красотъ преисполняеть меня почтительнымъ удивленіемъ къ ея таланту". "Она увлекала, она приводила въ восторгъ зрителя-восклицаеть другой очевидецъ, Дора; кажется, что самые недостатки ея приближали ея игру къ идеалу превдивой игры. Говорять, что ея манеры грубы, жесты небрежны, переходы ръзки, согласенъ, но что же дълать, если все это взятое вмъсть меня воспламеняеть? Яплачу, дрожу, прихожу въ изумленіе". Не зная, чёмъ объяснить этотъ неизсякаемый родникъ вдохновенія, который всегда быль готовъ бить ключомъ изъ сердца артистки, соперницы ея распустили слухъ, что она вдохновляеть себя винными парами-обвиненіе, которое даже не стоить опровергать. Дюмениль пробыла на сценъ слишкомъ долго: она имъла несчастье пережить свою репутацію. Въ послъдніе годы у ней уже не было ни прежняго огня, ни прежнихъ средствъ для выраженія трагическихъ чувствъ. Воть почему удаление ея со сцены въ 1775 г., шестидесяти трехъ льть оть роду, произвело мало впечатльнія на публику. Восторженный поклонникъ Дюмениль Гриммъ замъчаеть, что о ней сожалъли мало, потому что о паденіи ея таланта приходилось жалъть гораздо раньше, видя ее каждый день на сценъ, но тъмъ не менъе-продолжаеть онъ,-память о ней будеть жить до тъхъ поръ, пока будеть существовать французская сцена. Видя на сценъ Меропу, Агриппину или Семирамиду, эрители будутъ невольно вспоминать, какъ она была неподражаема въ этихъ одяхъ.

О частной жизни Дюмениль мы не имъемъ почти никакихъ свъдъній. Авторъ статьи о ней въ Biographie Universelle и авторъ статьи, предпосланной ея мемуарамъ, говоря подробно о сценической карьеръ артистки, не сообщаютъ никакихъ данныхъ для ея біографіи. Какъ артистка первоклассная, приводившая въ восторгъ весь Парижъ, она, конечно, имъла не мало поклонниковъ, (въ числъ ихъ былъ между прочимъ знаменитый трагикъ Лекэнъ, не иначе называвшій Дюмениль какъ Ма chère reine), но какъ она относилась къ нимъ, любила-ли она кого-нибудь изъ нихъ—объ этомъ мы не знаемъ ничего. Тихо и незамътно прошла ея жизнь. всецъло посвященная любимому искусству, и

скандальная хроника Парижа о ней упорно молчить. Совершенную противоположность ей въ этомъ отношеніи какъ и во многихъ другихъ представляетъ ея знаменитая соперница Клеронъ, о любовныхъ похожденіяхъ которой говорилъ весь Парижъ. Она до такой степени любила занимать своей особой и публику, и администрацію, что за ней быль учреждень спеціальный надзоръ. Особые агенты слъдили за каждымъ ея шагомъ и сообщали министру полиціи подробности ея интимной жизни, которыя всліздъ затъмъ дълались достояніемъ всего Парижа\*). Если Дюмениль характеромъ своей игры и некоторыми чертами своего характера напоминаетъ нашего Мочалова, о которомъ тоже говорили, что онъ вдохновляеть себя винными парами, то Клеронъ своими причудами и самообожаніемъ, своей страстью къ рекламъ и эффекту напоминаетъ знаменитую современную французскую актрису, которая постоянно занимаеть собою прессу и разъважаеть по всему свъту съ заранъе приготовленнымъ гробомъ.

Клара Сканапикъ, впослъдствіи прославившаяся подъ своимъ уменьшительнымъ именемъ Клеронъ, родилась въ 1723 г. въ маленькомъ городкъ С. Ванонъ во Фландріи. Она была незаконной дочерью портнихи и сержанта мъстнаго полка. Обстановка, въ которой она провела свое дътство, была самая печальная. "Дътство мое-пишетъ Клеронъ въ своихъ мемуарахъ-не знало ни ласкъ, ни нъжныхъ заботь, ни удовольствій. Грамота была единственная вещь, которую я изучила въ 11 лъть, а катихизисъ и молитвенникъ были единственными книгами, прочитанными мною въ дътствъ за исключениемъ развъ разсказовъ о колдунахъ и мертвецахъ, которые я считала истинными". Поддерживая иглой свое скудное существованіе, мать Клеронъ естественно надъялась со временемъ имъть въ своей дочери помощницу, но, какъ нарочно, Клеронъ съ самаго ранняго дътства обнаруживала величайшее отвращение къ шитью, за что ей не мало доставалось отъ матери. На двънадцатомъ году жизни Клеронъ мать увезла ее въ Парижъ, гдъ онъ заняли маленькую квартирку въ одномъ изъ отдаленныхъ кварталовъ столицы. Квартира состояла изъ двухъ комнать, гостинной и спальни, которая служила также мъстомъ заключенія для провинившейся или не желавшей работать Клеронъ. Изъ единственнаго окна этой комнаты, выходившаго на дворъ, было видно, что дълается въ на-

<sup>\*).</sup> Донесеніями этихъ агентовъ, сохранившимися въ архивѣ бывшей Бастиліи, пользовался Гонкуръ въ своей книгѣ о Клеронъ.



ходившейся vis-à-vis квартиръ, которую занимала артистка Соmédie Française Данжевиль. Сквозь раскрытыя окна этой квартиры Клеронъ видъла, какъ артистка брала уроки танцевъ и мимики, какъ послъ урока все семейство артистки, восхищавшееся ея граціей, принималось ее цъловать. Послъ перваго изъ этихъ уроковъ Данжевиль сдълалась идеаломъ и божествомъ для юной Клеронъ, которая пыталась воспроизводить всв ея жесты, всъ ея движенія. Узнавши, что Данжевиль актриса, она только и мечтала о томъ, чтобъ увидъть свое божество на сценъ. Въ числъ знакомыхъ ея матери быль одинъ господинъ, который однажды взяль съ собою Клеронъ въ Comédie Française. Давали трагедію Графъ Эссексъ и комедію Les Folies Amoureuses. Какъ очарованная, просидъла она весь вечеръ, не будучи въ состояніи произнести ни одного слова. Вернувшись домой, она не спала всю ночь на пролетъ, а утромъ начала разыгрывать передъ матерью и знакомыми различныя сцены изъ виденныхъ ею пьесъ. "Въ особенности-пишеть артистка-приводило всъхъ въ изумленіе искусство, съ которымъ я умела подражать игре всякаго актера. Я картавила какъ Гранваль, бормотала и прыгала какъ Пуассонъ и употребляла всъ усилія, чтобы передать тонкую игру м-lle Данжевиль и жесткую и холодную манеру м-lle Баликуръ. Всъ присутствовавшіе смотръли на меня какъ на маленькое чудо, но мать моя, насупивъ брови, сказала, что для нея было бы пріятнъе, если бы я сумъла сшить платье или рубашку, чъмъ продълывать всъ эти глупости. Видя, что слушатели на моей сторонъ, я осмълилась замътить матери, что я никогда не научусь шить и что я хочу поступить на сцену. Ругательство и пощечины заставили меня замолчать». Съ этихъ поръ борьба Клеронъ съ семейнымъ началомъ еще болъе обострилась: мать прямо заявила дочери, что она уморить ее голодомъ и переломаеть ей руки и ноги, если она не станеть шить. Въ такомъ случав смъло отвъчала Клеронъ — убейте меня поскоръе, потому что, если останусь жива, я все-таки поступлю на сцену. Два мъсяца длилась эта борьба, но наконецъ, подъ вліяніемъ одной изъ своихъ заказчицъ, женщины умной и доброй, принявшей горячее участіе въ талантливой дівочкі, мать перемінила политику, приласкала дочь и сказала ей, что она согласна на все, лишь бы Клеронъ забыла прошлое и любила ее по прежнему. На другой день она привела дочь къ ея покровительницъ, которая пригласила актера Дэгэ прослушать декламацію Клеронъ. Декламація трипадцатильтней дъвочки настолько понравилась Дэгэ, что послъдній

представилъ Клеронъ труппъ Comédie Française, какъ таланть, подающій большія надежды. Ей немедленно были даны учителя декламаціи, танцевъ и пънія, которые наскоро подготовили ее къ дебюту. Клеронъ дебютировала въроли служанки въ пьесъ Isle des Esclaves и имъла успъхъ. Этотъ успъхъ ръшилъ ея судьбу, ибо, благодаря ему, она немедленно получила ангажементь въ провинцію на комическія роли, свойственныя ея возрасту, съ обязательствомъ пъть въ комическихъ операхъ и участвовать въ балетъ. Клеронъ пробыла въ провинціи около семи лѣтъ. Она играла въ Руанъ, Лиллъ, Гавръ, возбуждая всеобщій восторгь какъ своей привлекательной наружностью, такъ и разнообразіемъ своихъ талантовъ: она обладала прекраснымъ голосомъ, недурно пъла и граціозно танцовала. Гаррикъ, видъвшій ее въ Лиллъ въ роляхъ субретокъ, предсказалъ ей блестящую будущность. Въ 1743 г., благодаря стараніямъ своихъ поклонниковъ, принадлежавшихъ къ знатнъйшимъ фамиліямъ Франціи, она была приграшена сначала на оперную сцену, а черезъ нъсколько мъсяцевъ принята въ составъ труппы Comédie Française. Товарищество Comédie Française, знавшее какимъ путемъ она удостоилась этой высокой чести, встрътило ее не особенно дружелюбно. Клеронъ въ своихъ Мемуарахъ разсказываеть, что когда она объявила труппъ, что желаеть дебютировать въ роли Федры, коронной роли Дюмениль, то вся труппа расхохоталась ей въ глаза. Ее пытались отговорить отъ этого дерзкаго шага, увъряя, что публика не дасть ей окончить и перваго акта, но на всъ эти увъренія она гордо отвъчала: «Хотите ли вы этого, господа, или нъть, но я имъю право выбора. Я ръшила дебютировать въ Федръ или не играть совсъмъ».

Дебють Клеронъ въ роли Федры прошелъ съ большимъ успъхомъ. Даже поклонники Дюмениль рукоплескали молодой артисткъ и находили, что нъкоторыя мъста роли, требовавшія тонкой отдълки, выходили у ней даже лучше, чъмъ у Дюмениль. Несомнънно, что часть успъха должна быть отнесена на счетъ красивой наружности Клеронъ, ея чудныхъ глазъ и другихъ красоть, о которыхъ подробно распространяется авторъ изданной по этому поводу брошюры. Выступивъ вслъдъ за этимъ съ большимъ успъхомъ въ нъкоторыхъ комическихъ роляхъ, напримъръ въ роли Дорины въ Тартюфъ, Клеронъ въ скоромъ времени совсъмъ перешла на трагическія роли, въ которыхъ сдълалась опасной соперницей Дюмениль. Лучшими изъ созданныхъ ею ролей считаются роли Ареціи въ Dénis le Тугап Мармонтеля, Электры въ «Орестъ» Вольтера, Клеопатры въ трагедіи того же

имени Мармонтеля, Аменаиды въ «Танкредъ» Вольтера, Ифигеніи въ трагедіи «Ифигенія въ Тавридъ» Делятуша и др. Современики, видъвшіе ее въ этихъ роляхъ, не находять словъ для выраженія своихъ восторговъ. Гриммъ говоритъ, что слова Аменаиды: «Eh bien, mon père», сказанныя послъ чтенія письма Танкреда, были произнесены ею удивительно, и что весь четвертый акть обязанъ своимъ успъхомъ только пламенному одушевленію, съ которымъ Клеронъ провела свою роль. Даламберъ, видъвшій ее въ этой роли, пишетъ Вольтеру, что Клеронъ была несравненна и превзошла самое себя, а Вольтеръ по поводу ея игры въ Электръ замъчаетъ, что она могла бы потрясти Альпы и сдвинуть съ мъста Юру и прибавляеть, что, смотря на ея игру, онъ впервые увидёль, что значить совершенство трагическаго исполненія. Извъстность Клеронъ росла съ каждымъ днемъ и достигла своего апогея въ то время, когда она, прослуживъ искуству двадцать два года, сочла несовитстнымъ съ своимъ достоинствомъ продолжать службу и навсегда оставила сцену. Отставка Клеронъ была цълымъ событіемъ въ театральномъ міръ, и потому о ней слъдуетъ сказать несколько словь. Глубоко убежденная въ достоинстве своего искуства, артистка не могла относиться иначе, какъ съ негодованіемъ, къ тому жалкому положенію, въ которомъ находилась во Франціи профессія актера. Извъстно, что актеры въ то время считались отлученными оть церкви, что они были лишены некоторыхъ гражданскихъ правъ, напримеръ, права свидътельствовать на судъ. Эта несправедливость, остатокъ средневъковаго варварства, возмущала Клеронъ до глубины души. Опираясь на свою популярность и на свое вліяніе въ правительственныхъ сферахъ, Клеронъ ръшилась употребить всъ усилія, чтобъ снять поворное клеймо съ чела представителей сценическаго искуства. Либеральная партія съ Вольтеромъ во главъ съ страстнымъ участіемъ слъдила за неравной борьбой смълой женщины съ общественными предразсудками и поддерживала ее своимъ сочувствіемъ. Одно случайное обстоятельство еще болъе обострило отношенія Клеронъ къ администраціи и послужило ближайшимъ поводомъ къ ея отставкъ. Одинъ изъ актеровъ Comédie Française, нъкто Дюбуа, отказался уплатить по счету лъчившаго его доктора, который перенесъ дъло въ судъ. Считая поступокъ Дебуа позорящимъ все сословіе, Клеронъ, чтобъ избъгнуть огласки, убъдила Лекэна, Моле и другихъ актеровъ сложиться, внести за Дюбуа требуемую сумму и вычеркнуть его изъ членовъ труппы. Но это послъдниее оказалось не такъ-то легко. У Любуа

была хорошенькая дочь, возлюбленная весьма вліятельнаго человъка, герцога де Франсака, которому удалось выхлопотать высочайшее повеленіе оставить Дюбуа по прежнему въ труппъ. Тогда Клеровъ, Лекэнъ и еще нъсколько актеровъ дали другъ другу слово не играть съ Дюбуа. И воть на представленіи пьесы Siège de Calais произошель цълый скандаль. Актеры не хотыли играть съ Дюбуа, представление было отложено. Обманутая въ своихъ ожиданіяхъ публика, не знавшая закулисной стороны діла. стала кричать, что актеры позволяють себъ слишкомъ много. что ихъ слъдуеть проучить и привести къ порядку. На другой день администрація распорядилась отвезти Клеронъ, Моле и Лекона въ тюрьму For-l'Éveque. Этоть акть насилія сразу повернуль симпатіи публики въ сторону протестовавшихъ. Выпущенная изъ тюрьмы Клеронъ сдълалась героиней дня и квартира ея, гдъ она продолжала оставаться нъкоторое время подъ домашнимъ арестомъ, была по цълымъднямъ осаждаема людьми, желавшими ей выразить свое сочувствіе. Лишь только изв'ястіе о заключеніи Клеронъ и товарищей дошло до Вольтера, какъ знаменитый защитникъ памяти Адріены Лекувреръ поспъшилъ написать ей письмо, въ которомъ убъждалъ ее не уступать, а бороться до конца. «Человъкъ, принимающій къ сердцу славу Клеронъ писалъ Вольтеръ убъдительно просить ее воспользоваться настоящимъ случаемъ и заявить о безсмысленности порядковъ, при которыхъ человъка заключаютъ въ тюрьму, когда онъ не играеть, и отлучають отъ церкви, когда онъ играеть. Актеры, высказавшіе въ этомъ ділі столько чувства чести, конечно, ее поддержать. Успъеть ли она или не успъеть, но во всякомъ случав сделается предметомъ обожанія для публики; но если она послъ всего происшедшаго снова станетъ играть на сценъ, подобно рабъ, бряцающей своими цъпями, то утратить всякое уваженіе. Я ожидаю оть нея твердости, которая доставить ей столько же славы, какъ и ея таланть, и которая будеть началомь достопамятной эпохи». Сохранилось еще другое, не менъе любопытное, письмо Вольтера, относящееся къ этому же времени, въ которомъ онъ просить артистку употребить все свое вліяніе въ высшихъ сферахъ для доставленія м'вста священника одному изъ его protégé, увъряя, что попы, отлучившіе ее отъ церкви, какъ актрису, причислять къ лику святыхъ, когда узнають, что она можеть раздавать мъста. Въ виду того, что сочувствіе общества стало все болье и болье склоняться на сторону актеровъ, театральное начальство не стало настаивать на оставленіи Дюбуа. Онъ вышель въ отставку, награжденный хорошимъ пенсіономъ, а актеры-протестанты согласились снова играть, за исключеніемъ впрочемъ Клеронъ, которая по бользни взяла отпускъ и увхала въ Женеву къ Вольтеру. Возвратившись оттуда, она категорически заявила, что оставляеть сцену и возвратится только тогда, когда ходатайство ея будеть уважено и актеры получать тъ же права, которыми пользуются остальные граждане. Напрасно театральное начальство давало ей самыя лестныя предложенія, предлагало, между прочимъ, самой выбирать пьесы и назначать дни, въ которые она будеть играть, Клеронъ ръшительно отвергла всё эти предложенія и объщала только подождать нёкоторое время, по истеченіи котораго вышла въ отставку 23 апръля 1766 г. въ полномъ расцвътъ силъ и таланта, на сорокъ третьемъ году своей жизни. На первый разъ кажется страннымъ, что отставка Клеронъ, безспорно внушенная благородными мотивами, была встръчена членами труппы Comédie Française скоръе съ радостью, чъмъ съ сожалъніемъ. Причина этого лежала въ неуживчивомъ характеръ артистки, отъ котораго приходилось не мало страдать ея товарищамъ по сценъ. Упоенная неслыханнымъ успъхомъ въ публикъ, гордая своимъ вліяніемъ въ высшихъ административныхъ сферахъ, она смотръла на себя какъ на существо высшаго порядка, относилась свысока къ другимъ артистамъ и неръдко позволяла себъ весьма ръзкіе отзывы объ ихъ игръ. Данжевиль — прежній идолъ Клеронъ — должна была изъ-за нея оставить сцену, ибо ужиться съ ней не было никакой возможности (il n'ya plus moyen de vivre avec cette créature là говорила она уходя): о ш-elle Госсенъ она отзывалась не иначе, какъ о дуръ, была на ножахъ съ Превилемъ и Лекэномъ, которому тоже пришлось разъ послъ ссоры съ Клеронъ на время оставить сцену и т. п. Но въ особенности доставалось отъ нея ея талантливой соперницъ Дюменель, которой она завидовала и дълала тысячу мелкихъ непріятностей. Въ послъднее время своей дъятельности Клеронъ играла ръдко и когда товарищи однажды мягко упрекнули ее въ томъ, она отвътила имъ весьма неделикатно: "правда, сказала она, что я играю ръдко, но вато на каждое изъ моихъ представленій вы можете существовать цёлый месяць". Не мало также страдали оть нея и драматурги, которыхъ она третировала съ высоты величія титулованной премьерши, капризничала съ ними, надобдала своими претензіями и при мальйшемъ противорьчіи говорила въ глаза дервости. Разсердившись на кого-нибудь, она не разбирала средствъ для выраженія своего неудовольствія. Она распускала некрасивыя сплетни о Лагарив, за то, что въ своей трагедіи Comte de Warwik онъ отдаль роль Маріи Анжуйской не ей, а Дюмениль. Одному изъ драматурговь она бросила въ лицо свою роль; другому, читавшему свою пьесу труппъ Comédie Française, она наговорила въ глаза дерзостей и когда онъ, разсерженный, уходиль изъ театра, она закричала ему вслъдъ: "Уходите, милостивый государь, но если въ васъ есть хоть искра таланта—вы къ намъ вернетесь". Подобно многимъ артистамъ, она наивно думала, что творчество, планъ, характеры, словомъ, поэзія—все это вещи второстепенныя въ пьесъ, которыя не имъютъ цъны безъ таланта актера. Нужно сказать правду, что сами авторы въ припадкъ излишней скромности или любезности могли внушить артистамъ полобныя мысли.

Если Вольтеръ выражался о своей Меропъ, что не онъ создалъ ее, а Дюмениль, если онъ притворился неузнавшимъ другой своей трагедіи въ исполненіи Клеронъ и съ наивнымъ лукавствомъ стараго селадона восклицалъ: "неужелия могъ написать эту прелесть?", то нечего удивляться, что такая самолюбивая и влюбленная въ свое искусство артистка, какъ Клеронъ, могла принять эту гиперболу за чистую монету и утверждать, что авторъ, написавъ трагедію, сдълалъ только самое легкое, потому что самое трудное приходилось дълать актеру. По этому поводу одинъ изъ драматурговъ (нъкто Dulaurens) ръзко выразился насчетъ Клеронъ и восхищавшейся ею публики: "у насъ—сказалъ онъ однажды—больше любятъ и больше удивляются одътой въ костюмъ куклъ, хорошо произносящей стихи, чъмъ поэту, который ихъ написалъ".

Привыкнувъ въ продолжение столькихъ лѣтъ жить восторгами публики, Клеронъ, конечно, не разъ пожалѣла о томъ, что погорячилась и вышла въ отставку, но она была слишкомъ горда, чтобы сдѣлать первый шагъ. Она не могла примириться съ тѣмъ, что носредственности, въ родѣ Санваль или Дюранси могли ее вытѣснить изъ памяти публики. Она изрѣдка появлялась въ ложѣ, скромно закрываясь своимъ вѣеромъ, она слышала, какъ кругомъ говорили: "вотъ Клеронъ! вотъ она!" но она тщетно ждала, чтобъ публика, какъ въ прежнее время, при видѣ ея разразилась громкими рукоплесканіями. Ей приходилось сознаться, что къ отсутствію ея стали привыкать. Почитатели и почитательницы ея таланта употребляли всѣ усилія, чтобы наномнить о ней публикѣ. Они устраивали частные спектакли, на которыхъ она появлялась въ своихъ лучшихъ роляхъ и по преж-

нему производила фуроръ. Послъ каждаго изъ такихъ спектаклей газеты поднимали тревогу, выражали сожальніе, что французская сцена лишилась такой великой артистки, но театральное начальство оставалось глухо къ этимъ сожаленіямъ. Такъ прошло еще нъсколько лъть. Въ 1770 г., по случаю свадьбы Маріи Антуанеты съ дофиномъ, состоялся парадный спектакль въ Версалъ, въ которомъ исполнителями явились артисты Comédie Français съ Дюмениль и Лекэномъ въ главъ. Считая этотъ случай весьма удобнымъ, чтобъ напомнить королю о Клеронъ, поклонники ея устроили такъ, чтобы и она была приглашена на два представленія. Такимъ образомъ соперницы встретились еще разъ на поле чести и между ними произошелъ настоящій драматическій турниръ. Клеронъ играла Аталію въ трагедіи Расина и Аменаиду въ Танкредъ Вольтера, а Дюмениль — Семирамиду. Нъсколько лъть, проведенныхъ внъ сцены, не замедлили оказать свое вліяніе на игру Клеронъ. Гриммъ, присутствовавшій на представленіи Танкреда, говорить, что въ игръ Клеронъ не было прежней силы, что она играла роль Аменаиды вяло, монотонно и имъла только посредственный успъхъ сравнительно съ Дюмениль, которая вышла побъдительницей изъ состязанія. "Это не шутка, писаль по этому поводу восторженный поклонникъ Дюмениль, Лекэнъ, — покорить фальшивыя или предубъжденныя сердца придворныхъ, но она сдълала это чудо. Клянусь, что удовольствіе, которое я испытываю оть этого, превосходить всякое описаніе. Теперь же другая (т.-е. Клеронъ) ломаеть себъ руки. Дай Богъ, чтобы она этими руками разорвала себъ сердце и захлебнулась бы своей ядовитой кровью". Неудачнымъ состязаніемъ съ Дюмениль закончилась сценическая карьера Клеронъ. Съ этихъ поръ она уже никогда не играла и даже не декламировала передъ публикой, за исключениемъ того достопамятнаго вечера (въ октябръ 1773 г.), когда она, одътая въ античный костюмъ жрицы, декламировала оду, сочиненную въ честь Вольтера Мармонтелемъ, вънчала его бюсть лавровымъ вънкомъ, а растроганный старикъ отвъчалъ ей стихотвореніемъ, въ которомъ говорилъ, что самая его слава была дъломъ Клеронъ.

Если отличительной чертой игры Дюмениль была способность сливаться съ своей ролью и увлекать за собой публику силою своего порыва, то отличительной игрой Клеронъ была тонкая отдёлка деталей и умёнье пользоваться сценическими эффектами; если первая была вся вдохновеніе, то послёдня—вся искусство. Клеронъ имёла обыкновеніе говорить, что она обязана

была всёми своими успёхами искусству. И этимъ искусствомъ не даромъ восхищались современники, потому что ни у одной изъ современныхъ артистокъ, не исключая и Дюмениль, мимика декламація, жесты и позы не были доведены до такого совершенства, какъ у Клеронъ. Одаренная отъ природы счастливой сценической наружностью: красивымъ и выразительнымъ лицомъ, черными лучистыми глазами, звучнымъ металлическимъ голосомъ, она развила и усовершенствовала свои природныя данныя и умъла пользоваться ими съ изумительнымъ искусствомъ. Она одухотворила свое лицо, зажгла свои глаза пламенемъ трагичеческихъ страстей, путемъ упорной работы вполив подчинила себъ свой голосъ и достигла того, что въ ея чтеніи достоинства стиховъ выступали ярче, а недостатки сглаживались. Ея декламація произвела такое магическое впечатленіе на больного Вольтера, что онъ совершенно позабыль о своей бользни и слушаль ее съ такимъ восторгомъ, съ какимъ монахъ средневъковой легенды слушаль пъніе райской птички. Геро де-Сешель въ Réflexions sur la Declamation\*) разсказываеть, что однажды Клеронъ, сидя въ креслъ и не говоря ни слова, выражала на своемъ лицъ не только различныя чувства, какъ-то: любовь, гивъь, ненависть, грусть, скорбь, человъколюбіе, но и различные оттынки этихъ чувствъ, и когда удивленные присутствующе спрашивали ее, какимъ путемъ она достигла этого, она отвъчала, "что, помимо сценической практики, ей не мало помогало изучение анатоміи человъческаго лица, что она отлично знала, какіе мускулы нужно приводить въ движеніе при выраженіи того или другого чувства. Благодаря такому совершенству мимики и жестовъ, многія сцены, въ которыхъ Клеронъ не говорила ни слова, производили весьма сильное впечатленіе. "Ахъ, если бы вы видели, мой дорогой учитель, —писалъ Дидро къ Вольтеру, послъ представленія Танкреда-какъ она проходить по сценъ, влекомая палачами, съ закрытыми глазами, съ подгибающимися колфиями и безсильно упавшими на нихъ руками, если бы вы слышали ея крикъ при видъ Танкреда, вы поняли бы, что иногда нъмая игра можеть достигнуть той степени патетическаго, который не достигаеть ораторское искусстяо. Разверните ваши портфели, найдите тамъ рисунокъ Пуссена Эсоирь передъ Ассуромъ: это Клеронъ, идущая на казнь".

Развивъ до поразительнаго совершенства всъ задатки, дан-

<sup>\*)</sup> Мъсто это приведено вполнъ у Гонкура, р. 180-181.

ные ей природой, Клеронъ обладала ръдкимъ искусствомъ заставить публику позабыть одинъ коренной недостатокъ своей фигуры. Такъ какъ небольшой рость артистки не соотвътствовалъ величію героическихъ типовъ, ею изображаемыхъ, то она изобъгала ходить пъшкомъ и не иначе показывалась на улицахъ, какъ въ портшезъ. Съ помощью высокихъ каблуковъ и умънья держаться на сценъ, она становилась неузнаваемою для лицъ ее знавшихъ. Пріъзжая изъ провинціи актриса Вестрисъ не хотъла върить, чтобы величественная женщина, которую она видъла на сценъ въ роли Андромахи, была та самая маленькая Клеронъ, у которой она провела вечеръ наканунъ.

Боясь сбиться съ тона и темъ нарушить въ зрителе иллюзію, Клеронъ и въ частной жизни употребляла тонъ и величественные жесты своихъ героинь. "Если въ продолжение всего дня-выразилась она однажды-я буду мъщанкой, то я останусь мъщанкой и въ роли Агриппины. Пошлый тонъ и пошлые жесты будуть прорываться у меня на каждомъ шагу, и только въ ръдкіе моменты моя привыкшая къ буржуваной обстановкъ душа (mon ame embourgeoisée) будеть въ состояніи изображать величіе". Руководимая желаніемъ производить въ зритель по возможности полную иллюзію, вполнъ увъренная, что въ соотвътственномъ костюмъ, актеръ скоръе найдетъ надлежащій тонъ своей роли, Клеронъ положила не мало заботъ на то, чтобы костюмы ея соотвътствовали ролямъ и были върны исторіи. Играя, напримъръ, греческую невольницу, она впервые на французской сценъ появилась не въ современномъ костюмъ съ пудрой и мушками, а въ простой туникъ греческой невольницы, съ распущенными волосами и съ цъпями на рукахъ. По этому поводу Дидро обратился къ ней съ краснорфчивымъ воззваніемъ не останавливаться на полдорогь, отбросить все условное и явиться на сцену, какъ того требуеть правда и природа. Но стремясь къ этой вившней правдъ, Клеронъ неръдко упускала изъ виду правду внутреннюю и ради эффекта впадала въ искусственность. Современники, восхищаясь красотой ея декламаціи, находили ее монотонной, а игру ея болъе искусной, чъмъ правдивой (Гриммъ); даже такой восторженный поклонникъ, Клеронъ какъ Дидро, увъряеть, что у нея все изучено и подготовлено. "Я не сомивваюсь-говорить онъ-и въ томъ, что и Клеронъ, какъ всякая выдающаяся артистка должна испытывать муки творчества, разъ онъ сумъла достигнуть высоты созданнаго ею типа, она овладъваетъ собой и только повторяеть себя почти безъ всякаго

внутренняго волненія". Гаррикъ, отдавая справедливость таланту и виртуозности Клеронъ, находилъ, что она слишкомъ актриса и предпочиталь ей вдохновенную, хотя и мене искусную, Дюмениль. Тонкій наблюдатель современныхъ нравовъ лордъ Честерфильдъ сильно порицалъ Клеронъ за то, что она и дома изображаеть изъ себя трагическую героиню. "Я понимаю"-говориль онъ Гаррику, -- , что можно два часа въ день проникнуться ролью, которую играешь вечеромъ, но держать себя въ продолжение всего дня театральной королевой-просто смешно. Искусство великаго актера въ томъ и состоить, чтобы заставить публику совершенно позабыть свою личность". Сравнивая игру Клеронъ съ игрой Дюмениль, Лагариъ, подобно Гаррику, отдаеть преимущество послъдней. "Время"-говорить онъ, обращаясь къ Дюмениль,-, не имъеть власти надъ твоимъ талантомъ. Не искусству обязана ты своими чарами. Усилія искусства вызывають апплодисменты, оно удовлетворяеть умъ, но твоя игра заставляеть трепетать сердце и исторгаеть изъ глазъ слезы. Твои порывы, твоя ярость, твой ужасъ и твои глаза, плачущіе непритворными слезами, -- воть въ чемъ твое искусство, искусство ни откуда не заимствованное, искусство, которому нельзя подражать". Нужно отдать справедливость Клеронъ, что во вторую половину своей сценической карьеры, въ ея игръ замъчается сознательное и настойчивое стремленіе не толькъ къ внъшней, но и къвнутренней правдъ. Она чувствовала, что въ традиціонной декламаціи много фальшиваго и условнаго. Она ръшилась сдълать попытку перейти къ болъе простой и естественной дикціи и съ этой цълью увхала въ 1752 г. на гастроли въ Бордо, чтобы продълать этотъ опыть передъ новой публикой. Успъхъ превзошелъ ея ожиданія. Съ этихъ поръ Клеронъ малопо-малу оставляеть старую традиціонную манеру игры, которой была обязана своей славой, и прибъгаеть весьма ръдко къ декламаціи, за что Гаррикъ осыпаеть ее похвалами.-Мармонтель въ своихъ Мемуарахъ приписываеть эту реформу своему вліянію, говорить, что ему стоило не мало трудовъ убъдить Клеронъ выступить на новую дорогу, но это сомнительно. Върнъе, что сама Клеронъ, въ своемъ въчномъ стремлени къ совершенству, пришла къ мысли о необходимости коренной реформы въ сценическомъ искусствъ, въ смыслъ большей простоты и правды, и что въ Мармонтелъ она нашла поддержку своимъ стремленіямъ.

Оставивъ сцену сравнительно въ молодые годы, Клеронъ прожила еще около сорока лътъ. Чтобы наполнить чъмъ нибудь свою безцвътную жизнь, она завела у себя на дому нъчто въ

родъ драматической школы, приготовила къ сценъ такихъ актеровъ, какъ Ларивъ и m-elle Ракуртъ; прилежно занималась естественной исторіей и устроила у себя прекрасный естествено-историческій музей, съ которымъ потомъ вслідствіе измінившихся обстоятельствъ ей пришлось разстаться. Старость ея была весьма печальна. Болъзни ее одолъвали; по ея собственному выраженію, обычнымъ ея состояніемъ было страданіе. Къ страданіямъ физическимъ не замедлили присоединиться и страданія нравственныя. Графъ де-Вальбель, которому Клеронъ посвятила цълыхъ восемнадцать лъть своей жизни, ее оставиль; она влюбилась въ своего ученика красавица Ларина и была въ отчаяніи, когда онъ ей оказываль одно глубочайшее уваженіе. И такихъ случаевъ съ ней было не мало. Трагедія ея жизни состояла въ томъ, что, хотя дни ея приближались въ вечеру, въ сердцъ ея не вечеръло; оно было настолько молодо, что упорно продолжало жаждать любви и счастія. Лучъ любви, сверкнувшей въ глазахъмолодого владътельнаго марграфа Анспахскаго, заставилъ Клеронъ оставить Парижъ и перевхать въ Германію. Она прожила тамъ болве четырнадцати лътъ, въ качествъ придворнаго философа, какъ деликатно выразился Вольтерь, или въ качествъ фаворитки, какъ выражались другіе. Последнее вернее, потому что Клеронъ тотчасъ же увхала изъ Анспаха, какъ только заметила, что ея место въ сердцъ марграфа занято другой женщиной. Послъдніе года она провела въ Парижъ въ своемъ домъ, одинокая, почти забытая всеми, изнемогая подъ бременемъ. удручавшихъ ее недуговъ. "О, мой другъ", — писала она въ 1792 г. нъмецкому литератору Генриху Мейстеру, съ которымъ сблизилась въ первые годы своего пребыванія въ Германіи, -- вы меня не узнаете теперь. Мои обычныя страданія въ соединеніи съ лишеніями всякаго рода изсушили мою душу и удвоили количество прожитыхъ мною леть. Я не более, какъ тень той женщины, которую вы нъкогда знали". По мъткому выраженю Гонкура, письмо это напоминаеть стоны безпомощнаго Филоктета, оставленнаго съ своей раной на островъ Лемносъ. Въ другомъ письмъ, жалуясь другу на свое одиночество, Клеронъ восклицаетъ: "Теперь у меня нътъ никого, кромъ самой себя. Теперь я могу сказать, какъ Медея у Корнеля: "довольно!" ("C'est assez!"). Тъмъ не менъе она прожила еще нъсколько лъть и умерла въ 1803 г., на восьмидесятомъ году своей жизни.

Во время пребыванія своего въ Германіи Клеронъ занималась составленіемъ своихъ мемуаровъ, которые она отдала на

сохраненіе Мейстеру, взявъ съ него слово издать ихъ не ранве, какъ черезъ десять лъть послъ ея смерти. Нъсколько лъть спустя въ одномъ изъ своихъ писемъ къ нему Клеронъ выразилась, что она заранње одобряеть все, что онъ ни предприметь относительно ея произведеній въ надежді, что дружба подскажеть ему ему, что можеть быть издано и когда. Принявъ эту фразу за косвенное позволеніе, Мейстеръ съ своей стороны даль позволеніе перевести мемуары Клеронъ на нъмецкій языкъ и издать въ Леппцигъ въ 1798 г. Узнавъ объ этомъ изъ газетъ, Клеронъ поспъшила издать ихъ въ подлинникъ, который вышель въ томъ же году въ Парижъ. Зная характеръ Клеронъ, можно было напередъ предвидъть, что въ нихъ она будеть щедра на похвалы себъ и на порицаніе своей соперницъ. И дъйстительно, въ приложенныхъ къ мемуарамъ Réflexions sur l'art Dramatique et sur l'Art de la Déclamation Théâtrale, она дълаеть довольно ядовитую характеристику таланта своей соперницы и въ заключение приводить свой разговоръ съ Дюмениль по поводу отношеній публики къ игръ актера. Замътивъ, что Дюмениль больше старается нравиться толив, чвмъ знатокамъ двла, и прибъгаеть для этого къ весьма грубымъ эффектамъ, Клеронъ однажды обратилась къ ней съ вопросомъ: для чего она унижаеть такимъ образомъ свой талантъ? "Ты ищешь истины"—будто бы отвътила ей Дюмениль—"и не находишь ея, да если бы и нашла, никто бы этого не замътилъ. Число знатоковъ ограничивается однимъ, много двумя, остальная публика руководится репутаціей артиста; сила, порывъ оригинальность ее изумляють и увлекають. Достаточно одному закричать браво! чтобы весь театръ поддержалъ его. Твои изслъдованія, твоя ученая работа надъ ролью ускользаеть оть вниманія толиы и она остается колодной, а твой знатокъ, обыкновенно человъкъ скромный и пожилой, хранитъ свое удовольствіе въ самомъ себъ, не смъя его обнаружить. Выходя изъ спектакля, публика разносить свой восторгь по Парижу, на вопросъ, какую пьесу давали? кто игралъ? получается отвъть: "Дюмениль и Клеронъ. Первая увлекла насъ до небесъ; вторая показалась намъ колодной". На подобныхъ отзывахъ зиждется наша репутація, и если ты будешь дълать то же, что дълаешь, то я улечу на небо, оставивъ тебя на землъ въ грязи". Прочтя это мъсто въ мемуарахъ Клеронъ, проживавшая на покот въ Булони болте чтыт 80-лътняя Дюмениль пришла въ сильное волненіе. "Я очень благодарна-писала она одному знакомому журналисту ... за участіе. которое вы и мои почтенные друзья выразили мнв по поводу нападенія на меня г-жи Клеронъ. Пятьдесять літь она упражняется въ этихъ нападеніяхъ, отъ которыхъ въ прежнее время мив не разъ приходилось плакать. Теперь я свободна отъ этой слабости, и такъ какъ мы болъе не соперницы, то я льстила себя мыслію, что она забыла меня, какъ я забыла все, что она мнъ сдълала. Вы просите меня сообщить вамъ анекдоты о г-жъ Клеронъ; позвольте мнъ удержаться отъ этого, потому что это походило бы на мщеніе, которое не находить мъста въ моемъ сердцъ". Но Люмениль не сдержала своего слова. Оказалось, что и въ ея сердит нашлось мъсто для мщенія, что она далеко не все забыла. Подзадориваемая своими друзьями, она дала волю этому нехорошему чувству и выпустила противъ Клеронъ целую книгу, давши ей не совсъмъ точное названіе мемуаровъ \*). Зная Дюмениль, какъ женщину скромную и добрую, мы не иначе можемъ объяснить себъ грубый и исполненный самовосхваленія тонъ книги. какъ отнесши его хоть отчасти на счеть лица, которому Дюмениль диктовала свои мемуары и который редактировалъ ихъ слогъ. Въ своей книгъ Дюмениль не разъ вскользь касается частной жизни Клеронъ, клеймить ее именемъ знаменитой наложницы (concubine), обвиняеть во лжи, обзываеть ея разсужденіе галиматьей и т. п. Сравнивая свою игру съ игрой Клеронъ, она отдаеть преимущество себъ, осыпаеть себя въ третьемъ лицъ похвалами и унижаеть свою соперницу насколько это возможно: "что бы вы тамъ ни дълали"—говорить она—"вы никогда не были въ состояніи заставить рыдать своихъ слушателей, какъ это дъдала Люмениль въ двухъ сценахъ Ифигеніи, гдъ она была и всегда останется неподражаемой". Оставляя въ сторонъ всъ эти выходки Дюмениль, которыя ей делають мало чести, попробуемъ остановиться на общихъ вопросахъ, которые она затрогиваеть по поводу трактата Клеронъ о сценическомъ искусствъ. Первый изъ нихъ--- это вопросъ объ отношении искусства и изучения къ непосредственному вдохновеню. По мивнію Клеронъ, которая сходится въ этомъ случав съ Шекспиромъ (въ извъстныхъ совътахъ Гамлета актерамъ) изображение трагическихъ страстей на сценъ представляеть большія трудности главнымъ образомъ потому, что страсти у людей проявляются съ различными оттънками, соотвътствующими эпохъ, странъ, народности и общественному поло-

<sup>\*)</sup> Memoires de m-elle Dumesnil en réponse aux Mémoires d'Hippolite Clairon. Paris 1799 г. Менуары эти тоже вошли въ составъ Collection de Memoires sur l'Art-Dramatique. Paris 1823 г.

женію героя или героини. Возражая противъ этого положенія, ставшаго въ настояще время трюизмомъ, Дюмениль утверждаеть что изученіе мало поможеть ділу, если у актера нізть непосредственнаго вдохновенія, что среда, эпоха и народность оказывають также мало вліянія на изображеніе страстей, какъ различные языки, на которыхъ написаны трагедін, на самыя трагедін, что человъческая природа со всвии своими страстями въ сущности одинакова отъ одного полюса до другого. Гораздо удачнъе полемизируетъ Дюмениль съ своей прежней соперницей по вопросу объ отношении авторовъ пьесъ къ актерамъ. Въруя до фанатизма въ силу своего искусства, считая, что авторъ, написавшій пьесу, сділаль только половину дъла и притомъ болъе легкую, Клеронъ утверждаетъ, что для авторовъ, пишущихъ для сцены, самыми естественными судьями являются актеры, которые выносять на своихъ плечахъ пьесу и создають репутацію автора, и которымъ поэтому должно быть предоставлено право либо принять пьесу либо отвергнуть. Само собою разумъется, что актеры должны быть настолько образованы, чтобъ оценить, насколько авторъ самостоятеленъ, насколько онъ отступаеть отъ исторической или психологической истины. Въ подтверждение своего вагляда Клеронъ ссылается на примъры авторовъ, которые охотно отдавали свои произведенія на судъ актеровъ. Опровергая эти претензіи, въ которыхъ отчасти были виноваты сами авторы, слишкомъ любезно увърявшіе артистовъ и въ особенности артистокъ, что они были настоящими создательницами ихъ трагедій, Дюмениль утверждаеть, что претензіи актеровъ не имъють смысла, что авторы въ душъ смъются надъ ихъ тщеславіемъ и въ заключеніе приводить слова теоретика сценической игры Совиньи, что величайшая заслуга актера состоить не въ томъ, чтобъ создать чего нъть, но въ томъ, чтобы своей игрой заставить рельефиве выступить достоинства драматического произведенія. Его искусство можеть нъсколько сгладить недостатки пьесы, но совершенно безсильно замънить собою отсутствіе художественныхъ красоть. Наиболюе цінную часть книги Дюмениль составляють ея замъчанія на сдъланныя Клеронъ характеристики главнъйшихъ героинь французской трагедін; въ этихъ замъчаніяхъ много глубины и мъткости, и мы смъло рекомендуемъ ихъ нашимъ артисткамъ. -- Смотря на трактатъ Клеронъ, какъ на матеріалъ для полемики, Дюмениль усердно разыскивала его недостатки и просмотръла то, что въ немъ есть безспорно цъннаго, именно-честное отношение къ своему дълу и страстное желаніе его усовершенствовать. Изъ каждой строки

трактата Клеронъ видно, какъ серьезно и вдумчиво относилась она къ своему призванію и налагаемымъ имъ задачамъ. "Насколько позволяли мои слабыя познанія -- говорить она -- "я отдавала себъ отчеть въ каждой роли и тщательно изучала характеръ; на основаніи успъха, выпавшаго на мою долю, я думаю, что имъю право совътовать, чтобъ и другіе шли по моимъ слъдамъ. Лишенная руководства и совътовъ, я часто предавалась безплоднымъ занятіямъ, а кто хочетъ достигнуть извъстности на сценическомъ поприщъ, тому нечего терять времени. И хотя, начиная съ двънадцати до сорока двухъ лътъ, я трудилась усердно, все таки должна сказать, что, и оставляя сцену, я дълала массу ошибокъ. Сколько нужно работы, чтобы оттенить въ своей игре различіе между ироніей и пренебреженіемъ, между этимъ послъднимъ и презръніемъ или между страстнымъ нетерпъніемъ и гнъвомъ, между страхомъ и испугомъ и между испугомъ и ужасомъ! Сколько оттънковъ нужно имъть въ своемъ распоряжени, чтобъ върно выразить чувство любви къ природъ, къ другому человъку и ко всему человъчеству! Сколько нужно работать, чтобъ возвыситься до выраженія великихъ моментовъ, ужасныхъ и вмъстъ патетическихъ! Сколько нужно имъть ясности въ своихъ сужденіяхъ и какъ нужно владоть своимъ голосомъ, чтобъ разсуждать на сценъ просто, правдиво, не впадая въ холодность и тривіальность; это послъднее по моему труднъе всего". Хотя въ замъчаніяхъ Клеронъ много мелочного и искусственнаго, какъ и слѣдуеть ожидать отъ артистки, которая не довъряла вдохновенію, а приписывала все искусству, но нужно отдать справедливость Клеронъ, что ея собственная декламація разнообразилась сообразно ролямъ и что своимъ стремленіемъ къ соблюденію историческаго колорита не только въ выраженіи страстей, но и въ самыхъ костюмахъ она много сделала для водворенія реальной игры на французской сценъ.

Выше было замѣчено, что Дюмениль и Клеронъ являются представительницами двухъ различныхъ типовъ сценической игры, что основнымъ принципомъ первой была вѣра въ свое вдохновеніе, а второй—вѣра въ свое искусство. Въ игрѣ обѣихъ соперницъ принципы эти играли роль непримиримыхъ противоположностей, тогда какъ на самомъ дѣлѣ онѣ должны быть разсматриваемы какъ двѣ стороны сценическаго идеала. Соединеніе ихъ въ одно цѣлое, изрѣдка встрѣчаемое въ исключительныхъ богато-одаренныхъ натурахъ, знаменутъ собой высшую точку сценическаго искусства. Если съ одной стороны нельзя увлечь

публику безъ вдохновенія и экзальтаціи, то съ другой стороны нельзя произвести полную иллюзію безъ тщательной отдълки деталей, не отмътивши въ изображаемыхъ общечеловъческихъ типахъ чертъ мъста и времени. Такое ръдкое гармоническое соединеніе этихъ двухъ принциповъ характеризуетъ собой игру знаменитыхъ французскихъ трагиковъ Тальма и Рашели, а въ новъйшее время игру Сальвини въ "Отелло" и Росси въ "Королъ Лиръ".





## Юношеская любовь Гете.

Двѣ минуты блаженства... Да развѣ этого мало, господа, хотя бы и на всю жизнь человѣческую?

Достоевскій.

Въ нъсколькихъ часахъ вады отъ Страсбурга по Лаутербургскому шоссе лежить утонувшая въ зелени деревушка Сессенгеймъ. Прежде на нее никто не обращалъ вниманія, но съ тъхъ поръ какъ Гете прославилъ ее въ своей Автобіографіи, извъстной подъ именемъ "Поэзія и Правда моей жизни" и въ своемъ "Сессенгеймскомо Ппсенникъ" (Sessenheimer Liederbuch), ръдкій изъ любителей поэзіи, проважая изъ Страсбурга въ Майнцъ, не завдеть въ Сессенгеймъ, чтобы посмотреть на скромную усадьбу пастора, гдв гостиль великій поэть, помечтать подъ развъсистымъ букомъ, гдъ юный Гете и дочь сессенгемскаго пастора Бріона Фридерика обмінивались клятвами въ візчной любви, и полюбоваться прекраснымъ видомъ на рейнскіе острова, открывающимся съ любимаго мъста Фридерики-высокаго, поросшаго лъсомъ холма, который Гете назваль отдыхомъ Фридерики (Friedrikens Ruh)—названіе до сихт, поръ оставшееся за нимъ. Хотя любовь Гете къ Фридерикъ составляеть едва-ли не самый очароватальный эпизодъ Автобіографіи Гете, но находящимся тамъ матеріаломъ нужно пользоваться съ осторожностью, во-первыхъ потому, что Гете писалъ ее въ старости, не менъе какъ черезъ сорокъ лътъ послъ описываемыхъ событій, когда онъ успълъ многое позабыть, и во-вторыхъ потому, что Автобіографія, какъ показываеть самое ея заглавіе, есть произведеніе художественное. преслъдующее кромъ цълей біографическихъ и цъли хуложественныя. Считая задачей искусства изображеніе существующаго въ его высшихъ и поэтическихъ проявленіяхъ, Гете умышленно измѣнилъ обстановку разсказа; ему казалось болѣе поэтичнымъ вставить знакомство съ Фридерикой въ рамку расцвѣтающей весенней природы, тогда какъ на самомъ дѣлѣ первое посѣщеніе имъ Сессенгейма произошло осенью, и несомнѣнно, что до весны онъ успѣлъ побывать тамъ по крайней мѣрѣ два раза. "Въ моемъ описаніи сессенгеймскихъ событій—говорилъ впослѣдствіи Гете Эккерману—нѣтъ ни одной черты, которая не была бы мною пережита, но за то нѣтъ ни одной, которая была бы изображена такъ, какъ она переживалась въ дѣйствительности". Имѣя это въ виду, мы будемъ пополнять и провѣрять показанія Гете свидѣтельствомъ другихъ источниковъ, а также его собственныхъ писемъ и стихотвореній.

Весной 1770 г. Гете, не достигшій еще 21 года, прівхаль въ Страсбургъ доканчивить свое юридическое образованіе. Онъ пробыль въ Страсбургъ годъ съ небольщимъ (до конца августа 1771 г.), но это непродолжительное пребывание оказало сильное вліяніе на его дальнъйшую поэтическую дъятельность: здъсь онъ положиль основы своему разностороннему образованію, здісь онъ сблизился съ Гердеромъ, указавшимъ истинную дорогу его творчеству, наконецъ къ страсбургскому періоду его жизни относится любовь его къ Фридерикъ, которую онъ воспълъ въ цъломъ рядъ стихотвореній, по справедливости считающихся перлами нъмецкой лирики. Поселившись въ Страсбургъ, Гете ходилъ объдать въ находившійся неподалеку отъ его квартиры табль-доть, который содержали дъвицы Лауть. Съ свойственной ему общительностью и живостью характера онъ на другой же день перезнакомился со всеми своими застольными товарищами... Въ числъ ихъ былъ нъкто докторъ Зальцманъ, старинный посътитель табльдота, всегда занимавшій за объдомъ кресло предсъдателя. Какъ человъкъ солидный, образованный, онъ пользовался большимъ авторитетомъ въ средв посвтителей табль-дота, которые называли его Сократомъ, повъряли ему свои тайны, слушались его совътовъ. Любимымъ развлеченіемъ товарищей по табль-доту были прогулки по живописнымъ окрестностямъ Страсбурга, въ которыхъ принималъ участіе и Гете. Осенью 1770 г. одинъ изъ нихъ, студенть Вейландъ, предложилъ Гете познакомить его съ семействомъ пастора Бріона, жившаго въ Сессенгеймъ, Гете тъмъ охотиве согласился на это предложение, что Вейландъ много наговориль ему о гостепріимствъ этой семьи и красотъ дочерей

пастора. И воть, въ одинъ прекрасный осенній день молодые люди взяли верховыхъ лошадей и помчались въ Сессенгеймъ. Описаніе этой поъздки находится въ Автобіографіи Гете; по свъжести чувства и мастерству изображенія его можно сравнить разв'я съ описаніемъ путешествія Консуэло съ пятнадцатильтнимъ Гайдномъ въ извъстномъ романъ Жоржъ Санда. Любившій съ дътства всякаго рода сюрпризы и мистификаціи, Гете, напередъ взявши съ товарища слово, что тоть его не выдасть, напялиль на себя взятый откуда-то старомодный костюмъ, измениль причестку, словомъ загримировалъ себя такъ искусно, что Вейландъ, глядя на него, не могъ удержаться отъ смъха. Ръшено было, что Вейландъ представить своего друга, какъ бъднаго кандидата богословія, желающаго пристроиться въ состіднемъ друзенгетмскомъ приходъ. Молодые люди были приняты весьма радушно пасторомъ и его женой; вскоръ подощли бывшіе на прогулкъ дочери,--но дадимъ слово Гете; пусть онъ самъ опишеть намъ наружность меньшой дочери Фридерики, которой въ то время едва минуло восемнадцать леть. "На меня-говорить Гете-она произвела впечатльніе свытлой звыздочки, внезапно вспыхнувшей на этомъ мирномъ деревенскомъ небосклонъ. Объ сестры носили нъмецкій національный костюмъ-и эта, почти уже изгнанная въ то время изъ употребленія, одежда особенно шла къ Фридерикъ. Это было коротенькое бълое платьице, доходившее какъ разъ до косточки хорошенькой ножки, узенькій бълый корсажь и черный тафтяной передникъ. Въ этомъ чистенькомъ нарядъ она казалась не то барышней, не то крестьянкой. Гибкая и легкая, точно нарядъ ее ни мало не стъснялъ, она двигалась такъ быстро, что казалось, милая головка, отягощенная двумя густыми косами свътлыхъ волосъ, не поспъвала слъдить за поворотами тоненькой шеи. Голубые и свътлые глаза ея смотръли ясно и весело, а маленькій носикъ дышалъ такъ легко и свободно, что, казалось, не чуялъ въ окружающей обстановкъ ръшительно никакихъ заботь или непріятностей. Такимъ образомъ, мнъ удалось съ перваго же раза увидъть ее въ полномъ ореолъ веселой беззаботности". При видъ этого милаго и простодушнаго созданія Гете стало ужасно неловко и стыдно продолжать свою мистификацію, но Фридерика даже не замътила его смущенія. Она весело болтала, разсказывала Гете о своихъ родныхъ и знакомыхъ, которыхъ очень мило представляла, потомъ съла за фортепьяно и попробовала спъть одинъ изъ тогдашнихъ модныхъ романсовъ, но пъніе почему-то не удавалось. Она сама это замътила и сказала Гете съ тъмъ веселымъ

выраженіемъ, которое не покидало ее весь вечеръ: "если я дурно пою, то въ этомъ нисколько не виновать мой учитель; но пойдемте на воздухъ, я вамъ тамъ спою нъсколько нашихъ эльзасскихъ пъсенокъ; съ ними дъло пойдеть лучше". За ужиномъ Гете быль задумчивь: онь не могь отвязаться оть мысли, что онъ гостить въ семь Вэкфильдскаго священника. Послъ ужина молодежь отправилась гулять при лунномъ свътъ. Вейландъ предложиль руку старшей сестръ Саломеъ, Гете-Фридерикъ. Во время продулки Фридерика показалась Гете еще очаровательнее. "Въ словахъ своихъ-говорить онъ-отражалась она какъ въ зеркалъ, и вся ея личность рисовалась передо мной въ такомъ прелестномъ видъ, что я былъ ръшительно внъ себя". Когда Гете и Вейландъ удалились въ отведенную имъ комнату, они проговорили чуть не до утра о дочеряхъ пастора. Проснувшись на другой день рано утромъ, Гете пришелъ въ ужасъ отъ своего костюма. Предстать передъ Фридерикой въ этомъ шутовскомъ нарядъ было для него немыслимымъ; онъ ръшился уъхать, не простившись. Поручивъ товарищу извиниться за него, Гете осъдлаль свою лошадь и поскакаль къ Друзенгейму. По дорогъ ему пришла въ голову счастливая мысль переодъться въ платье знакомаго трактирнаго слуги, походившаго на него ростомъ и фигурой. Задумано-сдълано. Перемънивъ прическу, облекшись въ костюмъ слуги и надъвъ на голову шляпу съ разноцвътными лентами. Гете появился около девяти часовъ утра на пасторскомъ дворъ, держа въ правой рукъ большой крестильный пирогъ, который ему поручили отнести женъ пастора отъ имени одной друзенгейской родильницы. Мистификація удалась вполнъ. Не только пасторъ и горничная не узнали Гете, но и Соломея пришла въ изумленіе, что Фридерика идеть къ ней навстръчу подъ руку съ трактирнымъ слугой. Когда же, присмотръвшись ближе, она узнала въ этомъ слугъ Гете, то ею овладълъ такой припадокъ смъха, что она не могла устоять на ногахъ и упала на траву. Гете и Вепландъ остались до вечера въ гостепримномъ семействъ пастора. Въ сопровождении сестеръ Бріонъ они гуляли въ лъсу, тогда примыкавшемъ къ самому Сессенгейму, отдыхали въ жасминной бесъдкъ, гдъ Гете очаровалъ своихъ слушательницъ, разсказавъ имъ сказку о Новой Мелюзинъ, вставленную имъ впослъдствіи въ его романъ Вильгельмъ Мейстеръ. Фридерика показала Гете вев свои любимыя мъста; они долго сидъли подъ сънью развъсистаго бука, на которомъ Гете выръзалъ свое имя рядомъ съ именемъ Фридерики. Вечеромъ молодые люди увхали въ Страсбургъ, давъ слово въ скоромъ времени прівхать снова. Результатъ повадки въ Сессенгеймъ былъ тотъ, что Гете вернулся въ Страсбургь совершенно влюбленный и почувствоваль всю трудность предаться вновь своимъ занятіямъ. Мысль его, какъ магнить къ съверу, постоянно обращалась къ Сессенгейму, гдъ въ рамкъ изъ зелени и цвътовъ ему рисовался чарующій образъ Фридерики. Нужно ли говорить, что нъжное чувство незамътно овладъло сердцемъ Фридерики, что она постоянно думала объ юномъ поэтв и мечтала о скоромъ свиданіи съ нимъ. Мечты эти поддерживались письмами Гете, изъ которыхъ Фридерика увидала, что Гете ее любить. Черезъ два или три дня послъ своего возвращенія въ городъ, Гете пишеть Фридерикъ письмо (отъ 15 октября 1770 г.), которое даже и не такая простодушнуя дъвушка, какъ Фридерика, непремънно сочла бы объяснениемъ въ любви. "Милый, милый другь мой! — писаль Гете: — первая мысль, утъщавшая насъ всю дорогу, была мысль поскоръе свидъться съ вами. Какая это славная вещь-надежда снова увидъться! Едва наше избалованное сердце начнеть тревожиться, какъ у насъ уже готово и лъкарство. Милое сердце-говоримъ мы ему-успокойся, ты не долго будешь разлучено съ теми, кого ты любишь! Никогда Страсбургъ не былъ для меня такъ пустъ, какъ теперь, хотя я и надъюсь, что онъ сдълается лучше, когда изъ моей памяти понемногу изгладится воспоминаніе о весело и шаловливо-проведенномъ времени, когда я не буду чувствовать такъ живо, какъ добръ, какъ милъ мой другъ! Нътъ я лучше предпочитаю, чтобы мое сердце немного погоревало — и потому буду часто писать вамъ". Фридерика не замедлела отвътомъ, и съ этихъ поръ между ею и поэтомъ завязывается оживленная переписка. Кромъ писемъ, Гете посылалъ Фридерикъ книги и свои стихотворенія. Такъ извъстно, что онъ послаль ей Вэкфильдскаго Священника и свой переводъ нъсколькихъ пъсенъ Оссіана. Какъ всегда бываеть у истинныхъ поэтовъ, чувство, охватившее душу Гете, не замедлило отразиться на его поэтической дъятельности. Въ Сессенгеймскомъ Пъсенникъ есть одно прекрасное стихотвореніе, которое, судя по его осеннему колориту, должно было возникнуть вскоръ послъ возвращения Гете изъ Сессенгейма \*).

<sup>\*)</sup> Это стихотвореніе, равно какъ и всѣ слѣдующія, за исключеніемъ одного, никогда не были переведены на русскій языкъ. Мы приводимъ ихъ въ прекрасномъ переводѣ, сдѣланномъ спеціально для этой статьи нашимъ молодымъ поэтомъ К. Д. Бальмонтомъ, которому приносимъ глубокую благодарность.

Осенній, сърый день на небъ, Полей унылыхъ мертвый видъ. Кругомъ, куда свой взоръ ни бросишь, Весь міръ туманами покрыть. О другь мой ніжный, Фридерика, Когда-бы ты была со мной! Въ твоихъ глазахъ-сіяніе солнца, Лазури неба блескъ живой! Воть, тамъ я вырезаль два имя, Когда гуляли мы вдвоемъ. Какъ потускивли эти буквы! Какъ потускивлъ весь міръ кругомъ! И лучь отцвель благоуханный, Какъ отцвели мои мечты, И навсегда угасло солнце, Какъ навсегла исчезла ты!

Въ слъдующемъ мъсяцъ Гете не могъ устоять противъ желанія видъть Фридерику. Сколько онъ пробыль въ Сессенгеймъ, неизвъстно, но существуетъ преданіе, что онъ быль очень весель и потышаль общество своими забавными выходками. Болъе чъмъ въроятно, что въ это посъщение Гете убъдился въ томъ, что и Фридерика его любить. Въ письмъ къ Горну, писанномъ въ декабръ 1770 г., Гете говорить, что онъ чувствуеть себя счастливымъ и находится въ упоеніи этимъ сладостнымъ чувствомъ. Поэтому мы думаемъ, что къ этому времени всего естественнъе отнести небольшое стихотвореніе, проникнутое сознаніемъ, удовлетвореніемъ любви: "Я чувствую то, что чувствуютъ ангелы; шутя, я овладълъ ея сердцемъ; теперь она моя! Судьба, ты мнъ дала это счастье; сдълай же такъ, чтобъ наше завтра было такое же, какъ и сегодня, и научи меня-быть ея достойнымъ!" Въ декабръ Гете получилъ отъ сестеръ Бріонъ письмо, въ которомъ онъ его приглашали прівхать къ празднику, чтобы вмъсть съ ними украшать елку. Гете отвъчалъ на это письмо слъдующимъ стихотвореніемъ.

Я скоро-скоро буду съ вами!
И пусть морозомъ и снъгами
Зима насъ въ комнатъ запретъ—
Каминъ веселый насъ согръетъ
И сумракъ грезы намъ навъетъ,
А вътеръ пъсни намъ споетъ.
Смъясь и весело болтая
И изъ цвътовъ вънокъ сплетая,
Мы встрътимъ вмъстъ новый годъ.



Быстро, какъ очаровательный сонъ, пронеслись праздники, и въ началъ января Гете быль уже въ Страсбургъ. Переписка между нимъ и Фридерикой продолжалась попрежнему и могла только способствовать укръпленію ихъ отношеній. По словамъ Гете, Фридерика и въ свохъ письмахъ, какъ и вездъ, оставалась неизмънной. "Вездъ она умъла сообщить что-нибудь новое и интересное, посмъяться надъ забавными происшествіями, умно что-нибудь описать, надъ инымъ призадуматься. Перо ея летало и носилось такъ же свободно, какъ она сама. Я съ своей стороны писаль ей съ такимъ же увлеченіемъ. Мысль объ ея чудныхъ качествахъ увеличивала еще болье мою любовь къ ней въ часъ разлуки, такъ что чвмъ дальше шла эта переписка, твмъ драгоцъннъе она для меня становилась". Такъ какъ у Гёте, работавшаго надъ своей диссертаціей, не оставалось времени для поъздокъ въ Сессенгеймъ, то пасторша съ дочерьми, въроятно побуждаемая просьбами Фридерики, ръшилась выполнить свое давнишнее намъреніе погостить въ Страсбургъ у богатыхъ родственниковъ. Говоря о пребываніи своихъ сессенгеймскихъ друзей въ Страсбургъ, Гёте употребляеть загадочное выраженіе, что это пребываніе было для него въ своемъ родъ испытаніемъ. Повидимому, это испытаніе состояло, во-первыхъ, въ томъ, что самолюбіе Гёте страдало отъ мысли, что въ глазахъ страсбургскаго общества дъвицы Бріонъ, въ своихъ простенькихъ національныхъ костюмахъ, казались деревенщиной въ сравненіи съ своими, одътыми по послъдней модь, кузинами и, во вторыхъ, въ томъ что имъ самимъ было неловко и не уютно, и что Гёте, догадываясь объ этомъ, болълъ за нихъ душой. Въ особенности, сознаніе, что она является въ сравненіи съ кузинами простой крестьянкой, мучило старшую сестру; она скучала, видимо тяготилась своимъ пребываніемъ въ городъ и торопила отъъздомъ. Что до Фридерики, то она коть и чувствовала себя не въ своей тарелкъ, но отлично сумъла справиться и съ собой и съ своимъ положеніемъ, была ръзва, весела, неистощима въ придумываніи всякаго рода удовольствій и развлеченій. Зам'ятивъ однажды, что общество начинаеть скучать, Фридерика, можеть быть отчасти побуждаемая, свойственнымъ всякой женщинъ, желаніемъ показать свое вліяніе надъ мужчиной, попросила Гете прочесть вслухъ Гамлета, на что тотъ, конечно, изъявилъ согласіе. Вообще, по словамъ Гете, она въ этомъ чуждомъ обществъ, повидимому, чувствовала себя также легко и свободно, какъ птичка среди зелени; когда же Гёте вздумалъ было похвалить ее за это, она очень мило отвъчала, что онъ быль

возлъ нея и что слъдовательно ей было все равно, быть-ли въ деревнъ или въ городъ.-Хотя это первое испытаніе для чувства Гёте прошло благополучно, и его возлюбленная нисколько не упала въ его глазахъ, тъмъ не менъе, когда семейство Бріонъ увхало, у Гёте, по его собственному выраженію, точно камень свалился съ сердца. По отъезде Фридерики, Гёте снова погруаился въ свои занятія, въ которыхъ юриспруденція чередовалась съ естественными науками и медициной. Онъ работалъ успъшно, имъя въ виду лучшую награду-свиданіе съ Фридерикой. Такъ прошло время до начала апръля. На послъдней лекціи, передъ Святой, профессоръ Эрманнъ посовътовалъ своимъ слушателямъ воспользоваться нъсколькими свободными днями и освъжиться путешествіемъ по окрестностямъ Страсбурга. Гёте счелъ эти слова за предписаніе свыше, взялъ верховую лошадь и въ тоть же день поскакалъ въ Сессенгеймъ. Какимъ чувствомъ было полно его сердце, это всего лучше видно изъ следующаго стихотворенія, которое мы приводимъ въ прекрасномъ переводъ Каткова:

> Коня скорве-сердце быется! И на конъ помчался я. Ужъ ночь на высяхъ горъ снуется, Въ объятьяжь вечера земля, И вътви дубъ распростирая, Какъ исполинъ во мглв стоитъ, И изъ-за листьевъ мгла густая. Глазами черными глядить. Весь окруженный облаками, Печально місяць внизь смотрівль. И вътеръ тихими крыдами Мив въ уши жалобно свистваъ. И стая призраковъ ходила-Но чувства веселы мои, Въ моей груди какая сила! Какой огонь въ моей крови!

Гёте не успълъ предупредить Фридерику о своемъ прівзді, но чуткое сердце любящей дівушки предчуствовало это радостное событіе, такъ что когда Гёте вошель въ комнату, онъ явственно слышаль, какъ Фридерика сказала на ухо сестрів: не правдули я говорила? Вотъ и онъ! На праздники въ Сессенгеймъ събхалось не мало гостей. Время проводили весело, гуляли, играли въ фанты, танцовали. Вдохновенной любовью къ Фридерикъ, Гёте былъ душой общества. "Возлів Фридерики", говорить онъ, я былъ безконечно счастливъ, разговорчивъ, остеръ, предупредителенъ, но, вмістів съ тімъ, сдержанъ чувствомъ любви и ува-

женія къ ней. Повидимому, мы принимали участіе въ общемъ весельт, но, въ сущности, видъли только другъ-друга". Прелести веселой природы, близость любимой женщины, сознаніе, что онъ любить,—вее это вызвало въ душт Гёте ликующее настроеніе, которое не замедлило найти себт выраженіе въ поэзіи. Воть одно изъ Сессенгеймскихъ стихотвореній. Гёте, которое можно назвать восторженнымъ гимномъ веснт, любви и красотт:

О, какъ ликуетъ Весь міръ вокругь! Какъ яроко солице! Какъ зеленъ лугъ!

— Цвъты пестръютъ Въ лъсу, въ поляхъ, И сотни пъсенъ

Звучать въ кустахъ.

О радость, нѣга! Восторгъ, мечта! О небо, солнце! О красота! Любовь волшебно Смъстся намъ. Такъ тучка таетъ, Прильнувъ къ горамъ.

Тебѣ о другъ мой, Мои мечты! Какъ взоръ твой блещетъ, Какъ любишь ты!

Такъ любитъ птичка Тънистый лъсъ, Цвътокъ такъ любитъ Лазурь небесъ!

На этоть разъ Гёте прогостиль въ Сессенгеймъ довольно долго, отъ половины апръля до конца мая. Хотя онъ не дълалъ формальнаго предложенія Фридерикъ, но общее мнъніе давно считало ихъ женихомъ и невъстой. Безусловно въря въ честныя намфренія Гёте, родители Фридерики смотрфли сквозь пальцы на ихъ прогулки вдвоемъ, на ихъ все возрастающую короткость. Ктобы могъ подумать, глядя на влюбленнаго поэта и сіяющую счастьемъ Фридерику, что этому счастью скоро настанеть конецъ? А между тъмъ этотъ печальный конецъ уже подготовлялся. Въ то время, когда Гёте въ своихъ стихотвореніяхъ воспъвалъ блаженство раздъленной любви, повидимому, наполнявшее все существо его, въ письмахъ къ товарищамъ по временамъ слышатся горькія ноты; онъ показывають, что на чистомъ небосклонъ его любви то тамъ, то сямъ мелькають облака, не предвъщающія ничего добраго. Хуже всего, что эти облака идуть изъ собственной души поэта, которая оказалась неспособной отдаться вполнъ выпавшему на его долю счастію. "Состояніе моего сердца",—писалъ Гёте Зальцманну изъ Сессенгейма, - довольно странное. Прелестная мъстность, люди меня любящіе, цълый вънокъ радостей... Развъ сны твоего дътства не сбылись? -- спрашивалъ я самого себя. Развъ ты теперь не обитаешь въ саду фей, о которомъ ты

мечталь? Увы! все это такъ, мой другъ, но при всемъ томъ я чувствую, что человъкъ не дълается ни на волосъ счастливъе, когда онъ достигаеть желаемаго. Всегда есть придатокъ, который судьба привъшиваеть ко всякому счастью. Милый другь, нужно много бодрости, чтобы не впасть въ уныніе въ этомъ міръ". Біографы Гёте потратили не мало труда и остроумія, чтобы выяснить, что разумёль онъ подъ словомъ придатокъ. Дюнцеръ думаеть, что здівсь разумівется неспособность Гёте къ тихому семейному счастью, которымъ должна была увънчаться любовь его къ Фридерикъ; по Шефферу-это неувъренность, что любовь къ Фридерикъ могла наполнить собой всю жизнь геніальнаго поэта Лейзеръ понимаетъ придатокъ въ смыслъ сознанія противоръчій между идеаломъ и дъйствительностью, а Фиговъ въ смыслъ измъны самому себъ и своему высокому призванію. По нашему мивнію ближе всвіх подошель въ данномъ случав къ истинв біографъ Фридерики, Люціусъ, который объясняеть жалобы Гёте на судьбу такъ, что ему необходимо было, во что бы то ни стало, ръшить вопросъ о женитьбъ и сдълать формальное предложение Фридерикъ, котораго давно ожидали ея родные и въ особенности она сама. - Это объяснение представляется весьма въроятнымъ. Не нужно упускать изъ виду, что Гёте въ то время было всего двадцать два года, что онъ мечталь о свободъ, славъ и всего менъе желалъ связать себя женитьбой. Пылкій и увлекающійся, онъ относился къ вопросу любви довольно легкомысленно, влюблялся и разочаровывался по нъсколько разъ въ годъ. Онъ искренно увлекся Фридерикой, и это увлечение было, можеть быть, сильнъе всъхъ предыдущихъ, но, добиваясь ея любви, наслаждаясь настоящимъ мгновеніемъ, онъ едва ли въ то время думаль серьезно о нравственной отвътственности, налагаемой на мужчину возбужденнымъ имъ чувствомъ. Переходъ изъ роли обожателя въ роль жениха быль для него не совствить пріятнымъ пробужденіемъ. Онъ зналь, что ему предстоить по этому поводу выдержать сильную борьбу съ семейнымъ началомъ, потому что его отецъ, гордый франкфуртскій патрицій, никогда не согласится на бракъ многообъщающаго сына съ дочерью бъднаго сельскаго священника. Но этого мало. Съ вопросомъ о женитьбъ на Фридерикъ стоялъ въ тъсной связи вопросъ о средствахъ для поддержанія будущей семьи; приходилось отказаться оть блестящихъ литературныхъ плановъ и искать себъ выгоднаго мъста, такъ какъ на помощь со стороны отца разсчитывать было нечего... Вся эта житейская проза навела на юнаго поэта такое уныніе, что въ

письмъ къ одной пріятельницъ, писанномъ 25 іюня 1771 г., онъ завидуеть тому, у кого въ сердив свободно, и осуждаеть любовь за то, что она лишаеть человъка свободы дъйствій. Бъдная Фридерика ничего не подозръвала, что происходить въ сердив ея возлюбленнаго; она наслаждалась настоящимъ и, разъ отдавши свое сердце Гете, не могла представить себъ будущаго безъ него.— Чъмъ сладостиве были ея надежды, тъмъ горестиве разочарованіе. Защитивъ въ началь августа свою диссертацію, Гете передъ отъвздомъ домой во Франкфуртъ, отправился въ Сессенгеймъ проститься съ Фридерикой. "Я не могь-говорить онъ-отказать себъ въ счасть в еще разъ видъть ее передъ отъвздомъ. Слезы сверкали въ ея глазахъ, когда я ей протянулъ въ послъдній разъ руку, уже сидя верхомъ на лошади, да и у меня самого было тяжело на сердцъ". Должно думать, что, уъзжая, Гете не порвалъ съ Фридерикой, но скорве далъ ей надежду уладить дъло. Какъ отнеслись родители къ предполагаемой женитьбъ сына, пришлось ли ему выдержать сильную борьбу съ отцомъ или, не имъя серьезнаго намъренія жениться, онъ и не вступаль въ борьбу, объ этомъ источники молчать. Извъстно только, что изъ Франкфурта Гете написалъ Фридерикъ письмо, сразу разрушившее всъ ея надежды. Біографамъ Гете приходится прибъгать къ софизмамъ, чтобы оправдать въ этомъ случав его поведеніе; они говорять, что любовь Гете была не особенно сильна, и что поэтому съ его стороны было честиве разорвать съ Фридерикой теперь, чвмъ послъ свадьбы. Къ чести Гете нужно сказать, что онъ не прибъгалъ къ подобнымъ уловкамъ и безповоротно призналъ себя виновнымъ. "Отвътъ Фридерики" — говорить онъ, — "на мое прощальное письмо растерзаль мое сердце. Туть только я увидъль въ первый разъ, какъ тяжело было ей меня потерять, и почувствовалъ полную невозможность не только исправить сдъланное зло, но даже его облегчить. Она стояла передъ мной, какъ живая. Постоянно я чувствоваль, что мнв ее не доставало и, что всего хуже, я не могъ простить себъ моего собственнаго несчастія. Гретхенъ у меня отняли, Аннета меня покинула; здъсь же въ первый разъ въ жизни вина за разлуку падала на меня самого. Я нанесъ глубокую рану прекраснъйшему сердцу-и мысль объ этомъ, при недостаткъ освъжающаго вліянія другой любви, отравляла миъ жизнь горькимъ раскаяніемъ, дълая ее почти невыносимой". Описанныя здёсь чувства нашли себё поэтическое выраженіе въ стихотвореніи, начинающемся словами: "So hab' Ich wirklich dich verloren?

Такъ я на-въкъ тебя утратилъ? Иль ты ко мит вернешься вновь? Все слышу я твои наптвы, Все помню я твою любовь! Какъ странникъ бодрый раннимъ утромъ Напрасно въ высь небесъ глядитъ, Когда въ волнахъ лазури ясной Надъ нимъ птвепъ весны звучитъ,— Такъ я, бродя въ лъсахъ, въ долинахъ, Бросая робкій взглядъ вокругъ, Тебя зову я каждой птсней, Вернисъ, вернись ко мит, мой другъ!

Гёте назваль свои оношенія къ Фридерикъ сессенгеймской идилліей. Увы! Это была идиллія только для него одного; для Фридерики это была настоящая жизненная драма, изъ которой она вышла съ разбитымъ сердцемъ и потрясеннымъ здоровьемъ. Разрывъ съ Гёте стоилъ ей сильнаго нервнаго разстройства, которое разръшилось меланхоліей. По цълымъ днямъ она сидъла въ своей комнатъ, плакала, не говорила ни слова. "Когда до меня", пишеть Гёте въ своей Автобіографіи, "дошла въсть о страданіяхъ Фридерики, я, по своему старому обычаю, сталъ искать утъщенія въ поэзіи. Мое поэтическое покаяніе проявилось съ новой силой, и съ пламенной надеждой я искалъ получить прощеніе помощью этого добровольнаго самобичеванія. Об'в Маріи въ Гецъ фонъ Берлихингенъ и въ Клавиго, равно какъ и характеръ недостойныхъ ихъ любовниковъ, были плодами тогдашняго покаяннаго расположенія моего духа". Прося Зальцмана переслать экземпляръ Геца Фридерикъ, Гёте прибавляеть: "Пусть бъдная Фридерика немного утъщится тъмъ, что измъникъ Вейслингенъ отравленъ".

Прошло около года. Фридерика уже начала понемногу оправляться отъ своей меланхоліи, хотя ея сердечная рана далеко не зажила. Весной 1772 г. въ Сессенгеймъ пріъхалъ пріятель Гёте, молодой поэтъ Ленцъ. Слышавъ еще въ Страсбургъ печальную исторію Фридерики, онъ при свиданіи отнесся къ ней съ самымъ искреннимъ участіемъ. Подъ нъжными лучами этого участія растаяло сердце Фридерики, и она сама разсказала Ленцу исторію своей любви къ Гёте. Нъжную и поэтическую натуру Ленца поразила глубина ея любви и трагическая красота ея страданія. Отъ души жалъя Фридерику, онъ всячески старался ободрить ее, поднять ея духъ, вдохнуть въ ея увядщее сердце надежду.—Онъ сумъль увърить Фридерику, что хорошо знаеть Гёте, что послъд-

ній не могъ поступить съ ней такъ жестоко, что туть кроется простое недоразумьніе, которое нужно разъяснить, и Гёте снова будеть у нея ногъ, въ особенности, если узнаеть, какъ она страдаеть. Съ этой цылью онъ написаль своему собрату по Аполлону письмо, гды были описаны подробно всы страданія Фридерики и приложиль къ ему нысколько стихотвореній. Въ одномъ изъютихь стихотвореній находится трогательное описаніе покинутой своимъ возлюбленнымъ дывушки, въ которой нетрудно узнать Фридерику:

Въ унылой комнаткъ своей
Она жила, полна страданья,
Полна о немъ воспоминанья...
Всегда стоялъ онъ передъ ней,
И только мракъ ночной спускался,
Онъ въ грёзахъ сна предъ ней являлся.
Когда же солнце вновь блеснетъ,
Она сидитъ, о немъ мечтаетъ
И косы русыя сплетаетъ,
Какъ будто онъ опять придетъ.
И все поетъ и все смъется,
Какъ будто онъ назадъ вернется!

Хотя изъ посредничества Ленца, какъ и слъдовало ожидать. ничего не вышло, но его участіе принесло свою долю пользы: онъ ободрилъ Фридерику, вселилъ въ ея душу надежду. Фридерика была глубоко благодарна Ленцу за его участіе, была съ нимъ откровенна, какъ съ братомъ, тъмъ болъе что Ленцъ былъ единственнымъ человъкомъ въ домъ, который еще върилъ въ Гёте и съ которымъ можно было говорить о немъ. Но туть вышло печальное недоразумъніе; чъмъ ближе узнаваль Ленцъ Фридерику, тъмъ она казалась ему привлекательнъе; онъ кончилъ тъмъ, что самъ влюбился въ нее и употреблялъ всъ усилія, чтобъ ей понравиться. Весьма возможно также, что его бользненному самолюбію была отрадна мысль занять въ сердце Фридерики место, которое занималь Гёте. Плохо зная женское сердце, Ленцъ, съ свойственнымъ ему самообольщеніемъ, принялъ благодарность, которую выказывала ему Фридерика, за болъе нъжное чувство, и сдълалъ ей формальное предложение. Отвергнутый ею, онъ впаль въ отчаяніе; біографы его увфряють, что эта несчастная любовь положила начало психическому разстройству, которое впослъдствіи довело его до сумасшествія. Черезъ нъсколько лътъ (зимой 1777 г.) онъ снова появился въ Сессенгеймъ, снова объяснялся въ любви, рыдалъ, рвалъ на себъ волосы, покущался на

самоубійство и былъ отвезенъ въ больницу для душевно-больныхъ въ Страсбургъ.

Все это разсказывала Гёте сама Фридерика, когда онъ посътиль ее въ сентябръ 1779 г. Это было ихъ послъднее свиданіе. Гете быль тогда важнымъ сановникомъ и другомъ веймарскаго герцога. Проважая вивств съ нимъ черезъ Страсбургъ въ Швейцарію, Гёте не могь устоять противъ желанія увидать еще разъ Фридерику. Онъ описаль это свиданіе въ письм' къ своей веймарской пріятельниць г-жь фонь-Штейнь. Изъ письма этого видно, что Фридерика держала себя по отношенію къ Гёте съ большимъ достоинствомъ и тактомъ, и что всв ея старанія были направлены къ тому, чтобы снять последнюю тяжесть съ души своего возлюбленнаго. "25 сентября", пишеть Гёте, "я сдълаль экскурсію въ сторону; въ Сессенгеймъ я посътиль одну семью, съ которой я разстался восемь лъть тому назадъ. Я быль принять дружески и радушно.-Меньшая дочь хозяина нъкогда любила меня больше, чъмъ я заслуживаль, во всякомъ случать гораздо болъе тъхъ, для которыхъ я расточалъ столько страсти и постоянства. Я принужденъ былъ оставить ее въ ту минуту, когда это могло ей стоить жизни. Она слегка коснулась этого пункта, насколько онъ имълъ отношение къ ея послъдней бользии; вообще, она держала себя по отношенію ко мив съ такой дружеской сердечностью, что я чувствоваль себя совстыть хорошо. Я долженъ отдать ей справедливость, что она не сдълала ни малъйшей попытки воскресить въ моемъ сердцъ прежнее чувство. Она повела меня по всемъ беседкамъ; я долженъ былъ посидеть въ каждой, и мив было хорошо. Переночевавь въ Сессенгеймв, я увхаль на другое утро". Последствіемь этого свиданія было возобновленіе переписки между Гёте и Фридерикой: по крайней мъръ въ дневникъ Гете подъ 30 марта 1780 стоитъ слъдующая краткая замътка: получено доброе письмо отъ Фридерики. Это письмо заканчиваеть собою всв известныя намъ личныя отношенія между Фридерикой и Гёте, но встрівча съ ней не прошла безследно для творчества Гёте: образъ тоскующей и безропотной Фридерики стоялъ передъ его глазами, когда онъ писалъ Геда и Клавиго, и въ лучшихъ женскихъ характерахъ, имъ созданныхъ, напримъръ, въ Кларъ и Гретхенъ, критики не напрасно ищуть сходства съ Фридерикой. Замъчательно, что одновременно съ послъднимъ добрымъ письмомъ, писаннымъ ею къ Гете, она получила письмо, которымъ закончились ея отношенія къ Ленцу. Письмо это, писанное изъ Россіи, куда по выздоровленіи отпра-



вился искать счастья Ленцъ, получено 27 марта 1780. Оно чисто дружескаго характера и подписано: любящій васъ всей душей брать Ленцъ.

Фридерика не хотъла выходить замужъ, хотя, благодаря ея красотъ у ней не было недостатка въ женихахъ. Всъмъ искателямъ ея руки она отвъчала тоже, что отвъчала и Ленцу: "сердце, полюбившее Гете, никому ужъ принадлежать не можетъ". Послъ смерти стариковъ Бріонъ, ихъ Сессенгеймскій домъ быль проданъ, и Фридерика виъстъ съ меньшой сестрой Софьей поселилась сначала у брата Христіана, пастора въ Ротау, а послъ смерти своей старшей сестры Саломеи, бывшей замужемъ за пасторомъ Марксомъ въ Мейссенгеймъ, близь Кобленца; она переъхала туда и посвятила остатокъ дней своихъ воспитанію ея единственной дочери. Закать ея жизни быль такъ же прекрасенъ, какъ и начало. Она была добрымъ геніемъ всего околодка, но въ особенности ее любили дъти. Самымъ драгоцъннымъ сокровищемъ ея внутренняго міра было воспоминаніе объ ея первой и единственной любви. Меньшая сестра ея Софья разсказываеть, что никогда слово укоризны не слетало съ усть ея. Гете продолжалъ попрежнему быть ея единственнымъ кумиромъ, и за доставленныя ей немногія счастливыя минуты она была ему благодарна всю жизнь. Когда кто-нибудь изъ окружающихъ дълалъ иногда горькій намекъ на легкомысліе и эгоизмъ ея кумира, она скромно отвъчала, что Гете быль слишкомъ великъ, и карьера его слишкомъ блестяща, чтобы они могли идти рука объ руку. Чуждая всякаго тщеславія, она не хотьла, чтобъ потомство занималось ею и, чувствуя приближеніе смерти, сожгла всё имёвшія у нея письма Гете. Она умерла въ Мейссенгеймъ на шестьдесятъ первомъ году своей жизни, оплаканная всеми, кто только зналь ее. Неизвъстно, какъ встрътилъ извъстіе объ ея смерти Гете, тогда приготовлявшій къ изданію свою Автобіографію, но едва-ли можно сомнъваться въ томъ. что воспоминание о ней было всегда живо въ его сердцъ. Секретарь Гете, Крейтеръ, которому онъ за два года передъ этимъ диктовалъ Поэзію и Правду, разсказываеть, что когда они дошли до эпизода съ Фридерикой, великій поэтъ часто останавливался отъ волненія, прекращаль диктовку, глубоко вздыхаль и потомъ снова глухимъ голосомъ продолжалъ диктовать. Фридерика похоронена на Мейссенгеймскомъ кладбищъ, на востокъ отъ церкви. Въ 1866 г. былъ ей воздвигнутъ по подпискъ памятникъ, въ которомъ принимали участіе своими пожертвованіями и русскіе люди; тогда же на ея могилу была положена

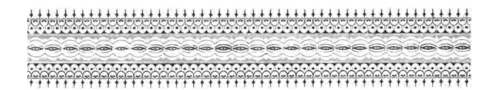
мраморная плита съ слъдующей многознаменательной надписью, сочиненной поэтомъ Эккардтомъ, въ которой въ двухъ стихахъ прекрасно выражена судьба несчастной счастливицы:

Ein Strahl der Dichtersonne fiel auf sie So reich dass er Unsterblichkeit ihr lieh. Лучъ генія ее такъ ярко озарилъ, Что ей безсмертье подарилъ.—

Черезъ нѣсколько мѣсяцевъ послѣ смерти Фридерики, Гете издалъ въ свѣть свою Поэзію и Правду, гдѣ воздвигъ ей вѣчный нерукотворный памятникъ. Благодаря ему, Фридерика навсегда останется въ памяти потомства, какъ идеальная представительница того вѣчно-женственнаго начала, das ewig weibliche, которое, по выраженію Гете, никогда не перестанетъ привлекать къ себѣ сердца людей.







# Гоепожа Сталь и оя друзья.

## Посвящается О. И. П-ой.

—Adolf Strodtmann: Frau von Staël und Benjamin Constant nach bisher ungedruckten Briefen derselben geschildert (въ ero Dichterprofile. Zweiter Band. Stuttgart, 1879.

—Lettere inedite del Foscolo, del Giordani e della Signore di Staël a Vincenzo Monti. Livorno, 1876.

Свъдънія о жизни Сталь въ послъднее время обогатились новыми данными, проливающими новый свъть на интересную личность французской писательницы и на отношенія ея къ нъкоторымъ современнымъ литературнымъ знаменитостямъ. Хотя о Сталь писано много, но личность ея далеко не разъяснена вполнъ, а многіе уголки въ ея жизни остаются до сихъ поръ темными. Старинная и лучшая біографія Сталь, написанная ея близкой родственницей, г-ой Неккеръ-де-Соссюръ \*), не можеть быть названа въ строгомъ смыслъ слова біографіей, во-первыхъ, потому что г-жа Неккеръ-де-Соссоръ не держится хронологическаго способа изложенія, а располагаеть свой матеріаль по произвольнымъ, ею же самою придуманнымъ, рубрикамъ (напр., vie domestique et sociale de m-me de Staël, relations de choix, société et conversation и т. п.), при чемъ, разумвется, всв эпохи въжизни Сталь перемъшаны; во-вторыхъ, --и это самое главное, --сообщая много данныхъ для характеристики Сталь, разсказывая подробно объ ея воспитаніи, привычкахъ, занятіяхъ, г-жа Неккеръ-де-

<sup>\*)</sup> Notice sur le caractère et les écrits de m-me Staël обыкновенно предпосылается въ новъйшихъ изданіяхъ собственнымъ Мемуарамъ Сталь, носящимъ заглавіе: "Dix années d'Exil".



Соссюръ касается вскользь и притомъ весьма осторожно ея интимной жизни, ея отношеній къ мужу, а на relations de choix набрасываеть непроницаемый покровъ. Такая сдержанность станеть намъ понятна, если мы вспомнимъ, что г-жа Неккеръ-де-Соссюръ писала свои записки о жизни Сталь по просьбъ ся дътей и всего черезъ два года послъ ея смерти. Странно, что той же системы умолчанія держатся до сихъ поръ родственники Сталь, герцоги де-Брольи \*), къ которымъ, по смерти ея сына Огюста, перешли всъ ея бумаги. На всъ предложенія издать хранящуюся у нихъ обширную переписку Сталь они отвъчали категорическимъ отказомъ, а когда въ 1844 г. газета "Presse" стала печатать письма Бенжамэнъ-Констана, близкаго друга ихъ знаменитой родственницы, они, боясь разоблаченій, наложили на печатаніе свое veto. Процессъ съ газетой "Presse", надълавшій въ свое время не мало шума въ Парижъ, надолго отбилъ охоту у издателей печатать что-либо относящеся до интимной жизни Сталь. Двънадцатилътнее безмолвіе, последовавшее за этимъ процессомъ, было нарушено статьей Жефруа: "M-me de Staël, ambassadrice de Suède" (Revue des Deux-Mondes, 1856, 1 Août), гдв на основани документовъ, извлеченныхъ авторомъ статьи изъ шведскихъ архивовъ, разсказана очень подробно исторія сватовства шведскаго посланника Сталя за дочь Неккера и приведено нъсколько писемъ ея къ шведскому королю Густаву III. Года три спустя, вышла въ свъть книга г-жи Ленорманъ, внучки m-me Рекамье: "Souvenirs et correspondence, tirés des papiers de m-me Recamier"; значительная часть этой книги посвящена отношеніямъ Рекамье къ Сталь, при чемъ было приложено нъсколько писемъ Сталь. Интересъ, возбужденный въ публикъ личностью знаменитой писательницы, побудиль г-жу Ленормань издать въ свъть, съ дозволенія родственниковъ Сталь, переписку ея съ герцогиней Луизой Саксенъ-Веймарской \*\*), сохранившуюся въ герцогскомъ архивъ въ Веймаръ. Въ слъдующемъ году была обнародована Сенъ-Рене-Талландье переписка Сисмонди съ графиней Альбани заключающая въ себъ не мало разоблаченій касательно отношеній Сталь въ Б. Констану \*\*\*). Къ общему удивленію, изданіе этой переписки не

<sup>\*)</sup> Дочь Сталя была замужемъ за герцогомъ де-Брольи, отцомъ извъстнаго министра de l'ordre moral.

<sup>\*\*)</sup> Mademe de Staël et la Grande-Duchesse Louise, par l'auteur des Souvenirs de m-me Recamier. Paris, 1862.

<sup>\*\*\*)</sup> Lettres inédites à m-me Albany avec une introduction de Saint-Réné-Taillandier. Paris. 1863.

встрътило протеста со стороны родственниковъ Сталь, хотя мужъ ея дочери, старый герцогь де-Брольи, быль еще живъ. Ободренная примъромъ Талландье, редакція "Revue Moderne" (марть и май, 1898) рискнула напечатать интимныя письма Б. Констана къ Форіэлю, а Сенъ-Бевъ разсказалъ съ свойственнымъ ему изяществомъ романическій эпизодъ изъ жизни Сталь, основанный на неизданныхъ письмахъ ея къ Камиль Жордану 2). Если мы ко всему этому присоединимъ изданія, поставленныя въ заголовкъ нашей статьи, то получимъ значительный запасъ біографическихъ данныхъ, совершенно достаточный для того, чтобъ оправдать задуманную нами попытку сдълать посильную характеристику нравственной личности Сталь и обрисовать отношенія ея къ нъкоторымь замівчательнымь лицамь, игравшимь важную роль вь ея жизни. Следуя біографическому способу изложенія, какъ самому пригодному для нашей цъли, мы напередъ заявляемъ, что едва упомянемъ о многихъ общензвъстныхъ фактахъ жизна Сталь, но зато съ тъмъ большей подробностью остановимся на нъкоторыхъ эпизодахъ, обыкновенно оставляемыхъ въ тъни прежними ея біографами и которые ярко осв'ящаются вновь изданными документами. Что до сочиненій Сталь, то мы ихъ коснемся настолько, насколько это необходимо для нашей главной цъли.

I.

Анна-Марія Сталь—дочь Неккера, извъстнаго минстра финансовъ при Людовикъ XVI. Отецъ ея, философъ, доктринеръ и страстный поклонникъ государственныхъ учрежденій Англіи, пользовался нъкоторою извъстностью, какъ писатель з). Мать ея, урожденная m-lle Кюршо, считалась одной изъ образованнъйшихъ женщинъ своего времени. Она была швейцарка, дочь кальвинистскаго пастора изъ одной деревеньки близь Лозанны, воспитавшаго ее въ принципахъ пуританскаго ригоризма. Достигши двадцатилътняго возраста, дъвица Кюршо славилась на весь кантонъ своимъ умомъ и красотою; ее не иначе называли какъ la belle Curchod. Встрътивъ ее однажды въ обществъ, юный Гиббонъ, проживавшій иногда въ Лозаннъ, написаль въ своемъ

<sup>\*)</sup> Статья С.-Бёва Camille Jordan et m-me de Staël, была первоначально помѣщена въ Reveue des Deux-Mondes (1868, 1 Mars), а потомъ перепечатана въ 12-мъ томѣ его "Nouveaux Lundis".

<sup>\*\*)</sup> См. характеристику литературной дъятельности Неккера у С.-Бёва въ "Causeries des Lundi", vol. VII.

дневникъ слъдующее: "Я видълъ m-lle Кюршо. Omnia vincit amor, et nos cedamus amori" (любовь все побъждаеть, и я склоняюсь передъ ея могуществомъ). Въ своей Автобіографіи, писанной поздиве, Гиббонъ распространяется объ этой встрвчв подробиње. "Отецъ m-lle Кюршо далъ своей дочери весьма солидное образованіе. Своими успъхами въ наукахъ и въ изученіи иностранныхъ языковъ она превозошла его ожиданія. Когда она появлялась изръдка въ Лозанну, ея умъ, красота и ученость были предметомъ всеобщихъ восторговъ. Естественно, что разсказы о такомъ феноменъ должны были возбудить мое любопытство: я увидълъ ее-и полюбилъ. Я нашелъ въ ней дъвушку ученую, но безъ претензій, съ изящными манерами, способную оживлять разговоръ, - и это первое впечатлъніе только утвердилось во мнъ при болъе близкомъ знакомствъ. Она позволила мнъ навъстить ее въ домъ ея отца. Я провелъ нъсколько пріятныхъ дней въ ихъ домъ и убъдился, что и родные ея благопріятствовали нашему сближенію". Судя по этому началу, можно заключить, что мы не далеки отъ обычной развязки романа, но наши заключенія будуть преждевременны. У Гиббона быль богатый отецъ, который зорко слъдиль за сыномъ и, узнавши всю исторію, немедленно вызваль сына въ Англію и запретиль ему и думать о швейцарской безприданницъ. Молодые люди встрътились нъсколько лъть спустя въ Парижъ, когда m-lle Кюршо была уже m-me Неккеръ. Бракъ m-lle Кюршо съ Неккеромъ, заключенный по любви, быль однимь изъ самыхъ счастливыхъ. Семейное счастіе Неккеровъ еще болье упрочилось рожденіемъ у нихъ (въ апрълъ 1766 г.) дочери Анны-Маріи, будущей т-те Сталь. Отецъ и мать души не чаяли въ своей единственной дочери и дали ей не только блестящее, но и солидное образованіе. Такъ какъ Неккеръ былъ поглощенъ государственными дълами и ръдко бывалъ дома, то заботы о воспитании дочери всецъло взяла на себя мать. М-те Неккеръ занималась съ дочерью весьма усердно, наполняла ея юную головку самыми разнообразными свъдъніями, но преимущество заботилась о томъ, чтобы внъдрить въ сердце дочери твердыя нравственныя правила. Руководясь въ жизни идеей нравственнаго долга, привыкши съ дътства подавлять свои чувства во имя нравственныхъ принциповъ, т-те Неккеръ того же требовала отъ своей живой и впечатлительной дочери. Упустивъ изъ виду, что только любовью можно подчинить себъ такую живую и гордую натуру, она являлась передъ черью не иначе, какъ наставницей, во всеоружіи родительскаго авторитета. Результатомъ такой ложной системы было нъкотораго рода отчужденіе, которое съ раннихъ поръ вкралось въ ихъ взаимныя отношенія. Видя въ матери строгую наставницу, ръвко осуждавшую самыя невинныя проявленія ея живаго и ръзваго жарактера, дочь перенесла всъ свои симпатіи на отца, ставшаго съ тъхъ поръ ея единственнымъ кумиромъ. Да и какъ ей было не любить отца, который быль ея другомъ и товарищемъ игръ, и въ которомъ въ случав нужды она находила защиту противъ суровой дисциплины матери. По своему общественному положенію, супруги Неккеръ должны были жить открыто, держать, какъ тогда говорилось, салонъ, куда сходились въ опредъленный день всф литературныя знаменитости того времени. Туть можно было встрътить Бюффона, Мармонтеля, Дидро, Рейналя, Даламбера и неизбъжнаго барона Гримма. Современники оставили описаніе салона Неккеровъ, тона тамъ господствовавшаго, а также и характеристику самой хозяйки. Странное впечатленіе должна была производить на парижанъ эта чопорная, сдержанная, замъчательно умная и образованная пуританка. Скептическій аббать Галіани просто не могь выносить ея добродітельной мины. Болъе благосклонный наблюдатель, Мармонтель, отдавая должное уму, образованію и высокимъ нравственнымъ качествамъ m-me Неккеръ, находилъ, что манеры ея не достаточно изящны для свътской женщины, мужъ которой занималъ такое высокое общоственное положение. По свидътельству аббата Морелье, разговоръ въ салонъ у Неккеровъ велся весьма живо и занимательно, котя собесъдники нъсколько стъснялись личностью хозяйки дома, въ присутствіи которой ніжоторые вопросы не могли быть затронуты, въ особенности вопросы религіозные; зато въ вопросахъ литературныхъ господствовала полная свобода мивній; нервдко сама хозяйка принимала живое участіе въ преніяхъ и говорила очень хорошо. Во время преній Неккеръ обыкновенно сидълъ въ сторонъ, внимательно слушая мнънія другихъ, и изръдка позволяя себъ вставлять замъчанія, которыя поражали своей мъткостью и здравымъ смысломъ. Въ 1780-81 годахъ, когда Неккеръ быль впервые призвань къ управленію финансами Франціи, на его литературных вечерах постоянно присутствовала его 14-15-лътняя дочь, дъвочка съ необыкновенно-подвижной физіономіей и бойкими, умными глазками. Она занимала свое абонированное мъсто-табуретъ возлъ кресла матери и, едва начинались пренія, вся превращалась въ слухъ. "Нужно было видъть,разсказываеть m-me Ролье, бывшая сама въ числъ гостей-какъ

она слушала! Хотя она не раскрывала рта, но со стороны казалось, будто она тоже принимала участіе въ разговорь-до такой степени ея подвижныя черты дышали одушевленіемъ! Повидимому, ее интересовало все, даже политическіе вопросы, которые въ то время получили уже право гражданства въ салонахъ. Чтеніе, бесёды съ нёжно-любимымъ этцомъ, который не скучаль по цёлымъ часамъ толковать съ своей любимицей, засыпавшей его самыми разнобразными вопросами, наконецъ, постоянное присутствіе на литературныхъ вечерахъ, -- все это способствовало необыкновенно быстрому развитію даровитаго ребенка, въ ум'в котораго были слиты два качества, ръдко встръчающіяся вмъстьспособность къ энтузіазму и экзальтаціи и способность къ анализу подробностей. Когда въ 1781 г. Неккеръ издалъ свой знаменитый финансовый отчеть (Compte rendu), пятнадцатильтняя дочь написала ему анонимное письмо, въ которомъ провъряла всв его выводы и высказала свои замвчанія. Разумвется, Неккерь тотчасъ же узналъ слогъ и почеркъ своей любимицы. Въ томъ же году она сдълала извлечение изъ Духа Законовъ Монтескье, присоединивъ къ извзеченію свои собственныя размышленія. Это раннее развитіе, эти усиленныя занятія не замедлили вредно отразиться на ея здоровьъ; доктора запретили ей занятія и посовътовали родителямъ отправить ее въ С.-Уанъ, близъ Парижа, гдъ Неккеры имъли помъстье.

Лишенная возможности учиться, молодая дъвушка съ жаромъ принялась за чтеніе и, блуждая по рощамъ С.-Уана, перечитала множество романовъ. Любимыми ея авторами были въ то время Ричардсонъ и Руссо. Легко себъ представить, какъ повліяли произведенія названных писателей на эту и безъ того экзальтированную натуру. Она до того сжилась съ героинями Руссо и Ричардсона, что почти не отдъляла ихъ жизни отъ своей. Впоследствіи, вспоминая объ этомъ времени, она говорила г-же Неккеръ-де-Соссюръ, что похищение Клариссы она считаеть событіемъ своей собственной молодости. Складка чувствительности, навъянная Руссо и Ричардсономъ, осталась навсегда въ характеръ Сталь; она не могла слышать безъ слезъ разсказа о какомънибудь великодушномъ поступкъ или проявленіяхъ безпредъльной любви. Руссо же, кромъ того, привлекалъ ее культомъ природы и добродътели и своей моралью, полной гуманности и всепрощенія. Въ семнадцать літь сердце молодой и восторженной дъвушки было раскрыто всъмъ благородивишимъ движеніямъ и ждало своей чреды... Есть извъстіе, что первый человъкъ, кото-

Digitized by Google

рый заставиль сильные забиться ея сердце, быль молодой и блестящій виконть Матье-де-Монморанси, только-что возвратившійся изъ Америки, гдъ онъ храбро сражался въ войнъ за независимость. Съ своей стороны, онъ тоже полюбилъ дъвицу Неккеръ и сдълалъ ей предложение. Она дала слово, но Неккеръ и его жена, искренніе кальвинисты, были противъ брака дочери съ такимъ ревностнымъ католикомъ, какъ Монморанси. Не безъ сильной внутренней борьбы молодая дъвушка принесла свою первую любовь въ жертву семейному началу, и, считая себя глубоко виноватой передъ своимъ женихомъ, старалась по крайней мъръ сохранить его уваженіе и дружбу. Въ юношескихъ произведеніяхъ Сталь можно открыть следы ея подавленнаго чувства къ Монморанси; въ своей комедіи: "Sophie ou les sentiments secrets", она описываеть яркими красками поэзію взаимной любви и томленія безнадежнаго чувства, а героемъ своей трагедіи, написанной около этого времени, она выбрала Монморанси, предка своего возлюбленнаго. Впрочемъ, не одинъ Монморанси не могъ устоять противъ обаянія, которое производила высоко-даровитая и поэтическая дочь Неккера. Нъкто графъ Гиберъ (Guibert), посредственный литераторъ, но очаровательный собесёдникъ, тотъ самый Гиберъ, который плънилъ сердце знаменитой въ салонахъ XVIII в. тем Менинасъ, писавшей ему безумно-страстныя посланія, оставиль намь восторженное описаніе дівицы Неккеръ подъ именемъ Зюльмы, одной изъ жрицъ Аполлона. "Вотъ изъ толпы жрицъ выступаетъ одна-никогда миъ не забыть ея! Въ ея большихъ черныхъ глазахъ свътился геній, ея волосы, цвъта чернаго дерева, разсыпаются по плечамъ благоухающими кудрями; правда, черты лица ея скоръе крупны и ръзки, нежели тонки и нъжны, но за то въ нихъ чувствуется нъчто такое, что возвышаеть ее надъ ея поломъ. Такой нужно представлять себъ музу поэзіи, или Кліо, или Мельпомену. "Воть она!" невольно раздается при ея появленіи, и тотчасъ же все замираеть, притаивъ дыханіе. Говорить ли она или поеть подъ акомпанименть золотой лиры, я внимаю ей съ одинаковымъ восторгомъ, я открываю въ ея чертахъ нъчто высшее, чъмъ красота. Сколько разнообразія и игры въ ея подвижной физіономіи! Сколько оттънковъ въ звукъ ея голоса! Какое соотвътствіе между мыслью и выраженіемъ! Если даже иногда звуки ея голоса не долетали до меня, то по ея интонаціи, жестамъ, взгляду, я угадывалъ, что она хотьла сказать" и т. д.

Если мы исключимъ изъ этого панегирика все, что навъяно ложнымъ вкусомъ того времени, любившимъ классическія прикрасы, то описаніе Гибера будеть весьма близко къ дъйствительности. По крайней мъръ таковымъ его находитъ С.-Бевъ \*), имъвшій въ своихъ рукахъ портреть Сталь писанный масляныкрасками до ея замужества. Что до впечатлънія, которое производило ея красноръчіе, то всъ современники согласны, что это впечатлъніе было почти неотразимо. "Если бъ я была царицей"— сказала однажды теме Тессе́,—"я приказала бы Сталь говорить безъ умолку, и, кажется, никогда бы не устала ее слушать".

II.

Двадцать лъть оть роду, дочь Неккера, уступая совътамъ обожаемаго отца, ръшилась отдать свою руку шведскому посланнику при версальскомъ дворъ, барону де-Сталь. Мы едва ли ошибемся, если скажемъ, что при заключеніи этого союза, бывшаго источникомъ всъхъ последующихъ несчастій т-те Сталь. любовь не играла никакой роли ни съ той, ни съ другой стороны. Изъ документовъ, найденныхъ Жефруа въ шведскихъ архивахъ, видно, что планъ женитьбы на дочери Неккера созрълъ въ головъ Сталя еще въ 1779 г., когда онъ былъ только секретаремъ шведскаго посольства. Конечно, не прелести тринадцатилътней дъвочки привлекали его, а ея громадное приданое; по самымъ скромнымъ расчетамъ, дочь Неккера имъла около 500,000 фр. годового дохода, а такой кушъ былъ слишкомъ лакомымъ кусочкомъ для прогоръвшаго шведскаго аристократа, чтобы можно было безъ борьбы уступить его другому счастливцу. Нужно отдать справедливость барону Сталю, что задуманный имъ планъ онъ привель въ исполнение съ замфчательнымъ дипломатическимъ искусствомъ. Онъ сумълъ заинтересовать своимъ дъломъ не только шведскаго посланника графа Крейца и салонныхъ героинь въ родъ т-те Ламаркъ или т-те Буфлеръ, которыя поддерживали оживленную переписку съ шведскимъ королемъ Густавомъ III и имъли на него немалое вліяніе, но самого Густава III, Людовика XVI и Марію-Антуанетту. Переговоры между барономъ фонъ-Сталь съ одной стороны и семействомъ Неккеровъсъ другой тянулись целыхъ шесть леть, при чемъ обе стороны тщательно вавъсили всъ шансы, обдумали всъ случайности.

<sup>\*)</sup> Въ своей стать в о m-me Сталь въ "Portraits de Femmes".

Неккеръ, напримъръ, ставилъ непремъннымъ условіемъ, чтобъ будущій зять его предварительно заняль высокій пость шведскаго посланника, чтобы Густавъ III далъ объщаніе никогда не упразднять шведскаго посольства при версальскомъ дворъ, чтобъ мужъ дочери обязался не увозить ее въ Швецарію иначе, какъ съ ея согласія и притомъ не надолго, и только тогда, когда всъ эти условія были приняты, онъ даль свое согласіе на бракъ дочери. Странно, что во всъхъ этихъ продолжительныхъ переговорахъ ничего не говорили о чувствахъ дочери Неккера къ своему будущему мужу, даже ни разу не упоминается ея имя. Особа, которая принимала наиболъе дъятельное участіе во всей этой дипломатической сделке, т-те Буфлерь заботилась больше объ интересахъ Сталя и Густава III, чъмъ о супружескомъ счастім молодыхъ. Письмо ея къ Густаву III, писанное въ 1785 г., уже послъ ихъ помолвки, показываеть, что она плохо върила въ счастье своего protégé съ дочерью Неккера. "Я отъ души желаю, чтобъ Сталь былъ счастливъ, но, по правдъ сказать, плохо върю въ это. Правда, его жена воспитана въ правидахъ чести и добродътели, но она совершенно незнакома съ свътомъ и его приличіями, и притомъ такого высокаго мнвнія о своемъ умв, что ее трудно будеть убъдить въ ея недостаткахъ. Она властолюбива и ръшительна въ своихъ сужденіяхъ; она такъ увърена въ себъ, какъ ни одна женщина въ ея возрасть и положении. Она судить обо встмъ вкривь и вкось, и хотя ей нельзя отказать въ умт, но тъмъ не менъе изъ двадцати-пяти высказанныхъ ею сужденій развъ только одно бываеть вполнъ умъстнымъ. Посланникъ не дерзаеть дълать ей какое бы то ни было замъчание изъ боязни оттолкнуть ее отъ себя на первыхъ порахъ". Если супружеское счастье барона Сталя было по временамъ омрачаемо, какъ предсказывала т-те Буфлеръ, безтактностью и неосторожностью его пылкой жены, не придававшей большого значенія свътскимъ приличіямъ, то последняя имела более серьезныя и глубокія причины къ недовольству. Поэтическія мечты молодой дівушки о супружескомъ счастіи, о сліяніи двухъ жизней въ одну разсыпались въ прахъ въ первый же годъ ея замужества. Въ мужъ своемъ она нашла человъка, правда, добраго и честнаго, но неспособнаго раздълять ея взглядовъ и смотръвшаго съ снисходительной улыбкой на проявление ея восторженной натуры. Не найдя въ супружествъ того счастья, по которомъ изнывала душа ея, т-те Сталь, скръпя сердце, покорилась своей участи, выважала въ свъть, принимала у себя, но зато замкнулась въ

самой себъ и еще съ большимъ рвеніемъ, какъ бы желая забыться, предалась своимъ любимымъ литературнымъ занятіямъ. Въ самый годъ замужества она написала свои восторженныя Lettres sur Rousseau", которыя были изданы въ 1788 г. и имъли громадный успъхъ. С.-Бёвъ замъчаетъ, что въ этомъ юношескомъ произведеніи заключается уже зародышъ всъхъ тъхъ идей и возаръній, которыя Сталь разовьетъ въ своихъ послъдующихъ твореніяхъ, какъ въ увертюръ уже слышится основная мысль оперы.

Когда вспыхнула революція и старикъ Неккеръ, послів своего кратковременнаго тріумфа, должень быль вторично бъжать изъ Франціи, Сталь осталась въ Парижъ и, опираясь на свое офиціальное положеніе, спасла многихъ отъ гильотины. Современные мемуары полны разсказовъ объея самоотвержении, находчивости и всепобъждающемъ красноръчіи. Къ этому времени относится сближение Сталь съ графомъ Луи-де-Нарбоннъ, перешедщее въ тъсную дружбу и подавшее поводъ къ различнымъ сплетнямъ на ея счеть. Графъ Луи-де-Нарбоннъ былъ однимъ изъ блестящихъ кавалеровъ двора Людовика XVI; молодой, красивый собой, многосторонне-образованный и рыцарски-благородный, онъ быль воплощениемь лучшихь сторонь эпохи ancien régime. Подобно Сталь, онъ считалъ возможнымъ соединить сочувствіе къ новымъ идеямъ съ преданностью Людовику XVI, и въ критическую минуту безъ всякаго колебанія приняль портфель военнаго министра. Послъ низверженія короля, онъ сдълался подоарительнымъ народу и принужденъ былъ скрываться. Сталь предложила ему убъжище въ отелъ шведскаго посольства. На другой же день полицейскіе агенты напали на его слідъ и явились арестовать его. Съ свойственнымъ ей мужествомъ, Сталь пошла навстръчу опасности, осыпала любезностями полицейскаго комиссара, увъряла его, что онъ ошибся, даже сама предлагала обыскать домъ, но при этомъ вскользь замътила, что такой поступокъ со стороны французскихъ властей будеть нарушеніемъ международнаго права, что подобное нарушеніе можеть грозить весьма серьезными последствіями, особенно въ виду того, что Швеція-ближайшій сосъдъ Франціи. Послъдній аргументь произвель ръшительное дъйствіе на плохо знакомаго съ географіей комиссара; извинившись за причиненное безпокойство, онъ поспъшиль удалиться, а нъсколько часовъ спустя, Нарбоннъ, снабженный голландскимъ паспортомъ, уже былъ на пути въ Англію.

Когда начались сентябрьскія убійства, Сталь, тоже собиравшаяся бъжать, была остановлена на дорогъ и при яростныхъ крикахъ толпы приведена въ Hôtel de Ville. Только великодушное заступничество Мануэля спасло ее отъ разъяренной черни. Выпровоженная, по распоряженію правительства, подъ конвоемъ заграницу, Сталь не замедлила присоединиться къ своимъ политическимъ друзьямъ, нашедшимъ себъ убъжище въ Англіи. Колонія французскихъ эмигрантовъ, въ числъ которыхъ находились Нарбоннъ, Талейранъ, т-те Бомонъ, Лалли-Толендаль, и др., поселилась въ Juniper Hall въ Соррев. Туда прибыла Сталь и сдвлалась центромъ небольшого кружка французскихъ изгнанниковъ, прекрасно описаннаго англійской писательницей миссъ Бэрней, впослъдствіи вышедшей замужь за адъютанта Лафайета, д'Арбле. Въ кружкъ царствовала самая милая непринужденность, не мало шокировавшая чопорное англійское общество. Въ особенности подвергалась осуждению короткость Сталь съ Нарбонномъ, темъ болъе скандализовавшая англичанъ, что Сталь была одна, безъ мужа. Воть какъ описываеть отношение Сталь къ Нарбонну миссъ Бэрней отцу \*), не разъ видъвшая ихъ вмъстъ: "Она любить его нъжно", — писала миссъ Бэрней отцу, очень интересовавшемуся этими отношеніями, -- "но такъ просто и искренно, съ такимъ отсутствіемъ всякаго кокетства, что если бы они были двое мужчинъ, или двъ женщины, то отношенія ихъ не были бы болъе невинны. Ея умственное превосходство-единственный магнить, который притягиваеть его къ ней". Отецъ миссъ Барней не раздъляль, впрочемъ, этого мнънія, и запретиль дочери посъщать Сталь. Зато младшая сестра миссъ Бэрней, миссисъ Филиппсъ, меньше ея обращавшая вниманіе на общественные толки, была неръдкой гостьей въ Juniper Hall'ь.

Обязанная давать отчеть отцу о своихъ посъщеніяхъ французской колоніи, миссисъ Филиппсъ въ одномъ изъ своихъ писемъ такъ характеризуетъ Сталь и ея отношенія къ Нарбонну: "Несмотря на свою эксцентричность и всъ свои недостатки, теме Сталь все-таки очаровательная собесъдница. Что до Нарбонна, то съ каждымъ моимъ посъщеніемъ онъ все болъе и болье внушаетъ къ себъ уваженіе. Они, собственно говоря, должны бы помъняться ролями, потому что онъ деликатенъ, какъ женщина, и очень стра-

<sup>•)</sup> Мѣсто это приведено вполнѣ въ книгѣ Джуліи Кавана: French Women of Letters.

даеть отъ ръзкихъ выходокъ и нарушенія bienséances, которыя она себъ зачастую позволяеть".

Конечно, на основаніи приведенныхъ фактовъ трудно произнести ръшительное суждение о характеръ отношений Сталь къ Нарбонну, но, принимая въ расчеть темпераментъ Сталь, въ силу котораго всякое чувство принимало у нея страстный оттрнокъ, нельзя поручиться, что тонкая грань, отдъляющая дружбу отъ любви, не была ни разу перейдена ею. Это предположение находить себъ сильное подтверждение въ одномъ изъ раннихъ произведеній Сталь, именно въ ея книгъ: De l'influence des passions sur le bonheur des individus et des nations. Что сочинение это, изданное ею поздиве, въ 1796 г., было писано въ эпоху ея сближенія съ Нарбонномъ-доказывается тъмъ, что по прибыти въ Англію она отдала переписать свою нечеткую рукопись д'Арбле. Цъль книги, писанной подъ свъжимъ впечатлъніемъ видъннаго ею террора, — доказать анализомъ различныхъ страстей ихъ пагубное вліяніе на благосостояніе какъ отдельныхъ личностей, такъ и всего человъчества. Такъ и поступаетъ Сталь относительно ненависти, честолюбія, фанатизма и др. страстей, но лишь доходить дъло до любви, тонъ мгновенно мъняется, и авторъ изъ строгаго моралиста превращается въ восторженнаго панегириста, произносящаго пламенныя ръчи въ честь любви. Большая часть главы "De l'amour" занята восторженнымъ, въ высшей степени поэтическимъ описаніемъ блаженства любви, сладости впервые раздівленнаго чувства, описаніемъ, которое невольно выдаеть личное настроеніе автора. Предупредивъ читателей, что она будеть разсматривать любовь не съ точки арвнія юношескаго энтузіазма, Сталь вследъ затемъ начинаетъ такимъ образомъ: "Если высшее существо, водворивъ человъка на землю, желало ему дать понятіе о небесномъ блаженствъ, ему не нужно было дълать ничего больше, какъ дать человъку способность любить, жить въ другомъ существъ, сливая свое бытіе съ нимъ. Честолюбіе, фанатизмъ, жажда славы-все это энтузіазмъ временный и преходящій; лишь ты одна, всесильная владычица людей, любовь, способна упоевать насъ каждое мгновеніе, ежеминутно доставляя намъ все новыя и новыя наслажденія. Когда мы преслъдуемъ наши личныя цъли, когда мы хотимъ удовлетворить нашимъ личнымъ вкусамъ, намъ иногда бываеть трудно остановиться на одномъ опредъленномъ предметь; сначала желаешь одного, потомъ начинаешь анализировать свое желаніе и самый предметь, и желаніе охладъваеть или смъняется другимъ, третьимъ, такъ что, наконецъ, устаешь

оть смъны собственныхъ желаній. Когда же любишь кого-нибудь, какъ просто и ясно ръшеніе: "онъ этого хочеть, ему это нужно, онъ отъ этого будеть счастливъе" (il le veut, il en a besoin, il en sera plus heureux), — въ этихъ простыхъ словахъ заключается программа дъйствій на цълую жизнь. Когда же любовь увънчивается взаимностію, когда она соединяеть священнымъ и неразрывнымъ союзомъ два любящія сердца, тогда ніть преділа ихъ блаженству; тогда вся вселенная должна имъ казаться лежащей у ихъ ногъ; имъ должно быть даже страшно за свое счастье, потому что оно ужъ слишкомъ выдъляеть ихъ изъ среды остальныхъ людей, и такъ какъ они достигли на землъ того счастія, которое объщано намъ въ другомъ міръ, то кто знаеть, будеть ли для нихъ существовать этотъ другой міръ?" Читатель согласится, что это нъсколько странное доказательство пагубности увлеченія любовью, и мы склонны объяснить эту авторскую оплошность со стороны Сталь только такимъ образомъ, что, отдавшись упоительному сознанію своего собственнаго блаженства, она невольно выронила изъ своей руки указку моралиста и замънила ее пламенной кистью влюбленной Сафо.

#### III.

Сталь была непріятнымъ образомъ пробуждена отъ своихъ романическихъ грезъ письмомъ мужа, который поджидалъ жену въ Голландіи, чтобъ вмість отправиться въ Швейцарію къ ен роднымъ. Не безъ слезъ и сожалъній разошлась она съ Нарбонномъ, время мало-по-малу исцълило ея сердечную рану; по крайней мъръ ни съ той, ни съ другой стороны ни малъйшей попытки завазать вновь прежнія отношенія (хотя есть изв'ястіе, что Сталь была очень огорчена, узнавъ о скорой измънъ Нарбонна), а два года спустя они встретились другь съ другомъ въ Париже, но уже какъ добрые знакомые. Передъ отъездомъ изъ Англіи, Сталь, возмущенная казнью короля и безчеловъчнымъ обращеніемъ съ Маріею Антуанеттой, издала анонимную брошюру: "Reflexions sur le procés de la Reine". Сталь не думаеть защищать королеву съ юридической точки эрвнія; она становится на нравственную почву и, обращаясь ко всемъ женамъ и матерямъ Франціи, пытается возбудить ихъ состраданіе къ несчастнъйшей изъ женъ и матерей. Прибывъ къ своимъ въ Коппе въ Швейцарію, Сталь застала свою мать на одръ бользни, въ скоромъ времени

унесшей ее въ могилу. Весь 1794 и большую часть 1795 г. Сталь провела съ отцомъ въ Коппе, прислушиваясь къ реву уже затихавшей революціонной бури и укрывая у себя французскихъ эмигрантовъ, которые пріважали въ Коппе съ шведскими паспортами, выданными имъ мужемъ Сталь. Ей удалось спасти многихъ и въ томъ числъ одну даму, бывшую ся личнымъ врагомъ въ Парижъ. Болъе дъятельное участие въ обсуждении политическихъ вопросовъ Сталь начинаетъ принимать уже послъ паденія Робеспьера. Въ концъ 1795 г. она издала въ Женевъ анонимную брошюру: "Reflexions sur la paix adressées à M. Pitt et aux Français". 3naменитый англійскій ораторъ Фоксъ быль пораженъ върностью взглядовь, высказанныхь въ этой брошюрь, и упомянуль о ней съ большой похвалой въ одной изъ своихъ парламентскихъ ръчей. Ко времени пребыванія Сталь въ Коппе относится романическій эпизодъ, которому суждено было играть важную роль въ ея жизни, -- мы разумъемъ ея встръчу съ Бенжамэнъ-Констаномъ.

Сталь познакомилась съ Констаномъ осенью 1794 г. черевъ пріятельницу последняго, известную писательницу т-те Детарьерь (De Charrière), жившую тогда въ Швейцаріи, и у которой онъ часто гостиль. Сталь тогда было около тридцати лъть. Она далеко не была красавицей; черты лица ея были слишкомъ крупны; она была не высока ростомъ, не особенно стройна и уже начинала полнъть. Главную прелесть ея, по отзывамъ современниковъ, составляли большіе черные глаза, становившіеся необыкновенно выразительными, когда она одушевлялась разговоромъ, и прекрасныя маленькія руки. Своимъ матово-бронзовымъ цвётомъ лица, своими черными глазами она походила на турчанку; головной уборъ на подобіе восточнаго тюрбана, въ которомъ она обыкновенно изображается на своихъ портретахъ, довершалъ сходство. Б.-Констанъ, бывшій на годъ моложе Сталь, смотръль поразительно-красивымъ и стройнымъ юношей; своими прекрасными голубыми глазами, своими разсыпавшимися по плечамъ русыми кудрями и своимъ фантастическимъ плащемъ онъ напоминалъ Вертера или вообще нъмецкаго юношу идеалиста старыхъ временъ. Въ нравственномъ отношени Б.-Констанъ и Сталь представляли еще болъе ръзкую противоположность Сталь-была натура энергическая, полная жизни и идеальныхъ стремленій, способная къ беззавътной привязанности. Б.-Констанъ, несмотря на свои 27 лъть, быль нравственно изношенный, пресыщенный и скучающій эгоисть. Онъ ничего уже не ждаль оть жизни; его никуда не тянуло; одно время онъ даже, если не серьезно помышляль,

то все же рисовался намъреніемъ лишить себя жизни \*). Рядъ легкихъ побъдъ и донъ-жуанскихъ подвиговъ въ мелкихъ нъмецкихъ городахъ, развивъ въ немъ фатовство, подорвалъ уваженіе къ женщинамъ и въру въ прочность ихъ чувства. Съ ироніей, граничащей съ нравственнымъ цинизмомъ, онъ въ письмахъ къ т-те Дешарьеръ отзывался о привязанностяхъ, имъ самимъ возбужденныхъ. Въ 1789 году онъ женился по любви на одной нъмкъ изъ Брауншвейга, а нъсколько лъть спустя разошелся съ ней безъ всякой серьезной причины... Словомъ, это былъ прототипъ столь намъ знакомыхъ и когда-то модныхъ типовъ Печорина. Тамарина, Лишняго человъка и имъ подобныхъ. Повидимому. трудно было ожидать, чтобы характеры, столь діаметрально-противоположные, могли взаимно притянуться, но на дёлё вышло иначе, и исторія Сталь и Констана оправдала собой старую пословицу: les extrêmes se touchent. Что Б.-Констанъ могъ понравиться Сталь-это было понятно. Хотя она часто повторяла свое любимое изреченіе, что человінка можно узнать либо въ нівсколько часовъ, либо въ нъсколько лъть, но жизнь ея доказываеть что она постоянно ошибалась, судя по первому благопріятному впечатленію. А впечатленіе, котроое производиль Б.-Констань, было несомивнию благопріятно: онъ быль такъ умень, такъ краснорфчивъ, такъ хорошъ собой!

Самая разочарованность Б.-Констана, начинавшая тогда входить въ моду, какъ принадлежность избранныхъ натуръ, придавала ему въ глазахъ женщинъ особую прелесть. Принимая въ расчеть, съ одной стороны, природу мужчины, съ другой, судя по себъ, Сталь могла думать, что подъ этой разочарованностью скрывается неудовлетворенная жажда дъятельности и потребность сильнаго, всепоглощающаго чувства. Что удивительнаго, что, помимо желанія возбудить въ немъ это чувство, она возымъла горделивую мысль, такъ ей свойственную—возвратить къ жизни эту богатую натуру, указать ей цъль, достойную ея честолюбія, вдохнуть въ нее любовь къ родинъ, правдъ и свободъ? Удивительно то, что въ потухшемъ сердцъ самаго отъявленнаго эгоиста, какимъ безспорно былъ Б.-Констанъ, нашлась искра энтузіазма способная разростись въ яркое пламя. что чувство, внушенное ему Сталь, заронило въ немъ желаніе быть ея достойнымъ, сдъ-

<sup>\*)</sup> С.-Бёвъ. въ третьемъ томъ своихъ "Portrais Littéraires" и въ статьъ: "Benjamin Coustant et m-me de Charrière", сдълалъ мастерскую характеристику Б.-Констана-юноши.



лать ръшительный шагъ на пути къ нравственному перерожденію Въ письмъ къ м-те Дешарьеръ онъ такъ описываетъ впечатлъ-ніе своего перваго знакомства съ Сталь: "Я ръдко встръчалъ въ одномъ лицъ такое соединение самыхъ привлекательныхъ качествъ, столько правдивости, остроумія, блеска, и вмѣстѣ столько великодушія, простоты и непринужденности. Г-жа Сталь гораздо болье поражаеть своимъ умомъ въ интимной бесьдь, нежели въ салонъ; она даже обладаетъ тъмъ качествомъ, котораго ни вы, ни я не подозръвали въ ней-она имъетъ способность слушать и съ такимъ же удовольствіемъ слідить за проявленіемъ чужого ума, какъ и своего собственнаго. Это вторая женщина, которая легко могла бы замънить для меня вселенную. Вы очень хорошо знаете, кто была первая. Она старается изо всёхъ силъ показать тъхъ, кого любить, въ наилучшемъ свъть, что доказываеть столько же ея умъ и тактъ, сколько и доброту. Однимъ словомъ, это существо исключительное, одна изъ тъхъ ръдкихъ натуръ которыя рождаются въками".

Мы не имъемъ свъдъній о томъ, какое впечатльніе произвела на Сталь первая встръча съ Б.-Констаномъ, но, судя по послъдующему, имъемъ полное основаніе предположить, что впечатльніе это было не менъе сильно. Разставаясь съ Бенжамэнъ-Констаномъ, Сталь взяла съ него слово пріъхать къ ней погостить на болье продолжительное время. Б.-Констанъ сдержалъ слово, и льтомъ 1795 года пріъхаль въ Коппе съ рукописью своего нескончаемаго труда: "О происхожденіи религій", надъ которымъ онъ трудился еще около тридцати льть, все-таки не окончивъ его, и прочелъ Сталь отрывокъ изъ него. Желая обратить мысли своего новаго друга въ другую сторону, Сталь прочла ему только что написанную политическую брошюру: "Reflexions sur la раіх іптегіецге", гдъ она стремится доказать, что истинная свобода совмъстима съ существующимъ во Франціи республиканскимъ правительствомъ, и что обязанность всякаго честнаго патріота и друга свободы—поддерживать республику. Полемизируя съ роялистами, мечтавшими о возстановленіи монархіи, Сталь выставляеть имъ на видъ, что, при существущемъ положеніи партій, такое возстановленіе просто немыслимо,—что учрежденіе монархіи, даже конституціонной, невозможно безъ предварительной военной диктатуры, которая весьма нежелательна. Событія доказали, насколько геніальная женщина была права въ своихъ предсказаніяхъ. Должно полагать, что во время своихъ продолжительныхъ бесъдъ съ Б.-Констаномъ объ этомъ предметь, она обратила его въ свою политическую въру и вдохнула въ него желаніе трудиться для прочнаго водворенія свободныхъ учрежденій во Франціи, которымъ грозила опасность отъ начинавшейся реакціи,—мысль, которая, по признанію самого Констана сдълалась съ этихъ поръ цълью его жизни.

Вдохновенный ею, Констанъ еще въ бытность свою въ Коппè набросаль свою первую политическую брошюру: "Du Gouvernement actuel de la France et de la nécessié de s'y rallier", camoe заглавіе которой показываеть, что въ ней развиваются тв же идеи, которыя проводила въ своей брошюръ Сталь. Въ томъ же духъ по всей въроятности, въ промежутокъ между отъъвдомъ Констана изъ Коппе и своимъ переселениемъ на зиму въ Парижъ-Сталь написала небольшую, но богатую мыслями статью о задачахъ романа ("Essai sur les fictions"), гдъ она настанваеть на необходимости расширить сферу содержанія романа, введя въ него изображение разнообразныхъ страстей, волнующихъ общество. Видя въ романъ могущественную силу, способную сдерживать и облагороживать страсти и возвысить уровень нравственныхъ понятій въ обществъ, она, конечно, должна была предпочитать романъ тенденціозный всякому другому, но съ истинно-художественнымъ тактомъ совътовала писать романъ такъ, чтобы тенденція сама-собой вытекала изъ его содержанія, а не казалась бы навязанной извив, ибо въ противномъ случав иллюзія исчезнетьи романъ не принесетъ никакой пользы. Какъ на образцы романовъ, въ которыхъ нравственная тенденція сливалась съ правдой изображенія, Сталь ссылается на произведенія англійскихъ романистовъ, Ричардсона и Фильдинга, и на только что появившійся тогда романъ Годвина-"Калебъ Вилльямсъ".

### IV.

Извъстно, что первая держава, признавшая французскую республику, была Швеція. Всъ знали, чьему вліянію должень быль быть приписань этоть факть, и потому, когда Сталь появилась въ Парижъ, она была принята съ уваженіемъ и почетомъ вліительными кружками Парижа. Она открыла свой салонъ, который вскоръ пріобрълъ европейскую извъстность и не остался безъ вліянія на общественныя дъла. Въ числъ постоянныхъ посътителей салона Сталь были, между прочимъ, знаменитый аббать Сіэсъ, Гара, Талейранъ, который, благодаря ея вліянію, могъ возвратиться во Францію и занять высокій пость министра

иностранных дълъ, и группа молодых ученых : Дону, Женгене, Сисмонди и Форіэль. Вслъдъ за Сталь, прибылъ въ Парижъ и Б.-Констанъ, издавшій упомянутую выше брошюру, обратившую на него всеобщее вниманіе, какъ на восходящее свътило. Соединеніе такихъ избранныхъ членовъ, равно какъ остроуміе, любезность и увлекательное красноръчіе самой хозяйки сдълали салонъ Сталь однимъ изъ замъчательныхъ явленій Парижа, и не было ни одного сколько-нибудь замъчательнаго иностранца, который бы не искалъ чести быть ей представленнымъ. Зима 1796-1797 г., проведенная Сталь въ Парижъ, имъла ръшительное вліяніе на ея судьбу: въ это время она окончательно сблизилась съ Констаномъ. Мы основываемъ наше предположение на слъдующихъ данныхъ: въ предисловіи къ своей книгъ: "De l'influence des passions", писанной льтомъ 1796 г., Сталь уже жалуется на клевету, всюду ее преслъдующую \*), и надъется изданіемъ своего сочиненія дать возможность публикъ самой судить объ основныхъ чертахъ ея характера. Слова эти показывають, что клевета предшествовала ихъ окончательному сближенію, которое могло наступить не ранъе зимы 1796 г., потому что только зимой Сталь удалось устроить негласный разводъ съ мужемъ, при чемъ было условлено, для избъжанія толковъ и пересудовъ, продолжать жить въ одномъ домъ. Баронъ Сталь далъ свое согласіе на разводъ безъ большихъ затрудненій; не теряя времени, онъ поспъшилъ сойтись съ какой-то танцовщицей. Сталь однако ошиблась, что совм'встное сожительство съ мужемъ послужить гарантіей противъ сплетень и пересудовъ. Сплетники, разумфется, не унялись. Общественное мнъніе всполошилось; политическіе противники Сталь, дамы, завидовавшія успъху ея салона, кровныя аристократки, считавшія дочь Неккера vulgaire и parvenue,—всъ почувствовали, что насталь на ихъ улице праздникъ. Не мало мелочных в непріятностей и булавочных уколовъ самолюбію выпало въ это время на долю Сталь, не мало счастливыхъ минуть было ими навсегда отравлено. Привыкнувъ давать исходъ волновавшимъ ее чувствамъ въ своихъ произведеніяхъ, Сталь въ 1797 г. начала писать свою "Дельфину", -- романъ, въ которомъ изобразила несчастную судьбу высоко-даровитой женщины, вступившей въ неравную борьбу съ деспотизмомъ общественнаго мивнія. Одновременно съ этимъ, Сталь трудилась надъ общирнымъ сочине-

<sup>\*)</sup> См. Avant-propos: "Calomniée sans cesse et me trouvant trop peu d'importance pour me résoudre de moi, j'ai du céder à l'espoir" и т. д.



ніемъ: "О литературъ, разсматриваемой въ связи съ общественными учрежденіями" ("De la Littérature, considérée dans ses rapports avec les institutions sociales"). Сочиненіе это, по мъръ его написанія, было читано Сталь ея друзьямъ: Сисмонди, Форіэлю, Женгене и другимъ, которые дълали свои замъчанія и поправки, такь что книга "De la Littérature" можеть быть, по всей справедливости, названа обобщеніемъ взглядовъ новой исторической школы во Франціи \*).

За печатаніемъ книги: "О литературъ" засталъ Сталь перевороть 18-го брюмера (9-го ноября 1800 г.), низвергнувшій директорію и учредившій вмісто нея консульство, съ Наполеономъ во главъ правительства. Сталь знала Наполеона раньше, встръчала его не разъ у брата его Жозефа, съ которымъ была дружна, одно время даже увлеклась блескомъ его побъдъ и писала ему восторженныя посланія, но никогда не питала доворія къ его нравственному характеру. Зная его необыкновенное честолюбіе и полное отсутствіе нравственныхъ принциповъ, она была увърена, что онъ на этомъ не остановится, и не замедлила заявить друзьямъ объ опасности, угрожающей свободъ. Салонъ ея, сдълавшійся теперь центромъ оппозиціи, забиль тревогу, а вдохновенный ею Б.-Констанъ произнесъ въ трибунатъ, котораго былъ членомъ, блестящую ръчь о необходимости прочныхъ гарантій для личности, въ виду могущихъ произойти случайностей. Сталь и ея друзьямъ не удалось возбудить общественнаго мнвнія противъ Наполеона. Общество, едва опомнившееся отъ недавняго переворота и желавшее прежде всего покоя и порядка, равнодушно относилось къ деспотическимъ замашкамъ Наполеона, лишь бы только онъ упрочиль во Франціи этоть покой и порядокъ. Единственный результать великодушнаго протеста быль тоть, что онъ возбудилъ противъ Констана и въ особенности Сталь-гиъвъ Наполеона, который еще болье усилился со времени изданія старикомъ Неккеромъ его послъдняго труда ("Dernières vues de politique et de finances, offertes à la nation française". Genève, 1802.

Впрочемъ, прежде чѣмъ прибѣгнуть къ мѣрамъ строгости противъ такой знаменитости какъ Сталь, первый консулъ не счелъ унизительнымъ для себя вступить съ ней въ переговоры. Не понимая идеальныхъ побужденій Сталь и ея безкорыстной преданно-

<sup>\*)</sup> См. характеристику сочиненія Сталь со стороны метода въ прекрасномъ труд'в ІШахова ("Французская литература въ первые годы XIX в.". Москва 1875), такъ рано похищеннаго у русской науки.



сти свободъ, Наполеонъ послалъ брата своего Жозефа спросить ее прямо, чего она хочеть, и употребить всъ усилія, чтобъ склонить ее на сторону правительства, объщая, съ своей стороны, немедленно выплатить ей два милліона франковъ, данныхъ старикомъ Неккеромъ въ ссуду правительству еще въ то время, когда онъ управлялъ финансами Франціи. Выслушавъ предложеніе Наполеона, переданное ей Жозефомъ, Сталь невольно воскликнула: "Боже мой! Да въдь дъло не въ томъ, чего я хочу, а что я думаю!" Едва ли нужно говорить, что посольство Жозефа осталось безъ результатовъ. Сталь отвътила ему въ томъ смыслъ, что она не отступить ни на шагъ отъ того, что считаеть своимъ гражданскимъ долгомъ.

Еще до этого разговора вышла въ свъть книга Сталь: "De la Littérature", имъвшая большой успъхъ и вышедшая въ 1801 году вторымъ изданіемъ. Въ предисловіи къ этому труду Сталь опредъляеть тоть масштабъ, которымъ она будеть измърять достоинство и жизненность литературныхъ произведеній: "Нъсколько жизнеописаній Плутарха, письмо Брута къ Цицерону, слова Кантона Утическаго у Аддисона, размышленія, внушенныя Тациту его ненавистью къ тиранніи. .-все это возвышаеть душу, унижаемую современными событіями". Органы, преданные правительству поспъшили отозваться о книгъ Сталь неодобрительнои были, съ своей точки эрвнія, совершенно правы. Основная мысль книги, - что литература находится въ тесной связи съ общественными учрежденіями и не можеть процвітать при упадкіз политической свободы, --била не въ бровь, а въ глазъ, и правительство не замедлило дать почувствовать, что понимаеть брошенный ему вызовъ. Вообще со времени изданія книги: "De la Littérature", правительство стало смотръть на Сталь, какъ на представительницу оппозиціонной мысли во Франціи, и въ каждомъ ея произведении усматривало прямой или косвенный протесть противъ существующаго порядка вещей. Съ этой точки арвнія оно взглянуло на романъ Сталь: "Delphine", написанный въ 1797—1798 году, но впервые изданный въ 1802 году.

Мы не имъемъ намъренія излагать подробно содержанія этого, во многихъ отношеніяхъ, замъчательнаго произведенія, потому что дъло не въ содержаніи, а въ тъхъ мысляхъ, которыя высказываеть Сталь устами своихъ героевъ. Оба романа Сталь: "Дельфина" и "Коринна", доказывають, что творчество характеровъ ей не давалось. Во всъхъ созданныхъ ею лицахъ мало жизни; герои ея романовъ говорять много, но дъйствують мало, и

притомъ не всегда соотвътственно своему характеру; сама писательница чувствуеть, что ея герои, такъ сказать, не стоять на собственныхъ ногахъ, и при всякомъ удобномъ случат объясняетъ читателямъ ихъ дъйствія. Основная тенденція романа, явствующая изъ его эпиграфа: "мужчина долженъ умъть бороться съ общественнымъ мнъніемъ, женщина-должна умъть ему подчиняться", какъ нельзя болже подтверждается судьбою героини романа-Дельфины. Эта прекрасная, благородная, полная возвышенныхъ стремленій личность имбеть одинь весьма важный, въ глазахъ свъта, недостатокъ, именно — желаніе слушаться только голоса своего собственнаго чувства и убъжденія. Такое желаніе, преслъдуемое ею со всъмъ упорствомъ честнаго сердца, ставить ее въ антагонизмъ съ мнвніемъ света, который отмщаеть темъ, что разстроиваеть ея бракъ съ любимымъ человъкомъ, представивъ ему въ весьма неблаговидномъ свътъ принципы невъсты. Леонсъ хотя и любить Дельфину, но чувствуеть себя не въ силахъ бороться съ общественнымъ мнвніемъ, подавляеть свое чувство къ ней и женится на холодной и чопорной Матильдъ. Дельфина умираеть, но и Леонсь, не найдя счастья съ Матильдой, тоже погибаеть, отвергая единственный, представлявшійся ему выходь, разойтись съ женой. По поводу этой неизбъжной катастрофы, Сталь, устами одного изъ дъйствующихъ лицъ романа, высказываеть свой ваглядь на жестокость неразрывнаго брака и требуеть развода во имя священныхъ правъ человъческаго сердца. Такая діатриба противъ неразрывности церковнаго брака въ эпоху заключенія конкордата и возстановленія оффиціальных отношеній къ Риму навлекла на Сталь упреки въ атеизмъ и безнравственности. Правительство воспользовалось этимъ случаемъ и, на основаніи доноса, ни на чемъ не основанваго-будто Сталь подкапывалась подъ власть перваго консула-вельло ей вывлать изъ Парижа и не приближаться къ нему меньше чемъ на сто лье. Этотъ ударъ, хотя и ожиданный ею, тъмъ не менъе, глубоко поразилъ ее. Сталь была уроженка Парижа, всъ ея друзья и родные жили въ Парижъ, вся умственная жизнь была для нея сосредоточена въ Парижъ, и Франція безъ Парижа для нея значила немного. Но медлить было нельзя, и осенью 1803 года Сталь, собравшись на скоро, съ своими дътьми и Констаномъ отправилась въ Германію. Здівсь ждаль ее новый ударь, — тімь боліве чувствительный, что онъ быль нанесень дружеской рукой человъка, котораго она такъ горячо, такъ безгранично любила.

٧.

Охлажденіе Констана къ Сталь стало проглядывать въ его письмахъ задолго до ея изгнанія. Изъ одного письма его къ Форіэлю \*), отъ 10-го мая 1802 г., видно, что онъ и тогда ужъ чувствовалъ себя несчастнымъ. Письмо это такъ характеристично для личности французскаго Печорина, что изъ него стоитъ привести отрывокъ: "Еслибъ я началъ-пишетъ Констанъ-подробно описывать вамъ, какое глубокое отвращение я питаю къ жизни, я, кончено, очень бы наскучиль вамъ, утопающему въ покоъ и счастьъ. Увы! я далекъ оть того и другого-и ежедневно покупаю мою тоску ценою различных волненій. Есть какое-то непонятное сплетеніе судебъ, которое невозможно распутать и съ которымъ катишься внизъ, не имъя времени оглядъться вокругъ себя. Впрочемъ, можетъ быть, счастье въ самомъ дълъ есть невозможность -- по крайней мъръ для меня, если я не нахожу его близь замъчательнъйшей изъ женщинъ". Въ другомъ письмъ къ тому же лицу, писанномъ нъсколькими мъсяцами позднъе, незадолго передъ изгнаніемъ Сталь, Б.-Констанъ не прикрывается уже міровой тоской, но выражается опредъленные и даеть понять, что главная причина всёхъ его несчастій заключалась въ безпокойномъ и несчастномъ характеръ его подруги. "Я не жалуюсь на мое здоровье и желаль бы, чтобъ и вы съ своей стороны могли сказать то же. Я желаль бы, чтобы вы были также здоровы, но только гораздо счастливъе меня. Если я говорю: счастливъе-не думайте, что я подъ этимъ разумъю мои личныя несчастія. Нъть, я страдаю несчастіями другой особы. Жизнь моя была бы весьма сносна, если бы у этой другой сила духа равнялась силъ ума. Но видъть ея страданія, особенно когда они продолжительны, положительно невыносимо, и въ глубинъ спокойной и монотонной на видъ жизни, которую я веду, есть въчное внутреннее волненіе, отравляющее всв мои помыслы, всв мои чувства". Приведенными отрывками окончательно дорисовывается сухая и эгоистическая натура Б.-Констана. Онъ говорить и думаеть только о себъ, измъряеть чужое горе только по отношенію къ своему личному спокойствію. Различными софизмами и фразами, въ которыя по всей въроятности и самъ онъ не върилъ,

<sup>\*)</sup> Письма Б.-Констана въ Форівлю напечатаны въ мартовской и майской книжкахъ "Revue Moderne" за 1868 годъ.



онъ старается оправдать въ глазахъ друга свое охлажденіе къ Сталь и свою неспособность къ сильной привязанности: туть есть и міровая тоска, и в'вчное внутреннее волненіе, и невозможность личнаго счастія. Нравственныя страданія женщины, которая пожертвовала для него всъмъ, которая любила его такой безграничной любовью, кажутся ему невыносимы вследствіе ихъ продолжительности, и онъ не обнаруживаеть ни малъйшаго желанія облегчить или раздёлить ихъ... Чтобы покончить съ характеромъ Констана, приведемъ одно замъчательное мъсто изъ письма матери Сисмонди къ сыну, который одно время бредилъ Констаномъ и наполнялъ свои письма къ матери похвалами ему. Мать Сисмонди, никогда не видавшая Констана, на основаніи писемъ сына, составила о немъ въ высшей степени върное понятіе. "Ты можеть быть найдешь забавнымъ"-писала она однажды сыну-"что я тебъ буду давать совъты относительно Констана; ты миъ скажешь, что я его не знаю; это правда, но то, что я буду тебъ говорить о немъ и его характеръ, выведено мною изъ тъхъ похваль, которыя ты ему расточешь въ своихъ письмахъ. По моему мивнію, это одинь изъ твхъ людей, на которыхъ нельзя вполив положиться. Онъ можеть находить удовольствіе въ обществъ людей (собственно: смаковать людей, gouter les gens), можеть желать имъ понравиться, но истинной дружбы, самоотверженной и преданной отъ него ждать нечего. У него много ума, даже слишкомъ много, есть и страстность и способность увлекаться, но того совершенно нъть, что мы называемъ душою".

Въ то время какъ Б.-Констанъ изливалъ въ письмахъ къ Форізлю свои жалобы на судьбу и на несчастный характеръ Сталь, сама Сталь, получивъ извъстіе объ опасной бользни мужа, забольвшаго по дорогъ изъ Парижа въ Коппе, забыла старые счеты съ нимъ и полетъла ухаживать за больнымъ. Хотя она пріъхала нъсколько поздно, но присутствіе ея все-таки усладило послъднія минуты барона; онъ умеръ на ея рукахъ 2-го мая 1802 г.

Изъ документовъ, обнародованныхъ Штродтманомъ, не видно, когда произошелъ разрывъ Сталь съ Констаномъ и вообще, доходило ли дъло до открытаго разрыва. Штродтманъ полагаетъ, что уже то обстоятельство, что Констанъ не предложилъ ей своей руки послъ смерти мужа было для такой гордой женщины, какъ Сталь, вполнъ достаточно, чтобъ разойтись съ нимъ. Другіе, напротивъ того, думаютъ, что Констанъ предложилъ ей свою руку, но она, видя его охлажденіе къ себъ, отказала ему. Конечно, все это не болъе какъ догадки. Достовърно одно, что Сталь возврати-

лась изъ Германіи въ Швейцарію не съ Констаномъ, а съ А. В. Шлегелемъ, съ которымъ познакомилась въ Берлинъ и которому поручила воспитаніе своихъ дітей. Прівхавъ въ Коппе, Сталь была глубоко поражена въстью о смерти горячо-любимаго отца, умершаго въ ея отсутствіе. Она была до того убита своей потерей, что думала, что не переживеть ея, и, готовясь къ смерти, написала прощальное письмо Констану. Письмо это, впервые напечатанное у Штродтмана, показываеть, что, несмотря на разрывь, она все еще любила Констана, безгранично довъряла и матерински заботилась о немъ. "Милый другъ"--писала Сталь---, радуптесь за меня, если я умру раньше васъ. Переживъ отца, я не буду въ силахъ пережить еще васъ. Я соединюсь скоро съ этимъ чуднымъ человъкомъ, котораго и вы также любили, и буду васъ ждать тамъ съ сердцемъ, которое, надъюсь, помилуеть Богъ за то, что оно много любило. Умоляю васъ, не разставайтесь съ моими дътьми; я прошу ихъ также-въ письмъ, которое вы имъ передадите-любить въ васъ того, кого такъ любила ихъ мать. Ахъ, это роковое слово любить, ръшившее нашу судьбу, имъеть ли оно какой-нибудь смыслъ въ другомъ міръ? Вы знаете, что въ силу заключенной между нами сдълки домъ въ улицъ Матюренъ принадлежить намъ сообща — съ условіемъ, чтобы вы при жизни пользовались доходами съ него, а послъ вашей смерти передали бы его моей дочери. Въ случат, если бы вамъ вздумалось продать его, вы возмъстите вырученную отъ продажи сумму тъмъ способомъ, который опекуны признають лучшимъ, но доходъ съ нея, во всякомъ случав, принадлежить вамъ. Помните, что недвижимая собственность, которую вы завъщали моей дочери, не принимается въ расчеть при раздълъ наслъдства между моими тремя дътьми. Затъмъ еще разъ прощайте, милый другъ; надъюсь, что вы по крайней мъръ будете возлъ меня, когда я буду умирать. Увы! я не успъла закрыть глаза моему отцу. Неужели же вы не прівдете закрыть мои?"

Но Б.-Констанъ не прівхаль: онъ въ то время увлекался уже другой женщиной — Шарлотой Гарденбергъ, на которой въ скоромъ времени и женился. По этому поводу Сисмонди, раскусившій наконецъ Констана, мѣтко замѣчаетъ: "Б.-Констанъ сдѣлалъ довольно странный выборъ. Люди часто воображаютъ, что бури, бушующія въ ихъ сердцѣ, возбуждаются предметами ихъ привязанности, и что они успокоятся, привязавшись къ существамъ апатическимъ. Удаляясь отъ натуръ, сродныхъ имъ, онѣ въ сущ-

ности думають убъжать оть самихъ себя, но этотъ пріемъ не надолго можеть обезпечить ихъ спокойствіе".

Удивительная живучесть человъческого сердца! Отчаянное письмо Сталь къ Констану помъчено 1-го октября 1804 г., и воть не болье какъ черезъ три мъсяца, какъ бы желая забыться въ вихръ новаго чувства, Сталь пишеть рядъ восторженныхъ посланій италіанскому поэту Винченцо Монти, съ которымъ познакомилась въ Миланъ. Письма эти писаны ею съ дороги во время путешествія въ Римъ, Неаполь и обратно; но, прежде чъмъ привести отрывки изъ нихъ, мы считаемъ не лишнимъ познакомить читателей съ личностью того, кому они были адресованы. Личность Винченцо Монти—талантливъйшаго италіанскаго поэта XIX в. представляеть собой любопытный образчикъ полнъйшей политической безпринципности. Онъ обладалъ въ высокой степени способностью входить во всякое настроеніе, хотя бы это настроеніе исключительно опредълялось личнымъ расчетомъ, замънявшимъ ему вдохновеніе. Въ продолженіе своей долгой жизни (1754—1827) Монти имълъ случай не разъ мънять предметы своего воспъванія, и всякій разъ тонъ его произведеній поражаль своею искренностью, какъ будто на самомъ дълъ онъ условливался не корыстнымъ расчетомъ, но глубокимъ внутреннимъ убъжденіемъ. Выступивъ въ своихъ раннихъ трагедіяхъ (Аристодемъ, Кай Гракхъ) поборникомъ свободы и ненавистникомъ тиранніи, Монти, нъсколько лъть спустя, въ качествъ придворнаго папскаго поэта, воспъваль Пія VI и предаваль позору французскую революцію. Той же ненавистью къ францусской революціи дышить его знаменитая поэма въ стилъ Данте: Bassvilliana (1793), которая считается его лучшимъ произведеніемъ. Здісь онъ преклоняется передъ добродътелями "невиннаго агнца" Людовика XVI и клеймить французскій народъ названіемъ народа убійцъ и злодвевъ. Но лишь только французскія войска вступили въ Италію, какъ Монти тотчасъ же настроиль свою лиру на другой ладъ и въ своихъ "Mascharoniana" принялся воспъвать французскій народъ и чернилъ Людовика XVI, а въ своихъ одахъ неустанно пълъ гимны Бонапарту. Наполеонъ. умъвшій цънить преданныхъ ему поэтовъ, сдълаль Монти секретаремъ цизальнинской республики и приказалъ выплачивать ему ежегодную пенсію. По низверженіи Наполеона, Монти еще разъ перемънилъ знамя, и въ своемъ "Возвращеніи Астреи" красноръчиво воспълъ господство австрійцевъ.

Конечно, Сталь не знала всъхъ этихъ подробностей біографіи Монти, тъмъ менъе могла она предвидъть позорный конецъ его

поэтической карьеры. Въ 1805 г. сдава Монти находилась въ своемъ зенить; онъ быль предметомъ всеобщаго поклоненія и считался первымъ поэтомъ Италіи. Къ этому нужно прибавить, что его величавая наружность, его умъ и увлекательный даръ слова производили чарующее впечатленіе. Встретившись съ Монти въ Миланъ, Сталь была буквально очарована имъ. Отправляясь въ дальнъйшсе путешествіе, она объщала писать ему каждую почту-и сдержала свое слово. Въ первыхъ письмахъ Сталь преобладаеть дружескій тонь, но мало-по-малу, по мірь удаленія Сталь отъ Милана, фантазія ея разыгрывается, нъжность идетъ crescendo, потребность бесъдовать съ Монти, слышать его несравненное чтеніе становится все сильніве и сильніве, и съ пера Сталь льются поэтическія, восторженныя річи. Воть отрывокъ изъ перваго письма: "Я такъ привыкла проводить съ вами дни, саго Monti. что, слъдуя этой привычкъ, сажусь сегодня же вечеромъ писать вамъ. Какъ! привычка въ двъ недъли? Да, это бываеть. Когда я думаю о знакомствъ моемъ съ вами, о нашемъ быстромъ сближеніи, мнъ приходить въ голову, что я васъ уже знала, до такой степени я чувствую родство моей души съ вашей. Вы тотъ другь, котораго давно ждала душа моя. Я на вась не могу смотръть, какъ на новаго знакомаго; я имъю на васъ, такъ сказать, право давности. Развъ наши мысли въ продолжение многихъ лътъ не были сходны? Развъ послъ самыхъ горячихъ споровъ мы подъ конецъ не соглашались другъ съ другомъ?"

Судя по одному изъ слъдующихъ писемъ Сталь (отъ 23 января, изъ Болоньи), Монти быль несколько озадачень такимъ произвольнымъ примъненіемъ платоновой теоріи дружбы къ чувствамь людей XIX в., онъ отвъчаль нъсколько холодно и церсмонно, такъ что Сталь, -- какъ она сама въ томъ сознается, -- разорвала длинное письмо къ нему, уже совстмъ приготовленное къ отправкъ. Такое наказаніе-должно полагать-не замедлило произвести свое дъйствіе. Монти сталъ выслушивать болье сочувственно горячія тирады Сталь и отвъчаль ей болье дружески. "Я знаю"—писала она Монти—, что въ вашемъ характеръ много подвижности и непостоянства; я хорошо понимаю, что въ этой подвижности вашъ талантъ находить новые источники вдохновенія, но не заставляйте меня страдать оть этого свойства вашего характера; щадите меня хоть въ силу того, что вы мнв можете причинить много горя. Всф, которыхъ я люблю, имфють надо мной эту ужасную власть; не элоупотребляйте же ею".

Своеобразную прелесть писемъ Сталь къ Монти составляетъ тоть меданходическій тонь, которымь проникнуты ніжоторыя паь нихъ, свидътельствующій, что ея сердечная рана не зажила еще вполнъ, что, отдаваясь во власть новаго мучительно - сладкаго чувства, она по временамъ невольно вздыхала о своихъ прежнихъ, разбитыхъ жизнью, иллюзіяхъ. Въ одномъ письмъ у неп вырываются такія слова: "я не живу настоящимъ; жизнь для меня не болъе какъ воспоминаніе". Но мало-по-малу сила охватившаго ее чувства смываеть съ ея въчно-юнаго сердца все прошлое; она живетъ исключительно свей любовью къ Монти и наполняеть письма восторженными признаніями ему. "Върьте мнъ, caro Monti, никто не будеть такъ любить васъ и такъ удивляться вамъ, какъ я, и когда Альфіери сділаль дві тысячи миль, чтобъ видъть четыре раза графиню Альбани, его едва ли встрътили съ большей любовью и преданностью, чъмъ та, которую я питаю къ вамъ. Вы сами не подозръваете, сколько жизни вносите въ мою жизнь, и если существование есть благо, вы удвоиваете это благо своимъ обществомъ. Ваша страстность, ваше красноръчіе, даже самая подвижность вашего характера, такъ опасная для людей, васъ любящихъ, придаетъ въ моихъглазахъ особую прелесть и разнообразіе вашей бестідть. Если вы на мое чувство отвътите взаимностью, я ръшилась жить долго въ Италіи, чтобъ пользоваться невыразимымъ удовольствіемъ бесфдовать съ вами" (письмо отъ 16 іюня 1805 г.).

Въ слъдующемъ письмъ тонъ у Сталь становится еще болъе восторженнымъ. "Любовь, саго Monti, есть небесное чувство и не слъдуеть его профанировать Я васъ люблю всеми силами моей души, и если вы не оскорбите моего чувства, оно можетъ имъть большое вліяніе на мою жизнь. Если хотите, мы отправимся на будущій годъ вмість въ Римъ; я буду гордиться тімъ, что пріфду туда съ вами и увижу вашихъ враговъ у вашихъ ногъ. Я не знаю, были ли вы когда-нибудь любимы женщиной, которая могла бы до такой степени чувствовать силу вашего таланта; что до меня, я горжусь этимъ качествомъ. Я чувствую прелесть каждаго произнесеннаго вами слова, тотчасъ запоминаю каждую написанную вами строку, и если вы желаете знать себя по впечатлънію, которое вы производите-для этого вамъ совершенно достаточно заглянуть въ мою душу". На возвратномъ пути въ Швейцарію, Сталь остановилась въ Шамбери, откуда писала Монти слъдующее: "Я остановилась здъсь, саго Monti, посреди дня, къ немалому удивленію моихъ спутниковъ. Мнъ хотълось посътить тъ мъста, гдъ вы скрывались изгнанникомъ \*). Я видъла каштановыя деревья, подъ тънью которыхъ вы тогда отдыхали, и плакала о томъ времени, когда мы были такъ близки другъ къ другу и когда я могла сдълать васъ счастливымъ своею любовью. Да, шесть лътъ тому назадъ мы могли бы быть друзьями. Ахъ, мой другъ, жизнь наша слишкомъ коротка, чтобы можно было легко утъшиться въ потеръ цълыхъ шести лътъ любви и счастія".

Весьма неравнодушный къ возбужденнымъ имъ восторгамъ и притомъ, въ свою очередь, плененный умомъ и любезностью Сталь, Монти еще въ Миланъ далъ ей объщание приъхать погостить въ Коппе. На этомъ объщани Сталь основывала свои самыя дорогія надежды, и въ ръдкомъ письмъ не упоминаеть о немъ. "Если мнъ удастся увезти васъ съ собой въ Коппе, какъ вы мнъ объщали, я объщаю вамъ съ своей стороны провести будущую виму въ Миланъ" (письмо изъ Рима, отъ 7 февраля 1805 г.). "Завтра я тронусь въ обратный путь, caro Monti, и буду приготовлять мой домъ къ принятію васъ. Увъряю васъ, что нигдъ не встрътять васъ съ чувствомъ болъе нъжнымъ, истиннымъ и неизмъннымъ. Помните, Монти, что теперь, когда еще передо мной цълая жизнь, я желаю провести ее съ вами; пріъзжайте же ко мив теперь, пока еще моя фантазія можеть украсить яркими цвътами мою нъжную дружбу къ вамъ". Съ наивнымъ эгоизмомъ, вообще свойственнымъ влюбленнымъ, Сталь смотрить на міровыя событія съ точки зрінія осуществленія своихъ завътныхъ надеждъ. "Здъсь всъ очень обезпокоены предстоящей войной"—пишеть она Монти изъ Милана отъ 13 іюня 1805 г.-признаться сказать, я не върю въ ея возможность, но такъ какъ я съ нъкотораго времени смотрю на все только по отношенію къ нашей будущей встрічь, то, сознаюсь, желала бы, чтобъ какое-нибудь событіе отдало васъ навсегда моему сердцу и моимъ заботамъ".

Напрасно люди, близко знавшіе Монти, предостерегали Сталь, чтобы она не слишкомъ полагалась на его объщанія и его преданность; предостереженія ихъ не имъли никакого успъха. Сталь не могла себъ представить, чтобы человъкъ, высказывавшій въ своихъ произведеніяхъ такія возвышенныя мысли, создавшій рядъ

<sup>\*)</sup> Въ 1799 г., во время нашествія русско-австрійскихъ войскъ въ Ломбардію, Монти бъжалъ изъ Италіи и нъкоторое время скрывался въ лъсахъ Савойи Флизь Шамбери.

такихъ мощныхъ характеровъ, былъ въ жизни легкомысленнымъ флюгеромъ или, что гораздо хуже, политическимъ перебъжчикомъ изъ корыстныхъ расчетовъ. Заключеніе отъ великаго таланта къ благородному характеру ей казалось неопровержимымъ, и, несмотря на то, что самъ Монти въ минуту откровенности сознавался ей, что онъ немного плуть (un poco furbo), она приняла его признаніе за шутку и продолжала върить ему безусловно. Въ своихъ письмахъ она не разъ касается этого щекотливаго вопроса. "Простите мнъ" -- пишетъ она ему изъ Неаполя -- страстную дружбу, которую я питаю къ вамъ. Что бы ни говорили о васъ враги ваши, я буду продолжать писать вамъ, върный другъ. Столько таланта, столько возвышенности въ идеяхъ можеть ли быть совмъстимо съ легкомысленнымъ характеромъ? Тъ, кто представляють васъ легкомысленнымъ, не понимають васъ, но я васъ понимаю, потому что люблю; я васъ знаю, потому что удивляюсь вамъ".

Прівхавь въ Коппе, Сталь стала поджидать Монти и въ письмахъ своихъ все торопила его отъбадомъ. Монти сначала отговаривался бользнью, потомъ различными дълами, наконецъ, намекнуль, что долгь его, какъ человъка семейнаго, не позволяеть ему отлучиться на продолжительное время изъ Италіи. "Я не люблю слова долга (писала ему по этому поводу Сталь); мнъ кажется, что слово чувство вполнъ замъняетъ его, но если говорить о долгъ, развъ вы его не должны чувствовать по отношенію къ существу, любящему васъ такъ, какъ никто васъ не любить? Я глубоко убъждена, что нъть въ міръ лица, для счастья котораго вы были бы болъе необходимы, чъмъ для моего счастья, и что никогда, даже въ лъта вашей юности, вашъ прівадъ въ Коппе не доставилъ бы мив столько удовольствія, какъ теперь". Зная характеръ Монти, легко догадаться, что слово долгъ было съ его стороны не болъе какъ предлогъ, чтобы отложить на неопредъленное время неосторожно данное объщание Сталь прівхать къ ней въ Коппе; на самомъ дълъ Монти не поъхалъ потому, что боялся навлечь на себя гнъвъ Наполеона и лишиться получаемой по его распоряженію пенсіи. Прождавъ Монти напрасно еще весь следующій годь, Сталь, по всей вероятности, догадалась о причинъ его уклоненій и прекратила съ нимъ переписку. Она возобновилась десять лътъ спустя, но была непродолжительна и отличалась болве спокойнымъ, дружескимъ тономъ. Отъ этого періода въ бумагахъ Монти сохранилось всего два письма Сталь; въ одномъ она отвъчаеть на его письмо, —въ другомъ благодарить за присланное ей стихотвореніе.

VI.

Плодомъ путешествія Сталь въ Италію быль ея знаменитый романъ "Коринна", возбудившій живой восторгь не только во Франціи, но и во всей Европъ. Какъ писательница въ высшей степени субъективная, Сталь вложила въ свое произведение многое изъ пережитаго и перечувствованнаго ею за послъдніе годы. Здъсь прежде всего должна была отразиться ея исторія съ Констаномъ. Въ своемъ первомъ романъ "Дельфина", писанномъ въ періодъ страстнаго увлеченія Констаномъ, она изображала его въ привлекательномъ образъ Henri Lebensay, который борется съ обществомъ во имя священныхъ правъ человъческаго сердца. Въ "Кориннъ" его легко узнали въ личности слабаго и безхарактернаго лорда Нельвиля, который, напротивъ того, изъ боязни передъ общественнымъ мненіемъ трусливо отказывается отъ любящей его геніальной женщины, чтобъ сділать блестящую партію \*). Наказавъ такимъ образомъ легкомысленнаго друга, Сталь перемънила гнъвъ на милость и позволила ему пріъхать къ ней (переписывались они и послъ разрыва). Съ этихъ поръ не проходило года, чтобъ Констанъ не пріважаль летомъ въ Коппе. Одинъ разъ встръча ихъ въ Ліонъ едва не окончилась трагически, потому что жена Констана приревновала его къ Сталь и, въ порывъ отчаянія, приняла ядъ; къ счастью, пріемъ быль недостаточно силенъ, и ее успъли спасти.

Возвратившись изъ Италіи, Сталь жила льто и зиму въ Коппе, изръдка дълая экскурсіи въ тъ города Франціи, гдъ ей позволено было жить. Въ 1807 году, пользуясь отсутствіемъ Наполеона, бывшаго тогда въ прусскомъ походъ, Сталь рискнула приблизиться къ Парижу на нъсколько миль ближе. Наполеонъ узналь объ этомъ послъ сраженія при Прейсишъ-Эйлау и писалъ къ Камбасересу: "До свъдънія моего дошло, что г жа Сталь находится близъ Парижа. Я уже далъ приказъ министру полиціи немедленно препроводить ее обратно въ Женеву. Эта особа продолжаеть свое ремесло интриганки; она—настоящая чума (с'est

<sup>\*)</sup> Извъстно, что Констанъ съ своей стороны отплатилъ Сталь, изобразивъ се въ лицъ Элеоноры въ своемъ романъ "Адольфъ". См. статью Pons'a "Les Femmes d'Adolphe", предпосланную вышедшему въ прошломъ году новому изданю "Адольфа" въ Bibliothèque de luxe.



une véritable peste). Я васъ прошу немедленно сообщить все это Фуше, иначе я принужденъ буду приказать жандармамъ водворить ее на мъсто жительства". Въ особенности бъсило Наполеона, что эта женщина, представительница ненавистныхъ ему традицій XVIII в., возбуждала всеобщее участіе въ Европъ, что она пользовалась большимъ уваженіемъ, что въ ея гостиной въ Коппе можно было встрътить не только всъхъ европейскихъ знаменитостей, но даже принцевъ крови. Не зная, чъмъ досадить ей, Наполеонъ запрещалъ и уничтожалъ ея сочиненія (такъ, въ 1810 г., по личному приказанію Наполеона, было сожжено десять тысячь экземпляровь ея книги De l'Allemagne, предварительно пропущенной цензурой), преслъдовалъ людей, которые показывали ей дружбу и участіе (такъ, онъ изгналъ изъ Франціи т. те Рекамье, Матье де-Монморанси, Б.-Констана и др.), окружилъ ее шпіонами, слъдившими за каждымъ ея шагомъ и т. д. Въ ссобенности огорчало Сталь, что, съ одной стороны, она была причиной несчастій, обрушившихся на друзей ея, съ другой, что люди, на преданность которыхъ она имъла полное право разсчитывать, либо малодушно отступились оть нея, боясь компрометировать себя въ глазахъ правительства, либо совътовали ей смирить свой гордый духъ и сдълать шагъ къ сближеню съ Наполеономъ. Измученная всемъ этимъ, Сталь после долгихъ колебаній ръшилась навсегда покинуть Европу и искать себъ и дътямъ новаго отечества въ свободной Америкъ. О нравственномъ состояніи ея въ это время можно судить по письму ея къ Камиль Жордану отъ 3 октября 1811 г.: "Я не обвиняю васъ въ томъ, что вы отказались прівхать ко мнв; получивъзвашъ отказъ, я не ожидала новаго пароксизма преслъдованія, неожиданно обрушившагося на меня. Еслибъ я могла его предвидъть, конечно, я всъми силами противодъйствовала бы великодушію Матье де-Монморанси, какъ противодъйствовала впослъдствіи, но безуспъшно, великодушному поступку т-те Рекамье. Мнъ кажется смъщнымъ баронъ Фохтъ съ своимъ предпочтениемъ излюбленныхъ мъсть друзьямъ; но когда дъло идеть объ изгнаніи, нельзя причинить мнъ большаго горя, какъ подвергать себя этому бъдствію ради меня, и я буквально умираю оть страданій за друзей моихъ. Здоровье мое, когда-то очень кръпкое, теперь разрушено, и весьма возможно, что я не вынесу перевзда черезъ океанъ. Но мнъ все равно. Я предпочитаю это положение тому пути, посредствомъ котораго мнъ предлагаютъ выпти изъ него, и скажу вамъ прямо, такъ сказать со всей высоты моей души, что въ дълъ нравственнаго достоинства обстоятельства поставили меня такъ высоко, какъ это возможно, и что по милости Божіей я смъло думаю, что моимъ поведеніемъ подаю благородный примъръ нашему въку" \*).

#### VII.

Второе замужество Сталь пом'вшало ея планамъ переселенія въ Америку. Проважая Женеву въ 1811 г., Сталь познакомилась съ однимь молодымъ и красивымъ французскимъ офицеромъ де-Рокка, который лечился тамъ отъ ранъ, полученныхъ имъ въ испанской войнъ. Сталь приняла горячее участіе въ юномъ страдальцъ, окружила его всеми удобствами, навещала его, читала ему вслухъ и т. д. По мъръ своего выздоровленія, молодой человъкъ все болъе и болъе привязывался къ Сталь, считая ее своей спасительницей. "Я полюблю ее такъ, что она согласится быть моей женой" — сказалъ онъ одному изъ своихъ друзей. "Да, помилуп", -- возражалъ другъ, -- "въдь она годится тебъ въ матери". "Тъмъ лучше"-отвъчалъ влюбленный Рокка-"ея возрастъ въ моихъ глазахъ-новое основаніе любить ее". Сначала Сталь и слышать не хотвла объ этомъ замужствъ; она боялась сдълаться смешной въ глазахъ общества, выйдя замуже за человека моложе ея двадцатью годами, но, тронутая силой и искренностью его привязанности, она согласилась обвънчаться съ нимъ тайно. Даже дъти ничего не знали о новомъ бракъ матери, и только на смертномъ одръ она имъ созналась во всемъ. Весной 1812 г., когда преслъдованія со стороны швейцарскихъ властей сдълались особенно невыносимы, Сталь, взявъ своихъ дътей и въ сопровожденіи Рокка. ръшилась бъжать черезъ Австрію и Россію въ Швецію, гдъ шведскій король Бернадоть, очень уважавшій Сталь, предлагаль ей върное убъжище. Сталь приняла приглашеніе и, пробывъ ніжоторое время въ Москві и Петербургі, поспъшила отправиться въ Швецію, гдъ написала свои записки, изданныя впоследствіи ея сыномъ, подъ заглавіемъ: "Dix années d'Exil".

Передъ отъвздомъ изъ Швеціи Сталь возобновила свою переписку съ Констаномъ, прерванную по желанію Рокка, который

<sup>\*)</sup> Замъчательное письмо, изъ котораго мы привели отрывокъ, можно найти въ статьъ С.-Бёва: "Camille Jordan et m-me de Staël", въ XII томъ его "Nouveaux Lundis".



вначалъ ревновалъ ее къ прежнему любовнику. Изъ Швеціи Сталь перевхала въ Англію, гдв оставалась до твхъ поръ, пока Наполеонъ не былъ разбить и заключенъ на островъ Эльбу. Тогда она возвратилась въ Парижъ послъ десятилътняго изгнанія. Констанъ, прибывшій въ Парижъ раньше ея, вместе съ союзниками, сдълался теперь горячимъ сторонникомъ возстановленія Бурбоновъ, подъ условіемъ необходимыхъ конституціонныхъ гарантій. Съ этой цълью онъ писалъ статьи въ "Journal des Débats", издавалъ брошюры и т. д. Сталь поощряла его въ этомъ направленіи и пріобръла на его имя недвижимую собственность, дававшую ему возможность быть избраннымъ въ палату депутатовъ. Но едва Сталь успъла убхать въ Коппе, какъ ея легкомысленный другь, влюбившись въ прекрасную роялистку т-те Рекамье, забыль свои конституціонныя гарантіи и сділался въ угоду ей самымъ ярымъ роялистомъ. Между тъмъ событія шли съ невъроятной быстротой. Вновь основанная монархія колебалась въ своихъ основаніяхъ. Наполеонъ, бъжавшій съ острова Эльбы, торжественно подходиль къ Парижу. Въ это-то время, именно 19 марта 1815 г., въ "Journal des Dèbats" появилась громовая статья Констана противъ Наполеона, за которую правительство немедленно заплатило ему нъсколько тысячъ франковъ. Начавъ съ характеристики Наполеона и призывая всъхъ искреннихъ патріотовъ возстать противъ этого Аттилы и Чингисхана новыхъ временъ, Констанъ затъмъ переходитъ къ самому себъ и торжественно произносить свое profession de foi: "Нъть, я не пойду жалкимъ перебъжчикомъ отъ одного правительства къ другому, не стану оправдывать свой позоръ разными софизмами и бормотать безчестныя слова, чтобъ ими спасти жалкое существованіе... На сторонъ короля — спокойствіе, свобода и миръ; на сторонъ Бонапарта-рабство, анархія и война" и т. д. Кто бы могъ повърить, что человъкъ, такъ громившій Наполеона, не далье какъ черезъ три недъли повъритъ его объщаніямъ и сдълается членомъ его правительства? А между тъмъ такъ дъйствительно и случилось. Сталь, бывшая во время "ста дней" въ Италіи, съ глубокимъ огорченіемъ услышала объ этомъ новомъ доказательствъ политической безхарактерности своего друга, и послала ему негодующее письмо. Желая привлечь на свою сторону всв партіи, Наполеонъ, въроятно по совъту Констана, настоятельно просилъ Сталь вернуться въ Парижъ и помочь своимъ вліяніемъ утвержденію новой конституціонной монархіи. Когда Сталь узнала объ этомъ, она дала весьма характеристическій отвътъ: "двадцать

лъть обходились безъ меня и конституціи, - и теперь легко обойдутся безъ насъ объихъ". На предложение же правительства возвратить ей два милліона ссуды, нікогда данной ея отцомъ правительству, она отвътила, что желала бы получить эту ссуду по праву, а не какъ милость. Никакія лестныя предложенія не заставили ее двинуться изъ Италіи. Она возвратилась въ Парижъ только по отречени Наполеона отъ престола. Здъсь она снева встрътилась съ Констаномъ, который стоялъ теперь во главъ либеральной оппозиціи. Она простила ему увлеченіе Наполеономъ и Бурбонами, какъ прощала прежде увлеченія женщинами; она поддерживала его въ борьбъ за конституціонные принципы, которымъ снова грозила опасность. Смерть ея, последовавшая 14 іюля 1817, поразила Констана больше, чемъ можно было ожидать отъ его легкомысленнаго характера. Онъ запирался по цълымъ днямъ въ своемъ кабинетъ, все перечитывалъ ея письма, а ночи проводиль безъ сна, силясь въ азартной игръ заглушить грызшую его тоску.

Пробъгая въ памяти всю жизнь Сталь, невольно привязываешься къ ея симпатичной и крайне оригинальной личности. Двъ черты преобладають въ ея нравственномъ характеръ-страстная потребность любви, жертвы, самоотверженія и не менъе страстная любовь къ свободъ. И та, и другая были проникнуты въ ней той серцечностью, которая составляеть подкладку всей ея нравственной природы. Она была, по счастливому выраженю Мопти, вся сердце (tutto cuore). Во всемъ XIX-мъ в. трудно встрътить другую женщину, которая бы въ такой степени соединяла въ себъ женственность со всъми ея достоинствами и недостатками, съ страстной любовью къ свободъ и неподкупной гражданской честностью. "Когда подумаешь", говорить Шпильгагенъ \*), "что эта женщина, въ другихъ отношеніяхъ истая француженка, нисколько не была ослъплена побъдами, блескомъ и помпой имперіализма, когда вспомнишь, что она первая своимъ чуткимъ сердцемъ узръла восходящую зарю деспотизма, которая настала такъ скоро, какъ не могли ожидать и мудръйшіе изъ мудрыхъ, то ей нельзя отказать въ удивленіи помимо литературнаго таланта. Оппозиціонное отношеніе ея къ Наполеону только отчасти объясняется ея семенными преданіями и связями. Нъть

<sup>1)</sup> Въ предисловіи къ немъцкому пореводу "Коринны", въ "Bibliothek ausländischer Klassiker Band" 77.



никакого сомнънія, что въ основъ этого отношенія лежала неугасимая любовь къ свободъ, въ которой она видъла единое на потребу. Что это тяготъніе къ свободъ было, такъ-сказать, имманентно, присуще ея душъ, видно изъ того, что она преслъдовала деспотизмъ во всъхъ сферахъ жизни. Возставая противъ политическаго цезаризма, который ставилъ свою личную волю выше совокупной воли народа, она въ своихъ романахъ ведеть неустанную борьбу съ цезаризмомъ жизни, деспотизмомъ общественнаго мижнія, отнимающимъ у личности священное право самоопредъленія". Приведенная нами блестящая характеристика Сталь вполнъ подтверждается всъми досель извъстными фактами ея біографіи. Върность принципу придаеть единство всъмъ разнообразнымъ эпизодамъ ея жизни. Она заплатила дань своей страстной природъ и много увлекалась, но ни разу не поступилась своими убъжденіями въ пользу чувства; напротивъ того, сама вдохновляла другихъ въ священной борьбъ съ Наполеономъ за свободу, и въ продолжение цълыхъ двадцати лътъ была, какъ выразился о ней Наполеонъ, и Клориндой, и Армидой оппозиціи его режима. Полная въры въ силу права и въ свое человъческое достоинство, она предпочла скорфй страдать, чемъ склонить свое знамя передъ торжествующимъ деспотизмомъ, и въ этомъ отношеніи имъла полное право сказать о себъ, что ея жизнь можеть служить поучительнымъ примъромъ нашему времени.

Послюслосіс. Статья наша была написана въ 1879 г. Съ тъхъ поръ вышла въ свътъ обширная трехтомная біографія М-те Сталь, составленная лэди Бленергассеть, появились характеристики ея личности, подписанныя именами такихъ знатоковъ дъла, какъ Сорель и Фагэ, и, наконецъ, въ 1895 г. былъ изданъ секретный Дневникъ Констана, бросающій много свъта на отношенія его къ Сталь. Высокая автобіографическая цънность этого памятника видна между прочимъ изъ того, что Констанъ писалъ его для себя и ни въ какомъ случать не предназначалъ для печати. Желая съ этой цълью обмануть своихъ наслъдниковъ, Констанъ нарочно написалъ его греческими буквами, но хитрость не удалась и Дневникъ былъ изданъ, хотя и не вполнъ \*). Но зато отношенія Сталь къ Констану рисуются здъсь въ новомъ свътъ, и окончательно ръшается любопытный вопросъ, почему послъ смерти

<sup>\*)</sup> Journal Intime de Benjamin Constant. Paris 1895.



мужа Сталь въ 1802 г. любовь ея къ Констану не увънчалась бракомъ, котораго они, повидимому, должны были желать и отъ котораго они оба отказались безъ особой борьбы. Теперь выяснилось, что главною причиною отказа было непомфрное самолюбіе обоихъ любовниковъ. Не желая промънять свое славное въ литературъ имя на менъе извъстное имя Констана, Сталь предлагала ему тайный бракъ, на что тоть тоже изъ самолюбія не согласился.--Впрочемъ, Констанъ не особенно настаивалъ на бракъ и по другимъ причинамъ: во-первыхъ, любовь его къ Сталь уже успъла къ этому времени значительно охладъть и готова была перейти въ дружбу, о которой и слышать не хотела Сталь, а во-вторыхъ. важнымъ препятствіемъ къ браку быль для Констана безпокойный характеръ Сталь, исключавшій всякую возможность тихой семейной жизни, о которой постоянно мечталь утомленный житейскими бурями Констанъ. Изъ Дневника видно, сколько Констану приходилось терпъть отъ властнаго и необузданнаго характера своей геніальной подруги. "Я никогда, —пишеть онъ, —не встрівчаль женщины, у которой было бы столько прелести и преданности, но я также не встръчалъ женщины до такой степени требовательной, до такой степени способной подавлять все окружающее своею ръзко опредъленной личностью. Минуты, часы, годы-все должно быть въ ея распоряжени, а когда она предается гифву, то его можно еравнить развъ съ ураганомъ или землетрясениемъ". Одну изъ такихъ вспышекъ гитва и описываетъ Констанъ въ своемъ Дневникъ. "Когда мы остались вдвоемъ, -- говоритъ онъ, -- буря мало-по-малу разыгралась. Ужасная сцена длилась до трехъ часовъ утра на тему, что я человъкъ безчувственный, не заслуживающій никакого довърія, что мои чувства находятся въ противоръчіи съ моими поступками. Увы! я тщетно пытался избъжать монотонныхъ жалобъ не на реальныя невзгоды, а на общіе законы природы и въ особенности на старость. Послъ десятилътней связи отъ меня требовали любви, несмотря на то, что мы оба приближались къ сорокальтнему возрасту, несмотря на то, что я сотни разъ повторялъ, что моя любовь прошла. Если мнъ случалось иногда и утверждать противное, то это происходило вследствіе конвульсій скорби и ярости, которыя приводили меня въ ужасъ.-Нужно, однакожъ, или разстаться съ ней, оставшись ея другомъ, или совсъмъ исчезнуть въ лица земли". Въ особенности Сталь бушевала, когда провъдала намъреніи Констана жениться на Шарлоттъ Гандербергъ. Послъдняя, любившая Констана уже много лътъ, обладала всеми теми качествами, которыхъ не было у Сталь-

кротостью, скромностью и ровнымъ характеромъ. Но, не щадя Сталь, ръзко обличая ея мелочность, тщеславіе, невыносимый характеръ, Констанъ-нужно отдать ему справедливость-не щадилъ и себя. Жалкое эрълище представляеть собою этоть высоко-даровитый, но крайне безхарактерный человъкъ, который, хорошо зная, что ему делать, изиываеть, подобно Гамлету, въ безплодныхъ колебаніяхъ и сътованіяхъ и тъмъ причиняеть массу страданій и себъ и Шарлотть. Желая, съ одной стороны, успокоить Сталь и щадить самолюбіе своей невісты, которая догадывалась, что происходить въ его душъ, Констанъ перебъгалъ отъ одной возлюбленной къ другой и поочередно обманывалъ ихъ объихъ. Въ концъ концовъ, однакожъ, разрывъ съ Сталь былъ неизбъженъ. Въ іюнъ 1808 г. Констанъ женился на Шарлоттъ, но едва успълъ жениться, какъ его охватила тоска по Сталь. Добрая и тихая Шарлотта показалась ему безцвътной и скучной въ сравненіи съ увънчанной ореоломъ генія прежней возлюбленной, и онъ уже начиналь раскаиваться въ поспешно сделанномъ шаге. "Какъ горька моя жизнь!-восклицаеть онъ. Какъ я былъ глупъ! М-те Сталь потеряна для меня, и отъ этого удара я не оправлюсь!" Онъ снова пытается увидъться съ М-те Сталь, провожаеть ее въ Ліонъ, повидимому, не сознавая, какую рану онъ наносить этимъ женъ. Онъ ведеть себя такъ безтактно, что оскорбленная въ своихъ чувствахъ и своемъ женскомъ достоинствъ Шарлотта дълаеть попытку отравиться... Исторія Сталь и Констана- эта исторія столкновенія женщины огненнаго темперамента съ человъкомъ совершенно неспособнымъ ни на сильную страсть, ни на глубокое всепоглощающее чувство, но способномъ постоянно увлекаться. Сталь правда много требовала оть любимаго человъка, но за то отдавалась ему вся до последняго изгиба своей души. Констанъ же, какъ всв разсудочные и рефлектирующіе люди, закипаль только на время и не могь отдаться весь, хотя бы и хотълъ. Отсюда произошла драма, отъ которой сердца обоихъ любовниковъ не разъ исходили кровью.





## Вліяніе Байрона на европейскія литературы.

Могучая поэзія Байрона наложила свою оригинальную и неизгладимую печать на европейскую литературу первой половины настоящаго стольтія. Помимо геніальнаго таланта Байрона, были двъ причины, содъйствовавшія популярности его поэзіи на континентъ. Первая заключалась въ космополитическомъ характеръ этой поэзін, вторая-въ тахъ историческихъ условіяхъ, среди которыхъ она возникла. Разорвавъ съ неблагодарной родиной, оказавшейся для него не матерью, но злой мачихой, Байронъ провелъ почти половину своей жизни въ странствованіяхъ по Европъ и, оставаясь англійскимъ лордомъ по своимъ инстинктамъ и привычкамъ, мало-по-малу сдълался чистымъ космополитомъ по своимъ убъжденіямъ. Интересы свободы и человъчества были всегда въ его глазахъ выше интересовъ національныхъ; даже сюжеты своихъ произведеній онъ заимствоваль не изъ англійской жизни, но изъ жизни различныхъ народовъ Европы. Не даромъ Гёте называль его всемірнымь гражданиномь и привътствоваль въ немъ провозвъстника той общечеловъческой, всемірной литературы, скорое наступленіе которой онъ не разъ предсказывалъ. Второй причиной всеобщаго увлеченія поэзіей Байрона было то обстоятельство, что она пришлась какъ разъ ко времени, что могучіе звуки ея раздались въ удушливой атмосферъ, созданной все болъе и болъе усиливавшейся въ Европъ реакціей идеямъ XVIII в., завершившейся учрежденіемъ священнаго союза. Поэзія Байрона возстановила связь между прерванными традиціями XVIII в. и начинавшимся пробужденіемъ умовъ въ XIX в.; выражая свои чувства, онъ въ то же время выражалъ чувства общія. Воть почему вся задыхавшаяся въ удушливой атмосферъ реакціи либеральная партія въ Европ'в увид'вла въ немъ своего поэтическаго вождя и жадно прислушивалась къ его пѣснямъ, громившимъ гнетъ и тираннію и призывавшимъ народы къ священной борьбѣ за свободу. Апоееозъ личности въ борьбѣ съ общественными предразсудками, протесть противъ политическаго и соціальнаго гнета, горячее сочувствіе къ бьющимся за свою свободу народамъ, неудовлетвореніе и пресыщеніе безцѣльной жизнью и тѣсно связанный съ нимъ скептицизмъ, доходящій порой до мизантропіи и отчаянія, и рядомъ съ этимъ поэтическій восторгъ передъ вѣчно юными красотами природы, на лонѣ которой человѣкъ находитъ нѣкоторое облегченіе отъ терзающихъ его жизненныхъ противорѣчій—таковы основныя черты и идейное содержаніе того направленія, которое извѣстно въ европейской литературѣ подъ именемъ байронизма.

Ранъе другихъ континентальныхъ странъ Байронъ быль оцъненъ въ Германіи. Починъ въ этомъ отношеніи быль данъ самимъ Гёте, считавшимъ Байрона величайшимъ поэтойъ XIX в. и поддержавшимъ своимъ авторитетомъ его только-что начинавшуюся популярность въ Германіи. Въ бесъдахъ Гёте съ его секретаремъ Эккерманомъ не разъ заходила ръчь о Байронъ, и всякій разъ Гёте отдаваль полную справедливость генію англійскаго поэта. "То, что я считаю изобрътеніемъ въ поэзіи", -- сказаль однажды Гёге Эккерману", --ни у кого не достигаеть такой высокой степени развитія, какъ у Байрона. Способа, которымъ онъ развязываеть драматическую интригу, никогда нельзя предвидёть, и онъ всегда выше ожидаемаго читателемъ". Вообще Гёте былъ весьма высокаго мивнія о драматическихъ произведеніяхъ Байрона, которыя признаются критикой слабе всего имъ написаннаго. Онъ удивлялся искусству, съ какимъ Бапронъ, обладавшій такой мощной индивидуальностью, сумълъ совершенно скрыться за дъйствующими лицами своихъ драмъ, особенно въ Марино Фальеро. По мивнію Гёте, въ характерв Байрона было ивчто общее съ Т. Тассо, хотя сравненіе ихъ талантовъ могло только повредить италіанскому поэту. «Байронъ это-воспламененный кустарникъ, который можеть превратить въ пепелъ священный кедръ Ливана. Великая эпопея Т. Тассо сохраняла свою славу въ теченіе въковъ, но Освобожденный Іерусалимъ можно совершенно уничтожить однимъ стихомъ изъ Д. Жуана". Сожалья о преждевременной смерти англійскаго поэта, Гёте быль того мевнія, что для литературы эта потеря безразлична, ибо онъ не могъ пойти дальше того, до чего дошель. "Байронъ коснулся уже вершинъ творчества и во всемъ, что бы онъ ни написалъ впоследствіи, онъ

не могъ бы переступить границъ, очерченныхъ вокругъ его таланта. Въ своей несравненной поэмъ "Видъніе Суда" онъ достигъ высшей точки возможнаго для него совершенства". Когда однажды его собесъдникъ, въроятно, подъ вліяніемъ отзывовъ реакціонной англійской печати, выразиль сомнініе, чтобы произведенія Байрона оказали полезное вліяніе на умственное развитіе человъчества, Гёте возразилъ ему довольно. ръзко: "Я не раздъляю этого мивнія. Да и почему вы думаете, что смівлость, дерзость и грандіозность Байрона сами по себъ не могуть способствовать нашему развитію? Нужно остерегаться признавать образовательное значение только за тъмъ, что безупречно въ нравственномъ отношеній; все великое можеть содъйствовать нашему развитію, если только мы сумвемъ понять, въ чемъ состоить его величіе". Въ другой разъ, разговаривая съ Эккерманомъ по поводу недоконченной фантастической драмы "Deformed Transformed", Гёге воскликнулъ: "Я снова перечелъ ее и долженъ сознаться, что таланть Байрона показался мнв на этоть разъ еще болве могучимъ. Его дьяволъ, очевидно, сродни моему Мефистофелю, но это нельзя назвать подражаніемъ, ибо все здёсь ново и оригинально. Нъть ни одного мъста величиною съ булавочную головку, которое было бы слабо, въ которомъ не просвъчивали бы тверчество и умъ. Не будь у Байрона меланхоліи и отрицанія, онъ могъ бы сравниться съ Шекспиромъ и древними". Кромъ переводовъ нъсколькихъ отрывокъ изъ "Д. Жуана" и "Манфреда", Гёте заплатилъ дань удивленія и симпатіи генію Байрона, изобразивъ его подъ видомъ Эвфоріона во второй части "Фауста". Въ этомъ фантастическомъ существъ, сынъ Фауста и троянской Елены, мелькнувшемъ какъ метеоръ и сдълавшемся жертвой своей отваги, прекрасно олицетворенъ безпокойный духъ и порывистое стремленіе къ свёту и свободі, которое отличало Байрона. Сътованіе хора о безвременно погибшемъ юношъ есть едвали не лучшая характеристика Байрона:

"Плачъ не нуженъ погребальный:
Намъ завиденъ жребій твой!
Жилъ ты свѣтлый, но печальный,
Съ гордой пѣснью и душой.
Ахъ! рожденъ для счастья былъ ты!
Древній родъ твой славенъ былъ.
Рано самъ себя сгубилъ ты,
Въ полномъ цвѣтѣ юныхъ силъ.
Все имѣлъ ты: взглядъ глубокій,
Быстрый умъ и сердца жаръ,

И любовь жены высокой,
И чудесныхъ пѣсенъ даръ.
Ты летѣлъ неудержимо,
Въ даль невольно увлеченъ,
Ты презрѣлъ неукротимо
И обычай, и законъ.
Свѣтлый умъ къ дѣламъ чудеснымъ
Душу чистую привелъ:
Ты погнался за небеснымъ,
Но его ты не нашелъ.
Кто найдетъ? Вопросъ печальный!
Рокъ отвѣта не даетъ.
Въ дни, когда многострадальный,
Весь въ крови, молчитъ народъ".
(Переводъ Холодковскаго).

Оплакавъ такими теплыми поэтическими слезами гибель Байрона, Гёте чтилъ въ немъ главнымъ образомъ возвышенныя стремленія и крупную поэтическую силу. Къ политическимъ тенденціямъ Байрона германскій олимпіець быль совершенно равнодушенъ и едва ли придавалъ имъ большое значеніе. Но послъдующее покольніе поэтовъ, въ которомъ негодованіе противъ торжествующей реакціи чередовалось съ приливами мизантропіи и унынія, происходившими оть сознанія своего безсилія, увидало въ Байронъ своего вождя, а въ его произведеніяхъ боевой кличъ, призывающій къ борьбъ за попранныя права человъческой личности. Такой взглядъ на Байрона господствуеть у поэтовъ Юной Германіи, которые находились къ нему почти въ такихъ же вассальныхъ отношеніяхъ, въ какихъ ихъ предшественники, поэты Sturm und Drang, находились къ Шекспиру. Уже въ вышедшихъ въ 1822 году юношескихъ стихотвореніяхъ самаго крупнаго поэта Юной •Германіи Гейне мы находимъ нъкоторые изъ основныхъ элементовъ байронизма, -- обстоятельство, тогда же замъченное критикой. "Пъсни Гейне, писалъ Иммерманъ, проникнуты недовольствомъ, неръдко доходящимъ до ярости и отчаянія. Горькое негодованіе противъ невыносимаго настоящаго, глубокая ненависть къ современному порядку вещей всецъло овладъли нашимъ Гейне, и этимъ объясняется, что изъ 53 стихотвореній, написанныхъ юношей, нъть ни одного, изъ котораго бы въяло веселымъ и радостнымъ настроеніемъ. Нъкоторое сходство замъчается между этими стихотвореніями и произведеніями лорда Байрона, къ которымъ нашъ соотечественникъ, повидимому, питаеть особенное сочувствіе. Сравненіе ихъ другь съ друомъ можеть послужить отчасти къ выгодъ, а отчасти и къ невыгодъ

для нашего поэта. Никто сильнъе Байрона не умъеть изобразить страшную пропасть растерзанной души человъка, и въ этомъ отношеніи Гейне можеть следовать за нимъ разве въ почтительномъ отдаленіи. Но зато у нашего поэта больше свъжести и бодрости. Для него еще возможно любоваться поэзіей изв'встнаго явленія, тогда какъ Байронъ одинаково презираеть и божественное, и человъческое, и временное, и въчное". Годъ спустя послъ этой рецензіи Гейне издаль въ свъть свою трагедію "Ратклифъ", герой которой имъетъ несомнънное сходство съ любимымъ байроновскимъ образомъ падшаго ангела. Смерть Байрона глубоко поразила Гейне. "Это былъ единственный человъкъ, -- писалъ онъ Мозеру, -- съ которымъ я чувствовалъ духовное родство, и во многихъ отношеніяхъ насъ можно сравнить другь съ другомъ". Повидимому, смерть Байрона еще болью укръпила это духовное родство, потому что въ послъдующихъ произведеніяхъ Гейне неръдко замьчаются байроновскіе мотивы и байроновская манера. Чудныя, какъ бы подернутыя меланхоліей описанія природы въ Reisebilder невольно приводять на память подобныя же картины въ Чайльдъ-Гарольдъ, а проникнутое ъдкой ироніей описаніе нъмецкихъ порядковъ въ "Зимней Сказкъ" до такой степени носить на себъ отпечатокъ байроновской манеры, что кажется отрывкомъ изъ "Д. Жуана". Предълы отмъреннаго для моего сообщенія времени не позволяють мнъ прослъдить даже въ краткомъ очеркъ вліяніе байронизма на нъмецкую поэзію первой половины настоящаго стольтія; замічу тольк о что вліяніе это сказывается въ болье или менье сильной степени въ "Греческихъ Пъсняхъ" Вильгельма Мюллера, въ "Польскихъ Пъсняхъ" Платена, въ Д. Жуанъ" Ленау, въ "Шильонскомъ Узникъ Морица Гартмана, въ стихотвореніяхъ нъмецко-американскаго поэта Дранмора, въ политической лирикъ Гервега и т. д. Популярность Байрона въ Германіи доказывается, сверхъ того, множествомъ стихотворныхъ переводовъ отдъльныхъ его произведеній на німецкій языкъ, количество которыхъ развів немного уступить количеству переводовъ изъ Шекспира.

Тъ же причины, которыя способствовали популярности поэзіи Байрона въ Германіи, существовали, пожалуй, еще въ большей степени во Франціи: и тамъ, и здъсь реакція создала удобную почву для воспріятія поэзіи борьбы, отчаянія и проклятія. "Всю нравственную бользань нашего стольтія,—какъ выразился въ одномь мъсть Альфредъ-де-Мюссе,—можно объяснить изъ двухъ причинъ. Народъ нашъ, продълавшій 1793 и 1814 г., носить въ

своемъ сердцъ двъ раны: того, что было-нъть и то, что должно быть-еще не наступило. Нечего искать другихъ причинъ и объясненій нашей міровой скорби". Самымъ раннимъ представителемъ байронизма во Франціи былъ Ламартинъ. Сообразно складу своей мягкой и сентиментальной натуры, Ламартинъ могъ усвоить себъ только нъкоторыя стороны байронизма, которымъ придалъ сентиментальный оттънокъ. Считая Байрона падшимъ ангеломъ, Ламартинъ возымълъ оригинальную и назидательную мысль примирить его съ Богомъ и церковью и съ этой целью вскоръ послъ смерти Байрона издалъ окончание Чайльдъ-Гарольда ("Le dernier chant du pèlerinage de Child Harold"), въ которомъ онъ заставляеть Чайльдъ-Гарольда раскаяться, отказаться, отъ своихъ скептическихъ возаръній и умереть смертью върующаго христіанина на поляхъ Греціи. Въ заключительномъ обращеній къ лорду Байрону, Ламартинъ, сопоставляя себя съ умершимъ поэтомъ, увъряетъ, что судьба его имъетъ много общаго съ судьбой Байрона, что, подобно послъднему, и ему довелось осущить отравленный кубокъ (J'ai vidé comme toi la coupe empoisonnée). Вдохновленный Байрономъ, Ламартинъ написалъ свою извъстную оду къ Наполеону и свою безконечную поэму "La chute d'un Ange", но оба подражанія безконечно ниже своего образца, не говоря уже о томъ, что они не вполнъ проникнуты байроновскимъ духомъ. По слъдамъ Ламартина пошло немало поэтовъ романтической школы, издавшихъ въ свъть массу стихотвореній, въ которыхъ они воспъвали и Бапрона, и востокъ, и свободу Греціи. С. Бёвъ въ свое время эло и остроумно посмъялся надъ ихъ бездарными произведеніями, но не нужно забывать, что памятникомъ этого увлеченія Греціей и востокомъ были, между прочимъ, "Les Orientales" Виктора Гюго и Мессенскія элегін "Les Messeniennes" Казиміра Делявиня. Хотя Альфредъ-де-Мюссе и отвергалъ мнвніе критиковъ, что онъ въ своей поэмв "Namouna" подражаль Байрону и съ гордостью утверждаль, что онъ пьеть изъ своего собственнаго кубка, какъ онъ ни малъ (Mon verre n'est pas grand, mais je bois dans mon verre), но новъйшая критика сумъла отыскать во многихъ его произведеніяхъ слъды пристальнаго изученія Байрона, между прочимъ, въ его "Порціи", характеръ которой представляетъ много сходныхъ чертъ съ характерами Лары и Паризины, и въ его поэмъ "Намуна", гдъ дъпствуеть легендарный Донь-Жуань, и которая, какъ по формъ, такъ и по поэтической манеръ, напоминаетъ Байроновскаго Донъ-Жуана. Равнымъ образомъ вліяніе Бапрона замътно въ раннихъ ро-

манахъ Ж. Сандъ. Выступивъ на борьбу съ обществомъ и его въковыми предразсудками за права женщины, Ж. Сандъ нашла себъ сильную правственную поддержку въ произведенияхъ английскаго поэта, раньше ея поднявшаго знамя индивидуализма и въ процессъ общества съ личностью всегда стоявшаго на сторонъ личности. Разница между ними состоить главнымъ образомъ въ томъ, что Байронъ обвиняеть въ эгоизмъ и несправедливости все человъчество, тогда какъ Ж. Сандъ только одну половину человъческаго рода, поработившую, по ея словамъ, женщину и коварно придуманными законами и обычаями стеснившую свободу ея чувства и лишившую ее дъятельнаго участія въ общественной жизни. Къ числу восторженныхъ поклонниковъ Байрона нужно причислить такъ родственнаго ему по духу автора "Ямбовъ" и "Гимна къ свободъ" — Огюста Барбье. Посътивъ Вестминстерское аббатство и не напдя тамъ праха Байрона, Барбье написаль превосходное стихотвореніе "Westminster", гдв вложиль вь уста поэта трогательную жалобу на преслъдованія, которымъ онъ подвергался при жизни, и на вражду, препятствующую и послъ смерти найти успокоеніе подъ сънью національнаго пантеона, въ уголкъ поэтовъ. Барбье объясняеть эти преслъдованія тымъ, что Байронъ смыло обличалъ пороки своихъ соотечественниковъ, что онъ сорвалъ маску съ ихъ мнимой добродътели. Къ концу сороковыхъ годовъ вліяніе поэзім Байрона проявляется во -французской литературъ все слабъе и слабъе, но за то количество переводовъ изъ Байрона и этюдовъ о немъ увеличивается,факть, доказывающій, что увлеченіе прошло и что наступило время изученія и серьезной критической оцфики произведеній англійскаго поэта. Впрочемъ, последній лучъ байронизма блеснуль еще не такъ давно въ "Tentation de Saint Antoine" Флобера, гдв многое оказывается наввяннымъ вторымъ актомъ байроновскаго Каина.

Изъ всъхъ странъ Европы менъе другихъ подверглась вліянію поззіи Байрона столь любимая имъ и столь часто имъ воспъваемая Италія. Строго говоря, Байронъ въ своихъ драматическихъ произведеніяхъ больше обязанъ Альфіери, чъмъ Уго Фосколо ему. Раздробленная политически, страдая отъ деспотизма австрійской династіи на съверъ и бурбонской на югъ, Италія была слишкомъ поглощена своимъ собственнымъ горемъ, чтобы переноситься въ идеальный міръ романтической поззіи, слъдить за демоническими героями въ борьбъ ихъ съ обществомъ или предаваться космополитической міровой скорби. Вся ея новая

поэзія носить на себ'в м'встный и патріотическій характеръ, преимущественно отзывается на элобу дня. Пессимистические мотивы, попадающіеся у Фосколо, Манцони и другихъ поэтовъ, имъютъ мало общаго съ байроническимъ повътріемъ; въ большинствъ случаевь они представляють собою плоды патріотическаго отчаянія въ возрожденіи и свободъ Италіи. Даже меланхолія Леопарди, самаго космополитическаго и философскаго изъ италіанскихъ поэтовъ, сильно обостряется жгучими воспоминаніями о прежней славъ его родины и ея теперешнемъ униженіи. Вслъдствіе указанныхъ причинъ, италіанскіе поэты вдохновляются только одной политической тенденціей поэзіи Байрона и оставляють въ сторонъ другія стороны байронизма. Таковъ, напр., Джьовани Берке (Вегchet), поэть съверной Италіи, авторъ весьма популярныхъ патріотическихъ песенъ, въ произведеніяхъ котораго знаменитый италіанскій критикъ Франческо де-Санктисъ видить несомнънные слъды вліянія Байрона. Но, если въ силу указанныхъ обстоятельствъ байронизмъ оказалъ сравнительно незначительное вліяніе на характеръ италіанской поэзіи, нигдъ за то личность англійскаго поэта не была такъ популярна, какъ въ Италіи. Долговременное пребываніе Байрона въ Италів, его высокопоэтическія описанія Рима и Венеціи, его сочувствіе ділу италіанской свободы, наконецъ, его роскошная, загадочная, фантастическая жизнь въ Венеціи, - все это создало вокругь его личности ореоль, до сихъ поръ не совстить поблекцій. До сихъ поръ гондольеръ укажеть вамъ на Canale Grande palazzo, гдъ жилъ Байронъ, и при этомъ не преминеть сообщить нъсколько слышанныхъ имъ отъ отца или дъда анекдотовъ о щедрости и эксцентричности англійскаго поэта.

Мнѣ еще остается сказать нѣсколько словъ о судьбѣ поэзіи Байрона въ нашемъ отечествѣ. Нашъ байронизмъ есть явленіе своеобразное, во многомъ отступающее отъ своего источника. И у насъ, какъ и на Западѣ Европы, къ поэзіи привились далеко не всѣ составные элементы байронизма. Политико-соціальная основа поэзіи Байрона, не имѣвшая корней въ самой жизни, была у насъ понята весьма немногими и оставила мало слѣдовъ въ литературѣ; байроновскій индивидуализмъ, апоесозъ личности въ борьбѣ ея съ обществомъ, превратился у насъ въ обожаніе собственной личности и презрительное отношеніе ко всякой чужой; перенесенное на русскую почву байроновское разочарованіе совершенно лишилось своего трагическаго характера и было понято весьма односторонне, какъ слѣдствіе жизненнаго пресыщенія,

Видоизмъненный такимъ образомъ байронизмъ оказалъ не малое вліяніе не только на поэзію, но и на нравы нашей интеллигентной молодежи двадцатыхъ и тридцатыхъ годовъ. Москвичи въ Гарольдовыхъ плащахъ, -- какъ ихъ мътко окрестилъ Пушкинъ, -вдругъ ни съ того ни съ сего почувствовали непонятное презръніе къ обществу, ни въ чемъ передъ ними неповинному; непризнанныя натуры стали относиться пренебрежительно къ общественной нравственности и освященнымъ въками обычаямъ и считали такое отношение признакомъ высшей породы. Всв эти видоизм'вненія байронизма могли только уронить въ глазахъ общества значение поэтического направления, которое, взятое въ целомъ, действовало во всякомъ случае благотворно, внося въ литературу массу новыхъ идей, чувствъ и поэтическихъ образовъ. поднимая нравственное достоинство человъка, возбуждая въ немъ энтузіазмъ къ дълу свободы и ненависть къ насилію и всякаго рода соціальной неправдів. Знакомство русскаго общества съ поэвіей Байрона началось только за нъсколько льть до смерти великаго поэта. Въ то время какъ вся Европа давно уже зачитывалась его произведеніями и съ страстнымъ участіемъ следила за его судьбой, мы имъли о немъ и о его поэзіи довольно смутное понятіе, да и то съ чужихъ словъ. Первые переводы изъ Байрона появляются въ русскихъ журналахъ не ранве 1819 г. Съ этихъ поръ интересъ къ его поэзін видимо растеть. Въ "Въстникъ Европы", "Сынъ Отечества" и другихъ журналахъ то и дъло попадаются переводы изъ Байрона. Каченовскій, не знавшій англійскаго языка, спъшить удовлетворить любознательность своихъ подписчиковъ, печатая въ "Въст. Евр." свои неуклюжіе переводы отдъльныхъ произведеній Байрона съ французскаго. Гифдичъ. Ротчевъ и другіе переводять "Еврейскія Мелодін", а въ 1821 г. отецъ русскаго романтизма Жуковскій, лично не симпатизировавшій Байрону и даже, по свид'ьтельству А. И. Тургенева, дремавшій надъ нимъ, тъмъ не менъе увлеченный общимъ потокомъ, издаеть, хотя и съ нъкоторыми смягченіями и сокращеніями, свой переводъ "Шильйонскаго Узника". Наибольшій энтузіазмъ возбуждала поэзія Байрона въ либеральномъ кружкъ русскихъ поэтовъ, во главъ котораго стояли кн. Вяземскій и Пушкинъ. Вяземскій, жившій въ началъ двадцатыхъ годовъ въ Варшавъ, по словамъ Тургенева, бредилъ Байрономъ и переводилъ его мелкія стихотворенія, а сосланный на югъ Россіи Пушкинъ, по его собственному признанію, буквально сходиль съ ума отъ Байрона; онъ подражаль англійскому поэту въ привычкахъ и образъ

жизни и, впадая подъ вліяніемъ чтенія Байрона въ мрачное настроеніе, даваль ему исходь въ мелкихъ стихотвореніяхъ. Таковы его стихотворенія "Погасло дневное свътило" и "Я пережилъсвои желанья", оба написанныя на югъ Россіи въ 1820 и 1821 г. Смерть Байрона вызвала въ либеральномъ кружкъ русскихъ поэтовъ самое живое и неподдъльное сожальніе. Рыльевъ, Кюхельбекеръ и кн. Вяземскій излили свое горе въ отдъльныхъ стихотвореніяхъ. Благодаря любезности нашего сочлена, В. Е. Якушкина, я могу привести вамъ двъ строфы изъ до сихъ поръ неизданной элегіи Рыльева. Стихотвореніе это, помимо глубокагочувства, замъчательно тъмъ, что въ немъ прекрасно понята политико-соціальная основа поэзіи Байрона. Изображая горе греческаго народа, лишившагося своего мужественнаго защитнука, поэть восклицаеть:

> "Рыдая, вкругь его кипитъ Толпа шумящаго народа-Какъ будто въ гробъ томъ свобода Воскресшей Греціи лежить. Какъ будто цепи вековыя Готовы вновь тягчить ее, Какъ будто идутъ на нее Султанъ и грозная Россія. **Царица гордая морей!** Гордись не силою гигантской, Но прочной славою гражданской И доблестью твоихъ дътей. Парящій умъ. свътило въка, Твой сынъ, твой другъ и твой поэтъ, Увянуль Байронь въ цвете леть Въ святой борьбъ за вольность грека.

Не последнимъ быль въ выраженіи этого общаго горя русской поэзіи и Пушкинъ. Есть трогательное преданіе, что, получивъ извъстіе о смерти своего любимаго поэта, Пушкинъ, по русскому обычаю, отслужилъ панихиду по рабъ Божьемъ Георгіи. Вся Россія знаетъ наизусть тъ чудныя строфы, которыя посвящены памяти Байрона въ стихотвореніи "Къ морю", гдъ Пушкинъ называеть англійскаго поэта властителемъ нашихъ думъ, пъвцомъ, оплаканнымъ самой свободой. Что до вліянія Байрона на Пушкина, то оно оказывается далеко не такъ значительнымъ, какъ можно было ожидать, не говоря уже о томъ, что оно продолжалось не болъе трехъ—четырехъ лътъ. Слъды вліянія Байрона можно отыскать въ нъкоторыхъ мелкихъ стихотвореніяхъ и

въ юношескихъ поэмахъ Пушкина. Съ особенной силой оно проявляется въ "Цыганахъ", которыми и оканчивается краткій байроническій періодъ пушкинскаго творчества. Здісь не только встрвчаются отдельные мотивы байронизма, но-что гораздо важнъе-самый типъ героя сложился подъ вліяніемъ Байрона. Въ Алеко нътъ ничего русскаго, да и вообще въ немъ нътъ никакой національной окраски. Онъ появляется неизвъстно откуда и неизвъстно куда пойдеть. Какъ явленіе русской жизни, онъ необъяснимъ, но онъ прекрасно объясняется какъ явленіе литературное, какъ родственное героямъ Байрона воплощение гордости и мятежнаго протеста противъ устаръвшаго общественнаго устройства, основаннаго на торжествъ насилія, предразсудковъ и преклоненія передъ золотымъ тельцомъ. Самостоятельность Пушкина проявилась здъсь не въ созданіи типа, но въ знаменательномъ критическомъ отношеніи къ нему, въ его осужденіи устами старика-цыгана. Когда друзья Пушкина, переведеннаго лътомъ 1824 г. изъ Одессы въ деревню, узнали, что онъ трудится надъ поэмой въ байроническомъ родъ подъ которой разумълся "Евгеній Онъгинъ", они пришли въ сильное безпокойство. "Пушкинъ",-писалъ ему Рыльевъ,-, ты пріобрълъ уже въ Россіи пальму первенства; ты можешь быть нашимъ Байрономъ, но ради Бога, ради Христа, ради твоего любезнаго Магомета-не подражай ему! Твое огромное дарованіе, твоя пылкая душа, могуть вознести тебя до Байрона, оставивъ Пушкинымъ". Опасенія друзей Пушкина были, впрочемъ, напрасны, ибо Байронъ въ это время уже утратилъ надъ нимъ прежнее обаяніе. Въ это время Пушкинъ увлекался Шекспиромъ, передъ которымъ его недавній кумиръ, (какъ драматургъ), казался ему ничтожнымъ. Непродолжительность и сравнительная слабость вліянія Бапрона на Пушкина завистла, по моему митнію, въ значительной степени оть того, что ихъ художественные темперменты были совершенно различнаго закала. Байронъ, если можно такъ выразиться, быль человъкъ фанатического темперамента: онъ не зналъ середины ни въ ненависти, ни въ любви; онъ считалъ малодушіемъ дълать мальншія уступки тому, что было противо его убъжденіямъ. Напротивъ того, Пушкинъ натура уравновъшенная, гармоническая, въ которой уживались и взаимно сглаживались самыя противоположныя стремленія и симпатіи. Уступая англійскому поэту въ глубинъ мысли, картинности описаній, силъ лирическаго полета, Пушкинъ далеко превосходилъ его чувствомъ мфры, художественной простоты и жизненной правды. Онъ не могъ подняться до высоты политическаго энтузіазма Байрона, но зато не могь спуститься въ мрачныя бездны байроновскаго пессимизма и меданхоліи. Сосредоточенная скорбь, демоническая гордость, мрачное отчаяніе, непримиримая ненависть никогда не могли привиться къ его мягкой, свътлой и гармонической натуръ, способной сахранить въ самомъ пылу увлеченія трезвость ума и мъру въ сужденіяхъ. Разница художественныхъ темпераментовъ обоихъ поэтовъ всего яснъе обнаружилась въ ихъ отношеніяхъ къ Наполеону. Съ уничтожающей ироніей относится Байронъ къ развънчанному завоевателю, называеть его презръннымъ ничтожествомъ, злымъ духомъ для человъчества. Ненависть его къ поработителю народовъ не смягчается ни мыслыю объ его геніи, ни воспоминаніемъ о разразившемся надъ нимъ ударъ судьбы, сразу низвергнувшемъ его съ высоты величія въ бездну ничтожества. Не такъ смотрить на недавняго врага Россіи Пушкинъ въ своемъ стихотвореніи "Наполеонъ", написанномъ въ 1821 году, т.-е. въ эпоху самаго сильнаго увлеченія геніемъ Байрона. Великодушно забывая все эло, сдъланное міру Наполеономъ, нашъ поэть не позволяеть себъ никакого злорадства, не издъвается надъ развънчаннымъ величіемъ, находитъ, что всъ его воинственные замыслы и стяжанья искуплены

> Тоскою душнаго изгнанья Подъ сънью чуждою небесъ

и въ заключение приглашаетъ путника начертить слово примиренья на надгробномъ камив Наполеона и заранве осуждаетъ всякаго, кто позволить себв невеликодушно издваться надъ его памятью:

Да будеть омрачень позоромъ
Тоть малодушный, кто въ сей день
Безумнымъ возмутить укоромъ
Его развънчанную тънь.

Подъ вліяніемъ находившихъ на него мрачныхъ минуть, Байронъ высказываеть иногда такія безотрадныя пессимистическія воззрѣнія на жизнь, которыя мы можемъ найти развѣ только у Леопарди или г-жи Аккерманъ. "Сочти радостные часы твоей жизни, перечисли дни свободные отъ нравственныхъ страданій и убѣдишься, что тебѣ можетъ быть было бы лучше совсѣмъ не существовать". Зналъ такія минуты и Пушкинъ, но его свѣтлая натура не допускала пессимизму всецѣло овладѣть имъ, и какъ ни горька была ему подчасъ печаль прошедшихъ дней, но онъ не жалѣетъ о томъ, что живеть, не жаждеть уничтоже-

нія, но хочеть жить хоть бы для того, чтобы мыслить и страдать, и питаеть надежду, что жизнь дасть ему немало утіменья,

Средь горестей, заботь и треволненья.

Приведенные примъры, надъюсь, доказывають, что въ силу коренной разницы въ поэтическихъ темпераментахъ, Пушкинъ никогда не могъ проникнуться вполнъ байроновскимъ міросозерцаніемъ, что даже въ пору увлеченія поэзіей Байрона онъ всегда сумълъ остаться самимъ собою. Весьма возможно, что именно въ силу большого сродства поэтическихъ темпераментовъ, поэзія Байрона имъла гораздо болье значительное вліяніе на другого нашего великаго поэта, на Лермонтова. Увлечение Байрономъ владъло Лермонтовымъ еще на школьной скамъъ. Ученическія тетради Лермонтова, составляющія драгоцівный матеріаль для его біографіи, наполнены подражаніями и передълками изъ разныхъ поэтовъ, между прочимъ, изъ Пушкина, Гете, Шиллера и Байрона. Просматривая ихъ, нельзя не замътить, что вліяніе Байрона мало-по-малу дълается преобладающимъ: седьмая тетрадь почти на половину наполнена выписками изъ Байрона, переводами и подражаніями ему. Туть же мы встрічаемъ весьма любопытное стихотвореніе, въ которомъ 16-тильтній Лермонтовъ, прочитавъ біографію Байрона, написанную Т. Муромъ, сопоставляеть себя съ своимъ кумиромъ:

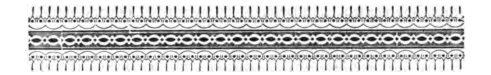
Я молодъ, но кипятъ на сердцѣ звуки
И Байрона достигнуть я бъ хотътъ:
У насъ одна душа, однѣ и тѣ же муки,
О если бъ одинаковъ былъ удѣлъ!
Какъ онъ, ищу забвенья и свободы,
Какъ онъ, въ ребячествѣ пылалъ уже душой,
Любилъ закатъ въ горахъ, пѣнящіяся воды
И бурь земныхъ и бурь небесныхъ вой.
Какъ онъ, ищу спокойствія напрасно,
Гонимъ повсюду мыслію одной.
Гляжу назадъ—прошедшее ужасно,
Гляжу впередъ—тамъ нѣтъ души родной.

Увлеченіе Байрономъ продолжалось и впослѣдствіи, и большинство написаннаго Лермонтовымъ носить на себъ печать байронова генія. Пушкинъ въ одномъ мѣстѣ справедливо замѣтилъ, что герои Байрона всѣ на одно лицо, потому что онъ всюду изображалъ самого себя. Изъ произведеній Байрона Лермонтовъ извлекъ этотъ титанически гордый, неукротимый и тоскующій характеръ и сдѣлалъ его подъ разными именами героемъ своихъ

произведеній. Вследствіе большого сродства своего поэтическаго темперамента съ темпераментомъ Байрона, нъкоторыя стороны байронизма, какъ-то: отрицаніе, гордость возмутившейся противъ общества личности и байроновская меланхолія были поняты Лермонтовымъ глубже, чвмъ Пушкинымъ. Несмотря однакожъ на то, что вліяніе Байрона на Лермонтова продолжалось до самой смерти нашего поэта, его ни въ какомъ случав нельзя назвать слабымъ осколкомъ Байрона, какъ назвалъ его въ одномъ мъстъ кн. Вяземскій. Лермонтовъ обладаль слишкомъ могучимъ и самостоятельнымъ талантомъ, чтобы осудить себя на одно подражаніе. Байронъ быль для него, какъ и для Пушкина, только школой, только необходимой ступенью для достиженія самобытности. Масса лирическихъ стихотвореній свидътельствуеть о необычайномъ роств его могучаго таланта. Подражая складу русскихъ народныхъ былинъ, онъ создаеть неподражаемую по своей оригинальности пъсню про купца Калашникова; подражая Евгеню Онъгину, онъ въ "Геров нашего времени" кладеть основы русскаго психологического романа. Было бы интересно прослъдить подробнъе отношеніе Байрона къ Лермонтову и къ последующимъ поэтамъ, у которыхъ иногда мелькаютъ то тамъ, то сямъ искры байронизма; но это вопросъ спеціальный, требующій спеціальнаго разсмотрівнія.

Заняться имъ теперь было бы неумъстно въ виду цъли настоящаго засъданія. На литературныхъ поминкахъ по Бапронъ мысль наша невольно обращается отъ планетъ къ стоящему посреди ихъ солнцу. Въ IV пъсни "Чайльдъ-Гарольда", измученный клеветой и злобными инсинуаціями критики, Байронъ взываеть къ потомству и высказываеть пророческую надежду, что его произведенія не будуть забыты, что безсмертное дыханіе его таланта расплавить жельзныя сердца людей и наполнить ихъ душу состраданьемъ къ его судьбъ. Первая половина этого пророчества давно уже пріобръла всемірное значеніе, и опредъленіе вліянія этого генія на европейскія литературы давно сділалось предметомъ тщательнаго изученія. Мы глубоко увърены, что скоро исполнится и вторая часть его пророчества; по крайней мъръ относительно Россіи она исполняется воочію. Ваше присутствіе въ такомъ количествъ на настоящемъ засъдании служитъ новымъ подтвержденіемъ того, что русская публика привыкла видіть въ Байронъ нъчто родное, что имя его, тъсно связанное съ дорогими именами Пушкина и Лермонтова, въчно будеть вызывать въ ней одно свътлое и благодарное воспоминаніе.

(P. B.) ◆



## Поэзія міровой скорби \*).

"Я не знаю отчего, -- говорилъ Гамлеть Розенкранцу и Гильденштерну,--но съ нъкотораго времени я утратилъ всю мою веселость, оставиль всв мои обычныя занятія. На душть моей стало такъ мрачно, что земля-это прекрасное твореніе Божіе-кажется мив самою безплодною скалой; небо-этоть великольпный сводь, усъянный золотыми огнями, -- кажется мнъ скопленіемъ гадкихъ и заразительныхъ испареній. А человъкъ-какое образцовое соаданіе природы! Какъ благороденъ умомъ, какъ безконечно разнообразенъ своими способностями! Какъ изумительно изященъ и видомъ и движеніями! Какъ подобенъ своими дъйствіями ангеламъ, а своимъ разумомъ-Богу! Краса міра, вънецъ творенія! И, при всемъ томъ, для меня онъ не болъе какъ квинтэссенція праха! Противенъ мнъ мужчина, противна мнъ женщина". Такими словами величайшій драматургъ новыхъ временъ около трехсоть лъть тому назадъ выразилъ сущность того мрачнаго пессимистическаго настроенія, которое онъ имель случай наблюдать и въ его время и которое составляеть едва ли не самую выдающуюся черту современнаго міросозерцанія, нашедшую свое выраженіе и въ поэзін и въ философіи. Настроеніе это, получившее въ Германіи характерное прозвище міровой скорби (Weltschmerz), не есть плодъ новаго времени; оно наблюдается въ разныя эпохи исторіи; оно почти такъ же старо, какъ міръ, но только подъ вліяніемъ новыхъ культурныхъ условій принимаеть новыя формы,

<sup>\*)</sup> Публичная лекція, читанная авторомъ 29 января 1889 г. въ Петербургъ въ пользу Литературнаго Фонда.



вызывается новыми мотивами, расширяется въ своемъ объемъ. углубляется въ своихъ основаніяхъ. Лишь только человъкъ переходить оть жизни непосредственной къ жизни сознательной, лишь только онъ начинаеть задумываться надъ неразръшимыми проблемами бытія и прилагать къ жизни требованія своей критической мысли, какъ онъ тотчасъ же усматриваеть противоръчіе между желаемымъ и существующимъ, между твиъ, что есть и что, по его мнънію, должно быть, и это противоръчіе такъ бользненно отзывается въ его душь, что нерыдко отравляеть въ его глазахъ всякую прелесть существованія. Не говоря уже о древней Индіи, создавшей болье чымь 2 тысячи лыть тому назадъ цълую пессимистическую систему Будды, даже въ жизнерадостной поэзім грековъ, выросшей подъ свътлымъ небомъ Эллады, мы не разъ наталкиваемся на мрачныя мысли, способныя до нъкоторой степени поколебать обычныя представленія о греческой жизни: "нъть ничего на свъть несчастиве человъка". (Иліада, пъснь XVII). "Лучшее, что можно пожелать людямъ, это совствить не родиться". (Элегія Теогнида); "лучше совствить не родиться, но для родившихся самое лучшее-поскорте умереть". (Софоклъ "Эдипъ въ Колонъ)". Столь же мрачный взглядъ на жизнь замъчается у греческихъ философовъ Эмпедокла и Гегезія, у римскаго поэта-философа Лукреція, у римскихъ стоиковъ, доведшихъ до виртуовности искусство умирать, и т. д. Словомъ, по всей литературъ античнаго міра проходить, то суживаясь, то расширяясь, траурная нить пессимизма и унынія, а между тымь, вообще говоря, греки и римляне были народы, такъ сказать, оптимистическіе, у которыхъ преобладало свътлое возаръніе на жизнь, которые весьма ценили свое земное существование. Совершенно иныя возарвнія внесло въ міръ односторонне понятое въ средніе въка христіанство. Поставивъ идеалъ жизни не на землъ, а въ небесахъ, средневъковой аскетизмъ отнесся отрицательно къ земному существованію челов'вка, пропов'вдываль отверженіе оть міра и утіналь своихь послівдователей тімь, что несчастія земной жизни слишкомъ ничтожны въ сравнении съ въчнымъ блаженствомъ, ожидающимъ праведниковъ на небесахъ. "Нътъ счастья въ этомъ міръ, — училъ знаменитий средневъковой мистикъ св. Бонавентура, -- жизнь -- въчное искушение, и единственное средство спастись отъ искушенія-удалиться въ пустыню, въ монастырь". Поставивъ передъ людьми такую высокую цель, какъ достиженіе візчнаго блаженства, христіанство, повидимому, должно было изгнать изъ души человъка всякое сожальніе о земныхъ

радостяхъ. Но этого не случилось. Потребность земного счастія такъ присуща человъческой природъ, что сожалъніе о немъ не могло быть заглушено вполнъ даже обътованіемъ въчнаго блаженства. И замъчательно, что самыя горькія жалобы на несчастія земной жизни исходять изъ усть главы католической церквимогущественнаго папы Иннокентія III, передъ которымъ дрожали короли и народы. "Земля (говорить онъ въ своемъ сочиненіи De miseria conditionis humanae)—тюрьма, а не родина человъка. Все здёсь враждуеть другь съ другомъ-духъ и тело, дьяволъ и добродътель, люди и животныя. Если водворяется на землъ миръ и тишина, то не надолго и быстро нарушается либо въ силу внутренняго несовершенства, либо вследствіе зависти и насилія. Постоянно одна скорбь и отовсюду близка одна смерть. Мрачныя видёнія тревожать сонь человёка; свётлыя исчезають при пробуждении. Несчастие преслъдуетъ его повсюду до самой могилы, идеть за нимъ въ адъ, въ чистилище до самаго страшнаго суда". Не мудрено, что при такомъ мрачномъ пессимистическомъ ваглядъ на жизнь, проповъдуемомъ руководящими классами общества, не только для отказавшихся отъ міра аскетовъ, но и для людей, жившихъ въ міру, самое существованіе не представляло большой цвиности. Въ поэмв средневвкового ивмецкаго поэта Гартмана фонъ-деръ Ауэ "Бидный Генрихъ" разсказывается, какъ этотъ рыцарь заболълъ проказой. Всъ средства были испробованы, но оказались безполезны. Согласно народному пов'врью, онъ могъ быть исцеленъ кровью невинной девушки. Дочь одного изъ его мызниковъ соглашается пожертвовать собою для спасенія жизни своего господина и такъ объясняеть глубоко опечаленнымъ родителямъ причины своего ръшенія: "Мнъ нисколько не жаль этой жизни, ибо счастье здёсь не прочно, сегодняшняя радость завтра превращается въ скорбь, а въ концъ всего стоитъ смерть, передъ которой равны и добродътель и мужество, и нивость и порокъ. Вся наша жизнь, вся наша юность не иное что, какъ туманъ и прахъ земной, а наше счастье ежеминутно дрожить, какъ листочекъ на деревъ". Почти въ томъ же духъ высказывается о жизни знаменитый современникъ Гартмана Вальтеръ фонъ-деръ-Фогельвейде. По его словамъ, "міръ полонъ сладкой отравы; снаружи онъ блестить яркими цвътами; внутри онъ черенъ, мрачнъе смерти". Приведенныхъ примъровъ, полагаю, достаточно для заключенія, что средніе въка не только не растратили полученное ими отъ древности печальное наслъдство пессимизма и унынія, но скорфе пріумножили его.

Но воть проходить нъсколько въковъ и средневъковой сумракъ смъняется свътлимъ и радостнимъ утромъ эпохи Возрожденія. По земль проносится точно свъжее дуновеніе весны. Человъчество просыпается; теологическая повязка спадаеть съ его глазъ; оно съ любопытствомъ смотритъ на міръ, который при свъть античной культуры кажется ему краше, чъмъ казался прежде. Подъ вліяніемъ этого новаго радостнаго чувства человъчествомъ овладъваеть неизвъстная прежде мучительная жажда счастія, знанія и свободы. Вліяніе духовенства и его возоръній ослабъваеть; подавленный человъческій разумъ расправляеть свои крылья и старается проникнуть въ тайны природы. Во главъ движенія становятся люди, относящіеся отрицательно ко всему средневъковому міросозерцанію и кладущіе основы новой свътской науки. Ихъ совокупными усиліями преобразовывается педагогія, исторія, нравственныя и политическія теоріи; идеаломъ жизни становится античная жизнь съ ея гражданскою свободой и культомъ прекраснаго, дававшая полный просторъ равитію всёхъ силь и способностей человъка. Весь этоть умственный перевороть совершается быстро и производить отрадное, освъжающее впечатленіе на освобождающіеся умы. Туть неть места пессимизму и унынію, — все полно бодрости и надежды. "Весело жить"! восклицаеть Ульрихъ фонъ Гуттенъ, и этотъ радостный крикъ, вырвавшійся изъ груди побъдителя обскурантовъ, находитъ сочувственный отголосокъ во всей мыслящей Европъ. Впрочемъ и тогда уже умы болъе робкіе, а можеть быть и болье проницательные, напуганные режимъ разрывомъ съ прошедшимъ и тою широкою свободой, которая была предоставлена человъческому разуму, начинають съ безпокойствомъ помышлять о будущемъ. Въ 1514 г. другъ Пиркгеймера, знаменитый живописецъ Альбрехтъ Дюреръ, пишетъ свою Меланхолію, въ которой символически выражаеть тв тяжелыя предчувствія, которыя въ то время овладъвали его душой. Картина Дюрера изображаетъ прекрасную женщину съ крыльями ангела, сидящую на берегу моря и погруженную въ глубокую задумчивость. Въ правой рукъ она держить книгу и компась; вокругь нея разбросаны въ хаотическомъ безпорядкъ различные инструменты — символы различныхъ наукъ. Ни одинъ лучъ солнца не освъщаетъ картины; она освъщается тусклымъ свътомъ подернутой облаками кометы. Выраженіе лица красавицы совершенно гармонируеть съ грустнымъ колоритомъ картины; печальный взоръ ея какъ бы устремленъ въ будущее, а черты лица ея выражають страданіе. Предчувствіе

не обмануло великаго художника. Реакція наступила скоро. Золотыя мечты гуманистовъ разсыпались въ прахъ. Освобожденная отъ духовной тираніи Рима, Германія завела у себя новую тиранію различныхь религіозныхь секть, изъ которыхь каждая, считая себя единственнымъ сосудомъ истины, стремилась выработаться въ церковь столь же нетерпимую, какъ и низвергнутая церковь римская, и стала враждебно относиться къ наукъ; католицизмъ, вначалъ ошеломленный быстрыми успъхами гуманизма и реформаціи, снова собрался съ силами и, фанатизируя народныя массы, подготовляль религіозныя войны; власти, первое время сочувствовавшія новому движенію, круто поворачивають въ противоположную сторону и начинаютъ преследовать людей свободной мысли. Этьенъ Доле погибаеть на костръ, Рамусъ становится жертвой религіознаго фанатизма толпы, а утомленный преслъдованіями Деперье оканчиваеть свою жизнь самоубійствомъ. Видя надвигающіяся со всёхъ сторонъ тучи, друзья человёчества приходять въ уныніе, начинають отчаяваться въ прогрессъ, сомнъваться въ торжествъ разума и справедливости. Извъстный французскій психіатръ Бріэрръ де-Буамонъ утверждаеть, что съ XVI въка количество самоубійствъ въ Европъ значительно увеличивается, и объясняеть это явленіе упадкомъ религіознаго чувства и увлеченіемъ античною жизнью, гдъ самоубійство считалось добродътелью Эти мотивы играли, конечно, важную роль, но едва ли въ данномъ случав не было важнве отчаяніе въ томъ, что цель жизни, казавшаяся такъ близкой, не была достигнута. Какъ бы то ни было, но грустная нота сомнънія и разочарованія, осложненная въ каждой странъ мъстными мотивами, проникаетъ изъ жизни въ литературу. Въ 1586 г. выходить въ Лондонъ сочинение (Treatise of Melancholie by Timothy Bright), спеціально посвященное описанію меланхоліи, бол вани весьма распространенной въ Англіи, а нъсколько льть спустя Шекспиръ въ своей комедін "Како вамо угодно" выводить типъ меланхолика въ лицъ Джака. Возникшая на почвъ пресыщенія и разочарованія въ людяхъ, меланхолія Джэка носить на себъ несомнънные признаки душевной бользни. Это не притворство, не модная маска, надъ которой не мало поглумились Бэнъ-Джонсонъ, Дэвисъ и другіе современные Шекспиру писатели; это — настоящая душевная бользнь, главные симптомы которой перечислены въ вышедшей въ началъ XVII въка Анатоміи Меланхоліи Бэртона (Anatomy of Melancholy London, 1621). За исключеніемъ развъ короля Лира и Тимона Авинскаго, ни одинъ изъ шекспировскихъ

характеровъ не имъетъ большаго права на названіе душевнобольного, какъ меланхолическій Джэкъ. Онъ не можеть владіть своими ощущеніями; онъ плачеть наварыдъ при видъ раненаго оленя, и онъ же истерически хохочеть, безъ перерыва цълый часъ, надъ шутовскими выходками Тачстона. Герцогъ называетъ его соединениемъ всъхъ диссонансовъ, но тъмъ не менъе любитъ слушать его глубокомысленныя разсужденія и относится къ нему съ уваженіемъ, смъщаннымъ съ сожальніемъ. Симпатичное отношеніе Шекспира къ этому загадочному характеру отчасти объясняется тымь, что онь самь быль не чуждь тыхь пессимистическихъ взглядовъ, которые на каждомъ шагу высказывалъ меланхолическій Джэкъ. Въ одномъ изъ самыхъ раннихъ произведеній Шекспира, именю въ его поэмв "Лукреція" мы встръчаемъ цълую тираду пессимистическаго свойства противъ случая или судьбы, доказывающую, что Шекспиръ уже въ молодости горько задумывался надъ теми "проклятыми вопросами", (Verdammte Fragen), надъ которыми два съ половиною въка спустя будеть ломать голову Гейне. "О, случай! — восклицаеть поэть, ты главный виновникъ всего; ты способствуешь исполненію алодъйскихъ замысловъ; ты ведешь волка туда, гдъ онъ можетъ схватить ягненка. Какъ бы ни быль преступенъ заговоръ, ты назначаешь удобную минуту для его осуществленія. Ты ведешь въчную войну съ разумомъ и справедливостью; въ глубинъ твоей пещеры невидимо оть встхъ скрывается эло, которое дтаветъ засаду на души идущихъ мимо. Когда же наконецъ, ты сдълаешься другомъ несчастнаго просителя? Когда ты назначишь последній срокь прекращенія его бедствій? Когда ты освободишь его душу, скованную нищетой? Когда ты доставишь лъкарство больному и благосостояніе неимущему? Бъдные, хромые, слъпые плетутся за тобой, но, увы, имъ никогда не дождаться благопріятнаго случая. Страждущій умираеть въ то время, какъ докторъ почиваеть сномъ праведника; сирота голодаеть въ то время какъ ея угнетатель наслаждается роскошнымъ объдомъ; правосудіе задаеть банкеты въ то время, какъ беззащитная вдова обливается слезами. Словомъ, у тебя никогда нътъ удобной минуты для дълъ милосердія и любви, тогда какъ гнъвъ, зависть, насиліе и убійство всегда находять благопріятный случай для выполненія своихъ замысловъ". Хотя все, сказанное здъсь, Шекспиръ влагаеть въ уста невинно погибающей Лукреціи, но самая пространность и общность этихъ нареканій на судьбу невольно наводять на мысль, что великій поэть воспользовался этимъ случаемъ, чтобы

сдълать общій выводь изъ множества извъстныхъ ему печальныхъ жизненныхъ фактовъ. Многія убъжденія, слъды которыхъ мы находимъ въ поэмахъ Шекспира, измѣнятся со временемъ, но грустная нота пессимизма и разочарованія будеть звучать еще долго, и мы услышимъ ея отголосокъ во многихъ позднъйшихъ произведеніяхъ Шекспира. Столкновеніе человъка съ суровою дъйствительностью, разбивающею всь его лучшія върованія, доводящею до пессимизма, отчаянія и мизантропіи, дълается съ этихъ поръ одною изъ любимыхъ темъ шекспировскаго творчества. Создавъ въ лицъ Джэка типъ сантиментальнаго меланхолика. онъ нъсколько лъть спустя создаеть въ лицъ Гамлета типъ настоящаго пессимиста. Начиная съ Гете и Шлегеля, критика объясняла неръшительность Гамлета слабостью его воли и преобладаніемъ въ его характеръ рефлексіи надъ активною силой. Вердеръ сдълалъ попытку перенести вопросъ съ субъективной почвы на объективную и доказываль, что обстоятельства дъла и самое свойство возложеннаго на Гамлета долга запрещали ему дъйствовать иначе. Въ недавнее время извъстный публицисть Эмиль де-Лавле, воспользовавшись мыслыю, нъкогда высказанною Жоржъ Зандъ, сдълалъ къ этимъ объясненіямъ существенную поправку и указаль на пессимизмъ Гамлета, какъ на причину, которая одна могла парализовать его волю. Первый ударъ его оптимистическому идеализму быль нанесень извъстіемь о смерти обожаемаго отца и о вскоръ за ней послъдовавшемъ второмъ бракъ матери. Въра въ людей, присущая всякой возвышенной натуръ, начинаетъ колебаться въ душъ Гамлета; ему приходится разочароваться не только въ людяхъ вообще и ихъ привязанности, но въ самомъ близкомъ къ нему существъ - родной матери. На душъ его становится такъ горько, что онъ начинаетъ помышлять о самоубійствъ. Слова духа и эрълище торжествующаго элодъйства переворачивають вверхъ дномъ его міросозерцаніе, разбивають въ прахъ всъ его идеалы. Мрачное, безразсвътное отчаяніе овладъваеть его сердцемъ, все представляется ему въ черномъ цвътъ -и земля и люди; ему кажется, будто весь міръ вышелъ изъ своей колеи и на него возложена задача возстановить нравственную гармонію міра, поставить вселенную на настоящую дорогу. Передъ этой непосильной міровой задачей для него на время отступаеть на второй планъ мщеніе за смерть отца. Что въ самомъ дълъ пользы уничтожить одного злодъя, когда весь міръ наполненъ злодъями, подобно саду, поросшему сорными травами? Стоить ли жить въ этомъ мір'в лжи, насилія и коварства, гдв

добродътель должна ползать на колъняхъ передъ порокомъ и просить у него, какъ милости, позволенія дълать добро? Подъ вліяніемъ этихъ пессимистическихъ размышленій жизнь утрачиваеть для Гамлета всякую цъну: онь думаеть не объ убійствъ дяди, а о своемъ собственномъ уничтоженіи, и только религія, да неизвъстность, что станется съ человъкомъ послъ смерти, удерживаеть его отъ самоубійства. Если даже пессимизмъ, овладъвающій всъмъ существомъ Гамлета, и не служить, какъ утверждаеть Лавлѐ, единственной причиной его неръщительности, то, во всякомъ случаъ, присоединеніе этого мотива къ уже существующимъ составляеть не малую заслугу французскаго критика.

Проходить съ небольшимъ полтораста лъть, и старая тема разочарованія и меланхоліи, на время заглушенная иными мотивами, снова раздается въ европейской литературъ. Починъ въ этомъ отношении принадлежаль Англіи. Подернутыя облакомъ меланхолін Юнговы Ночи, элегін Грея и Макферсоновскій Оссіант производять сильное впечатление на континенте, въ особенности въ Германіи. Гёте въ своей Автобіографіи свидътельствуеть, что меланхолическое настроеніе, объявшее німецкую молодежь въ эпоху созданія его Вертера, было навъяно англійской поэзіей. "Англійскія, подтачивающія человъческія радости и счастье, стихотворенія сдівлались любимымъ предметомъ чтенія нашихъ молодыхъ людей. Одни, сообразно своему характеру, искали въ нихъ элегической грусти, другіе-мрачнаго отчаянія. Трудно себъ вообразить, что даже великій нашъ учитель Шекспиръ поддерживаль это настроеніе, несмотря на всю ясность и правду всей своей поэзіи. Гамлеть съ его монологами сдълался произведеніемъ, преследовавшимъ молодыхъ меланхоликовъ. Всё мы знали главнъйшія мъста этой трагедіи наизусть и читали ихъ вслухъ при всякомъ удобномъ случав, думая превзойти въ меланхоліи самого датскаго принца, хотя никто изъ насъ никогда не видълъ духовъ и не былъ озабоченъ необходимостью отомстить за смерть царственнаго отца". Но, кромъ вліянія англійской поэзіи въ Вертеръ замътно еще сильное вліяніе Руссо, котораго въ то время усердно изучалъ Гёте. Ни одинъ изъ писателей не порождалъ такого недовольства действительностью и прозой жизни, какъ Руссо. Его горячій протесть противъ сухого раціонализма, соціальнаго неравенства и общественныхъ предразсудковъ, его страстная пропов'вдь священных правъ челов' вческаго сердца, его мечты о прелестяхъ первобытной жизни, его любовь къ уединенію и природъ, въ которой онъ находилъ единственное лъкарство отъ одолъвавшей его меланхоліи, - все это нашло сочувственный отголосокъ въ душъ юнаго Гете и все это онъ перенесъ въ своего Вертера. Отсюда ведетъ начало та мечтательность, тоть сантиментальный идеализмъ, который требуеть отъ жизни того, чего она не можеть дать, силится превратить прозу въ поззію и изнываеть въ безплодныхъ томленіяхъ. По словамъ Карлейля, Вертеръ былъ первымъ звукомъ той страшной жалобной пъсни, которая потомъ облетъла всъ страны и до такой степени приковала къ себъ слухъ людей, что они стали глухи ко всему другому. Успъхъ Вертера быль громадный. Гёте объясняеть этоть успъхъ темъ, что въ романе были изображены полно и ярко заблужденія больного и увлекающагося духа молодости и въ особенности тъмъ, что онъ появился въ крайне благопріятное время. "Подобно тому",-говорить онъ,- "какъ ничтожнаго фитиля достаточно, чтобы поджечь огромную мину, точно также и здъсь взрывъ, произведенный въ публикъ, былъ силенъ именно потому, что нъмецкая молодежь сама успъла себя приготовить къ нему въ достаточной степени". Успъхъ Вертера не ограничился одной Германіей; вся Европа имъ зачитывалась, вездъ появлялись подражанія ему. Гёте въ одной изъ своихъ эпиграммъ такъ выражается объ успъхъ Вертера: "Въ Германіи ему подражали, во Франціи его читали, въ Англіи онъ быль желаннымъ гостемъ, даже китайцы робкою рукою рисовали на стеклъ образы Вертера и Шарлотты". Здёсь слёдуеть сдёлать небольщую поправку: во Франціи не только усердно читали Вертера въ трехъ переводахъ, но не менъе усердно ему подражали. Уже въ 1777 году, стало быть, всего черезъ 3 года послъ выхода въ свъть Вертера появились Les dernieres aventures du Jeune d'Olban Рамонда, а нъсколько лъть спустя је Nouveau Werther маркиза де-Лянгль и Saint Elme Горжи. Духъ вертеризма съ необыкновенной быстротой распространяется по Европъ и окрашиваеть все своимъ сантиментально-меланхолическимъ колоритомъ. Люди, повидимому, самые антипоэтические были увлечены общимъ потокомъ, вдругъ почувствовали тоску и равнодушіе къ жизни и даже стали помышлять о самоубійствъ. Въ бумагахъ кардинала Феша случайно уцълъла собственноручная замътка Наполеона, тогда юнаго артиллерійскаго поручика, до такой степени проникнутая вертеризмомъ, что, читая ее, кажется, будто читаешь неизданную страницу изъ дневника Вертера. "Находясь среди людей, я ухожу въ себя и предаюсь моей меланхоліи. Въ какую же сторону она направляеть мои мысли? Въ сторону смерти. На заръ моей жизни

я, кажется, имъю право надъяться на долгую жизнь. Какая же сила заставляеть меня желать смерти? Но, что же, въ самомъ дълъ, дълать въ этомъ міръ? Такъ какъ я во всякомъ случать долженъ умереть, то не лучше ли заранте покончить съ собой? Будь мнт за 60-тъ лътъ, я, конечно, заплатилъ бы дань предразсудкамъ моихъ современниковъ и терпъливо дождался бы естественнаго конца; но такъ какъ я уже начинаю испытывать несчастія, такъ какъ мнт ничто не мило, то къ чему же жить, если пребываніе въ этомъ мірт не доставляеть мнт счастья?"

Подъ совокупнымъ вліяніемъ произведеній Руссо, Вертера, Гёте, раціоналистическихъ идей XVIII вѣка и тяжелыхъ впечатлѣній, навѣваемыхъ современной жизнью, возникъ знаменитый романъ Шатобріана *Репе*, вышедшій въ самомъ началѣ нынѣшняго столѣтія. Какъ въ XVI вѣкѣ главной причиной овладѣвшаго обществомъ мрачнаго настроенія было разочарованіе въ томъ, что сулила человъчеству эпоха возрожденія, такъ и теперь главною причиной усилившагося пессимизма было разочарованіе въ результатахъ, достигнутыхъ французскою революціей. Привътствуемая лучшими умами, въ томъ числъ и Кантомъ, какъ начало новой свътлой эры въ исторіи человъчества, какъ занимающаяся заря равенства, братства и свободы, французская революція не оправдала возлагавшихся на нее надеждъ и кончилась банкротствомъ тъхъ идеаловъ, которые въ глазахъ людей сообщали ей извъстный престижъ и извъстную нравственную силу. Потерпъвшая полное крушеніе своихъ лучшихъ върованій. либеральная партія впала въ тоску, уныніе, апатію, которыя были тъмъ сильнъе, чъмъ сильнъе она надъялась. Между тъмъ напуганное терроромъ большинство съ восторгомъ бросилось въ объятія новаго цезаря, который объщаль ему порядокъ и мирное пользованіе благами жизни. Съ восшествіемъ на престолъ Наполеона открывается настоящая война противъ просвѣтительныхъ идей XVIII вѣка; все, что есть либеральнаго во Франціи, либо изгоняется, либо преслъдуется властями; но хотя реакція торжествуеть, она не чувствуеть подъ ногами твердой почвы; она съ грустью видить, что къ старымъ традиціямъ вернуться трудно, что всъ устои общества-религія, нравственность, власть-потрясены въ своихъ основаніяхъ и что при такихъ условіяхъ невозможно разсчитывать на прочный порядокъ. Памятникомъ унылаго настроенія, овладъвшаго французскимъ интеллигентнымъ обществомъ въ первые годы имперіи, и былъ Рене Шатобріана. У насъ было много писано объ этомъ романъ, и потому я считаю

возможнымъ ограничиться только немногими замъчаніями. Ренепрототипъ тъхъ демоническихъ натуръ, тъхъ страдающихъ эгоистовъ, которые, облекшись впослъдствіи въ гарольдовъ плащъ, расхаживали побъдителями по Европъ, заходили и къ намъ въ Россію, нигдъ не находя для себя достойнаго дъла, похищая десятками женскія сердца, разбивая десятки жизней, и все-таки оставались одинокими, мрачными, неудовлетворенными. Герой романа Шатобріана считаеть себя избранною натурою, какимъ-то умственнымъ титаномъ; человъчество кажется ему сборищемъ пигмеевъ, всв людскія двла ничтожными и суетными, и онъ предпочитаеть лучше замкнуться въ своемъ одинокомъ величіи и ничего не дълать, чъмъ участвовать въ пустой и безцъльной сутолокъ жизни. Добровольно устраняясь отъ всякой дъятельности, Рене не можеть также и наслаждаться жизнью, ибо рефлексія и долговременное пребываніе въ мірѣ мечты убили въ немъ всякое непосредственное чувство, онъ такъ много размышляль о любви, такъ тонко анализироваль эту страсть, такъ часто переживаль въ своемъ воображении ея наслажденія, что чувствуєть себя состаръвшимся для любви и при встрвчв съ любимою женщиной, расточая ей страстныя уверенія, остается внутренно холоденъ. Не имъя никакой цъли въ жизни, лишенный возможности наслаждаться ею, какъ наслаждаются простые смертные, онъ впадаеть въ тоску, предается преступной меланхоліи (mélancolie coupable), носится съ ней повсюду, рисуется своими неслыханными страданіями и помышляеть о самоубійствъ. Помимо своего художественнаго достоинства и культурнаго значенія, романъ Шатобріана представляеть интересь въ психологическомъ и историко-литературномъ отношеніяхъ, какъ любопытная страница изъ исторіи человъческой души и какъ произведеніе, породившее не мало подражаній и вообще оставившее прочный, хотя и мрачный, следъ въ европейской литературъ.

По мъръ приближенія къ XIX въку, поэтическій горизонть становится все мрачнъе и мрачнъе и все сильнъе и сильнъе слышится въ поэзіи скорбная нота разочарованія. Фактъ этоть, главнымъ образомъ, объясняется тъмъ, что поэзія настоящаго времени не вращается только въ средъ личныхъ ощущеній поэта, но принимаеть общественный характеръ. Чувствуя себя больше, чъмъ прежде, частью великаго цълаго, поэть живетъ радостями и страданіями современнаго ему общества, принимаеть горячо къ сердцу всъ ненормальныя явленія осложнившейся общественной

жизни. Но этого мало: на ряду съ элементомъ соціальнымъ вторгается въ современную повзію элементь философскій. Проникая прежде тонкими струями, онъ, начиная съ Фауста Гёте, вливается въ нее широкою волной. Подъ вліяніемъ этого элемента, входящаго въ составъ современнаго поэтическаго міросозерцанія, многіе поэты пріобрѣтають наклонность смотрѣть на вещи не только съ поэтической, но и съ философской точки зрѣнія, пытаются рѣшать неразрѣшимыя проблемы человѣческаго существованія, прилагають къ явленіямъ жизни мѣрку абсолютнаго идеализма; вторгнувшаяся въ поэзію рефлексія охлаждаеть поэтическіе порывы, обезцвѣчиваеть яркія краски, отравляеть поэтическое созерцаніе ядомъ скептицизма. Большинство лириковъ XIX в., принявши въ свою грудь общественныя скорби и отравивши своюфантазію примѣсью рефлексіи, мрачно смотрять на жизнь, дѣлають изъ нея печальные выводы.

Самымъ раннимъ и самымъ даровитымъ пъвцомъ жизненнаго разочарованія быль лордь Бапронь. Меланхолическая нота, мало слышная въ его раннихъ стихотвореніяхъ, съ каждымъ годомъ слышится все сильнее, а подъ конецъ его жизни становится преобладающимъ тономъ въ аккордъ его лиры. Неудовлетвореніе и пресыщеніе безцізльною жизнью, негодованіе противъ людской лжи и неправды и противъ лицемърнаго англійскаго общества, отвергнувшаго и оклеветавшаго поэта, отчаяніе при видъ надвигавшейся со всъхъ сторонъ реакціи, грозившей уничтожить всякую честную мысль, всякій порывь къ свободь,воть почва, на которой выросло байроновское разочарованіе. Къ этому нужно прибавить и наслъдственное предрасположение. "Я страдаю", — писалъ Байронъ къ Моррею, — "наслъдственною меланхоліей, которую я подавляю въ обществъ и которая противъ моей воли овладъваетъ мною, когда я остаюсь одинъ и берусь за перо". Въ своихъ письмахъ онъ не разъ говорилъ, что чувствуетъ по временамъ тоску и тяжесть на душъ и боится, подобно Свифту, кончить сумашествіемъ.

Процессъ развитія разочарованія въ душѣ поэта всего лучше прослѣдить по Чайльдъ-Гарольду. Въ первыхъ двухъ пѣсняхъ поэта, написанныхъ въ 1810—11 году, мрачныя мысли, навъваемыя на поэта жизненнымъ пресыщеніемъ, одиночествомъ и презрѣніемъ къ людямъ, разгоняются красотами природы и воспоминаніями о славномъ прошедшемъ древней Греціи. Проходитъ нѣсколько лѣтъ, и хотя Байронъ въ началѣ третьей пѣсни Чайльдъ-Гарольда и говоритъ, что онъ во многомъ измѣнился и смотритъ

на жизнь спокойно, но на самомъ дълъ оказывается, что онъ никогда не смотрълъ такъ мрачно на человъческую жизнь. которая вообще представляется ему рядомъ страданій: "Обманчива наша жизнь; внъ гармоніи вещей, это-жестокая судьба, это несмываемое пятно гръха, это-колоссальное, все изсущающее ядовитое дерево, корни котораго въ землъ, а вершина теряется въ небесахъ, изливающихъ на насъ, вмъсто росы, бользни, смерть, рабство и другія б'адствія, нами видимыя и, быть можеть, еще болъе такія, которыхъ мы не видимъ, но которыя терзають нашу неисцълимо больную душу все новыми и новыми муками" (Чапльдъ-Гарольдъ, пъсня IV). При такомъ взглядъ на жизнь, естественно, что фантазія поэта принимаєть въ это время особенно мрачное направленіе; онъ любить изображать ужасное въ человіческой жизни-разбойничьи набъги, пытки, смерть въ темницъ, кровавыя сраженія, кораблекрушенія; по временамъ его душу смущають мрачныя видънія: ему кажется, что вся вселенная объемлется въчною тьмой и всъ люди, въ ней живущіе, умирають съ голоду...

Въ 1821 г. Байронъ создаетъ мистерію *Каинз*, гдѣ даетъ полный просторъ своему мрачному настроенію и влагаетъ въ уста Каина свой деракій протесть противъ міроваго порядка.

"Мив невыносима (говорить Каинъ)
Земная доля, данная рожденьемъ...
...Древа жизни
Мы лишены безуміемъ отца,
А плодъ отъ древа знанія
Мать наша сорвала, и этотъ плодъ
Есть намъ смерть.
...Я живу для смерти.

Интетинктомъ жизни, инстинктомъ неизбѣжнымъ, Я понимаю ужасъ этой смерти
И самъ себѣ, помимо воли, сталъ
Противенъ я. И это жизнь? О, если бъ
Не зналъ я никогда подобной жизни!"

(Переводъ г. Минаева).

Въ другомъ произведеніи онъ высказываль еще болѣе мрачный взгладъ на жизнь и на этотъ разъ отъ себя: "Сочти радостные часы своей жизни, перечисли дни свободные отъ нравственныхъ страданій, и убъдишься, что тебъ, можетъ быть, было бы лучше совсѣмъ не существовать".

Было бы неосновательно, по приведеннымъ мъстамъ, утверждать, что Байронъ былъ послъдовательнымъ пессимистомъ, на подобіе Леопарди или М-ше Аккерманъ, у которыхъ пессимизмъ

отняль всякую энергію для борьбы съ жизнью. Лишь только жизнь призывала его къ себъ, онъ тотчасъ сбрасываль съ себя бремя міровой скорби и бодро спѣшилъ на ея призывъ. Когда въ томъ же 1821 году итальянскіе патріоты предложили Байрону принять участіе въ подготовлявшемся возстаніи противъ ненавистнаго австрійскаго режима, онъ охотно согласился и писалъ въ своемъ Дневникю: "Впередъ! Теперь время дъйствовать, —и что значить наше личное я, если хоть одна неугасшая искра славнаго прошлаго будеть завъщана будущему? Здъсь идеть дъло не объ одномъ человъкъ, даже не о милліонъ людей, а о духъ свободы, который следуеть распространять". Проклиная жизнь и любовь и сознавая, что жить и любить не стоить, онъ всетаки хотель и жить, и любить. Въ одномъ изъ своихъ лучшихъ стихотвореній, написанныхъ въ Миссолонги незадолго до смерти, поэть пробуеть заставить замолчать свое истерзанное, но все еще жаждущее любви, сердце:

> "О сердце, замолчи! Пора забыть страданья. Уже любви теб'в ни въ комъ не возбудить! Но если возбуждать ее не въ состояньи, Все жъ я хочу еще любить!..

(Переводъ Гербеля).

Равнымъ образомъ, осыпая людей проклятіями за ихъ лживость, лицемъріе, рабскія чувства, онъ все-таки не пересталь любить ихъ. "Если бы можно было купить свое спасеніе благотворительностью", -- говорить онъ въ своемъ Дневникъ, -- "я бы давно купилъ его, ибо я отдалъ моимъ братьямъ по человъчеству гораздо больше, чъмъ я въ настоящее время имъю. Я никогда не даваль моей любовницъ столько, сколько даваль человъку, находившемуся въ честной нуждъ. Но изъ этого ничего не вышло. Мерзавцы, преследующие меня всю мою жизнь, все-таки восторжествують, а люди воздадуть мив должное только тогда, когда рука, пишущая эти строки, будеть также холодна, какъ сердца моихъ преслъдователей". Есть люди, которые чъмъ сильнъе любять, тымь строже относятся кы предмету своей любви, какы бы негодуя на него за свое чувство, которому они не въ силахъ противостоять. Къ такимъ людямъ принадлежалъ и лордъ Байронъ. Поэтому нъть ничего ошибочнъе, какъ считать его мизантропомъ только на томъ основаніи, что въ его стихотвореніяхъ неръдко встръчаются элыя выходки противъ людей. Байрона глубоко печалило это поливишее непонимание его отношения къ людямъ. "Нъкоторые господа",-говорить онъ въ Донг-Жуанъ

(пѣснь IX, ст. XX и XXI),—"обвинили меня въ мизантропіи, тогда какъ я знаю объ этомъ предметѣ не болѣе, чѣмъ доска краснаго дерева, образующая покрышку моего пюпитра. Меня, самаго кроткаго и тихаго смертнаго, никогда не дѣлавшаго что-нибудь дурное и всегда склоннаго къ терпимости, зовутъ они мизантропомъ? Это происходитъ оттого, что они меня ненавидятъ, а не я ихъ (переводъ г. Соколовскаго). Байронъ могъ въ минуту негодованія, въ большинствѣ случаевъ совершенно справедливаго, обзывать людей грязью, ничтожествомъ, собаками; но не будемъ забывать, что этотъ мизантропъ создалъ въ Манфредт величайшій образецъ силы и нравственнаго мужества, не будемъ забывать, что когда было нужно, этотъ мизантропъ отдавалъ людямъ все, что онъ имѣлъ, считалъ дѣло человѣчества своимъ дѣломъ и отправился умирать за свободу чуждаго ему по крови, но родного по человѣчеству народа.

Пессимистическая тенденція, входящая составнымъ элементомъ въ поэзію Байрона, вырастаеть у его современника, знаменитаго итальянскаго поэта, Джакомо Леопарди, въ цёлую систему пессимизма. "Никто, -- говоритъ Шопенгауэръ, -- не исчерпалъ въ наше время этоть вопросъ съ такой полотной и обстоятельностью. Леопарди вполив проникнуть духомъ пессимизма. Насмъшка и скорбь по этой жизни составляеть главную тему его произведеній и разрабатывается въ нихъ въ такихъ разнообразныхъ формахъ, съ такимъ богатствомъ образовъ, что возбуждаетъ неослабный интересъ". Жизнь Леопарди была однимъ сплошнымъ страданіемъ. Природа надълила его въ высшей степени нервнымъ и меланхолическимъ темпераментомъ. Ребенкомъ онъ испытывалъ по ночамъ безпричинные страхи; юношей онъ разстроилъ проведенными за учеными занятіями безсонными ночами свое слабое здоровье и зрвніе до того, что въ двадцать пять лють выглядываль старикомъ, а въ тридцать почти лишился арвнія. Патріотическая скорбь по униженной родинъ точила его сердце. Попытка любить и быть счастливымъ дважды окончилась неудачей и онъ замкнулся въ себя, предался наукъ и поэзіи, переносилъ свое несчастье гордо, стараясь выработать себъ то, чъмъ онъ такъ гордился, именно: гитантскую силу страданія (gigantesche forze di soffrire). Такъ онъ прожилъ почти до сорока лътъ, погруженный въ свои мрачныя думы, ежедневно чувствуя, что силы его уходять, что онъ становится въ тягость и себъ и другимъ. Судя по этой жизни, можно догадаться какова будеть его поэзія и философія. По мижнію Леопарди, метко названнаго певцомъ смерти,

міръ не есть созданіе разумной и доброжелательной субстанціи, но слепой силы, которую онъ называеть то случаемъ, то судьбой. Сущность человъческой жизни есть страданіе; это единственное, что въ ней есть положительнаго. Люди, не понимающіе этого и жаждущіе продолженія жизни, суть не болье, какъ жертвы своей иллюзіи и своихъ обманчивыхъ надеждъ на счастье. Все, что, по мивнію людей, ведеть къ счастью, даже самая добродвтель, не заключаеть въ себъ никакихъ гарантій для счастья, ибо чъмъ человъкъ разумнъе и добродътельнъе, тъмъ онъ меньше способенъ къ иллюзіи, тъмъ съ большей яростью обрушивается на него судьба. Единственное, что есть въ мір'в прочнаго и утвшительнаго-это смерть. "О, смерть, -- восклицаеть онъ въ одномъ стихотвореніи-владычица временъ, прекрасная смерть! Ты одна сострадаешь несчастьямъ этой жизни! Я надъюсь только на тебя! Самымъ счастливымъ днемъ моимъ будетъ тотъ, когда я успокою мою усталую голову на твоей дъвственной груди!" Такова въ общихъ чертахъ сущность пессимистической теоріи Леопарди, которую онъ высказываеть и въ своихъ стихотвореніяхъ и въ своихъ философскихъ діалогахъ.

Теорія Леопарди-это горькое раздумье надъжизнью людей и надъ своею собственною неудавшеюся жизнью. Леопарди не быль бы поэтомъ, если бы искаль вдохновенія только въ философіи, если бы въ своихъ стихотвореніяхъ отправлялся отъ идей, а не отъ пережитыхъ душевныхъ ощущеній. Хотя онъ въ одномъ письмъ и говорить, что между его болъзнью и матеріальнымъ положеніемъ и его пессимизмомъ нізть никакой связи, но если мы даже дадимъ въру этому заявленію, то оно, во всякомъ случав, можеть относиться только къ его теоріямъ, но не къ его стихотвореніямъ, которыя, несомнънно, были вызваны реальными жизненными впечатлъніями и писаны кровью его сердца. Одаренный поэтическою натурой, способный и горячо любить и тонко понимять всю поэтическую сторону любви, Леопарди принужденъ навсегда схоронить въ душъ сожигавшій его пламень. Но это не обошлось ему даромъ: по временамъ мечты несбывшагося счастья мутили его умъ, дразнили его фантазію. Тогда онъ брался за перо и изливалъ въ стихахъ взволнованное состояніе своего духа. Есть основаніе думать, что такъ долго лельянная исторія страданія подверглась бы большимъ изміненіямъ, если бы Леопарди нашелъ удовлетвореніе въ томъ, что самъ считалъ высшимъ блаженствомъ на землъ. Въ одномъ стихотвореніи несомнънно автобіографическаго характера онъ влагаеть въ уста умирающаго

юноши Консальво следующія слова, обращенныя къ безналежно любимой имъ женщинъ, пришедшей закрыть ему глаза первымъ и последнимъ поцелуемъ: "О, если бы ты хоть однажды вознаградила меня за мою любовь, за мое долгое томленіе, -- земля показалась бы моему просвътленному взору настоящимъ раемъ. Весело и бодро перенесъ бы я ненавистную старость, ибо передо мною постоянно стояло бы воспоминаніе объ одномъ мгновеніи, когда я быль счастливъйшимъ изъ счастливыхъ". Но у Леопарди не было такихъ освъжающихъ душу воспоминаній. Томленіе неудовлетворенной любви или неспособность раздёлять ея восторги составляеть обычную тему его любовныхъ стихотвореній. Въ стихотвореніи "Послідняя піснь Сафо" онь жалуется вмість съ греческой поэтессой на природу, которая дала ему способность любить, но не дала средствъ возбуждать любовь въ другихъ. Въ одномъ изъ своихъ послъднихъ стихотвореній "Аспазія" поэтъ съ торжествомъ заявляеть своей возлюбленной, что страсть, зажженная ею въ его сердцъ, потухла, что въ сущности онъ любилъ не ее, но свой идеаль. Но торжество его было непродолжительно. За нъсколько лъть до своей смерти Леопарди снова поддался чарамъ любви, но и на этотъ разъ потерпълъ неудачу. Эта послъдняя неудача повергла его въ мрачное отчаяніе, памятникомъ котораго осталось его знаменитое стихотвореніе Ка самому себъ (A se stesso). Я приведу его въ переводъ г. Н. Курочкина:

> "Засни навъкъ въ груди моей больной Замученное сердце! Обаянье Свое обманъ утратилъ надо мной-II нътъ во мнъ вернуть его желанья! Погибло все, что въ помыслахъ моихъ Казалось мив и дорого, и свято, И къ рухнувшимъ надеждамъ дней былыхъ, Я чувствую глубоко, нътъ возврата! Мив лжи не надо! Ясно все теперь, Неумолимо ясно все мнѣ стало. Умри же, сердце бѣдное! Повѣрь Довольно ты напрасно трепетало! Нътъ смысла въ горестномъ біенія твоемъ, И целый міръ не стоить сокрушенья! Жизнь-ложь и горечь... Только грязи комъ Весь шаръ земной; лишь призракъ-все творенье! Въ последній разъ въ отчаяньи немомъ Ты содрогнись надъ участью безцёльной Всего, что рокъ, въ могуществъ слъпомъ, Обрекъ на смерть и гибель безраздельно... И, подавивъ безсильный ужасъ свой, Простясь навъкъ съ страданіемъ напраснымъ,

Съумъй застыть въ груди моей больной, Въ презръніи колодномъ и безстрастномъ Къ себъ, къ другимъ и къ грубой силъ той, Что, слъпо всъмъ въ природъ управляя, Все сущее лишь къ бездиъ роковой Небытія ведеть, не уставая".

Стихотвореніе это, окончательно резюмирующее сущность всей пессимистической теоріи Леопарди, было похоронною пъснью всъмъ иллюзіямъ жизни и счастья, не перестававшимъ по временамъ смущать измученное сердце поэта. Отдавъ послъдній долгъ жизни, простившись навсегда съ ея иллюзіями, онъ гордо замкнулся въ своей философіи отчаянія и спокойно ожидаль, пока, наконець, la bella fanciulla—смерть не приняла его въ свои объятія и не дала ему вкусить блаженный покой небытія...

При мысли о Леопарди невольно возстаеть въ умъ страдальческій образь другого поэта, родственнаго ему по духу, столь же талантливаго и симпатичнаго и почти столь же несчастнаго. Я разумъю нъмецкаго поэта Николая Ленау, котораго, по моему мнънію, довольно неосновательно считають главнымъ представителемъ поэзіи міровой скорби въ Германіи. Это тоже была натура нервная, экзальтированная и въ высшей степени впечатлительная. Что для другихъ проходило безследно, то оставляло глубокій, неизгладимый слёдъ въ его нёжной душе. Великія проблемы человъческаго бытія занимали его въ ранней юности, и, бывши студентомъ въ Вънъ, онъ зачастую просиживалъ цълыя ночи, погруженный въ свои мысли и изнывая въ мукахъ сомнънія. Девятнадцати леть оть роду онь въ письмахь къ матери жаловался, что не можеть наслаждаться жизнью, потому что мрачныя мысли убивають веселое расположение его духа, а гложущая тоска подтачиваеть его силы. Въ другомъ письмъ къ матери Ленау высказываеть терзающую его мысль, что для человъка, обладающаго любящимъ сердцемъ, сердце это не есть источникъ радостей, но самыхъ горькихъ разочарованій, --предсказаніе, сбывшееся на его собственной судьбъ. Въ бытность свою студентомъ, Ленау сошелся съ дъвушкой изъ народа, которая, проживъ съ нимъ 4 года, промъняла его на богатаго негоціанта. Рана, нанесенная его сердцу этой измъной, никогда не закрывалась. Вторымъ страшнымъ ударомъ для поэта была смерть любимой матери. Стихотворенія, въ которыхь онь оплакиваеть эту потерю, принадлежать къ перламъ всемірной поэзіи. Послі смерти матери Ленау оставляеть Въну и отправляется въ Штутгарть, гдъ его

принимаеть съ восторгомъ кружокъ поэтовъ, во главив которыхъ стояли: Уландъ, Швабъ, Юстинъ Кернеръ и др. Здёсь онъ встречается съ одною очаровательною довушкой, которая могла-бы сдълать его счастливымъ; чувство ихъ было взаимное, и друзья всячески старались устроить этоть бракъ. Но когда уже дъло приходило къ концу, Ленау неожиданно отказался отъ своей невъсты. "Я чувствую", —писаль онъ своему зятю Шурцу, — "такъ мало счастья и радости въ моей душъ, что не могу сдълать счастливымъ другого". Когда Кернеръ, тронутый отчаяніемъ Ленау, убъждаль его сдълать надъ собою усиліе, поэть отвъчаль ему съ глубокой грустью. "Дважды не видять чудныхъ сновъ. Для меня сезонъ любви прошель навсегда. Я не имъю права пришпилить эту чудную розу къ моему увядшему сердцу. Тяжело у меня на душъ, какъ будто я смерть ношу въ моей груди". Чтобы размыкать свое горе, Ленау убхаль въ Америку, предполагая поселиться тамъ навсегда. Онъ разсчитывалъ, что путешествіе по морю, и дикая, вмівстів съ тівмъ роскошная природа Америки разгонить его меланхолію. "О, корабль, разсъкай волны какъ легкое облако и лети поскоръе туда, гдъ горить святое пламя свободы!" Поэтическое представленіе объ Америкъ, какъ о странъ свободы, значительно потускить по при ближайшемъ знакомствъ съ нею; меркантильный духъ населенія претилъ поэтической натуръ Ленау и, перезимовавъ въ Америкъ, онъ лътомъ возвратился въ Европу. Съ этихъ поръ начинается для поэта странническая жизнь: онъ живеть то въ Вънъ, то въ Гейдельбергъ, то въ Штутгартъ и нигдъ не можеть прочно устроиться. Между тымь, его поэтическая извыстность достигаеть своего апогея, стихотворенія его читаются на расхвать, книгопродавцы за нимъ ухаживають, дамы носять его на рукахъ. Въ это время у Ленау снова появляется мысль о женитьбъ и семейной жизни, которую онъ всегда считалъ единственною прочной пристанью для измученнаго сердца. Но было уже поздно. Нъжная организація поэта не вынесла всъхъ выпавшихъ на его долю испытаній и мрачнаго настроенія, навъваемаго на него въ продолженіе многихъ лътъ меттерниховскою реакціею; въ особенности его подкосила послъдняя нераздъленная любовь къ одной замужней женщинъ. Меланхолія его достигаеть въ это время крайней степени. "Я недавно нашелъ у Гомера, – пишеть онъ осенью 1843 г., —одно слово, которое прекрасно характеризуеть мое теперешнее душевное настроеніе—(анформалас) "мрачный со всехъ сторонъ". Менте чъмъ черезъ годъ послъ этого письма Ленау сошелъ съ ума.

Поэзія Ленау полно и ярко отражаєть въ себъ его меланхолическое душевное настроеніе, по временамъ граничившее съ пессимизмомъ. Но между пессимизмомъ Лепарди и пессимизмомъ Ленау большая разница. Въ то время, какъ Леопарди отрицаетъ прогрессъ и самый смыслъ жизни и смъется надъ тщетными усиліями людей улучшить свое земное существованіе, Ленау въритъ, что наши страданія послужать на пользу человъчеству:

> "И страданья наши такъ должны принесть Новымъ поколвніямъ лучшей жизни в'єсть". (Переводъ А. Н. Плещеева).

Считая человъческую жизнь непрерывною цъпью страданій, не видя въ ней никакой цъли, Леопарди привътствуеть смерть, какъ избавительницу отъ жизненной пытки, тогда какъ болъе поэтическій Ленау видить поэтическую сторону въ самомъ страданіи; онъ оплакиваеть бренность всего земного и терзается мыслью, что время сметаетъ все, что самая скорбь не принадлежить намъ, что, оплакавъ смерть друга горячими слезами, мы, черезъ извъстный промежутокъ времени будемъ вспоминать о немъ хладнокровно. По временамъ и ему кажется, что люди обречены на страданія, что жизнь играеть злую шутку съ человъкомъ, обманывая его призракомъ счастья. Такимъ настроеніемъ проникнуто стихотвореніе "Vanitas" \*).

"Къ цъли тщетное стремленье, Къ жизни тщетная борьба-Воть твое предназначение, Неизбъжная судьба. Предъ тобой красою чудной Міръ таинственный сіяль, Но, уставъ отъ жизни трудной, Ты природы не искалъ. Пыль любви не лицемфрной, Обаянье красоты И объятья дружбы върной,--Все отвергъ, какъ призракъ, ты. И сыграла шутку злую Жизнь коварная съ тобой, Указавши золотую Цель тебе въ дали немой. Сила, почести и слава То что тышить родь людской,

<sup>\*)</sup> Это стихотвореніе, равно какъ и слѣдующее, я привожу въ неизданномъ переводѣ молодого поэта Д. Д. Пагирева, которому приношу глубокую благодарность...



Все—ничтожная забава, Все—обманъ гетеры злой. Вотъ манитъ она далеко; Ты довърчиво сившишь... Путъ исчезъ—и одиноко Надъ могилой ты стоишь. Чуждъ тебъ покой отрадный, Съ смертью ты ведешь борьбу И гетеры смъхъ злорадный Слышишь—и лежишь въ гробу".

За исключеніемъ этихъ общихъ мотивовъ, пессимизмъ Ленау вращается почти исключительно въ сферъ его личныхъ ошущеній; онъ оплакиваетъ свою неудавшуюся жизнь, свою неудовлетворенную любовь, свою неспособность къ счастью.

"Пусть звъзда моя сіяеть, Пусть померкнеть—все равно Затаенная снъдаетъ Скорбь меня уже давно. И въ горахъ, гдъ бури плачутъ, Гдъ царить орловъ семья И потоки съ ревомъ скачутъ, Неразлученъ съ нею я".

Есть одно прекрасное стихотвореніе, въ которомъ, измученный непосильной борьбой съ овладъвшимъ имъ безнадежнымъ чувствомъ, поэтъ жадно призываетъ покой смерти. "Глубокую рану ношу я въ моемъ сердцъ; съ каждымъ днемъ она идетъвсе глубже и глубже, истощая мои силы. Я зналь только одну женщину, которой я могъ бы выговорить мою скорбную тайну. О, если бы я могь выплакаться на ея груди. Но, увы, она лежить въ могилъ. О, мать, услышь мольбы твоего сына и сжалься надъ нимъ и, если твоя любовь продолжаеть бодрствовать надо мной и послъ твоей смерти, возьми поскоръе твое измученное дитя изъ этой жизни и, убаюкавъ, уложи его спать въ могилу". Вообще говоря, печать величавой грусти лежить на всемъ, что написано Ленау, но это не мрачное отчаянье ничего не ждущаго отъ жизни пессимиста, а печаль утратившаго правственное равновъсіе меланхолика, который любить людей и жизнь, но чувствуеть свою неспособность наслаждаться ею.

Глубже въ своихъ основахъ и радикальнъе въ своихъ проявленіяхъ является пессимизмъ у современника Ленау, Гейне, поэта, гораздо болъе Ленау, способнаго болъть страданіями современнаго ему общества. "Сердце поэта",— говорить онъ въ одномъ мъстъ,— "есть центръ міра, и потому въ наше время оно должно быть особенно истерзано". Воспитанный въ идеяхъ французской революціи, мечтавшій о братствъ людей и водвореніи на землъ царства правды, восторженный поклонникъ Байрона, Гейне въ своихъ юношескихъ произведеніяхъ былъ яркимъ выразителемъ мрачнаго и негодующаго настроенія, овладъвшаго лучшими людьми Германіи въ эпоху меттерниховской реакціи. Несмотря на двойственность натуры Гейне, въ которой мечтательность и поэтическій идеализмъ въчно боролись съ разъъдающимъ анализомъ и горькою ироніей, изъ нъкоторыхъ его стихотвореній слышится такой вопль отчаянія, такіе мощные звуки негодованія, которыхъ мы тщетно стали бы искать у Ленау. Кто не знаетъ того прекраснаго стихотворенія, въ которомъ истерзанная созерцаніемъ торжества неправды, душа поэта требуеть отъ Провидънія яснаго и опредъленнаго отвъта на проклятые вопросы, давно томящіе человъчество:

"Отчего подъ ношей крестной Весь въ крови влачится правый? Отчего вездъ безчестный Встръченъ почестью и славой?" (Переводъ М. Михайлова).

Къ 1823 г. относится знаменитое стихотвореніе "Сумерки боговъ", очевидно навъянное байроновскою "Тьмою". Гейне жилъ тогда въ Люксбургъ, избъгалъ людей и бродилъ цълые дни по парку, погруженный въ мрачныя размышленія. "Здъсь",-писаль онъ Мозеру, -- "я поддерживаю знакомство только съ деревьями. Они стоять передо мною въ старомъ зеленомъ уборъ, напоминають старое доброе время и, напъвая мнъ своимъ шумомъ старыя пъсни, навъвають на душу тоску. Много горькаго всплываеть во мнъ и овладъваеть мной и, въроятно, отъ всего этого мои головныя боли усиливаются". Подъ вліяніемъ охватившаго поэта мрачнаго настроенія и возникли "Сумерки боговъ". Стихотвореніе начинается прелестною картиной возрожденія природы весною, но ни яркая зелень деревьевъ, ни коверъ цвътовъ, ни ласкающая мягкость ароматическаго воздуха, не могуть разогнать пессимистическаго настроенія, овладъвшаго душой поэта. Въ отвъть на привътствіе Мая, приглашающаго его выйти изъ душной комнаты на воздухъ, поэтъ восклицаетъ:

> "Напрасно ты, злой гость, меня манишь! Насквозь тебя я поняль, я проникнуль Строеніе вселенной всей насквозь; И много я и глубоко я видёль,

И нътъ теперь ужъ радости въ душъ, И въчная печаль терзаетъ сердце. Я вижу все сквозь каменныя стъны И мракъ людскихъ жилищъ и ихъ сердецъ; Въ тъхъ и другихъ я вижу ложь и горе; На лицахъ всъхъ читаю злыя мысли: Въ румянцъ цъломудрія у дъвы Желаній страстныхъ трепетъ вижу я. На вдохновенно-гордой головъ У юноши колпакъ дурацкій вижу, И ничего я, кромъ рожъ какихъ-то И испитыхъ тъней, на всей землъ Не нахожу, и что она, не знаю — Больница ль или сумасшедшій домъ". (Переводъ П. И. Веймберга).

Принимая въ расчетъ молодость поэта, которому въ это время

было не болъе двадцати трехъ лътъ, нъкоторые критики заподозрили искренность юношескаго пессимизма Гейне и упрекали его въ кокетничаныи своими страданіями съ цълью возбудить сожальніе въ чувствительныхъ сердцахъ. Съ этимъ, конечно, трудно согласиться. Гейне былъ слишкомъ искренній человъкъ, чтобы сознательно драпироваться въ траурную мантію пессимизма; онъ всегда смотрълъ на міръ сквозь призму своихъ субъективныхъ

высшей степени подвижной натуръ впечатлънія быстро смъняли другъ друга; міровая скорбь, налетъвшая на его душу подъ вліяніемъ личныхъ невэгодъ или печальныхъ жизненныхъ фактовъ, быстро исчезала, лишь только жизнь показывала ему другія свои стороны, возбуждавшія въ немъ другія впечатлънія. Воть почему Гейне нельзя считать настоящимъ пессимистомъ; количество стихотвореній, проникнутыхъ пессимистическимъ настроеніемъ, составляеть ничтожный проценть въ общемъ количествъ всего имъ написаннаго; міровая скорбь его, несмотря на весь радикализмъ своихъ проявленій, составляеть только одну изъ сторонъ его по-

впечатлівній; но дівло въ томъ, что въ этой разносторонней и въ

Самымъ типическимъ представителемъ пессимистическихъ воззръній въ современной нъмецкой поэзіи, нъмецкимъ пъвцомъ смерти является поэть, пишущій подъ всевдонимомъ Дранмора, лучшія произведенія котораго извъстны русскимъ читателямъ въ прекрасныхъ переводахъ гг. Вейнберга и Михайловскаго, появившихся нъсколько лътъ тому назадъ въ нашихъ журналахъ.

этическаго міросозерцанія, и сторону, далеко не преобладающую.

Усиленіе религіознаго скептицизма, вліяніе пессимистическихъ возаръній Байрона и Леопарди и въ особенности рядъ со-

ціальных разочарованій и политических реакцій, ознаменовавшихъ исторію Франціи настоящаго стольтія, создали тамъ весьма удобную почву для развитія пессимизма, не замедлившаго найти себъ выражение и въ литературъ. Отличительная черта французскаго пессимизма XIX въка состоить въ томъ, что онъ, главнымъ образомъ, вращается въ сферъ соціальныхъ отношеній. "Всю нравственную бользнь нашего стольтія", -говорить въ одномъ мъсть Альфредъ де-Мюссе, -- "можно объяснить изъ двухъ причинъ. Народъ нашъ, продълавшій 1793 и 1814 гг., носить въ своемъ сердцъ двъ раны: того, что было-нътъ, и то, что должно быть-еще не наступило. Нечего искать другихъ причинъ и объясненій нашей міровой скорби". На ръдкаго изъ французскихъ писателей XIX въка не упала хоть одна капля міровой скорби, ръдкій изъ нихъ не выпиль хоть глотка изъ ея отравленнаго кубка. Ею въ большей или меньшей степени заражены всв значительные поэты и романисты Франція, начиная съ Ламартина и Альфреда де-Мюссе и кончая Ришпеномъ и Полемъ Бурже. Принужденный по недостатку времени оставить ихъ въ сторонъ, я остановлю ваше внимание на самой крупной представительницъ пессимизма въ современной французской поэзіи — на г-жъ Луизъ Аккерманъ. Въ ряду французскихъ поэтовъ-пессимистовъ г-жа Аккерманъ занимаетъ исключительное положеніе; элементь соціальнаго разочарованія совершенно отсутствуеть въ ея поэзіи. Хотя г-жъ Аккерманъ теперь уже 75 лъть, но имя ея сдълалось извъстнымъ не болъе, какъ пятнадцать лъть тому назадъ, когда появилась въ свъть небольшая книжка ея стихотвореній. Всь были заинтересованы оригинальностью идей, смъльмъ полетомъ фантазіи и, главнымъ образомъ, мрачнымъ пессимистическимъ міросозерцаніемъ новаго поэта, затронувшаго въ своихъ стихотвореніяхъ основные вопросы человъческаго существованія. Любопытство еще болье усилилось, когда узнали, что этоть поэть — женщина; всв недоумъвали, какимъ образомъ женщина могла достигнуть высотъ современнаго научнаго міросозерцанія, чтобы оттуда низвергнуться въ бездну самаго мрачнаго отчаянія; предполагали даже личное вліяніе Шопенгауэра. Словомъ, не было конца предположеніямъ, пока нъсколько лътъ тому назадъ г-жа Аккерманъ не издала своей автобіографіи и своихъ Pensées d'une solitaire, представляющихъ собой, такъ сказать, иденную подкладку ея стихотвореній. Изъ автобіографіи гжи Аккерманъ мы узнаемъ, что жизнь ея скоръе изъ счастливыхъ, чемъ изъ несчастныхъ, что единственною потерей, оставившею глубокій следь вь ея душе, была потеря любимаго мужа,

умершаго еще въ 1846 г. "Судьба",-говорить она,-"дала мнъ все, чего я просила у нея, прежде всего-досугъ и независимость. Выводы современной науки не смущали меня лично, потому что я была подготовлена къ нимъ заранве; но мнв было горько за все человъчество. Его безсиліе, скорби и тщетныя порыванія наполнили мою душу глубокимъ состраданіемъ. Родъ человъческій казался мив героемъ печальной драмы, разыгрывающейся въ заброшенномъ уголкъ мірозданія, — въ силу слышхъ законовъ предъ равнодушной природой, — драмы, развязка которой — поголовное уничтожение дъйствующихъ лицъ. Созерцая то съ состраданиемъ, то съ негодованіемъ эту картину, я ръшилась возвысить мой голось оть лица человъчества; я считала задачей, достойной поэта, сообщить моему голосу силу, соотвътствующую ужасной участи, ожидающей родъ человъческій". Дъйствительно, чувство глубокаго (состраданія въ печальной участи человъчества и не менъе глубокаго отчаянія при мысли объ его уничтоженіи проникаеть собою все, что вышло изъ-подъ пера г-жи Аккерманъ. Въ ея Репsées встръчаются, между прочимъ, такія мысли: "Мить кажется, что какая-то элая воля управляеть дёлами людей. Если принять въ соображение, какъ она по временамъ все устраиваеть къ худшему, ее можно назвать провидъніемъ навывороть. У простого случая не было бы ни такой проницательности, ни такого постоянства въ выборъ пагубныхъ комбинацій". "Я не скажу человъчеству: "иди впередъ! Я скажу ему: умирай, потому что никакой прогрессъ не улучшить твоей участи на земль. Все къ худшему въ этомъ худшемъ изъ міровъ; не на вратахъ ада, а въ преддверіи жизни нужно написать дантовское: входящіе оставьте надежду! Въ одномъ изъ лучшихъ стихотвореній г-жи Аккерманъ—Les Malhereux мрачная фантазія поэта рисуеть картину сграшнаго суда. Гремить труба архангела; при звукахъ ея задрожали въ своихъ гробахъ мертвецы; одни изъ нихъ стряхивають съ себя могильный сонъ и возстають изъ гробовъ; другіе же, болье страдавшіе въ жизни, умоляють архангела не нарушать ихъ въчный покой.

"Какъ вновь родиться? Снова
Увидътъ воздухъ, небо, свътъ,
Холодныхъ зрителей страданія былого,
Но незабвеннаго?.... О, нътъ!
Нътъ лучше въчный мракъ,—нътъ, лучше тишь нъмая!
Вы, дъти хаоса, укройте насъ крыломъ,
А ты, о смерть, небесъ посланница благая,
Ты, въ чьихъ объятьяхъ мы заснули сладкимъ сномъ,
Теперь любовными руками
Прижми къ своей груди еще тъснъе насъ"...

Они не хотять даже въ рай, потому что всѣ блаженства рая не въ состояніи заглушить въ нихъ воспоминаній о перенесенныхъ ими страданіяхъ на землѣ.

"Пусть не снимають съ насъ земли могильной бремя Пусть не лишають насъ, заснувшихъ въ царствъ тьмы, Забыть навъкъ, что было время, Когда существовали мы".

(Переводъ г. Вейнберга).

Стихотворенія г-жи Аккерманъ интересны въ особенности тъмъ, что отражають въ себъ жгучія муки души, разорвавшей со старыми традиціями, но не нашедшей въ себъ силъ примириться съ новымъ научнымъ міросозерцаніемъ.

Въ стихотвореніи Le Positivisme г-жа Аккерманъ утверждаеть, что позитивизмъ, удаливъ божество изъ вселенной и замѣнивъ его все сильными и безжалостными законами природы, самъ палъжертвой своей побѣды, потому что пустота, прежде наполнявшаяся религіей, осталась ненаполненной, а съ низверженіемъ религіи человѣчество потеряло все, что у него было самаго драгоцѣннаго—надежду и прибѣжище въ несчастіи. Та же тема развивается съ большею энергіей и глубиною чувства въ стихотвореніи Сюмма! Сюмма (De la lumière). Сказавъ, что прежде освѣщавшій человѣчество свѣточъ религіи погасъ, поэть продолжаеть;

"Безсмертный свёточъ свой наука предлагаеть, Но милліонами томительныхъ ночей, Какъ мало отъ него трудъ генія бросаетъ Міръ озаряющихъ лучей! Пусть мглу ея лучи кой гдё избороздили, Пусть мрачныхъ призраковъ исчезъ ненужный рой,— Она расчистила пространство, но не въ силё Наполнить пустоту собой? И человъкъ одинъ въ тоскъ неутомимой Дать разуму отвътъ зоветъ пустую тьму. Увы! незримое`попрежнему незримо...... Освобожденному уму!".

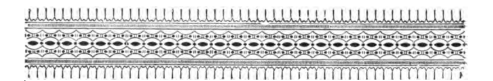
(Переводъ В. Курочкина).

Сборникъ стихотвореній г-жи Аккерманъ заканчивается стикотвореніемъ Le сгі, которое дъйствительно есть крикъ отчаянія, вырвавшійся изъ наболъвшаго сердца поэта при видъ погружающагося въ бездну небытія человъчества. Этотъ раздирающій душу вопль есть послъднее слово современнаго пессимизма. Для поэта, не върующаго въ прогрессъ, отвергающаго христіанство, конечно, не остается никакого другого выхода, кромъ отчаянія. А, между

тымь, выходь указань давно тымь самымь христіанствомь, передь истинною сущностью котораго осталась слына г-жа Аккерманъ. Пока человъкъ вращается исключительно въ сферъ своихъ личныхъ интересовъ, носится съ своими страданіями, пассивно и безплодно горюеть о томъ, чего нельзя измънить-ему не найти ни спокойствія, ни счастія. Нашъ великій сердцевъдецъ Гоголь, въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Данилевскому, говоритъ, что единственное лъкарство отъ тоски и скуки, наполнившей собою весь міръ, заключается въ стремленіи къ какой-нибудь цъли,стремленіи, которое охватило бы всего челов'вка. Поставивъ своимъ основнымъ принципомъ любовь къ человъчеству или, выражаясь современною философскою формулой, альтруиамъ, христіанство не только расширило въ значительной степени сферу душевныхъ симпатій человъка, но и дало его прежнему безцъльному эгоистическому существованію ціль великую, возвышающую душу, цъль, малъйшее приближение къ которой отодвинеть на задній планъ неотвязныя мысли о краткости жизни, доставить человъку несказанное внутреннее удовлетвореніе и съ избыткомъ вознаградить его за ненаполненную наукой пустоту.

Г-жа Аккерманъ увъряеть, что она говорить отъ лица всего человъчества, что она есть органъ его страданій и его отчаянія; но то человъчество, отъ имени котораго говорить она, едва ли составляеть милліонную часть всего человівчества, остальныя части котораго ведуть во мракъ и нищетъ свою нескончаемую борьбу за право существованія. Помочь людямъ въ этой борьбъ, разогнать мракъ, ихъ окружающій, водворить возможную на земль гармонію интересовъ и давно призываемое царство правды и свободы-вотъ великая соціальная задача, воть великая цівль жизни, стремленіе къ которой можеть занять и мысль, и сердце человъчества на многія тысячи літь. Пусть велико и необъятно наполняющее міръ зло, но не менъе велики и необъятны силы человъчества, дружно направленныя на борьбу съ нимъ. Работая въ этомъ направленіи, челов'ячество обр'ятеть душевный мирь, почувствуеть подъ своими ногами твердую почву, а приближение хоть на іоту къ завътной цъли дасть ему силу и бодрость на новые труды, поможеть ему проникать свётлымъ взоромъ въ загадочную даль будущаго.





## Англійскіе поэты нужды и горя \*).

Въ 1701 г. знаменитый англійскій писатель Аддисонъ путешествоваль по Италіи и Швейцаріи. Съ дороги онъ писаль своимъ лондонскимъ друзьямъ письма, обличающія въ немътонкаго и вдумчиваго наблюдателя всего виденнаго. Главное, чтопоражаеть насъ въ его письмахъ, это то, что, обращая вниманіе на все достопримъчательное въ посъщенныхъ имъ странахъ, Аддисонъ остается довольно равнодушенъ къ красотамъ швейцарской природы. Даже знаменитый перевалъ изъ Италіи Швейцарію, приводящій въ такой восторгь туристовъ, не произвелъ на него никакого впечатлънія, кромъ головокруженія. "Я только что" - пишеть онъ, -- прибыль въ Женеву послв весьма безпокойнаго переъзда черезъ Альпы. Голова моя до сихъ поръ кружится отъ виденныхъ мною горъ и пропастей, и вы не жете себъ представить, какое я испытываю удовольствіе, видя передъ собою равнину". Признаніе это весьма характерно. Какъ это ни странно, но тъмъ не менъе върно, что въ Англіи до Томсона, а во Франціи до Руссо, поэты мало обращали вниманія на природу и ея красоты и ръдко пытались вставить дъйствіе своей повъсти или поэмы въ рамку красиваго пейзажа. Одушевлять же природу, ставить ее въ связь съ своимъ душевнымъ настраеніемъ или искать утішенія оть жизненныхъ противорічій на ея лонъ имъ и не приходило въ голову. Воспитанный въ школъ ложно-классической академической правильности, вкусъ цънилъ и въ природъ главнымъ образомъ то, что привлекало его въ литературъ – правильность, изящество, симметрію. Вотъ почему

<sup>\*)</sup> Публичная лекція, читанная авторомъ въ Москвѣ въ пользу Московскаго Комитета Грамотности.

писателямъ XVIII в. однообразно ровная плоскость нравилась больше уходящихъ въ небо горъ, а подстриженный паркъ симметрически-расположенными аллеями они предпочитали буйно разросшемуся льсу. "Требованія изящества", замьчаеть Джонсонь, "такъ усилились въ наше время, что чистая, неприкрашенная природа не могла быть терпима". Задумавъ перевести Иліаду на англійскій языкъ (1715 г.). Попъ также отнесся къ Гемеру, какъ Расинъ къ Эврипиду: онъ долженъ былъ смягчить первобытную грубость греческихъ героевъ, придать ихъ ръчамъ и манерамъ благородство и изящество. Аддисонъ умеръ въ 1719 г. на сорокъ восьмомъ году своей жизни, но если бы онъ прожилъ еще столько же и взглянулъ съ высоты прожитыхъ леть на англійскую поэзію ХУШ в., то общій видъ ея напомниль бы ему женевскую равнину и, въроятно, доставиль бы ему такое же удовольствіе. Передъ его глазами раскинулась бы однообразная плоскость, покрытая тепличными, тщательно выхоленными цвътами и чахлыми деревьями. Среди ея, подобно могучему дубу, возвышается поэть природы Томсонъ, авторъ нъкогда знаменитой описательной поэмы Времена Года, но онъ одинокъ: у него нъть учениковъ и подражателей. Французскій вкусъ продолжаеть господствовать и налагать свою печать на многочисленные продукты англійской поэзіи, въ которыхъ мы тщетно стали бы искать искренняго чувства или жизненной правды. Повидимому, педантизмъ изсушилъ у англійскихъ поэтовъ самый источникъ вдохновенія. Всъ ихъ оды, идилліи, дидактическія поэмы и т. д. навъяны не жизнью, но такъ называемыми образцами; въ нихъ нътъ ни непосредственности, ни мъстнаго колорита, ни величаваго полета фантазіи, ни оригинальности въ выражении чувствъ. Первые признаки самостоятельности и живого чувства природы мы встречаемъ, кроме Томсона, въ пъсняхъ Прайора, элегіяхъ Грея и ранней поэмъ Гольдсмита Путешественник (Traveller). Къ 1770 г. отнесится другая поэма Гольдсмита Покинутыя деревня (Deserted Village), которая открываеть собою новую эру въ англійской поэзіи, знаменующую собою ръшительный повороть къ реализму и жизненной правдъ. Первоначально привитая къ области романа живая струя реализма не замедлила оплодотворить собою и засохшую ниву англійской поэзіи. Первый англійскій поэть, который вдохновлялся жизнью и стремился въ выражени своихъ чувствъ къ художественной правдъ, былъ авторъ Вэкфильдского Соященника. Никто болъе Гольдсмита не былъ предназначенъ для этой роли. Его глубоко реальная натура могла вдохновляться только

пережитымъ и инстинктивно отворачивалась отъ всего манернаго, искусственнаго. "Природная красота, говорить онъ въ одномъ изъ своихъ стихотвореній, всегда будеть милюе мию и родственнъе моему сердцу, чемъ всъ прикрасы искусства" \*). Извъстно, что оригиналомъ добраго вэкфильдскаго пастора былъ отецъ Гольдсмита, а въ основъ его лучшей комедіи (She stoops to conquer) лежить происшествіе, случившееся съ самимъ поэтомъ. Поэма Покинутая деревня была навъяна Гольдскиту посъщениемъ деревушки Лиссой въ Ирландіи, гдъ онъ провель свое дътство. Поэтъ не узналъ родного уголка, оставившаго въ его душъ столько свътлыхъ воспоминаній. Нъкогда цвътущая деревня превратилась въ пустыню. Изъ разспросовъ сосъдей Гольдсмить узналъ, что владъльцу ея, генералу Нэпиру, пришла фантазія расширить свое и безъ того обширное хозяйство. Не долго думая, онъ прогналъ жившихъ на его земляхъ фермеровъ, которые, распродавъ какъ попало свое имущество, эмигрировали въ Америку. "Милый, улыбающійся уголокъ", восклицаеть поэть, "исчезли всв твои прелести, всв твои чары! Рука деспота оставила свои следы на твоихъ хижинахъ, а опустошение бросило мрачную твнь на твои зеленые луга. Одинъ человъкъ захватилъ въ свои жадныя руки все и распахаль твои смеющіяся равнины. Въ зеркале твоего ручья не отражается болье ясное небо; поросшій осокой, онъ съ трудомъ пробиваетъ себъ дорогу сквозь траву. Твои нъкогда веселые домики лежать въ развалинахъ и длинная трава покрыла своею сътью полуразрушенную стъну". Оть описанія деревни поэть переходить къ описанію прощанія жителей съ роднымъ уголкомъ. Ему кажется, что вмъсть съ ними эмигрировала въ Америку свойственная англійскому земледівльцу старинная доблесть. Разсужденія, которыми авторъ сопровождаеть описаніе покинутой деревни, не лишены культурно-исторического значенія, ибо въ каждомъ словъ ихъ слышится восторженный поклонникъ Руссо. Поэть вадыхаеть о томъ блаженномъ времени, когда земледълецъ обработываль свой собственный клочекь земли, когда невинность и здоровье были его удъломъ, когда онъ быль богать незнаніемъ того, что такое богатство. Теперь все измінилось: "богатство съ своимъ неизмъннымъ спутникомъ, роскошью, водворилось странъ; торговля отняла у земледъльца его землю, и нътъ болъе ни сельскаго веселья, ни сельскихъ нравовъ". Къ соціальнымъ

<sup>\*)</sup> To me more dear, congenial to my heart One native charm, than all the gloss of art.

сътованіямъ поэта присоединяются и его личныя разочарованія. Утомленный житейской борьбой, поэть мечталь о блаженствъ окончить свою жизнь въ родномъ уголкъ, среди своихъ земляковъ, но и этой мечтъ не суждено теперь осуществиться:

Во всёхъ скорбяхъ, мнё посланныхъ сульбой, Во всёхъ скитаньяхъ тягостныхъ и темныхъ, Не разлучался я съ моей мечтой-Окончить жизнь межь этихъ хижинъ скромныхъ. Хотвлось мнв сберечь остатокъ дней, Сберечь свичу отъ быстраго сгаранья, Чтобъ послужить еще странв моей, Среди народа бросить свия знанья. Хотелось мить въ вечерній мирный часъ Собрать толпу, которая съ вниманьемъ Прослушаеть мой горестный разсказъ Про жизнь съ ея борьбой, мечтой, терзаньемъ... Какъ прячется одень въ глуши лъсной. Заслыша лай собакъ и звуки рога, Такъ въ мысляхъ я летель въ мой край родной, Чтобъ тамъ почить, благословляя Бога \*).

Поэма Гольдсмита имъла большой успъхъ и въ продолжение пяти мъсяцевъ выдержала пять изданій. Читателей того времени пріятно удивила ходожественная правда изображенія и тоть теплый колорить, которымъ озарены въ ней картины сельской жизни. Критика осыпала Гольдсмита похвалами, но едвали не самой высшей похвалой было для него восклицаніе маститаго поэта Грея, который, прослушавъ на смертномъ одръ поэму Гольдсмита, сказаль: "Ла, это настоящій поэть"!

Знамя реализма и гуманности, водруженное въ англійской поззіи Гольдсмитомъ, захватиль въ свои мощныя руки величайшій поэтъ XVIII в., Роберть Бэрнсъ. Этотъ геніальный самородокъ едва ли не былъ самымъ оригинальнымъ изъ англійскихъ
поэтовъ; по крайней мъръ, онъ болье всего былъ обязанъ своему
природному генію и менте всего культурт. Сынъ земледтвльца и
самъ фермеръ, ведшій во все продолженіе своей недолгой жизни
(онъ умеръ тридцати семи латъ) упорную борьбу за свое существованіе, Бэрнсъ не имълъ возможности пріобртьсти сколько-нибудь солидныя научныя свъдтвія. Образованіе его было чисто
литературное и ограничивалось англійскими поэтами и шотланд-

<sup>\*)</sup> Приведенный отрывокъ, равно какъ и переводы стихотвореній Бэрнса и Элліота, сдівланы для настоящей лекціи молодымъ поэтомъ К. Д. Бальмонтомъ, которому приношу глубокую благодарность.

Авт.

скими балладами, которыя онъ читаль и распъваль ходя за плугомъ. "Я никогда", говорилъ онъ въ своемъ автобіографическомъ мемуаръ, не имълъ намъренія посвятить себя поэзін; любовь сдълала меня поэтомъ, и риема и пъсня стали естественнымъ языкомъ для выраженія моихъ чувствъ". Но, если Бэрнсъ обладаль солиднымь образованіемь, то взамінь этого онь обладаль качествами, безь которыхь нельзя быть истиннымь поэтомьнеобыкновенно-впечатлительнымъ темпераментомъ, чутьемъ всему поэтическому въ природъ и жизни и гуманнымъ, любящимъ сердцемъ. Вальтеръ-Скоттъ разсказываетъ, что однажды въ его присутствіи Бэрнсь залился слезами, увидъвши въ одномъ дом' гравюру, изображавшую убитаго солдата, возл' котораго стояла подкошенная горемъ жена съ ребенкомъ на рукахъ, а нъсколько поодаль сидъла, понуривъ голову, старая върная собака. Любовь къ человъчеству была религіей его сердца. Онъ върилъ въ лучшія стороны человъческой природы и относится снисходительно и гуманно къ человъческимъ заблужденіямъ. Но сфера симпатій Бэрнса не ограничилась человъкомъ. Великая тайна бытія наполняла его душу какимъ-то чувствомъ пантеистическаго восторга. Онъ обнималъ своимъ любовнымъ взоромъ всю природу, а его поэтическое сердце было связано таинственными нитями со всъмъ, въ чемъ чувствовалось трепетаніе міровой жизни. "Никогда", пишеть онъ пріятелю, "я не могъ слышать безъ душевнаго волненія, близкаго къ восторженному благогов'явію или поэзіи, громкій свисть чибиса въ льтній полдень или дикое неумолкаемое щебетаніе цълой стаи дроздовъ въ Одно изъ лучшихъ стихотвореній Бэриса посвящено полевой маргариткъ, которую онъ нечаянно сръзалъ своимъ илугомъ. Въ другомъ стихотвореніи, не менъе поэтическомъ, онъ горячо сочувствуеть печальной судьбъ бъдной полевой мыши, гнъздо которой было разорено его плугомъ, и сожалветь о томъ, человъческій эгоизмъ разорваль свою связь съ природой.

Твой бъдный домикъ разоренъ. Почти съ землей сравнялся онъ... И не найдешь ты въ полъ мховъ На новый домъ. А вътеръ, грозенъ и суровъ, Шумитъ кругомъ.

(Переводъ М. Л. Михайлова).

Такого любовнаго отношенія къ природів мы не найдемъ ни у одного изъ англійскихъ поэтовъ до Бэрнса. Правда, у Шекспира

въ комедін Какт Вамт Угодно выведенъ загадочный типъ меланхолика Джэка, который плачеть надъ раненымъ оленемъ, но эта слезливая чувствительность англіпскаго blasé XVI в., напоминающая героевъ Стерна, имъетъ мало общаго съ тъмъ пантеистическимъ чувствомъ родства съ природой, которое составляетъ оригинальную черту поэзіи Бэрнса. Чтобъ найти нъчто подобное, нужно перенестись почти за двъ тысячи лътъ въ эпоху первобытной наивности и вспомнить Сакунталу, называвшую цвъты своими братьями. Когда такая чуткая поэтическая душа начнеть описывать человъческую жизнь, отъ нея не укроется ни одинъ сдержанный вздохъ, ни одна затаенная человъческая слеза. Я не имъю намъренія дълать общую характеристику всего написаннаго Бэрнсомъ, замъчу только, что кромъ пъсенъ, наиболъе прославившихъ его имя, гдф онъ оплакиваетъ печальную участь англійскаго земледъльца, Бэрнсъ оставилъ нъсколько поэмъ изъ окружающей жизни, замъчательныхъ по своему неподражаемому юмору и художественной правдъ изображенія. Шотландія съ своей сумрачной природой и съ оригинальными нравами своихъ полудикихъ горцевъ живьемъ возстаеть въ его описаніяхъ. Въ проникнутой своеобразнымъ юморомъ балладъ Тома О'Шэнтерт Бэрисъ знакомить насъ съ суевъріями своихъ земляковъ. Въ Субботнемо Вечерт Иоселянина поэтъ даетъ намъ полное идиллической прелести изображение семейной жизни шотландскаго зажиточнаго фермера. Высшей степени объективности и реализма достигаеть Бэрнсь въ поэмъ Веселые Huwie (Jolly Beggars), которая представляеть собой настоящую бытовую картину въ теньеровскомъ вкуст изъ жизни поддонковъ человтческаго общества, поражающую своимъ мрачнымъ реализмомъ \*). Въ полуосвъщенной корчив пируеть веселая компанія оборванцевь, живущихъ кто милостыней, кто воровствомъ, кто грабежомъ. Они кричать, шумять, топають ногами, но въ ихъ весельи есть нъчто такое, оть чего морозъ подираеть по кожъ. Отверженные обществомъ, они въ свою очередь объявили ему войну и смъются надъ всъми его учрежденіями. Одни изъ нихъ пьють изъ желанія забыться, другіе потому, что въ ихъ жизни нъть другого счастья, другой цъли, кромъ выпивки и разгула. Страшно становится за человъка, когда прислушаешься къ ихъ разговорамъ и къ пъснъ одного изъ нихъ, прерываемой шумными восклицаніями всей нищей братіи. Я приведу эту пъсню въ переводъ К. Д. Бальмонта:

<sup>\*)</sup> Всѣ эти три поэмы переведены на русскій языкъ и помѣщены въ книгѣ Гербеля *Англійскіе Поэты*. Спб. 1875 г.

Законъ всегда мы къ чорту шлемъ! Мы вольно, весело живемъ! Суды-для трусовъ, подлецовъ, А церкви, чтобъ кормить поповъ! У насъ нетъ жадности къ чинамъ И роскоши не нужно намъ! Намъ лишь бы весело жилось! А гдв живемъ? Да гдв приплось! Зайдемъ въ конюшню иль сарай Для насъ любое мъсто рай; Подруги веселы у насъ, Мужей не кинуть ни на часъ! И что намъ въ томъ, что жизнь идетъ-Намъ лишь бы не было заботъ! Пускай заботятся ханжи, Исчадья скупости и лжи! Такъ грянемъ, братцы, пъсни мы Въ честь нашей нищенской сумы, Еще разъ грянемъ весельй Въ честь нашихъ милыхъ и дътей!

Еще ръшительнъе по пути сближенія поэзіи съ жизнью пошель современникъ Бэрнса, Джоржъ Краббъ, котораго обыкновенно считають отцомъ реально-бытового направленія въ англійской поэзін. Краббъ быль родомъ изъ маленькаго приморскаго городка, Альдборо, гдв его отецв занималь сначала должность сельскаго учителя, а потомъ таможеннаго надсмотрщика. Суровую школу нужды и лишеній пришлось пройти поэту въ д'втств'в и юности, но эта школа сблизила его съ дъйствительной жизнью, изощрила его наблюдательность, возбудила въ немъ сочувствіе кънизшимъ классамъ общества, такъ что, когда онъ началъ писать, онъ не могъ быть никъмъ инымъ, какъ только правдивымъ бытописателемъ жизни бъднаго люда. Уже въ своемъ юношенскомъ произведеніи, поэм'в Дересня (Village), обратившемъ на него всеобщее вниманіе, Краббъ является болъе или менъе сознательнымъ реформаторомъ англійской поэзіи: "Півснь моя", говорить онъ, "будеть имъть цълью изображение сельской жизни, съ ея трудами и заботами, съ бытомъ крестьянина въ годы юности и старости, съ его удачами и бъдами и съ концомъ его труднаго поприща, ибо я намфренъ воспъвать истинную, дъйствительную жизнь бъднаго человъка, и муза моя не умъеть пъть другого рода пъсевъ. Далеки отъ насъ тв времена, когда сельскій бардъ воспъваль звучнымъ стихомъ прелести своихъ родныхъ долинъ, когда пастушки, сміняя другь друга, поочередно прославляли красу природы и милыхъ пастушекъ. Времена не тъ, но все еще въ нашихъ пъсняхъ

слышны жалобы влюбленныхъ Коридоновъ и до сихъ поръ еще влюбленные настухи поють о своихъ любовныхъ горестяхъ, - увы! единственныхъ горестяхъ, которыхъ они никогда не испытывають!"... \*) Получивъ мъсто пастора въ отдаленномъ уголкъ Англіи, Краббъ отдался своимъ обязанностямъ съ рвеніемъ и любовью, но не забываль и поезіи. Онъ быль не только другомъ и утвшителемъ, но и Гомеромъ своихъ прихожанъ. Въ 1807 г онъ издаль въ свъть свою знаменитую поэму Приходскій Списокз (Parish Register), прославившую его имя по всей Англій. Величайшіе поэты того времени сошлись въ похвалахъ Краббу. Вальтеръ-Скотть называль его своимъ любимымъ поэтомъ; Вордсвортъ удивлялся соединенію въ произведеніяхъ Крабба истины съ поэзіей; Байронъ въ своей эдкой сатиръ, направленной противъ современныхъ поэтовъ и критиковъ (English Bards and Scottish Reviewers), замъчаеть, что иногда истина ссужаеть свое благородиъйшее пламя поэзіи, ею вдохновляемой, и приводить въ примъръ Крабба, называя его лучшимъ изъ поэтовъ природы. Дамыписательницы не меньше восхищались Краббомъ, чъмъ мужчины, хотя и выражали свой восторгь довольно наивнымъ образомъ. Извъстная романистка Джэнъ Остинъ, не терпъвшая мужчинъ и ръшившаяся никогда не выходить замужъ, прочтя "Приходскій Списокъ", перемънила гнъвъ на милость и сказала, что мистеръ Краббъ единотвенный мужчина, за котораго она, можеть быть, вышла бы замужъ-признаніе ни къ чему ее не обязывавшее, такъ какъ Краббъ быль давно женать.

Что же это была за поэма, возбудившая такіе единодушные восторги? Планъ ея отличается замѣчательной простотой и вмѣстѣ оригинальностью. Сообразно тремъ главнымъ моментамъ въ жизни всякаго человѣка, освящаемымъ церковью,—крещенію, бракосочетанію и похоронамъ, она дѣлится на три части. Поэмѣ предшествуетъ введеніе, прекрасно переведенное на русскій языкъ Миномъ, гдѣ мы находимъ характеристику того селенія, въ которомъ пришлось священствовать Краббу. Описаніе миловидныхъ, чистыхъ, утонувшихъ въ зелени домиковъ, обитаемыхъ трудолюбивыми и честными фермерами, смѣняется описаніемъ грязныхъ трущобъ, населенныхъ поддонками деревенскаго общества—пьяницами, ворами, контрабандистами и т. п. людьми.

<sup>\*)</sup> Слова эти приведены въ статът Дружинина о Кработ (Собраніе сочинемій, т. IV), заключающей въ себт обстоятельную характеристику встать произвеленій поэта.

Но разстаюсь съ тобой, мой мирный уголокъ, Меня зовутъ къ себѣ несчастья и норокъ, Зовутъ отъ хижины, простой и чистой, къ этимъ Зловоннымъ улицамъ, гдѣ каждый вечеръ встрѣтимъ Толпу, готовую вступить въ жестокій споръ, Гдѣ бродитъ пьяница, мошенникъ, ловкій воръ. Что ночь, то драка здѣсь, проклятья, крики, стоны, Мужья бьютъ пьяныхъ женъ, мужьямъ перечатъ жены. А дѣти съ воилями стараются разнять Жестокаго отца и бѣшеную мать. Войдемте! Нужды нѣтъ, что душны эти хаты: Врачъ истинный идетъ и въ смрадныя палаты.

Первая часть поэмы носить названіе: Крестины (Baptisms). Отмъчая крещеніе ребенка, Краббъ сообщаеть всякій разъ исторію его отца и матери, и такимъ образомъ простая офиціальная отмътка превращается въ прелестную повъсть. Нъкоторыя изъ этихъ повъстей въ высшей степени трогательны. Таковъ, напримъръ, разсказъ о прекрасной дочери мельника. Много красивыхъ дъву, шекъ было въ деревив, описываемой Краббомъ, но ихъ всвхъ затмевала своей красотой дочь мельника Люси. Отецъ очень гордился красавицей-дочкой и не иначе думалъ выдать ее, какъ за богатаго человъка. Но судьба судила иначе. Люси полюбился бравый, но бъдный матросъ, а такъ отецъ не хотълъ и слышать о бракъ, то молодые люди сошлись безъ отцовскаго благословенія. Черезъ нъсколько мъсяцевъ они должны были разстаться. Вильямъ отплыль въ походъ и вскоръ быль убить въ морскомъ сраженіи, а мельникъ, узнавъ, что дочь опозорила его имя, выгналъ ее изъ дому. Исторія эта очень обыкновенна, но она разсказана Краббомъ съ поразительнымъ драматизмомъ, а описаніе горя бъдной Люси, грозящаго мало-по-малу окончиться безуміемъ-верхъ совершенства. Я позволяю себъ привести цъликомъ это мъсто, такъ какъ оно представляеть собою прекрасный образчикъ поэтической манеры Крабба:

Въ вечерній часъ, какъ тѣнь, она бредетъ въ поляхъ, Стараясь укачать младенца на рукахъ, Иль сядетъ и глядитъ незрячими очами, Какъ струйки ручейка сребритъ луна лучами, Иль пѣсню запоетъ, но тихо, тихо такъ, Что слышитъ, какъ ручей журчитъ, струясъ въ оврагъ. Тогда и пѣснь ея становится журчаньемъ, И чувствуетъ она съ невольнымъ содроганьемъ, Какъ возстаютъ предъ ней въ таинственной тиши Видънья ужаса, мечты больной души,

И сознаетъ тогда въ мучительномъ раздумьъ, Что умъ мутится въ ней и ей грозитъ безумье.

(Переводъ Мина).

Повъсти печальныя и трогательныя чередуются въ поэмъ Крабба съ разсказами игриваго содержанія, дающими возможность познакомиться съ другими сторонами его таланта. Таковъ исполненный игривости и добродушнаго юмора разсказъ о мужъ, пришедшемъ въ отчаяніе оть неимовърнаго плодородія своей жены. Фермеръ Джерардъ Аблетъ женился по любви. Радостный и сіяющій онъ привель свою невъсту къ алтарю, и во время вънчанія на слова священника: "да множится твой родъ, какъ вътви на деревъ! онъ восторженно отвъчаль: "Аминь! Супруги жили счастливо, и аккуратно каждый годъ жена радовала мужа рожденіемъ то сына, то дочери. Но по мъръ увеличенія семейства уменьшалась радость мужа, съ ужасомъ думавшаго, чъмъ онъ будеть кормить такую семью; когда же жена стала дарить Джерарда двойнями, онъ пришелъ въ совершенное отчаяние, едва отвъчалъ на поздравленіе сосъдей, ворчаль на жену и даже позволяль себъ неделикатныя шутки насчеть ея плодородія, но счастливая мать ничего не замъчала и на всъ его ворчанія, укоры и шутки отвъчала ему однимъ смъхомъ:

Моя жъ дражайшая—хоть вздохомъ, хоть бы словомъ Отвътила въ отпоръ моимъ словамъ суровымъ— Смъется: любо ей дътьми меня бъсить И думать, какъ бы вновь ребенка мнъ родить!

Во второй части поэмы, посвященной бракосочетаніямь, есть не мало исторій то забавныхь, то трогательныхь. Къ послѣднимь принадлежить исторія Фиби Даусонь, которой восхищался на смертномь одрѣ величайшій изъ ораторовъ Англіи Чарльзъ Фоксь. Она начинается описаніемъ свадьбы героини, позволяющимъ заранѣе предсказать ея печальную судьбу. Описаніе это по содержанію и колориту нѣсколько напоминаеть извѣстное стихотвореніе Некрасова, Свадьба, хотя разгульный дѣтина Некрасова во всякомъ случаѣ гораздо симпатичнѣе краббовскаго жениха.

Несчастная чета стояла предъ пасторомъ. Сведенная предъ нимъ судебнымъ приговоромъ И прихотью любви. Напрасно молодая, Широкій свой нарядъ стыдливо оправляя, Прикрыть старалась то, что было такъ замътно. Взволнованный женихъ-мальчишка непривътно То опускалъ глаза, то подымалъ ихъ снова— И было много въ нихъ преступнаго и злого;

Въ горячей головъ шумъли эль и пиво, А бъщенство въ груди. Нескладно, торопливо Объты онъ свои произносиль предъ Богомъ, А на лицъ его, озлобленномъ и строгомъ, Казалося совствы иная мысль блуждала И въ будущемъ женв немного объщала... Невъста на вопросъ отвътила стыдливо И, полная тоски, взглянула боязливо На мужа своего, стараясь улыбнуться: Авось его любовь и счастье къ ней вернутся? Надъясь добротой и ръчью безъ обмана Расшевелить золу любви, потухшей рано. И вотъ они идутъ, выходятъ, но не рядомъ: Тиранъ идетъ впередъ, блуждая мутнымъ взглядомъ И тощій кошелекъ свой щупая рукой, Поглядываеть онь въ ту сторону порою, Гдъ былъ трактиръ. Во следъ ему шаги свои торопитъ Несчастная жена... И быль безумно пропить Последній медный грошь, въ глазахъ ея, въ трактире. И воть они идуть по улиць къ квартиръ Нәсчастнаго отца невесты, чтобъ обонмъ Проститься навсегда съ любовью и покоемъ.

(Переводъ Гербеля).

Не менъе интересна третья часть поэмы, посвященная похоронамъ. И здъсь, какъ и въ предыдущихъ частяхъ, описывая самый обрядъ и сопровождавшіе его эпизоды, поэтъ разсказываеть жизнь и дълаетъ характеристику личности покойника. Благодаря этому пріему, читатель получаетъ цълый рядъ мастерски нарисованныхъ портретовъ, которые, разсматриваемые въ цъломъ, представляютъ собой громадную бытовую картину alfresco провинціальной жизни Англіи въ началъ ныньшняго стольтія.

Наибольшей арълости поэтическій талантъ Крабба достигаетъ въ его поэмѣ *Мъстечко*, написанной черезъ три года послѣ Приходскихъ Списковъ. По своему обыкновенію онъ въ описаніе жизни англійскаго приморскаго городка вставляетъ нѣсколько повѣстей, изъ которыхъ одна *Исторія Питера Граймса* замѣчательна по обнаруженной въ ней авторомъ силѣ психологическаго анализа. Муки преступной совѣсти Граймса, постоянно вызывающей передънимъ образы загубленныхъ имъ жертвъ, изображены до того правдиво и ярко, что ощущеніе ужаса невольно передается читателю \*). Здѣсь же мы встрѣчаемъ поразительное по своему реализму описаніе рабочаго дома— этой грязной и вонючей тюрь-

<sup>\*)</sup> Повъсть эта переведена Миномъ и помъщена въ изданіи Гербеля Англійскіе поэты.

мы, въ которую англійская благотворительность запирала всѣхъ немогущихъ прокормить себя рабочихъ и, давая имъ пищи ровно столько, чтобъ не умереть съ голоду, занимала ихъ совершенно безполезными работами и думала, что дѣлаетъ доброе дѣло. Гуманное сердце Крабба энергически возстало противъ этой фарисейской благотворительности, приравнивавшей бѣдняка къ преступнику. "Не такъ, говорить онъ, мы должны заботиться о страждущемъ собратѣ, трудившемся всю свою жизнь. Хорошій охотникъ, когда состарѣется его любимая лошадь, не продаеть ее за безцѣнокъ, но отводить ей лугъ, гдѣ она пасется до смерти. Отчего же мы не хотимъ дать волю нашему сердцу, когда намъ приходится позаботиться о старомъ поселянинѣ или матросѣ? Не лучшели кормить ихъ тамъ, гдѣ они родились и жили? Не лучшели не тревожить ихъ старости и предоставить имъ до послѣдней минуты видѣть передъ собой любимыя мѣста и дорогія лица".

Знаменитый англійскій критикъ Джэффри въ своемъ разборъ Приходскихъ Списковъ считаетъ Крабба первокласснымъ поэтомъ потому, что сила и правда кисти соединяются у него съ крайней сжатостью и энергіей выраженія. Этими немногими словами прекрасно охарактеризована сущность поэтического таланта Крабба. "Къ каждому поэту, говорить въ одномъ мъсть Карлейль, мы имъемъ прежде всего право обратиться съ словами: смотри и наблюдай!" И Краббъ смотрълъ и наблюдалъ. Передъ его пытливымъ взоромъ разсыпалась въ прахъ парадная оболочка жизни; онъ видълъ не только изнанку жизни, но ея сущность, сердцевину. Какъ истинный мудрецъ, онъ смотрълъ съ тихой грустью на человъческую суету и, хорошо зная слабость нашей природы, никогда не предъявляль къ ней идеальныхъ требованій; но его поэтическое сердце трепетало отъ радости, когда онъ встръчался съ явленіемъ, способнымъ поддержать его упорную въру въ достоинство человъка. Въ противоположность другимъ поэтамъ, старавшимся опонтизировать жизнь. Краббъ поставилъ своей единственной целью правду изображенія; изъ всехъ его произведеній нельзя привести примъра, изъ котораго можно было бы заключить, что онъ хоть разъ принесъ правду въ жертву эффекту. Оттого его описанія англійской провинціальной жизни имфють не только литературное, но и культурное значеніе. Значеніе же его въ исторіи англійской поэзіи и состоить въ томъ, что, идя по слъдамъ Гольдемита и Бэриса, онъ продолжалъ разрабатывать затронутую ими жилу реальнаго наблюденія и повель дівло сближенія поэзіи съ жизнью гораздо дальше ихъ. Эта способность видъть правду жизни соединялась у Крабба съ замъчательнымъ даромъ характеристики. Двумя-тремя штрихами онъ такъ умъетъ изобразить характеръ человъка, что мы легко можемъ представить его себъ и предугадать всъ его дъйствія. Одна изъ главныхъ особенностей поэтической манеры Крабба заключается въ его сжатомъ, эпергическомъ и необыкновенно точномъ словъ. Мы мало знаемъ поэтовъ, которые были бы до такой степени экономны на слова, какъ Краббъ; вотъ отчего его такъ трудно переводить. Иллюзія, которую производять описанія Крабба, основана на сжатости и точности выраженія. На первый взглядъ кажется, что стиль Крабба имъетъ много общаго со стилемъ величаншаго изъ французскихъ реалистовъ, Флобера. Но это сходство только кажущееся. Правда, Флоберъ много, даже слишкомъ много работалъ наль своимъ слогомъ и придаль ему замъчательную сжатость, силу и точность, но его слогу, при всей его сочности, недостаеть простоты и естественности; въ немъ неръдко видно стараніе произвести эффекть филигранной отдълкой фразы, чего мы не замъчаемъ у Крабба. Притомъ же Флоберъ писалъ прозой; ему нечего было скупиться на сравненія и эпитеты, тогда какъ Краббу нужно было уложить глубокое содержаніе въ узкую рамку стиха, и притомъ такъ, чтобы послъдній не утратиль ни своей энергіи, ни своей красоты. Мив кажется, что стихъ Крабба по своей образности, точности и силъ можетъ быть сравниваемъ только съ лапидарными терцинами Данте.

Въ дъятельности Крабба нужно обратить вниманіе на двъ стороны, тесно соприкасающіяся между собою. Какъ художникъ, онъ является непосредственнымъ преемникомъ Гольдсмита и Бэрнса; какъ гуманистъ и филантропъ, онъ долженъ быть изучаемъ въ связи съ тъмъ великимъ филантропическимъ движеніемъ, которое охватило Англію въ концъ XVIII в. и выразилось въ дъятельности Джона Говарда и Анны Моръ. Рисуя картины провинціальной жизни Англіи, Краббъ пытался возбудить сочувствіе своихъ читателей къ судьбъ земледъльцевъ и ремесленниковъ, которые являются главными героями его произведеній. Совершившееся подъ вліяніемъ изобратенія паровой машины и механическаго ткацкаго станка превращение Англіи въ промышленную страну создало для филантропіи новый объекть попеченія, а для литературы новый объекть изученія и симпатіи въ лицъ фабричнаго рабочаго. Если справедливо, что развитіе фабричнаго производства способствовало быстрому обогащеню множества лицъ, то не менъе справедливо, что замъна ручного станка механическимъ способствовала разоренію сотень тысячъ рабочихъ, оставшихся въ силу этой замъны совсъмъ безъ работы. Отсюда недовольство рабочихъ, принимавшее не разъ размъры настоящаго народнаго бунта. Зимой 1811 г. нортгамширскіе ткачи, доведенные до отчаянія безработицей, ворвались на фабрики, гдъ были новые станки, и всъ ихъ переломали. По этому поводу быль внесенъ въ палату общинъ билль, назначавшій страшныя уголовныя кары, до смертной казни включительно, тъмъ изъ рабочихъ, которые будуть обвинены въ порчъ и истребленіи хозяйскихъ машинъ и инструментовъ. Когда этотъ билль, прошедши черезъ нижнюю палату, перешелъ въ верхнюю, противъ него и въ защиту рабочихъ выступилъ величайшій поэть Англіи, лордъ Байронъ. Выразивъ свое сожалъніе о прискороныхъ фактахъ, подавшихъ поводъ къ внесенію билля въ парламенть, Байронъ замътиль, что никакими мърами нельзя предотвратить на будущее время ихъ повтореніе, потому что источникъ ихъ полодъ. "Развъ въ нашемъ кодексъ мало всякихъ наказаній? Развъ мы мало пролили крови на основаніи нашихъ уголовныхъ законовъ? Развъ жельзо и кровь были когда нибудь въ состояніи залічить раны обездоленнаго и голоднаго люда? Нътъ, такой безчеловъчный законъ не можеть пройти, вы не можете дать ему свою санкцію. Но, положимъ, онъ пропдеть. Что же будеть дальше? Неужели вы думаете, что если на основании новаго закона вы притянете къ суду одного изъ этихъ, доведенныхъ до отчаянія бъдняковъ-такъ его и осудять? Никогда, по той простой причинъ, что для осужденія его необходимо посадить двінадцать мясниковь, вмісто присяжныхъ, и выписать съ того свъта приснопамятнаго Джефрейса вмъсто судьи".

Парламентскую рѣчь Байрона нельзя, конечно, разсматривать какъ доказательство живого участія поэзіи въ рабочемъ вопросъ, потому что Байронъ говорилъ не какъ поэть, а какъ политикъ, но тѣмъ не менѣе изъ нея можно заключить, что сочувствіе къ судьбѣ фабричныхъ рабочихъ проникло и въ высшіе слои англійскаго общества. Великія идеи равенства, братства и свободы, шедшія въ концѣ XVIII вѣка изъ Франціи, возбудили глубокое сочувствіе въ передовыхъ людяхъ Англіи, преимущественно въ сердцахъ англійской молодежи. Бэрнсъ во многихъ стихотвореніяхъ высказываеть сочувствіе французской революцій. Вордсвортъ пишетъ свои страстные гимны къ свободѣ, Томасъ Пэнъ является горячимъ защитникомъ провозглашенныхъ французской революціей прирожденныхъ правъ человѣка, а Бентамъ ставитъ основность прирожденныхъ правъ человъка, а Бентамъ ставитъ основность правъ человъка и правъ ч

нымъ принципомъ своей нравственной системы счастье возможнобольшаго количества людей. По мъръ того, какъ эти идеи стали входить въ общее сознаніе, сочувствіе англійскаго общества къ рабочему люду стало усиливаться. Одни, какъ напримъръ лордъ Байронъ, указывали на то, что обогащение промышленниковъ и фабрикантовъ шло параллельно съ объднъніемъ рабочихъ, другіе, какъ напримъръ Адамъ Смитъ, распространялись объ отупляющемъ дъйствіи машинъ на рабочихъ, которые, привыкнувъ дълать постоянно одно и то же, мало-по-малу утрачивали свою природную сметку и изобрътательность и сами превращались въ живую машину. 1814 г. вышла въ свъть поэма Вордсворта Путешествие (Excursion), въ которой ноэть высказываеть свои горькія стованія, что фабричная промышленность отняла у бъдняка его единственное утъщение -- домашний очагъ. По словамъ поэта, хижины опустъли, а если осталась дома мать, то она цълый день одна. Некому ей помочь покачать ребенка; не видно возл'в нея дочерей, которыя въ прежнее время сидъли за прялкой или занимались рукодъльемъ; пустъ и холоденъ очагъ, на которомъ въ прежнее время готовился для всей семьи объдъ. Некого ей похвалить, некого поучить, некому приказать! Бывають случаи, что отецъ семейства не нанимается на фабрику и остается дома, но и онъ тоже одинокъ. Когда онъ идеть въ поле на работу или въ лъсъ за дровами, его не сопровождають, какъ въ прежнее время, сыновья. Можеть быть они были немножко лентяи, но зато они росли на его глазахъ, дышали свъжимъ воздухомъ, топтали своими ногами зеленую траву. Теперь все это исчезло! Экономисты, пожалуй, скажуть вамъ, что эти жертвы необходимы для общаго благосостоянія. Безсердечная и чудовищно-нельпая мысль! Развъ мать можеть благоденствовать, когда разрушается здоровье ея дътей, нарушается естественный ходъ ихъ развитія, искажается разумъ, изсущается сердце и эпоха расцвъта становится одновременно эпохой увяданія. "Можно ли", спрашиваеть поэть, "ждать чегонибудь отъ эрълаго возраста, когда онъ покоится на такихъ основаніяхъ?"

Къ концу тридцатыхъ н началу сороковыхъ годовъ относятся два общественныя движенія, которыя нашли свое выраженіе въ поэзіи. Я разумъю агитацію противъ хлѣбныхъ законовъ и великое движеніе въ средъ рабочихъ классовъ, извъстное подъ именемъ чартизма. Прекрасную характеристику обоихъ движеній, ихъ возникновенія, роста, а также и тъхъ результатовъ, къ которымъ ни привели, можно найти въ книгъ академ. Янжула Англійская

Свободная Торговля. Отсылая желающихъ къ этому сочиненію, я коснусь только техъ сторонъ движенія, которыя имеють прямое отношение къ избранной мною темъ. Вторая четверть настоящаго столътія ознаменовалась въ Англіи сильнымъ развитіемъ пауперизма въ средъ рабочаго сословія. Причины этого печальнаго явленія лежали въ общихъ условіяхъ народнаго хозяйства въ Англіи, въ уничтожении кустарнаго производства, во введении интенсивныхъ формъ земледъльческаго хозяйства, въ частыхъ промышленныхъ кризисахъ, оставлявшихъ безъ работы сразу десятки тысячъ людей, въ увеличени народонаселенія, совпавшемъ съ увеличеніемъ налоговъ и, наконецъ, въ дороговизнъ хлъба, бывшей результатомъ высокихъ пошлинъ (tax), налагаемыхъ въ интересахъ англійскихъ землевладольцевъ на ввозный хлобъ. Гарантированные въ силу хлюбныхъ законовъ отъ всякой конкуренціи крупные землевладъльцы могли назначить за свой хлъбъ какія угодно цъны, и народъ принужденъ былъ платить ихъ. Хотя движеніе, направленное противъ хлъбныхъ законовъ, и было принципіально противоположно чартизму, потому что первое основывалось на принципъ свободной торговли, а второй на принципъ государственнаго вывшательства, но темъ не мене въ этомъ последнемъ пункть оба движенія сходились. И представители буржуазіи, и представители рабочаго класса одинаково негодовали на дороговизну хлюба и были одинаково заинтересованы въ отмюню хлюбныхъ законовъ. На почвъ этого общественнаго недовольства и возникли Ипсни о Хлюбных Законах (Corn Law Rhymes) Эбенезера Элліота, впервые появившіяся въ 1831 г. и снискавшія автору и громкую извъстность, и титулъ поэта бъдныхъ людей. Элліоть самъ принадлежалъ къ рабочему сословію, былъ кузнецомъ въ Шеффильдъ, даже имълъ свою собственную небольшую мастерскую. Склонность къ поэзіи проявилась въ немъ весьма рано, но все, что онъ ни печаталъ, было оставляемо безъ вниманія современной критикой. Нужно было много нравственной энергіи, чтобы, находясь въ его положеніи, не пасть духомъ. Но Элліоть съ честью выдержаль двадцатилътній искусь, не бросаль пера и терпъливо ждалъ, когда наступить его часъ послужить своимъ перомъ родинъ. Такимъ настроеніемъ проникнуто его стихотвореніе Молитва Иоэта, въ которомъ желаніе послужить Англіи сливается съ желаніемъ почить рано среди родныхъ полей.

> Всесильный Богъ, молю тебя смиренно, дай силъ служить родной странт моей, Пусть буду честнымъ, смълымъ неизмънно,

И пусть умру на утръ юныхъ дней...
Вдали отъ торжищъ, отъ толпы нестройной,
Пусть буду я, счастливый и спокойный,
Въ могилъ одинокой почивать,
А надо мною въ лътній полдень знойный
Пусть будутъ маргаритки расцвътать,
И прилетятъ къ моей могилъ пчелы,—
Трава, волнуясь, будетъ шелестъть
И красногрудка въ часъ зари веселый
Надъ анемоной будетъ пъсни пъть.

(Переводъ К. Д. Бальмонта).

Наконецъ, часъ его насталъ. Когда началась агитація противъ хлъбныхъ законовъ, Элліоть сдълался однимъ изъ ея главныхъ дъятелей. Онъ основалъ въ Шеффильдъ общество противъ таксы на хлъбъ (Antibreadtax Society), устраивалъ митинги, говориль ръчи. Пъсни его, направленныя противъ хлъбныхъ законовъ. распъвались рабочими, служили текстами для ръчей, ободряли упавшихъ духомъ. Наибольшею популярностью въ средъ рабочихъ пользовалась его пъсня подъ заглавіемъ Семья Пролетаріевь въ Англіи, проникнутая ъдкой ироніей и самымъ мрачнымъ безразсвътнымъ отчаяніемъ. Страстный тонъ ея, эти угрозы и проклятья богачамъ объясняются темъ, что она написана въ эпоху ожесточенной борьбы, когда шансы на успъхъ были слабы и когда друзья рабочихъ, и въ томъ числъ Элліоть, пришли въ отчаяніе. Цъльея была не только сорвать сердце, но и возбудить безпокойство въ лагеръ противниковъ-и этой послъдней цъли она несомнънно достигла. Я привожу ее въ переводъ К. Д. Бальмонта:

Они какъ воры въ домъ вошли, Весь скарбъ, всю мебель унесли, Все—и приданую кровать: Бъднякъ на доскахъ можетъ спать! Сжимая грозно свой кулакъ, Хозяинъ имъ во слъдъ взглянулъ, Нахмурилъ лобъ, рукой махнулъ, И отъ жены ушелъ въ кабакъ. Ура! Да здравствуетъ Англія!

Да здравствуетъ хлёбный налогъ!

Жена въ отчаяньи—одна;
Рукой изсохшею она
Ребенка блёднаго беретъ.
И душитъ въ ужасё и бьетъ,
И къ жизни хочетъ вновь воззвать...
Напрасно: трупъ ребенка нёмъ.
Кричитъ безумная: зачёмъ
Меня не задушила мать?

Ура! и т. д.

Завернутъ въ грязное тряпье, Въ вонючемъ ящикъ забитъ, Безъ погребенія лежитъ Другой умершій сынъ ея. У ней нътъ денегъ гробъ купить, Могилу даромъ не дадутъ, Попы безъ денегъ не придутъ Обрядъ послъдній совершить.

Ура! и т. д.

У нихъ еще была и дочь; Она ушла отъ нихъ туда, Гдв нвтъ ни чести, ни стыда... Ей нищета была не въ мочь И смерть предъ нею впереди... Ей гробомъ былъ рабочій домъ, Она передъ последнимъ сномъ Звала: о мать моя, приди!

Ура! и т. д.

Увы! напрасенъ этотъ стонъ, Передъ судьею смущена Трепещетъ мать. Не скажетъ онъ, Что сумасшедшая она. Допросъ не дологъ. Конченъ судъ. Ее на площадъ привели; Шатаясь, мужъ стоитъ вдали, И всв на казнь смотрёть удутъ.

Ура! и т. д.

О, богачи! За васъ законъ! Не слышенъ вамъ голодныхъ стонъ. Вашъ взоръ суровъ, вашъ духъ жестокъ, вы нищихъ прячете въ острогъ. Но неизбъженъ мести часъ! Рабочій проклинаетъ васъ! И то проклятье не умретъ, А перейдетъ изъ рода въ родъ.

Ура! да здравствуеть Англія! Да здравствуеть хлібоный налогь!

Какъ всё стихотворенія, написанныя на случай, пёсни Элліота утратили интересъ въ наше время, когда самая память о хлёбныхъ законахъ давно исчезла. Но въ числё стихотвореній Элліота есть нёсколько такихъ, которыя, благодаря своимъ поэтическимъ достоинствамъ, никогда не устарёютъ. Таково напримёръ стихотвореніе Суббота—прелестная семейная картинка изъ быта рабочихъ. Семья рабочаго ждетъ возвращенія его съ фабрики. Всё члены семьи стараются сдёлать воскресный досугъ отца пріятнымъ и комфортабельнымъ. Положимъ, всё ихъ старанія прибавятъ

немного комфорту, но въ нихъ столько наивной прелести и чувства, что они въ состояни растрогать до глубины души:

Насъ завтра ждеть воскресный день, Вставай, дитя проснись: Ушель работать твой отець, И ты за трудъ примись. Весь домъ съ тобою приберемъ Мы съ ранняго утра, Очистимъ мы досчатый полъ И пыль стряхнемъ съ ковра: II окна вымоемъ, чтобъ въ нихъ Заискрилось стекло; Пусть осень на дворъ, - у насъ Уютно и свътло. Почисти скобки у дверей, Я вычищу диванъ; Джонъ любитъ отдохнуть, когда На улицъ туманъ. Почисти столикъ, книгу вынь И положи на немъ; Ты знаешь, любить твой отепъ Читать воскреснымъ днемъ. Пусть блещеть ваза для цвътовъ. Какъ онъ домой придетъ: Въ саду онъ розу, можетъ быть, Осеннюю найдетъ. И горстку мху сорветь въ лъсу, А въ полъ-берденецъ. Мы разукрасимъ домикъ нашъ На славу, какъ дворецъ. (Переводъ К. Д. Бальмонта).

Съ отмъною въ 1846 г. хлъбныхъ законовъ Элліотъ счелъ свою поэтическую и соціальную миссію оконченной. Сознавая, что онъ имълъ право на отдыхъ, онъ оставилъ Шеффильдъ и переселился въ пріобрътенный имъ маленькій загородный домикъ, близъ Бринсли, гдъ и умеръ въ 1849 г. Незадолго до смерти онъ написалъ стихотвореніе подъ заглавіемъ Надиробіе поэта \*), въ которомъ назваль себя пъвцомъ людскихъ скорбей, громко пъвшимъ правду и клеймившимъ враговъ народа—названіе имъ вполнъ заслуженное, которое навърно будетъ утверждено за нимъ потомствомъ.

Къ Элліоту примыкаеть цълая группа поэтовъ-чартистовъ, изъ которыхъ нъкоторые, какъ напр. Томасъ Куперъ, были люди

<sup>\*)</sup> Это единственное изъ стихотвореній Элліота, переведенное на русскій языкъ. Оно пом'вщено въ *Англійской Поэзіи* Гербеля.

съ несомнъннымъ поэтическимъ талантомъ; они воспъвали страданія рабочаго люда, грозили имущимъ классамъ народнымъ мщеніемъ, создавали цълые планы соціальныхъ утопій, но ихъ стихотворенія слишкомъ тенденціозны. Въ нихъ больше стремленія къ эффекту, чъмъ истинной поэзіи, они скорве напоминають собой политическіе памфлеты изв'ястной партіи, чэмъ поэтическія произведенія; оттого они при самомъ своемъ появленіи произвели мало впечатлънія и скоро были забыты. Гораздо больше всъхъ ихъ вмъсть ваятыхъ сдълалъ въ интересахъ рабочаго сословія талантливый Томасъ Гудъ, снова поставившій вопросъ на общечеловъческую почву и воззвавшій къ сердцу и совъсти своихъ согражданъ. Въ 1844 г., когда чартистское движеніе, такъ напугавшее фабрикантовъ и капиталистовъ, было подавлено, когда общество, отогнавъ отъ себя страшный призракъ рабочей революцін, снова успокоилось въ утъщительномъ сознаніи, что все обстоить благополучно, появилась на страницахъ Punch'а знаменитая Писия о Рубашки. Хотя подъ стихотвореніемъ не было полписи, но Диккенсъ тотчасъ догадался, кто былъ его авторомъ. Вмъсто всякихъ фантасмагорій, проклятій и угрозъ, которыми наполняли свои произведенія поэты-рабочіе, Гудъ представиль англійскому обществу страдальческій образъ представительницы столичнаго рабочаго сословія, лондонской швен, у которой нізть никакихъ интересовъ, никакихъ радостей въ жизни, никакихъ занятій кром'в безконечнаго шитья. Сидя въ своей грязной и сырой комнаткъ, одътая въ лохмотья, она шьеть по цълымъ днямъ, шьеть до отека пальцевъ, до одурвнія, слезы душать ее, но она ихъ сдерживаеть изъ опасенія, чтобъ онв не помвшали ей кончить работу къ сроку, и изъгруди ея, надломленной, разбитой, невольно вырывается стонъ и жалоба на свою горькую участь:

Работай! работай! работай! Пока не сожметъ головы какъ въ тискахъ! Работай! работай! работай! Пока не померкнетъ въ глазахъ! О, братья любимыхъ сестеръ, Опора любимыхъ супругъ, матерей, Не холстъ на рубашкахъ вы носите—нътъ! Но жизнь безотрадную швей.

(Переводъ М. Л. Михайловъ).

Она чувствуеть, что ея слабое, надломленное непосильнымъ трудомъ здоровье требуеть отдыха, но она должна работать, не покладая рукъ, чтобъ заработать себъ кусокъ хлъба, а хлъбъ такъ дорогъ...

О Боже,—спрашиваетъ она,—зачёмъ это дорогъ такъ хлёбъ, Такъ дешевы тёло и кровь?

Впечатленіе, произведенное этимъ стихотвореніемъ, было впечатлъніе громового удара въ ясную погоду. Сила таланта сдълала свое дёло; иллюзія получилась полная—и общественная совъсть встрененулась. О жалкомъ положени лондонскихъ швей заговорила пресса; составилось благотворительное общество съ цълью улучшить ихъ участь. Ободренный успъхомъ своей Ипсни о Рубашить, Гудъ, уже лежавшій на смертномъ одръ, написаль еще нъсколько стихотвореній, посвященных интересамь рабочаго сословія и проникнутыхъ такимъ же гуманнымъ чувствомъ-Сонз Лэди, Часы Рабочаго Дома и Пъсня Работника \*). Лучшимъ изъ нихъ въ художественномъ отношении считается "Сонъ Лэди", Героиня стихотворенія Гуда вела себя, какъ ведуть всь женщины ея круга; она рядилась, вздила по баламъ, театрамъ, концертамъ, но никогда не вдумывалась въ жизнь, не замъчала ея изнанки. И вдругъ ей однажды привидълся совъ, который произвелъ совершенный перевороть въ ея міросозерцаніи и заставиль ее горько задуматься надъ своимъ безполезнымъ существованіемъ. Она проснулась и долго не могла прійти въ себя оть ужаса и скорби, словно передъ ней впервые раскрылась бездонная бездна человъческаго горя. Ей привидълся безконечный рядъ гробовъ, въ которыхъ лежали бъдняки, преждевременно сошедшіе въ могилу отъ страданій, нищеты и непосильной работы. Она могла бы облегчить ихъ страданіе и продолжить ихъ жизнь, но она этого не сдълала:

"Всё эти страданья, всё раны нужды Могла я легко исцёлить:

Вёдь я никогда не питала въ душё Желанія злое творить.

Но видно не меньше злодёя преступенъ И тотъ, кто любви и добру недоступенъ".

Въ отчаяньи руки ломаетъ она Тоска овладёла душой И тихо на пухъ изголовья текутъ Горячія слезы рёкой.

(Переводъ Ө. Б. Миллера).

У Гуда не было никакой своей программы по рабочему вопросу. Единственно, что онъ требовалъ для рабочаго сословія—это право на трудъ, и на эту тему написано его стихотвореніе *Ипсиь* 

<sup>\*)</sup> Первое изъ нихъ помъщено у Гербеля, а два послъднія въ довольно ръдкой книгъ *Избранные поэты Англіи и Америки*. Спб., 1864 г.



Работника. Какъ поэтъ-реалисть, онъ котълъ дать обществу исполненное горькой правды изображеніе жизни рабочаго и тъмъ разбудить общественную совъсть, воззвать къ гуманному чувству людей, которые считали себя кристіанами, но на самомъ дълъ мало заслуживали этого названія. Воть почему онъ придаваль такое значеніе своей Писни о Рубашкъ, которое произвело громадное впечатлъніе на общество и сдълало его имя весьма популярнымъ въ средъ рабочаго сословія. Гудъ видълъ въ этомъ стихотвореніи не только хорошіе стихи, но и хорошій поступокъ. Онъ желаль остаться въ памяти людей какъ авторъ "Посни о Рубашкъ" и, умирая, просиль жену выръзать на его могильномъ памятникъ всего пять словъ: онъ пропълъ "Посню о Рубашкъ" (He sang the Song of the Shirt).

Гудъ умеръ въ 1845 г. Послѣ его смерти защиту человѣческихъ правъ и экономическихъ интересовъ рабочаго сословія взяли въ свои руки Диккенсъ, Кингсли, мистрисъ Гаскель и другіе писатели, но въ ихъ произведеніяхъ рабочій вопросъ переходить уже изъ области чистой поэзіи въ область соціальнаго романа, и потому лежить за предѣлами избранной мною темы...

Ръчь моя приходить къ концу. Я познакомиль васъ съ цълымъ рядомъ англійскихъ поэтовъ XVIII и XIX въка, которые вдохновлялись въ своей дъятельности не столько своими личными радостями и горестями, сколько мотивами общественными, альтруистическими. Я назвалъ ихъ поэтами нужды и горя, потому что этотъ элементъ преобладалъ въ жизни людей, которую они такъ правдиво изображали въ своихъ произведеніяхъ.

Надъюсь, что отъ васъ не ускользнула связь, въ которую я ставлю реализмъ въ поэзіи съ преслъдованіемъ ею цълей гуманныхъ. Такъ было по крайней мъръ въ Англіи. Альтруизмъ въ поэзіи шелъ здъсь рядомъ не съ идеализмомъ, а съ реализмомъ. И это вполнъ естественно. Я не хочу этимъ сказать, что поэты другого направленія, поставившіе своей задачей стремленіе къ идеалу, любили человъчество меньше Бэрнса, Крабба, Вордсворта или Томаса Гуда. Я думаю, что различіе между идеализмомъ и реализмомъ въ поэзіи находится въ зависимости отъ тъхъ цълей, которыя они преслъдують и отъ тъхъ средствъ, которыя они употребляють для достиженія этихъ цълей. Поэты-реалисты хотять насъ заинтерисовать изображеніемъ дъйствительности; поэты-идеалисты напротивъ того хотять отвлечь насъ отъ нея и перенести въ лучшій міръ, гдъ чувства возвышеннъе и страсти разыгрываются грандіознъе. Видя въ искусствъ только подходящую

форму для выраженія своихъ идей, поэты-идеалисты создають себъ героевъ идеальныхъ, стоящихъ какъ бы внъ пространства и времени и которымъ поэтому легко повърять свои задушевныя мысли. Такъ, напримъръ, поступилъ Байронъ въ Манфредъ. Желая сдёлать героя органомъ своихъ идей, поэтъ лишилъ его родной почвы, всякаго временнаго и мъстнаго колорита и въ концъ концовъ превратилъ его въ какой-то символъ. Эти избранныя, превышающія дівиствительность, демоническія натуры, символически совмъщающія въ себъ все горе и всь мятежныя думы человъчества, смотрять свысока на копошащееся у ихъ ногъ человъчество и не чувствують своей солидарности съ нимъ. "Хотя я и ношу образъ человъка" - говорить Манфредъ, - "но не чувствую никакой симпатіи къ людямъ". Такія слова влагаеть въ уста своего любимаго героя поэтъ-идеалистъ, для котораго идея важнъе жизненной правды. Совершенно иначе поступають поэтыреалисты.

Задавшись целью сблизить поэзію съ жизнью, они наполняють свои произведенія типами, выхваченными изъ жизни; рисуя горе, нужду и страданіе, они въ силу естественнаго хода вещей дълаются проводниками альтруизма и гуманныхъ чувствъ, ибо трагическая сторона жизни имфеть неотразимую силу привлекать къ себъ поэтическія сердца, ее изучающія... Итакъ, совпаденіе реализма съ альтруизмомъ въ англійской поэзіи нельзя считать случайнымъ, и великое нравственное значеніе поэтовъ-реалистовъ состоить въ томъ, чтобъ не дать погаснуть въ нашей душъ священной искръ состраданія къ меньшому брату. Пусть же продолжаеть постоянно звучать ихъ любящій и укоряющій голосъ! Честь имъ и слава! Они не дають намъ заснуть въ эгоистическомъ самоуслажденін; они будять въ насъ благороднайшее изъ чувствъчувство человъческой солидарности. Въ этомъ состоить ихъмиссія, ихъ величайшая заслуга. И потомство не забудеть этой заслуги! Оно отведеть имъ почетное мъсто въ пантеонъ своихъ самыхъ дорогихъ воспоминаній; оно не замедлить присоединить къ ихъ титулу поэтовъ жизненной правды болже почетный титулъ пъвцовъ-заступниковъ обездоленнаго человъчества.





## Джорджъ Тинноръ.

(Біографическій очеркъ).

Біографія ученаго, посвятившаго себя наукъ, проведшаго большую половину жизни въ рабочемъ кабинетъ въ приготовленіяхъ къ великому труду, конечно, не можеть претендовать на внъшнюю занимательность или драматическіе эффекты, которыми неръдко изобилують жизнеописанія общественных дъятелей: политиковъ, полководецъ, министровъ, принимавшихъ непосредственное участіе въ судьбахъ народовъ и испытавшихъ на собственной судьбъ ръзкіе повороты колеса фортуны. Интересъ, представляемый жизнью ученаго или писателя-интересъ внутренній, психологическій; туть есть свои радости и печали, своя поэзія и проза, свои побъды и пораженія. Неутолимая жажда знанія, борьба съ внъшними препятствіями, стоящими на пути къ завътной цъли, муки сомнънія въ виду необъятности задачи и сознанія слабости своихъ силь, радостное чувство, сопровождающее всякое преодолънное препятствіе и законное самоудовлетвореніе, что зав'ятная ц'яль не далека-все это въ большей или меньшей степени испытанное всякимъ истиннымъ ученымъ имѣло мъсто и въ жизни Тикнора. Но, кромъ того, біографія знаменитаго американскаго ученаго интересна еще и въ другомъ отношеніи: въ продолжение своихъ неоднократныхъ путешествій по Европъ Тикноръ имълъ счастливый случай познакомиться со многими знаменитостями литературнаго и политическаго міра. Благодаря этому обстоятельству, дневникъ его и письма полны мастерскихъ портретовъ, анекдотовъ и мъткихъ наблюденій, представляющихъ драгоцвиный матеріаль для исторіи европейской литературы XIX B.

Джорджъ Тикноръ родился въ 1791 въ Бостонъ въ Соединенныхъ Штатахъ. Родители его, люди зажиточные, религіозные и знавшіе ціну образованія (отець его въ молодости быль директоромъ Франклиновской школы въ Бостонъ, а мать въ трудное время своей жизни имъла школу у себя на дому), не щадили средствъ, чтобъ дать своему сыну хорошее воспитание въ строго религіозномъ духъ. Четырнадцати лъть отъ роду, прекрасно подготовленный отцомъ, Тикноръ вступиль въ Дармутскую коллегію, близь Бостона, гдъ пробылъ два года (1805—1807). По собственному сознанію Тикнора, школа дала ему весьма мало: учителя были плохіе, библіотека и того хуже. Впрочемь объ образовательных в средствахъ въ тогдашней Америкъ всего лучше можно судить изъ факта, что когда Тикноръ уже по выходъ изъ коллегіи задумаль учиться по-нъмецки, то во всемъ Бостонъ нельзя было найти ни одной нъмецкой книги, и пришлось обращаться въ одинъ городъ за грамматикой, въ другой за словаремъ и въ третій за Вертеромъ Гёте. Отецъ Тикнора, самъ хорошій классикъ, видълъ, что коллегія мало принесла пользы сыну и помъстиль его къ доктору Гардинеру, извъстному филологу, который приготовляль молодыхь дюдей изъ классическихъ языковъ для поступленія въ Кэмбриджскій университеть (Harward College). Гардинерь быль отличный преподаватель и въ продолжение трехлътнихъ занятій съ нимъ молодой Тикноръ, отличавшійся ръдкой способностью къ изученю языковъ, перечиталъ много греческихъ и латинскихъ классиковъ. Здёсь же окончательно опредёлился у него вкусъ къ литературъ. Достигши 19 лътняго возраста, Тикноръ, по обычаю всъхъ своихъ соотечественниковъ, долженъ былъ избрать себъ профессію. Не чувствуя въ себъ призванія быть профессію. Не чувствуя въ себъ призванія быть проповъдникомъ, онъ избралъ право и въ 1810 г. поступилъ въ контору знаменитаго юриста того времени Уилльяма Солливана. Съ свойственнымъ ему рвеніемъ Тикноръ принялся за изученіе различныхъ юридическихъ тонкостей, но сердце его не лежало къ праву, и по прежнему все свое свободное время онъ употребляль на чтеніе любимыхъ классиковъ. Между тъмъ время шло и, выдержавъ экзаменъ на степень barrister'а, онъ въ 1813 г. открылъ свою собственную адвокатскую контору. Контора впрочемъ существовала не долго, ибо не далве какъ въ следующемъ году Тикноръ, окончательно убъдившись въ своемъ призваніи, навсегда покончилъ съ юридической карьерой и ръшился посвятить себя педагогической дъятельности. Въ Америкъ-думалъ онъ-никогда не будеть недостатка въ хорошихъ юристахъ, такъ какъ юридическая карьера представляеть много привлекательнаго для способныхъ и честолюбивыхъ молодыхъ людей, но у насъ нътъ хорошихъ ученыхъ, опытныхъ преподавателей и образованныхъ литераторовъ; этотъ недостатокъ не такъ-то легко пополнить. Въ это время попалась ему подъ руку книга Г-жи Сталь о Германіи, заключающая въ себъ между прочимъ восторженный панегирикъ нъмецкой наукъ, а одинъ пріятель, жившій въ Геттингенъ, сообщиль ему такъ много хорошаго о геттингенскомъ университетъ, что онъ ръшился ъхать туда, доканчивать свое образованіе, предварительно изучивь нъмецкій языкь и совершивь путешествіе по родинъ, чтобъ завести личныя сношенія съ американскими учеными и запастись отъ нихъ рекомендаціями въ Европу. Первое испытаніе на избранномъ имъ пути была предстоящая продолжительная разлука съ семьей, которую онъ горячо любилъ и гдъ ему жилось такъ уютно и привольно. "На мое путешествіе въ Европу"-писаль онъ одному изъ своихъ друзей-, я смотрю какъ на средство быть впоследстви полезнымь моей родинь; это великая жертва настоящимъ во имя будущаго, и чъмъ болъе приближается время жертвоприношенія, томь она кажется мню тяжелъе и безумиъе".

Путешествіе по родинѣ заняло около девяти мѣсяцевъ. Тикноръ посѣтилъ лучшіе города Соединенныхъ Штатовъ и познакомился съ знаменитыми людьми Америки, которые снабдили его рекомендательными письмами къ своимъ европейскимъ пріятелямъ. Въ своихъ письмахъ къ роднымъ и друзьямъ, равно какъ и въ своемъ дневникѣ, начатомъ имъ въ то время, юный Тикноръ является тонкимъ наблюдателемъ всего видѣннаго и превосходнымъ портретистомъ. Личности президента Мадисона, бывшаго президента Джефферсона и знаменитаго англійскаго критика и издателя Эдинбургскаго Обозрѣнія Джеффри, пріѣхавшаго въ Америку жениться, стоятъ передъ нами какъ живыя. Какъ образчикъ наблюдательности и литературнаго таланта Тикнора, приводимъ съ нѣкоторыми сокращеніями блестящую характеристику Джеффри, мимоходомъ набросанную въ письмѣ къ пріятелю:

"Представьте себъ небольшого, довольно плотнаго человъка, брюнета съ краснымъ лицомъ и черными глазами. Онъ входитъ въ комнату такой легкой, почти фантастической походкой, что всъ ваши прежнія представленія о суровомъ и исполненномъ достоинства редакторъ Эдинбургскаго Обозрънія разлетаются въ

прахъ, и вы становитесь способны впасть въ противоположную крайность и считать его легкомысленнымъ, тщеславнымъ и надменнымъ. Онъ держить себя свободно и даже нъсколько фамильярно; отъ этого, конечно, каждый себя чувствуеть легко съ нимъ, и разговоръ завязывается сразу, безъ всякихъ церемоній, но мнъ не разъ случалось замъчать, что эта фамильярность шокируеть людей, привыкшихъ къ утонченнымъ манерамъ высшаго общества. Воть почему Джеффри внушаль многимъ предубъждение къ себъ раньше, чъмъ онъ начиналъ говорить. Но довольно остаться съ нимъ несколько минуть, чтобъ тотчасъ же постичь его настоящій характерь, ибо онь и въ разговорь влетаеть такой же стремительностью и апломбомъ, какъ и въ комнату. Какой бы ни быль предметь разговора, онъ мигомъ подхватываеть нить его, и первое, что поражаеть васъ, -- это замъчательная легкость и стремительность его ръчи. Мысли и замъчанія льются изъ усть его целымъ потокомъ; эта стремительность и легкость до того забавляють вась, что первое время даже забываешь вдумываться въ смыслъ его речи. Когда же вдумаешься въ смыслъ имъ сказаннаго, то съ удивленіемъ замівчаешь, что, несмотря на быстроту ръчи, слово у него никогда не опережаеть мысли. Еще более достойно удивленія, что въ противоположность другимъ ораторамъ, онъ никогда не повторяется, чтобъ дать себъ время сгруппировать свои идеи, что въ то время, когда слушатели едва въ состояніи следить за бурнымъ потокомъ его красноръчія, ръчь его такъ же стройна и логична, какъ будто бы онъ защищаеть свое дъло передъ судомъ. Но только тогда, когда вся эта вившняя блестящая сторона разговорнаго таланта Джеффри перестанеть поражать вась, когда вы нъсколько освоитесь съ блескомъ и стремительностью его ръчи, тогда только вы оцените весь объемъ его умственныхъ силъ, тогда вы поймете, какой сильной и искусной рукой онъ овладъваеть темой разговора и съ какимъ искусствомъ онъ вертить ее во всъ стороны, чтобъ разсмотръть вопросъ со всъхъ сторонъ. Тогда вы поймете, что для него игрушка то, что для обыкновеннаго ума составляеть предметь усилій, что онь ни въ какомъ случав не вводить въ дъло и половины своихъ умственныхъ силъ. Все это вмъсть взятое даеть возможность предугадать, что въ состояніи сдълать Джеффри, если возвышенная и трудная проблема дасть полный просторъ его уму, или если онъ будетъ возбужденъ возраженіями сильнаго противника. И при всемъ томъ какая простота! Слушая его, вы невольно ощущаете удовольствіе при мысли, что онъ ничего не дълаеть для эффекта и выставки, что онъ не избираетъ предметовъ разговора и не ведетъ ихъ нарочно такъ, чтобъ имъть возможность выказать свой таланть и свои познанія. Вы увидите, что онъ не имъетъ претензіи казаться остроумнымъ во что бы то ни стало, и если ему случится поразить противника своими въскими аргументами, онъ не оборачивается во всъ стороны—какъ это зачастую дълають разныя знаменитости—чтобы убъдиться какое впечатлъніе его слова произвели на слушателей. Словомъ, вы не можете пробыть съ нимъ одного часа, чтобъ не убъдиться, что въ немъ нътъ ни искусственности, ни аффектаціи, что онъ говорить не съ цълью восторжествовать надъ своимъ противникомъ и выказать свое искусство, но потому, что голова его переполнена идеями и что разговоръ облегчаетъ его мозгъ".

Около половины мая 1815 г. Тикноръ прибылъ въ Англію. Вся страна была тогда подъ сильнымъ впечатлъніемъ только что полученнаго извъстія о бъгствъ Наполеона съ острова Эльбы. Большинство англичанъ, конечно, стояло за войну съ нимъ до последней крайности, но либеральная партія была противъ войны, справедливо предвидя, что паденіе имперіи, созданной сыномъ революціи, повлечеть за собой усиленіе реакціи въ Европъ. "Сэръ", говорилъ Тикнору докторъ Парръ, знаменитъйшій филологъ въ Англіи, — "я считалъ бы себя не исполнившимъ своего долга, если бы каждый вечерь, ложась въ постель, не молился за успъхъ Наполеона". Мъсяцъ спустя Тикноръ былъ у лорда Байрона, когда ему сообщили потрясающую новость о пораженіи Наполеона при Ватерло. Новость эта произвела повидимому тяжелое впечатлъніе на великаго поэта. "Я очень жалью объ этомъ", — сказаль онъ съ свойственной ему улыбкой, - "я все надъялся увидать когданибудь голову лорда Кастльру на висфлицф; теперь, очевидно, что я не доживу до этого" \*). Тикноръ провелъ въ Лондонъ нъсколько болье мьсяца и въ этоть короткій промежутокъ времени успыль перезнакомиться и сойтись на дружескую ногу со многими литературными, учеными и художественными знаменитостями Англіи. Первые дни онъ чувствовалъ себя какъ бы затеряннымъ среди милліона людей, которые жили своей собственной жизнью и которымъ до него не было никакого дъла. Полученныя письма отъ

<sup>\*)</sup> Лордъ Кэстльру былъ тогда первый министръ и глава реакціонной партіи въ Англіи.



родных сразу разрушили тяжелое чувство одиночества; онъ увидалъ, что его любятъ и помнятъ, и это сознаніе было для него дороже всего. "Объясните моимъ маленькимъ братьямъ и сестрамъ",—пишетъ онъ матери,—"какъ они мнѣ дороги, постарайтесь, чтобъ они меня не забыли, потому что для меня ничего не будетъ ужаснѣе, если эти маленькія сердца до того отвыкнутъ отъ меня, что по возвращеніи моемъ изъ долгаго и скучнаго странствованія, они встрѣтятъ меня какъ чужого".

Благодаря рекомендательному письму къ Джифорду, редактору "Quarterly Review", Тикноръ быль введень въ избранный литературный кружокъ, собиравшійся у книгопродавца и издателя Моррея. Здёсь онъ имёль случай видёть Галлама, Дизраэли, лорда Байрона и др. Англійскіе литераторы встрътили въ высшей степени дружелюбно молодого и любознательнаго американца и засыпали его приглашеніями. Съ особенною признательностью вспоминаеть Тикноръ о радушномъ пріемъ, оказанномъ ему лордомъ Байрономъ, находившемся тогда въ зенитъ своей славы и переживавшемъ краткій періодъ своего семейнаго счастья. Тикноръ, знавшій Байрона по его сочиненіямъ и по отзывамъ его литературныхъ враговъ, былъ пораженъ простотой его обращенія, добродушіемъ и отсутствіемъ всякой заносчивости. "Съ дордомъ Байрономъ", -пишетъ онъ въ своемъ дневникъ, -, я имълъ въ высшей степени интересный и поучительный разговоръ, продолжавшійся около часу. Онъ мив показался простымъ и чуждымъ всякой аффектаціи человъкомъ. Онъ искреннимъ тономъ говорилъ о безумствахъ своей юности, разсказывалъ безъ всякаго хвастовства о своихъ странствованіяхъ по востоку и Греціи; о своихъ произведеніяхъ выражался скромно, а отзывы его о произведеніяхъ его враговъ отличались върностью, глубиной и великодушіемъ. Хотя онъ теперь нисколько не похожъ на Чайльдъ-Гарольда или Гяура, но лица, знающія его лучше и ближе, увъряли меня, что содержаніе этихъ поэмъ есть исторія юношескихъ увлеченій самого поэта, и что идеальные образы Гяура, Чайль-Гарольда суть ничто иное, какъ воплощение страстей и чувствъ, обуревавшихъ собственную душу поэта. На вопросъ гостя, почему онъ не оканчиваеть своего Чайльдъ-Гарольда, Байронъ, упомянувши, что эта поэма была начата въ самомъ мрачномъ настроеніи духа, подъ вліяніемъ охватившаго его недовольства противъ общества, добавилъ: "Я всецъло погружаюсь въ то, что пишу; я не могу оторвать монхъ мыслей отъ работы; вотъ причина, почему я можетъ быть никогда не окончу Чайльдъ-Гарольда". Признаніе въ высшей степени любопытное, показывающее до какой степени Байронъ былъ искрененъ и субъективенъ въ своихъ произведеніяхъ. Въ 1815 г., когда онъ лелъялъ мечты о семейномъ счастіи, когда Англія носила его на рукахъ, ему, конечно, не могло прійти въ голову приняться вновь за Чайльдъ-Гарольда; для продолженія его нуженъ былъ разрывъ съ женой и обществомъ, нужно было бъгство изъ родины, и когда все это совершилось, когда его снова обуяло то мрачное недовольство, подъ вліяніемъ котораго возникъ Чайльдъ-Гарольдъ, тогда только для Байрона стало возможнымъ приняться вновь за свою поэму.

Изъ ученыхъ и художественныхъ знаменитостей Тикноръ всъхъ ближе сошелся съ первымъ химикомъ въ Англіи сэромъ Гэмфри Дэви и его женой (о которой г-жа Сталь выразилась, что она соединяеть въ себъ всъ достоинства Коринны безъ ея недостатковъ) и съ знаменитымъ живописцемъ Уэстомъ. Однажды, когда Тикноръ любовался въ галлерев художника его извъстной картиной, изображающей смерть Нельсона, Уэсть разсказаль ему случай, по поводу котораго она была написана. Незадолго передъ послъдней экспедиціей Нельсона, художникъ встрътился съ нимъ въ домъ сера Уилльяма Гамильтона. За объдомъ зашелъ разговоръ объ искусствъ, при чемъ знаменитый адмиралъ выразилъ сожальніе, что онъ не получиль въ юности никакого художественнаго образованія. "Впрочемъ", — прибавилъ онъ, обращаясь къ художнику, -- "есть одна картина, силу которой я чувствую, мимо которой я не могу пройти равнодушно: это ваша картина-смерть генерала Вольфа". Когда художникъ поблагодарилъ его за такой лестный отзывъ, Нельсонъ спросиль Уэста, почему онъ не написаль другихъ картинъ въ этомъ родъ? "Потому", - отвъчалъ художникъ, - "что жизнь не дала мнъ другого подобнаго сюжета-Но я боюсь", — продолжаль онъ, — "чтобы ваше мужество не доставило мнъ его; тогда я не премину имъ воспользоваться". "Такъ вы это сдълаете, такъ вы это въ самомъ дълъ сдълаете?"-спросиль Нельсонь, наливая стакань шампанскаго и чокаясь съ художникомъ. "Смотрите же, мистеръ Уэстъ, исполните ваше объщаніе, ибо я навфрное разсчитываю быть убитымъ въ первомъ сраженіи". "Онъ въ скоромъ времени отправился въ экспедицію", прибавиль художникъ, понизивъ голосъ, по результатомъ ея была картина, на которую вы теперь смотрите".

Тикноръ оставилъ Лондонъ въ сопровождении своего американскаго друга Эверетта, тоже направлявшагося въ Геттингенъ. Геттингенскій университетъ стоялъ въ то время во главъ герман-



скихъ университетовъ; въ числъ его профессоровъ было нъсколько европейскихъ знаменитостей (Гаусъ, Блюменбахъ, Эйхгорнъ, Гееренъ и др.), привлекавшихъ слушателей со всъхъ сторонъ Европы, даже изъ Россіи. Тотчасъ по прибытіи въ Геттингенъ, Тикноръ матрикулировался и повелъ регулярную жизнь настоящаго нъмецкаго студента-вставалъ въ пять часовъ утра, работалъ по 12 часовъ въ сутки и т. д. Кромъ посъщенія лекцій по разнымъ предметамъ курса, онъ занимался частнымъ образомъ съ Бенеке нъмецкимъ языкомъ и литературой и съ молодымъ талантливымъ Шульце греческимъ языкомъ. Последній поразилъ его своею прекрасно-выработанной методой преподаванія, о которой не имъли понятія въ Америкъ. Само собой разумъется, что при такомъ обиліи занятій ему некогда было искать знакомствъ или развлеченій. "Видъть одинъ разъ въ недълю пріятеля", — замъчаеть онъ, -- , считается здёсь для каждаго занимающагося вполнъ достаточнымъ". Письма съ родины отъ нъжно-любимаго отца укръпляли его въ желаніи работать неутомимо для будущаго. "Я увъренъ", — писалъ ему старикъ, — "что ты постоянно будешь имъть въ виду цъль твоего путешествія и не уклонишься отъ нея ни направо, ни налъво. Ты не за тъмъ оставилъ родину, чтобы описывать намъ красоты европейской природы; ты оставиль своего отца, чтобъ сдълаться умнъе и лучше, чтобъ быть впослъдствіи полезнымъ и себъ, и друзьямъ, и родинъ". Въ письмахъ Тикнора къ роднымъ и друзьямъ мы находимъ полную картину университетской жизни въ Геттингенъ съ характеристикой профессоровъ, студентовъ, корпорацій и т. п. Нікоторые изъ сообщаемыхъ имъ разсказовъ весьма характеристичны и кажутся почти невъроятными въ наше время. Въ числъ профессоровъ геттингенскаго университета быль нъкто Михаэлись, человъкъ желчный, сварливый и къ тому же весьма жадный. Однажды пришелъ къ нему бъдный студентъ съ просьбой освободить его по бъдности отъ взноса обычнаго гонорара за слушаніе его лекцій. Михаэлисъ не соглашался, ссылаясь на то, что онъ самъ человъкъ небогатый, что ему приходится содержать семью и т. под. Замътивъ во время разговора, что на башмакахъ у студента серебряныя пуговицы, профессоръ усомнился, чтобы студенть быль очень бъденъ и намекнулъ, что онъ не прочь взять ихъ взамънъ гонорара. Студенту ничего не оставалось больше, какъ оторвать пуговицы и вручить ихъ профессору, который преспокойно положилъ ихъ къ себъ въ карманъ. Совершенно переконфуженный, съ незастегнутыми башмаками, юноша отправился съ подобной же просьбой къ профес-

сору математики Кестнеру. Тоть съ первыхъ же словъ освободилъ студента отъ гонорара, но при этомъ сказалъ: "Если вы дъйствительно такъ бъдны, какъ говорите, то вы должны постараться пріобръсти себъ дешевое платье". Съ этими словами онъ открылъ шкапъ и, вынувъ оттуда поношенные кожаные панталоны, сказаль студенту: "воть вамъ пара добрыхъ брюкъ, хотя они вамъ, кажется, не нравятся, которые вы можете пріобръсть у меня почти даромъ. Сколько вы намърены дать за нихъ?"---Студентъ еще болъе растерялся. Онъ пробормоталь что-то въ родъ извиненія, говорилъ, что ему брюки не нужны-все было напрасно. Профессоръ продолжаль настаивать, утверждаль, что брюки мало уступять новымъ и въ заключение сказалъ, что въ виду бъдности студента онъ готовъ ихъ уступить меньше, чъмъ за талеръ. Въдняку ничего не оставалось дълать, какъ отдать профессору послъднія деньги и въ отчаяніи уйти домой. Онъ такъ и сділаль, но когда, придя въ свою каморку, онъ съ досадою швырнулъ свою покупку на столь, изъ кармана брюкъ выпаль кошелекъ, наполненный золотомъ. Думая, что деньги очутились тамъ случайно, юноша немедленно побъжалъ къ профессору съ цълью возвратить ихъ. "Нътъ", — отвъчалъ Кестнеръ, — покупка состоялась и теперь дъло кончено. Покупая брюки, вы, конечно, купили ихъ со всъмъ, что въ нихъ находится" — и съ этими словами онъ выпроводилъ окончательно растерявшагося студента изъ своего дома.

Во время пребыванія своего въ Геттингенъ, Тикноръ имълъ случай познакомиться съ знаменитъйшимъ филологомъ Германіи Вольфомъ, пріважавшимъ заниматься въ богатой библіотекъ геттингенскаго университета. Отдавая должное его уму и необыкновенной учености, Тикноръ отзывается весьма неодобрительно объ его нравственномъ характеръ. "Чъмъ болъе я удивляюсь Вольфу, какъ ученому", —пишеть онъ въ своемъ дневникъ, — "тъмъ болъе я не уважаю его, какъ человъка. Онъ разсорился со всъми своими друзьями; онъ уронилъ себя ролью, которую игралъ во время пребыванія французовъ въ Галле и окончательно потеряль уваженіе всъхъ знавшихъ его порочную жизнь въ старости. Въ разговоръ онъ поражаеть какъ смълостью и оригинальностью своихъ идей, такъ и своею заносчивостью и тщеславіемъ; онъ любить говорить о себъ и съ худо скрываемымъ самодовольствомъ разсказывалъ мнъ, что въ англійскомъ журналь, посвященномъ классической древности (Classical Journal) его и Виттенбаха назвали единственными филологами на континентъ. Онъ много разспрашивалъ меня объ Америкъ, нашихъ ученыхъ и методъ преподаванія. Я отвъчалъ ему какъ могъ и между прочимъ сказалъ, что одинъ модный проповъдникъ въ Нью-Іоркъ любилъ развлекать себя чтеніемъ Эсхиловыхъ хоровъ, которые онъ читалъ безъ словаря. Услышавши это, Вольфъ, шедшій со мной рядомъ, остановился и переспросилъ меня: "Это онъ вамъ самъ говорилъ, да?—"Да",—отвъчалъ я. "Ну, такъ передайте ему, въ первый разъ когда увидите его, что онъ лжетъ и что это сказалъ я".

Первоначально Тикноръ располагалъ пробыть въ Геттингенъ всего нъсколько мъсяцевъ, но по мъръ того, какъ онъ углублялся въ свои занятія, по мъръ того, какъ научный горизонть все болъе и болъе расширялся передъ нимъ, онъ все дальше и дальше откладываль свой отъвадт, такъ что въ концв концовъ онъ оставался въ Геттингенъ болъе полутора года. Въ сентябръ 1816 г. Тикноръ, пользуясь шестинедъльными вакаціями, сдълаль путешествіе по съверной Германіи. Онъ посътиль Леппцигь, Дрезденъ, Берлинъ и возвратился черезъ Галле и Веймаръ. Осмотру художественныхъ сокровищъ Дрездена онъ посвятилъ цълыхъ двъ недъли. Сикстинская Мадонна произвела на него громадное, почти подавляющее впечатленіе. "Я часто слыхаль о сильномъ впечатлівнім, которое производить хорошая живопись, я зналь очень хорошо, что сикстинская мадонна одно изъ лучшихъ созданій Рафаэля, но я все-таки не быль подготовлень къ такому виденію, я никакъ не могъ себъ представить, чтобъ человъческое искусство могло создать образъ такой идеальной красоты, какъ Рафаэлева мадонна, образъ, на которомъ самая улыбка показалась бы чъмъ-то земнымъ и нечистымъ или такого младенца, какъ Іисусъ Христосъ, въ лицъ котораго улыбка, свойственная дътскому возрасту, является просвътленной и освященной, но не подавленной божественнымъ вдохновеніемъ, просвічивающимъ во взглядів его кроткихъ, но глубокихъ глазъ". Въ Берлинъ Тикноръ между прочимъ, познакомился съ Розомъ, англійскимъ посланникомъ при прусскомъ дворъ, который сообщилъ ему интересный анекдотъ о лордъ Байронъ, не встръчающійся ни въ одной изъ извъстныхъ біографій поэта. Изв'єстно, что лордъ Байронъ сильно тяготился своей несчастной хромотой, что она была одной изъ причинъ его мизантропіи и меланхоліи. Однажды лордъ Бапронъ вмъстъ съ другимъ любителемъ сильныхъ ощущеній отправились посмотрѣть, какъ въшають преступника. Для этого имъ нужно было провести ночь въ кофейнъ по сосъдству съ Ньюгетомъ, такъ какъ казнь совершалась рано утромъ. Когда они на заръ выходили изъ кофейни, у дверей стояла очень бъдно одътая женщина. Предпола-

ган, что она нищая, Байронъ сунулъ ей въ руку какую-то монету, но она съ негодованіемъ швырнула ею въ поэта, назвавъ его при этомъ "хромымъ чортомъ". Случай этотъ произвелъ на Байрона гораздо болъе сильное впечатлъніе, чъмъ казнь преступника. Нъсколько часовъ онъ не могъ ничего говорить, пока, наконецъ, изъ устъ его не полился цълый потокъ жалобъ и проклятій. Съ неподдъльнымъ отчаяніемъ онъ называль себя отверженцемъ человъческаго общества, говорилъ, что, подобно Каину, отмъченъ печатью проклятія, что даже нищій не хочеть брать подаянія оть человъка, подобнаго ему и т. д. Въ Веймаръ Тикнору снова пришлось говорить о Байронъ съ Гёте. Величайшій поэть Германіи отнесся къ Байрону весьма сочувственно, признавалъ за нимъ знаніе человъческаго сердца и громадный описательный таланть, но находиль, что нъкоторыя изъ его произведеній (напр., Лара) слишкомъ фантастичны и болве относятся къ міру призраковъ, чвмъ къ міру двиствительному.

По прибытии въ Геттингенъ, Тикноръ былъ обрадованъ пріятными извъстіями изъ Америки: ему предлагали канедру иностранныхь литературь въ Harward College, въ Кэмбриджв. Хотя Тикнору весьма льстило подобное предложение отъ лучшаго изъ американскихъ университетовъ, однако онъ отнесся къ нему съ ръдкой въ двадцатипятилътнемъ юношъ разсудительностью: онъ подавиль порывъ нахлынувшаго чувства и, обсудивъ дъло со всъхъ сторонъ, отложилъ отвъть до будущаго года. Только годъ спустя изъ Рима онъ далъ свое согласіе. Между тъмъ, въ виду предложенія комбриджскаго университета, планъ его путешествія долженъ быль нъсколько измъниться. Онъ ръшиль остаться лишнихъ полгода въ Европъ, чтобъ посътить Испанію и заняться испанскимъ языкомъ и литературою. Не безъ грустнаго чувства разставался онъ съ городомъ, гдъ ему такъ хорошо жилось и работалось. "Вчера",—пишеть онъ въ своемъ дневникъ подъ 26 марта 1817 г.,— "я обощель весь городь, чтобь въ последній разь пожать руку моимъ добрымъ знакомымъ и друзьямъ. Съ многими изъ нихъ я не могъ разстаться безъ чувства глубокаго сожальнія. Я простился съ Эйхгорномъ, который, съ свойственной ему добротой и радушіемъ, всегда готовъ быль помогать мнв во всемъ, съ Диссеномъ, чьи лекціи и беседы были такъ полезны мив, съ семействомъ Сарторіуса, гді я чувствоваль себя такъ же уютно, какъ дома, съ Шульце, состояніе здоровья котораго не предвъщало ничего хорошаго, и, наконецъ, съ Блуменбахомъ ante alios omnes praestantissimus; съ нимъ и со многими другими я разстался съ чувствомъ глубокаго сожальнія, превратившихъ день моего отъвзда изъ Геттингена въ день скорби и сокрушенія".

Изъ Геттингена черезъ Франкфуртъ, Гейдельбергъ и Страсбургъ Тикноръ направился въ Парижъ, куда и прибылъ въ началь апрыля. Разумьется, въ дорогь онъ сдылаль нъсколько интересныхъ знакомствъ и дневникъ его обогатился новыми портретами, характеристиками и анекдотами. Въ Франкфуртъ онъ познакомился съ Фридрихомъ Шлегелемъ; въ Гейдельбергъ сошелся съ старикомъ Фоссомъ и оставилъ очаровательное описаніе идиллической жизни, которую велъ этоть престарълый другъ Клопштока, переводчикъ Шекспира и Аристофана. Фоссъ между прочимъ сообщилъ Тикнору о томъ глубокомъ впечатлъніи, которое произвели на него слова Клопштока, сказанныя въ 1789 г. при первомъ извъстіи о только-что вспыхнувшей французской революціи. "Вулканъ, вспыхнувшій во Франціи, — говорилъ Клопштокъ съ какимъ-то пророческимъ вдохновеніемъ, -- "знаменуетъ собою начало великой общеевропейской войны между патриціями и плебеями. Много покольній погибнеть въ этой борьбь; цылыя стольтія пройдуть въ войнахъ и опустошеніяхъ, но въ конць концовъ на отдаленномъ горизонтъ я вижу побъду свободы."

Въ Парижъ Тикноръ повелъ трудовую геттингенскую жизнь; съ ранняго утра бралъ уроки старо-французскаго и италіанскаго языковъ, работалъ въ библіотекахъ и посъщалъ лекціи въ Collège de Françe. Это было какъ разъ въ то время какъ Вильмэнъ читаль свой знаменитый курсь по исторіи французской литературы XVIII в. Въ дневникъ Тикнора мы находимъ тонкую оцънку лекцій Вильмэна, показывающую, что его не подкупила блестящая декламація французскаго профессора, что онъ подступаль къ наукъ съ весьма серьезными, чисто-нъмецкими требованіями, которымъ не могъ удовлетворить Вильмэнъ. "Мив все хотвлось доискаться, -- пишеть онъ, -- въ чемъ состоить тайна необыкновенной популярности Вильмэна, какъ профессора". Въ лекціяхъ его нъть ни могучаго красноръчія, которымъ отличаются чтенія Лакретеля, ни забавныхъ анекдотовъ и остроумныхъ изреченій, оживлявшихъ собою лекціи Андріе, ни солидныхъ научныхъ свъдъній, которыми вообще должны быть полны университетскія лекціи; онъ очевидно не обладаеть ни однимъ изъ этихъ качествъ, но въ лекціяхъ Вильмэна есть то, что въ глазахъ францтува стоиъ выше всего остального - необыкновенная плавность ръчи. Несмотря на то, что онъ говорить ех tempore, безъ всякихъ заметокъ, у него есть большой выборъ счастливыхъ и блестящихъ фразъ, обиліе мъткихъ эпиграматическихъ замъчаній, которыя такъ поражають воображеніе, что кажутся почти доказательствами. Короче, это особаго рода развлеченіе, болъе похожее на то, что извъстно во Франціи подъ неопредъленнымъ названіемъ spectacle, чъмъ на лекціи." Вечера Тикноръ проводилъ либо въ театрахъ, либо въ салонахъ. Рекомендательное письмо сэра Гэмфри Дэви открыло ему доступъ въ кружокъ г-жи Сталь, составлявшій предметь самыхъ страстныхъ стремленій для иностранцевъ. Знаменитая писательница доживала въ это время свои послъдніе дни. Прикованная къ постели недугомъ, сведшимъ ее въ могилу, она ръдко показывались въ гостинной, возложивъ обязанности хозяйки на свою дочь герцогиню де-Брольи. Тъмъ не менъе она выразила желаніе видъть Тикнора, и когда онъ вошелъ въ ея комнату, она протянула ему руку, но видно, что и это движение стоило ей большихъ усилій. "Не судите обо мив, на основании того, что вы теперь видите. Это не я, воть уже болье четырехъ мъсяцевъ я не болье какъ тынь, которая не замедлить исчезнуть." Тикноръ сталь увърять ее въ противномъ, ссылаясь на мивніе докторовъ, съ которыми ему приходилось говорить объ ея бользни. "Да", — отвъчала она, — з энаю ихъ мивніе, но эти господа кладуть въ свои сужденія такъ много авторскаго тщеславія, что я имію полное право имъ не върить. Нътъ, миъ ужъ не выздоровъть, я глубоко въ этомъ увърена. "Затъмъ разговоръ перешелъ къ Америкъ, которой она предсказала великую будущность. Когда она произносила слова: "Вы-авангардъ человъчества, вы-будущность міра" блъдныя щеки ея загорълись румянцемъ, представлявшимъ ръзкій контрасть съ ея худобой и бледностью. Въ гостиной г-жи Сталь Тикноръ встрътилъ самое блестящее общество Парижа: тутъ были и литературные знаменитости въ родъ Б. Констана, В. Гумбольдта, Шатобріана, Шлегеля и дипломатическія, въ родъ русскаго посланника при французскомъ дворъ Поццо ди-Борго и свътскія, въ родъ м-мъ Рекамье, сохранившей на своемъ лицъ слъды своей нъкогда дивной красоты.

"Однажды, —разсказываеть Тикноръ, —въ салонъ г-жи Сталь собралось нъсколько лицъ, чтобъ выслушать неизданный отрывокъ изъ путешествія Гумбольдта. Это было точь въ точь такое общество, которое, нъкогда собиралось на Soirées временъ Людовика XV, и не нужно было большихъ усилій воображенія, чтобъ мысленно перенестись въ эту эпоху. Все здъсь носило чистофранцузскій отпечатокъ: и умъ, и устроуміе и живость; все при-

нимало форму чистофранцузской любезности, которая въ другихъ странахъ навърное показалась бы лестью. Я чувствовалъ себя сильно заинтересованнымъ и возбужденнымъ въ этотъ вечеръ. Конечно, это возбуждение скоро прошло, и на другое утро я помнилъ только Гумбольдта, его скромность и его волшебное описаніе долины Ориноко. " Изъ литературныхъ знаменитостей Парижа Тикноръ сошелся болье или менье коротко съ Шатобріаномъ, Б. Констаномъ и Гумбольдтомъ. Последній буквально очароваль его необыкновеннымъ умомъ и необъятностью своихъ свъдъній. "Гумбольдть",—записаль онь въ своемъ дневникъ, —безъ всякаго сомнънія самый замъчательный человъкъ, котораго я видълъвъ Европъ. Сегодня я долго бесъдовалъ съ нимъ у него дома и замътиль громадной величины географическую карту всего міра, висъвшую надъ его рабочимъ столомъ. Мнъ внезапно пришло въ голову, что эта карта-эмблема безпредъльности его познаній и генія. Я быль крайне изумлень его свъдъніями въ классической древности, върностью его художественнаго вкуса и знакомствомъ съ древними и новыми языками. Хотя онъ легко могъ бы обойтись безъ этихъ, во всякомъ случав побочныхъ для него свъдъній, но я знаю мало классиковъ, которые обладали бы такими познаніями въ древней литературъ, и я не знаю ни одногочеловъка, который объяснялся бы на иностранныхъ языкахъ съ такой свободой какъ Гумбольдть. Если же припомнить, что все это лежить вит сферы его истиннаго величія, то невольно приходить на мысль, какъ же онъ долженъ быть великъ въ томъ, чему онъ посвятилъ вст силы своего генія."

Лътомъ Парижъ необыкновенно опустълъ; всъ знакомые Тикнора разъвхались по дачамъ и помъстьямъ, а 2-го сентября 1817 г. онъ самъ покинулъ столицу Франціи и черезъ Женеву, Миланъ и Венецію направился въ Римъ, гдъ намъренъ былъ провести зиму, чтобъ заняться италіанскимъ языкомъ и литературой, и подготовиться къ путешествію въ Испанію. Изъ всъхъвидънныхъ Тикноромъ европейскихъ городовъ ни одинъ не произвелъ на него такого впечатлънія, какъ Римъ. Какъ очарованный, бродиль онъ по улицамъ въчнаго города, то одинъ, то въсопровожденіи извъстнаго археолого Нибби, съ каждымъ днемъ открывая въ немъ все новыя и новыя прелести. Не мало интереса возбуждало въ Тикноръ и римское общество, стекшеся сюда со всъхъ концовъ Европы. Въ качествъ американца, которому были чужды всъ счеты стараго міра, Тикноръ перезна-комился со всъми сколько-нибудь интересными людьми всевоз-

можныхъ политическихъ партій. Онъ имълъ аудіенцію у папы и присутствовалъ на праздникъ, устроенномъ нъмецкой колоніей въ память трехсотлітняго юбилея сожженія папской буллы Лютеромъ; онъ познакомился съ Нибуромъ, тогдашнимъ посланникомъ при папской куріи и съ семействомъ Бонапартовъ и т. д. Изъ русскихъ, прожившихъ въ это время въ Римъ, онъ бывалъ у адмирала Чичагова, героя 1812 года и у нашего посланника Италійскаго, отличнаго археолога, въ дом' котораго онъ познакомился со всвми знаменитыми римскими археологами. Русскіе вообще не нравились Тикнору, потому что легко отрекались отъ своей народности и выбивались изъ силъ, чтобы усвоить себъ нравы и колорить всякой общественной среды, гдв имъ приходилось жить. Занятія въ Римъ шли успъшно и по прошествіи пяти мъсяцевъ, Тикноръ настолько успълъ познакомиться съ итальанскимъ языкомъ и литературой, что считалъ возможнымъ исполнить последнюю часть своей программы и отправиться въ Испанію.

Въ началъ мая 1818 г., высадившись въ Барселонъ, онъ былъ уже на пути въ Мадридъ. Въ тъ времена путешествие по Испаніи было въ нъкоторомъ родъ подвигомъ: дороги были отвратительныя, гостиницъ не существовало вовсе, и путешественникамъ приходилось ночевать въ лачугахъ на грязной соломъ и, конечно, не раздъваясь. Правительство страны было такъ же дурно, какъ и дороги; картина общественныхъ порядковъ Испаніи нарисована въ письмахъ Тикнора къ роднымъ и друзьямъ такими черными красками, что кажется почти невъроятной. Король издаеть указы, но никто, начиная съ правительственныхъ агентовъ, не думаеть ихъ исполнять; правительство декретируеть налоги, но оно считаеть себя счастливымъ, если въ казну попадеть третья часть ихъ. Подкупъ и взяточничество царствують всюду, и правительство само подаеть примъръ элоупотребленій, открыто торгуя мъстами, облагая налогомъ право быть рехидоромъ ") 18 лътъ отъ роду или взимая 750 золотыхъ за право быть судимымъ высшимъ судомъ. Новый министръ финансовъ Гаррай при самомъ вступленіи своемъ въ должность прямо объявилъ, что всякій, желающій получить казенное мъсто обязывается ежегодно вносить въ казну третью часть получаемаго имъ по мъсту дохода. Во всякой другой странъ-замъчаетъ Тикноръ-

<sup>\*)</sup> Рехидоръ-мелкій муниципальный чиновникъ, нічто въ роді волостного старшины.



подобныя легализированныя элоупотребленія не замедлили бы вызвать дълую революцію, но религіозный и преданный своимъ государямъ испанскій народъ довольствуется пассивнымъ сопротивленіемъ власти, платитъ третью часть налоговъ и вступаеть въ сдълку съ продажными чиновниками, которые за извъстную плату охотно оставляють его въ поков. Высшее общество Мадрида не представляло для Тикнора большого интереса; по его словамъ, это было собраніе людей, мало образованныхъ, едва усвоившихъ себъ европейскій лоскъ и къ тому же преданныхъ азартной игръ, составлявшей непремънную принадлежность всякаго Soirée. Но если американскаго путешественника возмущали общественные порядки Испаніи и не удовлетворяло высшее общество, то его вполнъ примирилъ съ нею простой народъ, стоявшій въ сторонъ отъ общей заразы и сохранившій въ своемъ быть и характеръ много оригинальныхъ и симпатичныхъ чертъ. Мало склонный къ увлеченю. Тикноръ по временамъ впадаеть въ лиризмъ, когда ему приходится говорить о національномъ характеръ Испанцевъ. Нигдъ онъ не встръчалъ такого радушія и гостепріимства, такой любезности и въжливости, соединенной съ чувствомъ собственнаго достоинства; все это вмъстъ съ оригинальнымъ и поэтическимъ колоритомъ самой жизни навсегда привязало его къ Испаніи. "Повърите ли вы"--пишеть онъ къ своему другу Чаннингу изъ Мадрида-что то, что кажется романической выдумкой въ другихъ странахъ, здъсь становится фактомъ и что во всемъ, что касается нравовъ и обычаевъ испанцевъ, Сервантесъ и Лессажъ-самые достовърные историки Испаніи. Перебравшись черезъ Пиренеи, вы чувствуете себя перенесенными не только въ другую страну, но даже въ другую эпоху, по крайней мъръ на два въка назадъ; вы къ удивленію находите, что народъ продолжаеть эдёсь вести поэтическую жизнь, о которой мы не имъемъ понятія. Пастушескій быть напр. можно наблюдать до сихъ поръ во многихъ частяхъ Испаніи. Возвращаясь домой вечеромъ, я каждый разъ встръчаю группы ремесленниковъ, танцующихъ подъ звуки флейты и кастаньетовъ свои живописные національные танцы, а по ночамъ мнв не разъ случалось видъть молодого человъка съ гитарой въ рукахъ, изливающаго передъ балкономъ своей возлюбленной свою любовь и свои страданія."

Четырехмъсячнаго пребыванія въ Мадридъ было совершенно достаточно для Тикнора, чтобъ вполнъ усвоить себъ испанскій языкъ. Счастливый случай послалъ ему въ руководители такого

знатока испанской старины и народности, какъ Конде, который ежедневно по три часа занимался съ нимъ языкомъ, читалъ испанскихъ классиковъ и т. п. Запасшись книгами по исторіи испанской литературы, которую онъ тогда уже задумалъ сдълать предметомъ своихъ лекцій, Тикноръ вывхалъ изъ Мадрида на югъ Испаніи, нам'вреваясь пробраться оттуда въ Португалію. Путешествіе по югу Испаніи было въ то время не совствиь безопасно: земская полиція была плохо организована и бездъйствовала, а правильно организованныя разбойничьи шайки преспокойно разгуливали по странъ, наводя ужасъ на жителей. Въ виду всего этого Тикноръ счелъ за лучшее такть не въ почтовомъ дилижансъ, но примкнуть кь купеческому каравану, и такимъ образомъ совершилъ путешествіе изъ Гранады въ Малагу. Остатки нъкогда славной мавританской цивилизаціи не могли не привлечь его вниманія, и онъ посвящаеть нъсколько прекрасныхъ страницъ описанію памятниковъ мавританской архитектуры. Гранадскій архіепископъ удивиль его какъ роскошью своего истинно царскаго пріема, такъ и своимъ колоссальнымъ невъжествомъ. Желая похвастаться передъ своимъ ученымъ гостемъ сокровищами своей библіотеки, добродушный прелать пресерьезно увіряль Тикнора, что въ числъ ея драгоцънностей находятся между прочимъ автографы всъхъ пророковъ и апостоловъ, до сихъ поръ производящіе чудеса. Изъ Севильи въ Лиссабонъ Тикноръ не ръшился ъхать столбовой дорогой на Бадахосъ, а по совъту мъстныхъ жителей предпочелъ прибъгнуть къ помощи контрабандистовъ, которые за небольшую сумму взялись переправить его черезъ горы въ Португалію. Въ назначенный день двое изъ нихъ съ двумя запасными мулами открыто явились въ городъ, въ гостиницу, гдф жилъ Тикноръ и, захвативъ съ собой его и его багажъ, направились въ горы. "Мы достигли", -- разсказываетъ Тикноръ-, на закатъ солнца ущелья, гдъ расположились лагеремъ контрабандисты. Всъхъ ихъ было двадцать восемь человъкъ при сорока мулахъ. Это были бравые молодцы, вооруженные ружьями, пистолетами и саблями. Одни изъ нихъ расположились группами подъ тънью громаднаго пробковаго дерева, другіе суетились вокругъ огня и готовили ужинъ. Мнъ стоило большого труда приноровиться къ ихъ привычкамъ: разостлавъ свое одъяло, я расположился на немъ, какъ дома, ълъ за двоихъ и спалъ также безпечно и спокойно, какъ храбръйшій изънихъ. На другой день я уже быль съ ними на короткой ногъ, а восьмидневное путешествіе по мало-проважимъ дорогамъ, съ умышленнымъ объва-

домъ всякихъ населенныхъ мъстъ, установило между мною и моими добрыми и върными проводниками особаго рода дружбу. Двое изъ нихъ, отъ природы одаренные далеко не дюжинными способностями, познакомили меня съ принципами ихъ ассоціаціи и съ своими религіозными и политическими убъжденіями, находившимися въ связи съ ихъ соціальнымъ положеніемъ. Разговоры съ ними были моимъ главнымъ развлеченіемъ, и хотя мѣста, черезъ которыя мы проважали, были печальны и пустынны, но я ръдко проводилъ такъ весело недълю, какъ въ это восьмидневное путешествіе. Новость положенія и необычность всего видъннаго очень нравились мнъ: спать подъ открытымъ небомъ, объдать подъ тънью деревьевъ, жить на дружеской ногъ съ людьми, стоящими внъ закона и рискующими ежедневно быть разстрълянными, либо повъшенными, словомъ, вести въ продолжение цълой недъли жизнь кочевого араба или мамелюка, -все это вмъстъ взятое сумъло скоро вселить въ мою душу ту веселую безпечность, которою отличались мои спутники. Короче, я быль весель всю дорогу, и она не показалась мив длинна. Достигнувъ границы Португаліи, я съ особеннымъ чувствомъ простился съ единственной въ міръ страной, гдъ покровительство контрабандистовъ гораздо предпочительнее покровительства законовъ правительства, съ которымъ они враждують".

Португалія не надолго удержала нашего путешественника онъ увхалъ оттуда по прошествіи місяца и въ конців декабря 1818 года мы его снова видимъ въ Парижъ. Прежніе знакомые Тикнора герцогиня де-Брольи (г-жи Сталь уже не было въ живыхъ), Гумбольдть и др. встрътили его съ прежнимъ радушіемъ; кромъ того, письма французскаго посланника при испанскомъ дворъ герцога Монморанси Лаваля, съ которымъ онъ сблизился въ Мадридъ, открыли ему доступъ въ салонъ герцогини Дюра, графини де С.-Олеръ, маркизы Лувуа и др. Весьма интересенъ разсказъ Тикнора о встръчъ его съ знаменитымъ Талейраномъ: "Зайдя какъ-то разъ вечеромъ къ г-жъ Дюра, я засталъ у ней пожилого господина, который стояль у камина, обернувшись спиной къ огню. Онъ быль одъть въ длинный, съраго цвъта, однобортный, застегнутый до верху, сюртукъ, въ петлицъ котораго виднълась ленточка почетнаго легіона. Хозяйка вела съ нимъ оживленный разговоръ, называя его mon prince. Они обсуждали вопросъ, бывшій въ то время предметомъ самыхъ разнообразныхъ толковъ въ обществъ и журналахъ. Вопросъ состоялъ въ томъ, обязательно ли для протестантовъ, въ силу одной статьи конституціонной хартіи, гласившей, что католицизмъ признается государственной религіей во Франціи, выказывать внъшнимъ образомъ уважение къ католическимъ церемоніямъ, именно укращать дома свои коврами во время прохожденія процессіи въ праздникъ Тъла Господня. Ревностные католики утверждали, что обязательно, протестанты отрицали это и перенесли дъло въ высшее судебное учрежденіе, которое высказалось въ ихъ пользу. Герцогиня была недовольна ръшеніемъ суда и не безъ искусства отстаивала свое мивніе; господинь въ свромь сюртукв остроумно возражаль ей, но повидимому не имълъ никакого желанія входить въ обсужденіе этого вопроса по существу. Задітый подъ конецъ за живое нъсколькими колкими замъчаніями своей собесъдницы, онъ сказаль ей въ упоръ, внезапно измънивъ тонъ: "А знаете ли вы кто присовътовалъ вставить выражение "государственная религія" въ хартію?—Нъть не знаю",—отвъчала герцогиня, но кто бы ни вставилъ его, слова эти превосходны".

- —"Такъ знайте же, что слова эти вставлены по моему совъту".—"Я очень рада,—сказала на это герцогиня сътонкой усмъшкой, что эти золотыя слова принадлежать вамъ, и благодарю васъ за нихъ".—"А знаете ли вы,—продолжалъ неизвъстный гость, почему я такъ поступилъ?
- "Не знаю, но думаю, что вы по обыкновеню руководились самыми благими намъреніями".—Нъть, я посовътоваль вставить эти слова въ хартію, потому что они ровно ничего не значать". Озадаченная этимъ оригинальнымъ признаніемъ, герцогиня, пользуясь присутствіемъ Тикнора, поспъшила перевести разговоръ на Америку. Уходя, Тикноръ узналъ, что неизвъстный гость въ съромъ сюртукъ, сразившій такимъ образомъ хозяйку дома, былъ Талейранъ.

Въ январъ 1819 г. Тикноръ перебрался изъ Парижа въ Лондонъ. Онъ попрежнему дълилъ свое время между библіотекой и салонами. Въ числъ лицъ, оказавшихъ ему на этотъ разъ наибольшее вниманіе, былъ лордъ Голландъ, одинъ изъ образованнъйшихъ англійскихъ вельможъ, знатокъ испанской литературы и авторъ прекрасной біографіи Лопе-де-Веги. Въ домъ его Тикноръ имълъ случай познакомиться съ даровитъйшими представителями либеральной партіи въ Англіи—Мэкинтошемъ, лордомъ Брумомъ, Сиднеемъ Смитомъ, лордомъ Джономъ Росселемъ и др. Душою общества былъ Сидней Смитъ, очаровательнъйшій собесъдникъ въ Англіи, блестящій юморъ котораго Тикноръ сравниваеть съ фосфорическимъ блескомъ океана. Въ гостепріимномъ

дом' лорда Голланда Тикноръ большею частью проводилъ свободное отъ занятій время; онъ бываль бы и чаще, если бы не боялся утруждать лэди Голландъ, которая неизвъстно почему не особенно его долюбливала. Однажды, видимо желая сконфузить молодаго американца, которому оказывали, какъ ей казалось, слишкомъ много вниманія, она спросила Тикнора съ самой невинной улыбкой, правда ли, что Америка была первоначально заселена преступниками, перевезенными туда изъ Англіи? "Мнъ этотъ фактъ неизвъстенъ, -- отвъчалъ Тикноръ, пно я очень хорошо знаю, что въ числъ первыхъ поселенцевъ въ Америкъ были ваши предки и что статую одного изъ нихъ до сихъ поръ можно видъть въ King's Chapel въ Бостонъ". Впослъдствіи впрочемъ леди Голландъ сумъла лучше оцънить Тикнора и осталась навсегда въ наилучшихъ отношеніяхъ съ нимъ.-- Изъ Лондона Тикноръ сделаль экскурсію въ Шотландію и провель два очаровательныхъ дня въ замкъ Вальтеръ-Скотта. Въ Эдинбургъ онъ получилъ грустную въсть о кончинъ нъжно-любимой матери. Сообщая ему эту въсть, отецъ просиль его возвратиться домой весной, такъ какъ весна наилучшее время для такого дальняго перевада, "а твоя святая и нынъ блаженная мать – писаль убитый горемъ старикъ-часто говорила мнъ, что ты возвратишься къ намъ весной; въ послъдній же періодъ своей жизни, когда силы ея слабъли съ каждымъ днемъ, она просила меня сказать тебъ, чтобы ты безумно не убивался по ней, но, имъя въ виду свою карьеру, продолжаль бы работать по прежнему во славу Божію, на пользу себъ и своей родинъ". Тикноръ свято исполнилъ просьбу умирающей и искаль утвшенія оть скорби въ занятіяхъ. Боясь, чтобъ жгучія воспоминанія не лишили его необходимаго мужества, онъ въ своемъ дневникъ и письмахъ къ роднымъ избъгалъ говорить о своей невознаградимой утрать, и только полгода спустя, когда горе его отчасти утратило острый характеръ, онъ далъ исходъ своимъ чувствамъ и написалъ трогательныя строки, которыя позволяють заключать, какъ тяжель быль нанесенный ему ударь: "Одиннадцатаго февраля я получилъ извъстіе о смерти матери. Мысль о томъ, что я не былъ при ней въ эти минуты была такъ вынести ее. горька, что я едва могъ Мнъ все казалось, хорошо, увхавши поступилъ не ВЪ Европу; теперь, когда я пишу эти строки, когда жгучая скорбь уже улеглась, я не могу совершенно изгнать изъ моей головы этой мысли. Но все въ рукахъ Того, Кто отнялъ у меня все, что было у меня самаго дорогого, и Кто одинъ можеть утъщить насъ въ Имъ же

ниспосылаемыхъ горестяхъа. Хотя со времени полученія роковаго извъстія потребность видъть своихъ возрастала съ каждымъ днемъ, но и на этоть разъ онъ во имя матери сумъль подавить свое желаніе и отложиль отъбадь до весны. "Во сно и на яву", писаль онъ сестръ, "строю я воздушные замки и разные планы касательно моей жизни на родинъ, но до свиданія съ вами ничего не могу ръшить. Знаю только, что мое преобладающее желаніе — это уменьшить хоть часть того великаго долга, который я должень уплатить вамъ и моему дорогому отцу. Какъ это можно наилучшимъ образомъ устроить, -- ръщайте вы, такъ какъ вы представляете главный предметь моихъ самыхъ священныхъ обязанностей". Постивъ поэтовъ, такъ-называемой, Озерной Школы (Lake-School) Соути, Уордсворта (котати зам'втимъ, что характеристика Соути принадлежить къ числу лучшихъ украшеній Дневника) и за вхавъ въ Лондонъ, чтобы проститься съ пріятелями, Тикноръ въ конпъ апръля сълъ въ Ливерпулъ на корабль, который долженъ былъ доставить его въ Америку.

6-го іюня 1819 г., послів четырехлівтняго отсутствія, Тикнорь вступиль подъ кровлю родительского дома. Отецъ имъль полное право гордиться такимъ сыномъ; върный завъту отца, онъ дъйствительно возвратился умнъе и лучше, чъмъ уъхалъ изъ дому. Систематическія занятія развили его умъ и расширили сферу его умственнаго созерцанія; общеніе съ великими умами міра придало еще болъе возвышенности его идеямъ; между тъмъ сердце его оставалось такимъ же чистымъ, какъ и прежде, сохранило ту же дътскую въру въ Бога, ту же любовь къ семьъ, родинъ и друзьямъ. Онъ возвратился съ твердымъ желаніемъ посвятить свои силы на служение родинъ и наукъ, и тотчасъ по прівадв сталь уже готовитья къ лекціямъ. 10 августа последовало офиціальное назначеніе его профессоромъ французской и испанской литературы въ Harvard College, а нъсколько дней спустя при многочисленномъ собраніи публики онъ прочель съ большимъ успъхомъ свою вступительную лекцію объ общемъ характеръ испанской литературы. Манера чтенія Тикнора была скоръе нъмецкая, чъмъ французская, хотя онъ и читалъ безъ тетради; помня слышанное имъ отъ Гёте замъчаніе, что краснортчіе ослъпляеть, но не научаеть, онъ не старался поразить своихъ слушателей эффектными фразами или блестящими парадоксальными идеями; изложеніе его им'вло характеръ строгій, спокойный, историческій, хотя и не лишено было изящества.

Одинъ изъ тогдашнихъ слушателей Тикнора такъ отзывался объ его университетскихъ чтеніяхъ: "онъ обладаль ръдкой способностью приковывать къ себъ вниманіе аудиторіи; когда говорилъ, слушатели боялись проронить дыханіе, а между тъмъ онъ не болъе какъ подробно разъяснялъ имъ же составленный весьма точный и методическій конспекть (Syllabus), который находился въ рукахъ у каждаго студента". Старику Тикнору долго пришлось гордиться успъхами сына: ударъ паралича поразиль его вы юнъ 1821 г. Какъ истинный христіанинь, онъ умерь съ твердостью, едва успъвъ благословить сына на бракъ съ Анной Элліоть, дочерью богатаго бостонскаго купца. Наслъдство, оставшееся послъ отца, и значительное приданое, взятое за женой, дали возможность Тикнору устроиться вполнъ комфортабельно въ своемъ собственномъ домъ, который становится съ этихъ поръ сборнымъ пунктомъ всего, что было образованнаго и развитого въ Бостонъ. Прескоттъ, Чаннингъ, Уэбстеръ, Эверретъ и другія знаменитости были въ теченіе многихъ лъть его постоянными гостями; нъкоторые изъ болъе близкихъ друзей подолгу проживали въ гостепріимномъ дом'в Тикнора, что впрочемъ нисколько не нарушало обычнаго хода его занятій.—Проработавъ зиму, Тикноръ обыкновенно предпринималъ лътомъ экскурсіи по родинъ и въ свою очередь гощивалъ у своихъ знакомыхъ друзей. Такъ текла въ продолжение многихъ лътъ свътлымъ ровнымъ потокомъ жизнь Тикнора въ Бостонъ. Въ 1834 г. онъ быль уже отцомъ несколькихъ детей, и деятельно занимался ихъ воспитаніемъ. Тикноръ быль не изъ техь отрешившихся отъ міра ученыхъ, которые, зарыващись въ свои книги, не хотятъ откликаться на запросы жизни, напротивъ того: значительную часть остававшагося отъ обычныхъ ученыхъ занятій времени, онъ охотно отдавалъ общественнымъ обязанностямъ. Вскоръ послъ смерти отца онъ былъ избранъ предсъдателемъ педагогическаго совѣта городскихъ школъ (мъсто, много лъть занималь его отецъ) и обнаружиль на этомъ посту замъчательную дъятельность; кромъ того онъ принималъ горячее и дъятельное участіе въ устройствъ бостонской публичвой библіотеки, быль главой общества распространенія дешевыхъ и полезныхъ книгъ въ народъ и т. д. Съ самаго вступленія своего въ ряды профессровъ Harward College Тикноръ вмъстъ съ своимъ геттингенскимъ товарищемъ Эверретомъ задумалъ планъ преобразованія этого первобытнаго учрежденія. Основанный въ 1638 г. Джономъ Гарвардомъ, этотъ древнъйшій изъ американскихъ университетовъ, представлялъ изъ себя въ двадцатыхъ годахъ нынъшняго стольтія нъчто весьма странное. Раздъленій на факультеты въ немъ не было, и каждый студенть обязанъ былъ слушать и сдавать экзамень изъ всъхъ преподаваемыхъ въ коллегіи предметовъ. Въ прежнее время, когда предметовъ было не много, такой порядокъ не представлялъ большихъ неудобствъ, но, по мъръ увеличенія числа канедръ (въ 1820 г. число ихъ доходило до двадцати), такая многопредметность дълала почти невозможнымъ всякое серьозное занятіе, всякую спеціальность. Убъдившись на опыть въ безполезности такого хаотическаго устройства, Тикноръ выработаль проекть разделенія Harward College на факультеты, принявъ за образецъ раздъленіе, существовавшее въ Геттингенъ. Въ защиту этого проекта онъ издалъ въ 1825 г. особый мемуаръ \*), въ которомъ кромъ того настаивалъ измъненіи устаръвшихъ методовъ преподаванія. часть проекта, касавшаяся разд'вленія преподаванія филологическихъ предметовъ, и была принята, но въ цъломъ проектъ Тикнора разбился объ оппозицію преданныхъ рутинъ бостонскихъ профессоровъ и это обстоятельство побудило главнымъ образомъ Тикнора выйти въ 1834 г. въ отставку. "Въ продолжение цълыхъ 15 лътъ", —писалъ онъ своему другу Дэвису, — "я былъ дъятельнымъ профессоромъ и въ продолжение по крайней мъръ 13 лътъ я велъ постоянную борьбу за лучшую организацію нашего университета. Въ моей спеціальности я одержалъ побъду, но я не могъ добиться принятія моего проекта въ целомъ. Пока я надъялся провести его, я оставался въ университеть; утративъ же всякую надежду, я счелъ своимъ долгомъ выйти изъ него". Къ университетскимъ непріятностямъ присоединилось еще одно печальное событіе, которое заставило Тикнора въ следующемъ году оставить родной городъ и искать освъженія въ продолжительномъ путешествіи по Европъ. Осенью 1834 г. Тикноръ лишился своего единственнаго сына, прелестнаго мальчика, на которомъ сосредоточивались всв его надежды. Ударъ быль слишкомъ жестокъ, и Тикнору нужно было призвать на помощь всю энергію своего характера и всю свою преданность волъ Провидънія, чтобъ не впасть въ отчаяніе. Друзья Тикнора выказали горячее участіе въ постигшемъ его горъ, прислали ему много сочувственныхъ писемъ. Воть что писаль онь по этому поводу Дэвису: "Письма ваши,

<sup>\*)</sup> Remarks on changes lately proposed or adopted in Harward University. Boston 1825.



мой милый Чарльзъ, очень обрадовали насъ. Участіе друзей есть единственное земное утёшеніе въ скорби, и вамъ, которому самому приходилось много страдать, нечего повторять, какъ мы цёнимъ ваше участіе. Пока мой сынъ быль живъ, я погружался мечтою въ будущее и видёль въ немъ блестящую надежду, сіявшую для меня съ каждымъ днемъ все ярче. Но теперь, когда его больше нётъ, я живу только прошедшимъ и настоящимъ; я каждую минуту чувствую невознаградимую потерю, постоянно ощущаю отсутствіе того, что мнё было такъ дорого и что было безъ моего вёдома связано со всёмъ моимъ существованіемъ, со всёмъ моимъ внутреннимъ міромъ. Да, мнё теперь горько, очень горько, не потому чтобъ я обманулся въ своихъ ожиданіяхъ и утратилъ въ сынё будущую опору моихъ преклонныхъ лётъ, но потому что, я не вижу больше его свётлой улыбки, не слышу его милаго голоса".

Лътомъ 1835 г. Тикноръ съ женою и двумя дочерьми (старшей изъ нихъ было уже въ это время 12 леть) отплыль изъ Америки въ Англію. Проведя літо въ путешествіи по Англіи и Германіи и посьтивъ старыхъ пріятелей. Тикноръ предпочелъ на зиму отправиться въ Дрезденъ, городъ тихій, уютный и представлявшій много рессурсовъ для научныхъ занятій и художественнаго образованія. Здёсь Тикноръ познакомился съ Людвигомъ Тикомъ, графомъ Баудишиномъ, Раумеромъ, художникомъ Ретшемъ, знаменитымъ иллюстраторомъ Шекспира, и другими болье или менье замьчательными людьми; здысь было положено начало его многолътней дружбъ съ принцемъ Іоанномъ, въ послъдствіи королемъ Саксонскимъ, подавшей поводъ къ интересной перепискъ между ними, продолжавшейся до самой смерти Тикнора. Принцъ Іоаннъ былъ еще тогда молодымъ человъкомъ и трудился надъ своимъ классическимъ переводомъ Божественной Комедіи Данте, изданнымъ имъ несколько леть спустя подъ псевдонимомъ Филалетеса. Весною 1836 г. Тикноръ съ семействомъ сдълаль экскурсію въ Берлинъ. Гумбольдть, жившій тогда постоянно въ Берлинъ, встрътился съ Тикноромъ по-пріятельски, самъ показывалъ ему зоологическія и минералогическія коллекціи берлинскаго университета и познакомиль его съ замъчательными людьми въ Берлинъ-первымъ министромъ извъстнымъ писателемъ Ансильйономъ, основателемъ исторической школы въ правъ Савиньи и др. Отъ Ансильйона Тикноръ услышаль интересный разсказь о разговоръ г-жи Сталь съ Фихте, который онъ не замедлилъ занести въ свой дневникъ. Въ бытность свою въ Берлинъ г-жа Сталь была предметомъ общаго вни-

манія; ученые и литераторы наперерывь добивались чести быть представленными французской писетельницъ, пользовавшейся большой известностью въ Германіи. Когда на одномъ вечере ей быль представлень Фихте, г-жа Сталь посль обычныхъ привътствій попросила знаменитаго философа подарить ей un petit quart d'heure и познакомить ее съ своей философской системой, основной принципъ которой я всегда казался ей темнымъ. Объяснить въ четверть часа основы философской системы, на создание которой ушла цълая жизнь, было бы дъломъ труднымъ даже для человъка въ десять разъ лучше владъвшаго французскимъ языкомъ, чъмъ Фихте; тъмъ не менъе задътый за живое философъ принялъ вызовъ и, запинаясь на каждомъ шагу, началъ изложение своей системы. Г-жа Сталь, слушавшая его съ большимъ вниманіемъ, повидимому, осталась вполнъ удовлетворенной его объясненіями. "Довольно" сказала она, прерывая философа, "я васъ превосходно поняла. Ваша система прекрасно иллюстрируется однимъ эпизодомъ изъ путешествій барона Мюнхгаузена" \*). При этихъ словахъ лино Фихте приняло отчаянное выражение героя трагедіи. Не замъчая впечатлънія, произведеннаго ея замъчаніемъ, Сталь продолжала: "Однажды баронъ прибылъ на берегъ широкой ръки и не видя ни парома, ни лодки, на которой онъ могъ бы переправиться на другой берегь, онъ находился въ состояніи близкомъ къ отчаянію; впрочемъ и на этоть разъ остроуміе выручило его; онъ бросиль въ воду, вмъсто доски, свой плащъ и, держась за рукава его, переправился на тоть берегь. Мнв кажется, что вы также точно поступаете съ вашимъ я; не правда-ли г-нъ Фихте?" Присутствовавшій при этомъ разговоръ Ансильонъ разсказываль Тикнору, что Фихте быль очень скунфуженъ и никогда не простилъ г-жъ Сталь этой выходки, хотя въроятнъе всего, что она не имъла намъренія его обидъть.

Изъ Берлина американскіе путешественники двинулись черезъ Прагу въ Въну.—Интересуясь всъми выдающимися людьми Европы, каковы бы ни были ихъ политическія убъжденія, Тикноръ по прибытіи въ Въну, познакомившись съ оріенталистомъ

<sup>\*)</sup> Баронъ Мюнхгаузенъ, ганноверскій уроженецъ и одно время офицеръ русской службы, извъстенъ фантастическими разсказами о своихъ странствованіяхъ и похожденіяхъ въ Россіи, весьма напоминающими собою "Не любо не слушай, а лгать не мѣшай" Они первоначально появились на англійскомъязыкъ, потомъ не разъ были переводимы на французскій и нѣмецкій яз. и пользовались большимъ успѣхомъ. Послѣднее ихъ изданіе вышло 1862 г. въ Парижѣ съ рисунками Густава Дорѐ.



Гаммеромъ и романистомъ Фердинандомъ Вольфомъ, отправился также и къ Меттерниху съ рекомендательнымъ письмомъ отъ Гумбольдта. Подъйствовала ли рекомендація Гумбольдта или самъ Тикноръ произвелъ благопріятное впечатленіе на всесильнаго министра, но только послъдній не разъ приглашаль Тикнора къ себъ и подолгу бесъдовалъ съ нимъ наединъ. Страницы, посвященныя Меттерниху, принадлежать къ самымъ интереснымъ страницамъ дневника Тикнора. Какъ бы желая оправдаться передъ безпристрастнымъ судьей отъ ваводимыхъ на него обвиненій, Меттернихъ съ полной откровенностью изложилъ передъ Тикноромъ теорію своей реакціонной политики, какъ единственно возможной въ Европъ и гордился тъмъ, что былъ постоянно въренъ ей. "По моему мнвнію" - говорить онъ - для человвка самое важное быть разсудительнымъ и умфреннымъ и желать только того, что можетъ осуществиться. Мой умъ, напримъръ, совершенно спокойный; я ни къ чему не отношусь страстно, и вотъ почему мнъ не въ чемъ упрекать себя. Увъряють, что я слишкомъ деспотиченъ въ политикъ; это не върно. Правда, я не люблю демократіи, потому что она всюду и вездъ является разлагающимъ элементомъ. По моему темпераменту и привычкамъ я болъе склоненъ къ созиданію, чъмъ къ разрушенію. Воть почему единственное правленіе, которое мнъ по душъ, это правление монархическое; по моему мнънію, только одна монархія въ состояніи соединить вмъсть людей и направить ихъ совокупныя усилія на пользу цивилизаціи". Въ отвъть на возражение Тикнора, что котя въ республиканскомъ правительствъ меньше послъдовательности и системы, но за то больше простора для ума и личной иниціативы, чъмъ въ монархіи, которая сама хочеть ділать все за всіхъ, Меттернихъ сказалъ слъдующее: "Вы говорите о своей странъ, а я о своей. Я очень хорошо знаю, что только благодаря своимъ демократическимъ учрежденіямъ Америка сділала такіе быстрые успіхи; не спорю, что если ваять съ одной стороны тысячу американцевъ, а съ другой тюсячу французовъ или Австрійцевъ, то первые, какъ личности, окажутся болъе развитыми и интересными, но при всемъ своемъ развитіи они смотрять въ разныя стороны и не бъ состояніи составить изъ себя одно цълое, способное неустанно прогрессировать. Въ Америкъ демократія вполнъ естественна; вы всегда были демократами; оттого демократія у вась-истина; въ Европъ же она-ложь, а я ненавижу всякую ложь. Да и у васъ она не болъе какъ непрерывный tour de force. Ваша политическая система скоро портится, и оттого вы часто находитесь въ отчаянномъ положеніи. Я не знаю, чъмъ все это окончится и когда, но не думаю, чтобы все это кончилось спокойно". Извъстно, что когда кто-то при Талейранъ сравнилъ Мазарини съ Меттернихомъ, Талейранъ вдко замвтилъ, что сравнение не совсвмъ вврно: кардиналь обманываль, но не дгаль, Меттернихь же постоянно лжеть, но никого не въ состояніи обмануть. Изъ словъ сказанныхъ Тикнору при второмъ свиданіи, можно заключить, что талейрановскій сарказмъ былъ извъстенъ Меттерниху и что онъ воспользовался первымъ представившимся случаемъ, чтобы возразить на него: "Съ тъхъ поръ, какъ я занимаю мой пость министра иностранныхъ дълъ я не измънялъ себъ ни на волосъ. Я никогда никого не обманываль, и воть почему думаю, что у меня во всемь міръ нъть ни одного личнаго врага. У меня было не мало товарищей, которыхъ мев приходилось устранять, но я не обманывалъ никого изъ нихъ, и ни одинъ не имъетъ противъ меня лично никакой вражды. Ко мив часто обращались за совътомъ вожди различныхъ партій въ другихъ странахъ; я съ ними говорилъ такъ же прямо и откровенно, какъ теперь говорю съ вами; не ръдко потомъ я быль поставленъ въ необходимость раздавить ихъ, но я никогда не обманывалъ ихъ, и увъренъ, что въ настоящее время даже среди ихъ у меня нъть личныхъ враговъ". Послъ одного изъ такихъ разговоровъ, продолжавшихся около двухъ часовъ, Тикноръ откланялся Меттерниху. Последній проводиль его до дверей и на прощаніи наговориль ему кучу любезностей. "Пять минуть спустя-тонко замъчаеть Тикноръ-онъ по всей въроятности, позабыль о моемъ существованіи".

Всего любопытнъе то, что во взглядахъ на современное состояніе Европы республиканецъ Тикноръ и вождь европейской реакціи во многомъ сходились другъ съ другомъ. Оба были убъждены, что потрясеніе принципа авторитета въ Европъ грозитъ неисчислимыми бъдствіями, и что свобода, какъ средство врачеванія соціальныхъ недуговъ, слишкомъ тонкое блюдо для европейскаго общества, привыкшаго къ многовъковой правительственной опекъ. Меттернихъ съ горестью говорилъ Тикнору, что Англія быстрыми шагами идетъ къ революціи, что у Франціи революція уже на носу и что въ Европъ нътъ государственныхъ людей, способныхъ предотвратить грозящій кризисъ. Тикноръ, можеть быть отчасти подъ вліяніемъ бестадъ съ Меттернихомъ, смотрить почти также мрачно и безотрадно на европейскіе порядки и сравнивая ихъ съ американскими, преисполняется чувствомъ патріотической гордости. "Ты просищь меня, пишеть онъ

своему другу Ричарду Дана изъ Рима отъ 22 февраля 1837 г., сообщить тебъ что нибудь утъшительное для стараго тори. Ръшительно нечего. Выражение Меттерниха, сказанное мив прошлымъ льтомъ, что современное состояніе Европы отвратительно (l'état actuel de l'Europe est dégoutant) вполнъ выражаеть мон собственныя впечатльнія и еще болье соотвытствовало бы твоимь, если бы ты такъ много повздилъ по Европъ, какъ я. Справедливо, что старые принципы, которыми держится общество, расшатаны, что шумъ разрушенія слышится всюду и что этому разрушенію едва ли сможеть противодъйствовать сложная правительственная машина, у которой по мъръ увеличенія числа колесъ и тренія уменьшается движеніе. Словомъ, механизмъ пришель въ разстройство, пружины утратили свою упругость, и только внъшняя сила заставляеть его двигаться. Высшіе классы, которымъ принадлежить власть, представляють изъ себя жалкую картину слабости, самонадъянности и нравственнаго разложенія. Государственные люди боятся будущаго и медлять; сегодня уступять, завтра прижмуть - и всегда не во время. Съ другой стороны средній классъ быстро богатветь и становится развитве, въ низшихъ же классахъ, мало развитыхъ и образованныхъ, замъчается глухое недовольство и зависть. При такомъ положеніи дълъ правительству ничего не остается какъ искать опоры въ среднемъ сословіи, другими словами опереться на принципъ собственности. Но въдь это уже цълая революція, ибо личный интересъ никогда не въ состояніи замінить собою уваженіе къ авторитету власти. Мы увидимъ впослъдствіи, каковъ будеть результать этого опыта среди народовъ, испорченныхъ сверху и лишенныхъ нравственно принциповъ внизу, а таковы всв народы Европы, не исключая даже до нъкоторой степени и англичанъ. Мы, американцы, страдаемъ противоположными недостатками, на мой взглядъ гораздо болье предпочтительными. Въ основъ нашей жизни лежить принципъ семейной нравственности, почти отсутствующей въ Европъ. Въ самыхъ обдъленныхъ классахъ общества мы встръчаемъ людей, одаренныхъ такимъ умомъ, волей и свъдъніями, которыхъ мы тщетно будемъ искать въ соотвътственныхъ классахъ европейскаго общества. Вообще человъкъ въ Америкъ болъе человъкъ, чъмъ гдъ бы то ни было. Несмотря на ощибки, неразрывно связанныя съ широкимъ разливомъ свободы, все-таки чувствуется, что наша жизнь больше даеть удовлетворенія уму, сердцу и душть, чъмъ жизнь старой Европы".

Выбхавъ изъ Въны въ іюль 1836, наши путешественники провели нъсколько мъсяцевъ въ странствованіяхъ по Тиролю, Швенцаріи и съверной Италіи, а на виму поселились въ Римъ. Тикноръ нанялъ прекрасную виллу на склонъ Монте-Пинчіо, откуда открывался великолъпный видъ на озаренный солнцемъ въчный городъ. Въ Римъ Тикноръ встрътился съ своимъ старымъ пріятелемъ Бунзеномъ, который ввель его въ кружокъ нъмецкихъ археологовъ и художниковъ; тутъ онъ познакомился съ египтологомъ Лепсіусомъ, живописцемъ Овербекомъ, археологомъ Гергардтомъ и маститымъ датскимъ скульпторомъ Торвальдсеномъ. Прогулки по Риму въ обществъ такихъруководителей какъ Бунзенъ и Гергардть, изучение намятниковъ искусства и занятія въ Ватиканской библіотекъ наполняли собою цълый день; вечеръ же Тикноръ по прежнему посвящалъ обществу и перезнакомился со всъми сколько нибудь интересными людьми въ Римъ; въ числъ лицъ, съ которыми онъ стоялъ въ это время на пріятельской ногъ, были историкъ Сисмонди, другъ Гете Кестнеръ, библіотекарь ватиканской библіотеки филологь Анжело Маи, знаменитый лингвисть кардиналъ Меццофанти и др.

Осень и зиму следующаго года Тикноръ провель съ своимъ семействомъ въ Парижъ. Дочь г-жи Сталь, герцогиня де Брольи и ея мужъ, бывшій еще недавно первымъ министромъ, встретили его какъ стараго друга и употребили всъ усилія, чтобы сдълать его пребываніе въ Парижъ наиболье пріятнымъ. Въ салонъ г-жи де Брольи Тикноръ, встрътился съ Вильменомъ, Гизо, Сенъ-Бевомъ, Мериме и др. Кромъ того онъ имълъ случай познакомиться и сойтись съ Форіэлемъ, авторомъ Исторіи Провансальской Поэвін, который пріятно удивиль его своими глубокими познаніями въ древней испанской поэзіи, съ Ламартиномъ, весьма неудачно изображавшимъ изь себя политика, историками Августиномъ Тьерри, Минье и др. Изъ русскихъ, встръченныхъ имъ въ Парижъ, Тикноръ отзывается съ большимъ сочувствіемъ о братьяхъ А. И. и Н. И. Тургеневыхъ. Парижъ на этотъ разъ вообще произвель на него менъе пріятное впечатльніе чъмь прежде, главнымъ образомъ потому, что политика совершенно вытеснила литературные и художественные интересы и что изъ-за личныхъ мелочныхъ счетовъ политическихъ партій общество забывало великіе интересы свободы и прогресса. Салоны превратились въ политическіе клубы съ самыми разнообразными оттынками; въ вихъ только и толковали что о выборахъ, о дъйствіяхъ министерства, с томъ, кто будеть преемникомъ Моле и т. д. Однажды,

когда положеніе дёль было особенно натянуто и ежечасно ждали министерскаго кризиса, когда Моле шатался и восходила звъзда Гизо и Тьера, Тикноръ нарочно посътилъ въ одинъ день различные салоны, чтобы полюбоваться игрой человъческаго честолюбія и политическихъ страстей. Онъ началъ съ перваго министра Моле. Въ салонахъ Моле было более чемъ просторно; депутатовъ было мало, только иностранные дипломаты блуждали по заламъ, стараясь прочесть въ глазахъ хозяина его судьбу. Самъ Моле глядълъ мрачно и желая уклониться отъ дипломатическихъ бесъдъ, разговаривалъ противъ своего обыкновенія довольно долго съ Тикноромъ, который первое время не могъ понять этой неожиданной любезности. У Гизо было совершенно наоборотъ. Скромная квартира знаменитаго доктринера была биткомъ набита депутатами и людьми его партіи, лица которых выражали торжество. Они часто подходили и перешептывались съ Гизо, который подъ личиной строгости и достоинства тщетно старался скрыть внутреннее волненіе. Оть Гизо Тикноръ отправился къ Тьеру. Зд'ясь уже совершенно не было той сдержанности, которая царствовала въ салонъ Гизо. Начиная съ самого хозяина, который сіялъ отъ удовольствія и разсыпался въ любезностяхъ даже передъ Монталамберомъ и карлистами, всв присутствующіе шумно высказывали свою радость. Настоящимъ оазисомъ среди этой пустыни, мъстомъ гдъ Тикнору приходилось отводить душу, была скромная гостиная историка Огюстена Тьерри, совершенно ослъпшаго и лишеннаго ногь, но переносившаго свое горе съ спокойствиемъ истиннаго философа и забывавшаго всъ свои немощи и страданія, когда разговоръ касался его любимаго предмета. Далъе Тикноръ нашелъ, что Парижъ въ продолжение двадцати лъть измънился еще къ худшему и въ другомъ отношении: подъ рукою Бальзака, Жоржа Занда и Поль-де-Кока изящная литература приняла болъзненнострастное направленіе, а театры наполнились массой скандальныхъ пьесъ, отражавшихъ въ себъ растлънные нравы парижской буржуазін.

Лѣтомъ 1838 г. Тикноръ съ семействомъ возвратился въ Америку. Какъ человъкъ осторожный, онъ не ръшился състь на одинъ изъ пороходовъ, которые только что начинали дълать свои рейсы между Англіей и Америкой, но предпочелъ болъе продолжительное плаваніе на парусномъ суднъ. По прибытіи въ Америку онъ былъ несказанно обрадованъ замѣченнымъ имъ прогрессомъ во всъхъ сферахъ жизни родной страны. "Трудно вамъвыразить"—писалъ онъ по этому поводу къ одному лондонскому

пріятелю,—"какъ я пораженъ улучшеніями, происшедшими здѣсь во время моего трехлѣтняго отсутствія. Эти три года, ознаменовавшіеся величайшимъ коммерческимъ кризисомъ, когда либо пережитымъ нами, могли бы въ другихъ странахъ имъть послъдствія, опасныя для всего общественнаго строя. Между твиъ у насъ положение низшихъ классовъ весьма удовлетворительно; благодаря своей бережливости и заработкамъ, они живуть довольно комфортабельно, а получаемое ими прекрасное воснитаніе, въ свяви съ чистотою семейныхъ нравовъ, держить ихъ пока въ сторонъ отъ тъхъ превратностей, которыя составляють удъль высшихъ классовъ. На каждомъ шагу я вижу очевидные признаки прогресса; дома и селенія выростають какъ бы изъ земли; Бостонъ уже связанъ съ другими городами тремя желъзными дорогами; по ръкамъ по всъмъ направленіямъ ходять пароходы; словомъ, я вижу дъятельность и прогрессъ не въ одномъ какомъ нибудь классь, но во всемъ населеніи страны. Воспитаніе сдълало у насъ болъе значительные успъхи, чъмъ накопленіе гатствъ, а если мы сумъемъ распространить его блага на всъхъ гражданъ и сберечь при этомъ чистоту семейныхъ нравовъ, то я не знаю, чего еще намъ больше желать".

При такомъ бодромъ и радостномъ настроеніи духа весело было работать, и въ скоромъ времени по возвращени своемъ изъ Европы Тикноръ принялся за давно задуманную имъ Исторію Испанской Литературы, которая въ продолженіе цълыхъ десяти лътъ была главнымъ дъломъ его жизни. Матеріалы для этого труда онъ постоянно собиралъ во время своихъ продолжительныхъ странствованій по Европъ; приступивъ же къ ихъ обработкъ, онъ далъ полномочіе своимъ корреспондентамъ, не жалъя средствъ, пріобрътать для него недостающія книги и заказывать ко-піи съ рукописей. За исключеніемъ близкихъ родныхъ и его друга Прескотта, съ которымъ онъ въ продолжение многихъ лътъ привыкъ дълиться всякой мыслью, никто и не подозръвалъ, что Тикноръ занятъ такимъ колоссальнымъ трудомъ. Дверь его кабинета была по прежнему открыта для всъхъ, кто до него имълъ дъло; онъ по прежнему предсъдательствовалъ въ педагогическомъ совъть и различныхъ благотворительныхъ обществахъ, по прежнему принималь горячее участие въ общественныхъ дълахъ. Проникнутый глубокимъ убъжденіемъ, что жизнь взыскиваеть человъка больше, чъмъ ученый трудъ, Тикноръ, оставивъ каеедру, считалъ себя въ правъ отдавать наукъ только свои досуги и работалъ преимущественно лътомъ, когда онъ уважалъ изъ Бостона

въ какой-нибудь прохладный и зеленый уголокъ на берегу Атлантическаго океана или въ сосъдствъ Ніагарскаго водопада. Такъ подвигался въ продолжение многихъ лътъ неслышными, но твердыми шагами трудъ, который долженъ быль увъковъчить Тикнора въ наукъ. Онъ находилъ такое удовольствие въ этомъ трудъ, что не особенно торопился изданіемъ его въ свъть, и на нетерпъливый вопросъ племянника, когда же онъ приступить къ печатанію, онъ спокойно отвічаль: "когда все будеть окончено". Наконецъ весною 1848 г. всъ три тома были готовы, и Тикноръ послаль ихъ въ рукописи своему другу Прескотту, мнвніе котораго онъ высоко ценилъ, съ просьбой откровенно высказать свое мнъніе и сдълать замъчанія на поляхъ. Прескотть выполниль требуемую оть него дружескую услугу съ полной откровенностью, умъньемъ и тактомъ: въ письмъ къ Тикнору, онъ мътко указалъ на характеристическія черты труда Тикнора, на его выдающіяся достоинства и на недостатки, вытекающіе изъ увлеченія любимымъ предметомъ; кромъ того къ письму онъ приложилъ восемнадцать страницъ своихъ замътокъ и дополненій, изъ которыхъ впослъдствіи составился его разборъ труда Тикнора, напечатанный въ 1850 въ North American Review. "Мив нечего говорить" —писаль онъ Тикнору-, какое наслаждение доставило мив чтение Вашего труда, посвященнаго предмету, всегда глубоко интересовавшему меня. Я не колеблюсь сказать, что Вашъ трудъ, какъ въ отношеніи научномъ, такъ и въ отношеніи художественномъ, какъ произведеніе искусства, исполненъ такимъ образомъ, что онъ непремънно долженъ занять важное и прочное мъсто въ литературъ. Не только европейскіе ученые, но и природные испанцы не перестануть обращаться къ Вашей книгъ, какъ къ самой полной и правдивой исторіи испанскаго народнаго духа, насколько онъ отразился въ литературныхъ произведеніяхъ. Люди, подобно миъ, поверхностно-знакомые съ испанской литературой, удивятся прочтеніи вашей книги, какъ богата Испанія всёми родами произведеній, существующихъ въ остальной Европъ, и какъ много она создала самостоятельных литературных формъ. Болъе свъдущіе, безъ сомнівнія, отдадуть полную справедливость той смівлости, съ которой Вы проникаете въ самые темные и отдаленные уголки литературы и извлекаете оттуда много такого, что было либо совершенно неизвъстно, либо не было оцънено по достоинству, а равно также и тому искусству, съ которымъ Вы поставили и по возможности ръшили много темныхъ и запутанныхъ вопросовъ въ этой области. Самый планъ книги представляется мнъ вполнъ

разумнымъ. Распредъливъ литературный матеріалъ по великимъ эпохамъ, носящимъ на себъ яркія характеристическія черты, Вы этимъ самимъ произвели ясное впечатлъніе на умъ читателя и связали умственное движеніе народа съ тъми измъненіями въ политическомъ и нравственномъ состояніи его, которыя не могли не оказать вліянія и на литературу. Вы прекрасно выяснили основную и едва ли не самую замъчательную черту кастильской литературы-глубокій національный характеръ ея, благодаря которому она занимаетъ совершенно особое мъсто среди европейскихъ литературъ, никогда не подвергавшихся тъмъ ніямъ, которымъ она подвергалась. — Наиболье интересные отдылы Вашего труда безспорно тъ, гдъ Вы касаетесь такихъ общеинтересныхъ вопросовъ, какъ напр. вопросъ о народныхъ испанскихъ романсахъ, а равно также и главы, посвященныя характеристикъ Лопе де Веги, Кальдерона и въ особености Сервантеса. Наименъе интересными для обыкновеннаго читателя покажутся подробныя изследованія о мало известныхь второстепенныхь писателяхъ. Если вы, имъя въ виду интересы публики, намърены сократить Вашу книгу, то сокращайте ее только въ этихъ отдълахъ. Здъсь Вы можете свободно дъйствовать авторскими ножнипами".

Книга Тикнора, вышедшая одновременно въ Нью-Іоркъ и Лондонъ въ концъ 1849, сразу создала ученую репутацію автора и заняла первое мъсто въ ряду сочиненій, посвященныхъ исторіи испанской литературы. Лучшіе знатоки испанской литературы въ Европъ Фердинандъ Вольфъ, Фордъ, Ф. Шаль и др. почти ее лестными рецензіями; а лица, которымъ онъ самъ послалъ свою книгу, прислали ему восторженныя благодарственныя письма. Вотъ что между прочимъ писалъ Тикнору престарълый, но юный духомъ, Людвигъ Тикъ: "Въ своей жизни я не мало прочелъ испанскихъ книгъ и имълъ дерзость считать себя въ числъ знатоковъ испанской поэзіи, но Ваша книга совершенно пристыдила меня, потому что изъ нея я узналъ много совершенно неизвъстнаго для меня. Особенно новы и поучительны кажутся мнъ главы, посвященныя испанскимъ народнымъ ромянсамъ, и я радуюсь при мысли, что мить еще не разъ придется обратиться къ нимъ за поученіемъ".

Исторія испанской литературы составляеть итогь всей научной діятельности Тикнора. Задуманная имъ еще въ молодости, подъ вліяніемъ раннихъ испанскихъ симпатій, она создалась въ теченіе многихъ літь; она была не разъ предметомъ его университетскихъ лекцій и была окончена въ 1848 году, когда ел автору шелъ уже 57 годъ. Онъ же занимала собою его мысль и въ старости; каждое новое изданіе ел являлось въ точномъ смыслъ слова исправленнымъ и дополненнымъ; экземпляръ ел до самой смерти лежалъ у него на рабочемъ столъ, и онъ ежедневно испещрялъ его поля замътками и поправками, возникавшими по мъръ болъе глубокаго изученія различныхъ деталей и легшими въ основу четвертаго и послъдняго изданія, вышедшаго уже послъ его смерти.

Выше было замъчено, что Тикноръ не былъ кабинетнымъ ученымъ, что научныя занятія не мъшали ему интересоваться злобой дня и стараться по мъръ силъ быть полезнымъ своимъ согражданамъ. Посмотримъ же теперь, какъ онъ относился къ живымъ общественнымъ вопросамъ, волновавшимъ его время:

Самымъ крупнымъ вопросомъ, надвигавшимся какъ туча съ юга, быль вопрось о невольничествъ. Тикнору не разъ приходилось красить въ Европъ, когда ему указывали на эту язву американской жизни, находившуюся въ такомъ ръзкомъ противоръчіи съ американской конституціей, основанной на принципъ всеобщаго равенства. Онъ могъ возражать, что европейцы не знаютъ американской жизни, что этотъ вопросъ не можетъ быть ръшенъ однимъ почеркомъ пера, что въ силу той же конституціи съверъ не могъ предписывать законы югу и т. п., но въ душъ онъ не могъ не сознавать, что пока рабство существуеть, для Америки невозможенъ правильный прогрессъ и ей нечего гордиться своими учрежденіями передъ старымъ міромъ". "Мнъ нътъ никакой охоты", писаль онь въ 1843 г. къ знаменитому теологу Чарльзу Ляйелю-"толковать объ этомъ вопросъ; онъ мнъ противенъ во всъхъ отношеніяхъ, ибо въ будущемъ грозить большими опасностями нашей странь. Сущность этого учрежденія заключаеть въ себь ньчто до того пагубное и роковое, что какъ ни верти его, изъ него ничего не можетъ выйти, кромъ зла". Онъ предвидълъ очень ясно, что рано или поздно этоть проклятый вопросъ можеть быть ръшенъ только силою оружія и что торжество севера и уничтоженіе невольничества будуть непремънными результатами этой борьбы, но полагаль, что и здъсь торопиться не слъдуеть, ибо съ каждымъ днемъ свободный съверъ пріобрътаеть во всъхъ отношеніяхъ перевъсъ надъ живущимъ рабскимъ трудомъ югомъ и что, чъмъ позднъе начнется война, тъмъ она будеть менъе упорна и продолжительна. Революція 1848 г. на время отвлекла Тикнора отъ домашнихъ вопросовъ и всецъло приковала его вниманіе къ дъламъ Европы. Врагъ всякаго насильственнаго переворота, совершеннаго руками невъжественной толпы, Тикноръ не върилъ въ прочность республики во Франціи и утверждалъ, что не пройдеть и года, какъ соціальный порядокъ, низвергнутый въ Парижъ въ февральскіе дни, будеть, въ силу естественнаго хода вещей, замъненъ военнымъ деспотизмомъ — предсказаніе къ несчастію оправдавшееся слишкомъ скоро. Не менъе мрачно смотръль онъ на вспыхнувшую въ 1853 г. крымскую войну; онъ не могъ сочувствовать ни Турціи, ни Россіи: первой потому, что она дълала безплодной для цивилизаціи всякую почву, на которой утверждала свое господство; второй — потому, что побъда Россіи не замедлила бы сказаться усиленіемъ русскаго вліянія, а стало быть и автократическаго принципа въ Европъ.

Въ 1856 г. Тикноръ предпринялъ свое послъднее путешествіе въ Европу; онъ ъхалъ на этотъ разъ не по своимъ дъламъ, но по дъламъ дорогого ему учрежденія — бостонской публичной библіотеки. Хотя въ Бостонъ существовали двъ библіотеки: одна при Harward College и другая при Атенеумъ-клубъ, но ни одна изъ нихъ не удовлетворяла тъмъ условіямъ, которымъ, по мнънію Тикнора, должна удовлетворять публичная библіотека въ большомъ городъ. Основание этой библіотеки было положено однимъ разбогатъвшимъ въ Европъ бостонскимъ уроженцемъ, лондонскимъ банкиромъ Бэтсомъ, который пожертвовалъ 50,000 долларовъ для постройки зданія и объщаль, въ случав открытія библіотеки, снабжать ее книгами. Какъ только зданіе было воздвигнуто, отовсюду стали приливать пожертвованія книгами и деньгами; самъ Тикноръ пожертвоваль городу значительную часть своей собственной библіотеки, оставивъ для себя только испанскій отдълъ. Въ 1856 г. пожертвованія достигли такой значительной цифры, что комитеть библіотеки ръшиль отправить одного изъ попечителей, именно Тикнора, въ Европу, для окончательныхъ переговоровъ съ Бэтсомъ. закупки книгъ и заведенія правильныхъ сношеній съ извъстными европейскими книгопродавцами. Несмотря на преклонный возрасть, Тикноръ не счелъ себя въ правъ отклонить отъ себя это лестное порученіе и лътомъ 1856 г. отправился въ Европу. Къ сожальнію, на этотъ разъ онъ не велъ своего дневника и все, что мы знаемъ объ его пребываніи въ Европъ, основывается на его немногочисленныхъ письмахъ къ друзьямъ и женъ. Въ послъдній разъ повидался Тикноръ съ своими европейскими пріятелями и завель сношенія во всъхъ главныхъ книжныхъ центрахъ Европы-Лондонъ, Парижъ, Лейпцигъ и др. Зиму 1856—1857 г. онъ провелъ въ Римъ

и, полюбовавшись въ последній разъ карнаваломъ, весною двинулся въ Парижъ. На этотъ разъ столица міра представила для него весьма мало привлекательнаго; многихъ изъ его прежнихъ знакомыхъ онъ не засталъ въ живыхъ; литературные и политическіе салоны, которыми славился Парижъ въ прежнее время, исчезли или заменились блестящими балами второй имперіи, выставками безумной роскоши и тщеславія, которыя, конечно, не могли быть по душе такому ригористу, какъ Тикноръ. Повидавшись съ семействомъ де-Брольи и проведя два пріятныхъ дня въ Val Richer у Гизо, онъ поторопился оставить Парижъ для Лондона. Здёсь онъ провель около двухъ месяцевъ, посёщая литературные кружки и изучая устройство Британскаго Музея.

Возвратившись на родину въ сентябръ 1857 года, Тикноръ первое время быль буквально поглощень дълами Бостонской публичной библіотеки, которая въ скоромъ времени была открыта для публики. По мысли Тикнора, принимавшаго дъятельное участіе въ ея организаціи, Бостонская публичная библіотека должна была соединять въ себъ удобство кабинета для чтенія и циркулирующей библіотеки (cirgulating library): она не только имфла при себъ нъсколько обширныхъ залъ для чтенія, но и отпускала книги на домъ, для чего въ разныхъ частяхъ города было открыто нъсколько ея отделеній; какъ входъ, такъ и право полученія книгъ на домъ были безплатны для всехъ жителей Бостона, платившихъ городскіе налоги. Въ 1858 г. Тикноръ понесъ тяжелую утрату въ смерти своего друга, знаменитаго историка Вильяма Прескотта. "Я не могу свыкнуться съ этой потерей" — писалъ онъ къ одной общей пріятельницъ; -- "какое-нибудь постороннее обстоятельство заставляетъ меня съ каждымъ днемъ чувствовать ее все сильнъе и сильнъе... Много свъта унесла эта потеря изъ тъхъ немногихъ лътъ, можетъбыть мъсяцевъ, которые остаются мнъ, ибо чувствую, что въ послъднее время я сильно постаръль и быстрыми шагами приближаюсь къ могилъ". Вдова Прескотта просила Тикнора написать біографію своего друга; онъ, конечно, не могь отказать въ этой просьбъ и съ свойственной ему энергіей принялся за собираніе необходимыхъ матеріаловъ. Онъ обратился письменно ко всемъ лицамъ, знавшимъ Прескотта, и просилъ ихъ сообщить ему находящіяся у нихъ письма покойнаго и свои воспоминанія. Многіе откликнулись на этотъ призывъ и прислали Тикнору много драгоцвиныхъ матеріаловъ. За работой приведенія этихъ матеріаловъ въ порядокъ и застала его вспыхнувшая въ 1861 г. война съвера съ югомъ. Глубоко убъжденный въ конечномъ торжествъ съвера,

Тикноръ съ страстнымъ участіемъ слѣдилъ за всѣми перипетіями этой братоубійственной борьбы, въ которой американская конституція съ честью выдержала выпавшее ей на долю жестокое испытаніе, а сепаратистская и рабовладѣльческая партія была окончательно сломлена...

Біографія Прескотта, написанная Тикноромъ съ необыкновенной теплотой и одушевленіемъ, вышла въ свъть въ 1864 г., когда ея автору было уже 72 года. Несмотря на то, что книга появилась въ самый разгаръ войны и рисковала пройти незамъченной, она была вся раскуплена многочисленными друзьями и почитателями Прескотта въ Америкъ и Европъ. Никто лучше Банкрофта не выразилъ впечатлънія, которое произвела эта образцовая біографія на всъхъ знавшихъ Прескотта. "Я много вообще ожидалъ" писаль Тикнору Банкрофть-лоть біографіи Прескотта, тімь болье отъ Вашей біографіи, но, признаюсь, Ваша книга далеко превзошла мои ожиданія. Вы нарисовали Прескотта такимъ, какимъ онъ былъ въ дъйствительности, не оставивъ ни одной черты его характера неразъясненной. Въ жизни онъ былъ гораздо выше, чъмъ въ своихъ произведеніяхъ, и именно такимъ Вы его и представили. Прочтя внимательно Вашу книгу, я могу смёло утверждать, что въ ней нътъ ни ошибокъ, ни упущеній, ни преувеличеній. Я думалъ, что однообразіе жизни ученаго невольно отниметь у его біографіи внъшнюю занимательность и драматическій интересъ, но вы сумъли нарисовать такую поразительно-занимательную картину тревогь его духа и его борьбы съ внъшними испытаніями, что передъ ней блъднъють описанія подвиговь героя или опасностей, которымъ подвергался какой-нибудь авантюристь. Ваша книга написана для поученія юношамъ и утішенія старцамь; это лучшій памятникь, когда-либо воздвигнутый челов комъ науки своему собрату и другу. Вы исполнили свою задачу съ такимъ мастерствомъ, что, воздвигая памятникъ Прескотту, Вы темъ самымъ воздвигнули въчный памятникъ самому себъ".

Последніе годы своей жизни Тикноръ провель почти безвывадно въ Бостоне. Силы его видимо слабели; онъ выходилъ редко изъ дому и ничего не писалъ, кроме писемъ, которыя становятся все грустне и грустне. "Не покидайте меня"— пишеть онъ одному старому пріятелю за два года до смерти — "за одно то, что я устарель. Помните, что семидесятильтній старикъ делаеть не то, что онъ хочеть, но то, что можеть. Несколько леть тому назадь мне показалось очень страннымъ, когда старый докторь Джаксонъ уверяль меня, что изъ него осталась только третья

часть, теперь я вижу, что онъ говорилъ правду и что я самъ подхожу къ этому". Тъмъ не менъе умственная энергія была еще очень свъжа; онъ читаль много, и чтеніе не утомляло его; онъ интересовался новостями ученой литературы, преимущественно испанской, и вносилъ результаты новъйшихъ испанскихъ изслъдованій на поля своей книги; онъ весьма тщательно изучилъ вновь вышедшій переводъ Иліады лорда Дэрби и переводъ Божественной комедіи Данте, сдъланный его преемникомъ по каседрт въ Нагward College знаменитымъ американскимъ поэтомъ Лонгфелло. Его не столько огорчалъ упадокъ силъ, сколько то, что кругъ его друзей все ръдълъ и ръдълъ.

Въ 1863 г. онъ получилъ извъстіе о смерти своего лондонскаго пріятеля сэра Корнвалля Льюиза, и два года спустя онъ имъль несчастіе лишиться друга своего дътства и товарища по Геттингену — Эверрета. Потерявъ почти всъхъ своихъ старыхъ друзей, онъ жадно ухватился за тъхъ немногихъ, которые еще оставались у него. "Старайтесь еще немного пожить", —писалъ онъ другому другу своего дътства генералу Тейеру, — "я не могу обойтись безъ всъхъ васъ". Насталъ наконецъ и его чередъ — онъ умеръ отъ апоплексическаго удара въ первый день новаго 1871 г. на 79 году своей жизни, завъщавъ передъ смертію свою богатую коллекцію испанскихъ книгъ Бостонской публичной библіотекъ.

Познакомившись съ главными фактами жизни Тикнора большею частію на основаніи его собственныхъ словъ, постараемся теперь собрать въ одно цълое основныя черты его нравственнаго образа. Тикноръ былъ, что называется, цъльная и уравновъшенная натура; онъ быль весь скроенъ какъ бы изъ одного цъльнаго куска, и такъ какъ всв его страсти и чувства всегда находились подъ контролемъ разсудка, то онъ всегда оставался въренъ себъ, отличался замъчательной выдержкой, самообладаніемъ и почти всегда достигаль, чего хотыль. Воспитанный въ пуританской семью, онъ унаслюдоваль оть нея серьезный взглядь на жизнь, какъ на нравственный долгъ, и, по словамъ одного изъ друзей его дътства, всегда чувствовалъ себя счастливымъ, исполняя этоть долгь. Такая спокойная, гармоничная натура не была способна къ бурной политической дъятельности, и отецъ Тикнора не ошибался, когда писалъ сыну еще въ 1817 г., что университетская качедра есть поприще, наиболе соответствующее складу его ума, наклонностямъ и характеру. Но хотя Тикноръ не чувствоваль въ себъ способностей свойственныхъ государственнымъ людямъ и потому сознательно сторонился всякой политической

дъятельности, политическія убъжденія его были въ высшей степени тверды и опредъленны. Проф. М. М. Ковалевскій въ своихъ блестящихъ лекціяхъ о Національномъ Характер'в Американцевъ (См. Русскія Въдомости 1883 г. № 71—73) весьма ярко выставиль на видъ основную черту американскаго народнаго характераполитическій консерватизмъ. "Нигдъ", говорить онъ, посновы народной жизни не поставлены въ такой степени выше критики, какъ въ Соединенныхъ Штатахъ. Конституція, подобно религіи и семью, вню сферы повседневного обсуждения и законодательныхъ переворотовъ". Справедливость этой мысли прекрасно иллюстрируется характеристикой политическихъ мивній изучаемаго нами писателя... Истинный представитель лучшихъ сторонъ американскаго народнаго характера, Тикноръ является въ то же время типическимъ представителемъ американскаго консерватизма и предразсудковъ. Къ конституціи 1788 онъ относится съ какимъ-то суевърнымъ уваженіемъ; по его мнінію, это акть величайшей политической честности, передъ которымъ нужно только преклоняться. "Я не думаю", -писаль онь въ 1840 г. своему другу Дэвису. -- "что съ тъхъ поръкакъстоить міръ существовало гдъ бы то ни было собраніе людей, болье проникнутых возвышенными и честными намъреніями, чъмъ то, которое начертало основы нашей конституціи. Честность и желаніе исполнить свой долгъ, а не талантъ или политическая мудрость руководили нашими избранниками, и воть почему они намъ дали лучшую изъ когда либо существовавшихъ конституціонныхъ хартій". — Считая себя однимъ изъ обладателей этого талисмана, Тикноръ считалъ себя въ правъ смотръть индиферентно и даже нъсколько свысока на борьбу политическихъ партій въ Европъ, въ чемъ его справедливо упрекали европейскіе друзья. Онъ не могъ отрицать, что въ сферъ науки и искусства старый свыть далеко оставиль за собой новый, но онъ утъщался мыслыю, что нигдъ демократическія учрежденія не пустили такихъ прочныхъ корней, какъ въ Америкъ, потому что они основаны съ одной стороны на образцовой конституціи, съ другой-на широкомъ разлитии образования въ массъ народа. "Въ Европъ не понимаютъ", писалъонъ въ 1847 къ сэру Чарльзу Ляйелю, "что народъ, не умъющій ни читать, ни писать и не имъющій политическаго образованія, не можеть быть разумнымъ властелиномъ страны". Когда вспыхнула междоусобная американская война, Тикноръ съ нескрываемымъ торжествомъ писалъ тому же лицу. "Властелинъ нашъ — ибо народъ единственный властелинъ въ Америкъ — вступилъ наконецъ въ свои права. Вездъ

прекращены обычныя занятія, и всё занимаются только политикой. Мужчины, женщины, дёти — всё съ утра на улицё, потому что сильное волненіе не позволяєть имъ оставаться дома, въ четырехъ стёнахъ. Митинги собираются ежедневно и повсюду, въгородахъ и селеніяхъ: всюду составляются подписки на военныя издержки, для семействъ убитыхъ воиновъ, для госпиталей. Въ эти послёдніе шесть мёсяцевъ наши учрежденія самымъ убёдительнымъ образомъ доказали свою силу. Пока народъ не поднимался, правительство Линкольна и Бьюканана было безсильно-Теперь мы быстро плывемъ по теченію, ежеминутно чувствуя могучую руку нашего рулевого".

Въ частной жизни, въ отношеніяхъ къ людямъ, Тикноръ отличался благородствомъ и искренностью; онъ никогда не скрывалъ своихъ убъжденій и умъль относиться терпимо и гуманнокъ мнъніямъ другихъ; оттого у него было много искреннихъ друзей среди людей всевозможныхъ политическихъ партій. Подъ спокойной и нъсколько суровой наружностью этого пуританина и моралиста билось нъжное и любящее сердце. Разъ привязавшись къ кому нибудь, онъ былъ необыкновенно постояненъ въ своихъ привязанностяхъ, и друзья его юности оставались его друзьями до самой смерти. — Но самой дорогой и симпатической чертой его характера было желаніе идти навстрівчу нуждамь и страданіямъ ближнихъ. Не было въ Бостонъ ни одного полезнаго или благотворительнаго учрежденія, въ устройствъ или процвътаніи котораго онъ не принималь бы самаго дізтельнаго участія. Заботы объ этихъ учрежденіяхъ поглощали собою почти все его время, и этимъ объясняется, почему при всей своей энергіи и усидчивости онъ написалъ сравнительно мало. "Человъкъ-говариваль онь -- "не можеть быть счастливь, если у него нъть въ виду работы по крайней мъръ на десять лъть впередъ". А такъ какъ такой работы, направленной къ благу ближнихъ, всегда у него было въ виду много, то онъ могъ считать себя счастливымъи свътло смотръть въ будущее. Проработавъ, не покладая рукъ, болье полстольтія на пользу науки и ближнихь, онъ упаль съ дерева жизни, какъ плодъ, вполнъ созръвшій для въчности, и быль искренно оплакань своими соотечественниками, видъвшими въ его смерти національную потерю.



## #+8\8+#+8\8+#+8\8+#+8\8+#+8\8+#+8\8+#

## Апоетолъ гуманности и евободы (Теодоръ Паркеръ).

(Посвящается Р. М. Хинъ.)

Америка пользуется въ Европъ не совсъмъ лестной репутаціей. Ее называють страной рекламы, конкуренціи, наживы и вообще житейскаго матеріализма, а американцевъ считаютъ дъльцами, людьми умными, энергическими, но лишенными всяжихъ идеальныхъ стремленій. Такой взглядъ на Америку сдълался общимъ мъстомъ почти у всъхъ посъщавшихъ ее европейцевъ, которые, впрочемъ, сознають, что пребываніе въ этой странъ и врълище происходящей тамъ борьбы за существование всегда сообщало имъ неожиданный приливъ энергіи и душевной бодрости, навъянной мощнымъ развитіемъ личности и свободы. Если неблагопріятный взглядъ на Америку проверить памятниками американской литературы, которые должны же въ большей или меньшей степени отражать въ себъ американскую жизнь, то онъ окажется слишкомъ одностороннимъ, ибо на ряду съ людьми практическими, изобрътателями и дъльцами стоятъ въ Америкъ люди мысли, писатели, исполненные самыхъ возвышенныхъ идеальныхъ стремленій, которые мучатся надъ въчными проблемами человъческаго бытія, переносять своихъ читателей въ свътную высь міра идеальнаго и оказывають на нихъ самое благотворное нравственное воздъйствіе. Такими писателями были особенно богаты сороковые и пятидесятые года, когда дъйствовали Чаннингъ, Лонгфелло, Эмерсонъ и другіе, изъ произведеній которыхъ лился кроткій світь идеализма и гуманности, озарявшій не только Америку, но и Европу. Къ этой блестящей плеядъ писателей должень быть причислень знамежитый проповъдникъ и моралисть, личность котораго, окруженная такимъ ореоломъ славы въ Америкъ, совершенно неизвъстна у насъ въ Россіи, хотя своимъ громаднымъ литературнымъ талантомъ и своими высокими нравственными качествами онъ способенъ внушить къ себъ и горячую симпатію, и почтительное удивленіе. Теодоръ Паркеръ принадлежить къ тѣмъ исключительнымъ, можно сказать провиденціальнымъ натурамъ, которыя отъ поры до времени появляются въ исторіи, чтобъ освѣжить нравственную атмосферу человѣчества, поддержать въ насъ вѣру въ достоинство человѣческой природы и указать сбившимся съ пути людямъ истинный путь, ведущій къ правдѣ и свободѣ.

Въ виду того, что главнымъ жизненнымъ подвигомъ Паркера была его упорная, можно сказать, героическая борьба съ невольничествомъ, я считаю не лишнимъ сдълать краткій историческій очеркъ развитія учрежденія, которое долгое время было язвой американской жизни и повидимому несмываемымъ пятномъ на американской конституціи. Въ вачалѣ XVIII въка одинъ голландскій купеческій корабль привезъ изъ Африки и весьма выгодно сбыль въ Южной Америкъ нъсколько десятковъ рабовъ-негровъ, которые были употреблены для обработки табака. Вследъ за этимъ ихъ начали ввозить не только въ Южную, но и въ Съверную Америку и ввозили такъ успъшно, что въ 1775 году число ихъ доходило до полумилліона, а въ половинъ нынъшняго стольтія возросло до четырехъ милліоновъ. Рабовладьльцы, имъвшіе право жизни и смерти надъ привозимымъ изъ Америки живымъ товаромъ, обращались съ рабами жостоко и обременяли ихъ непосильною работою. Невольничество, все болъе и болъе распространявшееся въ южныхъ штатахъ, приводило въ отчаяніе друзей человъчества. "Кто нарушаеть законъ Господа Бога, —писалъ знаменитый авторъ деклараціи американской независимости Томасъ Джефферсовъ въ своихъ "Notes on Virginia",-по которому всв люди имъють одинаковыя права, -- тоть возбуждаеть Его гивъ и мщеніе, и я дрожу, когда помышляю о божественномъ правосудін". Джефферсонъ не быль одинъ въ своемъ протесть: вскорь было основано общество уничтоженія невольничества, первымъ призедентомъ котораго былъ Франклинъ. Благодаря экономическимъ условіямъ и дружной общественной иниціативъ, невольничество скоро исчезло въ съверныхъ штатахъ, но зато свило себъ прочное гивздо на югъ.

Въ нынъшнемъ столътіи рабство было главнымъ соціальнымъ вопросомъ въ Америкъ. Оно придало особый характеръ американской цивилизаціи; оно вырыло пропасть между съверными и южными штатами; оно оказывало громадное вліяніе на

промышленность, торговлю; направленіе административной власти и даже на выборъ президента, ибо плантаторы южныхъ штатовъ подавали свои голоса только за того кандидата, который давалъ имъ объщаніе гарантировать ихъ рабовладъльческія права. Съ другой стороны, оппозиція рабству со стороны съвера началась очень рано. Въ 1808 г. конгрессъ запретилъ ввозъ рабовъ, но такъ какъ онъ все-таки продолжался, то въ 1820 г. это преступленіе было приравнено къ пиратству. Когда вопросъ о рабствъ подвергался обсужденію въ печати или на митингахъ, защитники рабства утверждали, что негры представляютъ собою низшіе организмы сравнительно съ бъльми людьми, безъ руководства которыхъ они не могли бы и существовать, и при этомъ ссылались на Библію, Платона, Аристотеля и на спеціальные, ими же заказанные, мнимо-научные трактаты.

А зло между тъмъ все росло и росло, деморализуя и управляющихъ и управляемыхъ и бросая твнь на христанскую религію, которая могла уживаться съ подобнымъ учрежденіемъ. Въ 1830 г. появился первый номеръ журнала "Освободитель (Liberator), предпринятаго на собственный страхъ Вильямомъ Лойдомъ Гаррисономъ. Появленіе этого органа знаменуеть собою эпоху въ исторіи борьбы противъ рабства. Гаррисонъ былъ бъдный и мало образованный типографщикъ, который самъ былъ и наборщикомъ и редакторомъ, а первое время и единственнымъ сотрудникомъ своего журнала. Денегъ у него было ровно столько, сколько нужно для выпуска въ свъть перваго номера: но онъ върилъ въ правоту своего дъла, и эта въра придавала ему необыкновенную энергію. Съ пламеннымъ краснорвчіемъ онъ нападаль на рабство, предаваль повору его защитниковь, но при этомъ ссылался только на Евангеліе. "Я ничего не смыслю въ политикъ,-говориль онъ,--но я знаю, что Христосъ вновь пригвожденъ къ кресту въ лицъ невольника-негра".

Когда листки "Освободителя" проникли на югъ, плантаторы взволновались. Въ газетахъ юга появились угрозы по адресу Гаррисона, на которыя онъ не обратилъ никакого вниманія. Мало того, убъжденный въ правоть и окончательномъ торжествъ своего дъла, онъ настолько пренебрегалъ мнъніемъ своихъ противниковъ, что даже перепечатывалъ направленныя противъ него статьи, только сопровождая ихъ своими примъчаніями. Въ 1835 г. раздраженіе южанъ противъ Гаррисона достигло крайней степени и выразилось въ формъ возмутительнаго насилія. Идя однажды вечеромъ по улицамъ Бостона, редакторъ "Освободителя"

быль окружень толпой прилично одътых людей, которые неожиданно набросились на него, связали, накинули на шею веревку и потащили по улицамъ, угрожая повъсить за городомъ. Гаррисона спасла наступившая темнота. Запертый на ночь въторьму, онъ ушелъ оттуда, прибъжалъ въ свою типографію и къутру напечаталъ воззваніе, начинавшееся словами: "Теперь я не отступлю ни на одинъ вершокъ и заставлю себя слушать". И онъ сдержалъ свое слово. Его листокъ получилъ самое широкое распространеніе, сдълался настоящей общественной силой, и вокругъ Гаррисона сформировалась партія аболиціонистовъ, считавшая въ рядахъ своихъ такихъ людей, какъ Сомнеръ, Вендельфилиппсъ, Линкольнъ и др.

Вторымъ важнымъ событіемъ въ борьбъ съ невольничествомъ было вышедшее въ 1835 г. сочинение Чаннинга о рабствъ (On slavery). Отвращение Чаннинга къ рабству было основано на его личномъ знакомствъ съ этой язвой американской жизни. Высланный по совъту докторовъ изъ Бостона въ болъе мягкій климать, Чаннингь поселился на островъ С.-Круа и быль ежедневнымъ свидътелемъ всъхъ ужасовъ невольничества, которые, какъ кошмаръ, преслъдовали его всю жизнь. "Ничто,-писалъ онъ друзьямъ, -- не дасть вамъ понятія о бъдствіяхъ, претерпъваемыхъ невольниками. Рабство есть гибель человъческой души: оно низводить человъка до животнаго. Рабъ не сознаеть своего положенія, не чувствуєть своего униженія. Онъ не им'веть никакихъ потребностей совершенствовать свои потребности, ибо, что бы онъ ни дълалъ, его положение не улучшится. Будущее для него повтореніе настоящаго. У раба нізть надежды, и если вы присоедините къ этому невъжество негра, то легко поймете его наклонность къ чисто животнымъ наслажденіямъ и порождаемые ею отвратительные пороки".

Сочиненіе Чаннинга о рабствъ есть трактать теоретическій, достоинство котораго состоить въ особой оригинальной точкъ зрънія. Отстраняя аргументы экономическіе и физіологическіе, которые приводились рго и contra рабовладъльцами и аболиціонистами, Чаннингъ сразу занимаеть возвышенное положеніе, ставя вопросъ на почву общечеловъческую. Точкою отправленія для него служить убъжденіе, что негръ есть существо, одаренное разумомъ и безсмертной душой, и въ качествъ такового не можеть переходить изъ рукъ въ руки, какъ вещь. Какъ человъкъ, онъ имъеть неотъемлемыя человъческія права, полученныя имъ отъ Бога при рожденіи, права, которыхъ государство не можеть

отнять у него. Оть признанія человъческой личности у раба негра Чаннингь переходить къ перечисленію всѣхъ золь и пороковь, порождаемыхъ рабствомъ, изслъдуеть подробно пагубное вліяніе этого учрежденія на самихъ рабовладъльцевъ и въ заключеніе предлагаеть рядъ мѣръ къ постепенному освобожденію негровъ. Сила логики, ясность доказательствъ, безпристрастіе сужденія даже о рабовладъльцахъ и наконецъ пламенная любовь къ человъчеству, которая озаряеть все сочиненіе своимъ ровнымъ и теплымъ свѣтомъ—таковы достоинства этого небольшого трактата, сильно повліявшаго на направленіе общественнаго мнънія въ Америкъ. Извѣстно, что этимъ трактатомъ были вдохновлены знаменитыя "Поски о Невольничествов" Лонгфелло. Въ посвященіи этихъ стихотвореній Чаннингу Лонгфелло прекрасно выясниль все великое значеніе его трактата:

Когда изъ книги миѣ звучалъ
Твой голосъ величаво, строго,
Я сердцемъ трепетнымъ взывалъ:
Хвала тебѣ, служитель Бога!
Хвала! Твоя святая рѣчь
Немолчно пусть звучитъ народу!
Твои слова—разящій мечъ
Въ священной битвѣ за свободуНе прерывай свой грозный кличъ.
Покуда ложь законъ для вѣка,
Пока здѣсь цѣпь, клеймо и бичъ
Позорятъ званье человѣка.

(Переводъ Михайлова).

Привътствіе Лонгфелло было получено Чаннингомъ незадолго до его смерти. Въ своей прощальной проповъди великій
боецъ за свободу негровъ коснулся главнаго пятна, позорившаго
Америку передъ лицомъ другихъ націй и заключилъ свою рѣчь
трогательною молитвою о томъ, чтобъ господству насилія и эгоизма былъ положенъ конецъ: "Да пріидетъ Царство Твое, Господи,
о немъ же мы непрестанно молимся! Да просвътитъ наму душу
Спаситель рода человъческаго, который пролилъ кровь Свою за
насъ на крестъ! Да примиритъ Онъ человъка съ человъкомъ и
небо съ землей! Да пріидетъ предсказанный въкъ любви и добра,
по которомъ истомились ваши души! Да снизойдетъ благословеніе Отца Небеснаго на слабыя усилія дътей Его попрать насиліе
и угнетеніе и водворить на землъ свъть и свободу!"

Дъятельность Чаннинга оставила свътлый плодотворный слъдъ въ жизни Америки, и противники рабства заимствовали

изъ его сочиненій свои главные аргументы. Къ числу самыхъ восторженныхъ почитателей Чаннинга принадлежали г-жа Бичеръ-Стоу и Теодоръ Паркеръ. Первая изъ нихъ прославилась на весь міръ своимъ знаменитымъ романомъ "Хижина дяди Тома". Еще бывши дъвушкой, она имъла случаи дълать экскурсіи въ рабовладъльческіе штаты. Она познакомилась со многими неграми, часто бесъдовала съ ними на плантаціяхъ, была не разъ свидътельницей, какъ ихъ продавали на рынкахъ, отрывая дътей отъ матери, разлучая жену съ мужемъ. Живя въ Цинциннати, на пути съ юга въ Канаду, она часто, сидя въ своей комнать, слышала лай дрессированныхъ собакъ, звуки выстръловъ и отчаянные крики. То были крики и вопли бъглыхъ невольниковъ, догоняемыхъ и истязуемыхъ своими владъльцами. Когда въ 1850 г. быль издань законь о быглыхь невольникахь (Fugitive slaves law), въ силу котораго негры, давно ушедшіе отъ своихъ господъ и жившіе самостоятельно, снова признавались ихъ собственностью, а всякій, пріютившій у себя бъглаго раба, подвергался строгой отвътственности, г-жа Бичеръ-Стоу отвътила на него своимъ романомъ, который заставилъ покраснъть рабовладъльцевъ и сильно наклониль высы общественнаго мини вы пользу аболиціонистовы.

Съ закономъ о бъглыхъ рабахъ связанъ самый блестящій періодъ общественнаго служенія Паркера, но прежде, чъмъ перейти къ изображенію этой стороны его дъятельности, нужно познакомить васъ съ его личностью.

Теодоръ Паркеръ родился въ 1810 г. въ Массачузетсъ. Отецъ его, потомокъ переселившихся изъ Англіи пуританъ, быль человъкъ достойный и довольно образованный; мать его очень любила литературу. Дома Паркеръ получиль очень тщательное воспитаніе, во многомъ напоминающее домашнее воспитаніе Паскаля. Подобно отцу Паскаля, отецъ Паркера главнымъ образомъ заботился о томъ, чтобы развить въ ребенкъ сознательное и критическое отношение къ окружающему міру, ко всему, что онъ видълъ или читалъ. Не менъе благотворно было вліяніе нравственное, ибо сами родители могди служить ребенку ежедневнымъ нравственнымъ примъромъ. "Я никогда не слышалъ",-писалъ впослъдствіи Паркеръ, , чтобы мой отецъ или моя мать произнесли хоть одно слово противъ религіи или въ защиту суевърія. Съ самаго ранняго дътства меня пріучали прислушиваться къ немолчно раздававшемуся въ моемъ сердцъ голосу совъсти, любить правду и уважать человъка, не обращая вниманія на національность и общественное положение".

Окончивъ мъстную школу и самъ сдълавшись учителемъ, Паркеръ быстро подготовился къ университетскому экзамену и въ 1830 г. поступилъ студентомъ въ Гарвардскую коллегію въ американскомъ Кэмбриджъ. Здъсь онъ поразилъ и товарищей и наставниковъ своими необыкновенными способностями: двадцатичетырехъ лъть отъ роду онъ уже зналъ десять языковъ. Первоначально онъ думалъ посвятить себя юридической карьеръ, которая съ одной стороны привлекала его своей самостоятельностью и возможностью играть впослъдствіи политическую роль, а съ другой—отталкивала тъмъ, что ему въ качествъ адвоката приходилось бы отстанвать неправыя дъла.

Въ то время, какъ Паркеръ колебался и изнываль въ мукахъ сомивнія, въ Бостонъ прибыль Чаннингь, чтобы произнести нівсколько проповъдей. Этотъ упоенный Богомъ человъкъ имълъ самыя возвышенныя понятія о роли священника и проповъдника въ современномъ обществъ. По словамъ Чаннинга, священникъ прежде всего долженъ обладать героизмомъ и возвышеннымъ строемъ духа. Онъ долженъ до такой степени проникнуться нравственными идеалами, чтобъ говорить о добродътели не съ слащавой сентиментальностью, но съ силою глубокаго внутренняго убъжденія; нужно также, чтобъ душа его горъла любовью къ человъку и была проникнута върой въ его способность совершенствоваться. Но главное, чего требоваль Чаннингь оть священника и проповъдника, - это забвенія себя и своихъ личныхъ интересовъ во имя въчной истины. Для священника церковная качедра должна быть алтаремъ, на которомъ онъ приносить свою личность Богу въ жертву и Его правдъ.

Съ восторгомъ, затаивъ дыханіе, юный Паркеръ слушалъ вдохновенныя слова великаго учителя и мысленно спрашивалъ себя: можешь ли ты хотя немного приблизиться къ этому идеалу? И когда внутренній голосъ отвъчалъ ему утвердительно, колебанія его окончились, и онь медленно сталь готовиться къ духовной карьеръ. Ръшившись посвятить себя на служеніе Богу и Его правдъ, Паркеръ далъ себъ клятву никогда и не передъ къмъ не спускать своего знамени, всегда прямо и открыто свидътельствовать истину, рискуя вызвать противъ себя не только недовольство, но даже преслъдованіе. Едва ли нужно говорить, что онъ всегда остался въренъ этой клятвъ.

По окончаніи курса наукъ на богословскомъ факультеть, Паркеръ получилъ мъсто священника въ West-Roxbury, возлъ Бостона. Здъсь произошло его первое столкновеніе съ обществен-

нымъ мивніемъ. По своимъ религіознымъ убъжденіямъ Паркеръ принадлежаль къ весьма распространенной въ Америкъ сектъ унитаріевъ, но кромъ того онъ быль послъдователемъ раціоналистической, такъ называемой, тюбингенской школы, позволяль себъ критически относиться къ тексту Св. Писанія и даже осмъливался утверждать, что христіанство есть историческое явленіе, что въ самой Библіи на ряду съ истинами въчными есть истины относительныя, объясняемыя духомъ той эпохи и не вполнъ примънимыя къ нашему времени. Мнънія эти, высказываемыя имъ съ каеедры, вызвали цълую бурю въ средъ духовенства. Его не задумались провозгласить атеистомъ. Жители Бостона стали относиться къ нему какъ къ зачумленному, избъгали встръчаться съ нимъ на улицахъ и въ омнибусахъ и т. п. Одинъ изъ извъстныхъ проповъдниковъ Новой Англіи спеціально пріважаль въ Бостонь, чтобы убъдить Паркера не вступать въ неравную и безплодную борьбу съ общественнымъ мненіемъ. "Вспомните", -говориль онъ Паркеру, — "что всъ древніе философы склоняли предъ нимъ свои головы, что самъ Сократь вельль принести жертву Эскулапу. Повърьте, что вы погибнете, не сдълавъ ничего полезнаго". Но Паркеръ быль не изъ тъхъ людей, которыхъ могли остановить полобныя опасенія. Не им'тя возможности излагать свои мития съ канедры, онъ котълъ издать ихъ въ формъ книги, но не могъ найти издателя.

Утомленный этой непосильной борьбой, Паркеръ отправился въ 1843 г. отдохнуть душой въ Европу. Въ концъ сентября, послъ 25-дневнаго перевада онъ прибыль въ Ливерпуль. Дорогой онъ не столько думаль о предстоящемъ ему наслаждении-увидъть старый міръ съ его въковой цивилизаціей, сколько о томъ, что ему надо дълать при возвращении на родину. Въ своей записной книжкъ онъ писалъ слъдующія строки: "Подобно льву, разрывающему въ пустынъ дикаго осла, и въ общественной пустынъ богатый всюду уничтожаеть бъднаго. Я долженъ стремиться къ тому, чтобы слабый не быль больше рабомъ сильнаго". Въ Ливерпулъ гуманное сердце Паркера было сильно потрясено контрастомъ между богатствомъ города, его великолъпными зданіями и магазинами и множествомъ бъдняковъ, бродившихъ по городу, напрасно ища себъ работы. Пробывъ нъсколько дней въ Лондонъ, Паркеръ отправился въ Парижъ, гдъ пропадалъ по цълымъ днямъ, слушая лекціи Кузена и ЖюляСимона и осматривая достопримъчательности города. Далъе черезъ Ліонъ и Марсель онъ прибыль въ Италію и провель зиму, переважая изъ Флоренціи въ Римъ и Неаполь. Флоренція съ ея чудесами искусствъ буквально очаровала его. Хотя Паркеръ внимательно изучаль и восхищался памятниками древняго Рима, но самый городъ ему не понравился. И здъсь его кольнулъ въ сердце контрастъ между роскошью съ одной стороны и бъдностью и лохмотьями—съ другой.—"Этотъ городъ",—пишетъ онъ въ своемъ дневникъ,—"обезглавившій нъкогда св. Павла и теперь, навърно распяль бы самого Христа, если бы Онъ снова появился на землъ". Несказанное великольное папскаго служенія нисколько не плънило Паркера; глядя на него, онъ думаль о томъ, во что превратилось Евангеліе.

Обратный путь Паркера лежаль черезъ Германію. Въ Гейдельбергі онъ познакомился съ двумя світилами тогдашней 
науки, Шлоссеромъ и Гервинусомъ; въ Тюбингент онъ постилъ 
знаменитаго историка еврейскаго народа Эвальда и славу тюбингенской богословской школы Баура. Постіщеніе еврейскаго 
кладбища въ Прагт навело его на мысль о незаслуженной печальной судьбт евреевъ въ Европт. Въ письмт къ друзьямъ 
встртчаются по этому поводу слтдующія высоко-гуманныя слова: 
"Здтсь могилы знаменитыхъ раввиновъ и добрыхъ левитовъ. Я 
питаю врожденную симпатію къ этому загадочному народу, угнетаемому столько поколтній и все еще процвтающему. Мит невольно приходить на мысль, сколько услугь оказаль человтвчеству 
этоть народъ и какъ мы за это его отблагодарили".

Странствуя по Европъ, восхищаясь чудесами искусства и цивилизаціи, Паркеръ не унускаль изъ виду своей главной цълислужить родной земль. Въ продолжение пяти мъсяцевъ", - пишетъ онъ въ дневникъ, - "я имълъ довольно времени, чтобы обдумать мое положеніе. Я чувствую всю важность моей задачи и всю тяжесть лежащей на мнв отвътственности, по въ то же время я чувствую, что долженъ итти впередъ и впередъ. Пока длится моя жизнь, я долженъ бороться съ врагами истины, не зная покоя и отдыха; я очень благодаренъ за данную мнъ возможность отдохнуть и собраться съ силами, но дъло зоветь меня!" Въ началъ сентября 1844 г. Паркеръ былъ уже на пути въ Америку. Онъ прибыль какъ нельзя более кстати. Во время его отсутствія произошель благотворный повороть общественнаго митнія въ его пользу, и бостонская община избрала его своимъ проповъдникомъ. Паркеръ съ благодарностью принялъ предложение и скоро съ бостонской канедры раздалось его могучее всепобъждающее слово.

Какъ проповъдникъ, Паркеръ уступалъ многимъ въ природ-

номъ красноръчіи, но онъ превосходиль встав силой внутренняго убъжденія, придававшей его ръчи вдохновенный характерь. Другь Паркера, знаменитый американскій юмористь Лоуэль, не разъ слышавшій его съ каседры, такъ описываеть его манеру говорить: "Воть онъ стоить на канедръ, болъе похожий на коренастаго земледъльца, чъмъ на проповъдника. Манера его, если не совершенно неуюклюжа, то во всякомъ случав лишена граціи, но зато тяжеловатые періоды его річи быють какъ удары топора по крівпкому дубу. Вы забываете, кто говорить, и невольно прислушиваетесь къ оратору, въ проповъди котораго блестящее красноръчіе Тэйлора соединяется съ здравымъ смысломъ Латимера". Паркеръ имълъ громадный усивхъ на каеедръ; тысячи стекались слушать его, но эти тысячи не только не возбуждали въ немъ чувства гордости, но, наобороть, приводили его въ смущение. "Толпа",писаль онь другу, -- "всегда имъеть въ себъ нъчто подавляющее; при видъ громадной аудиторіи я всегда чувствую себя такимъ маленькимъ. Въ самомъ дълъ, гдъ у меня духовный хлъбъ, чтобы насытить всехъ алчущихъ истины? Я не более какъ беднякъ, у котораго всего пять хлюбовь и двю рыбы на ижсколько тысячь человѣкъ".

Время выступленія Паркера на пропов'ядь было весьма тяжелое время для друзей свободы. Рабовладъльцы торжествовали цо всей линіи. Они имъли большинство на выборахъ и проводили въ президенты своихъ кандитатовъ; они имъли большинство въ конгрессъ и проводили какіе угодно законы; они запугивали своихъ противниковъ насиліемъ и угрозами: Гаррисонъ едва спасся отъ смерти, сенаторъ Сомнеръ былъ жестоко избить двумя негодяями за ръчь противъ рабства; они сжигали типографіи аболиціонистовъ и разгоняли наборщиковъ, а въ 1850 г. имъ удалось провести въ конгрессъ жестокій законъ о бъглыхъ рабахъ, въ силу котораго тысячи негровъ, жившихъ много лътъ на волъ и достигшихъ значительнаго матеріальнаго благосостоянія, снова попадали въ рабство къ своимъ прежнимъ владъльцамъ. Поселившись въ Бостонъ, Паркеръ по мъръ силъ противодъйствовалъ злу. Овъ сдълался грознымъ обличитителемъ плантаторовъ; онъ устраивалъ митинги, на которыхъ громилъ жестокихъ рабовладъльцевъ и мастерски опровергалъ ихъ софизмы; онъ основалъ комитеть для вспомоществованія бъглымъ невольникамъ, укрываль ихъ у себя, помогалъ имъ перебираться въ Канаду.

Дъятельность Паркера въ Бостонъ была полна драматическихъ эпизодовъ, которые слъдуетъ разсказать. Въ октябръ 1850 г. Паркеръ пріютилъ у себя чету невольниковъ, бѣжавшихъ съ юга, и объявилъ властямъ, что ихъ отнимуть у него развѣ съ жизнью. Онъ вооружился и сталъ поджидать появленія рабовладъльческихъ агентовъ, такъ называемыхъ кіdпарреговъ, которые охотились за бѣглыми невольниками и получали за каждаго пойманнаго негра десять долларовъ. Въ виду необыкновенной популярности Паркера въ Бостонѣ, агенты не дерзнули арестовать бѣглецовъ силой, и Паркеру удалось переправить ихъ въ Европу. Но удача не спасла его отъ отвѣтственности, и поведеніе его было осуждено собраніемъ бостонскаго духовенства. Въ свое оправданіе Паркеръ произнесъ глубоко прочувствованную рѣчь, изъ которой я приведу отрывокъ.

Отвъчая на обвиненіе въ укрывательствъ бъжавшей четы негровъ, Паркеръ сказалъ: "Да, это правда. Я дъйствительно укрыль въ моемъ домъ двухъ бъглыхъ невольниковъ. Это вънецъ моего апостольства и благословенное право моего священства, ибо я считаю своей обязанностью позаботиться, какъ о спасеніи душъ моихъ прихожанъ, такъ и объ ихъ личной безопасности. Я вынуждень быль дать имъ убъжище въ моемъ домъ, чтобы спасти ихъ отъ ловцовъ людей. Да, правда и то, что я долженъ быль вооружиться и день и ночь охранять двери моего дома. Когда я готовился къ сегодняшней проповъди, у меня на столъ лежаль заряженный пистолеть, а въ двухъ шагахъ оть меня стояла моя обнаженная сабля. Я сознаюсь, что я поступиль такъ въ Бостонъ въ половинъ XIX въка, вынужденный необходимостью защищать моихъ прихожанъ, которыхъ хотъли предать мукъ, худшей чъмъ самая смерть. Вы знаете хорошо, что я человъкъ мирный и что нужны были очень сильные мотивы, чтобы заставить меня проливать человъческую кровь. Но я родился въ маленькомъ городкъ, гдъ началась война за нашу независимость. Предки мои принесли себя въ жертву за святыя права человъчества. Кровь ихъ течеть въ моихъ жилахъ. И послъ этого вы хотите, чтобы я заперъ мою дверь беззащитнымъ и несчастнымъ? Братья мои, я не боюсь людей. Я мало интересуюсь ихъ уваженіемъ и ихъ ненавистью. Можеть статься, что меня принудять нарушить человъческіе законы, но я никогда не осмълюсь нарушить въчный законъ Бога. Вы меня часто обвиняли въ невъріи. Я признаю, что мои вагляды на религію не сходятся съ вашими, но есть одинъ пункть, гдф я всегда останусь глубоко вфрующимъ. Я вфрю въ Бога Предвъчнаго Отца, какъ бълой, такъ и черной расы. Будь. что будеть, но закона братолюбія я никогда не нарушу".

Бывали случаи, когда Паркеру требовалось еще болъе героизма. Когда Соединенные Штаты объявили войну Мексикъ. Паркеръ жестоко обличалъ иниціаторовъ этой войны, а самую войну называль несправедливой и безчестной, ибо она была затьяна въ интересахъ рабовладъльческой партіи. На одномъ митингъ въ Бостонъ, гдъ Паркеръ громилъ эту войну съ свойственной ему силой, неожиданно вошло въ залу нъсколько десятковъ волонтеровъ, только-что возвратившихся съ театра войны и гордыхъ своими побъдами. Паркеръ не смутился и смъло продолжалъ свои обличенія. Тогда въ залъ послышались голоса: "Вонъ ero! Убейте ero!" (Turn him out! Kill him!) сопровождаемые шумомъ заряжаемыхъ ружей. "Вы желаете, чтобъ я ушелъ", -- сказалъ онъ своимъ энегрическимъ голосомъ, обращаясь къ волонтерамъ, -- "но этого не будеть! Я здёсь на своемъ посту и на всё ваши угрозы убить меня заявляю, что я уйду отсюда одинъ, безъ оружія, и что ни одинъ волосъ не упадеть съ головы моей". Пристыженные буяны умолкли, а Паркеръ, не торопясь, докончилъ свою ръчь и ушель домой, сопровождаемый своими восторженными слушателями. Человъкъ, одаренный такою силою духа, долженъ былъ имъть громадное вліяніе, но онъ пользовался этимъ вліяніемъ только во имя подвиговъ христіанской любви. Однажды ему стоило только мигнуть, и толпа мгновенно выломала дверь тюрьмы и извлекла оттуда убъжавшаго негра. По этому поводу Паркеръ писаль въ своемъ дневникъ, что это самое благородное дъло, которое сдълалъ Бостонъ въ послъднія сто льтъ.

Но случалось Паркеру не разъ переживать минуты разочарованія и скорби, когда всё его усилія были тщетны. Въ томъ же 1851 г. въ силу закона о бъглыхъ рабахъ одинъ бъжавшій негръ былъ захваченъ на улицахъ Бостона. Наэлектризованная Паркеромъ чернь бросилась было вырывать его изъ рукъ агентовъ, но полиція была предупреждена и разогнала толпу. Случай этотъ подалъ поводъ къ одной изъ лучшихъ проповъдей Паркера, гдъ онъ далъ полный исходъ охватившему его чувству негодованія. Изъ этой ръчи я приведу весьма характерный отрывокъ:

"Изъ мрачныхъ темницъ рабства этотъ человъкъ ушелъ къ намъ въ Массачузетсъ. За нимъ не было другихъ провинностей, кромъ любви къ свободъ. Онъ пришелъ къ намъ, какъ чужеземецъ, просящій гостепріимства, а мы его гостепріимно засадили въ тюрьму. Онъ былъ голоденъ—Бостонъ далъ ему паекъ, предназначаемый для преступниковъ; онъ чувствовалъ жажду—Бостонъ напоилъ его оцтомъ и желчью; онъ былъ нагъ—Бостонъ вмъсто

одежды надълъ на него цъпи. Сидя въ тюрьмъ, больной, онъ попросилъ религіознаго утъшенія—Бостонъ послалъ ему вмъсто священника полицейскаго комиссара. Во имя нашего Бога онъ просилъ крещенія свободой—мы его окрестили въ рабство. При этомъ Бостонъ былъ крестнымъ отцомъ, а церковь Новой Англіи сказала ему: "Отнынъ твое имя—рабъ. Я крещу тебя во имя нашей американской Троицы: золотого червонца, серебрянаго доллара и мъдной копейки".

Но нигдъ красноръчіе Паркера не достигаеть такой поразительной силы, какъ въ его ръчи противъ знаменитаго оратора Даніэля Вебстера, который, выставивъ свою кандидатуру на постъ президента, искалъ поддержки юга и провель въ конгрессъ законъ о выдачъ бъглыхъ рабовъ. На аргументы аболиціонистовъ Вебстеръ отвъчалъ обстоятельно и побъдоносно, чъмъ привелъ въ восторгъ плантаторовъ. Доказательства его сводились къ тому, что всякій законъ долженъ быть исполняемъ въ силу одного того, что онъ законъ, какъ бы намъ ни было тяжело исполнять его. По мивнію Вебстера, нівть никакой заслуги исполнять то, что намъ нравится; обязанность гражданина состоить въ томъ. чтобъ побъждать въ себъ предразсудки и личныя чувства и честно исполнять обязательства, налагаемыя конституціей, тъмъ болъе, что законъ Божій никогда не предписываль ослушанія законамъ человъческимъ. Противъ этой-то ръчи Вебстера Паркеръ обрушился со всей силой своей логики и своей уничтожающей ироніи. Онъ иронически спрашиваль Вебстера, въ чемъ состояль долгь Даніила, въ томъ ли, чтобы исполнить законъ Дарія, запрещавшій молиться истинному Богу, или же въ томъ, чтобъ исповъдывать Его, какъ это дълали позднъе апостолы, нарушая этимъ повельніе іудейскаго синедріона. "Я еще припомню мистеру Вебстеру", —продолжаль Паркерь, — подинь случай, когда законъ требоваль одного, а совъсть совершенно другого. Вотъ тексть этого замъчательнаго закона: первосвященникъ и фарисеи требують, чтобы всякій, кому извъстно мъстопребываніе Іисуса Назарея, довель бы объ этомъ до свёдёнія властей, чтобы они могли немедленно арестовать его". Итакъ, по-вашему гражданскій долгъ учениковъ Іисуса Христа состояль въ томъ, чтобы выдать своего Учителя. Среди нихъ были слабые люди, которые оставили все, чтобы итти за Нимъ, были женщины, какъ Мареа и Марія, которыя помогали Учителю изъ своихъ незначительныхъ средствъ, которыя умывали ноги Его своими слезами и утирали своими волосами. Но такъ какъ онв двлали это охотно, такъ какъ это

доставляло имъ удовольствіе, то съ ихъ стороны туть не было никакой заслуги. Но среди учениковъ Іисуса Христа нашелся одинъ сильный и проникнутый чувствомъ гражданскаго долга человъкъ, который донесъ на Учителя римскому центуріону. Онъ тоже любиль Іисуса Христа, но онъ имълъ настолько силы духа, чтобы подавить это чувство, чего не могли сдълать такіе слабые люди, какъ Іоаннъ, Марія. И при всемъ томъ — странное дъло! — Іуда Искаріоть пользуется у насъ дурной репутаціей: его называють сыномъ погибели, а въ Евангеліи сказано, что дьяволь вселился въ него и внушилъ ему гнусный замыселъ. Но, впрочемъ, всъ мы жестоко ошибаемся. По мнънію нашихъ республиканскихъ политиковъ, Іуда только честно исполнилъ свои конституціонныя обязательства. Онъ поступиль такъ потому, что законъ обязывалъ его выдать Учителя. Онъ взялъ за это 30 сребренниковъ, по-нашему 15 долларовъ; мнъ кажется, что нашъ янки сдълаль бы это за 10. Эта плата была имъ вполнъ заслужена. А между тъмъ не только христіане, но даже фарисеи не захотъли осквернить храмъ свой цъною этой крови. А все-таки по-моему мы сильно ошибаемся, называя Іуду Искаріота предателемъ. Какой онъ предатель? Онъ-патріотъ; онъ сумълъ побъдить свои предразсудки; онъ нашель въ себъ силу совершить то, что ему было непріятно; онъ поддержаль законъ и конституцію, онъ спасъ единство союза. Слава ему!"

Паркеръ можетъ быть названъ величайшимъ и типичнъйшимъ представителемъ американскаго проповъднаго слова. Только при той безграничной свободъ проповъди, которая существуетъ въ протестантской Америкъ, можно было произносить проповъди, въ которыхъ ораторъ, стоя на возвышенной религіозно-нравственной точкъ зрънія, могъ призывать къ своему суду всъ власти, всъ авторитеты, касаться и въчныхъ истинъ религіи, и жгучихъ вопросовъ современной политики, становиться поочередно моралистомъ, сатирикомъ и поэтомъ, отъ молитвы переходить къ памфлету, отъ поученія къ картинъ нравовъ и при этомъ не упускать изъ виду служить высокимъ цълямъ человъколюбія и свободы.

Занятія по паствъ, участіе въ благотворительныхъ обществахъ, разъъзды по провинціи, сопровождавшіеся чтеніемъ лекцій и ръчей (были годы, когда Паркеръ произносилъ отъ 80 до 100 ръчей), наконецъ, напряженная нервная дъятельность въ комитетъ по переселенію негровъ съ ея безчисленными непріятностями, образчики которыхъ были приведены выше, — все это

должно было дъйствовать разрушающимъ образомъ на повидимому кръпкій организмъ Паркера. Не имъя пятидесяти лътъ, онъ уже выглядълъ совершеннымъ старикомъ. Вскоръ не замедлили появиться угрожающіе признаки чахотки. 7 января 1859 года, когда Паркеръ всходилъ на каеедру, съ нимъ сдълался первый припадокъ кровохарканія. Испуганные этимъ зловъщимъ предзнаменованіемъ, друзья убъдили его взять у своей паствы годичный отпускъ и провести нъсколько мъсяцевъ на югъ, на Антильскихъ островахъ. Изъ С.-Круа онъ написалъ своимъ прихожанамъ общирное и трогательное посланіе, въ которомъ разсказалъ исторію своего пастырскаго служенія. Посланіе это, имъющее характеръ автобіографіи, служитъ важнъйшимъ источникомъ для біографіи Паркера.

По прибытіи въ С.-Круа Паркеръ узналъ, что въ этомъ городѣ существуетъ цѣлая колонія освобожденныхъ негровъ. Онъ немедленно отправился туда и вынесъ отрадное впечатлѣніе отъ посѣщенія этой колоніи, благосостояніе которой могло служить блестящимъ фактическимъ опроверженіемъ американскаго предразсудка, что негры, предоставленные самимъ себѣ, не въ состояніи достигнуть ни свободы, ни благосостоянія.

Здоровье Паркера поправлялось быстро; ему казалось, что съ каждымъ глоткомъ теплаго и влажнаго воздуха возстановлялись его силы. Обрадованные такимъ быстрымъ подъемомъ духа и физическихъ силъ, американскіе врачи отправили Паркера для окончательнаго излъченія въ Европу.

Ранней осенью 1859 года Паркеръ отплыль въ старый міръ. Онъ постилъ Англію, Францію и провелъ шесть недъль во французской Швейцаріи, у подножья Юры. Здёсь онъ встретиль цълый кружокъ интеллигентныхъ иностранцевъ, въ обществъ которыхъ и проводилъ время. Профессоръ Десоръ разсказываеть, что этоть кружокъ задумаль издать нъчто въ родъ альманаха, для котораго Паркеръ написаль остроумную шутку: "Мысли шмеля о планъ устройства вселенной". Эта ъдкая сатира на педантическій способъ разсужденія ученыхъ обществъ, обсуждающихъ устройство вселенной съ точки эрвнія человвка, воображающаго себя царемъ природы и посрамляемаго въ своемъ высокомфріи разсужденіями шмеля, который въ сущности имфетъ такое же право надъяться, что его потребности и взгляды будуть приняты въ соображение Творцомъ вселенной. Къ этому альманаху приложенъ тогдашній портреть Паркера. Величавое, до времени состарившееся, окаймленное съдою бородою лицо, на которомъ болъзнь, трудъ и

горе оставили свои неизгладимые слъды, высокое голое чело и тонкая, нъсколько ироническая улыбка — такимъ выглядить на этомъ портретъ Паркеръ. Живя въ Швейцаріи, Паркеръ снова почувствовалъ большое облегченіе и значительный приливъ силъ. Однажды онъ въ присутствіи своихъ товарищей по пансіону срубилъ большую сосну и не почувствовалъ при этомъ особеннаго утомленія. Но этотъ приливъ силъ былъ только иллюзіей. Черезъ нъсколько дней онъ отправился въ Римъ, чтобъ поработать въ Ватиканской библіотекъ, но силы ему измънили, и онъ большею частью долженъ былъ оставаться дома.

Въ Римъ Паркеръ получилъ печальное извъстіе, которое еще болъе его подкосило. Ему писали, что его другъ, аболиціонисть, капитанъ Джонъ Броунъ, задумавшій произвести вооруженное возстаніе негровъ въ Виргиніи, потерпълъ неудачу, быль раненъ, взять въ плънъ и присужденъ къ смертной казни. Дъло Броуна сильно взволновало общественное мивніе не только Америки, но и Европы. По этому поводу величайшій поэть Франціи Викторъ Гюго написаль свое знаменитое посланіе къ американскому народу, изъ котораго я позволяю себъ привести отрывокъ. Заявивъ въ самомъ началъ, что даже съ политической точки эрънія убійство Броуна было бы непоправимой ошибкой, Викторъ Гюго продолжаеть: "Я не больше какъ ничтожный атомъ, но во мнъ, какъ и во всякой человъческой душь, живы всь чувства, составляющія то, что мы называемъ совъстью, и потому я со слезами преклоняю кольна предъ великимъ лучезарнымъ знаменемъ Новаго Свъта и съ глубокимъ сыновнимъ почтеніемъ умоляю славную американскую республику, родную сестру французской, не нарушать всемірнаго нравственнаго закона, спасти Джона Броуна, низвергнуть угрожающій ему позорный эшафоть и не дозволять, чтобы на глазахъ ея, почти по ея волъ, совершилось то, что превзошло бы своимъ ужасомъ первое братоубійство на землъ. Да, пусть будеть извъстно Америкъ, пусть она поглубже вдумается въ это; есть нвчто болве ужасное, чвмъ даже Каинъ, убивающій Авеля: это-Вашингтонъ, убивающій Спартака!"

Но все было напрасно. Рабовладъльческіе судьи въ Виргиніи были глухи ко всъмъ увъщаніямъ, ко всъмъ мольбамъ. Все, чего можно было добиться отъ нихъ,—это отсрочки казни до 16 декабря 1859 г. Горько оплакивая предстоящую смерть Броуна, Паркеръ утъщалъ себя мыслію, что эта смерть не будеть безплодна для дъла свободы. "Я увъренъ",— писалъ онъ своему другу Джонсону,—, что Броунъ умреть какъ святой и мученикъ. Но отъ того,

что Виргинія повъсить Броуна, человъчество не погибнеть. Великія хартіи свободы всегда пишутся кровью, и нашей демократіи тоже предстоить переплыть это Красное море, въ которомъ захлебнутся многіе фараоны". Слова эти оказались пророческими: не болье какъ черезъ четыре года послъ смерти Паркера вспыхнула кровопролитная война между съверными и южными штатами, которая окончилась побъдою съверянъ и освобожденіемъ негровъ на всей американской территоріи.

Въ Римъ Паркеръ оставался не долго. Происшедшее въ концъ декабря столкновение съ папской полицией до дого разстроило Паркера, что онъ просилъ жену увезти его изъ Рима на какой-нибудь клочокъ земли, гдъ можно было бы умереть спокойно. Его перевезли во Флоренцію, гдф онъ въ скоромъ времени и умеръ (10 мая 1860 г.), не успъвъ дожить до пятидесяти лъть. Паркеръ угасъ съ спокойной ясностью мудреца и сожальль только о томъ, что не успълъ сдълать всего, что могъ. "Вы видите",-говорилъ онъ окружающимъ, -- "что я не боюсь смерти, но я желалъ бы пожить еще въсколько времени, чтобъ окончить начатые труды. Мять были даны отъ Бога очень большія способности, но я исчерпаль ихъ развъ только наполовину". Бостонъ трогательно оплакивалъ его потерю. Въ продолжение нъсколькихъ лътъ жители Бостона не хотъли приглашать никого на оставленную имъ каеедру проповъдника, и долгое время послъ смерти Паркера друзья его - Гаррисонъ, Вендель-Филиппсъ, Эмерсонъ и др. — собирались, какъ и прежде, по воскресеньямъ въ его квартиръ, чтобъ обмъниваться мыслями по поводу тёхъ вёчныхъ вопросовъ, которые занимали Паркера при жизни.

Чтобъ составить себѣ правильное понятіе объ общественномъ значеніи писателя, мало оцѣнить его таланть, умъ и художественный стиль; нужно прежде всего опредѣлить сферу его созерцанія, границы его умственнаго горизонта. Чѣмъ эта сфера шире, чѣмъ больше общественныхъ вопросовъ она захватываеть, тѣмъ обширнѣе и могущественнѣе вліяніе писателя на современное ему общество. Если приложить этотъ критеріумъ кълитературной дѣятельности Паркера, то окажется, что въ самой Америкѣ найдется очень мало писателей, которые въ своихълитературныхъ работахъ захватывали бы вполнѣ столько важныхъ нравственныхъ и общественныхъ вопросовъ. Въ основѣ дѣятельности Паркера, какъ проповѣдника и моралиста, лежали двѣ идеи — вѣра въ добрые источники человѣческой природы и вѣра въ ихъ безконечное совершенствованіе подъ вліяніемъ христіанства. Паркеръ былъ глу-

боко убъжденъ, что если извлечь изъ христіанства элементы любви, состраданія и нравственнаго совершенства и приложить ихъ къ общественнымъ явленіямъ, то для человъчества настанетъ въчная весна счастья и свободы. Проработавъ всю свою жизнь на пользу науки, Александръ Гумбольтъ въ своихъ Мемуарахъ съ глубокою тоскою вопрошаеть: О, если бы мы, по крайней мъръ, знали, зачъмъ мы пришли въ этотъ міръ? (Wüssten wir nur wenigstens, warum wir auf dieser Welt sind?) Подобный вопросъ, вполнъ понятный со стороны ученаго, прожившаго всю свою жизнь въ сферъ теоретическаго мышленія, никогда не могь быть предложень себъ ни Чаннингомъ, ни Паркеромъ, но если бы кто-нибудь предложилъ его имъ, ни тотъ, ни другой не затруднились бы отвътить: "Мы здъсь затъмъ", -- сказали бы они оба въ одинъ голосъ, -- "чтобы сдълать другихъ и сдълаться самимъ лучше и счастливъе". Высшая награда для людей подобнаго закала здъсь на землъ состоить въ томъ, что они не знають разочарованія въ людяхъ, ни горькаго раздумья надъ жизнью вообще. Въ противоположность общепринятому мивнію, жизненный кубокъ кажется имъ твмъ слаще, чъмъ они ближе къ концу. Не даромъ Чаннингъ незадолго до своей смерти (а онъ умеръ 62 леть) писаль, что только теперьонъ позналъ всю сладость жизни, ибо подъ конецъ ея онъ научился находить прекрасное тамъ, гдф не замфчалъ прежде, Нфчто подобное говорить о себъ Паркеръ въ своей проповъди о въчной жизни: "Чфмъ больше я живу, тфмъ больше я люблю этоть чудный мірь, тэмь сильнье чувствую въ каждомъ большомъ и маломъ предметв его Создателя".

Знакомый на опыть съ изнанкой человъческой жизни, съ подонками человъческаго общества, Паркеръ не только не возненавидълъ людей, но еще болъе увъровалъ въ присущіе имъ добрые инстинкты. Въ отвътъ прихожанамъ, благодарившимъ его за поученія, оказавшія на нихъ, по ихъ словамъ, столь благотворное нравственное вліяніе, Паркеръ въ своемъ посланіи изъ С.-Круамежду прочимъ пишеть, что жизнь многихъ изъ нихъ была поучительна для него самого. "Достаточно, если я скажу, что среди васъ я встрътилъ нъсколько мужчинъ и нъсколько женщинъ самаго скромнаго общественнаго положенія, которые своею жизнью прибавили новыя черты къ идеальному образу человъческаго совершенства и даже въ нъкоторыхъ отношеніяхъ превзошли его". Нъть ничего удивительнаго, что при такомъ взглядъ на человъческую природу жизнь казалась Паркеру непрерывнымъ чудомъ-"Земная и морская флора", — говорить онъ, — "полна красоть и

тайнъ, изслъдованіемъ которыхъ занимается наука. Вселенная, заключающая ихъ въ себъ, гораздо разнообразнъе, загадочнъе и привлекательнъе для созерцающаго духа, но космосъ человъческой жизни съ его оригинальной флорой и фауной еще болъвлекателенъ, и законы, имъ управляющіе, вызывають еще большее мое удивленіе, чъмъ математическіе законы, управляющіе превращеніемъ внѣшняго міра. Космосъ матеріи кажется мнѣ незначительнымъ въ сравненіи съ космосомъ безсмертнаго и вѣчно развивающагося духа. Изученіе этого космоса представляеть собою предметь моихъ восторговъ и моего поученія. Вѣроятно, когданибудь появится геній, который, подобно Бэкону, дасть намъ Новый Органонъ человъчества, опредълить его принципы, выведеть его общую формулу, его небесную механику".

Литературная дѣятельность Паркера была очень разнообразна. Умъ его отличался необыкновенной широтою и плодовитостью, а привычка къ импровизаціи съ избыткомъ замѣняла обработку слога и придавала его изложенію особую оригинальность. Сочиненія Паркера въ англійскомъ изданіи занимають собою 14 томовъ. Изъ нихъ три посвящены богословскимъ вопросамъ, одинъ политикѣ, одинъ соціологіи, одинъ исторіи Америки. два—борьбѣ съ рабствомъ, а остальные посвящены самымъ разнообразнымъ вопросамъ и состоять изъ проповѣдей, рѣчей, статей и рецензій. Оставляя въ сторонѣ богословскіе трактаты Паркера, я приведу нѣсколько выдержекъ изъ его проповѣдей и мелкихъ статей, которыя дадутъ вамъ понятіе о міросозерцаніи Паркера и объ особенностяхъ его литературнаго таланта.

Въ проповъдяхъ Паркера мы встръчаемъ удивительно ръдкое соединение паеоса и ирони, возвышенный полетъ мысли со свойственной американцу практичностью и здравымъ смысломъ. Всъми этими качествами обладаетъ его знаменитая проповъдь о войнъ, сказанная въ то время, когда Америка объявила войну Мексикъ.

Паркеръ отправляется отъ положенія, что взглядъ народа на войну стоить въ тъсной связи со ступенью развитія его. У народовъ первобытныхъ война считается дъломъ почетнымъ, одобряемымъ Богомъ; не даромъ Богъ древнихъ евреевъ называется воиномъ, вождемъ народныхъ силъ, который страшно караетъ враговъ своихъ. Христіанство, внесшее въ міръ любовь и всепрощеніе, можетъ относиться къ войнъ только отрицательно. Если война справедлива, то христіанство есть обманъ и ложь; если же справедливо христіанство, тогда война есть вещь несправедливая, ложь

и обманъ. Всякая наступательная война есть отрицание христіанства, оскорбленіе въчнаго божественнаго закона любви. Вычисливъ статистическими цифрами, во сколько обойдется народу начавшаяся война изъ-за Техаса, Паркеръ продолжаеть: "Впрочемъ, потеря собственности ничтожна въ сравнении съ потерей многихъ тысячь жизней. Человъческая жизнь есть нъчто священное. Пройдитесь по отдаленнымъ закоулкамъ Бостона, заговорите съ самымъ несчастнымъ и грязнымъ оборванцемъ и вы убъдитесь, что и онъ кому-нибудь любъ и дорогъ; онъ чей-нибудь братъ, мужъ или сынъ. Человъческое сердце трепетало раньше, чъмъ онъ родился; его мать, нъжно прижимая его къ своей груди, обливала его своими слезами, молилась за него. Его жизнь, можетъ быть, не имъеть никакого значенія для сильныхь этого міра, потому что у него нъть ни гербовъ, ни ливрейныхъ лакеевъ, но не нужно забывать, что и онъ, подобно власть имъющимъ, ведеть свое происхожденіе оть перваго человъка. Богь создаль его и его безсмертную душу, какъ создалъ міръ и послалъ на землю Христа, чтобъ искупить его. Какой же гръхъ послъ этого проливать безъ пользы кровь его! Въ начавшейся теперь войнъ вы посылаете на убой 50,000 человъкъ, и столько же по всей въроятности вышлеть противная сторона. Эти 100,000 принадлежать къ различнымъ народностямъ; у нихъ нътъ вражды между собою; земля достаточно просторна для тахъ и другихъ; никто изъ нихъ не заслоняетъ солнца другь другу, а между тымъ каждый изъ силъ выбивается, чтобъ уничтожить противника. Пушки бросають свои ядра и картечи, мортиры-свои бомбы, свистять ружейныя пули, работають копья и сабли, а всв павшіе растаптываются желвавыми подковами лошадей. Изъ оставшихся же въ живыхъ многіе явятся домой калъками: кто безъ руки, кто безъ ноги, кто безъ глаза, кто искальчень такъ, что его не узнаеть и родная мать. Сочтите сиротскіе дома въ Германіи и Голландіи, посттите гриничскій госпиталь или домъ инвалидовъ въ Парижъ и вы увидите, во сколько обошлась человъчеству военная слава Наполеона и Веллингтона. Но будемъ справедливы и къ войнъ; каждому нужно воздать должное. Есть цълый классъ людей, которымъ война доставляеть выгоду. Это всв поставщики припасовъ и владельцы пароходовъ, которые ихъ нанимають воюющимъ сторонамъ по 600 долларовъ въ день. Этотъ классъ людей радуется каждой войнъ. Пусть опустошенная страна обнищаеть, за то они наживутся. Есть еще одинъ классъ, которому она служить на пользу, на славу и даже дълаеть его предметами воспъванія. Я недавно прочель въ газетахъ, что герцогъ Веллингтонъ получилъ за свои боевыя заслуги 5,400,000 долларовъ и кромъ того 40,000 долларовъ ежегодной пенсіи".

Описывая последствія войны, Паркеръ подробно останавливался на томъ пагубномъ вліяніи, которое имфеть война на общественную нравственность. "Гдъ война", — говорить онъ, — "тамъ прекращается дъйствіе нравственнаго закона, хитрость и сила являются единственными вождями людей. Битва при Іоркъ-Таунъ была, какъ извъстно, выиграна посредствомъ обмана, хотя бы этотъ обманъ былъ совершенъ самимъ Вашингтономъ. Впрочемъ, въ качествъ солдата онъ только исполнялъ свой долгъ. На войнъ государство обучаеть людей лгать, воровать, убивать. Оно призываеть волонтеровъ, которые съ его позволенія были простыми разбойниками, а теперь эти разбойники съ своего собственнаго позволенія становятся волонтерами. Солдатская школа обыкновенно дълаеть людей неспособными для мирной жизни гражданъ. Возвратившіеся изъ похода солдаты нер'вдко становятся язвой своего родного села и позоромъ для матерей, ихъ родившихъ. Бывають, впрочемъ, случаи, когда война можетъ быть оправдана даже съ точки зрвнія религін \*); это — война оборонительная, когда человъкъ сражается за собственный очагъ, за жену, дътей, за все, что для него дороже жизни, за неотъемлемыя человъческія права, за то, что всв люди свободны и равны между собою. Какъ я ни ненавижу войну вообще, но такихъ людей я могу только уважать, ибо идея свободы и равенства стоить того, чтобъ пролить за нее кровь".

Совершенно другимъ характеромъ отличается проповъдь Паркера о безсмертіи души. Извъстно, что этоть вопросъ неръдко переходиль изъ области теологіи въ область этики и метафизики. Еще въ концъ XVIII въка Руссо и Канть выводили необходимость въры въ будущую жизнь изъ присущаго человъку чувства справедливости. Чувство это требуеть, чтобы добродътель была награждена, а порокъ наказанъ, а такъ какъ этого зачастую не бываеть въ здъшнемъ міръ, то необходимо допустить существованіе другой жизни, гдъ возстановится нарушенная гармонія между добродътелью и наградой, порокомъ и наказаніемъ, и принципъ справедливости получить, такимъ образомъ, свое полное удовлетвореніе. Доказательство безсмертія души, высказанное Гёте въ его

<sup>\*)</sup> Паркеръ заблуждался, говоря такъ, потому что всѣ великія религіи міра (исключая ислама) были противъ всякаго насилія, какъ наступательнаго, такъ и оборонительнаго, противъ всякихъ войнъ, каковы бы онѣ ни были. Изд.



разговорахъ съ Эккерманомъ, имъетъ метафизическій характеръ и основывается на присущей всякой силь идев двятельности. "Если я", — говорить Гёте, — "двиствоваль неутомимо до конца дней моихъ, то природа должна мнъ дать другую форму существованія, когда моя человъческая форма разложится и не будеть больше въ состояніи удержать въ себъ моего духа". Перечисливъ въ первой половинъ всъ извъстныя ему доказательства безсмертія души, Паркеръ переносить вопросъ на всъмъ понятную почву человъческаго сердца:

"Бывають времена, когда мы совстмъ не думаемъ о безсмертін души. Въ счастливый и світлый періодъ жизни мы довольствуемся ощущаемымъ нами счастіемъ. Но приходить день, когда это счастіе оказывается недостаточнымъ, а наступившее горе невыносимымъ. Когда смерть внезапно похищаеть у васъ жену, отца, ребенка, друга-жизнь перестаеть удовлетворять насъ. Я спрашиваю самаго холоднаго, самаго скептическаго изъ васъ: неужели при потеръ любимаго существа жизнь будеть ему казаться такою, какъ казалась прежде? Неужели онъ не будеть простирать руки къ небу и умолять о безсмертіи? Когда я встрівчаю въ праздничный день на улицъ много народа, я не только не думаю о въчной жизни, даже о своей собственной. Но когда на моихъ глазахъ опускается окоченёлый трупъ въ нёмую, неумолимую могилу, я чувствую, что этимъ не можеть все кончиться, что для человъка настанеть другая жизнь. Земля, наполняющая могилу, дернъ, ее покрывающій,-въдь не мой брать. Глядя на него, я еще живъе чувствую свое безсмертіе. Черезъ могилу я гляжу на небо. Но бывають еще худшія минуты, горькія какъ смерть, которыя медленнымъ ядомъ отравляють душу, минуты, въ которыя самая жизнь кажется человъку напрасной и безцъльной, а свои собственныя добрыя дёла суетными и ничтожными. Несмотря на это, человъкъ чувствуетъ, что въ его сердцъ горить безсмертное пламя, - дуща борется съ земной оболочкой и рвется къ небу. Надежда на въчную жизнь, въра въ будущее торжество правды и лежащую предъ нами стезю безконечнаго прогресса радуеть неутвшное сердце. Въ такія минуты небесный свъть проръзываеть мглу испытаній, гръха и скорби, а окрашенныя въ пурпуръ облака на востокъ возвъщають приближение небесной утренней зари; лицо наше озаряется ея свътомъ, и печаль наша исчезаеть раньше, чёмъ мы успемъ прочувствовать ее. Мысль, что слабые и бъдные рыбы получають возстановленіе своихъ правъ, сообщаеть намъ новую энергію и заставляеть насъ отстаивать ихъ права здѣсь на землѣ. Великимъ утѣшеніемъ преисполняется душа наша, когда въ ней поселяется твердая надежда на безсмертіе, но еще важнѣе, когда мы предвосхищаемъ время и уже здѣсь на землѣ пріобщаемся къ вѣчной жизни. Это можетъ быть достигнуто всякимъ человѣкомъ. Радости неба начинаются для насъ съ той минуты, когда мы начинаемъ исполнять долгъ, приближающій насъ къ нимъ. Справедливость, мудрость, религія и любовь—вотъ то, что ожидаетъ насъ на небѣ, достиженіе ихъ здѣсь—это высшее благо нашей жизни".

Хотя любвеобильному сердцу Паркера были одинаково дороги и близки всё его прихожане, но онъ отдавалъ больше своего времени темъ, кто наиболе въ немъ нуждался, темъ обездоленнымъ судьбою,—

Чьи работають грубыя руки, Предоставивь почтительно вамъ Погружаться въ искусства, науки, Предаваться мечтамъ и страстямъ.

(Некрасовъ).

Онъ не только помогалъ бъднякамъ матеріально, но онъ пытался поднять ихъ человъческое достоинство торжественнымъ признаніемъ, что ихъ скромная д'ятельность почтенна, что, трудясь въ потъ лица своего, они тъмъ самымъ исполняють завъть самого Бога. Въ числъ мелкихъ сочиненій Паркера есть интересная статья, которую можно бы назвать апонеозомъ мускульнаго труда, Статья эта вдохновила англійскаго пропов'вдника Чарльза Кингсли, когда онъ открывалъ лондонскую всемірную выставку 1851 года своею прекрасною рачью "О значеніи физическаго труда". Упомянувъ о предразсудкъ противъ этого труда, который у богатыхъ людей считается чуть не позоромъ, Паркеръ видить въ этомъ предразсудкъ отголосокъ тъхъ варварскихъ временъ, когда господа проводили свою жизнь въ лени и праздности, а всъ домашнія работы исполнялись рабами. По мнънію Паркера, такой взглядъ противоръчить духу христіанства, которое измъряеть достоинство человъка количествомъ услугъ, оказанныхъ имъ своимъ ближнимъ. "Благороднъйщая и величайщая душа, когда-либо существовавшая на землъ, вышла не изъ рядовъ сытыхъ и праздныхъ людей, а изъ представителей труда и нишеты".

По мъткости характеристики, тонкости психологическаго анализа весьма интересна проповъдь Паркера противъ современнаго

ему фарисейства. Сдълавъ характеристику фарисеевъ въ эпоху I. Христа, Паркеръ продолжаетъ:

"Этотъ родъ людей не вымеръ и въ наше время. Они такъ же многочисленны, какъ и во времена І. Христа, и такъ же плохи. И теперь, какъ и тогда, они предпочитають похвалу людей похвалъ отъ Бога. Имъ пріятнъе съ меньшими издержками казаться добрыми, нежели на самомъ дълъ быть ими. Какъ въ прежнее время они шли противъ Мессіи, такъ и теперь они выступають противъ всякаго прогресса. Въ какихъ пророковъ они не бросали каменьями? Они воздвигають посмертные памятники тъмъ реформаторамъ, которыхъ при жизни навърно привели бы къ эшафоту. Фарисеи встръчаются во всъхъ слояхъ общества, во всъхъ общественныхъ положеніяхъ: и среди консерваторовъ, и среди радикаловъ, и среди богатыхъ, и среди бъдняковъ. Хотя они по природъ своей всегда одинаковы, но все таки ихъ можно раздълить на нъсколько классовъ: фарисеи домашняго очага, фарисеи прессы, церковные фарисеи и т. д. Фарисей домашняго очага-это такой человъкъ, который, повидимому, имъетъ въ виду благосостояніе и удовлетвореніе своего семейства, жены, дітей, и который на самомъ дълъ думаетъ только о себъ. Онъ заставляеть своихъ слугъ много работать, но это для того, чтобъ они не пріучались къ лени; онъ кормить ихъ плохо изъ опасенія, чтобы они не пріучались къ излишествамъ. Все, что онъ ни дълаеть, -- все это въ интересахъ другихъ. Если онъ мужъ, то онъ распространяется о жертвахъ, которыя онъ приносить своей женъ; если отецъ-то своимъ дътямъ. Этотъ родъ фарисеевъ самый ръдкій, ибо обыкновенно люди дома сбрасывають съ себя личину и являются въ своемъ настоящемъ свътъ. Гораздо многочисленнъе фарисеи прессы. Фарисей прессы — это вылощенный господинъ, издающій газету. Онъ больше всего хлопочеть о томъ, чтобъ не сказать слова, которое могло бы оскорбить нъжный слухъ своего кружка. Онъ держить носъ по вътру, идеть по пятамъ общественнаго мнънія и иногда пускается въ предсказанія, но весьма общаго свойства, такъ что ихъ можно истолковать и въ ту и въ другую сторону. Статьи его въ этомъ случав своимъ двойнымъ смысломъ напоминають извъстное изречение оракула лидійскому царю Крезу: если онъ перейдеть черезъ ръку Галисъ, то разрушить большое государство, но чье государство, свое или персидское, объ этомъ оракулъ благоразумно умолчалъ. Если фарисею-журналисту нужно подорвать чью либо репутацію или уронить въ общественномъ мнъніи какое-либо почтенное учрежденіе, то онъ помъщаеть злую статейку за подписью "сообщено" и сопровождаеть ее редакціонной зам'яткой, что въ своей газет вонь даеть просторъ всякимъ мивніямъ. Если какой-нибудь неизвъстный ученый, не принадлежащій къ его кружку, присылаеть ему статью, то последняя отвергается съ примечаниемъ редактора, что "надо остерегаться опасныхъ людей". Самый ненавистный сонмъ форисеевъ-это фарисеи-проповъдники, которые обладають пороками всъхъ предыдущихъ типовъ фарисеевъ и занимаютъ такое возвышенное положеніе, въ которомъ всякое, даже самое маленькое, пятно кажется позорнымъ. Главный гръхъ фарисеяпроповъдника состоить въ томъ, что онъ предпочитаеть форму содержанію и придерживается формы, когда она прикрываеть собою уже давно испарившееся содержаніе. Фарисеи этого рода върять больше въ букву, чъмъ въ духъ. Кто въ ихъ присутствіи будеть указывать на противорвчія въ книгв Царствъ, того они не замедлять прославить атеистомъ".

Если въ приведенныхъ отрывкахъ Паркеръ является тонкимъ наблюдателемъ человъческой природы, то есть проповъди, въ которыхъ онъ является истиннымъ художникомъ. Говорять, что Паркеръ могъ плакать отъ умиленія, если слышалъ о какомъ-нибудь подвигъ гуманности и великодушія. Такимъ умиленнымъ чувствомъ проникнута его проповъдь о старости (Of old age), гдъ онъ дълаетъ характеристику извъстной всему Бостону благотворительницы миссъ Кайндли. По художественнымъ достоинствамъ эту характеристику можно смъло поставить рядомъ съ любымъ отрывкомъ изъ "Стихотвореній въ прозъ" Тургенева.

"Миссъ Кайндли—всеобщая бабушка; ее очень любять дѣти; 60 лѣть тому назадъ она одѣвала ихъ бабушекъ къ вѣнцу; она помогала дѣдушкѣ этого мальчика окончить университеть, а отцу этого человѣка стать на ноги и разбогатѣть. Теперь она стара, очень стара. Дѣти, снующія вокругъ нея, не вѣрять, что было время, когда она была такая же маленькая, какъ они, что у ней была мама, которая цѣловала ее алый ротикъ. Когда миссъ Кайндли является куда-нибудь на праздникъ Рождества, ея появленіе сопровождается массой подарковъ и игрушекъ. Теперь полдень; она сидить одна; она погружена въ размышленія; она говорить сама съ собой. Воть она подходить къ комоду и вынимаеть изъ ящика книгу съ золотыми застежками. Позолота потемнѣла, переплеть выцвѣлъ. Она раскрываеть книгу и находить на первомъ бѣломъ листѣ свое имя Агнеса, а внизу годъ и число. Итакъ, сегодня ровно 68 лѣть, какъ она сдѣлала эту надпись своею, по-

видимому, дрожавшей рукой. Ужъ очень, очень обветшала эта милая старая Библія. Она распрывается на 14-й гл. Евангелія отъ Іоанна, и миссъ Кайндли читаеть: "Да не смущается сердце ваше, въруйте въ Меня!" Она раскрываеть книгу въ другомъ мъств и находить въ ней бумажку съ какимъ-то порошкомъ; можно догадаться, что это цвътокъ, превратившійся въ пыль. Рука ея дрожить и слезы невольно катятся изъ глазъ. Одна слезинка падаеть на порошокъ, и онъ мгновенно превращается: это уже не порошокъ, это-роза свъжая, благоуханная, усъянная брильянтами весенней росы. Да и сама бабушка преобразилась. Это не трясущая своей головой старушка, это-прекрасная Агнеса, такая, какой она была, когда ей минуло 18 лътъ. Прошло ровно 68 лътъ съ тъхъ поръ, какъ природа праздновала свой праздникъ: пышно распустившіеся цвіты благоухали, а птицы піли на всі тоны гимны любви и счастія. Возл'в миссъ Кайндли стояль ея женихь, который поднесъ ей эту розу. Рука милаго обнимала ея стройный станъ; ея черные локоны ниспадали на плечи жениха. Она чувствовала его дыханіе на своей зардівшейся щекі; ихъ уста сблизились; ихъ души слились въ святомъ союзъ безконечной любви. Этоть поцелуй любви быль вместе съ темъ поцелуемъ разлуки, ибо женихъ долженъ былъ увхать въ далекіе края. Они дали слово думать другь о другь, глядя на полярную звъзду. На прощаніе она подарила ему эту Библію. Онъ увхаль и больше не вернулся. Видно, Богъ призвалъ его къ себъ. Одна Библія вернулась къ Агнесъ; она положила въ нее на память розу, символъ и воспоминаніе ихъ юной любви. Сегодня душа ея съ нимъ, но придеть часъ, когда души ихъ сольются, какъ двъ капли росы на лепесткъ розы, и мрачная дряхлость земли замънится для нихъ въчной юностью неба".

Когда пробътаешь мыслью разнообразную общественную или литературную дъятельность Паркера, въ душъ самъ собою складывается привлекательный и оригинальный нравственный обликъ этого истиннаго апостола гуманизма и свободы. Это была въ полномъ смыслъ слова возвышенная, цъльная и героическая натура, у которой слово никогда не расходилось съ дъломъ, которая ежедневно была готова жертвовать жизнью за свои убъжденія. Путеводной звъздой всей дъятельности Паркера, какъ литературной, такъ и общественной, была идея нравственнаго совершенствованія личности и тъсно связанная съ ней идея всемірнаго братства людей. Ни религіознымъ догматамъ, ни политическимъ учрежденіямъ онъ не придаваль большого значенія; онъ ждалъ

всего отъ нравственнаго подъема духа подъ вліяніемъ христіанскаго идеала: онъ быль глубоко убъжденъ, что на землі будеть лучше, если мы сами сдівлаемся лучше. Это убъжденіе озаряло его жизненный путь. Оно утішало его даже тогда, когда онъ прислушивался къ приближающимся шагамъ смерти. Въ предсмертномъ бреду ему казалось, что личность его раздвоилась, что въ то время, какъ одинъ Паркеръ умираетъ во Флоренціи, двойникъ его живеть въ Америкъ и продолжаеть діло перваго.

Такъ какъ однимъ изъ главныхъ препятствій для осуществленія любимой мечты о братствъ людей были національные предразсудки, то Паркеръ употребилъ всъ силы своей души на борьбу съ ними. Борьба это, присоединившая Паркера къ фалангъ свътлыхъ ратоборцевъ за священныя права человъческой личности, была его главнымъ жизненнымь подвигомъ.

Паркеръ быль вдохновеннымъ проповъдникомъ того, что составляеть сущность христіанскаго идеала—любви и безконечнаго нравственнаго совершенства. Многія изъ его идей либо забывались, либо отвергались, но идея грядущаго пересозданія человъчества не можеть быть отвергнута, ибо она есть логическій результать прогресса.

При мысли о роли и значеніи личностей, подобныхъ Паркеру, въ исторіи человъчества невольно приходить на мысль и напрашивается на сравненіе факть, давно случившійся въ Вера-Крусъ и сообщаемый Паркеромъ въ посланіи къ своимъ бостонскимъ прихожанамъ. Во время войны Англіи съ Франціей, мимо Вера-Круса проходилъ поздно ночью англійскій военный корабль. Подойдя къ городу, онъ замътилъ громадную черную массу, которую капитанъ и матросы приняли за непріятельскій корабль. Англичане окликнули черную массу, но не получили отъ нея никакого отвъта. Озадаченный этимъ загадочнымъ молчаніемъ и боясь засады, капитанъ велълъ пустить въ черную массу ядро, но и на этотъ разъ она не удостоила англичанъ отвътомъ. Тогда онъ велълъ бомбардировать кораблъ-призракъ. Бомбардировка длилась всв ночь; ядра свистали, бомбы разрывались, но черная масса оставалась попрежнему безмолвна и неподвижна. Такъ продолжалось до утра, когда англичане увидали, какъ безсильны и безплодны были ихъ выстрълы, ибо они были направлены въ гранитную скалу. И въ области нравственности есть такія же кръпкія, какъ скала, истины, о которыя рано или поздно разобьется эгоизмъ и непониманіе людей. Блеснеть лучь солица, и люди увидять, что ихъ усилія исказить вічную истину были

напрасны, что она попрежнему стоить неподвижно и не боится никакихъ нападеній. Вдохновеннымъ глашатаемъ этой вѣчной истины, возвышающейся, подобно скалѣ, изъ волнъ житейскаго моря, и былъ Теодоръ Паркеръ. Онъ былъ провозвѣстникомъ того желаннаго времени, давно уже призываемаго друзьями человѣчества, когда исчезнутъ національные предразсудки и расовыя антипатіи и когда люди увидятъ другъ въ другѣ братьевъ. Будучи глубоко убѣжденъ въ конечномъ наступленіи этой счастливой поры, онъ утѣшалъ унывающихъ словами, которыми я позволяю себѣ заключить настоящую бесѣду «битва за истину, какъ бы она ни казалась намъ безнадежной, въ концѣ концовъ будетъ выиграна».





## Hoban khura o Makkiabeaau\*).

Разбирая книгу одного современнаго ему писателя, Лессингъ даль о ней следующій характеристическій отзывь: "Эта книга содержить въ себъ много истиннаго и новаго, но къ сожалънію, все, что есть въ ней истиннаго-не ново, а что ново-не истинно". Эти слова не разъ приходили намъ въ голову, когда мы читали сочиненіе г. Алексвева, представляющее собою талантливо, впрочемъ, написанную апологію Маккіавелли. "Цель этихъ этюдовъ"говорить авторь-"доказать наперекорь господствующимъ въ современной литературъ воззръніямъ, что Маккіавелли разсматривалъ политические вопросы не съ односторонней точки арфнія практического политика, а изучалъ явленія государственной жизни въ связи со всти вліяющими на нихъ условіями, что она не только не отрицаль морали, а, напротивь, считаль нравственныя требованія обязательными для политика, и видфль въ гражданскихъ добродътеляхъ главное основание общежития; что онъ съ неумолимой логикой доказываль развращающее вліяніе деспотизма на народные нравы, и видълъ въ республикъ государственную форму, которая одна можеть примирить противоположность общественныхъ интересовъ, обезпечить матеріальное благосостояніе народа, и раскрыть этому народу путь къ нравственному просвъщенію" (Предисловіе, стр. XI).

Прочтя подчеркнутыя строки, читатель въ правъ спросить: какими же новыми данными запасся авторъ, дававшими ему право сдълать, написаное нами, смълое заявленіе? Изъ книги г. Алексъева не видно, чтобъ онъ въ подкръпленіе своей теоріи приво-

<sup>\*)</sup> Алекспечь, Маккіавелли, какъ политичный мыслитель. Москва 1880 г.

диль бы какія-нибудь новыя данныя, которыми бы не пользовались предшествующіе изслідователи; къ сожалівнію, не видно даже, чтобъ онъ придавалъ особую цену фактическому приращенію нашихъ свъдъній о Маккіавелли. Автору кажется, что тъ изъ предшествовавшихъ изслъдователей, которые сосредоточивали все свое вниманіе на изученіи исторических условій, опредъливших возарвнія Маккіавелли, а не на анализв самихъ возарвній, шли по ложному пути, потому что политическая доктрина флорентинскаго секретаря еще не созръла для исторической критики: "Пока возарфнія извъстнаго писателя не изучены и не истолкованы съ достаточной основательностью и полнотой, до тахъ поръ и объяснение этихъ возаръній условіями времени можеть повести лишь къ ложнымъ и совершенно произвольнымъ выводамъ, какъ то и доказываеть книга Виллари" \*). Такой взглядь на роль исторической критики въ научныхъ изслъдованіяхъ намъ кажется крайне невърнымъ. Исторія науки показываеть, что воззрънія извъстнаго писателя не могуть быть надлежащимъ образомъ поняты и оцънены безъ изученія среды, гдв они возникли, безъ изученія ихъ отношеній къ воззрѣніямъ предшествующихъ писателей. Прежде, чъмъ подвергать возоръніе извъстнаго писателя критическому анализу, по существу,--нужно опредълить степень ихъ оригинальности, нужно предварительно выдёлить изъ нихъ то, что не принадлежить ему самому, что навъяно окружающей жизнью, или заимствовано у предшествующихъ писателей. Если бы воззрвнія извъстнаго писателя можно было истолковать вполнъ, при помощи свъта, исходящаго изъ нихъ самихъ, то историческая критика потеряла бы свой главный raison d'être и сдълалась бы излишней роскошью, безъ которой легко обойтись. Мы увидимъ впоследствіи, какъ этотъ ложный взглядъ на роль исторической критики отмстиль за себя, какъ г. Алексвевъ приняль за оригинальное въ возарвніяхъ Маккіавелли то, что въ сущности ему не принадлежало, а перешло къ нему, такъ-сказать, по наслъдству отъ классическихъ писателей.

Въ тъсной связи съ ложнымъ взглядомъ автора на роль исторической критики стоить его несправедливое отношение къ одному изъ главнъйшихъ представителей ея по отношению къ Маккіавелли—Виллари. Не скроемъ, что насъ крайне непріятно поразило

<sup>\*)</sup> Авторъ разумъетъ извъстное сочинение Виллари: "Macchiavelli e il suo tempo" (Маккіавелли и его время), вышедшее въ 1877 и въ томъ же году переведенное на нъмецкій языкъ.

обращеніе свысока начинающаго ученаго съ такимъ талантливымъ и почтеннымъ ветераномъ науки, какъ Виллари. Мы рѣшительно недоумѣваемъ, откуда г. Алексѣевъ знаетъ, что Виллари не далъ себѣ труда самостоятельно изучить произведенія Маккіавелли, что онъ не сумѣлъ освободиться изъ-подъ вліянія господствующихъ въ современной литературѣ взглядовъ и т. п. (Предисловіе, стр. VI). Виллари не сказалъ еще своего послѣдняго слова о Маккіавелли: въ вышедшемъ до сихъ поръ первомъ томѣ онъ довелъ жизнь флорентинскаго публициста только до 1506 г., когда Маккіавелли ничего не писалъ, кромѣ стихотвореній и посольскихъ донесеній. Самая интересная эпоха въ жизни Маккіавелли, эпоха его вынужденнаго досуга, которой мы обязаны его главнѣйшими политическими трактатами, остается еще впереди, а судя по первому тому, мы въ правѣ надѣяться, что знаменитый историкъ Саванаролы прольеть массу свѣта и на Маккіавелли\*).

За предисловіемъ въ книгъ г. Алексъева слъдуеть введеніе (стр. 3-22), заключающее въ себъ краткій очеркъ литературы о Маккіавелли. Послъ Р. Моля, автору не для чего было заниматься перечисленіемъ и классификаціей различныхъ взглядовъ, высказанныхъ о Маккіавелли и подвергать ихъ критической опънкъ; онъ поставилъ своей задачей, во-первыхъ, показать, какъ сложились тъ, по его мнънію, ложныя возарьнія на Маккіавелли, которыя еще до сихъ поръ держатся въ обществъ и литературъ; во-вторыхъ, объяснить, въ силу какихъ причинъ возникли эти возарвнія: въ-третьихъ, опредвлить, что наше время сдвлало для пониманія Маккіавелли, и что еще остается сдълать. Объясняя, какъ сложился взглядъ на Маккіавелли, какъ на безнравственнаго политика, авторъ несправедливо утверждаеть (стр. 5), что, изъ политическихъ писателей Италіи XVI въка, никто не обвиняеть Маккіавелли въ безиравственности, а всё признають въ немъ глубокаго мыслителя, тонкаго наблюдателя, остроумнаго писателя. Въ доказательство своей мысли, онъ ссылается на Гвиччіардини, лич-

<sup>\*)</sup> Что Виллари не думаетъ ограничить свою задочу одной біографіей Маккіавелли въ связи съ исторіей его времени, видно изъ предисловія къ его труду. Сказавъ, что Маккіавелли до сихъ поръ представляется какимъ-то сфинксомъ, что воззрѣнія его толкуются ученые на разные лады, Виллари ставитъ задачей своего труда — изучить время, въ которое жилъ Маккіавелли, его жизнь и "сочиненія", и представитъ его такимъ, какимъ онъ былъ на самомъ дѣлѣ, со всѣми его добродѣтелями и пороками (Machiavelli und seine Zeit, übersetzt von Mangold. 1 Band. Vorrede, S. VIII). Опытъ изученія сочиненій Маккіавелли представляетъ помѣщенный въ первомъ томѣ прекрасный разборъ исторической поэмы "Первое десятилѣтіе" (Decennale Primo).



наго друга Маккіавелли, и человъка одинаковаго съ нимъ образа мыслей, забывая, что республиканская партія во Флоренців вся поголовно обвиняла Маккіавелли въ политическомъ отступничествъ и не могла простить ему "Il Principe". Упомянувъ, подъ 1527 г., о смерти Маккіавелли и о томъ, что смерть его не возбудила ни въ комъ сожальнія, современный ему флорентинскій историкъ Варки (Varchi) прибавляетъ: "Причина всеобщей великой ненависти къ нему (dell' odio grandissimo), помимо цинизма его рвчей и образа жизни, несоотвътственнаго его сану, заключалась въ томъ, что онъ написалъ книгу "Il principe", посвященную Лоренцо Медичи, съ цълью наставить герцога сдълаться абсолютнымъ повелителемъ Флоренціи, сочиненіе, по истинъ, нечестивое (етріа veramente), достойное не только порицанія, но и уничтоженія, которое впрочемъ и самъ онъ хотвлъ уничтожить послв перемвны правительства во Флоренціи; въ этомъ сочиненіи, онъ, казалось, давалъ совъты герцогу, какъ отнять у богатыхъ имущество, у бъдныхъ-честь, а у тъхъ и другихъ вмъсть-свободу. Вотъ почему, при извъстіи объ его смерти случилась вещь, повидимому, невозможная, что смерть его была одинаково пріятна добрымъ и злымъ; добрымъ-потому что они считали его злымъ; алымъ же-потому что они считали его не только хуже, но "искуснъе себя" \*). Почти въ тъхъ же выраженіяхъ говорить о всеобщей ненависти къ Маккіавелли другой современникъ Джьованни Батиста Бузини \*\*). Въ числъ политическихъ трактатовъ XVI в., вызванныхъ сочиненіями Маккіавелли, авторъ упоминаеть (см. прим. 2) о книгъ Ботеро: "Della Ragione di Stato" и о сочиненіи Джьанноти: "Della Republica Florentina", но онъ совершенно упустилъ изъ виду, что оба эти трактата, построенные на иныхъ нравственныхъ принципахъ, чъмъ трактаты Маккіавелли, суть не что иное, какъ косвенный отвътъ Маккіавелли. О трактать же венеціанца Паруты: "Della perfezione della vita Politica", авторъ совершенно не упоминаетъ, тогда какъ эта книга заключаеть въ себъ строгое осуждение теорій Маккіавелли, сдъланное во имя попранныхъ имъ нравственныхъ принциповъ \*\*\*). Говоря о памфлетахъ і вауитовъ противъ Маккіавелли, авторъ высказываеть взглядъ, къ которому мы охотно присоединяемся, что ісауиты видъли въ Маккіавелли главнымъ образомъ не политическаго писателя, а свободнаго мыслителя, врага свът-

<sup>\*)</sup> Varchi, Storia Fiorentina. Milano, 1845, vol. I, Libro IV, p. 150-151.

<sup>\*\*)</sup> Gino Capponi, Storia della Repuplica di Firenze. T. II, p. 362.

<sup>\*\*\*)</sup> Mezières, Étude sur les onvrages politiques de P. Paruta. Paris, 1853, p. 23 m cara.

скаго владычества папъ, не признававшаго авторитета католической церкви; но мы не можемъ согласиться съ его мнъніемъ, будто свътскіе писатели XVI в. вооружались противъ Маккіавелли только изъ политическихъ мотивовъ. Ссылка автора на Жентилье такъ же мало доказательна, какъ и предшествующая одиночная ссылка на Гвиччіардини. Если цъль протестанта Жентилье, писавшаго подъ свъжимъ впечатлъніемъ ужасовъ Вареоломеевской ночи, былане изучить политическіе трактаты Маккіавелли, а по поводу ихъ изобличить въ безбожіи и безправственности людей, стоявшихъ во главъ Франціи и державшихся, по его митнію, маккіавелистической политики, то почему же вооружились противъ Маккіавелли другіе писатели, находившіеся совершенно въ другихъ условіяхъ, напримъръ, англійскіе esprits forts конца XVI в., которые, къ тому же, относились совершенно индифферентно къ религіознымъ вопросамъ? Итакъ, не только невъжество и религіозный фанатизмъ не только политические мотивы, но мотивы чисто нравственнаго свойства были причиной того, что уже въ XVI в. политическая доктрина флорентійскаго дипломата считалась символомъ политической безправственности.

Новъйшихъ критиковъ Маккіавелли авторъ дълить на двъ группы: къ первой онъ относить Маттера, Форлендера и др., которыхъ онъ порицаетъ за то, что они хотя и добросовъстно изучили политические трактаты Маккіавелли и подвергли ихъ тщательному анализу, но не обратили вниманія на тв условія, въ которыхъ онъ жилъ и дъйствовалъ \*). Писатели второй группы, Ранке, Гервинусъ и др., страдають, по митнію автора, противоположнымъ недостаткомъ: они стараются объяснить ученіе Маккіавелли не столько совокупностью его возарвній, его мивній и взглядовъ на задачи политической науки, сколько условіями его времени (стр. 17). Надоумленный ошибками своихъ предшественниковъ, авторъ въ первой части своего труда (отъ стр. 23-106) ставить своей задачей изучить политическое ученіе Маккіавелли въ связи съ его философскими возарвніями. Какъ бы опасаясь, что публика недостаточно оцънить новость и трудность этого пріема по отношенію къ Маккіавелли, авторъ въ предисловіи (стр. VII) спъшить установить настоящую точку зрвнія: "Такое систематическое изложение возоръний Маккіавелли-задача не легкая. Мак-

<sup>\*)</sup> Судя по отзыву автора о Виллари, мы полагали, что онъ ихъ за ето похвалить, такъ какъ, по его мнѣнію, политическая доктрина Маккіавелли еще не созрѣла для исторической критики, но, по счастью, справедливость восторжествовала на этоть разъ надъ послѣдовательностію.

кіавелли нигдъ не излагаеть своего міросозерцанія и не развиваеть своихъ возаръній на мораль, религію и государство, а выставляеть лишь отдёльныя положенія и практическія правила. Эти правила и положенія разбросаны по его многочисленнымъ сочиненіямъ, и, лишь сопоставляя ихъ между собою, вникая въ ихъ внутреннюю связь и стараясь раскрыть ту логическую нить, которая объединяеть ихъ, можно возстановить основныя философскія возарвнія, на которыхъ покоится все ученіе Маккіавелли". Взглядъ г. Алексвева на философское міросозерцаніе Маккіавелли какъ на подкладку его политической доктрины, дъйствительно представляеть новость въ литературъ о Маккіавелли, и мы охотно привътствовали бы такую новинку, если бы авторъ сдержалъ свое объщаніепри возсозданіи философскаго міросозерцанія, принять въ расчеть всъ произведенія Маккіавелли, и, во-вторыхъ, если бы философское міросозерцаніе Маккіавелли на самомъ дълъ оказалось бы прочнымъ базисомъ, на которомъ можно строить заключенія о произведеніяхъ Маккіавелли чисто политическаго характера. Къ сожальнію, вступительная глава, носящая въ книгъ громкое названіе "Міросозерцаніе Маккіавелли" (стр. 25-36), не удовлетворяєть ни одному изъ этихъ условій. Изъ цитатъ видно, что авторъ судить о философскомъ міросозерцаніи Маккіавелли главнымъ образомъ на основании его недоконченной сатирической поэмы: "Золотой Оселъ" (Asino d'oro), которой самъ Маккіаведли\*) не придавалъ никакого серьезнаго значенія. Ибо что такое въ самомъ дълъ "Asino d'oro"? Это очень остроумная пародія на божественную комедію Данте, написанная также терцинами; въ ней Маккіавелли разсказываеть, какъ онъ на половинъ жизненной дороги заблудился въ дремучемъ лъсу, гдъ ему повстръчалось цълое стадо различныхъ животныхъ, которое пасла нимфа, одна изъ прислужницъ Цирцеи. Изъ разговоровъ съ ней онъ узнаеть, что эти животныя были прежде людьми, что Цирцея превратила ихъ въ различныхъ животныхъ, сообразно характеру каждаго; люди гордые и храбрые стали львами, жадные и прожорливые-волками и т. д. Въ сопровождени нимфы, играющей адъсь роль Беатриче "Божественной Комедіи", Маккіавелли обходить вечеромъ поочередно всъхъ животныхъ. Въ особенности обращаеть на себя его вниманіе громадный боровъ, который съ видимымъ удовольствіемъ барахтается въ своей грязи. Маккіавелли вступаеть съ нимъ въ разговоръ, спрашиваеть, не желаеть ли онъ снова принять человъ-

Digitized by Google

<sup>\*)</sup> См. письмо къ Веттори, отъ 10 августа 1513 г., въ Lettere Familiari.

ческій образъ и возвратиться къ людямъ? Въ отвъть на это боровъ произносить длинную ръчь о преимуществахъ животнаго состоянія предъ челов' вческимъ и остроумно доказываеть, что животныя и благоразумное, и сильное, и уморенное, и даже счастливъе людей. Ръчь свою боровъ-мизантропъ заключаетъ слъдующей тирадой, на которой и обрывается поэма: "если кто-либо изъ людей кажется тебъ веселымъ и счастливымъ-не върь ему: боровъ, барахтающійся въ грязи и не терзающій себя никакими мыслями, гораздо счастливъе его!" Все это, безспорно, очень остроумно, но не рискованно ли всъ эти мысли о преимуществахъ животной жизни передъ человъческой приписывать Маккіавелли? Не рискованно ли на этомъ шаткомъ основании утверждать, какъ это дълаеть авторъ (на стр. 26), что человъкъ, по воззрънію Маккіавелли, не царь природы, а самая жалкая и безпомощная тварь. Мы не отрицаемъ впрочемъ, что въ "Asino d'oro" есть много субъективнаго; таково, напримфръ, вступленіе къ поэмф; такова вся вторая половина пятой пъсни, гдъ Маккіавелли разсуждаеть о причинахъ паденія государствъ, и на которую не разъ ссылается г. Алексвевъ; но восьмая песнь, на которой онъ почти исключительно основываеть свои заключенія о міросозерцаніи Маккіаведли. заключаеть въ себъ какъ будто нарочно всего меньше субъективнаго элемента, потому что и содержание ея, и мизантронія, на половину заимствованы изъ Плутарха \*).

Кром'в приведеннаго нами безотраднаго взгляда на челов'в ческую природу, авторъ считаетъ весьма важнымъ составнымъ элементомъ философскаго міросозерцанія Маккіавелли его в'вру въ силу судьбы и его отрицаніе прогресса. Авторъ подробно излагаетъ взглядъ Маккіавелли, что челов'в чество не идетъ впередъ по прямой линіи, но, описывая круги, постоянно возвращается къ своей исходной точк'в, или, что еще хуже, идетъ назадъ, нисколько, повидимому, не подозр'ввая, что и этотъ взглядъ не есть оригинальный продуктъ философскаго міросозерцанія Маккіавелли, а нав'вянъ на него классической древностью, какъ изв'встно, не

<sup>\*)</sup> Въ числе такъ-называемыхъ "Могаlia" Плутарха есть діалогъ "Gryllus", въ которомъ какой-то грекъ, превращенный Цирцеей въ борова, пространно до-казываетъ Одиссею преимущество животнаго передъ человекомъ. И порядокъ доказательствъ, и примеры, приводимые въ ихъ подтвержденіе, не оставляютъ никакого сомненія въ томъ, что діалогъ Плутарха служилъ непосредственнымъ источникомъ Маккіавелли. — Впрочемъ, у Маккіавелли встречаются пропуски, измененія и дополненія, иногда довольно характеристическія, и на нихъ-то и следовало обратить вниманіе.



признававшей прогресса, и скоръе върившей въ регрессъ, какъ то доказывалось сагой о золотомъ въкъ. Приведенными примърами, полагаемъ, достаточно доказано, что глава, озаглавленная: "Міросозерцаніе Маккіавелли", едва ли можеть претендовать на научную цънность, и что ее, при всемъ желаніи, едва ли можно разсматривать какъ философское основаніе, на которомъ покоятся политическія теоріи Маккіавелли. Изъ ложныхъ и шаткихъ посылокъ, какъ и слъдовало ожидать, вытекають ложныя и шаткія заключенія. Приписавъ Маккіавелли мысль, высказываемую въ "Asino d'oro" боровомъ, что человъкъ есть самая жалкая и безпомощная тварь въ природъ, авторъ выводить изъ нея взглядъ италіанскаго публициста на происхождение государства (стр. 27), и при этомъ ссылается на "Discorsi" (кн. I, глава II), тогда какъ въ указанномъ мъстъ Маккіавелли объясняетъ происхожденіе государства исключительно потребностью защищаться оть внешнихъ враговъ и не думаеть утверждать, что человъкъ сталъ искать союза съ себъ подобными потому, что чувствоваль свое безсиліе въ борьбъ съ природой. Перевернувъ нъсколько страницъ, мы встрътимъ (на стр. 41) другую причину, соединившую людей въ общежите. Это— "потребность общими силами защищать обще интересы"; но и это объяснение еще не есть окончательное, потому что, на стр. 257, потребность общежитія объясняется другими мотивами: она есть результать побъды человъка надъ природою и наступившаго затъмъ мира: "Миръ съ природой научаеть человъка дорожить и миромъ съ себъ подобными", — такъ что читатель окончательно. недоумъваетъ, какими же причинами объяснялъ Маккіавелли происхожденіе общежитія и государства?

Оть чисто-философской основы теорій Маккіавелли авторъ переходить въ слѣдующей главъ къ ихъ этическимъ и политическимъ основамъ. Здѣсь г. Алексѣевъ меньше покушается на новаторство, и потому дѣло идетъ гораздо лучше. Слѣдуя плану, предложенному Форлендеромъ \*), авторъ удачно сопоставляетъ отдѣльныя мѣста изъ различныхъ произведеній Маккіавелли, объясняеть одне другимъ, отъ частностей восходитъ къ принципамъ, и, благодаря этому пріему, въ результатѣ получается стройное систематическое изложеніе взглядовъ Маккіавелли на сущность человѣческой природы, роль государства, различныя формы правленія и т. п. Хотя и здѣсь мѣстами даетъ себя чувствовать спѣш-

<sup>\*)</sup> Въ первомъ томъ его замъчательнаго труда: Geschichte der philosophischen Moral-Rechts und Staats-Lehre.



ность работы, отразившаяся, между прочимъ, и въ неточности ссылокъ \*), но, вообще говоря, эта часть труда г. Алексвева отдълана тщательне другихъ, и мы особенно рекомендуемъ ее тъмъкто на основани "Il Principe" считаетъ Маккіавелли приверженцемъ абсолютизма.

Выяснивъ себъ основныя черты философскихъ и политическихъ возарвній Маккіавелли, авторъ, согласно своему взгляду на задачи исторической критики, только во второй части считаеть возможнымъ задаться вопросомъ: какъ и при какихъ условіяхъ они сложились? Судя по предисловію (стр. VIII—IX), гдъ авторъ сильно журить Виллари за то, что онъ "не воспользовался богатымъ матеріаломъ, заключающимся въ самыхъ сочиненіяхъ Маккіавелли, что онъ упустиль изъ виду цёлый рядъ свидётельствъ въ посольскихъ донесеніяхъ Маккіавелли, прямо указывающихъ на то, какъ и когда зародились зачатки техъ возореній Маккіавелли, которыя подробно развиты и обоснованы имъ въ его политическихъ трактатахъ",--мы ожидали найти въ этой части книги г. Алексъева много новаго сравнительно съ сочинениемъ италіанскаго историка, но ожиданія наши не оправдались: авторъ либо перефразируеть сужденія Виллари, либо дълаеть къ нимъ дополненія, своею незначительностью доказывающія, что собственно ничего существеннаго упущено не было. Извъстно, что Виллари болъе чъмъ кто-либо изъ новъйшихъ біографовъ Маккіавелли придаеть значение его посольскимъ донесеніямъ, что для него они служать точкой отправленія при изученіи политической доктрины Маккіавелли. Приведши нъсколько характеристическихъ мъсть изъ перваго донесенія Маккіавелли изъ Франціи, Виллари прибавляеть отъ себя следующее: "Читатели, конечно, заметять, что въ нъсколькихъ пунктахъ этого донесенія просвъчиваеть какъ бы сквозь тучи образъ творца "Discorsi" и "Principe". Политическія правила, которымъ впослъдствіи Маккіавелли придасть наукообразную форму, являются здёсь начертанными еще нетвердой рукой и какъ бы случайно; мы увидимъ, что они будуть формулироваться яснье въ его посльдующихъ посольскихъ донесеніяхъ" (ibid., стр. 309). Такого же взгляда на посольскія донесенія Маккіавелли держится, какъ мы видъли, и г. Алексвевъ, такъ что принциціальной разницы между нимъ и Виллари не оказывается. Пойдемъ далъе. Виллари въ своей книгъ подробно останавливается

<sup>\*)</sup> Укажемъ для примъра на ссылки 72 и 87, которыя совершенно не подтверждаютъ того, что должны, повидимому, подтверждать.



на небольшомъ политическомъ трактатъ, написанномъ Маккіавелли по поводу возмущенія въ Ареццо. Его поразило въ этомъ интересномъ документъ то, что Маккіавелли смотрить на событіе, котораго ему довелось быть свидътелемъ, не съ точки эрвнія дипломата, а съ точки зрвнія мыслителя, возводящаго все къ общимъ нача. ламъ. "Маккіавелли"-говорить Виллари-"съ давнихъ поръ смотръвшій на политическія событія не какъ простой дипломать, а какъ человъкъ науки, въ умъ котораго одиночные факты уже тогда подводились подъ общія нормы и принципы, написаль по поводу видънныхъ имъ событій въ Ареццо небольшой трактать: "Del modo di trattare i popoli della Valdichiana ribellati". Это не дъловая бумага, вышедшая изъ дипломатической канцеляріи, но первая попытка возвыситься отъ ежедневной жизненной практики до высотъ научнаго созерцанія. Здёсь мы найдемь те же великія достоинства и недостатки, съ которыми встрътимся потомъ въ большихъ политическихъ трактатахъ Маккіавелли" (ibid., стр. 324-325). Подъ вліяніемъ приведеннаго взгляда Виллари сложилось мивніе и нашего автора: "трактать этоть"-говорить онь-"замвчателень во многихъ отношеніяхъ. Онъ показываеть, во-первыхъ, что Маккіавелли, стоя еще въ самомъ круговоротъ политической жизни, относился къ совершающимся на его глазахъ событіямъ не какъ практическій политикъ, принимающій во вниманіе лишь то, что входить въ кругъ его служебной дъятельности, но какъ мыслитель, старавшійся раскрыть внутреннія причины явленій, подвести -ико подъ общія точки зрінія и ківдечь изъ нихъ правила политической мудрости" (стр. 138). Возвращаясь снова къ этому же трактату, Виллари замъчаеть, что хотя Маккіавелли постоянно ссылается на историческіе факты, какъ на образцы и прим'тры для подражанія, но въ сущности историческіе факты нужны ему только для того, чтобы придать большій авторитеть правиламъ, извлеченнымъ изъ наблюденій надъ действительною жизнію. Подобную же мысль, но только въ другихъ выраженіяхъ, высказываеть и нашъ авторъ на стр. 139: "свои политическія правила Маккіавелли извлекаль не изъ римской жизни, а изъ изученія действительной жизни. Онъ обращался къ римлянамъ лишь за совътами и изучалъ древнюю жизнь лишь для того, чтобъ провърять возэрьнія, которыя слагались подъ впечатленіемъ пережитыхъ имъ событій". Намъ кажется, что приведенныя мъста достаточно доказывають, что книга Виллари не осталась даже безъ вліянія на книгу г. Алексвева, и что италіанскому историку нечего было дожидаться указаній нашего автора, чтобъ ум'вть пользоваться посольскими донесеніями Маккіавелли...

Но возвратимся къ разбираемой книгъ. Выше было замъчено, что вторая часть ея посвящена вопросу: какъ и при какихъ условіяхъ сложилась политическая доктрина флорентинскаго дипломата? Самъ Маккіавелли не разъ указывалъ (см. посвященія къ "Il Principe" и "Discorsi", и знаменитое письмо къ Веттори, отъ 10 декабря 1513 г.) на двойной источникъ своихъ политическихъ теорій — современную жизнь и классическую древность. Ошибка г. Алексвева состоить въ томъ, что онъ ограничилъ свою задачу первымъ источникомъ, что онъ посвятилъ все свое вниманіе изученію того возд'виствія, которое оказывала на Маккіавелли современная ему дъйствительность, и оставиль въ сторонъ источникъ литературный. Изъ древнихъ писателей, оказавшихъ вліяніе на Маккіавелли, онъ упоминаеть только объ одномъ Т. Ливів и совершенно умалчиваеть о Полибів и Аристотель, вліяніе которыхъ было гораздо значительнее, какъ то было доказано на диспутъ однимъ изъ оппонентовъ г. Алексвева, профессоромъ Ковалевскимъ. Вслъдствіе этого односторонняго пріема, многія стороны политическаго ученія і Маккіавелли либо получили ложное освъщеніе, либо остались безъ всякаго объясненія. Такъ, напримъръ, г. Алексвевъ утверждаетъ (стр. 129), вопреки самому автору "П Principe", что вся программа этого трактата заключается въ одномъ посольскомъ донесеніи Маккіавелли о алодъйствахъ Цезаря Борджіа, тогда какъ давнымъ-давно доказано \*), что планъ "Il Principe" возникъ въ умъ Маккіавелли подъ вліяніемъ 9-й главы 8-й книги "Политики" Аристотеля, гдв вкратцв изложена теорія тиранніи и даже исчислены всё средства, которыми поддерживается эта форма правленія. Объясняя, какимъ образомъ жизнь оказывала свое воздъйствіе на складъ политическихъ и нравственныхъ убъжденій Маккіавелли, авторъ невольно долженъ былъ коснуться личнаго карактера своего героя и написалъ ему восторженный панегирикъ. Характеристика Маккіавелли принадлежить къ самымъ

<sup>\*)</sup> Еще въ XVI ст. знаменитый французскій гуманисть и переводчикъ Политики Аристотеля, Луи Леруа (Regius), зам'єтиль, что Маккіавелли "formant son Prince a tiré d'Aristote les principaux fondements de telle institution". Нов'ящая критика, въ лиц'я Бартелеми С.-Илера, Ранке, вполн'є подтвердила догадку Леруа. Въ виду всего этого звучить н'єсколько странно заявленіе автора, что не философскій и политическій трактаты древнихъ, а античная жизнь была для Маккіавелли тімъ матеріаломъ, изъ котораго онъ черпаль правила политическаго искусства (стр. 174).



красноръчивымъ страницамъ книги г. Алексъева, и вмъсть съ тъмъ служитъ образчикомъ блестящей, хотя и не строго научной, манеры автора:

"Его трезвый умъ быль недоступень иллюзіямъ" — говорить г. Алексевь о Маккіавелли. "Онъ быль врагь всякой лжи, сторонился ея даже тогда, когда она могла скрыть отъ него всю отвратительную наготу дъйствительной жизни. Маккіавелли не принадлежаль къ тъмъ счастливымъ натурамъ, которыя умъють отвлекаться оть окружающей ихъ обстановки и создать себъ мірокъ, до котораго бы не доносились стонъ и плачъ, оскорбляющіе ихъ нъжный слухъ и нарушающіе ихъ душевное спокойствіе. Маккіавелли не искаль этого спокойствія, напротивь: онь боялся и избъгалъ его. Когда обстоятельства принудили его покинуть общественную службу, онъ мучается своею бездъятельностію, и тишина деревенской жизни тяготить его. Онъ жаждеть техъ тревогь и треволненій, которыя пугають другихъ. Страдать страданіями своего народа, радоваться его радостями было потребностью его души. То, что для другихъ-душевное спокойствіе вдали отъ мірской суеты, то была для Маккіавелли общественная жизнь; то, что для другихъ семейный очагъ, убаюкивающій ихъ въ мирный и безмятежный сонь, то была для Маккіавелли общественная площадь. А человъкъ, который смотрить дъйствительности прямо въ лицо, который стоить среди своего народа и не замыкаеть ушей, когда онъ зоветь о номощи, для такого человъка иллюзій не существуеть, для него эта жизнь-тернистый путь, и этоть мірьне лучшій изъ міровъ, а мрачное поле брани, пропитанное потомъ и кровью несчастныхъ жертвъ, обезсилъвшихъ въ борьбъ за существованіе. Маккіавелли быль поэтомь, но не тымь поэтомь, который "рожденъ для вдохновенья, для пъсенъ сладкихъ и молитвъ". Какъ его изследующая мысль занята судьбами своего отечества, такъ и источникъ его вдохновенія — бъдствія, постигшія Италію. Въ своихъ поэтическихъ произведеніяхъ онъ изливаеть свое горе, оплакиваеть несчастную судьбу своего родного города, воспъваеть геройскіе подвиги павшихъ за святое д'вло свободы и громить тирановъ и деспотовъ" (стр. 152-153). И далъе: "Маккіавелли пережилъ знаменательную эпоху въ исторіи своего родного города. На его глазахъ рушилось владычество Медичи; онъ присутствоваль при возстановленіи демократическаго строя, во главъ котораго стоялъ Саванарола, онъ былъ свидетелемъ его смерти на костръ, и видълъ, какъ созданное имъ дъло погибло; онъ игралъ активную роль въ реорганизаціи республиканскихъ учрежденій и былъ достойнымъ сподвижникомъ Содерини; онъ съ болью въ сердцѣ долженъ былъ покинуть свой родной городъ, когда эти учрежденія пали и Медичи заняли свое прежнее мѣсто" и т. д. (стр. 155).

Таковъ идеальный портреть флорентинскаго политика, начертанный искусной рукой его восторженнаго поклонника! Но сходень ли этоть портреть съ оригиналомъ-въ этомъ позволительно сомиваться. До насъ дошла интимная переписка Маккіавелли съ друзьями, гдв ему нечего было думать о потомствв, гдв онъ является, такъ сказать, въ нравственномъ неглиже, со всфми своими достоинствами и недостатками. Контрасть между Маккіавелли-писателемъ и Маккіавелли-человъкомъ выходить настолько поучителень, что на немь стоить остановиться. Въ то время какъ идеальный Маккіавелли г-на Алексвева, обреченный на вынужденное бездъйствіе, вслъдствіе возвращенія Медичи во Флоренцію, томимый гражданской скорбію, исходить любовью къ своимъ согражданамъ и не знаетъ покоя, настоящій Маккіавелли, эпикуреецъ до мозга костей, срываеть цвъты удовольствія и наполняеть цълыя страницы своихъ писемъ описаніемъ своихъ любовныхъ похожденій \*). Въ то время, какъ идеальному Маккіавелли, лишенному всякой иллюзіи, жизнь представляется тернистымъ путемъ или мрачнымъ полемъ брани, откуда доносятся до него стоны его несчастныхъ соотечественниковъ, - настоящему Маккіавелли, немудрствующему лукаво и плывущему по теченію, жизнь кажется мечтой, сновидениемъ, которымъ онъ спешить насладиться, пока можно \*\*). Въ то время, какъ идеальный Маккіавелли не можеть перенести паденія республиканских учрежденій Флоренціи и съ сердечной болью покидаеть свой родной городъ, настоящій Маккіавелли, относившійся не только равнодушно, но даже сочувственно къ происшедшему перевороту \*\*\*), преспокойно остается во Флоренціи, надъясь, что новое правительство дасть ему какую-нибудь должность; когда же ему это не удается, и онъ, заподозрънный Медичи, подвергается пыткъ и затъмъ удаляется въ изгнаніе,—

<sup>\*\*\*)</sup> См. его письмо къ одной дамъ (думають, что это мадонна Альфонсина, мать Лоренца Медичи), гдъ Маккіавелли такъ выражается о переворотъ 1512 г.: Е questa cità (т.-е. Флоренція) resta quietissima e spera non vivere meno onarata con l'ajuto loro (Медичей), che si vivesse ne' tempi passati, quando la felicissima memoria del Magnifico Lorenzo loro padre governava.



<sup>\*)</sup> См. Письма къ Веттори въ "Lettere Familiare" (письмо XXIX, XXXIV и XL).

\*\*) E così andiamo temporeggiando in su queste universali felicità, godendoci questo resto della vita, che me la pare sognare (Изълисьма къ Веттори, отъ 18 марта

questo resto della vita, che me la pare sognare (Изъ письма къ Веттори, отъ 18 марта 1512 г.).

онь только и мечтаеть о томъ, какъ бы поступить на службу къ исконнымъ угнетателямъ своего родного города. Правда, что, поступая такимъ образомъ, Маккіавелли продолжаеть любить и Италію, и Флоренцію, но едва ли можеть быть сомнівніе, что онъ болье всего любиль самого себя и свой комфорть. Ради этого комфорта онъ готовъ быль насиловать свою политическую совість и постоянно бомбардироваль своего друга Веттори просьбами рекомендовать его либо Медичи, либо папів, и поручиться за его вірность (fede). Мы не сомніваемся, что если бы г. Алексівсь смотрівль на своего героя не изъ прекраснаго даліка, не съ высоты его политическихъ трактатовъ, а изучиль бы его интимную переписку, дающую такой богатый матеріаль для характеристики личности Маккіавелли, то и самая характеристика вышла бы иная; она, конечно, утратила бы часть своей картинности и восторженности, но зато была бы ближе къ истинів.

Третья часть книги г. Алексвева носить заглавіе "Мвото, ванимаемое Мацкіавелли въ исторіи политическихъ ученій". Она распадается на три отдъла: въ первомъ, авторъ изслъдуеть отношеніе ученія Маккіавелли къ политической доктринъ среднихъ въковъ; во второмъ проводить параллель между Маккіавелли, Гвиччіардини и Боденомъ; въ третьемъ делаеть попытку разъяснить ученіе Маккіавелли о нравственности. Предълы журнальной рецензів не дозволяють намъ остановиться подробно на первыхъ двухъ отдълахъ. Замътимъ только, что, по нашему мнънію, ни въ области политики, ни въ области нравственности Маккіавелли далеко не быль такимъ новаторомъ, какимъ онъ представляется автору. Достаточно вспомнить Марсилія Падуанскаго, сэра Джона Фортескью и Филиппа де-Комина, чтобы убъдиться, что не всъ средневъковые писатели разсуждали о политическихъ вопросахъ, какъ схоластики и богословы, что не всв они примъняли къ политикъ теологические приемы изслъдования. Если, воспитанный на Аристотель, Марсилій Падуанскій и уклонялся иногда въ сферу общихъ схоластическихъ вопросовъ объ отношеніи свътской власти къ духовной, -- то сэръ Джонъ Фортескью, отстаивавшій въ своихъ сочиненіяхъ исконныя вольности англійскаго народа, -- то Филиппъ де-Коминъ, изучавшій политическое искусство въ школь Людовика XI, стояли всецело на почее действительных отношеній. На этомъ основаніи никакъ нельзя согласиться съ авторомъ (стр. 172), что "Маккіавелли является первыма политическимъ писателемъ, всецъло поглощеннымъ свътскими интересами и обсуждающимъ политическіе вопросы съ точки эрвнія этихъ интересовъ". Равнымъ образомъ, мы не можемъ вмъстъ съ авторомъ считать Маккіавелли новаторомъ и въ нравственной области. Попытки построить мораль на чисто свътскихъ началахъ встръчаются еще и въ средніе въка \*), а въ половинъ XV въка знаменитый италіанскій гуманисть Лоренцо Валла въ своемъ трактать: "De voluptate et vero bono", смъло провозглащаетъ цълью человъческой жизни достиженіе личнаго счастья, и строить на этомъ эпикурейскомъ принципъ цълую систему нравственности.

Разборъ ученія Маккіавелли о нравственности занимаєть собою весьма обширный отдёль книги г. Алексеева (оть стр. 228 до 316), въ свою очередь, распадающійся на нъсколько главъ. Въ первой авторъ говорить о методъ Маккіавелли, во второй сравниваеть возарвнія Маккіавелли на сущность государства съ господствующими въ наукъ возэръніями, и только въ третьей переходить къ капитальному вопросу своей книги-къ разъясненію ваглядовъ Маккіавелли на нравственность. Воть какъ авторъ объясняеть задачу этой части своего труда: "Писатели", — говорить онъ, --, изучавшіе творенія флорентинскаго секретаря, имъють въ виду лишь политика, историка, драматурга, поэта; Маккіавелли же моралисть-неизвъстень ученому міру. Въ настоящемъ отдълъ мы хотимъ пополнить этотъ пробълъ въ литературъ о Маккіавелли и познакомить читателя съ воззрѣніями автора "Князя" на нравственность и на отношеніе политики къ морали" (стр. 229). Понятно, послъ этого, съ какимъ интересомъ мы приступили къ чтенію этого отділа книги г. Алексівева, и какъ велико было наше разочарованіе, когда, послі самаго внимательнаго чтенія, мы не вынесли яснаго представленія относительно нравственныхъ возаръни Маккіавелли, — можеть быть, потому, что самъ авторъ не имъетъ на этотъ предметь опредъленнаго взгляда и неоднократно противоръчить самому себъ. Полемизируя съ критиками, утверждающими, что Маккіавелли върить въ абсолютныя начала морали, но только не считаеть возможнымъ прилагать ихъ къ политикъ, авторъ замъчаетъ (стр. 240): "Но мы знаемъ, что міросозерцаніе Маккіавелли исключаеть въру въ какія бы то ни было абсолютныя начала; онъ не могъ, поэтому, отдълять политики отъ морали, которая для него не существовала". Нъсколько ниже авторъ утверждаеть, что хотя Маккіавелли отрицаль самобытность нравственныхъ началъ въ человъкъ, но признавалъ мораль, какъ необходимое послъдствіе сожительства людей въ государствъ, и ви-

<sup>\*)</sup> Bartoli, I Precursori del Rinascimento. Firenze, 1877, p. 27-29.

дълъ въ общемъ благъ высшее мърило человъческихъ поступковъ (стр. 240-241), и что "такимъ образомъ нравственность, по возарънію Маккіавелли, есть совокупность правиль, вытекающихъ изъ началъ общаго блага и воплотившихся во всемъ стров государственной жизни, сложившихся исторически, независимо отъ воли отдъльныхъ лицъ" (стр. 244—245). Этому утилитарному опредъленію нравственности противоръчить слъдующее заявленіе автора, изъ котораго видно, что для Маккіавелли существовалъ еще критеріумъ высшаго порядка, критеріумъ чисто-нравственный. Вотъ подлинныя слова г. Алексвева: "Нравственно поступаеть, по возарънію Маккіавелли, не тоть, кто въ каждомъ отдъльномъ случав разсчитываеть последствія своихъ поступковъ и согласуеть ихъ съ общимъ благомъ, а тоть, кто подчиняется нравственному правилу, какт таковому. Воть почему съ точки эрвнія Маккіавели убійство тирана, оправдываемое Блунчли требованіями нравственнаго порядка, остается всегда и при всёхъ условіяхъ преступленіемъ, ибо такой самосудъ никогда не можеть быть возведенъ въ общее правило" и т. д. (стр. 274). Такимъ образомъ, оказывается, что авторъ приписываетъ Маккіавелли цёлыхъ три, противорвчащихъ другъ другу, системы нравственности; во-первыхъ, Маккіавелли совствить не признаеть морали, какть не признаеть вообще никакихъ абсолютовъ; во-вторыхъ, онъ является приверженцемъ теорій, оцінивающихъ поступки міриломъ общаго блага; и вътретьихъ, онъ признаеть безусловность нравственныхъ понятій, какъ таковыхъ. Автору слъдовало либо свести всъ эти противоръчія къ одному нравственному центру, къ одному высшему единству, либо, подобно другимъ критикамъ, усомниться совсъмъ въ твердости нравственныхъ принциповъ Маккіавелли. Авторъ не сдълалъ ни того, ни другого, и не совсемъ великодушно предоставиль своимь читателямь изнывать въ мукахъ сомнънія...

Обратимся теперь къ знаменитому вопросу объ отношеніи политики къ нравственности въ сочиненіяхъ Маккіавелли. Каковы бы ни были взгляды Маккіавелли на нравственность, придерживался ли онъ интуитивной теоріи или утилитарной — сущность вопроса состоить въ томъ, руководился ли онъ въ своихъ политическихъ совътахъ принципами исповъдуемыхъ имъ нравственныхъ теорій, или же онъ на самомъ дълъ, какъ утверждаеть большинство критиковъ, считалъ политику областью, къ которой нравственныя требованія неприложимы?

Мы видъли изъ предисловія, что г. Алексвевъ брался доказать наперекоръ господствующимъ въ наукв возгрвніямъ, что

Маккіавелли считаль нравственныя требованія обязательными для политика; надо полагать, что онъ вскоръ увидълъ безплодность своихъ усилій, потому что, сделавши несколько замечаній, по поводу одного мъста въ "Discorsi", онъ, на стр. 247, вынужденъ быль сознаться, что "Маккіавелли можеть одобрять изв'єстныя жестокія и коварныя средства въ политикъ, которыя служать цвлямъ противоположнымъ его политическимъ убъжденіямъ, и которыя онъ не оправдываеть съточки зрвнія нравственной". Но если нельзя совершенно выгородить Маккіавелли отъ упрековъ въ политической безнравственности, то можеть быть можно сузить районъ его коварныхъ совътовъ, указавъ на исключительныя условія ихъ примъненія. Это и дълаеть г. Алексъевъ (на стр. 255), утверждая, "что если Маккіавелли и одобряль жестокія и суровыя политическія средства, въ виду той полезной цёли, которой они служать, то онь считаль необходимымь прибъгать къ подобнымъ средствамъ или въ тиранніи, или при основаніи и переустройствъ государства, или для подавленія мятежей и возстаній, или, наконець, на войнъ, или въ тъхъ исключительныхъ случаяхъ, гдъ цъль не можетъ быть достигнута законными средствами". Посредствомъ такого искуснаго пріема, г. Алексвевъ однимъ ударомъ слагаеть съ своего героя всякую отвътственность за цълый рядъ безнравственныхъ и жестокихъ совътовъ, которыми наполненъ, напримъръ, "Il Principe", ибо кто же будеть спорить, что Маккіавеллевскому Principe приходится дъйствовать при исключительныхъ условіяхъ? Смівемъ однако увірить г. Алексівева, что этимъ способомъ ему едва ли удастся поправить сложившуюся въками репутацію Маккіавелли. Что суровыя и жестокія міры часто употребляются и даже одобряются при исключительныхъ условіяхъ, въ эпоху общественныхъ кризисовъ, и что при нормальномъ теченіи политической жизни въ нихъ не представляется надобности — это само собою разумъется; но дъло въ томъ, что Маккіавелли, по поводу исключительныхъ случаевъ, неръдко высказываеть общія правила, такъ-сказать, формулы политической мудрости, поражающія какъ своей логикой, такъ и своимъ безсердечіемъ и нравственнымъ цинизмомъ. Такъ, напримъръ, въ одномъ мъсть "Il Principe" (Сар. III), Маккіавелли провозглашаеть слъдующее возмутительное, но вмъстъ съ тъмъ весьма мудрое политическое правило, что при управленіи людьми нужно или снискать ихъ благосклонность, или совсъмъ уничтожить ихъ (spegnere), ибо люди мстять только за легкія обиды; тяжелый же гнеть лишаеть ихъ возможности мести; потому, если приходится угнетать

людей, то нужно это дълать такъ, чтобы отнять у нихъ всякую возможность къ отмщенію. Въ другомъ мъсть (ibid., cap. XVIII) Маккіавелли даеть "Principe" мудрый совъть не исполнять своихъ обязательствъ и объщаній, если такое исполненіе будеть для него невыгодно. "Конечно", — прибавляеть онъ, — "если бы всв люди были честны, то это правило было бы не хорошо, но такъ какъ они безчестны и не исполняють своихъ обязательствъ, по отношенію къ тебъ, то и тебъ нечего исполнять своихъ, по отношенію къ нимъ". Приведенными примърами, (а ихъ можно привести не одинъ десятокъ), надвемся, доказывается, что истинный источникъ безнравственности политическихъ совътовъ Маккіавелли лежить не въ исключительности условій, которыя ему приходится изследовать, а въ его пессимистическомъ возарении на человеческую природу и въ его взглядъ на политику, какъ на науку успъха. Только ставши на эту точку зрвнія и можно понять, почему Маккіавелли можеть одобрять или признавать цълесообразными такія средства, которыя служать цізлямь противоположнымь его политическимъ убъжденіямъ, и которыя онъ навърное не оправдаль бы съ точки эрвнія нравственной. На этомъ основаніи мы думаемъ, что стараться во что бы то ни стало сдёлать изъ Маккіавелли гуманнаго политика, который только въ крайнихъ случаяхъ, во имя общаго блага, давалъ свое согласіе на мъры. возмущающія нравственное чувство — значить прежде всего оказывать плохую услугу самому Маккіавелли, ибо въ чемъ же и состоить, главнымъ образомъ, значеніе Маккіавелли въ области политики, какъ не въ томъ, что онъ внесъ въ политику научный методъ? Можно не одобрять рекомендуемыхъ имъ жестокихъ мъръ, можно возмущаться безиравственностью его политическихъ совътовъ, но нельзя не признать, что всё его совёты отличаются неумолимой логикой, глубокимъ знаніемъ человъческой природы и общественныхъ отношеній. Благодаря Маккіавелли, мы узнали, наконецъ, до чего можеть дойти политика, если она совершенно эманципируется отъ религіи и морали...

Сдълавши нъсколько весьма цънныхъ замъчаній объ отношеніи политики къ нравственности и указавъ на противоръчія, встръчающіяся по этому вопросу въ трудахъ новъйшихъ ученыхъ, авторъ задается задачей — выяснить преемственную связь, существующую, по его мнънію, между нравственнымъ ученіемъ Маккіавелли и новъйшимъ утилитаризмомъ. Чтобы достигнуть этой цъли, г. Алексъеву слъдовало бы начать изложеніе нравственныхъ ученій утилитаристовъ не съ XVIII в., не съ Гельвеція и Гольбаха, но съ родоначальника новъйшаго утилитаризма — Бэкона, на котораго Маккіавелли дъйствительно оказалъ значительное вліяніе \*); затъмъ, перейти къ Гассенди и Ларошфуко, и отъ нихъ уже къ Гельвецію и Гольбаху. Тогда, по крайней мъръ, читатели могли бы наглядно убъдиться въ томъ, въ чемъ имъ теперь приходится на половину върить автору на-слово.

Заключительная глава книги г. Алексвева носить заглавіе-"Маккіавелли—защитникъ политической свободы". Въ ней авторъ подробно останавливается на томъ произведеніи, которое и среди современниковъ и въ потомствъ составило Маккіавелли печальную репутацію сторонника абсолютизма и политическаго ренегата. Авторъ совершенно справедливо настаиваеть на теоретическомъ жарактер'в этого трактата, внушеннаго Маккіавелли политикой Аристотеля, хотя и признаеть, что въ немъ Маккіавелли подблился и своими личными наблюденіями надъ политикою оовременныхъ ему тирановъ; но г. Алексвевъ оппибается, утверждая, что въ "П Principe" Маккіавелли говорить о тиранній съ енутренним омерэтынемь, что онъ съ какимъ-то злорадствомь указываеть на всв тв жестокія міры, которыми поддерживается эта ненавистная ему государственная форма. Въ виду важности этого открытія, автору следовало бы подкрепить свое метне ссылкой на подлинныя слова Маккіавелли. До сихъ поръ всёхъ читателей этого трактата поражало, напротивъ того, полнъйшее безстрастіе, съ которымъ Маккіавелли рекомендуеть самыя жестокія міры, способныя поддержать власть князя. Да иначе и не могло быть. Предназначивъ свой трактать сначала для Джуліано, а потомъ для Лоренцо Медичи, и основавъ на немъ свои надежды на лучшее будущее \*\*), Маккіавелли, какъ искусный политикъ, не дозволилъ бы своему субъективному чувству пробиться наружу и тымь испортить все дъло, - скоръе нужно предположить, что онъ постарался стать на точку зрвнія князя и поддвлаться подъ деспотическіе вкусы Лоренцо \*\*\*); извъстно, что это послъднее обстоятельство и возму-

<sup>\*)</sup> Попытка опредълить степень этого вліянія сділана въ недавнее время Эбботомъ (Abbot) въ статью "Bacon as a Moralist", предпосланной его прекрасному изданію Бэконовыхъ Essays. London, 1876.

<sup>\*\*) &</sup>quot;Произведеніе мое" — писаль Маккіавелли къ Веттори, отъ 10 декабря 1513 г., — "должно быть пріятно (accetto) князю и въ особенности князю новому; воть почему я и посвящаю его великольпному Джуліано".

<sup>\*\*\*)</sup> Кардиналъ Поль, древнъйшій обличитель Маккіавелли, въ своихъ письжахъ сообщаеть со словъ пріятелей Маккіавелли, что онъ—se non solum judicium Suum in illo libro fuisse secutum, sed illius ad quem scriberet.

тило современниковъ Маккіавелли, знавшихъ его за искренняго республиканца.

Мы указали на слабыя стороны труда г. Алексвева. Надвемся, что наши скромныя замвчанія будуть приняты авторомь съ твив же доброжелательствомь, съ какимъ мы ихъ двлаемъ. Въ заключеніе, укажемъ и на несомнвнымя достоинства книги г. Алексвева, къ числу которыхъ мы относимъ оригинальность мысли, замвчательную способность обобщенія и систематизаціи и, не всегда встрвчающійся въ ученыхъ трудахъ, даръ изложенія. Произведенія, подобныя труду г. Алексвева, несмотря на всв свои несовершенства, способны будить мысль и давать толчокъ къ дальнвишимъ изследованіямъ—въ этомъ и состоить ихъ значеніе для науки.



## РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА.



#### Отношение Пушкина къ иностранной словесности.

(Рѣчь, читанная Н. И. Стороженко на торжественномъ собраніи Московскаго университета 6 іюня 1880 г.) \*.

Приглашенный совътомъ университета принять посильное участіе въ настоящемъ чествованіи памяти нашего великаго поэта, я избраль предметомъ моей беседы съ вами вопросъ объ отношеніяхъ Пушкина къ корифеямъ западной литературы, -- вопросъ, до сихъ поръ еще не вполнъ разъясненный нашей критикой, хотя біографы Пушкина, въ особенности г. Анненковъ, въ своихъ драгоцінныхъ Матеріалахъ, собрали для этой ціли достаточное количество данныхъ. Если я не ошибаюсь, то изученіе этого вопроса можеть прибавить нъсколько новыхъ чертъ для характеристики Пушкина, ибо исторія отношеній нашего поэта къ корифеямъ западной литературы не только опредъляетъ собою сферу его литературнаго созерцанія, но и бросаеть свъть на развитіе его художественнаго вкуса, его жизненныхъ возаръній, -- словомъ, на его авторскую физіономію. -- Ранній періодъ поэтической дъятельности Пушкина, заканчивающійся его ссылкой на югъ Россіи, характеризуется преобладаніемъ французскаго вліянія какъ въ его поэзіи, такъ и въ его нравственныхъ и политическихъ возарвніяхъ. Подобно большинству своихъ современниковъ, Пушкинъ былъ воспитанъ на произведеніяхъ французской литературы; библіотека его отца состояла главнымъ образомъ изъ произведеній французской литературы XVII—XVIII в. и изъ переводовъ классиковъ на французскій языкъ. Еще до своего отъвада въ лицей Пушкинъ прочелъ Плутарха и Гомера во французскихъ переводахъ и цълую массу романовъ, поэмъ, путеше-



<sup>\*)</sup> Напечатано въ "Русскомъ Курьеръ".

ствій и т. п. Первые поэтическіе опыты ребенка-Пушкина были написаны на французскомъ языкъ: въ нихъ онъ подражалъ Мольеру (импровизированная комедія Escamoteur, и Вольтеру (шуточная поэма Toliade, написанная въ подражение Вольтеровой Генріад в); извъстно также, что, за превосходное знаніе французскаго языка, Пушкина въ лицев прозвали французомъ. Лицей могъ только поддержать и развить въ Пушкинъ любовь къ французской литературъ. Что бы ни говорили о невысокомъ уровнъ научныхъ занятій и слабости дисциплины въ лицев, несомнънно, что литературный интересъ быль возбуждень тамъ въ весьма сильной степени. Воспитанники лицея составляли между собой литературные кружки, издавали нъсколько рукописныхъ журналовъ и пополняли недостатки своего образованія чтеніемъ классическихъ писателей, преимущественно французскихъ, пріобщавшихъ ихъ юные умы къ великому умственному движенію XVIII в. Воспитанный въ безусловномъ благоговъніи къ корифеямъ французской литературы, Пушкинъ еще не дерзалъ относиться къ нимъ критически. Поэтическимъ кумиромъ его былъ въ это время литературный диктаторъ XVIII в. Вольтеръ, котораго Пушкинъ считаль величайшимь изъ поэтовъ. Одно изъ раннихъ лицейскихъ стихотвореній Пушкина, Городокъ, весьма важное въ автобіографическомъ отношеніи, даеть намъ прекрасное понятіе о степени начитанности Пушкина и объ его литературныхъ вкусахъ. Здёсь 15-лётній Пушкинъ описываеть другу, какъ онъ проводить время въ лицев, чвиъ занимается, и при этомъ перечисляеть всвхъ своихъ любимыхъ авторовъ:

> Укрывшись въ кабинетъ, Одинъ и не скучаю И часто цвлый свътъ Съ восторгомъ забываю. Друзья мив-мертвецы, Парнасскіе жрецы. Надъ полкою простою, Подъ тонкою тафтою, Со мной они живутъ. Пъвцы врасноръчивы, Прозаики шутливы, Въ порядкъ стали тутъ. Сынъ Мома и Минервы, Фернейскій злой крикунъ. Поэть въ поэтахъ первый, Ты здесь, седой шалунь? Онъ Фебомъ былъ воспитанъ.

И съ дътства сталъ пінтъ, Всъхъ больше перечитанъ, Всъхъ менъе томитъ. Соперникъ Эврипида, Эроты нъжный другъ, Арьоста, Тасса внукъ— Скажу ль? отецъ Кандида! Онъ все: вездъ великъ, Единственный старикъ!

Упомянувъ затъмъ о Гомеръ, Виргиліи, Гораціи, Торквато Тассо, "добромъ и простосердечномъ" мудрецъ Лафонтэнъ, "исполинъ" Мольеръ, Расинъ, Руссо, о "воспитанныхъ Амуромъ" Парни съ Грекуромъ, объ "Аристархъ" Лагарпъ, а изъ русскихъ—о Державинъ, Дмитріевъ, Крыловъ, Княжнинъ, Озеровъ, Фонъ-Визинъ, Богдановичъ и Карамзинъ,—Пушкинъ продолжаетъ:

Мой другъ! Весь день я съ ними. То въ думу углубленъ, То мыслями своими Въ Элизій пренесенъ.

Пушкинъ забылъ упомянуть еще объ одномъ поэтъ, оставившемъ слъдъ въ его лицейскихъ стихотвореніяхъ, именно о Манферсоновомъ Оссіанъ, котораго онъ читалъ, по всей въроятности, въ Летурнеровскомъ переводъ. Извъстно то непреодолимое очарованіе, которое производиль въ концѣ XVIII и началѣ XIX стольтія этоть мечтательный півець, вытыснившій изь сердца Вертера самого Гомера. Пушкинъ заплатилъ дань общему увлеченію въ нъсколькихъ своихъ лицейскихъ стихотвореніяхъ (К о льна, Осгаръ, Эвлега), но тъмъ все и ограничилось. Свътлое, бодрое анакреонтическое міросозерцаніе юнаго повта не могло ужиться съ мечтательнымъ сумракомъ оссіановыхъ поэмъ, и Пушкинъ въ скоромъ времени разстался съ шотландскимъ бардомъ, и разстался навсегда. Гораздо сильнъе было вліяніе французскихъ эротическихъ поэтовъ-Грекура, Парни, а ноъ русскихъ-Батюшкова, настроившихъ музу Пушкина на эротическій ладъ и сообщившихъ его стиху античную грацію и пластику.-Подъ вліяжіемъ передовыхъ мыслителей XVIII въка начали формироваться у юноши Пушкина серьезные взгляды на жизнь и ея задачи, какъ это видно изъ перваго посланія къ Чаадаеву (1818 г.), написаннаго вскоръ послъ выхода изъ лицея. Въ 1819 г. Пушкинъ отправился на нъкоторое время къ себъ въ Михайловское; за нимъ слъдовали и его любимые авторы:

Оракулы въковъ, здъсь вопрошаю васъ! Въ уединеньи величавомъ Слышнъе вашъ отрадный гласъ; Онъ гонитъ лъни сонъ угрюмый, Къ трудамъ рождаетъ жаръ во мнъ, И ваши творческія думы Въ душевной зръютъ глубинъ.

Вдохновенный ими, онъ пишеть въ деревнъ свое знаменитое стихотвореніе "Уединеніе", гдъ съ ювеналовскимъ негодованіемъ клеймитъ кръпостное право. Въ скоромъ времени къ сонму вдохновителей Пушкина прибавилось еще одно знаменитое имя, имя Андрэ Шенье, съ произведеніями котораго, вышедшими полнымъ собраніемъ въ 1819 г., Пушкинъ впервые познакомилъ русскую публику.—Симпатическая личность Шенье, его безстрашный характеръ, его восторженная любовь къ свободъ, наконецъ, его трагическая судьба—все это влекло къ нему Пушкина съ неотразимой силой. Пушкинъ остался въренъ Шенье даже тогда, когда главный кумиръ его юности, Байронъ, сталъ утрачивать надъ нимъ свое обаяніе.

Межъ тѣмъ, какъ изумленный міръ На урну Байрона взираетъ, И хору европейскихъ лиръ Близъ Данте тѣнь его внимаетъ, Зоветъ меня другая тѣнь; Давно безъ пѣсенъ, безъ рыданій, Съ кровавой плахи въ дни страданій Сошедшая въ могилу сѣнь \*).

Ссылкой Пушкина на югъ Россіи заключается періодъ исключительно французскаго вліянія,—періодъ, который самъ поэтъ прекрасно охарактеризовалъ въ своемъ "Посланіи къ Дельвигу" (1821).

Поклонникъ правды и свободы, Бывало, что ни напишу, Все для иныхъ не Русью пахнетъ; О чемъ цензуру ни прошу, Ото всего Тимковскій ахнетъ.

На югъ Пушкинъ подпаль подъ могучее вліяніе новаго литературнаго свътила, горъвшаго тогда полнымъ блескомъ на литературномъ горизонтъ Европы,—поэта, котораго самъ Пушкинъ назвалъ властителемъ душъ современнаго ему поколънія, лорда Байрона. Не одной силой таланта условливалось это вліяніе; были

<sup>\*)</sup> Изъ стихотворенія Андрэ Шенье (1825).

другія причины, подготовившія его, и притомъ причины чисто личныя. Пушкинъ убхалъ изъ Петербурга, пресыщенный грубыми эпикурейскими удовольствіями, которыя не могли наполнить собою его души \*), -- озлобленный противъ власти, полный преарънія къ обществу, которое эгоистически отвернулось отъ него въ годину невзгоды \*\*). Душевная пустота томила его; онъ искалъ серьезной и возвышенной цъли въ жизни-и не находилъ ея. Такое настроеніе было какъ нельзя болье благопріятно для воспріятія байронизма. Пушкинъ, настолько овладъвшій тогда англійскимъ языкомъ, что могъ читать Байрона въ подлинникъ, бредилъ его произведеніями и старался подражать ему даже въ образъ жизни. Впрочемъ, вліяніе Байрона на поэзію Пушкина было не такъ сильно, какъ можно было ожидать, судя по отзывамъ современниковъ \*\*\*), собственнымъ признаніямъ Пушкина, говорившаго, что онъ, въ бытность свою въ Кишиневъ, буквально сходиль съ ума отъ Байрона, и письмамъ друзей поэта, убъждавшихъ его не подражать Байрону, а оставаться самимъ собою (Рылъевъ); во всякомъ случав вліяніе Байрона на Пушкина было несравненно слабъе вліянія того же поэта на Лермонтова. Лирическія стихотворенія Пушкина, относящіяся къ этой эпохъ, показывають, что байроническое настроеніе только по временамъ овладъвало нашимъ поэтомъ (Я пережилъ мои желанья, Элегія и т. п.), но не успъло пустить глубокихъ корней въ его душъ, попрежнему раскрытой всему живому и поэтическому. Сказанное примъняется и къ поэмамъ Пушкина. Первые признаки байронизма мы замъчаемъ въ "Кавказскомъ плънникъ", гдъ Пушкинъ задался мыслью создать типъ разочарованнаго героя, который

Жизни молодой Давно утратилъ сладострастье,

который любить природу и презираеть человъка; но неизвъстно, сколько въ этомъ типъ личнаго, пережитаго и сколько нужно отнести на счетъ литературныхъ источниковъ Пушкина—поэмъ Байрона, Рэнэ Шатобріана и др. произведеній того же направле-

Когда средь оргій жизни шумной Меня постигнуль остракизмь, и т. д.

<sup>\*)</sup> См. стихотвореніе къ "Прелестниців" (1818 г.).

<sup>\*\*)</sup> См. посланіе къ Глинкъ, начинающееся словами:

<sup>\*\*\*)</sup> Извъстенъ отзывъ гр. Воронцова о Пушкинъ: "qu'il n'est encore qu'un faible imitateur d'un original très peu recommendable—Lord Byron.

нія, ибо Пушкинъ прямо заявляєть, что характеръ "Кавказскаго плѣнника" навѣянъ на него окружающей жизнью. "Я котѣлъ"— пишеть онъ къ одному изъ своихъ друзей,—изобразить это равнодушіе къ жизни и ея наслажденіямъ, эту преждевременную старость души, которыя сдѣлались отличительными чертами мододежи XIX в.". Пушкинъ самъ сознаваль, что характеръ плѣнника вышелъ блѣденъ, самъ смѣялся надъ нимъ, но въ то же время признавался, что не можеть отдѣлаться отъ симпатіи къ нему, потому что,—говорилъ онъ,—"въ немъ е стъ стихи моего сердца". Гораздо болѣе байронической тенденціи въ другой поэмѣ Пушкина—"Цыгане". Здѣсь Пушкинъ затрогиваеть одну изъ самыхъ живыхъ сторонъ байронизма—именно вражду къ пропитанному матеріализмомъ и рабски-настроенному, современному обществу, хотя герой поэмы, Алеко, презирающій людей за то, что они

Главы предъ идолами клонятъ И просятъ денегъ и цъпей,—

самъ выставленъ мелкимъ эгоистомъ и не имъетъ въ себъ ничего титаническаго, свойственнаго героямъ Байрона. Въ Евгеніи Онъгинъ вліяніе Байрона почти незамътно: задуманный первоначально въ подраженіе шуточной поэмъ Байрона "Беппо", Евгеній Онъгинъ развивается совершенно самостоятельно, наполняется чисто-русскими бытовыми подробностями, пока не становится, наконець, невиданной дотолъ яркой картиной русскаго помъщичьяго быта начала нынъшняго стольтія.

Низведенный до самыхъ скромныхъ размъровъ, байронизмъ поэмъ Пушкина оказывается кромъ того явленіемъ своеобразнымъ, во многомъ отступающимъ отъ своего источника. Пушкинъ могъ усвоить себъ нъкоторыя черты байроновскаго міросозерцанія, отвъчавшія въ данный моменть его личному настроенію; но, вопервыхъ, онъ не проникли глубоко въ его душу, --во-вторыхъ, подъ вліяніемъ особыхъ условій жизни, онъ приняли своеобразную окраску. Такъ, напримъръ, байроновскій индивидуализмъ, эта апотеоза личности въ борьбъ ея съ обществомъ и его устарълыми предразсудками, превратилась на русской почвъ въ обожаніе собственной личности и преаръніе ко всякой чужой; равнымъ образомъ поколъніе, къ которому принадлежаль Пушкинъ, не могло понять всей глубины байроновскаго разочарованія и видъло въ немъ только слъдствіе жизненнаго пресыщенія. Словомъ, вся философская, пессимистская и политико-соціальная основа поэзіи Байрона съ ея пламеннымъ протестомъ противъ

наступившей въ Европъ реакціи, съ ея страстною любовью къ свободъ и священною ненавистью къ ея угнетателямъ, осталась почти совершенно чужда его русскимъ подражателямъ. Мы можемъ указать только на одно стихотвореніе Пушкина-, Возстань, о Греція, возстань", въ которомъ слышится Байроновскій мотивъ сочувствія къ быющемуся за свободу народу. Несмотря на то, что байронизмъ былъ понять у насъ одностороннимъ образомъ, несмотря на условность и тенденціозность самихъ типовъ, созданныхъ Байрономъ, все-таки безспорно, что поэзія его вошла обновляющимь элементомь въ поэзію Пушкина, что она была необходимою ступенью, черезъ которую долженъ быль пройти его геній на пути къ правдів и художественному совершенству. И именно такимъ образомъ смотрълъ самъ Пушкинъ на этотъ переходный моментъ своей поэтической дъятельности. Въ своемъ разборъ Оракійскихъ Элегій Тепликова ("Современникъ", 1836), Пушкинъ, защищая молодого поэта отъ упрековъ въ рабскомъ подражани Байрону, даетъ намъ ключъ къ правильному пониманію своихъ собственныхъ отношеній къ великому англійскому поэту. "Въ наше время молодому челов'вку который готовится постить великольпный Востокъ, мудрено, говорить онъ, садясь на корабль, не вспомнить лорда Байрона и невольнымъ соучастіемъ не сблизить своей судьбы съ судьбою Чайльдъ-Гарольда. Ежели, паче чаянія, молодой человъкъ еще и поэть и захочеть выразить свои чувствованія, то какъ избъжать ему подражанія? Можно ли за то укорять его? Таланть неволенъ и его подражание не есть безстыдное похищение - признакъ умственной скудности, но благородная надежда на свои собственныя силы, надежда открыть новые міры, стремясь по слъдамъ генія"... Итакъ, надежда открыть новые міры, стремясь по слъдамъ генія-воть разгадка, такъ называемаго, байроническаго періода поэтической деятельности Пушкина; воть та идея, которая одушевляла Пушкина, когда онъ пробуя свои силы, создавалъ въ духъ Байрона характеры своихъ героевъ. И, прибавимъ, надежда не обманула поэта: на почвъ байронизма зародилась идея "Евгенія Онъгина", которымъ Пушкинъ открылъ новый міръ правды и народности въ нашей поэзіи.

Въ началъ 1824 г. Пушкинъ писалъ къ одному московскому пріятелю о своемъ времяпровожденіи въ Одессъ: "Читаю Библію,—Св. Духъ иногда мнъ по сердцу,—но предпочитаю Гете и Шекспира". За нъсколько дальнъйшихъ строчекъ этого письма,

въ которомъ Пушкинъ шутя сообщаеть, что онъ береть у какого-то глухаго англичанина уроки чистаго атеизма, Пушкинъ былъ высланъ изъ Одессы въ Михайловское.

Стихотвореніемъ своимъ "Къ морю" онъ, по върному замъчанію г. Анненкова, простился не только съ моремъ, но и съ пъвцомъ моря—Байрономъ. Въ деревиъ Пушкинъ всецъло предался изученію Шекспира, и это изученіе не замедлило отразиться во взглядахъ его на задачи поэзіи вообще и драматическаго творчества въ особенности. Сопоставляя драмы Шекспира съ трагедіями Байрона, Пушкинъ видъль, какъ его недавній кумиръ тускить и меркнуль въ лучахъ шекспировскаго генія. — Я не читалъ ни Кальдерона, ни Веги, -пишетъ Пушкинъ къ Раевскому,-но что за человъкъ Шекспиръ! Я не могу придти въ себя (Je n'en reviens pas). Какъ ничтоженъ передъ нимъ Байронъ трагикъ, -- Байронъ, во всю жизнь понявшій только одинъ характеръ-именно свой собственный. И воть Байронъ одному изъ своихъ лицъ далъ гордость, другому-ненависть, третьемумеланхолію; такимъ образомъ изъ одного полнаго мрачнаго и энергическаго характера вышло у него множество незначительныхъ характеровъ. Развъ это-трагедія? Существуеть еще одно заблужденіе: задумавъ разъ какой-нибудь характеръ, писатель старается выразить его и въ самыхъ обыкновенныхъ вещахъ, на подобіе моряковъ и педантовъ въ старинныхъ романахъ Фильдинга. Все это далеко отъ природы, Отсюда-неловкость діалога и бъдность его. Но разверните Шекспира. Никогда не выдаеть онъ своего дъйствующаго лица преждевременно. Оно говорить у него со всею беззаботностію жизни, потому что въ данную минуту поэть уже знаеть, какъ заставить его говорить, сообразно характеру, имъ выражаемому".

Подъ вліяніемъ драматическихъ хроникъ Шекспира Пупікинъ задумываетъ историческую трагедію изъ русской жизни. Онъ останавливается на эпохъ Бориса Годунова и прилежно изучаетъ льтописи и исторію Карамзина. "По примъру Шекспира,—говоритъ онъ въ другомъ письмъ,—я ограничился соображеніемъ эпохъ и лицъ историческихъ, не гоняясь за сценическими эффектами и романтическимъ паеосомъ. Стиль ея вышелъ смъшанный. Онъ поштъ и низокъ тамъ, гдъ мнъ приходилось выводить грубыя и пошлыя лица". Слъды пристальнаго изученія Шекспира видны и въ стремленіи къ объективному воспроизведенію эпохи, и въ созданіи цъльныхъ и живыхъ характеровъ, соединяющихъ въ себъ типическое съ индивидуальнымъ и въ психилогическомъ мотивированіи дъйствія и, наконецъ, въ самомъ языкъ, неръдко достигающемъ у Пушкина шекспировскаго лиризма, энергіи и типичности. Еще Бълинскій замізтиль что Борисъ Годуновъ построенъ по образцу драматическихъ хроникъ Шекспира, что вся трагедія состоить изъ отдільныхъ сцень, изъ которыхъ каждая существуеть какъ бы независимо отъ цълаго. Можно указать также на нъкоторые отдъльные мотивы и положенія, которыя Пушкинъ нашель у Шекспира, но которые онъ разработалъ совершенно самостоятельно. Такъ одна сцена въ Генрихъ IV Шекспира, когда умирающій король даеть наставленіе своему сыну, какъ царствовать, вызвала подобную же сцену въ Борисъ Годуновъ; подобно англійскому узурпатору, и русскій узурпаторъ считаеть нужнымъ поставить на видъ своему преемнику, что ему царствовать лучше будеть потому, что престоль переходить къ нему не путемъ преступленія, но по праву.-Мнъ кажется также, что молитва преступнаго и кающагося короля въ ІІІ-мъ актъ Гамлета осталась не безъ вліянія на знаменитый монологъ Бориса, начинающійся, словами: Достигъ я высшей власти, который Бълинскій находиль несвойственнымъ Борису и достойнымъ развъ мелодраматическаго элодъя; можно указать еще на народныя сцены, на введеніе въ драму личности юродиваго, какъ на отдаленные шекспировскіе отголоски, но все это-мелочи. Главная заслуга Пушкина состоить въ глубокомъ проникновени въ духъ Шекспировой драмы, въ усвоеніи себъ основныхъ пріемовъ шекспировскаго творчества.-Мицкевичь быль такъ пораженъ истинно-шекспировскимъ духомъ Бориса Годунова, въ особенности прологомъ, что надъялся со временемъ привътствовать въ Пушкинъ второго Шекспира и невольно воскликнулъ: "Tu Shakespeare eris si fata sinant"!

Подъ вліяніемъ изученія произведеній Шекспира Пушкинъ отчасти развиль, отчасти перестроиль свою собственную литературную теорію. Въ глубинъ души Пушкина всегда лежало стремленіе къ правдъ и естественности; все искусственное выходило у него блъдно и искусственно. Онъ прежде всъхъ чувствовалъ фальшь своихъ собственныхъ героевъ, но теперь эти взгляды, укръпленные изученіемъ Шекспира, сдълались главной основой его литературнаго кодекса. Когда онъ съ высоты шекспировскаго творчества и шекспировскаго реализма взглянулъ на произведенія своихъ прежнихъ кумировъ, то они показались ему дъланными и холодными; въ Вольтеръ, который въ ранней юности ка-

зался ему первымъ изъ поэтовъ, онъ теперь отрицалъ не только поэтическое вдохновеніе, но даже и поэтическое чутье; самъ "исполинъ" Мольеръ казался ему далеко не исполиномъ въ сравненіи съ Шекспиромъ. Сопоставленіе ихъ между собою повело Пущкина къ замъчательнымъ соображеніямъ о сравнительномъ достоинствъ ихъ драматической манеры, сохранившимся въ его Запискахъ \*). "Лица, созданныя Шекспиромъ, говорить Пушкинъ, -- "не суть, какъ у Мольера, типы такой-то страсти, такого-то порока, но существа живыя, исполненныя многихъ страстей, многихъ пороковъ; обстоятельства развивають передъ зрителемъ ихъ разнообразные, многосложные характеры. У Мольера скупой скупъи только; у Шекспира Шейлокъ скупъ, смътливъ, мстителенъ, чадолюбивъ, остроуменъ. У Мольера лицемъръ волочится за женой своего благодътеля - лицемъря, спрашиваетъ стаканъ водылицемъря. У Шекспира лицемъръ \*\*) произносить судебный приговоръ съ тщеславной строгостью, но справедливо; онъ оправдываеть свою жестокость глубокомысленными сужденіями государственнаго человъка; онъ обольщаетъ невинность сильными, увлекательными софизмами, а не смешною смесью набожности и волокитства". Трудно въ немногихъ словахъ выразить сильнъе коренное различіе въ драматической манеръ не только Мольера (по нашему мивнію, Мольеръ менве грвшень въ этомъ отношеніи, чъмъ Корнель и Расинъ) и Шекспира, но англійскихъ и французскихъ драматурговъ вообще. Дъйствительно, французскіе драматурги XVII въка, подобно своему великому соотечественнику, Декарту, идуть по большей части оть абстракта, оть идеи, сосредоточивають все свое вниманіе на изображеніи одной страсти, чаще всего на одномъ данномъ положеніи; оттого ихъ герои кажутся воплощеніемъ изв'єстной идеи, а не живыми людьми; напротивъ того, англійскіе драматурги, идя по слідамъ своего соотечественника Бэкона, отправляются отъ конкретнаго, отъ разнообразія жизни; общее и типическое они такъ искусно сливають съ частнымъ и индивидуальнымъ, что созданные ими характеры производять впечатленіе живыхъ людей. Зная отвращеніе Пушкина отъ всего искусственнаго, напряженнаго манернаго, мы поймемъ, почему онъ проходить холодно мимо французскихъ романтиковъ-Альфреда де-Виньи, Ламартина, даже Виктора Гюго-

<sup>\*)</sup> Записки Пушкина до сихъ поръ не вполнъ изданы; но значительныя извлечения изъ нихъ напечатаны въ 5 томъ Анненковскаго издания Пушкина.

<sup>\*\*)</sup> Пушкинъ разумветъ Анжело въ драмв: "Мвра за мвру".

и относится восторженно къ Альфреду де-Мюссе, который поразилъ его своею непосредственностью и глубиною чувства.

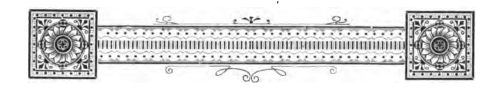
Обыкновенно принимають, что періодъ шекспировскаго вліянія на Пушкина заканчивается 1832 годомъ, потому что съ этихъ поръ онъ не пробуеть себя болве въ драматическомъ родъ. Это мнъніе можеть быть принято не иначе, какъ съ большими оговорками. Справедливо, что послъ Русалки Пушкинъ не написалъ ничего драматическаго, но что онъ не переставалъ заниматься Шекспиромъ, это доказывается нъкоторыми мъстами его Записокъ, гдъ онъ старается проникнуть въ характеръ Фальстафа проведенной параллелью между Шекспиромъ и Мольеромъ и т. д. и наконецъ его поэмой Анжело (1833), которая есть не что иное какъ передълка Шекспировой Мъры за мъру. Не догадываясь объ источникъ Анжело, не подозръвая, съ какими трудностями приходилось бороться Пушкину, Бълинскій несправедливо призналъ это произведение недостойнымъ таланта Пушкина, между тъмъ какъ оно несомнънно обладаетъ многими существенными достоинствами: помимо художественной простоты разсказа и прекраснаго стиха, Пушкинъ былъ сильно заинтересованъ психологической проблемой, заключающейся въ характеръ Анжело. "Анжело - лицемъръ, - замъчаетъ онъ въ Запискахъ, – потому что его гласныя дъйствія противоръчать его тайнымъ страстямъ. А какая глубина въ этомъ характеръ!" Сообразно своей задачъ, Пушкинъ выбрасываеть изъ своего переложенія все не идущее прямо къ цъли и, напротивъ того, пользуется всякимъ выраженіемъ, всякой чертой, проскользнувшей въ разговоръ дъйствующихъ лицъ, которая можетъ бросить свътъ на загадочный характеръ Анжело. У Шекспира Анжело бросаеть Маріанну главнымъ образомъ потому, что приданое ея погибло во время кораблекрушенія. Пушкинъ справедливо счелъ этотъ мотивъ слишкомъ тривіальнымъ для человъка съ такой чистой репутаціей, какъ Анжело, и, упомянувъ вскользь объ этомъ обстоятельствъ, выдвигаеть другой мотивъ, именно дурные слухи, которые ходили объ его невъстъ.

> Пускай себъ молвы неправо обвиненье,— Нътъ нужды. Не должно коснуться подозрънье Къ супругъ Кесаря.

Послъднихъ стиховъ нътъ у Шекспира: они прибавлены Пушкинымъ,—и нельзя не сознаться, что мотивъ, выдвинутый Пушкинымъ на первый планъ, какъ нельзя болъе соотвътствуетъ

характеру Анжело, которому была всего дороже его незапятнанная репутація. Разсматриваемый какъ психологическій этюдъ, Анжело окажется весьма замъчательнымъ произведеніемъ, а мастерской переводъ нъсколькихъ сценъ показываеть, что мы лишились въ Пушкинъ великаго переводчика Шекспира. Я далеко не исчерналъ всего богатаго матеріала, представляемаго исторіей отношеній нашего поэта къ богатой литературъ Запада, но, полагаю, и приведенныхъ фактовъ достаточно, чтобы признать, что поэты и мыслители западной Европы имъли для нашего поэта громадное воспитательное значеніе. Изучая ихъ, муза Пушкина прониклась общечеловъческимъ содержаніемъ, обогатилась множествомъ новыхъ мотивовъ, нашла въ нихъ, наконецъ, недосягаемые образцы художественнаго совершенства, и потому на праздникъ, посвященномъ чествованію Пушкина, слъдуеть воздать должное, помянуть добрымъ словомъ и великихъ учителей еготъхъ геніевъ Запада, идя по слъдамъ которыхъ, нашъ Пушкинъ и самъ научился открывать новые міры!





### Литературные итоги Пушкинекаго праздника \*).

Самымъ крупнымъ событіемъ Московскаго Пушкинскаго празднества была ръчь Ө. М. Достоевскаго. Ни одному ораторовъ на этомъ празднествъ не выпала такая завидная участь, какъ г. Достоевскому: публика слушала его, какъ очарованная, изръдка позволяя себъ прерывать оратора шумными изъявленіями своего восторга. Въ газетахъ были въ свое время описаны тв истерическія оваціи, предметомъ которыхъ сдвлался г. Достоевскій преимущественно со стороны женской половины своей аудиторіи. Въ самомъ ділів, трудно было не увлечься, слушая эту страстную, проникнутую глубокою върой, рфчь, въ которой знаменитый писатель дълился съ публикой самыми дорогими убъжденіями, самыми задушевными чаяніями своего наболъвшаго сердца. Многое въ ръчи г. Достовскаго и тогда возбуждало недоумъне, казалось натяжкой, но некогда было формулировать свои сомнънія; стремительный потокъ красноръчія увлекаль вась невольно, не даваль времени опомниться, а подъ вліяніемъ всеобщаго восторга вамъ самимъ хоть на минуту хотвлось повърить въ то, во что такъ горячо въриль ораторъ. Теперь ръчь г. Достоевскаго уже напечатана, и-странное дъло! чъмъ болъе вдумываешься въ нее, тъмъ болъе возстають улегшіяся было сомнінія, тімь болье бьеть вь глаза не хитрая руссофильская тенденція, въ угоду которой г. Достоевскій не церемонится съ логикой, искажаеть общеновъстные факты, такъ что въ концъ концовъ испытываешь досаду, что позволилъ себъ увлечься этой талантливой, поэтической, но въ то же время крайне парадоксальной и тенденціозной импровизаціей. Таковы

<sup>\*)</sup> Напечатана въ газетъ Русскій Курьерь 15 іюля 1880 г.

по крайней мъръ наши теперешнія впечатльнія отъ ръчи г. Достоевскаго, которыя мы надъемся подкрыпить подробнымъ ея разборомъ.

Ръчь г. Достоевского распадается на двъ половины: въ первой онъ дълаетъ характеристику созданныхъ Пушкинымъ художественныхъ типовъ и указываеть на ихъ общественное значеніе; во второй онъ распространяется о поразительной отзывчивости Пушкина, объ его необыкновенной способности творить въ дух в других в народовъ, и видить въ ней указаніе и пророчество на дальнъйшія судьбы русскаго народа. — Въ первой половинъ рвчи г. Достоевскаго есть много хорошаго. Съ свойственной ему тонкостью психологического анализа г. Достоевскій разбираеть личность Алеко и замъчаеть, что въ лицъ его Пушкинъ впервые отыскаль и геніально отмітиль типь того историческаго русскаго скитальца, который необходимо долженъ быль явиться въ нашемъ оторванномъ отъ народа обществъ. Все это было бы и ново и справедливо, если бы оратору предварительно удалось доказать, что Алеко типъ русскій, но этого то и нельзя доказать, ибо Алеко типъ интернаціональный, искуственно выросшій на почвъ байронизма; поэтому-то въ немъ и нъть ни одной русской черты. Такъ какъ, по мивнію г. Достоевскаго, основныя черты въ характеръ Алеко суть гордость и праздность, то сообразно этому онъ даеть Алеко совъть, во-первыхъ, побъдить свою гордость и, во-вторыхъ поработать на родной нивъ на пользу народа: "Смирись, гордый человъкъ, и прежде всего сломи свою гордость! Смирись, праздный человъкъ, и прежде всего потрудись на родной нивъ! Не внъ тебъ правда, а въ тебъ самомъ, въ твоемъ собственномъ трудъ надъ собою. Побъдишь себя, усмиришь себя-и станешь свободень, какъ никогда и не воображаль себъ, и начнешь великое дъло-и другихъ свободными сдълаешь, и узришь счастье, ибо наполнится жизнь твоя, и поймещь, наконецъ, народъ свой и святую правду его".-Подавая такой благой совъть Алеко, г. Достоевскій упустиль изъвиду, во-нервыхь, что у Алеко нъть родной нивы, а если и есть, то она не русская и во-вторыхъ что у этого скитальца, кромъ гордости и праздности, есть цёлый міръ теоретическихъ убъжденій, которыя были главною причиной его скитальчества, которыя и пригнали его къ цыганамъ. Сколько бы ни смирялъ свою гордость Алеко, сколько бы онъ ни работалъ на родной нивъ, онъ не можетъ отречься отъ навъянныхъ мятежнымъ западомъ идеаловъ свободы и человъческаго достоинства, - онъ всегда будеть находить ненормальнымъ тотъ порядокъ вещей, при которомъ люди

Любви стыдятся, мысли гонять, Торгують волей своей, Главы предъ идолами клонять И просять денегь, да цёпей.

Такое различіе между характеромъ и убъжденіями Алеко должно постоянно имъть въ виду, въ особенности когда знаешь, что въ процессъ Алеко съ современнымъ ему обществомъ Пушкинъ, находившійся тогда подъ сильнымъ вліяніемъ Байрона, несомивнио стояль на сторонъ скитальца. Алеко могь оказаться, (какъ и дъйствительно оказался) гордымъ и мстительнымъ человъкомъ, но его личные пороки, плоды гнилой цивилизаціи, не мъщають его протесту противъ общественныхъ неправдъ, быть справедливымъ, а въ этомъ протестъ и заключается весь пафосъ его личности. Последуй Алеко совету г. Достоевского, онъ, конечно, сталь бы нравственно лучше, не мстиль бы Земфиръ, а оставиль бы цыгань и возвратился бы къ себъ домой, чтобы поработать на пользу своего народа. Но мы сомнъваемся, чтобъ онъ обръль то счастье, которое сулить ему г. Достоевскій, чтобъ онъ сталъ свободенъ самъ и сдъладъ бы свободнымъ и свой народъ, ибо свобода общественная есть результать борьбы и политическаго развитія и не дается сама собой, какъ награда за добродътель. Въ одномъ только мы согласны съ г. Достоевскимъ, что великое дъло общественнаго пересозданія должно быть совершено чистыми руками.

Разговорившись объ Алеко и русскихъ скитальцахъ, г. Достоевскій причисляеть къ тому же типу и Онъгина, называя его искателемъ міровой гармоніи, что крайне невърно, ибо въ хандръ Онъгина нътъ и слъда соціальной подкладки. Владъя обезпеченнымъ состояніемъ и не связанный никакими опредъленными занятіями, Онъгинъ съ ранней юности посвящаетъ себя изученію науки страсти имженой, достигаеть въ этомъ отношеніи замъчательной виртуозности и имъетъ большой успъхъ у дамъ; когда же женщины ему надоъдають, то на него нападаеть хандра—не по міровому идеалу, какъ полагаеть г. Достоевскій, а просто наша русская хандра—результать праздности и пресыщенія. Въ этомъ отношеніи можно сказать, что Онъгинъ имъетъ больше общаго съ Чайльдъ Гарольдомъ и Кавказскимъ Плънникомъ, чъмъ съ угрюмымъ и философствующимъ Алеко.

Женская половина аудиторіи г. Достоевскаго пришла въ неописанный восторгь отъ его характеристики Татьяны. Мы не можемъ раздълять этого восторга по той простой причинъ, что

г. Достоевскій слишкомъ поусердствовалъ и вложиль въ свою, впрочемъ мастерскую, характеристику Татьяны много субъективнаго, освътилъ ее своимъ собственнымъ свътомъ, чего, какъ извъстно, критику дълать не полагается. По мивнію г. Достоевскаго, Татьяна -- аповеозъ русской женщины; она своимъ благороднымъ инстинктомъ чувствуетъ, въ чемъ правда; ей предназначиль поэть высказать мысль поэмы въ знаменитой сценъ послъдней встръчи съ Онъгинымъ. Мысль эта, видите ли, состоить въ томъ, что истинно-русская женщина никогда не захочеть построить свое счастье на несчастьи другого. Татьяна любить Онвгина, но она знаеть, что измъна ея покроетъ стыдомъ, позоромъ и убьеть ея старика-мужа, и потому отвергаеть Онъгина. "Скажите", — восклицаеть г. Достоевскій, — "могла ли ръшить иначе Татьяна съ ея высокой душой, съ ея сердцемъ, столько выстрадавшимъ? Нътъ, чистая русская душа ръшаеть вотъ какъ: "пусть я одна лишусь счастія, пусть мое несчастье безмірно сильніве, чъмъ несчастье этого старика, пусть, наконецъ, никто и никогда, и этотъ старикъ тоже, не узнають моей жертвы и не оцънять ее, но я не хочу быть счастливою, загубивъ другого." Если бъ одна изъ восторженныхъ слушательницъ г. Достоевскаго, выслушавъ эту тираду, предложила ему, въ простотъ сердца, неосторожный вопросъ: "Откуда вы все это знаете? Гдъ вы увидали затаенныя мысли Татьяны?" - то г. Достоевскому оставалось бы отвъчать словами Гамлета: Во очако души моей, Гораціо, потому что въ самой поэмъ нъть ничего подобнаго. У Пушкина есть борьба любви съ долгомъ, а не съ состраданіемъ къ мужу, о которомъ Татьяна и не вспоминаетъ:

Я вышла замужъ, Вы должны,— Я васъ прощу,—меня оставить; Я знаю, въ вашемъ сердцъ есть И гордость, и прямая честь. Я васъ люблю (къ чему лукавить?), Но я другому отдана... И буду въкъ ему върна.

Изъ этихъ словъ ясно, какъ день, что якорь, удержавшій Татьяну отъ паденія, было чувство формальнаго долга. Шевельнись въ душѣ Татьяны другое чувство, болѣе возвышенное, напр. состраданіе къ мужу, не желаніе построить свое счастье на несчастьи другого, — Пушкинъ не преминулъ бы отмѣтить его. Но г. Достоевскому нужно было во что бы то ни стало сдѣлать изъ Татьяны апоееозъ русской женщины, и вотъ онъ позволяетъ себѣ надѣлять ее всѣми тѣми качествами, которыми, по его мнѣнію,

должна обладать идеальная русская женщина. Мало того: разъступивъ на скользкую почву идеализаціи, г. Достоевскій уже не можеть остановиться и начинаеть фантазировать въ томъ смыслѣ, что если бъ и умеръ мужъ Татьяны, она все-таки не пошла бы за Онѣгинымъ, потомъ что она видить его насквозь, потому что она знаетъ, что онъ любитъ не ее, а свою новую фантазію, что онъ вообще никого неспособенъ любить и т. д.

По странной ироніи судьбы, въ то то самое время, какъ г. Достоевскій фантазироваль въ Москвъ о доблестяхъ Татьяны, въ Петербургъ вышла книжка кн. Вяземскаго: А. С. Пушкина (по документамь Остафьевского архива), изъ которой вается, что Пушкинъ имъль намъреніе заставить Татьяну бъжать съ Онъгинымъ и что исполнению этого намърения помъщало бъгство его собственной сестры, Ольги Сергъевны, съ офицеромъ Измайловскаго полка Павлищевымъ. По этому поводу Пушкинъ однажды сказалъ сестръ: "Ты мнъ испортила моего Онъгина: онъ должень быль увезти Татьяну, а теперь... этого не сдълаеть".-Куда теперь дълись фантазіи г. Достоевскаго о характеръ Татьяны и о той идев поэмы, которую будто бы она призвана выразить въ послъдней сценъ своей съ Онъгинымъ? Изъ всего, этого, впрочемъ, не слъдуетъ, что г. Достоевскій-плохой критикъ; напротивъ того, г. Достоевскій одаренъ ръдкой для критика проницательностью, но что прикажете дълать съ поэтами? Докажешь имъ какъ дважды два-четыре, что герой долженъ дъйствовать въ такомъ-то положеніи такъ-то и такъ-то, а они возьмуть, да, какъ будто нарочно, и заставять его поступать совершенно наобороть... Такіе чудаки, право!..

Оть неудачнаго апоесоза Татьяны г. Достоевскій переходить, во второй половинь своей рычи, кь еще болье неудачному апоесозу всего русскаго народа. Какь у настоящаго мастера своего дыла, все это у него дылается до того просто, что даже становится вчужь завидно. Сначала доказывается, что. ни одинь поэть въ міры не обладаеть такою всемірной отзывчивостью, такою способностью творить въ духы другихь народовь, какь Пушкинь. Такъ какъ эту всемірную отзывчивость г. Достоевскій признаеть главныйшею способностью нашей національности, то на основаніи ея онь предрекаеть намъ завидную участь — вмыстить въ своей душь всы другіе народы и, можеть-быть, въ концы концовь изречь окончательное слово великой общей гармоніи, братскаго соединенія всыхь племень по Христову евангельскому закону. Въ виду такого блестящаго результата стоить ли церемониться съ

фактами? И г. Достоевскій не церемонится: онъ см'вло провозглашаеть, что "самые величайшіе изъ европейскихъ поэтовъ никогда не могли воплотить въ себя съ такою силой геній чужого, сосъдняго, можеть быть, съ ними народа, духъ его, какъ это могъ проявлять Пушкинъ. Напротивъ, обращаясь къ чужимъ народностямъ, европейскіе поэты чаще всего перевоплощали ихъ въ свою же національность и понимали по-своему. Даже у Шекспира его италіанцы, напр., почти сплошь тв же англичане". Приведя въ примъръ Шекспира, г. Достоевскій не подозръвалъ, какую онъ себъ вырыль яму. Европейская критика давно уже признала за Шекспиромъ ту самую необыкновенную способность воплощать въ себъ духъ другихъ народовъ, \*) какою г. Достоевскій справедливо восхищается въ Пушкинъ. Правда, что, вслъдствіе недостаточнаго знакомства съ классическимъ міромъ, въ драмахъ Шекспира, заимствованныхъ изъ греческой и римской жизни, встръчаются иногда фактическія неточности и невърное освъщеніе не только отдъльныхъ личностей, но и цълыхъ сословій (наприм., плебеевъ въ Коріолант), но какъ нарочно въ пьесахъ, заимствованных изъ италіанской жизни ("Ромео и Юлія", "Отелло") Шекспиръ обнаружилъ такое глубокое проникновеніе въ духъ италіанскаго общества, такое знаніе италіанской жизни, что многіе критики утверждають, что онъ непремінно посітиль Италію. Г. Достоевскій какъ не спеціалисть, могь не знать, какъ стоить этоть вопрось въ современной Шекспировской критикъ, но ему не простительно не знать, какъ смотрълъ на итальянскія пьесы Шекспира тоть поэть, которымь онь, такъ сказать, колеть глаза Шекспиру. Воть, напр., отзывь Пушкина о "Ромео и Юліи", который мы находимъ въ "Матеріалахъ" г. Анненкова (169 стр. перваго изданія): "Въ ней отразилась Италія, современная поэту, съ ея климатомъ, страстями, праздниками, нъгой, сонетами, съ ея роскошнымъ языкомъ, исполненнымъ блеска и concetti. Такъ понялъ Шекспиръ драматическую мъстность" и т. д. Ту же способность проникать въ духъ другихъ народовъ мы найдемъ у всъхъ великихъ европейскихъ поэтовъ (Гёте, Шиллера, Байрона и др.) и даже у второстепенныхъ (Рюккерта, Боденштедта и др.), правда, не въ одинаковой степени, но это уже зависить не столько оть національности, сколько оть субъективной воспріимчивости каждаго изъ нихъ и степени подготовки. Несомнънно, впрочемъ,

<sup>\*)</sup> См. объ этомъ сочинение O'Коннеля: New Exegesis of Shakspeare. Interpretations of his principal characters and Plays on the principle of Races. Edinburgh. 1859.

что нѣмцы, у которыхъ Шекспиръ сдѣлался почти національнымъ поэтомъ, воспріимчивѣе въ этомъ отношеніи, чѣмъ французы и италіанцы. Что до насъ, то единственнымъ доказательствомъ нашей всемірной отзывчивости, кромѣ всѣми признаваемой русской переимчивости, пока останется Пушкинъ, но еще вопросъ, насколько Пушкинъ обязанъ былъ въ этомъ отношеніи своей національности и насколько своему ненаціональному воспитанію, благодаря которому онъ любилъ европейскихъ писателей столько же, если не болѣе, чѣмъ своихъ родныхъ. Поэтому мы думаемъ, что выводить изъ этого одиночнаго факта тѣ блестящія перспективы на будущность русскаго народа, которыя выводить г. Достоевскій, по меньшей мѣрѣ преждевременно; поддерживать же уже существующее національное самообольщеніе даже вредно, — пожалуй, выросши въ этомъ чувствѣ, мы впослѣдствіи окажемся недостойны нашего великаго призванія.

Г. Достоевскій въ концъ своей ръчи заявляеть, что онъ говорить не оть себя, — что онъ только разгадываеть некоторую великую тайну, унесенную въ гробъ Пушкинымъ. Смемъ уверить почтеннаго оратора, что тайна, унесенная въ могилу Пушкинымъ, была не та тайна, которою онъ такъ обязательно подълился съ своими слушателями на достопамятномъ утръ 8 іюня. Хотя Пушкинъ и горячо любилъ русскій народъ, но его трезвый умъ былъ далекъ отъ всякаго національнаго самообольщенія. Въ своей стать в о Мильтон в, упрекнувъ французовъ за то, что они считали себя первымъ народомъ въ человъчествъ, Пушкинъ воскликнулъ: "И воть къ чему ведеть невпосественная страсть къ народности!" Будемъ же върны завъту великаго поэта; будемъ любить свой народъ, но любить трезво, не унижая предъ нимъ другіе народы: паче же всего будемъ заботиться объ его образованіи, будемъ стараться (не во гнъвъ будь сказано г. Достоевскому!) поднять его до себя, пріобщить его къ европейской культуръ, не овладъвъ которой, онъ никогда не выполнить своего призванія. Толковать же о смиренномъ общении съ народомъ, восхищаться его всемірной отанвчивостью, выдавать ему одному аттестать всечеловъчности — дъло не хитрое, но зато и безполезное, и притомъ осужденное самой народною мудростью, давно уже провозгласившей устами стариннаго русскаго грамотника, что.

> Гнило всегда словно похвальное: Похвала живеть человъку пагуба.



# 

### Пушкинъ \*).

"Сегодняшнее торжество есть знаменательное явленіе въ нашей будничной сфренькой жизни, это — великій праздникъ, и притомъ праздникъ поэтическій. Это не только столътняя годовщина рожденія величайшаго изъ русскихъ поэтовъ, котораго Общество Любителей Россійской Словесности имъло счастье считать въ числъ своихъ членовъ, - это, можно сказать, день рожденія нашей худужественно-народной поэзіи, впервые достигающей подъ его рукой и всеобщаго признанія, и высшаго развитія. Въ лицъ Пушкина мы прежде всего чествуемъ великую художественную силу, чудный даръ Божій, приближающій человъка къ его Творцу. Съ помощью своего громаднаго поэтическаго таланта Пушкинъ сумълъ проникнуть въ сокровенныя глубины русской души и выразить результаты своего проникновенія въ цёломъ рядё картинъ и образовъ, сдёлавшихъ ее вёчнымъ достояніемъ всего человівчества. На всемъ созданномъ Пушкинымъ лежить печать самобытнаго, оригинальнаго въ самыхъ подражаніяхъ, генія. Парить ли онъ орломъ надъ скалами Кавказа, любуется ли красотой женщины, упивается ли чарами тихой украинской ночи, или стоить погруженный въ думы передъ разстилающейся передъ нимъ необозримой зеркальной пеленой Чернаго моря, — вездъ онъ остается самимъ собою, вездъ творческая сила его генія бьеть цілымъ каскадомъ образовъ, эпитетовъ, сравненій, вездъ поэтическая мысль его освъщаеть картину. Обаянію поэзіи Пушкина немало способствуеть его стихъ, — тотъ чудный стихъ, въ которомъ, по выражению Бълинскаго, "античная пластика и строгая простота сочетались съ очаровательной игрой романтической риемы, который мягокъ и нъженъ, какъ ропотъ волны,

<sup>\*)</sup> Читано въ торжественномъ собраніи Московскаго Университета въ столітнюю годовщину рожденія Пушкина 26 мая 1899 г.

прозраченъ и чисть, какъ кристаллъ, крвпокъ и могучъ, какъ ударъ меча въ рукъ богатыря". Такимъ стихомъ еще не говорила русская поэзія, и не мудрено, что съ тъхъ поръ, какъ Россія услышала его, имя Пушкина стало на устахъ у всъхъ, сдълалось какъ бы символомъ самой поэзіи. Въ полной гармоніи съ поэзіей Пушкина стоить его нравственная личность, поразительная по своей простотъ, искренности и благородству. Зная жизнь Пушкина, зная, сколько ему приходилось терпъть отъ подозрительности властей и цензуры, можно только изумляться, какъ онъ уцелель, какъ онъ не ожесточился, не впалъ въ отчаяніе, не быль увлеченъ мутнымъ потокомъ современной дъйствительности, а донесъ до могилы въ незапятнанной чистотъ свое поэтическое знамя, на которомъ ярко горить его тройственный поэтическій девизь: красота, свобода и гуманность. Чтобы спасти чистоту этого знамени, Пушкинъ стоялъ на сторожъ не только противъ всякихъ внъшнихъ вліяній, но и противъ себя самого. Я приведу толькоодинъ примъръ этой ръдкой свободы духа, но зато примъръ поразительный. Въ 1831 г., возмущенный нападками польской и иностранной прессы на Россію, Пушкинъ поддался охватившему русское общество чувству негодованія и отв'ятиль врагамь стихотвореніемъ "Клеветникамъ Россіи" и "Бородинская годовщина", но тотчасъ же опомнился: чувство гуманности и братолюбія ваяло верхъ надъ политическими соображеніями, и, какъ бы устыдившись своихъ угрозъ, онъ поспъщилъ вставить въ свою грозную филиппику нъсколько стиховъ, въ которыхъ, говоря отъ имени русскаго народа, онъ великодушно объщалъ милость мятежнымъ. но глубоко несчастнымъ, врагамъ:

> Они народной Немезиды Не узрять гивинаго лица, И не услышать пъснь обиды Оть лиры русскаго пънца.

Здѣсь кстати напомнить другую выдающуюся черту поэзіи Пушкина, это—необыкновенную искренность и неподкупную честность его поэтическаго чувства. Въ противоположность многимъ поэтамъ, которые ради эффекта готовы рядиться въ чуждыя одежды и красиво воспѣвать неиспытанныя ощущенія, Пушкинъ, подобно Гёте, воспѣвалъ только тѣ чувства, которыя своимъ огнемъ дѣйствительно согрѣвали его сердце и его фантазію. Оттого всѣ его лирическія стихотворенія суть, какъ и стихотворенія Гёте, въ большей или меньшей степени Gelegenheits Gedichte, т.-е. стихотворенія, написанныя на случай. Даже когда Пушкинъ

подражаль другимъ поэтамъ, онъ до того входилъ въ ихъ настроеніе, что это настроеніе дізлалось его собственнымъ, что духъ его перевоплощался въ духъ другихъ народовъ, какъ это было давно уже замъчено Гоголемъ и доказано Достоевскимъ. Нигдъ присущая поэзіи Пушкина безоглядная искренность чувства не выравилась такъ ярко, какъ въ его стихотвореніи "На смерть г-жи Ризничъ". Пушкинъ встрътился съ г-жей Ризничъ въ Одессъ и восторженно полюбиль ее. Любовь эта, увънчанная взаимностью, скоро была прервана разлукой, ибо г-жа Ризничъ должна была по своимъ семейнымъ дъламъ уъхать въ Италію, гдъ черезъ два года и умерла. Другой поэть, менъе искренній, чъмъ Пушкинъ, воспользовался бы этимъ удобнымъ случаемъ, чтобы окружить ореоломъ поэзіи свое чувство и горячими слезами оплакать смерть любимой женщины. Далекій оть всякой рисовки, рискуя прослыть безчувственнымъ, Пушкинъ въ стихотвореніи "Подъ небомъ голубымъ страны своей родной со стыдомъ и болью въ сердив признается, что онъ, еще такъ недавно страстно любившій г-жу Ризничь, выслушаль въсть о смерти ея довольно равнодушно. Но прошло нъсколько льть, и образь г-жи Ризничь, на время заслоненный другими впечатлъніями, вновь возсталь въ душъ поэта въ его Болдинскомъ уединенія, -- возсталь во всей своей обаятельной прелести и тогда-то онъ написалъ чудное стихотвореніе "Для береговъ отчизны дальней", въ которомъ воздвигъ въчный поэтическій памятникъ и своей любви и особъ, ее внушившей.

Англійскій поэть Шелли въ своей стать в , Въ Защиту Поэзіи" называеть поэтовъ непризнанными законодателями человъчества. Замъчаніе это въ высшей степени глубоко и справедливо. Дъйствительно, они — законодатели, но законодатели особаго рода. Въ то время, какъ обыкновенные законодатели пишуть гражданскіе и уголовные законы и съ помощью карательныхъ мфръ регулирують человъческие поступки, эти непризнанные, но тъмъ не менъе весьма вліятельные, законодатели проникають въ нашу душу, регулирують наши чувства, сообщають нашей душъ новыя возвышенныя настроенія. Изъ произведеній каждаго великаго поэта можно извлечь цълый кодексь идей, взглядовъ и чувствъ, изъ которыхъ слагается его поэтическое міросозерцаніе. Нерфдко этоть идеальный кодексь оказываеть такое вліяніе на общество, что на немъ воспитываются целыя поколенія. Хотя Пушкинъ никогда не преслъдовалъ въ своихъ произведеніяхъ цълей дидактическихъ, но если сопоставить все имъ написанное съ извъстными фактами его жизни, то получится нъчто цъльное и гармоническое, при чемъ окажется, что Пушкинъ далеко не былътакъ легкомысленъ, какъ утверждали его враги, что въ его міросозерцаніи были извъстные прочные нравственные устои, тъ добрыя чувства, въ пропагандъ которыхъ онъ видълъ свою главную заслугу передъ обществомъ.

Идти по слъдамъ Пушкина—значитъ прежде всего върить въ конечное торжество свъта надъ тьмой, въ торжество свободы надъ деспотизмомъ и на фундаментъ этой въры выработать себъ свътлое, бодрое и гармоничное міросозерцаніе, одинаково далекое какъ отъ наивнаго оптимизма, такъ и отъ мрачнаго пессимизма. Только эта въра, да надежда на судъ потомства помогли Пушкину переносить свои жизненныя невзгоды съ твердостью, не искать смерти, но желать жить, чтобы мыслить и страдать.

Идти по слъдамъ Пушкина—значитъ такъ же серьезно смотръть на свою задачу, какъ Пушкинъ смотрълъ на свое поэтическое призваніе, работать такъ же неутомимо, какъ онъ работалъ, и при этомъ держать въ памяти слова поэта: "безъ постояннаго труда нътъ ничего истинно великаго!"

Идти по слъдамъ Пушкина—значить въчно стремиться впередъ, трудиться, не покладая рукъ, надъ своимъ собственнымъ развитіемъ, стараясь вознаградить

Мятежной младостью утраченные годы И въ просвъщении стать съ въкомъ наравиъ-

Идти по слъдамъ Пушкина—значить высоко держать знамя собственнаго достоинства и нравственной независимости, считать идеаломъ жизни такую жизнь, гдъ не приходится поступаться этими благами, которыя Пушкинъ цънилъ выше всякихъ политическихъ правъ:

Для власти, для ливреи Не гнуть ни совъсти, ни помысловъ, ни шеи — Вотъ счастье! вотъ права!

Идти по слѣдамъ Пушкина—значитъ смотрѣть на міръ свѣтлымъ, незатемненнымъ никакими предразсудками взоромъ, отрѣшиться разъ навсегда отъ всякаго фанатизма, какъ религіознаго, такъ и политическаго, и помнить, что въ глазахъ нашего великаго поэта интересы свободы, человѣчности и правды всегда стояли выше всякихъ политическихъ и національныхъ соображеній. Подобно столь высоко имъ цѣнимому Мицкевичу онъ тоже мечталъ о тѣхъ блаженныхъ временахъ:

Когда народы, распри позабывъ, Въ великую семью соединятся.

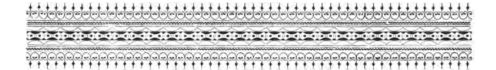
Идти по слъдамъ Пушкина—значитъ горячо любить Россію и ту родную старину, которая "заворожила его свиръль", върить въ творческія силы русскаго народа, въ его способность сравняться съ другими народами въ самостоятельной дъятельности на поприщъ науки и искусства.

Я далеко не исчерпаль всехь оставленных намь заветовь Пушкина, навеваемых его произведеніями, но полагаю, что и приведеннаго достаточно, чтобы иметь право считать Пушкина не только великимь поэтомь, но и мудрымь учителемь людей который насаждаль въ нашей душе семена добра и гуманности, расшириль нашь умственный горизонть, мощно содействоваль успехамь народнаго самосознанія и придаль боле возвышенный полеть нашей общественной мысли. Въ этомь его культурная заслуга, за которую мы, объединенные чувствомь благодарности, должны въ этоть торжественный день сказать ему наше великое народное спасибо.

"Когда я подумаю,—говорить въ одномъ письмѣ Шиллеръ,—
что можеть быть черезъ сто лѣть, когда мой прахъ давно развъется по вѣтру, люди будуть благословлять мою память и дарить мнѣ слезы восторга и удивленія, то я радуюсь моему поэтическому призванію и прощаю судьбѣ всѣ перенесенныя мною невзгоды". Такая минута настала для нашего Пушкина: сегодня не только Россія, но и весь образованный міръ преклоняется передъего геніемъ и благословляеть его память, и если наши полудикіе инородцы еще не читають его произведеній, то едва ли можеть быть сомнѣніе въ томъ, что имя его раздается сегодня и на сѣверѣ, и на югѣ Россіи, и въ тундрахъ Сибири, и въ степяхъ Башкиріи; сегодня, наконецъ, воочію сбылось вѣщее слово Тютчева:

Тебя, какъ первую любовь, Россіи сердце не забудеть!





# М. Ю. Лермонтовъ.

I.

#### Памяти Лермонтова \*).

(15 іюля 1841 г. — 15 іюля 1891 г.)

. .Его убійца хладнокровно
Навелъ ударъ—спасенья нѣтъ:
Пустое сердце бьется ровно,—
Въ рукъ не дрогнулъ пистолетъ.
Лермонтовъ (на смерть Пушкина).

Сегодня исполнилось ровно полстольтія съ того рокового дня, когда безбожный выстрълъ Мартынова разрушилъ смертную оболочку великой души Лермонтова. Безвременная трагическая кончина геніальнаго поэта и обстоятельства его дуэли, до сихъ поръ не вполнъ разъясненныя, вызвали въ тогдашнемъ петербургскомъ обществъ самые разнообразные толки. Большой свъть и высшіе административные кружки, задітые Лермонтовымъ въ его стихотвореніи "На смерть Пушкина", ветрѣтили извѣстіе объ его смерти довольно равнодушно и даже видъли въ ней достойное воздаяніе за безпокойный характеръ поэта и его отрицательное отношеніе къ современной діятельности. Съ другой стороны, образованная публика, жадно ловившая всякій стихъ Лермонтова и считавшая его непосредственнымъ преемникомъ Пушкина, видъла въ его смерти громадную общественную потерю. Красноръчивымъ выразителемъ ея скорби быль Бълинскій, который прекрасно разъяснилъ значеніе кончины Лермонтова для осиротвишей русской поэзіи. Горе, охватившее въ то время образованныхъ русскихъ людей, становилось еще остръе при мысли, что Лермонтовъ по-

<sup>\*)</sup> Напечатано въ "Русскихъ Вѣдомостяхъ" 15 іюля 1891 г. въ день пятидесятилътней годовщины смерти поэта.

гибъ въ ранней юности, не успъвъ совершить и половины того, чего отъ него ожидали. Хотя Пушкинъ тоже погибъ слишкомъ рано, въ цвътъ силъ и надеждъ, но на основани всего имъ сдъланнаго можно съ достаточною въроятностью догадываться о томъ направленіи, которое должна была принять на будущее время его художественная дъятельность. Извъстно, что задолго до смерти Пушкинъ сумълъ смирить въ себъ бурные порывы молодости, придти въ гармонію съ собой и отчасти съ окружающей средой, словомъ, выработалъ себъ болъе или менъе спокойное міросозерцаніе. Общественнымъ идеаломъ Пушкина въ последніе годы его жизни была нравственная независимость художника, воспътая имъ въ стихотвореніи "Изъ Пиндемонте", для достиженія которой онъ охотно пожертвовалъ бы всякими политическими правами. Придя къ убъжденію, что плетью обуха не перешибешь, онъ то мечталъ идти объ руку съ правительствомъ, разъясняя публикъ его мъропріятія, то уходиль въ чистое искусство, гдв ему было легко и привольно дышать. Само правительство, заинтересованное въ процвътаніи его генія, составлявшаго славу и гордость Россіи, оказывало покровительство его поэтической музъ подъ условіемъ, конечно, чтобы она не выходила изъ очерченнаго вокругъ нея круга. Совершенно въ иномъ положеніи находился Лермонтовъ. Жизнь его была, такъ сказать, переръзана пополамъ; онъ погибъ двадцати семи лътъ отъ роду, не успъвъ сладить съ своимъ пламеннымъ темпераментомъ, не успъвъ развернуть вполнъ своего таланта и окончательно выяснить своего міросозерцанія. Самый ходъ его развитія быль иной, чімь у Пушкина. Пушкинь началь съ отрицательнаго отношенія къ современной дівпствительности. и сочувствія къ дучшему общественному строю и его провозв'ьстникамъ въ Россіи; Лермонтовъ-съ воспъванія существующаго порядка. Въ юношескихъ стихотвореніяхъ Лермонтова весьма мало общественнаго элемента; изъ тъхъ же немногихъ мъсть, гдъ этотъ элементь проявляется, видно, что современная русская дъйствительность вполнъ удовлетворяла юношу-поэта, которому ничего не оставалось болъе какъ прославлять ее и предавать позору ея враговъ. Такимъ патріотическимъ духомъ проникнуто стихотвореніе "Опять народные витіи", навъянное знаменитымъ Пушкинскимъ стихотвореніемъ "Клеветникамъ Россіи" и написанное Лермонтовымъ въ 1831 г., когда ему было семнадцать лъть. Годъ спустя, въ предисловіи къ третьей части своей поэмы "Измаиль-Бей" Лермонтовъ снова возвращается къ прежней темъ, поетъ гимны русскому оружію и предсказываеть скорое наступленіе того времени, когда западъ и востокъ признають власть Россіи, когда черкесъ съ гордостью воскликнеть:

Пускай я рабъ, но рабъ царя вселенной!

Въ противность всякимъ ожиданіямъ, пребываніе въ Петербургъ, въ юнкерской школъ, въ значительной степени охладило патріотическій пылъ Лермонтова. Петербургъ, своимъ сквернымъ климатомъ, своей казенщиной и преобладаніемъ военнаго элемента, на первыхъ порахъ внушаетъ ему слъдующіе стихи, вошедшіе въ его поэму "Сашка".

> Увы! какъ скверенъ этотъ городъ Съ своимъ туманомъ и водой! Куда ни взглянешь—красный воротъ, Какъ шишъ, стоитъ передъ тобой.

Выпущенный въ 1834 г. корнетомъ въ лейбъ-гвардіи гусарскій полкъ, Лермонтовъ сталь вести разсівянную світскую жизнь, что, впрочемъ, не мъщало ему много думать, наблюдать и писать. Къ этому времени относится его первое столкновение съ петербургской бюрократіей. Цензура III отділенія не пропускаеть его комедін, въ которой онъ, по словамъ А. Н. Муравьева, написалъ ръзкую критику на современные нравы. Стихотвореніе "На смерть Пушкина" (1837 г.), въ которомъ Лермонтовъ выступилъ пламеннымъ выразителемъ скорби и негодованія, охватившаго русское общество, и заклеймилъ презръніемъ высшіе административные кружки, ускорившіе своимъ злословіемъ и бездъятельностью роковую развязку, составляеть переломъ въ отношеніяхъ поэта къ администраціи. Съ этихъ поръ Лермонтовъ попадаетъ въ разрядъ подозрительныхъ, его ссылають на Кавказъ, и онъ уважаеть, совершенно разочарованный не только Петербургомъ, но и Россіей.

> Прощай, немытая Россія! Страна рабовъ, страна господъ! И вы, мундиры голубые, И ты, имъ преданный народъ! Быть можетъ за хребтомъ Кавказа Укроюсь отъ твоихъ вождей, Отъ ихъ всевидящаго глаза, Отъ ихъ всесдышащихъ ушей \*).

Неизвъстно, удалось ли Лермонтову укрыться на Кавказъ отъ всевидящихъ очей петербургской администраціи, но что за его произведеніями быль учреждень усиленный надзоръ—это не

<sup>\*)</sup> Стихотвореніе это, не вошедшее до сихъ поръ въ собраніе сочиненій Лермонтова, напечатано въ "Русской Старинъ", 1887 г. № 12.



подлежить сомнъню. Цензура не пропустила его "Пъсни про купца Калашникова", и только, благодаря заступничеству Жуковскаго, печатаніе ея было разръшено на свой страхъ министромъ народнаго просвъщенія, да и то безъ имени Лермонтова. Съ "Сказкой для дътей" впослъдствіи вышло гораздо хуже. Цензура выбросила изъ нея цълыхъ одиннадцать строфъ, навсегда утраченныхъ. "Не по моему желанію",—говорить поэть въ заключительной строфъ, случайно уцълъвшей въ нъмецкомъ переводъ Боденштедта,—заканчиваю здъсь мою ръчь: моя поэма охранена свыше отеческими руками отъ излишней длинноты. Однако съ неохотой я отказываюсь отъ заключенія, которое вычеркнуто все безъ разбора, а вмъстъ съ тъмъ вычеркнута и мораль. Такимъ образомъ, цензура постоянно обращаеть мой талантъ въ отрывокъ, лишь только захотълось бы мнъ развернуться. Желая быть образцомъ повиновенія, оставляю и эту сказку отрывкомъ" \*).

Ссылка Лермонтова продолжалась годъ съ небольшимъ: въ началь 1838 г., вслъдствіе хлопоть своей бабушки Арсеньевой, Лермонтовъ былъ возвращенъ въ Петербургъ. На первыхъ порахъ высшее петербургское общество встрътило опальнаго поэта весьма радушно. Лермонтовъ сдълался въ нъкоторомъ родъ моднымъ человъкомъ, героемъ дня. Дамы съ нимъ любезничали, выпрашивали стиховъ, засыпали приглашеніями. "Я пустился въ большой свъть",-писаль онъ къ одной изъ своихъ пріятельницъ,-"въ теченіе мъсяца на меня была мода, меня искали наперерывъ; дамы съ притязаніями собирать замізчательных в людей въ своихъ гостиныхъ хотятъ, чтобъ я былъ у нихъ и т. д." Но это не могло продолжаться долго. Вскоръ между поэтомъ и grand monдомъ началось весьма понятное охлаждение. Вращаясь въ петербургскомъ большомъ свътъ, нужно было подлаживаться къ господствовавшему тамъ тону, восхищаться всемъ русскимъ, находить мудрыми и благодътельными всъ мъропріятія администраціи. Такое восторженное, можно даже сказать-лирическое отношеніе къ существующему порядку было въ эту эпоху почти обязательнымъ для всякаго, въ особенности для военнаго, но на такую роль быль менъе всего способень Лермонтовъ, натура искренняя, независимая, неспособная ни къ лести, ни къ лицемърію. Мы видъли, что въ юности Лермонтовъ, упоенный военнымъ могуществомъ Россіи и той почетной ролью, которую она играла въ системъ европейскихъ государствъ, былъ искреннимъ и востор-

<sup>\*)</sup> Сочиненія Лермонтова, изд. Ефремова. Спб., 1882. Т. І, стр. 616.

женнымъ панигиристомъ правительства. Впоследствіи восторгъ его значительно уменьшился, когда онъ увидълъ, что этимъ внъшнимъ почетомъ далеко не искупались мрачныя стороны внутренней жизни нашего отечества. Невеселую картину представляла наблюдателю тогдашняя Россія: безправіе закръпощеннаго народа, дикій разгуль пом'вщичьей власти, задыхающаяся въ цензурныхъ колодкахъ печать, беззаконіе и взяточничество въ судахъ, мудрящая надъ народной жизнью бюрократія, а надъ всемъ этимъ нависшая какъ туча, одаренная обширными полномочіями и жаждущая выслужиться администрація, подъ надзоръ которой была отдана запуганная интеллигенція... Оть проницательнаго взора поэта не укрылось, что не было искренности и правды въ отношеніяхъ общества къ власти, что такъ-называемый на офиціальномъ языкъ патріотизмъ былъ въ сущности лицемъріемъ и раболъпствомъ. Возмущенный всъмъ этимъ до глубины души, поэтъ не стеснялся выражать свой протесть при всякомъ удобномъ случав. Результаты такой неосторожности легко было предвидеть. Въ большомъ свътъ и связанныхъ съ нимъ высшихъ административныхъ кружкахъ стали смотръть на него какъ на человъка безпокойнаго, даже опаснаго, стали обвинять его въ отсутстви патріотизма, чуть не въ измінь отечеству. Какъ всь эти несправедливыя обвиненія отражались на чуткой душ'в поэта, видно изъ ряда его неизданныхъ стихотвореній, сообщенныхъ пріятелемъ Лермонтова Глъбовымъ нъмецкому поэту Фридриху Боденштедту и переведенныхъ этимъ последнимъ на немецкій языкъ. "Нетъ, я не измъниль своей странъ и не недостоинъ отцовъ моихъ. Это потому, что я не похожу на васъ ни въ чемъ и не ползаю, какъ вы; это потому, что ваши дъла часто заставляють меня краснъть отъ стыда; это потому, что я не слышу музыки въ бряцаніи цъпей и не вижу ничего привлекательнаго въ блескъ штыковъвы утверждаете, что я не патріоть". И далве: "Богъ даль мнв языкъ, но когда я вздумалъ говорить-у меня захватило горло. Странныя вещи происходять въ моей странв и удивительный обычай завелся у насъ: разумному нуженъ разумъ для глупости, а языкъ для молчанія!" Въ особенности должны были раздражить петербургскихъ сановниковъ слъдующія язвительныя строки: "Не завидую я ни вашимъ крестамъ, ни вашимъ гибкимъ спинамъ; не завидую тому, чъмъ вы сдълались черезъ подсказничество и низкопоклонство" \*).

<sup>\*)</sup> Соч. Лермонтова, изд. Ефремова, Т. 1., стр. 625-627,

Благодаря подобнымъ выходкамъ, какъ въ стихахъ, такъ и въ частныхъ разговорахъ, Лермонтовъ съ каждымъ днемъ дѣлался все болѣе и болѣе ненавистнымъ высшей петербургской администраціи, которая прославила его человѣкомъ опаснымъ и даже успѣла вооружить противъ него самого Государя, такъ что, когда въ 1840 г. произошла извѣстная дуэль Лермонтова съ Барантомъ, онъ по Высочайшему повелѣнію былъ снова сосланъ на Кавказъ, откуда ему уже не суждено было возвратиться.

Оппозиція Лермонтова, которой его враги сумъли придать преступное значеніе, въ сущности не только не заключала въ себъ ничего преступнаго, но даже ничего политическаго. Лермонтовъ никогда не былъ революціонеромъ; сомнительно, чтобы его можно было даже назвать либераломъ въ современномъ значеніи этого слова. Въ основ'в его протестующаго настроенія лежала не политическая доктрина, но нравственное чувство, возмущенное главнымъ образомъ отсутствіемъ чувства собственнаго достоинства въ русскомъ обществъ, ползавшемъ въ прахъ передъ властью и смъщивавшемъ раболъпіе и лесть съ патріотизмомъ. Это презръніе къ современному обществу могло только усилить ту горечь разочарованія, которая съ юныхъ літь отравила собой душу Лермонтова. Доведенный до полнаго отчаянія обрушившимися на него преслъдованіями, Пушкинъ, какъ художникъ, прежде всего искалъ утвшенія въ искусствв \*). Для Лермонтова, менве способнаго забыть въ вымыслахъ идеальнаго міра раны, нанесенныя дъйствительной жизнью, нужень быль другой щить, другой ангелъ-утъщитель. Такимъ ангеломъ-утъщителемъ явилась для Лермонтова религія. Только религія могла смирить эту огненную боевую натуру, исполнить ее прощенія и любви. Изливъ свое негодущее и истекающее кровью сердце въ загадочномъ, проникнутомъ мрачнымъ отчаяніемъ, стихотвореніи: "Не смъйся надъ моей пророческой судьбою", гдъ онъ, повидимому, изображаетъ себя политическимъ мученикомъ, Лермонтовъ ищеть утъшенія въ религін, которая проливаеть цёлительный бальзамъ въ его истерзан-

<sup>...</sup>И бурныя кипъли въ сердцъ чувства, И ненависть, и грезы мести блъдной. Но здъсь меня таинственнымъ щитомъ, Святымъ прощеньемъ осънила Поэзія, какъ ангелъ-утъщитель, И спасла меня.



<sup>\*)</sup> В. Е. Якушкинъ нашелъ въ черновыхъ тетрадяхъ Пушкина весьма характерный въ этомъ отношеніи отрывокъ, который стоитъ припомнить.

ную душу, мирить его съ жизнью и учить молиться за враговъ своихъ \*). Религіозное и общественное настроеніе, охватившее душу поэта въ последніе годы его жизни, находится въ тесной связи съ измѣнившимися взглядами на задачи поэтическаго творчества. Хотя и въ юношескихъ стихотвореніяхъ Лермонтова по временамъ мелькаеть смутное сознаніе своего великаго поэтическаго призванія \*\*), но это сознаніе появляется случайно и быстро потухаеть въ мрачныхъ мысляхъ о своей ненужности \*\*\*). И это вполнъ понятно: для юноши-поэта центръ вселенной есть любимая женщина, цель жизни-ея любовь. Для нея онъ слагаетъ свои пъсни, отъ нея одной ждеть одобренія и награды \*). Любовь и пъсни-вотъ вся жизнь пъвца \*\*). Но, по мъръ своего развитія и углубленія въ жизнь, Лермонтовъ ставить для своей поэтической дъятельности болъе серьезныя задачи. Въ стихотвореніи "Поэть" (1839 г.) онъ называеть поэта осивяннымъ пророкомъ; въ стихотвореніи "Журналисть, Читатель и Писатель" (1840 г.) онъ изображаеть поэта неумолимымъ обличителемъ современныхъ пороковъ и называеть его речь пророческою. Въ одномъ неизданномъ стихотвореніи, извізстномъ только по переводу Боденштедта, Лермонтовъ такъ характеризуетъ свою собственную поэтическую дъятельность: "Какъ страстно любилъ я прекрасное съ блаженнымъ пыломъ пъвца, какъ сильно звучали пъсни въ моей груди! Съ гордымъ мужествомъ и сознаніемъ своего полнаго права боролся я за все истинное и доброе, и т. д."

Еще молюсь за тёхъ, которые сгубили Во мнѣ мечты о счастьи бытія, Которые мнѣ душу отравили—
За тёхъ молюся я!

Необъяснимо, почему это превосходное стихотвореніе, давно уже изв'ястное и неодновратно напечатанное, не вошло до сихъ поръ въ полное собраніе произведеній Лермонтова.



<sup>\*)</sup> См. заключительныя строки стихотворенія: "Когда стою подъ древнимъ сводомъ храма":

<sup>\*\*)</sup> Соч. Лермовтова, изд. Ефремова, II, 84, 90-91.

<sup>\*\*\*)</sup> Ibid. 83: Какъ въ ночь звъзды падучей пламень, Не нуженъ въ міръ я, ср. Ibid., 147. Никто не дорожитъ мной на землъ И самъ себъ я въ тягость, какъ другимъ,

<sup>\*\*\*\*)</sup> Ibid. 118: Тобою только вдохновенный, Я строки грустныя писаль, ср. ibid. 119.

<sup>\*\*\*\*\*)</sup> Ibid. T. 1, 6.

Всъ эти заявленія служать прелюдіей къ знаменитому стихотворенію "Пророкъ", гдъ проводится взглядь на поэтическое призваніе, какъ на священную миссію. Этоть могучій призывъ къ проповъди чистыхъ ученій любви и правды есть вмъстъ съ тъмъ и заключительный аккордъ всей поэзіи Лормонтова.

Такимъ образомъ росъ въ ширь и глубь могучій геній Лермонтова, поражающій глубиной мысли и прелестью стиха, передъкоторымъ иногда меркнетъ даже стихъ самого Пушкина. Чъмъ завершилось бы это необычайное развитіе, какое направленіе приняла бы впослъдствіи поэзія Лермонтова, несомнънно становившаяся все серьезнье и глубже—объ этомъ мы можемъ только мечтать и дълать догадки, безъ всякой надежды придти къ чемунибудь върному и положительному. Одно стоитъ внъ всякаго сомнънія, что геніальному таланту Лермонтова предстояла громадная будущность, что съ минуты смерти началось для него и безсмертіе.



### Женскіе типы, созданные Лермонтовымъ\*).

Изученіе женскихъ типовъ, созданныхъ Лермонтовымъ, представляеть двоякій интересь: автобіографическій и чисто-литературный. Извъстный нъмецкій поэть Фридрихъ Боденштедть, лично знавшій нашего поэта и оставившій его прекрасную характеристику, справедливо замъчаеть, что "всъ произведенія Лермонтова могуть быть названы написанными на случай, Gelegenheits Gedichte-въ томъ смыслъ, какой придаваль этому выраженію Гете. Неопредъленные заоблачные сны фантазіи были ему совершенно чужды: куда ни обращаль онь глаза, къ небу ли или къ аду, онъ всегда отыскивалъ прежде твердую точку опоры на земль". Изъ біографіи Лермонтова извъстно, что женщины всегда играли въ его жизни весьма важную, можно даже сказать, преобладающую роль. Потерявъ рано мать, поэть быль воспитанъ горячо любившей его бабушкой Арсеньевой, которая ревниво охраняла его отъ вліянія отца. Подобно Данте и Байрону, Лермонтовъ еще въ дътскомъ возрастъ влюбился въ дъвочку-ребенка, которую встретиль въ Пятигорске на водахъ. "Кто мне повърить, -- пишеть Лермонтовъ въ своей ученической тетради, -что я зналь любовь, имъя десять лъть оть роду? Это была истинная любовь, съ тъхъ поръ я еще не любилъ такъ". Въ одномъ изъ своихъ юношескихъ стихотвореній Лермонтовъ такъ выражается о своей первой любви:

Въ ребячествъ моемъ тоску любови знойной: Ужъ сталъ я понимать душою безпокойной: На мягкомъ ложъ сна не разъ во тьмъ ночной При свътъ трепетномъ лампады образной, Воображеніемъ, предчувствіемъ томимый, Я предавалъ свой умъ мечтъ непобъдимой...

<sup>\*)</sup> Читано въ публичномъ засъданіи Общества любит. россійской словесности 14 апръля.

Эта дътская любовь оставила такіе глубокіе слъды въ впечатлительной душъ поэта, что онъ со слезами вспоминаеть о ней за полтора года до своей смерти:

И если какъ нибудь на мигъ удастся мнѣ Забыться, —памятью къ недавней старинѣ Лечу я вольной, вольной птицей; И вижу я себя ребенкомъ и кругомъ Родныя все мѣста; высокій барскій домъ И садъ съ разрушенной теплицей... И странная тоска тѣснитъ ужъ грудь мою: Я думаю о ней, я плачу и люблю, Люблю мечты моей созданье, Съ глазами полными лазурнаго огня, Съ улыбкой розовой, какъ молодого дня За рощей первое сіянье.

Перевхавъ тринадцати лють въ Москву для поступленія въ университетскій благородный пансіонъ, Лермонтовъ гостиль по лютамъ у родныхъ своей бабушки Столыпиныхъ въ ихъ подмосковской деревню Средниковю; здюсь онъ быль окруженъ цюлымъ роемъ молодыхъ дювицъ, родственницъ и сосюдокъ, въ которыхъ поочередно влюблялся и которыя были первыми музами—вдохновительницами его поэзіи. Вспоминая объ этомъ нюсколько лють спустя, Лермонтовъ писалъ:

...Четырнадцати лътъ
Я самъ страдалъ отъ каждой женской ножки,
За каждую отдалъ бы цълый свътъ,
Я цъловалъ слъды ихъ по дорожкъ...\*)

Юношескія стихотворенія Лермонтова полны описаній любовных восторговъ, изм'внъ и разочарованій; посл'ядній элементь въ нихъ преобладаеть и въ соединеніи съ семейными невзгодами подготовляеть почву для воспріятія поэзіи Байрона, съ которой онъ знакомится еще до поступленія своего въ студенты московскаго университета. Къ первому году студенчества относится любовь Лермонтова къ Екатеринъ Александровнъ Сушковой, вышедшей впосл'ядствіи замужъ за Хвостова и оставившей посл'я себя любопытныя записки, въ которыхъ она описываетъ исторію своего знакомства съ Лермонтовымъ. Любовь эта, им'вышая вс'в признаки сильнаго чувства, внушила Лермонтову н'всколько прекрасныхъ стихотвореній ("У врать обители святой", "Благодарю" и т. д.), которыя онъ тогда же вписалъ въ альбомъ

<sup>\*)</sup> Изъ поэмы "Сашка" (Русская Мысль 1882, январь).

Сушковой. Будучи на два года старше Лермонтова, Сушкова относилась къ Лермонтову, какъ обыкновенно относятся взрослыя дъвушки къ подросткамъ; она охотно принимала стихи Лермонтова, немного кокетничала съ нимъ, подчасъ подсмъивалась надъ его восторгами, что страшно огорчало и бъсило шестнадцатилътняго поэта, имъвшаго слабость считать себя взрослымъ. Впрочемъ, любовное томленіе Лермонтова было непродолжительно. Отвергнутый Сушковой, поэтъ нашелъ утъшеніе въ любви къ другой дъвушкъ, своей ровесницъ по годамъ В. А. Лопухиной. Эта любовь была не только самая восторженная, но и самая прочная изъ привязанностей Лермонтова и продолжалась до самой смерти поэта. Какъ истинный рыцарь, Лермонтовъ скрывалъ отъ глазъ свъта имя дамы своего сердца и только однажды, посвятивъ ей извъстное стихотвореніе:

У ногъ другихъ не забывалъ Я взоръ твоихъ очей и т. д.

онъ поставиль въ заголовкъ начальную букву ея фамиліи. Судя по нъкоторымъ намекамъ, попадающимся во многихъ стихотвореніяхъ Лермонтова, можно догадаться что любовь его была раздълена, и если она не увънчалась бракомъ, то это объясняется тъмъ, что молодымъ людямъ не было въ совокупности полныхъ тридцати трехъ лътъ. Хотя университетскіе годы жизни Лермонтова ознаменованы сильнымъ вліяніемъ Бапрона, надолго опредълившимъ собою направленіе его поэзіи, но въ выраженіи своихъ любовныхъ ощущеній Лермонтовъ быль ближе къ поэтамъ романтической школы, чемъ къ Байрону. Подобно романтикамъ, Лермонтовъ върилъ въ роковую силу и предъизбраніе любви, быль убъждень, что каждый мущина имъеть соотвътствующую себъ женскую душу, судьба которой какой-то таинственной силой неразрывно связана съ его судьбой. "Горе имъ, —если они не вполнъ довъряють этому святому таинственному влеченію: оно существуеть и должно существовать вопреки всякимъ умствованіямъ, иначе душа брошена въ наше тело только для того, чтобы оно двигалось и питалось. Что такое были бы всё цёли, весь трудъ человъчества безъ любви?"\*)

"Не върятъ многіе любви",—говоритъ Лермонтовъ въ стихотвореніи подъ заглавіемъ "11 іюня 1831 г.", которое по всъмъ правамъ должно быть названо его юношеской поэтической автобіографіей.

<sup>\*)</sup> Юношеская пов'ясть Лермонтова (Выстника Европы, 1873 г., № 10).

И тъмъ счастливы: для иныхъ она Желанье, порожденное въ крови, Разстройство мозга, иль видънье сна... Я не могу любовь опредълить, Но это страсть сильнъйшая! Любить Необходимо мнъ и я любилъ Всъмъ напряжентемъ душевныхъ силъ.

Въря въ роковую силу любви, считая свободу выбора первымъ основаніемъ индивидуальной свободы, романтики ставили это чувство выше долга и общественныхъ условій и проповъдывали опасный принципъ, такъ называемыя права сердца, не знающія никакихъ преградъ и подсудныя только суду собственной любящей совъсти. "Любовь",—писалъ Шиллеръ своей невъстъ Шарлоттъ фонъ-Ленгефельдъ,—исключительное состояніе, къ которому нельзя примънять всъхъ обязанностей и всъхъ нравственныхъ масштабовъ\*), а въ своемъ "Д. Карлосъ" онъ вложилъ въ уста несчастнаго принца, у котораго отецъ отбилъ невъсту, слъдующую знаменитую фразу: "права моей любви старше ея брачныхъ клятвъ." Эти романтическія возэрънія на бракъ и любовь были усвоены и нашимъ поэтомъ, который на университетской скамъъ не мало переводилъ изъ Шиллера. Услышавъ, что любимая имъ дъвушка вышла замужъ, Лермонтовъ спрашиваеть ее:

Откройся мнъ: ужели непритворны Лобзаніи твои?
Они правамъ супружества покорны, Но не правамъ любви.
Онъ для тебя не созданъ: ты родилась Для пламенныхъ страстей;
Отдавъ ему себя, ты не спросилась У совъсти своей!

Когда Сушкова, встрътившись съ поэтомъ нѣсколько лѣтъ спустя въ Петербургъ, сообщила ему, что судьба ея почти ръшена, что она выходитъ замужъ, любима и будеть любить, Лермонтовъ отвъчалъ ей съ горькой ироніей:

"Будете любить? Пошлое выраженіе, впрочемъ доступное женщинамъ. Любовь по приказанію, по долгу! Желаю вамъ полнаго успъха, но мнъ что-то не върится, чтобъ вы полюбили вашего будущаго мужа, да этого и не будеть!"

<sup>\*)</sup> Въ юношеской повъсти Лермонтова встръчается такая фраза: "Любовь—вездъ любовь, т. е. самозабвеніе и сумашествіе" (Въстиикъ Европы 1873, № 10, стр. 478).

Обладая пылкимъ и любящимъ сердцемъ, готовый отдеть жизнь за любимую женщину, Лермонтовъ не былъ въ состояніи принести для ея счастья въ жертву собственное чувство и благословить ее на счастье съ другимъ, словомъ, возвыситься до того самоотверженія любви, которое внушило Пушкину его несравненное стихотвореніе:

Я васъ любилъ, любовь еще быть можетъ Въ моей душт угасла не совстиъ и т. д.

Слушая на одномъ вечеръ этотъ романсъ въ исполнени знаменитаго тенора Яковлева, Лермонтовъ при словахъ:

Но пусть она васъ больше не тревожить: Я не хочу печалить васъ нечѣмъ,

сказаль вполголоса сидъвшей съ нимъ рядомъ Сушковой: "О, нътъ, пускай тревожитъ—это върнъйшее средство не быть забыту!"

Я вась любиль такъ искренно, такъ нъжно, Какъ дай вамъ Богь любимой быть другимъ.

"Это совсъмъ нужно измънить. Естественно ли желать счастья любимой женщинъ, да еще съ другимъ? Нътъ, пусть она будетъ несчастлива! Я такъ понимаю любовь, что я предпочелъ бы ея любовь ея счастью. Несчастлива черезъ меня,—это связало бы ее на въкъ со мною". (Записки Хвостовой, стран. 140—141).

Вообще пребывание Лермонтова въ школъ гвардейскихъ подпрапорщиковъ и первые свътскіе успъхи въ Петербургъ отразились весьма неблагопріятно на его характеръ. По его собственному выраженію, холодная иронія втіснялась въ его душу, какъ вода въ разбитое судно. Подъ вліяніемъ всего пережитаго и передуманнаго пылкое сердце поэта охладъло, характеръ его ожесточился; онъ щеголяль своимъ разочарованіемъ и своимъ презръніемъ къ людямъ, не върилъ въ женщинъ и легкомысленно игралъ ихъ чувствами. "Я волочусь",-писалъ Лермонтовъ къ своей пріятельниць М. А. Лопухиной, - "и вслыдь за объясненіемъ въ любви говорю дерзости. Вы думаете, что за такіе подвиги меня гонять прочь? О, нъть, совсъмъ напротивъ: женщины ужъ такъ сотворены. Я начинаю пріобрътать надъ ними власть \*). Встрътившись съ Лермонтовымъ въ Петербургв, Сушкова была поражена совершившейся въ немъ перемъной. Изъ робкаго и молящаго обожателя, какимъ она его знала въ Москвъ, Лермонтовъ

<sup>\*) &</sup>quot;Сочиненія Лермонтова", изд. 4-е, СПБ., 1880, т. стр. 530.



превратился въ настойчиваго и самоувъреннаго петербургскаго льва, желавшаго показать въ свъть, какъ его любять женщины. "Лермонтовъ", -- разсказываетъ Сушкова, -- поработилъ меня совершенно своей взыскательностью, своими капризами: онъ не молиль, но требоваль любви, онь не преклонялся предъ моей волей, но налагалъ на меня свои тяжелыя оковы" (Записки, стр. 156). На этотъ разъ роли ихъ радикально перемънились. Лермонтовъ безъ труда влюбилъ въ себя Сушкову и въ свою очередь посмъялся надъ ней. Не такъ было съ его другой московской страстью, В. А. Лопухиной, которая вскорт по выходт замужъ появилась въ петербургскомъ свъть. При встръчъ съ ней прежнее чувство вспыхнуло въ душъ поэта съ новой силой и выразилось въ цъломъ рядъ стихотвореній: "Я, Матерь Божія, нынъ съ молитвою". "Въ полдневный жаръ въ долинъ Дагестана" и т. д. Следуя своей всегдашней привычке переносить въ свои произведенія все пережитое, весь запась своихъ идей и чувствъ, Лермонтовъ обрисовалъ свои отношенія къ объимъ женщинамъ въ своемъ романъ "Княгиня Лиговская" \*), въ которомъ онъ изобрааилъ подъ именемъ Негуровой-Сушкову. Такъ по крайней мъръ думаеть лучшій знатокъ Лермонтова, проф. Висковатовъ, много лъть работающій надъ его біографіей. Романъ Лермонтова, начатый имъ въ 1836 г., такъ и остался недоконченнымъ. Причина этого объяснена самимъ Лермонтовымъ въ письмъ къ своему пріятелю Раевскому, писавшему его подъ диктовку поэта: "Романъ, который мы съ тобой начали, затянулся и врядъ ли кончится, ибо обстоятельства, которыя составляли его основу, перемънились, а я, знаешь, не могу въ этомъ отступать отъ истины" \*\*). Кстати вспомнить, что на вопросъ Сушковой, почему онъ такъ ведеть себя съ женщинами, Лермонтовъ отвъчаль: "Я изготовляю на дълъ матеріалы для моихъ будущихъ сочиненій" (Записки, стр. 186).—Приведенныхъ примфровъ, конечно достаточно, чтобы видъть, какой глубокій интересъ представляеть изученіе созданныхъ Лермонтовымъ женскихъ типовъ съ автобіографической точки эрвнія. Оно какъ нельзя лучше доказываеть, что творчество Лермонтова питалось реальными мотивами и что количество этихъ мотивовъ будетъ возрастать по мфрф того, какъ мы

<sup>\*)</sup> Напечатанъ впервые въ Русскомъ Въстникъ, 1882, январь.

<sup>\*\*)</sup> См. статью проф. Висковатова по поводу "Княгини Лиговской" (*Рус. Въсти*. 1882, мартъ).

будемъ обладать большимъ количествомъ матеріаловъ для его біографіи.

Неменьшій интересь представляєть изученіе созданныхъ Лермонтовымъ типовъ со стороны чисто литературной. И въ этомъ отношеніи женскіе типы дадуть критику больше матеріала для его выводовъ, чъмъ характеры мужскіе, ибо въ этихъ послъднихъ Лермонтовъ въ большинствъ случаевъ только объективируетъ свои собственныя чувства. Созданные имъ герои имъють внутреннее родство не только другъ съ другомъ, но и съ своимъ творцомъ \*). Когда мы читаемъ, что Измаилъ-бей воспламенялъ воображение женщинъ и веселился ихъ любовью и тоской, намъ невольно припоминаются собственные свътскіе подвиги Лермонтова, описанные имъ съ такой откровенностью въ приведенномъ выше письмъ къ Лопухиной; равнымъ образомъ, когда мы читаемъ, какъ безжалостно играетъ Печоринъ чувствами княжны Мэри, намъ невольно приходять въ голову отношенія Лермонтова къ Сушковой, разсказанныя имъ съ некоторой долей цинизма въ письмъ къ другой своей пріятельницъ Сашенькъ Верещагиной \*). Отношеніе Лермонтова къ попадающимся въ его произведеніяхъ женскимъ типамъ было другое. Въ создании ихъ онъ меньше былъ связанъ своимъ субъективизмомъ, больше наблюдалъ и изучалъ; оттого они вышли не только разнообразнъе, но и правдивъе и жизненнъе. Изъ всъхъ женскихъ личностей, созданныхъ Лермонтовымъ, мы знаемъ только одну, съ которой поэтъ сознавалъ свое внутреннее родство, -- это Нина въ "Сказкъ для Дътей" и о которой онъ сказалъ:

> Такія души я любилъ давно Отыскивать по свѣту на свободѣ. Я самъ вѣдь былъ немножко въ этомъ родѣ.

Оставляя въ сторонъ Тамару и нъсколько эпизодическихъ женскихъ личностей въ родъ Леилы въ "Хаджи Абрекъ" или Зары въ "Измаилъ-беъ", представляющихъ собой скоръе силуэты, чъмъ портреты, я остановлю ваше вниманіе только на героиняхъ "Маскарада" и "Героя нашего времени". Говоря о "Маскарадъ", я

Тобою полны счастья звуки. Меня узнаешь ты въ другихъ.

<sup>\*)</sup> Въ "Княгинъ Лиговской" Лермонтовъ выводитъ себя подъ именемъ Печорина; посвящение Измаилъ-бея оканчивается стихами:

<sup>\*)</sup> Письмо это найдено проф. Висковатовымъ. См. его статью "Лермонтовъ по выходъ изъ школы гвардейскихъ подпрапорщиковъ" (Рус. Мысль, 1884 № 11).

буду имъть въ виду первую редакцію этой пьесы, какъ болъе характерную и болъе полную. Это-драма любви, ревности и мести, фабулой своей нъсколько напоминающая "Отелло" и несомнънно написанная подъ вліяніемъ пьесы Шекспира. И тамъ и здісь поводомъ къ ревности служить оброненная вещь: въ первомъ случав браслеть, во второмъ-платокъ. Если разочарованный и подозрительный мизантропъ Арбенинъ, испытавшій, по его собственнымъ словамъ, всъ сладости порока и злодъйства, нисколько не похожъ на довърчиваго и благороднаго Отелло, то зато Нина своей душевной чистотой, непрактичностью и беззавътной преданностью мужу бевспорно напоминаеть Дездемону. Видя, что Арбенинъ, за котораго она недавно вышла замужъ по любви, часто бываеть при ней мраченъ и угрюмъ, а безъ нея скучаетъ, она объясняетъ это тъмъ, что онъ мало любить ее и не вполнъ увъренъ въ ея любви. Чтобы доказать свою любовь и преданность, она изъявляеть готовность бросить свъть, убхать въ деревню и жить для него одного:

> Скажи мнѣ просто: "Нина, Кинь свѣтъ, я буду жить съ тобой И для тебя". Скажи мнѣ это—я готова. Въ деревнѣ молодость свою я схороню, Оставлю балы, пышность, моду И эту скучную свободу. Скажи лишь просто мнѣ, какъ другу.

Объясненій Арбенина, что онъ бываеть мраченъ и раздражителенъ потому, что прошлое до сихъ поръ гнететъ его душу, что, вспоминая о своей порочной юности, онъ не смъеть подойти къ ней и осквернить ее своимъ прикосновеніемъ, -- она не понимаеть и въ отвъть на тираду Арбенина говорить: "Ты странный человъкъ"! Чтобъ заронить въ душу такого человъка, какъ Арбенинъ, мучительное чувство ревности, не нужно адскихъ ухищреній Яго, ибо въ темной душ'в Арбенина вполн'в достаточно того яда подозрительности, которымъ Яго отравляеть душу Отелло. Еще раньше потери браслета, онъ по свойственной ему душевной низости уже начинаеть подозръвать жену; исторія съ браслетомъ окончательно убъждаеть его въ справедливости его подозрвній; онъ неистовствуеть, оскорбляеть жену, мучить ее допросами, грозить местью и наконець самымъ предательскимъ образомъ отравляеть ее. Будь Нина и Дездемона нъсколько похитръе или по крайней мъръ опытнъе, онъ конечно сумъли бы справиться съ своимъ положеніемъ и не погибли бы, но тогда

онъ не были бы тъмъ, чъмъ онъ есть; вся трагедія ихъ жизни состоить въ томъ, что лучшія свойства ихъ характера—благородство, душевная чистота въ соединеніи съ какимъ-то упрямствомъ невинности—обращаются на ихъ голову и влекутъ ихъ къ гибели. Несправедливо заподозрънныя своими мужьями, оскорбленныя въ самыхъ святыхъ своихъ чувствахъ, объ героини погибаютъ, призывая Бога въ свидътели своей невинности, съ тъмъ впрочемъ различіемъ, что Дездемона, видя нравственныя страданія Отелло, прощаєть ему, тогда какъ Нина, возмущенная холодною жестокостью Арбенина, умираєть съ проклятіемъ на устахъ. Мимоходомъ замъчу, что вліяніе Шекспира чувствуется не только на общемъ характеръ пьесы Лермонтова, но и въ частностяхъ. Знаменитымъ прощаніемъ Отелло съ своей прежней жизнью навъяны стихи, въ которыхъ Арбенинъ прощается съ своимъ навъки разрушеннымъ семейнымъ счастіемъ:

…Но ты, мой рай, Небесный и земной, прощай!

Ръшившись убить Дездемону, Отелло пытается оправдать свой поступокъ тъмъ, что она можеть обмануть еще и другихъ; тотъ же мотивъ приводить въ свое оправданіе отравившій Нину Арбенинъ:

Шагъ сдъланъ роковой, назадъ идти далеко, Но пусть никто не гибнетъ за нее!

Перехожу теперь къ женскимътипамъромана "Герой нашего времени", въ которомъ Лермонтовъ далъ намъ первый образчикъ русскаго психологическаго романа. Нигдъ онъ не является такимъ знатокомъ человъческаго сердца, такимъ тонкимъ аналитикомъ душевныхъ движеній. Что здісь Лермонговъ сознательно ставить себъ психологическую задачу, видно изъ того высокаго значенія, которое онъ придаеть изученію внутренняго человъка. "Исторія души человъческой", -- говорить онъ въ предисловіи къ журналу Печорина, -- "хотя бы и самой мелкой, едва ли не любопытитье и полезнъе исторіи цълаго народа, особенно когда она слъдствіе наблюденій ума эрълаго надъ самимъ собой и когда она писана безъ тщеславнаго желанія возбудить участіе или удивленіе". Внъшняя и внутрення наблюдательность, способность углубленія въ жизнь была соединена въ Лермонтовъ съ свойственной романисту способностью создавать живые и типическіе образы; все это предвъщало, что въ лицъ его готовится, какъ выразился Гоголь, --будущій великій живописецъ русскаго быта. Оставаясь въ предълахъ нашей задачи, попытаемся сдълать характеристи-

ку женскихъ личностей романа Лермонтова, съ которыми Печоринъ сталкивается на Кавказъ. Мы остановимся подробнъе на Въръ, личность которой, самая интересная въ психологическомъ отношеніи, оставлена почему-то въ тыни предшествующей критикой. Въра представляеть собой оргинальный типъ женщины, которую съ полнымъ правомъ можно назвать мученицей своего чувства. Эмоціональность развита въ ней въ высокой степени, но эта эмоціональность односторонняя. Любовь охватываеть ея сердце съ такой роковой силой, что всв остальныя чувства являются у ней какъ-бы атрофированными. Она теряетъ нравственное равновъсіе, теряетъ власть надъ собой и соотвътственно этому надъ ней пріобр'втаеть почти деспотическую власть тоть, кого она любить. Нельзя сказать, чтобы женщины этого типа въ своихъ любовныхъ увлеченіяхъ руководились исключительно чувственной страстью или жаждой наслажденій. Напротивъ того, въ большинствъ случаевъ любовь даетъ имъ очень мало радостей и очень много горя и упрековъ совъсти. Такова многострадальная героиня романа Лермонтова. Встрътившись съ Печоринымъ въ петербургскомъ свътъ, Въра, бывшая уже замужемъ, не замедлила поддаться обаянію его чарующей, демонической личности. Гордымъ титаномъ предсталъ онъ передъ ней, и простодушная женщина пала въ прахъ передъ его непонятымъ людьми величіемъ. Онъ ее увлекъ, измучилъ и бросилъ. Съ тъхъ поръ прошло нъсколько лъть. Въра потеряла перваго мужа, вышла замужъ за второго, богатаго старика, и прівхала съ нимъ и съ малолетнимъ сыномъ отъ перваго брака на Кавказъ, на воды. Тутъ-то и происходитъ ея вторая и послъдняя встръча съ Печоринымъ. Съ первыхъ же минуть встръчи онъ доводить ее до слезъ своими язвительными намеками, потомъ снова увлекаеть ее и, увъряя ее въ любви, въ то же время волочится за княжной Мэри и заставляеть Въру страшно ревновать его къ ней. "Ты знаешь",-говорить она Печорину, -- "что я твоя раба, что я никогда не умъла тебъ противиться... и я буду за то наказана: ты меня разлюбишь". Самъ Печоринъ, -- этотъ тонкій знатокъ женскаго сердца, уміжощій играть на немъ, какъ на послушномъ инструментъ, не можетъ додуматься до источника этой необъяснимой привязанности. "За что она меня такъ любить-право не знаю, тъмъ болъе, что это единственная женщина, которая поняла меня совершенно, со всвии моими слабостями и дурными страстями? Неужели эло такъ привлекательно?" Разставаясь съ Печоринымъ навсегда, Въра въ своемъ послъднемъ письмъ сама пытается разъяснить

намъ тайну своей странной привязанности къ Печорину; ея объяснения доказывають, что идеальный и романический элементь играль гораздо болъе важную роль въ ея любви, чъмъ страсть:

"Мы разстаемся на въки; однакожъ ты можешь быть увъренъ, что я никогда не буду любить другого: моя душа истощила на тебя всъ свои сокровища, свои слезы и надежды. Любившая разъ тебя не можетъ смотръть безъ нъкотораго презрънія на прочихъ мужчинъ, не потому, чтобы ты былъ лучше ихъ, о нъть! но въ твоей природъ есть что-то особенное, тебъ одному свойственное, что-то гордое и таинственное; въ твоемъ голосъ, что бы ты ни говорилъ, есть власть непобъдимая. Никто не умъетъ такъ постоянно котъть быть любимымъ; ни въ комъ зло не бываетъ такъ привлекательно; ни чей взоръ не объщаетъ столько блаженства и никто не можетъ быть такъ истинно несчастливъ, какъ ты, потому что никто столько не старается увърить себя въ противномъ".

Одинъ изъ критиковъ "Героя нашего времени" назвалъ Въру сатирой на женщинъ. Выраженіе ръзкое и несправедливое! Хотя Въра принадлежить къ числу тъхъ женщинъ, у которыхъ чувство сильнее долга и собственнаго достоинства, но ее нельзя назвать типомъ отрицательнымъ. У ней есть то, что составляетъ основу всякой истинной женственности, - способность любить, жертвовать собой и прощать. Поставленная въ другія условія, эта женщина, при ея готовности приносить въ жертву все для любого человъка, могла бы составить счастье любимаго мужчины. Если даже отвергнуть гипотезу проф. Висковатова, что въ личности Въры есть нъсколько черть, перенесенныхъ на нее изъ характера В. А. Лопухиной, то все-таки нельзя допустить, чтобы такой поэть, какъ Лермонтовъ, могъ отнестись съ сатирической точки зрвнія къ представительницю той роковой и таинственной силы любви, которую онъ восивваль много лють въ своихъ стихотвореніяхъ.

Прощальное письмо Въры къ Печорину интересно еще въ другомъ отношени. Въ первоначальной редакціи оно заканчивалось мольбою Въры къ Печорину, чтобы онъ женился на княжнъ Мэри. "Мэри тебя любить... Если что-нибудь доброе кроется въ твоей душъ, женись на ней! О, не погуби ее! Одной довольно!" Эти великодушныя слова въ значительной степени примиряють насъ съ Върой и прибавляють весьма привлекательную черту къ ея нравственному характеру, но для Лермонтова дороже всего художественная правда. Вдумавшись въ нихъ глубже,

онъ, находившій неестественнымъ, чтобы мужчина могъ принести въ жертву свое чувство для счастья любимой женщины нашелъ еще болъе неестественнымъ чтобы женщина, одаренная такимъ страстнымъ темпераментомъ и способная къ такой исключительной, можно сказать, фанатической привязанности, могла искренно пожелать любимому человъку быть счастливымъ съ другой, и потому въ исправленномъ текстъ онъ замънилъ великодушную просьбу Въры къ Печорину просьбой совершенно противоложнаго характера, которой она и заканчиваеть свое письмо: "Неправда ли, ты не любишь Мэри? Ты не женишься на ней? Послушай, ты долженъ принести мнъ эту жертву, я для тебя потеряла все на свътъ". Посредствомъ этой замъны Въра, правда проигрываеть въ нравственномъ отношении, но зато сильно выигрываеть въ смыслъ цъльности своего психологическаго типа. Характеристика Въры у Лермонтова-это блистательный психологическій этюдъ, одинаково совершенный, какъ въ общемъ замыслю, такъ и въ отдълкъ деталей. Что, напримъръ, можетъ быть милье и женственные слыдующихь словы Выры, обращенныхы къ Печорину и мгновенно озаряющихъ глубину ея деликатной любящей и поэтической натуры: "О, я прошу тебя: не мучь меня попрежнему пустыми сомнъніями и притворной холодностью. Я можеть быть скоро умру; я чувствую, что слабъю со дня на день... и несмотря на это, я не могу думать о будущей жизни, я думаю только о тебъ... Вы, мужчины, не понимаете наслажденій взора, пожатія руки... а я, клянусь тебъ, я, прислушиваясь къ твоему голосу, чувствую такое глубокое, странное блаженство, что самые страстные поцълуи не могуть замънить его"...

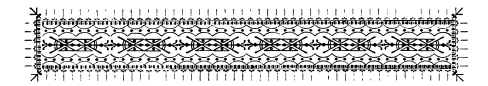
Легкая и изящная княжна Мэри съ ея стройнымъ станомъ и бархатными глазками, которые, по выраженію Печорина, такъ мягки, какъ-будто они тебя гладять, принадлежить къ другому типу женщинъ. Это—натура болье уравновъшенная и сдержанная и менъе страстная, и потому по отношенію къ ней Печоринъ держится другой тактики. Тщательно изучивъ женское сердце, хорошо зная, что въ немъ самая ненависть ближе къ любви, чъмъ равнодушіе, Печоринъ старался дълать мелкія непріятности княжнъ: безцеремонно лорнируеть ее, отвлекаеть отъ нея кавалеровъ во время прогулки, перекупаетъ коверъ, который она хотъла купить, и т. д. Онъ въ короткое время достигаеть своей цъли; княжна считаеть его дерзкимъ и при встръчъ дарить его взглядомъ, который выражаеть досаду, стараясь выразить равнодушіе. "Въ продолженіе двухъ дней,—пишеть Печоринъ въ своемъ

дневникъ, -- "дъла мои ужасно подвинулись: княжна меня ненавидить". Молва между темъ помогаеть Печорину. Носятся слухи, что онъ сосланъ на Кавказъ за какую-то романическую исторію; сама княгиня разсказываеть дочери эту исторію и сильно заинтересовываеть ее личностью Печорина. Когда послъдній чувствуеть что почва для него достаточно подготовлена, онъ знакомится съ княжной на балу. Счастливый случай помогаеть ему оказать ей существенную услугу, защитивъ ее отъ дерзостей полупьянаго драгунскаго капитана; въ разговоръ съ ней онъ тщательно избъгаеть упоминанія объ этой непріятной исторіи, но мимоходомъ даеть княжив вскользь почувствовать, что она ему давно нравится. Заронивъ такимъ образомъ искру въ ея сердце, Печоринъ искусно раздуваеть ее то нъжностью, то равнодушіемъ. Однажды, въ припадкъ откровенности, стараясь придать своему тону какъ можно больше искренности, онъ разсказываеть печальную исторію своей жизни, говорить о томъ, что онъ быль готовъ любить весь міръ, но что люди его не поняли, что вслъдствіе этого лучшія чувства въ немъ умерли, а въ душъ его поселилссь холодное и безсильное отчаяніе, -словомъ, повторяеть ей все то, что онъ по всей въроятности говорилъ Въръ и другимъ женщинамъ. Печоринъ съ восторгомъ наблюдалъ, какь при его разсказахъ въ въ глазахъ Мэри дрожали слезы и какъ состраданіе впустило свои когти въ ея неопытное сердце; онъ по опыту знаетъ что у женщинъ отъ состраданія одинъ шагъ до любви. Благородная по натуръ княжна не могла допустить мысли, чтобъ lleчоринъ игралъ ея чувствомъ. Видя, что онъ колеблется сдълать ръшительный шагъ, и объясняя по-своему его неръщительность, она дълаетъ усиліе надъ собой, побъждаеть свою стыдливость и сама первая говорить ему великое слово мобмо. Когда же Печоринъ, насытивъ этимъ признаніемъ свое самолюбіе, съ свойственнымъ ему цинизмомъ откровенности объявляетъ княжнъ, что онъ никогда не любилъ ея, она, униженная и оскорбленная, замыкается въ чувство собственнаго достоинства и, оставшись на единъ съ собой, по ночамъ оплакиваеть свое горе. Княжна Мэри представляеть собой въ ряду женскихъ личностей, созданныхъ Лермонтовымъ, типъ обработанный тщательно и полно. Образъ ея такъ полонъ жизни и художественной правды, что кажется, будто гдъ-то встръчалъ ее или надъешься встрътить. Ухаживаніе за ней Грушницкаго и Печорина это рядъ необычайно тонкихъ психологическихъ штриховъ, которымъ нельзя вдоволь надивиться.

Мнъ слъдовало бы дать вамъ характеристику Бэлы, этой первобытной, непосредственной натуры, этого дикаго и благо-уханнаго цвътка, выросшаго въ разсълинахъ кавказскихъ скалъ, если бы все, что можно сказать о ней, не было давно исчерпано въ превосходной статьъ Бълинскаго, помъщенной въ III-мъ томъ полнаго собранія его сочиненій. Замъчу только, что за исключеніемъ шекспировской Миранды трудно найти во всемірной литературъ болъе очаровательное воплощеніе женственности, какою она вышла изъ рукъ природы.

"Герой нашего времени" вышелъ въ свъть въ 1840 г.; меньше чъмъ черезъ годъ Лермонтова не стало. Еще Гоголь замътилъ, что никто до Лермонтова не писалъ у насъ такой правильной, прекрасной и благоуханной прозой. Но этимъ не исчерпывается значеніе этого геніальнаго произведенія въ исторіи русской литературы. "Героемъ нашего времени" Лермонтовъ положиль прочную основу нашему психологическому роману. Хотя Тургеневъ и Достоевскій считали себя учениками Пушкина, но по психологическому пошибу творчества ихъ романы и повъсти твснве примыкають къ "Герою нашего времени", чвмъ къ "Капитанской дочкъ" и повъстямъ Пушкина. При обсужденіи литературной дъятельности Лермонтова не нужно упускать изъ виду, что онъ не успълъ сдълать и половины того, что могъ сдълать, что онъ едва началь выходить изъ своихъ Wanderahre, т.-е. изъ эпохи шатанія и исканія пути, которая есть у каждаго крупнаго таланта. Произведенія Лермонтова напоминають собою великолъпное, но далеко недостроенное зданіе. Мы любуемся его фасадомъ, расположениемъ комнатъ, солидностью матеріала, употребленнаго для постройки, но мы и предугадать не можемъ всёхъ тъхъ красотъ, которыми поразилъ бы насъ таланть архитектора, если бы ему удалось осуществить свой планъ и довести зданіе до конца. Когда мы подумаемъ, что Лермонтовъ погибъ 27 лътъ оть роду, что въ предълахъ такъ скупо отмъренной ему жизни онъ успълъ написать, кромъ множества лирическихъ стихотвореній, поставившихъ его имя рядомъ съ именемъ Пушкина, такія произведенія, какъ "Демонъ", "Мцыри", "Сказка про царя Ивана Васильевича" и "Герой нашего времени", то мы почувствуемъ потребность благоговъйно преклониться передъ силой его поэтическаго таланта, передъ этой необыкновенной мощью творчества, которая била неизсякаемымъ ключемъ изъ его геніальной природы.





HRY BAZ IMBHO I BEARCENI LABHO ICO LI BE MAY TO SE Z. COMIDEN I HOCTH. EE

љ 184°: : Гог∈

такой⊒ ь не к

MOHIOE

DOYSE.

II VILKE

HH RE

V#LIEEEZ

ath E

могь 🗁

ndetil

KARII .

ITB CO

indires.

Tenil 1

10XtV

apie.

Bect :

LB(P)

ent ?

is cil

ъ 🎼

Ka II

УĞ .

Hog i.

31 t.

# Поэтъ-мыелитель\*).

(По поводу пятидесятильтія смерти Баратынскаго).

Поставивъ одной изъ своихъ задачъ устраивать отъ времени до времени литературныя поминки по отшедшимъ въ въчность русскимъ поэтамъ, О. Л. Р. С. постановило въ числъ другихъ поэтовъ помянуть добрымъ словомъ и Е. А. Баратынскаго, тъмъ болъе, что скоро исполнится ровно полстолътія со времени его кончины. Странная судьба постигла стихотворенія Баратынскаго! Его первые поэтические опыты въ анакреонтическомъ родъ, печатавшіеся въ началь двадцатыхъ годовъ въ нашихъ журналахъ, были встръчены съ восторгомъ и критикой и публикой. Затъмъ скоро наступила реакція. Чёмъ более мужаль таланть поэта, чёмъ глубже становилось содержание его произведений, тъмъ холодиъе къ нему относились и критика и публика. Возмущенный такимъ несправедливымъ отношеніемъ къ таланту поэта, котораго онъ высоко цениль, Пушкинь пишеть въ "Литературной Газете" Дельвига цълую статью о Баратынскомъ, въ которой первой причиной охлажденія публики къ поэту считаеть возрастающую зрѣлость его произведеній. "Понятія и чувства 18-льтняго поэта, говорить онъ, близки и сродны всякому; молодые читатели понимають его и съ восхищениемъ узнають въ его произведенияхъ собственныя чувства и мысли, выраженныя живо, ясно, гармонически. Но лъта идуть-юный поэть мужаеть, таланть его растеть, понятія становятся выше, чувства измъняются-пъсни его уже не тъ, а читатели всв тв же, развв только сдвлались еще холодиве сердцемъ

<sup>\*)</sup> Читано на литературномъ вечерѣ, устроенномъ О. Л. Р. С. въ память Баратынскаго и Некрасова, 27 марта 1894 г.

и равнодушнъе къ поэзіи жизни.-Поэтьотдъляется отънихъ и малопо-малу уединяется совершенно. Онъ творить для самого себя и если изръдка еще обнародываеть свои произведенія, то встръчаеть холодное невниманіе. А между тъмъ — продолжаеть Пушкинъ — Баратынскій приадлежить къ числу отличныхъ нашихъ поэтовъ. Онъ оригиналенъ, ибо мыслить, и мыслить по-своему правильно и независимо, между тъмъ какъ чувствуетъ сильно и глубоко. Гармонія его стиховъ, свіжесть слога, живость и точность выраженія должны поразить всякаго, хотя нъсколько одареннаго вкусомъ и чувствомъ". Къ сожальнію этотъ восторженный отзывъ о Баратынскомъ величайшаго изъ нашихъ поэтовъ не оказалъ вліянія на отношеніе къ нему критики. Княвь Вяземскій склоненъ думать, что самъ Пушкинъ больше всъхъ былъ виной непопулярности Баратынскаго, потому что невольно заслоняль его собою, давилъ его своимъ превосходствомъ. Какъ бы то ни было, но когда въ 1835 г. вышло въ свъть собраніе стихотвореній Баратынскаго, воть какой отзывь даль о нихь Бълинскій въ Молет: "нъсколько разъ" — говорить онъ — перечитываль я стихотворенія Баратынскаго и вполнъ убъдился, что поэзія только изръдка и слабыми искорками блестить въ нихъ. Основной и главный элементь ихъ составляеть умъ, изръдка задумчиво разсуждающій о высокихъ человъческихъ предметахъ, почти всегда скользящій по нимъ, всего чаще разсыпающійся каламбуромъ и блещущій остротами" (Соч., т. І, стр. 248). Проходить еще нъсколько лъть, и хотя имя Баратынскаго изръдка появляется въ журналахъ, но о немъ ужъ больше не говорять, такъ что когда въ 1842 г. вышелъ въ свъть новый сборникъ его стихотвореній Сумерки, то, по словамъ Лонгинова, онъ произвелъ впечатлъніе привидънія, явившагося среди удивленныхъ и недоумъвающихъ лицъ, не умъющихъ дать себъ отчета въ томъ, какая это твнь и чего она просить оть потомковъ? Правда, Бълинскій въ своей статьъ, посвященной Сумеркама, нъсколько исправляеть свой прежній отзывь о Баратынскомъ, признаеть его таланть яркимъ и замъчательнымъ, и его самого лучшимъ изъ поэтовъ, появившихся вмъсть съ Пушкинымъ, но туть же по какому-то странному недоразумению съ свойственною ему страстностью обрушивается на Баратынскаго за его мнимую ненависть къ наукъ и неразумное пристрастіе къ младенческимъ суевъріямъ. Черезъ два года Баратынскій умираеть на 44 году жизни, въ полномъ расцвътъ силъ и таланта — и его безвременная смерть проходить почти незамъченной въ литературъ. Журналы за весьма немногими исключеніями либо ограничиваются

номъщениемъ сухого некролога поэта, либо принимаются ехидно доказывать—какъ это сдълалъ напримъръ критикъ Б. д. Чтенія, что Баратынскій не быль поэтомь, что источникь его элегическаго вдохновенія изсякъ, какъ только кончились его жизненныя испытанія. Со времени смерти Баратынскаго прогрессъ забвенія его стихотвореній пошель такими быстрыми шагами, что кн. Вяземскій въ 1869 г. имълъ полное право написать въ своей Записной Книжкъ слъдующія горькія слова: "Какъ непонятна и смъшна была бы въ наше время сентиментальная проза Карамзина, такъ равно покажется страннымъ и совершенно отсталымъ мое обращеніе къ Баратынскому, нынъ едва ли не забытому поколъніемъ ему современнымъ и въроятно совершенно неизвъстному поколънію новъйшему". Даже въ исторіи литературы Баратынскому не нашлось мъста: Милюковъ, писавшій подъ вліяніемъ Бълинскаго, въ своей Исторіи Русской Поэзіи посвящаеть Баратынскому всего двъ строки, а Водовозовъ въ своей книгъ Новая Русская Литература совству не упоминаеть о немъ. Если бы въ хрестоматіяхъ не перепечатывалось знаменитое стихотвореніе На смерть Гете, если бы Глинка не написалъ чудной музыки на слова Баратынскаго Не искушай меня безь нужды, то весьма въроятно, что публика знала бы о Баратынскомъ не больше того, сколько она знаетъ напр. о Подолинскомъ и во всякомъ случав меньше, чвиъ о Козловв. Въ послъднее время впрочемъ замъчается поворотъ къ лучшему: два изданія стихотвореній Баратынскаго, изданныя его сыновьями, вновь напомнили публикъ забытаго поэта и дали поводъ говорить о немъ критикъ. Г. Венгеровъ въ своемъ Критико-библюграфическома Словаръ посвящаеть ему обстоятельную статью, а г. Андріевскій въ своихъ Литературных Утеніях (С.-Пб. 1891 г.) дізлаеть попытку реабилитировать поэзію Баратынскаго и по этому поводу весьма удачно полемизируеть съ Бълинскимъ.

Въ чемъ же состоить сущность поэзіи Баратынскаго, какіе мотивы въ ней преобладають и какъ отражается въ его стихотвореніяхъ его личность — воть вопросы, на которыхъ я остановлюсь, насколько мнъ позволить время.

Умъвшій глубоко проникать въ человъческую душу, Пушкинъ въ извъстномъ посланіи къ Дельвигу однимъ мъткимъ словомъ сразу опредълилъ характеръ Баратынскаго, назвавши его нашимъ Гамлетомъ. Дъйствительно, и у Гамлета и у Баратынскаго мы замъчаемъ общія черты — неудовлетвореніе жизнью и мучительный душевный разладъ, происходящій отъ сильнаго развитія рефлексіи и анализа. Разница между англійскимъ Гамлетомъ и его русскимъ

соименникомъ состоить въ томъ, что у Гамлета рефлексія и анализъ преобладають надъ активной силой, парализують его волю, мъщають ему притти къ какому-нибудь твердому ръшенію, а у Баратынскаго рефлексія и анализь отравляють своимъ прикосновеніемъ сладкое чувство бытія, мізшають ему отдаться своимъ непосредственнымъ впечатлъніямъ, жить какъ живуть другіе. И такъ, въчная борьба непосредственнаго чувства съ разъъдающимъ анализомъ, прикосновеніе котораго сразу убиваеть нъжные цвъты счастья и надежды-воть драма, постоянно разыгрывающаяся въ сердцъ поэта, которую можно прослъдить съ самаго дътства Баратынскаго вплоть до его кончины. Дътскія письма поэта пораражають вдумчивымь отношеніемь ребенка кь окружающей жизни. Въ одномъ изъ писемъ къ матери изъ петербургскаго пансіона восьмильтній Баратынскій сообщаеть свои первыя жизненныя разочарованія. "Я думаль"-пишеть онь-лайти здісь дружбу, но нашель лишь холодную, притворную учтивость и дружбу разсчетливую. "Нъсколько лъть спустя Баратынскій, уже поступившій въ Пажескій корпусь, начинаеть тяготиться пребываніемъ своимъ въ немъ и просить мать перевести его въ Морской корпусъ, такъ какъ онъ чувствуетъ сильную наклонность къ морской службъ. Посмотрите, какими аргументами 14-лътній философъ надъялся побъдить упорство матери и ея вполнъ понятныя опасенія: "Я знаю" — пишеть онъ — "сколько вашему сердцу должно быть тяжело, что я вступлю въ службу, столь опасную, но скажите, знаете ли вы какое-либо мъсто въ міръ, гдъ бы жизнь человъка не была подвержена тысячъ опасностей? Вездъ, малъйшее дуновение можеть разрушить слабую пружину, которую мы называемъ жизнью. Я умоляю, милая маменька, не противиться моей наклонности. Я не могу служить въ гвардіи: ее слишкомъ берегуть; во время войны она остается въ постыдномъ бездействіи. Верьте, милая маменька, ко всему можно привыкнуть, кромъ бездъйствія и скуки. Я бы даже предпочель въ полномъ смыслъ слова несчастие невозмутимому покою. Сознаніе моихъ бъдствій удостовъряло бы меня въ томъ, что я существую".-Проходить два года, и философъ въ дух в Декарта неожиданно превращается въ философа школы Шопенгауера. Онъ пишеть матери изъ сельца Подвойскаго, имънія дяди, совершенно пессимистическое пнсьмо, изъ котораго видно, что неотвязная мысль о непрочности челов вческаго счастія м вшала 16-лътнему русскому Гамлету наслаждаться деревенскимъ привольемъ. "Я сознаю въ себъ"-пишеть Баратынскій-,пренесносное свойство характера, отчасти отравляющее жизнь мою: во

мнъ есть наклонность слишкомъ издалека предвидъть все то, что мнъ можетъ случиться непріятнаго. Иногда человъкъ посреди всего того, что, повидимому, должно было бы сделать его счастливымъ, носить въ душт своей сокрытый ядъ, который гложеть его и дълаеть неспособнымъ къ какому бы то ни было радостному ощущенію". Письмо это было послъднимъ письмомъ Баратынскаго изъ Пажескаго корпуса. Замъщанный вмъсть съ нъкоторыми изъ своихъ товарищей въ одну весьма некрасивую исторію, Баратынскій быль совсёмь исключень изъ корпуса. Это несчастное событіе, унизившее Баратынскаго въ глазахъ другихъ и его собственныхъ, произвело, по свидътельству его друга и родственника Путяты, подавляющее впечатление на чувствительного юношу и наложило на его характеръ ту глубокую задумчивость и грусть, которою такъ искренно проникнуты всв его произведенія. Онъ всячески старался искупить свой юношескій грахъ, заставить всъхъ позабыть лежащее на его имени пятно, и послъ двухлътнихъ стараній быль въ 1819 г. опредёленъ рядовымъ въ одинъ изъ гвардейскихъ полковъ. Живя въ Петербургъ, Баратынскій сблизился съ Жуковскимъ, Плетневымъ, Пушкинымъ, Кюхельбекеромъ. Дельвигомъ и др. Юность Баратынскаго, какъ и всякаго молодого человъка, была не чужда увлеченій; Вакхъ и Киприда играли въ ней далеко не послъднюю роль, но въ анакреонтическихъ стихотвореніяхъ Баратынскаго мы тщетно стали бы искать той нъги, того вакхическаго упоенія, которыми проникнуты стихотворенія современных ему поэтовъ. По всему видно, что чувственный угаръ не могь наполнить собой души поэта, на днъ которой съ ранней поры свили свое прочное гивадо рефлексія и разочарованіе\*). Весьма характерно въ этомъ отношеніи стихотвореніе, написанное двадцатильтнимъ поэтомъ при полученіи извъстія, что онъ скоро увидится съ предметомъ своей страсти:

Ужъ близокъ, близокъ день свиданья, Тебя, мой другъ, увижу я! Скажи, восторгомъ ожиданья Что жъ не трепещешь, грудь моя? Не мнв роптать, но дни печали Быть можетъ, поздно миновали.

<sup>\*)</sup> Замъчательно, что Баратынскій принадлежаль къ тъмъ немногимъ русскимъ людямъ, у которыхъ раннее разочарованіе проявилось совершенно само. стоятельно и независимо отъ Байроновскаго вліянія. Страстный поклонникъ самостоятельности въ поэзіи, Баратынскій негодоваль на подражателей и въ своемъ посланіи къ Мицкевичу укоряетъ послёдняго въ томъ, что, будучи самъ великимъ поэтомъ, онъ лежитъ у ногъ Байрона.



Съ тоской на радость я гляжу, Не для меня ея сіянье, И я напрасно упованье Въ больной душть моей бужу. Судьбы ласкающей улыбкой Я наслаждаюсь не вполнть: Все мнится, счастливъ я ошибкой, И не къ лицу веселье мнть.

Въ 1820 г., къ которому относится приведенное стихотвореніе, Баратынскій быль переведень въ чинъ унтеръ-офицера въ пъхотний Нейшлотскій полкъ, стоявшій въ какомъ-то захолустьи въ Финляндіи. Друзья отъ всей души сожальли даровитаго юношу, обреченнаго влачить въ одиночествъ и скукъ тяжелую жизнь солдата. "Бъдный Баратынскій"!-писалъ Пушкинъ къ Вяземскому-, какъ объ немъ подумаещь, такъ по неволъ постыдищься унывать". Баратынскій провель въ Финляндіи около пяти л'ять, и нужно сознаться, что въ общемъ это пребывание было весьма благопріятно для его поэтической дівтельности. - Суровыя красоты природы, досугь и невольное одиночество-все это заставило юнаго поэта глубже вдуматься въ жизнь. Результатомъ этихъ думъ было сознательное и глубокое разочарованіе, которымъ проникнуты стихотворенія Не искушай меня безг нужды, Безнадежность и др. Въ стихотвореніи Истина, относящемся къ 1824 г., поэть жалуется, что разочарованіе совершилось не вполнъ, что въ его душъ все еще живеть сожальніе о золотыхъ снахъ юности, о грезахъ счастья и любви. Отслуживъ положенный срокъ въ Финляндіи, Баратынскій быль произведень вь офицеры, вышель въ отставку и поселился въ Москвъ. Въ своихъ стихотвореніяхъ онъ не разъ высказываль неудовлетвореніе легкомысленными увлеченіями молодости и желаніе прочной привязанности:

> Оставимъ юнымъ шалунамъ Слъпую жажду сладострастья, Не упоенія, а счастья Искать для сердца нужно намъ. (Посланіе къ Коншину).

Это счастье онъ думалъ найти въ женитьов на Настасьв Львовнв Энгельгарть. И письма Баратынскаго, и разсказы современниковъ, и стихотворенія, посвященныя женв, свидвтельствують, что съ обвихъ сторонъ это былъ бракъ по любви, и что Баратынскій, повидимому, долженъ былъ найти въ немъ полное удовлетвореніе своей жажды тихаго семейнаго счастія. Въ двйствительности двло стояло иначе. И это вполнв понятно, ибо источникъ печали заключался не внв, но внутри поэта, и не было на

свътъ женщины, которая своею любовью могла бы уничтожить душевное раздвоеніе, притупить острее анализа, снять съ души бремя, налагаемое тяжелыми общественными условіями, въ которыхъ приходилось жить поэту \*). Баратынскій женился въ 1826 г., и уже въ слъдующемъ году мы читаемъ въ его стихотвореніяхъ, что онъ утомленъ душой, что у него прошла охота пъть и что онъ повесельеть, когда умреть. Къ тому же году относится прекрасное стихотвореніе Когда взойдеть денница золотая, гдъ поэть рисуеть въ такихъ чертахъ свое тогдашнее душевное настроеніе:

Страдаю я! Изъ-за дубравы дальней Взойдеть заря, Міръ озарить, души моей печальной Не озаря. Будь новый день любимцу въ счастье, сладость, Душъ моей Противенъ онъ. Что прежде въ радость, То въ муку ей...

Просматривая стихотворенія Баратынскаго, написанныя посл'є женитьбы, мы зам'є часмь, что мрачное настроеніе поэта не только не ослаб'є по скор'є усилилось,—знакъ, что въ тихомъ семейномъ счасть онъ не нашель избавленія оть пресл'є довавшей его тоски. Зам'є часть ве всего, что источникомъ этого мрачнаго настроенія является у нашего Гамлета, какъ и у Шекспировскаго, рефлексъ, анализъ, мысль. Пушкинъ любилъ приводить выраженіе Баратынскаго, что въ женихахъ счастливъ только дуракъ, ибо мыслящій челов'є безпокоенъ и волнуемъ мыслью о будущемъ. Въ недоконченной поэм'є Воспоминаніе, сравнивая свою прежнюю непосредственность съ посл'є дующимъ сознательнымъ существованіемъ, Баратынскій даеть понять, что въ прежнее время онъ быль счастливъ потому, что жилъ заодно съ природой и не зналъ ни страстей, ни тиранніи мысли:

Не зналъ я радостей, не зналъ я мукъ другихъ, За мигомъ не успълъ другой предвидеть мигъ, Я слишкомъ счастливъ былъ спокойствиемъ незнанья...

Въ прекрасномъ стихотвореніи Весна, описавъ ликованіе всей природы весною, поэть завидуеть тому счастливцу, который на

<sup>\*)</sup> Хотя Баратынскій своей службой въ Финляндіи загладиль свой юношескій грѣхъ, но связи его съ кружкомъ петербургскихъ либераловъ не были ему прощены. Погодинъ въ своемъ "Дневникъ" подъ 1826 г. пишетъ: "Мицкевичъ находился тогда подъ надзоромъ полиціи, да и самъ Пушкинъ съ Баратынскимъ были еще не совершенно обълены". (Барсуковъ, Жизнь и Труды Погодина, т. II, стр. 70).



пиру природы забеснье мысли пьеть. Баратынскій отлично зналь, что это постоянное преобладаніе мысли и анализа надъ непосредственнымъ чувствомъ нарушаеть гармонію человъческаго существованія, что дума легла, по его выраженію, могильной насыпью на его грудь, что передъ обнаженнымъ мечомъ мысли блъднъеть земная жизнь, но онъ не могь сладить съ собой и могь только въ отчаяніи восклицать:

На что вы, дни? Юдольный міръ явленья Свои не измѣнить!
Всѣ вѣдомы, и только повторенья Грядущее сулить.
Не даромъ ты металась и кипѣла, Развитіемъ спѣша,
Свой подвигъ ты свершила прежде тѣла, Безумная душа!

Бывали минуты, когда, подавленный своимъ мрачнымъ настроеніемъ, видя въ жизни одни повторенія, Баратынскій, подобно италіанскому поэту-пессимисту, пъвцу смерти Леопарди, призываетъ къ себъ смерть, какъ желанную гостью, надъляя ее, подобно Леопарди, самыми нъжными эпитетами:

О дочь верховнаго эеира,
О свётозарная краса!
Въ рукахъ твоихъ олива мира,
А не губящая коса!
Дружится праведной тобою
Людей недружная судьба.
Недоумёнье, принужденье,
Условье смутныхъ нашихъ дней;
Ты всёхъ загадокъ разрёшенье,
Ты разрёшенье всёхъ цёпей!

Если преобладаніе рефлексіи и анализа помѣшало Баратынскому вкусить сладость простого непосредственнаго человѣческаго счастія, по которомъ такъ томилась его душа, то присутствіе этихъ элементовъ въ его поэзіи помѣшало ему сдѣлаться лирикомъ въ пушкинскомъ смыслѣ этого слова, т.-е., лирикомъ, способнымъ отликаться сердцемъ на все поэтическое въ природѣ и жизни. Философскій складъ ума и вѣчное самоуглубленіе, такъ рано проявившееся въ его письмахъ, постоянно отвлекали его поэзію отъ жизненныхъ явленій къ темамъ общаго философскаго характера. Такъ въ стихотвореніи Послюдній Поэть онъ разсуждаеть о вредномъ вліяніи высокой промышленной культуры на поэзію; въ стихотвореніи Примъты онъ затрогиваеть вопросъ объ

отношеніи науки къ прежнему поэтическому воззрѣнію на природу; въ діалогъ Она и Она онъ излагаетъ прекрасными стихами задуманное въ кантовскомъ духъ доказательство будущей жизни. Всъ эти стихотворенія ясно доказывають, что Баратынскій быль не только поэть, но и мыслитель, что поэтическая фантазія его была окрыляема, какъ у его любимаго поэта Гете, не только чувствомъ, но и мыслью. Благодаря такому свойству таланта Баратынскаго, его поэзія всегда останется поэзіей для немногихъ. Но, кромъ того, есть еще обстоятельство, которое помъщаеть стихотвореніямъ нашего поэта-мыслителя сділаться когда нибудь общимъ достояніемъ-это несовершенство формы, тусклость образовъ, тяжеловатость стиха. Хотя въ нъкоторыхъ стихотвореніяхъ Баратынскаго техника стиха доведена до изумительнаго совершенства, приводившаго въ восторгъ даже такого виртуоза формы, какимъ быль Пушкинь, но, судя по количеству варіантовь, должно думать, что эта отдълка дорого стоила поэту. Баратынскій не могъ сказать о себъ подобно Пушкину:

> Давай мив мысль какую хочешь, Ее съ конца я заострю, Летучей риемой оперю и т. д.

Легкость и гармонія стиха давались ему съ боя, послѣ упорной филигранной отдёлки, и Тургеневъ въ одномъ письмё къ Аксакову справедливо заметиль, что въ стихотвореніяхъ Баратынскаго видны слъды не только ръзца, но даже подпилка. Въ особенности это справедливо по отношенію къ стихотвореніямъ общаго характера, въ которыхъ онъ болъе заботился о точности выраженія, чімь о совершенстві формы. Но, когда исключительнымъ вдохновеніемъ Баратынскаго было чувство, тогда онъ становился настоящимъ поэтомъ, и изъ его переполненнаго сердца выливались стихи, которые по своей искренности, художественной простоть, силь и гармоніи смыло могуть быть поставлены рядомъ съ лучшими стихами Пушкина и Лермонтова. Возьмемъ для примъра два стихотворенія Весна и Признаніе. Ни у кого изъ поэтовъ, за исключеніемъ развъ Гете и Шелли, мы не встрътимъ такого пантеистического восторга, объявшаго чуткую душу поэта при видъ ликующей весенией природы. Проникнутый этимъ восторгомъ, Баратынскій восклицаеть:

> Что съ нею, что съ моей душой? Съ ручьемъ она ручей И съ птичкой птичка. Съ нимъ журчитъ, Летаетъ въ небѣ съ ней.

Въ стихотвореніи *Признаніе* Баратынскій береть другой мотивь изь человіческой жизни, можеть быть изь своей собственной, и обработка его доказываеть, что нашему поэту были одинаково доступны и поэзія природы и поэзія тонкихь душевных ощущеній. Різдкій изь людей не переживаль хоть разь въ жизни того мучительнаго состоянія, когда всі усилія воскресить въ своей душі когда-то милый образь становятся тщетными, когда этоть образь, ніжогда озарявшій нашу душу яркимь світомь, скользить теперь по ней какой-то неуловимой тінью. Пушкинь увіновічиль этоть моменть въ стихотвореніи *Подъ небомі полубымі страны своей родной*, Баратынскій—въ прекрасномь стихотвореніи *Признаніе*, проникнутомь тихой грустью и сердечнымь сокрушеніемь по своей невольной винів.

Притворной ніжности не требуй отъ меня: Я сердца моего не скрою хладъ печальный. Ты права, въ немъ ужъ нітъ прекраснаго огня моей любви первоначальной. Напрасно я себі на память приводилъ И милый образъ твой и прежнія мечтанья: Безжизненны мои воспоминанья, Я клятвы далъ, но далъ ихъ свыше силъ и т. д.

Въ дополнение къ предложенной мною краткой характеристикъ Баратынскаго мнъ хочется еще сказать нъсколько словъ объ одной чертъ въ характеръ поэта, рисующей его личность въ самомъ симпатичномъ свъть. Молодость Баратынскаго какъ разъ совпала съ тъмъ многознамънательнымъ подъемомъ общественнаго духа, который предшествоваль кончинь императора Александра I. Проживая въ 1819—1820 въ Петербургъ, Бартынскій перезнакомился со многими изъ передовыхъ людей того времени, обыкновенно называемыхъ декабристами, а съ однимъ изъ нихъ, Кюхельбекеромъ, онъ быль даже очень друженъ. По словамъ своего сына и біографа. Бартынскій хотя и не быль посвящень въ тайны политическаго общества, но со всъмъ увлеченіемъ своихъ лъть сочувствовалъ тому, что заключалось въ великодушномъ, неопредъленномъ и гибкомъ словъ свобода!" Къ этому времени должно отнести нъчто въ родъ гимна этой свътлой богинъ, отъ котораго до насъ дошло только четыре стиха:

> Съ неба, чистая и золотистая, Къ намъ слетъла ты; Все прекрасное, все опасное Намъ пропъла ты.

Хотя судьба рано разъединила поэта съ товарищами молодости, но онъ всегда вспоминаль о нихъ съ глубокимъ сочувствіемъ:

Я братьевъ зналъ, и сны младые Соединили насъ на мигъ, Далече бъдствуютъ иные, И въ міръ нътъ уже другихъ.

Но пролетьвшія какъ чудный сонь бесьды съ этими друзьями молодости, мечтавшими между прочимъ и объ освобождени крестьянъ, заронили не одно доброе зарно въ воспріимчивую душу поэта. Поселившись посл'в женитьбы въ деревн'в, Бартынскій им'влъ случай видъть собственными глазами бъдность и страданія народа и дикій разгуль пом'вщичьей власти, и сдівлался горячимь и убъжденнымъ сторонникомъ освобожденія крестьянъ. Съ восторгомъ онъ привытствоваль всякую правительственную мъру, направленную къ улучшенію ихъ быта. Когда въ 1842 г. вышель правительственный указъ объ обязанныхъ крестьянахъ, Баратынскій восторженно отозвался о немъ въ письмъ къ Путять: "Редакція превосходна! Нельзя было приступить къ дълу умнъе и осторожнъе. Благословенъ грядый во имя Господне! У меня солнце въ сердив, когда я думаю о будущемъ! Вижу и осязаю возможность исполненія великаго діла и скоро и спокойно". Осенью 1843 г. Баратынскому удалось наконецъ осуществить свое давно лельянное желаніе побывать за границей. Привыкшій на родинъ быть въчно на сторожъ и замыкаться въ самомъ себъ, поэтъ получиль наконецъ на склонъ лътъ своихъ возможность быть самимъ собою и высказываться вполнъ. Зиму онъ провелъ въ Парижъ и очень сблизился съ молодымъ, тогда только что начинавшимъ поэтомъ Огаревымъ. Преждевременно состарившійся Баратынскій пріятно удивилъ Огарева и весь его кружокъ смълостью своихъ идей, энергіей и широтой своихъ общественныхъ симпатій. Это не быль тоть молчаливый, ушедшій въ себя, человъкъ, котораго нужно было, по словамъ кн. Вяземскаго, допрашивать, чтобъ узнать его мнвнія. Рвчь его лилась потокомъ; онъ какъ бы торопился высказать все, что у него накопилось въ душъ въ долгіе годы думъ и подневольнаго молчанія. Весной пріятели разстались. Огаревъ остался въ Парижъ, а Баратынскій уъхаль въ Неаполь, гдъ вскоръ неожиданно умеръ отъ разрыва сердца, вызваннаго безпокойствомъ о здоровь жены. Узнавъ объ его смерти, И. В. Кир вевскій оплакалъ ее въ Москвитянинъ 1), а Огаревъ почтилъ память безвре-

<sup>1) &</sup>quot;Півнець любви, печали, сердечныхь думь и сердечныхь сомнівній, своеобразный поэть, высокій, глубоко чувствующій художникь, искренній въ каждомь



менно угасшаго поэта прекраснымъ стихотвореніемъ, которое было неизвъстно современникамъ и появилось въ печати всего четыре года назадъ:

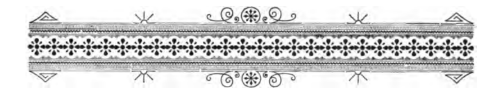
Въ его груди любила и томилась Прекрасная душа И ко всему прекрасному стремилась, Поэзіей дыша. Святой огонь подъ хладной съдиною Онъ гордо уберегъ, Не оскудълъ хоть и страдаль душою Средь жизненныхъ тревогъ. На жизнь смотръль хоть грустно онъ, но смъло И все впередъ спъшилъ; Онъ жаждаль дёль, онъ насъ сзываль на дёло И върилъ въ Бога силъ! О, сколько разъ съ горячимъ рукожатьемъ Съ слезою на глазахъ, Онъ намъ твердилъ: впередъ, младые братья, Предъ истиной—все прахъ! Онъ избраль насъ и старецъ, умирая, Друзья, намъ завъщалъ, Чтобы по немъ, какъ тризну совершая, Въ борьбв нашъ духъ мужалъ. ("Русская Мысль", 1890 г. № 10).

Баратынскій не дожиль до осуществленія великаго діла, къ которому онъ призываль своихъ юныхъ парижскихъ друзей. Судьба, не баловавшая его при жизни, не дозволила ему дожить до обътованнаго дня освобожденія крестьянъ. Жизнь его прошла въ глухую и мрачную эпоху нашей общественной жизни, не растворенную надеждою на лучшіе дни. Задыхаясь въ атмосферт мрака и произвола, изнывая подъ тяжелымъ бременемъ мучившаго его душевнаго разлада, извърившись въ людей, но полный глубокой въры въ силу правды и добра, онъ жилъ для того же, для чего жилъ его другъ и сверстникъ Пушкинъ,—чтобъ мыслить и страдать.



звукъ, отчетливо—изящный въ каждой мечтъ, похищенный преждевременной смертью, оставилъ въ вашей словесности нъсколько прекрасныхъ созданій, не оцъненныхъ по своему достоинству, но почти ничтожныхъ въ сравненіи съ тъмъ, что онъ могъ бы сдълать" и т. д.

<sup>(&</sup>quot;Москвитянинъ", 1845 г. № 1).



# Зволюція критическихъ идей Бълинскаго \*).

М. Г.

Устроивая литературныя поминки по Бълинскомъ, мы были глубоко убъждены, что московское общество откликнется на нашъ призывъ. Ваше присутствје и въ такомъ числѣ на настоящемъ засъданіи показываеть, что наша увъренность была не напрасна, что московскому образованному обществу дорога память о великомъ русскомъ критикъ, дъятельность котораго началась въ Москвъ. Чудное и поразительное явленіе представляеть собою эта 14-льтняя дъятельность! Недоучившійся студенть, бъднякъ, зарабатывающій свой хлібоь журнальной работой, вдругь становится, благодаря своему выдающемуся таланту, во главъ русской критики, создаеть и разрушаеть литературныя репутаціи. Къ его сужденіямъ, къ его вдохновеннымъ ръчамъ прислушиваются то съ восторгомъ, то съ негодованіемъ, но всегда со вниманіемъ всв извъстные тогдашніе литераторы, ибо этоть геніальный самоучка обладаеть ръдкой проницательностью и умъеть открыть присутствіе большого таланта тамъ, гдв никто этого не подозръваеть и, наобороть, никто не умъеть такъ разоблачить убожество таланта подъ блестящей мишурой фразъ, какъ онъ. Предоставляя другимъ познакомить васъ съ главными фактами біографіи Бълинскаго, его характеромъ и темпераментомъ, его отношеніями къ современной ему общественной мысли, я намъренъ остановиться на одномъ вопросъ, на одной сторонъ ея дъятельности, именно-на эволюціи его критическихъ взглядовъ. Одаренный отъ природы ръдкимъ эстетическимъ чутьемъ и страст-

<sup>\*)</sup> Читано въ торжественномъ засъданіи О. Л. Р. С. посвященномъ чествованію памяти Бъдинскаго.



ной любовью къ литературъ, Бълинскій въ самый ранній періодъ своей дъятельности весь отдается своему непосредственному чувству и любуется прекраснымъ во всъхъ видахъ и у всъхъ народовъ. Онъ отдаеть дань восторга и протестующему идеализму Шиллера, и трезвому реализму Сервантеса, но въ особенности преклоняется передъ геніальной многосторонностью Шекспира. Точка эрвнія его на художественныя произведенія была въ то время чисто эстетическая, и задача критика состояла, по его мнънію, въ томъ, чтобы выяснить себъ-точно ли разбираемое произведеніе изящно, и заслуживаеть ли авторъ названія поэта? Изъ ръшенія этого вопроса-говорить онъ, -сами собой вытекають отвъты о характеръ и важности сочиненія (т. 1, стр. 212). Въ то время Бълинскій имълъ свою собственную, отчасти навъянную философіей Шеллинга, теорію процесса поэтическаго творчества. Процессъ этотъ заключалъ въ себъ три главные момента: появленіе основной идеи, безсознательно вторгающейся въ душу художника, вынашиваніе ея въ душт и выясненіе техъ образовъ въ которые она должна воплотиться и наконецъ самое ея воплощеніе въ художественную форму.— Теорія эта изложена Бълинскимъ въ 1835 г. въ его замъчательной статъъ о Повъстяхъ Гоголя. Но натура критика была слишкомъ живая и отзывчивая, чтобы онъ могь долго успокоиться на формальноэстетической точкъ зрънія. Не болье какъ черезъ годъ онъ уже ставить для критики болъе широкія задачи и утверждаеть, что наша критика должна быть учителемъ общества и на простомъ языкъ высказывать высокія истины. Нъмецкая и трансцендентальная по своему принципу, она должна быть французской по способу изложенія. Нъмецкая теорія и французскій способъ изложенія-воть единственное средство сділать ее глубокой и общедоступной (т. 2, стр. 78). Въ концъ 1837 г. Бълинскій, при посредствъ Бакунина, подпадаеть подъ могущественное вліяніе гегелевской философіи искусства, дёлается страстнымъ сторонникомъ теоріи объективнаго творчества и не менфе страстнымъ противникомъ всякихъ тенденцій въ искусствъ. Увлеченный этой теоріей, онъ позволяеть себъ ръзкія выходки противъ Шиллера, порицаеть Жоржъ Сандъ и Ламартина за ихъ тенденціозность и жестоко издъвается надъ Менцелемъ за его требованіе, чтобы искусство служило обществу. Подъ вліяніемъ гегельянца Ретшера Бълинскій дълается въ это время убъжденнымъ пропагандистомъ нъмецкой философской критики и настаиваеть на томъ, что полное и совершенное пониманіе произведеній искусства воз-

можно только черезъ посредство философской критики, ибо тоталитеть художественнаго произведенія заключается въ общей идеъ, а идея открывается только вполнъ овладъвшему нарствомъ абсолютной идеи (т. II стр. 323). Отсюда является у Бълинскаго требованіе отъ каждаго художественнаго произведенія бол'ве или менъе глубокой общей идеи; произведенія, не удовлетворяющія этому условію, напр. Слово о полку Игоревъ, не считаются имъ художественными. Увлечение гегеліанствомъ продолжалось съ небольшимъ два года. Отрезвленію Бълинскаго способствоваль разрывь его съ Бакунинымъи сближение съ кружкомъ Герцена, ставившимъ для литературной дъятельности живыя общественныя задачи, а болье всего совершившееся осенью 1839 г. переселеніе въ Петербургъ. Туть гегелевскому культу дъйствительности наносится жестокій ударь, ибо представшая передъ Бълинскимъ дъйствительность была такого рода, что способна была внести въ душу самое горькое разочарованіе. Тяжелыя впечатленія ложившіяся въ эту мрачную эпоху на все благородныя сердца, не замедлили бросить густую тынь и на душу Бълинскаго. "Меня убило, — писалъ онъ въ 1840 г. къ Боткину, -- эрълище общества, въ которомъ властвують и играють роль подлецы и дюжинныя посредственности, а все благородное и даровитое лежить въ позорномъ бездъйствін". Что удивительнаго, что, подъ вліяніемъ испытанныхъ Бълинскимъ тяжелыхъ впечатлъній, мало-по-малу измънились взгляды его на задачи критики и сталъ выступать въ нихъ на первый планъ элементъ общественный. Происшедшій съ нимъ душевный переломъ Бълинскій такъ характеризуеть въ письм' къ Боткину: "Ты знаешь мою натуру, она въчно въ крайностяхъ; я съ трудомъ и болью разстаюсь съ старой идеей, а въ новую перехожу со всвиъ фанатизмомъ прозелита. Итакъ, я теперь въ новой крайности. Соціальная идея стала для меня идеей идей". Это изміненіе взглядовъ замътно уже въ разборъ ръчи проф. Никитенко О Критик в, гдв Бълинскій дълаеть попытку примирить критику эстетическую съ критикой общественно-исторической, при чемъ права последней онъ считаеть безспорными. По его мивнію, каждое произведеніе искусства должно быть разсматриваемо по отношенію къ эпохъ и по отношенію художника къ обществу; разсмотръніе его жизни и характера также можеть служить къ уясненію его созданія. Еще большее изм'вненіе произошло во взглядахъ Бълинскаго на задачи художественнаго творчества. Прежде онъ требоваль оть художественнаго произведенія только красоты или гармоніи идеи и формы; теперь онъ прежде всего останавливается на содержаніи и общемъ смыслѣ художественныхъ произведеній: "Что красота—говорить онъ—есть необходимое условіе въ искусствь—это аксіома, но съ одной красотой искусство недалеко уйдетъ, особенно въ наше время. Нашъ вѣкъ рѣшительно отрицаетъ искусство для искусства, красоту для красоты. Байронъ, Шиллеръ и Гете—это философы и критики въ поэтической формъ. О нихъ всего менѣе можно сказать, что они поэты и больше ничего. Правда, Гете еще могъ бы подходить подъ идеалъ поэта, который поетъ, какъ птица, для себя, но и онъ не могъ не заплатить дань духу времени; его Вертеръ есть ничто иное, какъ вопль эпохи; въ его Фаустъ заключены всъ нравственные вопросы, какіе только могуть возникнуть въ груди человъка нашего времени (т. VI стр. 208—209).

Слова эти были написаны Бълинскимъ въ 1842 г. Ставя такія широкія задачи для искусства, Бълинскій не могь теперь иначе, какъ отрицательно, относиться къ немецкой философской критикъ, которая продолжала разбирать художественныя произведенія съ философско-художественной точки арънія; поэтому выходки противъ нъмецкой критики неръдко попадаются въ это время въ статьяхъ и письмахъ Бълинскаго. Въ 1844 г. въ статьяхъ, посвященных разбору стихотвореній Пушкина, Бълинскій жестоко нападаеть на нъмецкую критику, которая при разсматриваніи произведеній искусства опирается на само искусство, вращается въ сферъ чистой эстетики и оставляеть безъ вниманія исторію, общество, жизнь. И оттого-замъчаетъ по этому поводу Бълинскій,жизнь давно уже оставила тыхъ нъмецкихъ поэтовъ, которые своими произведеніями угождають такой критикъ (т. VIII стр. 347-348). Въ техъ же статьяхъ Белинскій излагаетъ весьма подробно свою новую критическую теорію. Первой задачей критики онъ считаетъ всестороннее изучение личности писателя съ цълью уясненія того, въ чемъ состоить павосъ его творчества. Безъ этого, по словамъ Бълинскаго, критикъ можетъ раскрыть некоторыя частныя красоты или недостатки разбираемаго поэта, но значение и сущность его д'вятельности останутся для него такой же тайной, какъ и для читателей (ibid. стр. 361). Съ большей опредъленностью Бълинскій выражаеть свои новые взгляды въ написанной въ томъ же году стать в по поводу Тарантаса гр. Соллогуба: "Чисто-художественная критика-говорить онъ, не допускающая историческаго взгляда, теперь никуда не годится, какъ односторонняя, пристрастная и неблагодарная. Художественность и теперь великое качество литературных произведеній, но если при ней нъть качества, заключающагося въ духъ современности, она уже не можеть сильно увлекать насъ. Поэтому теперь посредственно-художественное произведеніе, но которое даеть толчокь общественному сознанію, будить вопросы и ръшаеть ихъ гораздо важные самаго художественнаго произведенія, ничего не дающаго сознанію внъ сферы художества. Вообще нашъ въкъ—въкъ рефлексіи, мысли, тревожныхъ вопросовъ, а не искусства. Скажемъ болье: нашъ въкъ враждебенъ чистому искусству и чистое искусство невозможно въ немъ" (т. ІХ стр. 313).

При такомъ взглядъ на задачи художественнаго творчества и роль критика становилась другая. Главная его задача состояла не въ томъ, чтобы разъяснять публикъ художественныя достоинства разбираемаго произведенія или обличать его художественную фальшь, а въ томъ, чтобы раскрывать его общественный смыслъ, его соціальное значеніе и попутно будить общественное сознаніе проводить въ общество просвътительныя и гуманныя идеи. Такимъ образомъ, подъ вліяніемъ условій русской жизни совершилась эволюція критических взглядовь Белинскаго, мало-по-малу превратившая его изъ художественнаго критика въ критика-публициста. Враги Бълинскаго сильно нападали на него за эту неустойчивость взглядовъ, не принявъ въ соображеніе, что Бълинскій постоянно шелъ впередъ и что окружающая жизнь постоянно представляла ему свои новыя стороны, соотвътственно которымъ и мънялись его взгляды. Измъненія эти были настолько радикальны, а отпаденіе отъ прежнихъ заблужденій было въ Бълинскомъ такъ искренно и глубоко, что онъ считалъ за личную обиду, если собесъдникъ въ разговоръ упоминаль о томъ, что онъ въ прежнее время держался отвергаемыхъ имъ нынъ возоръній. По словамъ Тургенева, Бълинскій простить себъ не могъ статью о Менцелъ; онъ считалъ ее не только литературной ошибкой, но дурнымъ поступкомъ. Еще хуже онъ смотръль на свою статью о Бородинской годовщинъ. По этому поводу одинъ современникъ передаеть следующій случай: однажды Белинскій обедаль у своихъ знакомыхъ; въ числъ гостей былъ какой-то инженерный офицерь. Желая доставить удовольствіе гостю, хозяинь спросиль офицера-хочеть ли онъ познакомиться съ Бълинскимъ. "Это авторъ статьи о Бородинской годовщинъ?" спросилъ его на ухо офицеръ-Да. "Въ такомъ случав нъть, покорно благодарю", сухо отвътиль онъ. Слышавшій этоть разговорь Бълинскій съ свойственной ему пылкостью подбъжаль къ офицеру, горячо пожаль

ему руку и сказаль: "Вы благородный человъкъ, я васъ уважаю". Приведенный случай показываеть, насколько любовь къ истинъ была у Бълинскаго выше разсчетовъ самолюбія. Другой сумъль бы какъ-нибудь замаскировать столь нелестную для своего самолюбія перемъну убъжденій, но Бълинскій быль выше этихъ эгоистическихъ соображеній и доказываль свою любовь къ истинъ тъмъ, что безъ оглядки приносиль на алтарь ея свою собственную личность. Враги, конечно, не упускали случая подхватить эти самообличенія и осыпали Бълинскаго насмъшками и клеветами, больно отзывавшимися въ его сердцъ. Въ одну изъ такихъ горькихъ минуть изъ-подъ пера его вылилась жалоба на свою судьбу, безспорно имъющая, подобно Гоголевской параллели между двумя писателями въ шестой главъ "Мертвыхъ Душъ", автобіографическое значеніе.

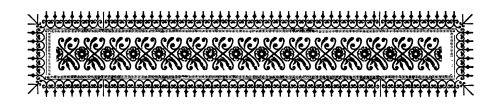
"Тяжка у насъ-говориль онъ въ одномъ мъсть-роль критика, проникнутаго убъжденіемъ и не отдъляющаго вопросовъ объ искусствъ и литературъ отъ вопросовъ о своей собственной жизни, отъ всего, что составляеть сущность и цъль его нравственнаго существованія. И темъ хуже ему, если онъ настолько уважаеть истину и столько смиряется передъ ней, что всегда готовъ отказаться оть мивнія, которое онь защищаль сь жаромь и энергіей, но которое въ процессъ своего безпрерывно движущагося сознанія, онъ уже не можеть признавать за справедливое". (т. VII стр. 52). Но это уныніе было мимолетное. Бълинскій быль слишкомъ убъжденъ въ пользъ своей дъятельности, чтобы мечтать о прекращеніи ея или о перемънъ карьеры. "Упорствуя, волнуясь и спъша", онъ твердо шелъ къ своей цъли, не покидалъ своего знамени до тъхъ поръ, пока дыханіе смерти не прекратило біеніе его сердца, горъвшаго пламенной любовью къ истинъ, родинъ и человъчеству. Критическая дъятельность Бълинскаго имъла громадное, не только литературное, но и общественное вначеніе. Какъ литературный критикъ онъ обладаль почти безошибочнымъ эстетическимъ чутьемъ и необыкновенной чисто-художественной, фантазіей, съ помощью которой онъ переживаль созданныя художникомъ положенія, какъ переживаль ихъ самъ художникъ. На этихъ двухъ качествахъ основывалась его ръдкая критическая проницательность, которая такъ удивляла его читателей. Онъ первый оціниль по достоинству Гоголя, угадаль таланть Лермонтова, Кольцова, Достоевского, Майкова и другихъ писателей, которые составляють теперь гордость нашей литературы. Гончаровъ, знавшій лично Бълинскаго, думаеть, что ему

помогало въ этомъ случав то, чего недоставало другимъ критикамъ-это страстное сочувствіе къ художественнымъ произведеніямъ. Чъмъ ярче и сильнъе таланть, тъмъ страстнъе было и впечатлъніе. Оно будило его нервную систему, затрогивало фантазію и порождало ть горячія критическія изліянія, которыя бросали столько свъта и огня на все, что производила литература замъчательнаго. Въ послъдніе годы жизни Бълинскаго критическая дъятельность его приняла публицистическій оттънокъ и чисто литературные интересы отступили на второй планъ сравнительно съ интересами общественными. Съ одной стороны онъ явился вдохновеннымъ выразителемъ всъхъ лучшихъ стремленій и надеждъ современнаго ему поколънія; съ другой стороны всъ язвы эпохи нашли въ немъ своего страстнаго и неподкупнаго обличителя. Въ ръдкой изъ написанныхъ имъ въ послъдніе годы статей онъ не касается какого нибудь общественнаго вопроса, который и разъясняеть читателямъ. Время было такое, что нужно было ободрять впавшее въ уныніе и апатію общество, поддерживать въ немъ въру хоть въ отдаленное торжество гуманныхъ идей. Могучій голось Бълинскаго ободряль робкихъ и унывающихъ, соединялъ разрозненныхъ, вразумлялъ недоумъвающихъ.. Эту сторону своей дъятельности самъ Бълинскій считаль выше своей чисто литературной дъятельности, ибо видълъ въ ней исполненіе своего гражданскаго долга передъ обществомъ.

Полвъка прошло со времени смерти Бълинскаго. Съ тъхъ поръ многое, о чемъ мечталъ Бълинскій, осуществилось: литературъ дышится сравнительно легче, кръпостное право уничтожено, судебная волокита, сословность и канцелярская тайна замънены гласнымъ и для всъхъ равнымъ судомъ. Исчезли также давно всъ тъ, которыхъ Бълинскій считалъ тормозами нашего общественнаго развитія и которые своими нападками и преслъдованіемъ отравили его недолгую жизнь. Но, забывая по-христіански все содъянное ими, мы не должны забывать, что тъмъ подъемомъ общественнаго сознанія, той массой свъта и тепла, которыя пролились съ тъхъ поръ на русскую землю, мы обязаны, главнымъ образомъ, людямъ сороковыхъ годовъ и стоявшему во главъ ихъ Бълинскому.



## МАЛОРУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА.



## Новоети украинской литературы \*).

Сборникъ, заглавіе котораго мы выписали, составляеть пріятное явленіе въ современной малорусской литературъ. Честь и слава новымъ дълателямъ на нашей родной нивъ — Украйнъ! Но за то какъ обильна, какъ благодатна эта нива! какіе полные, свъжіе звуки несутся оттуда!

Постараемся отдать сколько возможно краткій отчеть о сборникъ г. Мордовцева. Онъ открывается поэмой самого издателя "Казаки и Море", которой предпослано предисловіе, заключающее въ себъ нъсколько общихъ мыслей объ украинскомъ наръчіи. Начало этого предисловія изложено весьма неясно. Не знаешь, считаеть ли авторь украинскій языкь за вътвь великорусскаго (стр. 10), или даеть ему значеніе самостоятельнаго нарвчія. Изъ последующаго видно, что авторъ считаеть украинское нарвчіе "отдъльною отраслью языковъ славянскихъ" (стр. 13). Но въ такомъ случав къ чему же эти недомолвки? Имъ не мъсто въ строго - ученомъ изложении. По нашему мнънію, въ настоящее время всякія препиранія о древности и самобытности южно-Русскаго наръчія совершенно безплодны, особенно, когда появляются изданія памятниковъ древняго церковно-славянскаго языка, свидътельства которыхъ могущественнъе и убъдительнъе всевозможныхъ разсужденій. И потому хорошо сділаль г. Мордовцевъ, приведши изъ одной рукописи XIV въка, хранящейся въ Румянцевскомъ музећ, нъкоторыя особенности, указывающія на южнорусское ея происхожденіе. Приводя эти особенности, между которыми главное мъсто занимаеть употребление у вмъсто ss (напримъръ, y міръ вмъсто въ міръ) и, наобороть, s вмъсто y

<sup>\*)</sup> Малорусскій Литературный Сборникъ. Издалъ Д. Мордовцевъ. Саратовъ, 1858. Это первая печатная статья Н.И., написанная еще на студенческой скамьъ. Мы перепечатываемъ ее изъ Отечественныхъ Записокъ, 1859 (Сентябрь) безъ всякихъ измъненій.



(напримъръ, въ словъ вчоникъ), а равно также употребленіе нъкоторыхъ словъ, звучавшихъ и тогда совершенно по украински. напримъръ вовця (теперь вивця). Хома, Хведоръ и т. д.-г. Мордовцевъ замъчаетъ: "Но мы не станемъ болъе заниматься доказательствами древности идіотизмовъ южнорусскаго языка; довольно того, если скажемъ, что, епроятно, такт же, какъ въ XIV въкъ, существовало вожнорусское наръчіе и въ XIII и даже, можеть быть, въ XII и XI. Но къ-чему это епроятно, можеть быть когда мы можемъ доказать фактами, что украинскій говоръ оказывалъ свое вліяніе на письменные памятники XII въка? Недавно, въ "Чтеніяхъ" московскаго Общества Исторіи и Древностей, былъ изданъ О. М. Бодянскимъ драгоценный памятникъ нашей древней письменности — житіе Өеодосія по харатейному списку одного сборника XII въка. Въ этомъ житіи мы видимъ, какъ, сквозь тройную броню церковно-славянскаго склада ръчи, пробивались иногда слова чисто-народныя. Правда, они показываются еще какъ-то робко, но, тъмъ не менъе, число ихъ значительно. На первой страницъ встръчается слово выодника, вмъсто угодникъ; въ другихъ мъстахъ встръчаются слова: жито, проскоуры, сукропъ, которыя и до сихъ поръ употребляются народомъ. Въ одномъ мъсть преподобный Несторъ такъ описываеть свидание Осодосія съ матерыю, пришедшею ваять его изъ монастыря: "и охопись**жися** емь (то-есть, когда они обнялись) плакашеся горьков. Здъсь украинскому глаголу придана славянская форма. Даже наша неизмънная свита и тогда уже была въ употреблении, что видно изъ следующихъ месть житія: "А одежда его (Өеодосія) бе свита власяна, остра на тълъ", или: "онъ (о) въ единой свиты си пребывааше (Вариаамъ)". Кажется приведенныхъ примъровъ достаточно, чтобы заключить, что въ XII въкъ существовало наръчіе, которымъ говорила тогдашняя кіевская Русь, которое, незамътно для самого Нестора, вторгалось въ его повъствованіе и которое есть ничто иное, какъ наше украинское наръчіе.

Возвратимся же къ стихотворному опыту г. Мордовцева "Казаки и Море". Предупреждая строгій судъ читателей и критики, авторъ такъ выражается въ предисловіи къ своему про-изведенію: "Что касается до моего опыта, который я теперъ предлагаю благосклоннымъ любителямъ южнорусской народности, то объ немъ скажу, что только любовь къ своему родному языку дала мнѣ смѣлость надѣяться, что опыть мой не встрѣтить осужденія за неумѣстное, быть можеть, появленіе въ свѣть, и что эта самая любовь защитить меня оть

должныхъ упрековъ и нареканій". Изъ этихъ словъ мы, къ удовольствію нашему, узнаемъ, что г. Мордовцевъ очень любить украинскій языкъ и литературу. Ну, что-жъ? Любовь — хорошее дъло! Мы сами за любовь. Что можеть быть безкорыстиве этого чувства? "Но позвольте-замътять намъ - любовь г. Мордовцева нисколько не походить на воспъваемую вами любовь: она слишкомъ притязательна, эгоистична. Г. Мордовцевъ любитъ не безкорыстно: любовь его даеть ему смълость надъяться на снисходительность критики, любовь послужить ему щитомъ оть должныхъ упрековъ и нареканій; словомъ, любовь г. Мордовцева не идеальная, а современная, практическая". Прислушавшись къ голосу этихъ отъявленныхъ пессимистовъ, мы немного поохладили свой восторгъ относительно любви г. Мордовцева къ украинскому языку, любви, отъ которой такъ ускоренно забилось наше неопытное сердце. Нътъ, г. Мордовцевъ! если вы дъйствительно любите свое дъло, то во имя этой любви вы должны радоваться всякому упреку, всякому дъльному замъчанію, вамъ сдъланному.

Мы не будемъ долго останавливаться на стихотворныхъ отрывкахъ г. Мордовцева. Въ нихъ есть нъсколько удачныхъ мъсть, кой-гдъ попадаются прекрасные стихи – и только. Самая форма изложенія довольно-небрежна; это, выражаясь словами Мольера, ni prose, ni vers: стихи чередуются съ вычурной прозой, проза-съ не всегда удачными стихами. Нуженъ добрый запасъ терпвнія, чтобы прочесть до конца этоть длиннвишій трактать о морскихъ разбояхъ казаковъ на Черномъ Моръ. Не зная положительно, на сколько оно развито у читателей, мы избавляемъ ихъ оть изложенія содержанія сей "трудной повъсти"; да притомъ же образованное чувство нашего времени не въ состояніи долго выносить кровавыхъ сценъ насилія, пожаровъ и разбоевъ. Но, чтобъ дать хотя малъйшее понятіе объ искусствъ, съ которымъ г. Мордовцевъ живописуеть свои картины, я покажу вамъ только двъ изъ нихъ. Вотъ напримъръ, какъ описывается взрывъ кръпости. Слушайте:

Торохъ!.. Зъ корогвами
Зъ синами, зъ ножами,
Зъ кривыми шаблями,
И уси зъ чубами,
И мури и брами...
Земля застогнала...
Нічего не стало!
Не стало! не стало! (Стр. 51).

Поняли ли вы что-нибудь? Если нъть, то сцена дъйствія перемъняется. Мы въ Стамбуль. Казаки грабять его окрестности. Султанъ собираеть совъть. Для возбужденія умовъ, онъ приказываеть одному пашъ прочесть передъ всъмъ собраніемъ повъсть о бъдствіяхъ, претерпънныхъ турками оть казаковъ. Эта сцена передана г. Мордовцевымъ съ потрясающею върностью:

Несе паша щось писане
Очима поводыть.
"Читай!" мабудь, гукнувъ султанъ:
Лопотобородій.
Почавъ читать, та гавками
И ротомъ и носомъ,
То завые звирюкою,
То знову голосить. (Стр. 83).

Не станемъ переводить этого на русскій языкъ, потому что украинскій букеть тотчасъ исчезнеть, а въ этомъ вся краса.

Притомъ же, на русскомъ литературномъ языкъ это выйдеть слишкомъ блёдно и не для всехъ понятно. Если не верите намъ, то послушайте, что говорить самъ авторъ: "Въ числъ преимуществъ, которыя имъетъ южнорусское наръчіе предъ великорусскимъ, это то, что оно въ книгъ одинаково понятно для всъхъ слоевъ общества, чъмъ не всегда можеть похвалиться великорусскій литературный языкъ. Возьмите на удачу любое малороссійское сочиненіе и прочитайте его самому отъявленному чумаку, который только и знаеть своихъ воловъ и деонъ съ участіемъ будеть слушать васъ, и каждое слово, каждое выражение будеть интересовать его въ высшей степени, потому что вы ему будете читать то, что онъ знаеть и понимаеть, и притомъ такимъ языкомъ, какимъ онъ самъ говорить съ колыбели". Мы не пробовали еще рекомендуемаго г. Мордовцевымъ средства, но увърены, что чумакъ, который съ наслажденіемъ будеть слушать что нибудь изъ Котляревскаго, Шевченка, Марка Вовчка, Кулиша и др., ничего не пойметь изъ приведенныхъ нами отрывковъ.

Впрочемъ, нельзя не сознаться, что въ стихотворныхъ отрывкахъ г. Мордовцева есть нѣсколько удачныхъ мѣстъ. Къ нимъ мы относимъ всю вторую главу: пѣсня Гали не лишена истинной поэзіи. Также хорошо и вѣрно дѣйствительности прощаніе кошевого съ Доропомъ, который былъ избранъ казаками предводителемъ въ предстоящемъ походѣ на турокъ. Обратившись къ нему, кошевой сказалъ.

"Молись, атамане, Плюнь—же тричі: плюватименть Въ бороду султану... Ось Покрова-не покрие Сідую чупрыну, Якъ не візьмешь оцихь дітокъ За рідну дитину... Оце-жъ тобі моя шабля. Зарживіла бідна! А се тобі куля срібна.— Якъ матінка рідна — Возьми іи... Колы прийде Послідня година, Тоді стріляй! Не прокинешъ... Цілуй мене, сыне... А ви, діти, хай Пречиста И васъ покривае, Одъ ворога и отъ моря Усюди спасае... Батька й матіръ споминайте 

Слово Боже, святу церкву Любіть до загину... А загинете... не згине Козацкая слава: Живи будете загибші Въ незнаемімъ краю".

Видно, что авторъ съ архелогическою точностію изучилъ всѣ условія запорожскаго быта: онъ не забыль ни одной подробности, которою сопровождалось отправленіе казаковъ въ походъ, и искусно воспользовался преданіемъ о чудодѣйственномъ свойствѣ серебряной пули... Въ самомъ дѣлѣ, еще до сихъ поръ въ Малороссіи ходить повѣрье, что колдуна, "характерника" можно убить только серебряной пулей. Да не только пуля, но вообще всякая серебряная вещь (наприм., пуговица), если ею зарядить ружье, всегда попадетъ въ колдуна. Отголосокъ этого повѣрья сохранился и въ пѣсняхъ. Такъ, въ одной пѣснѣ (см. Метлинскаго "Народныя Южнорусскія Пѣсни", стр. 403) джура храбраго Перебійноса на вопросъ поляковъ, чѣмъ можно убить его госполина, отвѣчаеть:

"Ой видріжте або видервите й та срібного кгудзя (пуговицу). И то чи не вбъете або чи не скараете вірного мого друзя".

О чудесномъ значеніи серебра сообщаеть читателямъ еще одинъ разсказъ, пом'вщенный въ любопытномъ сочененіи Ново-сельскаго: "Народъ украинскій". "Однажды выгнали насъ всіхъ—

разсказывалъ старый Власъ Дзенжера-на облаву, чтобы выгнать изъ лебединскихъ лъсовъ скрывшихся тамъ гайдамаковъ. Облавой начальствоваль князь Любомирскій; а съ нимъ было не мало войска: довольно-таки надворных в казаковъ и шляхты. Мы окружили лъсъ и начали пробираться черезъ него. Гайдамаки то тамъ, то сямъ выскакивали изъ лъсу, но тотчасъ же падали, бъдняжки, подъ нашими выстрълами. Стою я, какъ теперь помню, возлъ огромнаго срубленнаго дуба; только выбъгаеть ко мнъ, словно какой волкъ изъ лъсу, гайдамака, такой оборванный, несчастный. Стоявшій неподалеку оть меня ловкій стрівлокъ Дзюбенко тотчасъ же выстрълилъ въ него; но пуля отскочила, какъ горохъ оть ствны. А гайдамака все идеть на меня, какъ будто ничего не замъчаетъ. Понявъ, въ чемъ дъло, я оторвалъ отъ пояса серебряную пуговку, забилъ ее въ стволъ, и какъ выстрвлиль, такъ онъ туть же и перевернулся". (Lud Ukraiński przez А. Nowosielskigo, Вильно, 1857., т. 2-й, стр. 164). Извъстно также, что знаменитый сподвижникъ Хмельницкаго, Золотаренко, по преданію, погибъ отъ серебряной пули. Убійцу схватили, и онъ сознался, что его подговорили католическіе ксензы: дали ему пулю изъ священной чаши съ словами и заклинаніями и посулили ему царство небесное. Дъйствительно, на пулъ нашлись латинскія слова. (Маркевичъ-"Исторія Малороссін". І, стр. 357).

Любопытно бы было сличить съ этимъ преданія о миническомъ значеніи серебра у другихъ народовъ: тогда разръшилась бы неразръшенная до сихъ поръ загадка о серебряной пулъ въ украинскихъ легендахъ. Приглащаемъ любителей старины обратить вниманіе на этотъ любопытный вопросъ.

Вслъдъ за поэмой издателя, помъщенъ въ "Сборникъ" переводъ на украинскій языкъ одной повъсти Гоголя ("Вечеръ наканунъ Ивана Купала"). Переводъ сдъланъ довольно хорошимъ языкомъ, но былъ бы лучше, если бъ г. Мордовцевъ не держался такъ близко подлинника: тогда языкъ перевода былъ бы гораздоживъе и развязнъе.

Переходимъ теперь къ самому любопытному отдѣлу сборника — къ народнымъ пѣснямъ, собраннымъ г. Костомаровымъ. Здѣсь помѣщено болѣе двухсотъ пѣсенъ и думъ, записанныхъ въ одной только западной части Волынской губерніи; между ними есть нѣсколько историческихъ и весьма-древнихъ; таковы, напр., думы о Свирговскомъ (1574 г.), Серпягѣ (1577 г.) и т. д. Если судить по этому, то какая богатая жатва ожидаетъ впереди любителей украинской старины! Извѣстно, что славяне вообще

а малороссіяне въ особенности весьма скудно одарены историческимъ инстинктомъ: событія собственной исторіи мало ихъ интересують, а между тъмъ они свято хранять пъсни старины и передають ихъ какъ семейную драгоценность, отъ отца къ сыну. Благодаря этому нъжному, можно-сказать, религіозному отношешенію украинскаго простолюдина къ его роднымъ пъснямъ, мы теперь можемъ вызвать нъсколько цъльныхъ, живыхъ звуковъ изъ доносящагося до насъ неяснаго гула минувшихъ временъ, начертить яркую картину исторической жизни Украйны, по крайней мъръ какъ она отразилась въ народномъ сознани. Пъсниэто запекшаяся кровь народа на развалинахъ его исторической жизни. "Камень съ красноръчивымъ рельефомъ и историческою надписью, (говорить Гоголь), ничто противъ этой живой, говорящей и звучащей о прошедшемъ лътописи. Въ этомъ отношении пъсни для Малороссіи — все: поэзія и исторія и отцовская могила". Гоголь обожалъ малороссійскія пъсни; съ какою наивною радостію онъ всегда говориль о нихъ! Напоминаемъ читателямъ отрывокъ изъ письма его къ М. А. Максимовичу (см. "Записки о жизни Гоголя", Спб., 1865 г., томъ І, стр. 124): "Я очень порадовался, услышавъ отъ васъ о богатомъ присовокупленіи пъсенъ и собраніи Ходаковскаго. Какъ бы я желаль теперь быть съ вами и пересмотръть ихъ вмъстъ при трепетной свъчъ, между стънами, убитыми книгами и книжной пылью, съ жадностью жида, считающаго червонцы! Моя радость, жизнь моя! пъсни! какъ я васъ люблю! Что всв черствыя летописи, въ которыхъ я теперь роюсь, передъ этими звонкими, живыми летописями!" Но и пъснями надо пользоваться осторожно, при пособіи строгой исторической критики. Народъ смотрить на все своими глазами, онъ подчасъ прихотливо перетасовываеть, такъ сказать, имена историческихъ дъятелей, смъшиваеть въ своей памяти различныя мъстныя названія, такъ что изследователю иногда стоить большаго труда добиться истины.

Но возвратимся къ пъснямъ, собраннымъ г. Костомаровымъ. Къ нимъ почтенный собиратель присовокупилъ довольно-обширныя примъчанія, составленныя вообще (за немногими исключеніями) весьма отчетливо.

Мы остановимся только на тѣхъ пѣсняхъ, которыя, чѣмъ бы то ни было, вызовуть наши замѣчанія. Начнемъ съ историческихъ пѣсень и думъ. Самая важная изъ нихъ—безспорно, пѣсня о Хмельницкомъ, съ которой мы познакомимъ читателей.

Въ ней народъ проклинаетъ Хмельницкаго за то, что онъ отдавалъ татарамъ въ неволю цълыя украинскія села.

Ой Хмеле-Хмельниченьку!
Учинивъ еси ясу
И межъ панами великую трусу!
Бодай тебъ, Хмельниченьку, перва куля не минула,
Що есліст орді брати дівкі й молодиці!
Парубки йдуть співаючи, а дівчата, рыдаючи,
А молодіи молодиці старого Хмеля проклинаючи:
Бодай тебе, Хмельниченько, перва куля не минула! (стр. 185).

Г. Костомаровъ, въ примъчаніи, къ выписанной нами пъснъ, объясняеть ея происхожденіе тімь, что на Волыни не было постояннаго козачества, а потому имя Хмельницкаго не могло остаться въ такомъ ореоль, какъ въ Украйнь, тымъ болье, что Хмельницкій возмущаль волынскихъ крестьянъ противъ пановъ, а потомъ, при заключении мира съ поляками, обыкновенно оставляль ихъ мщенію владвльцевь, забывая, что и на Украйнв, гдъ было постоянное козачество, сохранилась такая же пъсня. Г. Кулишъ, въ первомъ томъ "Записокъ о Южной Руси" (стр. 322), помъстилъ пъсню, записанную имъ въ самой Украйнъ (въ мъстъчкъ Смилой), которая обвиняеть Хмельницкаго въ томъ же и почти такими же словами, какъ волынская пъсня. Обвиненіе это весьма важно. Виновникъ возрожденія Малороссіи, доблестный вождь украинскаго народа, "козацкій батько", какъ его называеть пъсня, обвиняется въ измънъ своему народу! Это страшное народное проклятіе бросаеть на величественную фигуру Хмельницкаго какой-то зловъщій отблескъ. Постараемся, сколько возможно разъяснить діло. Півсня, записанная г. Костомаровымъ, скоріве всего можеть относиться къ концу 1653 и началу 1654 г., когда, по жванецкому договору, поляки позволили татарамъ, въ продолженіе шести неділь, грабить Украйну и уводить въ плівнь ея русскихъ жителей. Г. Костомаровъ, въ своей "Исторіи Богдана Хмельницкаго" (т. II, стр. 391), справедливо замъчаеть, что гетманъ не могъ противиться этому договору, боясь, чтобы поляки открыто не соединились съ татарами. И въ самомъ-дълъ, что могъ сдълать Хмельницкій противъ соединенныхъ силъ татаръ и поляковъ? Но онъ не оставался хладнокровнымъ арителемъ плъненія своихъ соотечественниковъ, ибо не даромъ впослъдствіи крымскій ханъ, при свиданіи, говорилъ ему: "всячески мив на тебя гиватися предлежить, понеже ты всегда наст укоряешь и поносишь, аки бы мы не съ воинствомъ польскимъ и нъмецкимъ ратуемъ, но зъ женами въ поли во время жатвы и съ малыми

отрочатами. И оглагольствуещи, аки бы мы Русь нарочно умаленія ради погубляемъ, чесого и въ мысли нашей никогда не бывало" и т. д. (Флоровская и Писаревская Летоп., см. Маркевича, т. V, стр. 55). Да вообще союзы съ татарами въ эпоху Хмельницкаго обощлись намъ весьма дорого. Это было одно изъ самыхъ отчаянныхъ средствъ, за которыя когда-либо хватался Хмельницкій, чтобы вырвать свою несчастную родину изъ рукъ Польши. Можно прадположить, что онъ иногда долженъ быль молчать, боясь лишиться ихъ союза. Но едва ли кто ръшится обвинить Хмельницкаго, будто бы онъ велиев орді браті дівкі и молодиці. Не можеть быть, чтобы человъкъ, котораго сердце такъ болъзненно ныло, когда поляки угнетали укражнское поспольство, захотълъ искупить свое спокойствіе кровью и слезами своихъ земляковъ! Нътъ, это - недоразумъніе несчастнаго народа, который, видя себя оставленнымъ всеми, какъ-бы на убой, обвинилъ въ этомъ отвътственное лицо — гетмана. Да не упрокнуть насъ въ пристрастіи къ Богдану Хмельницкому: поистинъ, мы далеки отъ этого чувства. Но мы не могли принять на себя тяжелой роли обвинителей противъ него, потому что еще не выслушана altera pars, не приведены въ извъстность всъ данныя рго и contra: скорбный голосъ этой пъсни едва слышенъ посреди торжественныхъ кликовъ благодарности и восторговъ, которыми тоть же народъ почтилъ память своего любимаго гетмана:

> Въ той часъ була честь, слава, Войсковая справа! Сама себе на сміхъ не давала, Неприятеля підъ ноги топтала!

Вслёдъ за этою пёснею, въ собраніи г. Костомарова слёдують двё прекрасныя думы о битвё подъ Берестечкомъ (1651 г.) и битвё подъ Почаевымъ (1675 г.). Послёдняя есть не что иное, какъ благочистивое преданіе о чудотворномъ спасеніи Почаева Пресвятой Дёвой. Это до сихъ поръ единственная у насъ религіозная народная дума. Къ-сожальнію, мы не можемъ сказать того же о слёдующей за ней пёснё, то же о почаевской битвё. Стоитъ прочесть нёсколько строкъ изъ нея, чтобъ убёдиться, что это произведеніе не народное. По всей вёроятности, оно обязано своимъ происхожденіемъ благочестивому вдохновенію какого-нибудь монаха.

Пойдемъ далѣе. Подъ № 9 помѣщена дума о Морозенкѣ, любимомъ героѣ украинской поззіи. Напрасно только г. Костомаровъ въ примѣчаніи къ этой пѣснѣ силится слить въ одно

Digitized by Google

лицо два совершенно различныя лица: корсунскаго полковника Мозыру, который у Коховскаго иногда называется Мрозовицкимъ, и знаменитаго Морозенка (См. "Украинецъ", издаваемый Максимовичемъ, кн. І, стр. 163. Москва. 1859 г.). И потомъ мы думаемъ, что г. Костомаровъ ошибается, предполагая, что объ этомъ Мрозовицкомъ пъсни народныя поють подъ именемъ Морозенка". Далъе г. Костомаровъ говорить, что въ 1658 г. Мрововицкій упоминается въ числъ доброжелателей Виговскаго. А если это такъ, то мы еще болъе разубъждаемся въ тождественности Мрозовицкаго и Морозенка. Изъ исторіи изв'ястно, что украинскій народъ не любиль Виговскаго за то, что онъ желальгосподства "значныхъ", за то, что онъ осиротилъ Украйну, истребивши лучшихъ сыновъ ея, за то, что онъ, по выраженію пъсни, "розшарпалъ ея ясную долю". Отсюда понятно, что доброжелатель ненавистнаго Виговскаго и участникъ его замысловъ немогъ остаться въ памяти народа, окруженный такимъ чуднымъ сіяніемъ, какимъ озаренъ Морозенко, краса и слава южнорусскаго козачества.

Въ пъснъ о подончикахъ (донскихъ казакахъ) воспъвается запорожскій полковникъ, котораго донцы везуть въ Москву. Понашему мнънію, это не кто иной, какъ знаменитый Максимъ Желъзникъ, который былъ взять донцами\*) и отправленъ въ Кіевъ, гдъ и сданъ въ печерскую кръпость плацъ-майору Лбову, 8-го іюля 1768 г. \*\*), а потомъ привезенъ въ Москву, о чемъ упоминаетъ Державинъ въ своихъ "Запискахъ" ("Русск. Бес." 1858, № 1). Дальнъйшая судьба его неизвъстна.

Пъснею о подончикахъ оканчиваются историческія пъсни въ собраніи г. Костомарова. За ними слъдують пъсни о событіяхъ изъ частной жизни и легенды. Съ одной изъ такихъ пъсенъ мы познакомимъ читателей. Происшествіе, въ ней описанное, случилось во второй половинъ прошлаго стольтія; такъ, по крайней мъръ, можно заключить изъ упоминанія Потоцкаго, старосты каневскаго, извъстнаго своимъ неукротимымъ характеромъ. Г. Костомаровъ, въ примъчаніи къ этой пъснъ, разсказываеть о немъ слъдующее: "Панъ Потоцкій, староста каневскій, прославился своими своевольствами, которыя онъ совершалъ безнаказанно, по причинъ слабости польскаго правительства. Впослъдствіи онъ удалился въ Почаевскій монастырь и построилътамъ великольпный храмъ, существующій понынъ".

<sup>\*) &</sup>quot;Записки о Южной Руси" Кулиша, т. І, стр. 300.

<sup>\*\*)</sup> См. статью М. А. Максимовича въ "Русской Бестат» 1857 г. № 1.

Въ числъ многихъ изустныхъ объ немъ анекдотовъ, достоинъ замъчанія разсказъ объ его обращеніи. Онъ вхалъ по горъ, параллельной съ тою, на которой стоитъ Почаевскій Монастырь. Кучеръ опрокинулъ его. Панъ, которому ничего не стоило убить человъка, приказалъ ему стать, а самъ прицъплися въ него изъ ружья. Кучеръ, обратившись къ монастырю, закричалъ: Найсеятішая Мати Божая почаевская! рятуй (спаси) мене и дітей моихг!. Три раза панъ хотълъ стрълять, три раза осъкалось ружье, при восклицаніяхъ къ Божьей Матери обреченнаго на смерть. Это событіе, какъ разсказывають, сдълало переломъ въ душъ пана. Этоть-то самый страшный Потоцкій является въ упомянутой нами пъснъ дъйствующимъ лицомъ. При изложеніи ея содержанія, мы будемъ имъть въ виду уже напечатанный прежде варіанть пъсни о Бондаривнъ \*).

Въ городъ Луцкъ, подъ звуки музыки, ходить веселый хороводъ дъвушекъ; впереди всъхъ идеть молодая Бондаривна. Въ это время панъ каневскій былъ въ Луцкъ на охотъ. Наслышавшись о красотъ ея, онъ отправился посмотръть на нее. Жаднымъ взоромъ слъдилъ онъ за нею во время танца, и пламя дикой страсти внезапно забушевало въ немъ. Подошедши, онъ поцъловалъ Бондаривну. Видя бъду неминучую, молодая дъвушка бросилась бъжать; но гусары Потоцкаго поймали ее и привели въ палаты стараго магната. Потоцкій посадилъ ее на золотомъ креслъ, велълъ музыкъ играть и, обратившись къ Бондаривнъ, спросилъ, чего она лучше желаетъ: пить ли съ нимъ медъ—вино, или гнить въ сырой землъ? Не смутилась духомъ Бондаривна: чувство человъческаго достоинства сообщило ей геройскую твердость. Видя върную смерть, она всеже предпочла ее позору. Героиня гордо отвъчала:

"Ой волю жъ я десять разивъ въ сирій землі гнити, Ніжъ зъ тобою, муй паночку, да медъ—вино пити!"

Не пожальль пань каневскій ея бъдной, простой красоты, ея молодой жизни... Онь выстрълиль изъ ружья, и Бондаривна пала мертвая. Отнесли ее домой и нарядили, какъ невъсту. Пану каневскому захотълось еще разъ взглянуть на нее. Она лежала въ новой хатъ; вънокъ изъ барвинка—обыкновенная принадлежность украинской дъвушки на свадьбъ и похоронахъ—покрывалъ ея строгое чело. При взглядъ на нее, безжизненную, но все еще прекрасную, совъсть и раскаяніе, быть можеть, въ первый разъ

<sup>\*) &</sup>quot;Малор. пъсни", изданныя М. Максимовичемъ. М. 1827 г. Стр. 80.

заговорили въ Потоцкомъ. Онъ сожалѣлъ, раскаивался, ломалъруки... Но пусть сама пъсня доскажеть эту потрясающую сцену:

"Ой прийшовъ панъ Канівській до нової хати, Да заломивъ білі руки, ставъ собі думати! Ой тижъ, моя Бондаривна!.. яка жъ бо ти гожа! Ой якъ же ти процвітаешъ якъ въ городі рожа! Ой тижъ, моя Бондаривна!.. яка жъ бо ти біла! Ой якъ же ти процвітаешъ якъ въ саду лелія". (Стр. 241).

Долго не знали, гдъ жила Бондаривна. Теперь не подлежить, кажется, сомнъню, что она жила на Волыни, тъмъ болъе, что г. Костомаровъ, въ примъчании къ этой прекрасной пъснъ, замъчаеть, что на Волыни народъ до сихъ поръ помнить Бондарвину, и неръдко въ деревенскомъ домикъ можно встрътить портреть ея въ одеждъ волынскихъ сельскихъ дъвицъ.

Предълы журнальной статьи не дозволяють намъ останавливаться на всъхъ замъчательныхъ пъсняхъ въ собраніи г. Костомарова. Говорить же о нихъ вообще послъ Гоголя, Бодянскаго, Максимовича и др. мы считаемъ излишнимъ. Отсылаемъ читателей къ самому "Сборнику" г. Мордовцева, по пословицъ: gratius ex ipso fonte bibuntur aquae.

Въ заключеніе, въ "Сборникъ" г. Мордовцева помъщены четыре украинскія сказки: Охъ, Коза-Дереза, Про Ивашечка да про Відъму (варіантъ сказки, помъщенной въ "Запискахъ о Южной Руси" Кулиша, т. II, стр. 17—20) и Про Королеву Катерину. Всъ эти сказки весьма замъчательны въ минологическомъ отношеніи Мы подълимся съ читателями содержаніемъ первой изъ нихъ.

"У одного человъка было три сына. Будучи въ нуждъ, онъ отправился нанимать ихъ; на дорогъ онъ сълъ однажды на колодъ и отъ усталости сказалъ: "охъ!" Вдругъ является Охъ и спрашиваетъ: "зачъмъ ты звалъ меня и куда идешь?"—"Да вотъ иду, говоритъ, сына наниматъ."— "Найми мнъ на три года."— "Хорошо". Вотъ, по прошествіи трехъ лътъ, отецъ пришелъ за сыномъ. "Ну, ладно" сказалъ Охъ: "если узнаешъ своего сына, то возьмешь, а не узнаешъ— еще на годъ останется". Мужикъ, разумъется, не узналъ сына, превращеннаго Охомъ на этотъ разъ въ голубя. Черезъ годъ онъ пришелъ опять и на этотъ разъ узналъ сына и увелъ его домой. На дорогъ сынъ говорилъ отцу: "Вотъ господа будутъ хотиться съ ястребомъ за перепелами; я оборочусь ястребомъ, и меня станутъ торговать. Ты продавай за сто рублей; только сними мъдную цъпочку (ретязъ), которая будетъ у меня на шеъ. Такъ и случилось: господа купили его за сто рублей

безъ цъпочки, и сынъ снова возвратился къ отцу. Въ другой разъ онъ оборотился собакой, и отецъ продалъ его за двъсти рублей, тоже безъ ошейника, и онъ возвратился снова. Въ третій разъ сынъ говорить отцу: "Батюшка! скоро въ городъ будеть ярмарка: я оборочусь конемъ-продавай меня не меньше, какъ за тысячу рублей, только безъ узды". Но на ярмаркъ отецъ, увлеченный корыстью, продалъ сына за тысячу сто рублей съ уздечкой. Купившій его быль Охъ, тоть самый, что выучиль его чародейству. Видя, что дъло плохо, сынъ бросился въ море и оборотился окунемъ. Охъ пустился за нимъ въ видъ щуки. Въ это время княжескія дочери стояли у берега на перекладинъ и мыли бълье. Окунь тотчась же сталь золотымъ перстнемъ и упаль у ногъ княжеской дочери, которая надъла его на руку. Но Охъ обернулся старикомъ, вышелъ на берегь и сталъ предлагать княжеской дочери за перстень сто рублей. А перстень и говорить ей: "Не отдавай меня дешевле двухсоть и какъ будешь отдавать, то не давай въ руки, а ударь меня объ землю". Княжеская дочь такъ и сдълала: продала перстень и ударила имъ о-земь. Онъ и разсыпался на десять горошинъ. А Охъ оборотился пътухомъ и давай клевать горохъ. Но туть откуда ни возьмись ястребъ и убиль пътука". Таково содержаніе этой прекрасной сказки, за обнародованіе которой мы приносимъ искреннюю благодарность г. Мордовцеву.

Читатели, въроятно, замътили, что въ разсказанной нами сказкъ главную роль играеть не сынъ крестьянина, выученикъ знаменитаго Оха, а сверхъестественная мюдная цъпочка (ретязь) и узоа, посредствомъ которой онъ превращался во что хотълъ. Воть почему онъ просиль отца продавать его одного, безъ пъпочки, или узды. Этоть эпическій мотивь сближаеть нашу сказку подобнаго рода съ сказаніями въ германской и съверной минологіи. Извъстно, что такъ называемыя довы-лебеди (Schwanjungfraüen), купаясь, оставили на берегу лебединое кольцо (Schwanring), или лебединую сорочку (Schwanhemd). Кто овладъвалъ тъмъ или другимъ, тоть овладъвалъ и самой въщей дъвой. (См. Grimm. Deutsche Myth. 1. 399). Однажды рыцарь увидъль въ дикомъ лъсу купающуюся въ ръкъ дъву. Онъ тихонько подкрался къ ней и овладълъ ея золотой ципию. Тогда она не могла болъе скрыться оть него, ибо въ этой ивпи закмочамись особенная сила (mit dieser Kette war besondere Kraft verbunden). Вскоръ рыцарь женился на въщей дъвъ, и она ему родила за одинъ разъ семерыхъ дътей, изъ которыхъ у каждаго было вокругъ шеи золотое кольцо

(ibid., стр. 400). Яковъ Гриммъ (см. введеніе къ Reinhard Fuchs, стр. 242—243) предлагаеть объяснить названіе волка isangrimm изъ isan (eisen) и grim—grima, что на древне-съверномъ и англосаксонскомъ языкъ означаеть привязанную къ лицу маску, а также узду (сарізtrum in freno). Послъднее значеніе преобладаеть въ новосъверныхъ наръчіяхъ.

Такимъ образомъ, украинская сказка ввела насъ въ таинственную среду древне-съвернаго эпоса. Основной мотивъ ея непонятенъ внъ этой среды, потому что самъ по себъ онъ составляеть не болъе, какъ разрозненный членъ великаго эпическаго цълаго.

Отъ души желаемъ видъть скоръе продолжение трудовъ г. Мордовцева и его сотрудниковъ на поприщъ старины и народности.





## Геніальный горемыка.

"Геніальный горемыка"—такъ прозвала Шевченка въ одномъ письм'в другъ его, княжна В. Н. Репнина; и въ этомъ прозвищ'в нътъ ничего преувеличеннаго. Справедливо, что Шевченко обладалъ геніальными поэтическими способностями, которыя заставляли нъкоторыхъ критиковъ, напримъръ Аполлона Григорьева, ставить его на ряду съ Пушкинымъ и Мицкевичемъ, и не менъе справедливо, что жизнь его, къ тому же оборванная преждевременной кончиной, была въ полномъ смыслъ слова многостралальной.

Тарасъ Григорьевичъ Шевченко родился 25 февраля 1814 г. въ Кіевской губерніи, Звенигородскаго увада, въ деревив Моринцы.

У отца его, кръпостного крестьянина помъщика Энгельгарта, было кромъ него еще семь человъкъ дътей. Дътство поэта было самое печальное. Въ семъъ царствовали въчная нужда и въчный подневольный трудъ. Мать Шевченка не вынесла этой жизни и, надломленная непосильной работой и множествомъ дътей, умерла на тридцать первомъ году своей жизни, когда Тарасу едва исполнилось девять лътъ.

Вынужденный по необходимости для присмотра за дѣтьми и хозяйствомъ взять другую жену, отецъ Шевченка женился на вдовѣ, у которой было трое собственныхъ дѣтей. Съ водвореніемъ мачихи начался настоящій семейный адъ: отецъ вѣчно ссорился съ женой, которая вымещала свою злобу на его дѣтяхъ; въ особенности она возненавидѣла Тараса за то, что послѣдній не разъ поколачивалъ ея любимаго сына Степанка.

Однажды у квартиранта солдата пропало 45 коп. Мачиха не замедлила заподозрить Тараса въ кражъ и, пользуясь отсутствіемъ изъ дому мужа, подвергла ребенка съ помощью дяди такой ужасной экзекуціи, что онъ не выдержаль, приняль на себя чужую

вину и сознался въ мнимой кражъ; впослъдствіи оказалось, что кражу совершилъ Степанко.

Вскорѣ послѣ этого событія Тарасъ лишился своего единственнаго защитника отца, который умеръ въ 1825 г., простудившись на возвратномъ пути изъ Кіева, куда его зачѣмъ-то посылалъ управляющій.—Замѣчательно, что отецъ угадалъ, что въсынѣ кроется нѣчто не совсѣмъ обыкновенное; распредѣляя передъ смертью между дѣтьми свое имущество, онъ умышленно обдѣлилъ Тараса, сказавъ домашнимъ:

"Сыну моему Тарасу ничего не нужно изъ моего хозяйства; онъ не будеть зауряднымъ человъкомъ; изъ него выйдеть либо что-нибудь очень хорошее, либо большой негодяй".

Послѣ смерти отца начинаются странствованія Тараса по чужимъ людямъ: то онъ пасеть свиней у дяди, то учится грамотѣ у пьянаго дьячка, подвергается чуть не ежедневно побоямъ и сѣченію; то, чувствуя страсть къ живописи, бѣжитъ учиться къ маляру-дьячку, который находитъ его неспособнымъ къ этому искусству; тогда онъ въ отчаяніи возвращается въ свое родное село, становится на нѣкоторое время пастухомъ общественнаго стада, работникомъ у мѣстнаго священника, отъ котораго опять кочеть перейти къ маляру, но это ему не удается, потому что его берутъ во дворъ и опредѣляють въ комнатные казачки къ молодому барину. Нельзя сказать, чтобы эта должность была особенно трудная; она состояла въ томъ, чтобъ дремать по цѣлымъ днямъ въ передней въ ожиданіи, пока баринъ позоветъ набить трубку или налить ему изъ стоящаго туть же графина стаканъ воды.

Богатое лишеніями и побоями всякаго рода дѣтство поэта оставило навсегда въ его душѣ горькій осадокъ; впрочемъ, у него были два воспоминанія, которыя бросали отрадный лучъ свѣта на это мрачное время его жизни и нашли отголосокъ и въ его поэзіи. Въ эпилогѣ къ "Гайдамакамъ" онъ съ чувствомъ глубокой благодарности вспоминаетъ о своемъ дѣдѣ, столѣтнемъ старикѣ, который не разъ трогалъ его до слезъ своимъ разсказомъ о Коліивщинѣ, о томъ, какъ поляки замучили Титаря, и какъ отомстили за него казаки "). Другое воспоминаніе относится къ дѣтской любви Тараса. Подобно Данте и Байрону,

<sup>\*)</sup> Спасибі, дідусю, що ты заховавъ
Въ голові столітній ту славу козачу—
Я ін онукамъ теперъ розказавъ.



Шевченко девяти лъть отъ роду полюбиль дъвочку однолътку, по имени Оксану, которая отвъчала ему взаимностью. Много лъть спустя, вспоминая въ ссылкъ объ этомъ событіи, Шевченко поэтически описываеть то восторженное состояніе, въ которое повергь его первый поцълуй любви; ему казалось, что въ его душт засіяло солнце, что все принадлежить ему и нивы, и лъса, и сады\*). Переселившись въ барскую переднюю, Шевченко перенесъ туда и свою страсть къ живописи и собранныя всякими неправдами лубочныя картинки, съ которыхъ онъ писалъ копіи. За эту, издавна тлъвшую въ немъ искру любви къ искусству ему пришлось дорого поплатиться.

"Однажды", — такъ разсказываеть самъ Шевченко, — "во время пребыванія нашего въ Вильно, панъ и пани убхали въ дворянское собраніе. Все въ домѣ успокоилось и уснуло. Я зажегь свѣчку въ уединенной комнатѣ, развернулъ свои картинки и, выбравь изъ нихъ казака Платова, принялся съ благоговѣніемъ копировать. Время летѣло для меня незамѣтно. Уже я добрался до маленькихъ казачковъ, гарцующихъ около дюжихъ копытъ генеральскаго коня, какъ позади меня отворилась дверь, и вошелъ мой помѣщикъ, возвратившійся съ бала. Онъ съ остервенѣніемъ выдралъ меня за уши и надавалъ пощечинъ, не за мое искусство, нѣть! а за то, что я могъ бы сжечь не только домъ, но и городъ. На другой день онъ велѣлъ кучеру Сидоркѣ выпороть меня хорошенько, что и было исполнено съ достодолжнымъ усеріемъ «\*\*).

Описанный Шевченкомъ возмутительный случай имълъоднако корошія послъдствія. Усмотръвъ въ казачкъ несомнънную страсть къ живописи, баринъ задумалъ сдълать его комнатнымъ живописцемъ и для этой цъли отправилъ его учиться въ Варшаву куда въ скоромъ времени пріъхалъ и самъ на зиму. Впрочемъ, обученіе Шевченка живописи длилось не долго; по случаю начавшагося польскаго возстанія Энгельгарть переъхалъ въ Петербургъ, распорядившись, чтобы дворовыхъ людей его, и въ томъ числъ Шевченка, переслали къ нему по этапу.—Въ Петербургъ Шевченко былъ отданъ въ ученіе на четыре года къ живописныхъ дълъ мастеру Ширяеву, у котораго можно было выучиться кра-

<sup>\*)</sup> Неначе сонце засіяло; Мое: ланы, гаі, сады. Неначе все на світі стало И мы, жартуючи, погналы Чужи ягнята до воды.

<sup>\*\*)</sup> См. Автобіографическое письмо Шевченка, приложенное въ Пражскому изданію его сочиненій. (1876).

сить окна, двери, заборы, словомъ, —всему, кромъ живописи. Отсутствіе руководства возмѣщалось тѣмъ, что Шевченко бѣгаль въ свѣтлыя петербургскія ночи въ Лѣтній Садъ, гдѣ рисоваль со статуй. Тамъ онъ свелъ знакомство съ землякомъ-художникомъ Сошенкомъ, который обласкалъ его, пригласилъ къ себѣ, а по праздникамъ училъ живописи. Замѣчая въ самоучкѣ выходящій изъ ряду талантъ, Сошенко познакомилъ его съ конференцъсекретаремъ Академіи Художествъ В. И. Григоровичемъ и украинскимъ писателемъ Е. П. Гребенкой. Послѣдній, человѣкъ очень добрый, принялъ теплое участіе въ Шевченкъ, снабжалъ его книгами, а иногда и деньгами.

По прошествіи нъкотораго времени Григоровичу и Гребенкъ, уже успъвшимъ полюбить Шевченка, удалось познакомить его съ придворнымъ живописцемъ Венеціановымъ, который въ свою очередь представилъ его Жуковскому.

Занимаясь по праздникамъ у Сошенка, Шевченко дълалъ такіе быстрые успахи, что Энгельгарть, увидавь случайно его работу, сталъ ему заказывать портреты своихъ пріятелей, за которые иногда награждаль художника целымъ рублемъ серебра. Въ скоромъ времени Шевченко сталъ получать и посторонніе заказы. Какой-то полковникъ заказалъ ему свой портреть за пятьдесять рублей. Заказчикъ жиль на Пескахъ, а Шевченку пришлось ходить къ нему на сеансы съ Васильевскаго острова. Портреть очень удался; онъ быль, что называется, до противности похожъ, но именно это обстоятельство и было причиной того, что полковникъ, считавшій себя гораздо лучше, отказался принять его. Вабъщенный тъмъ, что его мъсячный трудъ пропалъ даромъ, Шевченко замазаль эполеты и, обернувъ шею портрета салфеткой и намыливъ щеки, подарилъ его хозяину той цырюльни, гдъ полковникъ постоянно брился, съ темъ, чтобы онъ быль выставленъ на улицу вмъсто вывъски. Полковнику ничего не оставалось больше, какъ купить свой портреть и уничтожить, что онъ и сдълаль; но онь задумаль отомстить и, узнавь, что Шевченко-кръпостной человъкъ Энгельгарта, отправился къ помъщику съ цълью купить у него деракаго художника. Можно себъ представить отчанніе Шевченка. Онъ кинулся ко всемъ своимъ друзьямъ и покровителямъ и умолялъ спасти его. Тъ обратились къ Жуковскому и Брюллову, писавшему въ это время портреть Жуковскаго. Явилась мысль разыграть этоть портреть въ лотерею; посредствомъ летереи, устроенной гр. Віельгорскимъ, въ которой принимали участіе даже лица царской фамиліи, было выручено 2500 р., и Жуковскій, предварительно условившись съ Энгельгартомъ, купилъ за эту сумму вольную для Шевченка.

Это было 22 апръля 1838 г.

"Въ этотъ день, — разсказываетъ Сошенко, — когда онъ по обыкновенію сидёль за работой, къ нему неожиданно ворвался Шевченко черезъ окно и, опрокидывая все на пути, бросился къ нему на шею съ крикомъ:—"свобода! свобода!"

Когда онъ разсказалъ все толкомъ Сошенку, то художники расплакались, какъ дъти.

Освобожденіемъ Шевченка отъ крѣпостной зависимости закончивается первый періодъ его жизни. Впослѣдствіи, когда онъ свыкся съ свободой, прошедшее казалось ему какимъ-то дикимъ и несвязнымъ сномъ.

"Въроятно",—замъчаетъ онъ,—"многіе изъ русскаго народа посмотрять когда-то по моему на свое прошедшее".

Разсказавъ кратко исторію этого періода въ своемъ извѣстномъ письмѣ къ редактору "Народнаго Чтенія", Шевченко прибавляеть, что воспоминаніе о немъ стоило ему дороже, чѣмъ онъ думалъ.

"Сколько лътъ потерянныхъ! Сколько цвътовъ увядшихъ! И что я купилъ у судьом своими усиліями—не погионуть? Едва ли не одно страшное уразумъніе своего прошедшаго!"

Получивъ свободу, Шевченко былъ немедленно принять въ Академію Художествъ и скоро сдѣлался однимъ изъ любимыхъ учениковъ знаменитаго Брюллова. Къ этому же достопамятному году въ жизни Шевченка относятся его первые поэтическіе опыты, которые, по его словамъ, тоже начались въ Лѣтнемъ Саду въ свѣтлыя, безлунныя ночи.

"Украинская строгая муза,—говорить онъ,—долго чуждалась моего вкуса, извращеннаго жизнью въ школъ, въ помъщичьей передней, на постоялыхъ дворахъ и въ городскихъ квартирахъ, но когда дыханіе свободы возвратило моимъ чувствамъ чистоту первыхъ лътъ дътства, проведенныхъ подъ убогою батьковской стръхой, она, спасибо ей, обняла меня и приласкала на чужой сторонъ".

Какъ бы желая поскоръе высказать то, что давно таилось въ его наболъвшей душъ, Шевченко работаетъ усиленно, пишетъ съ какой-то лихорадочной поспъшностью. Уже въ 1840 г. выходить въ свъть первое изданіе "Кобзаря", куда вошли такія высоко-художественныя произведенія, какъ "Наймычка", "Катерина", "Тополя" и "Утоплена". Онъ самъ сознается, что любовь къ поэзіи, всегда сливавшаяся у него съ любовью къ

родинъ, въ это время отодвинула у него на задній планъ самую живопись.

"Передъ дивнымъ произведениемъ Брюллова", —писалъ онъ впослъдствіи въ своемъ "Дневникъ", — я задумывался и лельяль въ сердцъ своемъ слъпца-кобзаря и своихъ кровожадныхъ гайдамаковъ. Въ тъни его изящно-роскошной мастерской, какъ въ западной дикой степи наднъпровской, передо мной мелькали тъни нашихъ бъдныхъ гетмановъ. Передо мной разстилалась степь, усъянная курганами, передо мной красовалась моя прекрасная бъдная Украина во всей непорочной, меданходической красотъ своей. - И я задумывался, я не могь отвести своихъ духовныхъ очей отъ этой родной чарующей прелести. Странное и всемогущее признаніе! Я хорошо зналь, что живопись-моя будущая профессія, мой насупрації хлібоь, и вмісто того, чтобь изучать ея глубокія таинства и еще подъ руководствомъ такого учителя, какъ безсмертный Брюлловъ, я сочинель стихи, за которые мив никто ни гроша не заплатиль, которые накожець лишили меня свободы, и которые я все-таки кропаю. Право, странное и неугомонное призваніе!"

Лишь только первые звуки Кобзаря достигли Мацороссіи, какъ молодое интеллигентное покольніе, мечтавшее о возрожденіи украинской литературы, встрытило ихъ съ восторгомъ; Шевченко сразу сдылался его вождемъ, его знаменемъ; даже старые паны, дотоль пренебрегавшіе языкомъ своихъ крыпостныхъ, почувствовали нъкоторое уваженіе къ инструменту, изъ котораго можно извлекать такіе свыжіе, ныжные и поэтическіе звуки. Но главными распространительницами поэзій Шевченко были мечтательныя украинскія барышни, ть, чьи слезы Шевченка считаль для себя высшей наградой \*).—Несмотря на неблагопріятные отзывы Былинскаго, и русская публика, въ особенности московская, стала интересоваться произведеніями вновь народившагося поэта.

Щепкинъ, по происхожденію малороссъ, былъ однимъ изъ первыхъ, угадавшихъ въ неизвъстномъ никому кобзаръ великаго народнаго поэта, и сдълался на всю жизнь восторженнымъ поклонникомъ его таланта и глашатаемъ его славы; онъ неръдко читалъ въ тогдашнихъ литературныхъ кружкахъ произведенія Шевченка,

Одну сліозу зъ очей карихъ— И панъ надъ панами! Думы мои, думы мои, Лыхо мыні зъ вами!



<sup>\*)</sup> Може найдеть дівоче Серце, кари очи, Що заплачуть на сі думы— Я більше не хочу.

переводиль ихъ и разъяснять москвичамь ихъ красоты. Когда льтомъ 1843 г., получивъ званіе художника, Шевченко отправился въ Малороссію, ему уже предшествовала громкая извъстнесть; онъ сдълался предметомъ общаго вниманія; помѣщики засыпали его приглашеніями. Въ то время среди малороссійскихъ пановъ было не мало людей, которые сумѣли оцѣнить въ Шевченкъ внутренняго человѣка и принимали бывшаго крѣпостного какъ равнаго. Нѣкоторые, кромѣ того, заказывали ему портреты. Шевченко охотно принималъ и заказы, и приглашенія и гостиль у многихъ изъ нихъ. Но истиннымъ подаркомъ судьбы было для Шевченко знакомство съ высоко-даровитой и оригинальной княжной В. Н. Репниной, дочерью бывшаго украинскаго генералъгубернатора, князя Н. Г. Репнина, проживавшей съ отцомъ и матерью въ своемъ помѣстьи Яготинъ.

Шевченко, приглашенный писать портреть съ кн. Репнина, скоро сдълался своимъ въ домъ князя, но особенно сблизился съ княжною В. Н., которая скоро стала другомъ, сестрой и воплощенной совъстью поэта. Какое значеніе имъла эта дружба для Шевченка,—это видно изъ писемъ княжны къ поэту и изъ посвященія ей написанной на русскомъ языкъ поэмы "Тризна" гдъ онъ называеть княжну своимъ добрымъ ангеломъ-

Для васъ я радостно сложелъ Свои житейскія оковы, Священнодъйствовалъ я снова И слезы въ звуки перелилъ. Вашъ добрый ангелъ осънвлъ Меня безсмертными врылами И тихоструйными ръчами Мечты о рав пробудилъ.

Вліяніе княжны было особенно дорого въ это время, ибо Шевченко имълъ неосторожность сойтись на дружескую ногу съ цълой компаніей людей веселаго нрава, въ сущности хорошихъ, но безпутныхъ, которые, соединяя любовь къ родной поэзіи съ любовью къ спиртнымъ напиткамъ, систематически спаивали его. Познакомившись съ этой компаніей, Шевченко пропадалъ по цълымъ днямъ и неръдко возвращался съ оргій въ домъ Репниныхъ навесель, что сильно огорчало княжну.

"О, не говорите", — писала ему однажды по этому поводу княжна, — "что на васъ нападаютъ люди; здъсь не завистники, — ваши обвинители; я, сестра ваша, вашъ искреннъйшій другь — ваша обвинительница. Я не сужу объ васъ по разсказамъ, я не осуждаю васъ, но говорю вамъ, какъ брату, что не разъ, что слишкомъ часто я видала васъ такимъ, какимъ не желала бы видъть никогда. Простите моей искренности, моей докучливости и поймите безкорыстное чувство, которое водитъ моимъ перомъ".

Пространствовавъ болъе года по Полтавской и Черниговской губерніямъ, Шевченко посътилъ Кіевъ и оттуда проъхаль въ свое родное село. Съ этихъ поръ Кіевъ дълается его, такъ сказать, главною квартирою, откуда онъ дълаеть экскурсіи по Малороссіи, посъщаеть знакомыхъ помъщиковъ и, интересуясь стариной, осматриваетъ города, церкви, развалины. Въ Кіевъ Шевченко близко сошелся съ кружкомъ земляковъ, съ Костомаровымъ во главъ, которые съ страстнымъ напряженіемъ слъдили за ходомъ начавшагосн на западъ славянскаго движенія и мечтали о соединеніи всъхъ славянъ на федеративныхъ началахъ, подъ главенствомъ Россіи.

"Мы не могли",—говорить Костомаровъ,— "уяснить себъ въ подробности образа, въ какомъ должна была явиться наша воображаемая федерація государствъ; создать этоть образъ мы предоставляли будущей исторіи. Во всъхъ частяхъ федераціи предполагались одинакіе основные законы и права, свобода торговли и всеобщее уничтоженіе кръпостного права и рабства, въ какомъбы то ни было видъ".

Последній пункть программы быль для Шевченка самый симпатичный и, хотя Шевченко не принималь непосредственно участія въ организаціи кружка и редко посещаль его собранія, но тъмъ не менъе идея славянской взаимности сильно увлекла его и внушила ему прекрасное, начатое въ то время, стихотвореніе "Славянамъ", въ которомъ онъ, изображая желаемое уже сбывшимся, воспъваетъ русскаго двуглаваго орла, разорвавшаго своими когтями оковавшія славянь цепи, и предвещаеть близкій конецъ лукавому панству. Извъстно, какъ печально кончилось это платоническое увлечение идеей славянской взаимности. Члены кружка, принявшаго названіе Кирилло-Месодієвскаго общества, были арестованы и привезены въ Петербургъ; въ числъ ихъ находился и Шевченко. При аресть у него было найдено нъсколько не предназначавшихся для печати стихотвореній, которыя его и погубили. Оправданный въ принадлежности къ Кирилло-Меоодіевскому обществу, онъ былъ обвиненъ въ сочиненіи обличительнаго стихотворенія на одно высокопоставленное лицо, разжаловань въ рядовые и отправленъ въ отдъльный Оренбургскій корпусъ съ запрещеніемъ писать и рисовать. Велико было преступленіе Шевченка, въ которомъ онъ самъ сильно раскаивался, но еще болве велико и даже чрезмърно было наказаніе! Изъ культурной, проникнутой высшими духовными интересами, среды, онъ быль переброшенъ въ грубую солдатскую обстановку, гдъ каждый офицеръ имълъ надъ нимъ, такъ сказать, право жизни или смерти, ибо могъ вколотить его въ гробъ. Къ чести русскаго офицерства нужно сказать, что оно, за немногими исключеніями, умъло уважать таланть и несчастіе и относилось къ Шевченку, какъ къ товарищу.

Ссылка Шевченка продолжалась около десяти лъть. Въ іюнъ 1847 г. онъ быль отправленъ на перекладной въ Оренбургъ, а оттуда—къ своему батальону въ Орскую кръпость, гдъ пробыль около года. Изъ Орской кръпости онъ послаль свое первое письмо къ кн. Репниной, живо рисующее его тогдашнее душевное состояніе.

"Вы непремънно разсмъялись бы", — пишеть Шевченко, — "если бы увидали теперь меня: вообразите себъ самаго неуклюжаго гарнизоннаго солдата, растрепаннаго, небритаго, съ чудовищными усами, — и это буду я! Смъшно, а слезы катятся. Что дълать? Такъ угодно Богу; видно, я мало терпълъ въ этой жизни. Правда, что мои прежнія страданія въ сравненіи съ настоящими были дітскія слезы. Горько, невыносимо горько! И при всемъ этомъ горъ мнъ строжайше запрещено рисовать и писать, кромъ писемъ. А здесь такъ много новаго; киргизы такъ живописны, оригинальны и наивны, сами просятся подъ карандашъ, -- и я одуръваю, когда смотрю на нихъ. Мъстоположение здъсь грустное, однообразное: тощія річки Ураль и Орь, обнаженныя сірыя горы и безконечная киргизская степь. Иногда эта степь оживляется бухарскими караванами на верблюдахъ, какъ волны моря зыблющимися вдали и своею жизнью удвоивающими тоску. Я иногда выхожу за кръпость къ караванъ-сараю или меновому двору, где обыкновенно бухарцы разбивають свои разноцвътные шатры. Какой стройный народъ! Какія прекрасныя головы! И какая постоянная важность безъ малъйшей гордости! Если бы миъ можно было бы рисовать, сколько бы я вамъ прислалъ новыхъ и оригинальныхъ рисунковъ!..-но что дълать? Смотръть же и не рисовать-это такая мука, которую пойметь только истинный художникъ.

Я приведу еще отрывокъ изъ одного письма Шевченка къ кн. Репниной, который можетъ дать намъ понятіе, какъ жилось поэту въ казарменной обстановкъ Орской кръпости.

"Вчера я не могъ кончить письма, потому что солдаты-товарищи кончили ученіе; начались разсказы, кого били, кого объщались бить; шумъ, крикъ, балалайка—выгнали меня изъ казармъ. Я пошелъ на квартиру къ офицеру (меня, спасибо имъ, всв принимаютъ какъ товарища), и только расположился писать письмо.— Вообразите мою муку: — хуже казармъ, а эти люди (да проститъ имъ Богъ!) съ большой претензіей на образованіе и знаніе приличій. Боже мой! Неужели и мнъ суждено быть такимъ? Страшно!"

Въ концъ письма Шевченко прибавляеть, что ему весной предстоить походъ въ степь, на берега Аральскаго моря для возведенія новаго укръпленія, и что люди бывалые называють здъшнюю живнь Эдемомъ въ сравненіи съ жизнью походною.

"Каково же должно быть тамъ," — восклицаеть онъ,—"если адъсь Эдемъ?"

Экспедиція къ Аральскому морю, которой такъ боялся Шевченко, состоялась весной 1849 г. и продолжалась до глубокой осени слъдующаго года. Несмотря на трудности похода и всякаго рода лишенія, изъ которыхъ самымъ существеннымъ было отсутствіе писемъ изъ Россіи, такъ какъ почта приходила два раза въ годъ, Шевченку въ общемъ жилось лучше, чъмъ въ Орской крѣпости, главнымъ образомъ, потому, что, по ходатайству начальника экспедиціи Бутакова, начальникъ отдъльнаго Оренбургскаго корпуса Обручевъ разрѣшилъ Шевченку снимать виды въ степи и берега Аральскаго моря. Благодаря тому же Бутакову, который былъ для него не начальникомъ, а братомъ и другомъ, Шевченко пользовался значительной свободой, гулялъ по степи, пълъ родныя пъсни и заносилъ въ неразлучную съ нимъ переплетенную въ простую дегтярную кожу книжку вновь сочиненныя стихотворенія.

Въ стихотвореніи одного русскаго поэта Шевченко изображаєтся стоящимъ одиноко среди пустыни; глаза его горять огнемъ вдохновенія, онъ простираєть руки къ далекой родинъ, какъ-будто собираєтся летъть туда, но часовой не дремлеть; онъ предполагаєть, что поднадзорный задумалъ бъжать и держить ружье наготовъ, "готовый выстрълить по первому стиху".

По окончаніи экспедиціи, по ходатайству Бутакова, Шевченко быль препровождень въ Оренбургь и прикомандировань къ Бутакову, чтобы закончивать подъ его руководствомъ работы по описанію Аральскаго моря. На этоть разъ пребываніе его въ Оренбургъ продолжалось около полугода. Онъ отдохнуль душой въ обществъ своего друга Өедора Лазаревскаго и ссыльныхъ поляковъ, которые относились къ нему весьма сердечно. Начальство тоже относилось къ нему болъе чъмъ снисходительно: онъ не жилъ въ казармахъ, а въ отдъльномъ флигелъ, который былъ предоставленъ въ его распоряженіе его пріятелемъ, адъютантомъ Обручева, Герномъ. Но этому блаженству скоро наступиль конецъ. Хотя Шевченко продолжалъ рисовать украдкой,

но запрещеніе все еще тяготьло надъ нимъ. Онъ писаль къ Репниной, писаль къ Жуковскому, прося ихъ исходатайствовать ему позволеніе рисовать и, не получая отвъта, самъ ръшился написать 10 января 1850 г. трогательное письмо къ Дубельту, которое я позволяю себъ привести цъликомъ, такъ какъ оно еще не было обнародовано.

"Ваше превосходительство! Походъ въ Киргизскую степь и почти двухлътнее плаваніе по Аральскому морю дають мнъ смълость вторично безпокоить В. П. моею покорнъйшею просыбою. Я вполнъ сознаю мое преступленіе и оть души раскаиваюсь. Командиръ мой, капитанъ-лейтенантъ Бутаковъ, ежедневный свидътель моего поведенія въ продолженіе двухъ лътъ подтвердить истину моихъ словъ, ежели угодно будетъ В. П, спросить у него. Я прошу милостиваго ходатайства Вашего передъ Августвишимъ монархомъ нашимъ, прошу одной великой милости-позволенія рисовать. Я въ жизнь мою ничего не рисоваль преступнаго, — свидътельствую Всемогущимъ Богомъ. Умоляю Васъ! Вы какъ слъпому откроете глаза и оживите мою убитую душу. Л'вта и мое здоровье, разрушенное скорбутомъ въ Орской кръпости, не позволяють мнъ надъяться на военную службу, требующую молодости и здоровья. Прошу Васъ, пріимите хотя малъйшее участіе въ судьбъ моей и Богъ Васъ наградить за доброе дъло".

Письмо это осталось безъ отвъта, а на последовавшее вследь за нимъ ходатайство главнаго начальника края В. А. Перовскаго былъ полученъ отвъть, что графъ Орловъ находить рановременнымъ входить съ всеподданнъйшимъ докладомъ о помиловании Шевченка.

Скоро, впрочемъ, случилось событіе, которое надолго лишило мѣстное начальство всякой возможности ходатайствовать объ облегченіи участи поэта. По доносу одного офицера, имѣвшаго съ Шевченкомъ личные счеты, весною 1850 г. у него былъ произведенъ обыскъ \*), было найдено два альбома съ стихами и рисунками—явное доказательство, что онъ, вопреки Высочайшему повельнію, продолжалъ писать стихи и заниматься рисованіемъ. Должно полагать, что дъло это показалось шефу жандармовъ гр. Орлову дѣломъ государственной важности, ибо онъ лично

<sup>\*)</sup> Обстоятельства этого дъда подробно изложены въ моей статъв "Иервые четыре года ссылки Шевченка" ("Кіевская Старина" 1889. Октябрь).

Автора.



докладываль о немъ Государю Императору, и вскоръ воспослъдовала Высочайшая резолюція, въ силу которой ръшено былорядового Шевченка препроводить въ Ново-Петровское укръпленіе на берегу Каспійскаго моря, подъ строгій надзоръ мъстнагоротнаго командира.

Пребываніе Шевченка въ Ново-Петровскомъ укрѣпленіи продолжалось цѣлыхъ семь лѣть. Первые два года были едва ли не самой мрачной полосой въ жизни поэта. Ротный командиръ оказался строгимъ служакой и убѣжденнымъ фронтовикомъ. Задавшись цѣлью сдѣлать такого же фронтовика и изъ Шевченка, онъ по восьми часовъ въ сутки морилъ его всякими военными экзерциціями, ежеминутно давая ему чувствовать, что онъ не болѣе какъ присланный для исправленія солдать. Впрочемъ, встрѣтивъ со стороны Шевченка полнѣйшую безотвѣтность, онъ на третій годъ смягчился, ослабилъ возжи дисциплины и даже сталъ приглашать поэта къ себѣ.

Положеніе поэта въ Ново-Петровскомъ укрѣпеніи сильно измѣнилось къ лучшему, когда комендантомъ укрѣпленія былъназначенъ маіоръ Усковъ, добрѣйшій человѣкъ, который обращался съ нимъ, какъ съ товарищемъ, дружески раскрылъ передънимъ двери своего дома, а лѣтомъ переводилъ его въ свой садъи поселялъ въ бесѣдкѣ, гдѣ вдали отъ постороннихъ глазъ онъмогъ свободно заниматься живописью и поэзіей. Ко времени пребыванія Шевченка въ Ново-Петровскомъ укрѣпленіи относится оживленная переписка его съ Казачковскимъ, Гулакомъ, Лазаревскимъ, а также ссыльными поляками, изъ которыхъ онъ въособенности сошелся съ Брониславомъ Залѣсскимъ и Сигизмундомъ Сѣраковскимъ.

Отбывъ срокъ своей ссылки, они возвратились въ Россію и дали Шевченку слово сдълать для него все возможное.

"Вду",—писаль ему въ 1855 г. Съраковскій, — "съ полной надеждой, что судьба твоя будеть облегчена. Богъ великъ, Государь милостивъ! Батьку! Великіе люди переносили и великія страданія; въ пустынъ жилъ и пъвецъ Апокалипсиса \*), въ пустынъ и ты теперь живешь, нашъ лебедь".

Съ восшествіемъ на престолъ новаго императора у всъхъ ссыльныхъ явилась надежда, если не на полное прощеніе, то на значительное облегченіе своей участи, по крайней мъръ въ смыслъ географическомъ, въ смыслъ приближенія къ центрамъ; не чуждъ

<sup>\*)</sup> Іоаннъ Богословъ.

быль этихъ розовыхъ надеждъ и Шевченко, и потому можно себъ представить его отчаяніе, когда онъ узналь, что имя его вычеркнуто самимъ Государемъ изъ Высочайшаго манифеста 22 апръля 1855 г.

"О, спасите меня, —писаль онъ къ своей новой покровительницъ, гр. Анастасіи Ив. Толстой, — "еще одинъ годъ — и я погибъ". Къ счастью спасеніе было не за горами. Мужъ гр. Толстой

Къ счастью спасеніе было не за горами. Мужъ гр. Толстой вице-президенть Акад. Худ. гр. Өедоръ П. Толстой сумъль за-интересовать судьбою Шевченка тогдашняго президента Акад. Художествъ В. К. Марію Николаевну, по ходатайству которой Шевченко получилъ прощеніе съ правомъ выйти въ отставку и избрать себъ родъ жизни.

Получивъ эту радостную въсть отъ Лазаревскаго въ мав 1857 г., Шевченко еще остался два мъсяца въ укръпленіи въ ожиданіи оффиціальной бумаги и 2 августа отправился на рыбачьей лодкъ въ Астрахань. — Радостное чувство свободы до того наполнило все его существо, что онъ совершенно позабылъ какъ шесть лъть тому назадъписалъ къ кн. Репниной, что ссылка такъ измънила его нравственно, что онъ не узнаетъ самого себя. Теперь онъ заносить въ свой "Дневникъ" замъчательныя въ психологическомъ отношеніи слова: "все это неисповъдимое горе прошло, какъ-будто не касаясь меня; малъйшаго слъда не оставило по себъ. Ни одна черта въ моемъ внутреннемъ образъ не измънилась; по крайней мъръ, мнъ такъ кажется".

Пробывъ около мъсяца въ Астрахани, Шевченко отправился на пароходъ въ Нижній, гдъ его ждала встръча съ Щепкинымъ. Узнавъ, что Шевченко прибылъ въ Нижній, добръйшій М. С. согласился прівхать на гастроли, чтобы только повидаться съ нимъ. Встръча была самая радостная и умилительная. Великій артистъ и великій поэть бросились другь другу въ объятія и зарыдали. Разсказывають, что нижегородскій губернаторъ, декабристъ Муравьевъ, случайно присутствовавшій при этой сценъ, тоже не могь удержаться оть слезъ:

"Эхъ, В. П., что вы дълаете",—сказалъ ему Щепкинъ,—"вы миъ всъхъ губернаторовъ испортили".

Шевченко пробыль въ Нижнемъ нъсколько мъсяцевъ, пока не получено было разръшеніе прівхать въ Петербургъ. Въ мартъ 1858 г. онъ проважаль Москву, видълся со своимъ старымъ другомъ кн. Репниной, къ которой онъ прівхаль вмъстъ съ Щепкинымъ. Я не разъ разспрашиваль княжну объ этомъ свиданіи. Подробности у ней за тридцать лъть ускользнули, но общее впе-



чатлъніе осталось, и впечатльніе очень грустное. Въ 1847 г., когда она разсталась съ Шевченкомъ, онъ былъ молодымъ человъкомъ, сильнымъ, здоровымъ, полнымъ надеждъ на будущее. Теперь передъ ней стоялъ старикъ, съдой, лысый, съ лицомъ покрытымъ, вслъдствіе скорбута, красными пятнами, съ усталымъ, апатическимъ взглядомъ, разбитый физически и нравственно. Тщетно друзья дълали надъ собою усилія, чтобъ попасть въ прежній тонъ; это имъ плохо удавалось: между ними лежала непроходимая черта—десятилътняя ссылка поэта. По словамъ кн. Репниной, Шевченко показался ей совсъмъ потухшимъ. Но онъ потухъ развъ на половину.

Прибывъ въ Петербургъ, Шевченко былъ принятъ, какъ родной, въ семействъ гр. Толстого, который велълъ отвести ему мастерскую и квартиру въ самомъ зданіи Академіи. Находившіеся въ Петербургъ земляки восторженно привътствовали поэта; русскіе писатели—Тургеневъ, Полонскій и др. искали случая съ нимъ познакомиться. Аксаковъ приглашалъ его въ сотрудники "Паруса". Всъ какъ бы наперерывъ старались уваженіемъ, ласкою и любовью вознаградить поэта за долгіе годы страданія и униженія. По словамъ дочери гр. Толстого, г-жи Юнге, жизнь Шевченка въ Петербургъ потекла хорошо и радостно. Окруженный теплой дружбой и тъми духовными наслажденіями, которыхъ онъ такъ долго былъ лишенъ, онъ какъ-будто ожилъ и своимъ ласковымъ обращеніемъ оживлялъ всъхъ окружающихъ.

"Въ Петербургъ",—писалъ онъ своему пріятелю, коменданту Ново-Петровскаго укръпленія Ускову, — "мнъ живется хорошо; живу въ Академіи, товарищи-художники меня полюбили, а мои многочисленные земляки просто на рукахъ носять. Словомъ, я вполнъ счастливъ".

Отогръвшись въ атмосферъ любви и сочувствія, Шевченко началь съ большимъ рвеніемъ занятія живописью. Растративъ въ ссылкъ свою технику, онъ не дерзалъ приниматься за большую картину, а писалъ этюды сепіей и акварелью и дълалъ гравюры съ произведеній Рембрандта. Муза поэзіи тоже стала изръдка посъщать его, ибо къ 1858 г. относится его прекрасное стихотвореніе къ Музъ, въ которомъ онъ благодаритъ богиню за то, что никогда не покидала его и всячески помогала ему переносить выпавшія на его долю страданія. Повидимому, все сбылось, о чемъ онъ мечталъ въ ссылкъ, но только повидимому. Петербургская обстановка не могла долго удовлетворять поэта. Душа его томилась тоскою по родинъ. Его угнетало одиночество, его тянуло на Украину.

"Что же мив двлать съ собою"? — спрашиваеть онъ своего родича и друга В. Шевченка, — "я съ ума сойду на чужбинъ и въ одиночествъ".

Съ первымъ весеннимъ вѣтромъ онъ уѣхалъ на украину въ Кіевскую губернію, къ Вареоломею Шевченку, выбившемуся, подобно ему, съ помощью своего ума и энергіи изъ-подъ ярма крѣпостного права. Оттуда онъ направился въ родное село, видѣлся съ родными и провелъ нѣсколько дней у своей любимой сестры, Ирины Григорьевны, которая разсказывала ему, сколько горя вытерпѣла она со времени послѣдняго свиданія съ нимъ; при чемъ и разсказчица и слушатель оба заливались слезами. Пребываніе въ зеленомъ уголкѣ Украйны такъ полюбилось Шевченку, что онъ рѣшилъ окончить здѣсь дни свои и умолялъ своего родича высмотрѣть ему небольшой участокъ земли въ живописной мѣстности надъ Днѣпромъ, гдѣ онъ могъ бы построить себѣ хату.

— "Слава мив не помогаеть",—писаль онъ,—"и если я не заведу собственнаго очага, то она и въ другой разъ потянеть меня туда, куда Макаръ гонить пасти телять. Такъ или иначе, а необходимо гдъ-нибудь преклонить голову. Въ Петербургъ не высижу,—онъ меня придавитъ".

Съ планомъ переселенія въ Малороссію стояль въ связи и другой планъ Шевченка. Поэту мучительно котелось коть подъ старость да обзавестись семьей. Непремъннымъ условіемъ для этого онъ ставилъ, чтобы его будущая жена была не барышня, а дочь народа. Увидавъ у Вареоломея миловидную наймычку Харитину, онъ вообразилъ, что уже нашелъ свое счастье и, возвратясь въ Петербургъ, не разъ просилъ письменно Вареоломея быть его сватомъ, переговорить съ родными дъвушки и съ ней самой и отвъчать ему поскоръе – да или нътъ. Когда же дъло съ Харитиной не выгоръло, и она наотръзъ отказала поэту главнымъ образомъ потому, что онъ-панъ и не ровня ей, Шевченко не оставилъ своей мысли о женитьов, облюбоваль воспитанницу Макаровыхъ, Лукерью, надълиль ее всевозможными совершенствами и влюбился въ свою собственную мечту. Но когда и здесь его постигла неудача и разочарованіе, онъ не выдержаль и сталь искать утвшенія въ винъ. Но время было не такое, чтобы предаваться личному горю, тъмъ болъе, что у него было на рукахъ святое дъло выкупа своихъ родныхъ изъ кръпостной неволи. Это ему удалось выполнить съ помощью литературнаго фонда, и родные его получили свободу за нъсколько мъсяцевъ до 19 февраля.



Въ то время, какъ надъ Русью уже загоралась заря освобожденія, и всв готовились къ живой и двятельной работв на пользу народа, здоровье Шевченка становилось все хуже и хуже. Въ январъ 1861 г. было ръшено докторами, что у него водянка, и что дни его сочтены. Судьба, преслъдовавшая горемыку всю жизнь, жестоко посмъялась надъ нимъ, пославъ ему смерть за нъсколько дней до обнародованія манифеста 19 февраля, возв'єстившаго всему міру конецъ рабства въ Россіи \*). Подобно Моисею, онъ умеръ на рубежъ обътованной земли, не насладившись видомъ освобожденнаго народа, не приложивъ рукъ къ работъ на пользу его образованія. Эта трагическая сторона смерти Шевченка прекрасно освъщена Некрасовымъ въ его извъстномъ любителямъ поэзіи, хотя и не вошедшемъ въ полное собраніе сочиненій, стихотвореніи: "На смерть Шевченка". Описавъ вкратцъ жизнь Шевченка и всъ испытанныя имъ въ ссылкъ страданія, поэть заключаеть следующими стихами:

> Кончилось время его несчастливое; Все, чего съ юности ранней не видывалъ, милое сердцу ему улыбалося,— Тутъ ему рокъ позавидовалъ: Жизнь оборвалася.

Такова была многострадальная, оборвавшаяся на 48 году жизнь Шевченка. Судьба увънчала его чело ореоломъ страданія какъ бы для того, чтобы онъ сталъ милъе и дороже не только для своихъ земляковъ, но и для всего русскаго, общества, и если бы посмертная любовь людей могла вознаградить человъка за претерпънныя имъ на землъ страданія, то Шевченко могъ бы быть названъ счастливцемъ, ибо его имя окружено такимъ почетомъ и такою любовью, которая ръдко выпадаетъ на долю художниковъ слова. Поэзія Шевченко въ высшей степени субъективна; она такъ тъсно связана съ его жизнью, что онъ составляютъ одно неразрывное цълое. Всъ звуки, которые издавала его лира, были звуки шедшіе отъ души, звуки выстраданные, на которыхъ запеклась кровь его сердца. Но талантъ Шевченка былъ слиш-



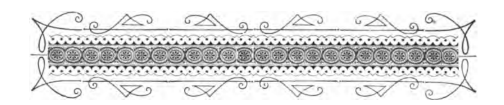
<sup>\*) &</sup>quot;Бъдный Шевченко",—говоритъ Костомаровъ въ своей "Автобіографін",— "нъсколькими днями не дождался великаго торжества всей Россіи, о которомъ только могла мечтать его долго страдавщая за народъ муза: менъе чъмъ черезъ недълю послъ его погребенія во всъхъ церквахъ Русской Имперіи прозвучалъ Высочайшій Манифестъ объ освобожденіи крестьянъ отъ кръпостной зависимости. Этоть манифестъ давно уже былъ готовъ, но опубликованіе его было пріостановлено до поста, чтобы дать народу возможность отпраздновать великое событіе не въ кабакахъ, а въ церквахъ и домашнихъ кружкахъ".

комъ великъ, чтобы замкнуться въ тъсную гамму личныхъ ощущеній; онъ великъ тъмъ, что въ его пъсняхъ отразилась коллективная душа украинскаго народа, который, по мъткому выраженію Костомарова, какъ бы избралъ его своимъ уполномоченнымъ, чтобю онъ повъдаль міру его судьбу и страданія и озариль бы свътомъ поэзіи все, что таилось въ народной душь. Но, отражая народную жизнь, Шевченко не забываль также озарять ее свътомъ культурныхъ идей. Онъ былъ не только народнымъ, но и національнымъ поэтомъ, сладкозвучнымъ выразителемъ гуманныхъ идеаловъ современной ему украинской интеллигенціи. Все о чемъ думала и гадала украинская образованная молодежь сороковыхъ годовъ, все это явилось у Шевченка, облеченное въ яркіе поэтические образы и согрътое огнемъ его горячаго поэтическаго сердца. Подобно пророку Лермонтова, Шевченка всю жизнь неустанно проповъдываль "любви и правды чистыя ученья"; подобно пророку Пушкина, онъ хотъль "глаголомъ жечь сердца людей", чтобъ сдълать ихъ справедливъе и гуманнъе. Онъ молилъ Бога, чтобы Онъ далъ его словамъ святую силу--

Аюдскее сердце пробивать.
Молю, рыдаючи: пошли;
Подай душт убогой силу
Шобъ огненно заговорыла,
Шобъ слово пламенемъ взялось,
Шобъ людямъ серце растопыло
И на Вкраину понеслось.

Въ этомъ неумолкаемомъ призывъ къ правдъ, гуманности и свободъ заключаются культурное и воспитательное значеніе произведеній нашего поэта, сообщающее его стихамъ въчную юность. "Читая стихотворенія Шевченка, вы, — по словамъ одного даровитаго русскаго критика (И. И. Иванова), — будто положили руку на больную грудь вашего брата или друга, и чувствуете, что подъ нею бьется сердце не простого страдальца, а великое сердце великаго народа!"...





## Первые четыре года ссылки Шевченка.

Описывая жизнь Шевченка въ ссылкъ, почтенный біографъ поэта М. К. Чалый 1) заменаеть, что почти единственнымъ матеріаломъ для этого тяжкаго для Шевченка десятильтія служать разбросанныя по страницамъ его Диевника воспоминанія, да нъсколько уцълъвшихъ писемъ къ пріятелямъ. Хотя книга г. Чалаго вышла въ свъть всего шесть лъть тому назадъ, но съ тъхъ поръ матеріаль для біографіи Шевченка значительно увеличился: основанная на офиціальныхъ данныхъ статья Е. Гаршина Шевченко въ ссылкъ (Истор. Въстникъ 1886, январь) дала твердыя хронологическія рамки для всёхъ будущихъ біографовъ поэта; на страницахъ Кіевской Старины (1883 г., январь-апръль) появились письма Шевченка къ его другу и товарищу по ссылкъ Брониславу Залъсскому (1853—1857 гг.), а газета Совто (1882 г., №111) напечатала интересныя воспоминанія Наты Усковой, дочери коменданта Новопетровскаго укръпленія- оба весьма важныя для характеристики последнихъ леть пребыванія Шевченка въ ссылкъ. Кромъ всего этого, въ нашемъ распоряжени находятся неизданныя письма Шевченка къ его другу и покровительницъ княжнъ В. Н. Ръпниной, бросающія яркій свъть на пребываніе Шевченка въ Орской кръпости. Это тъ самыя письма, безвозвратную потерю которыхъ оплакивалъ г. Чалый<sup>2</sup>). Наконецъ, счастли-

і) Жизнь и произведенія Шевченка. Кіевъ, 1882 г., стр. 65.

<sup>2)</sup> За позволеніе воспользоваться для настоящей статьи этимъ драгоціннымъ матеріаломъ мы приносимъ глубокую благодарность высокоуважаемой кн. В. Н. Репниной, до сихъ поръ свято хранящей память о своемъ другів и живо интересующейся всімъ, что пишется о немъ.

вый случай свель насъ съ старымъ другомъ Шевченка Ө. М. Лазаревскимъ, занимавшимъ поэта еще въ Оренбургъ. Съ свойственнымъ ему безпримърнымъ радушіемъ, за которое отъ имени всъхъ поклонниковъ поэта приносимъ ему искреннее спасибо, Ө. М. не только сообщилъ намъ массу интересныхъ подробностей о жизни Шевченка въ Оренбургъ (въ 1849—1850 г.), но предоставилъ въ наше распоряжение одно письмо, нъсколько неизданныхъ стихотвореній и свои рукописныя зам'тки на книгу г. Чалаго. На Ө. М. Лазаревскомъ, какъ на единственномъ изъ оставшихся въ живыхъ друзей Шевченка и очевидцевъ его жизни въ Оренбургъ, лежить священная обзанность сказать свое правдивое слово и разсвять тумань, облекающій въ особенности первые годы жизни Шевченка въ ссылкъ. Пользуясь имъющимся у насъ подъ рукой матеріаломъ, попытаемся сдълать нъсколько дополненій и поправокъ къ разсказу г. Чалаго касательно знакомства поэта съ кн. Репниной и первыхъ годовъ его пребыванія на востокъ Россіи.

Разсказъ г. Чалаго о началъ знакомства Шевченка съ семействомъ кн. Репнина не совсъмъ точенъ. "Князь Н. Г. Репнинъразсказываеть г. Чалый, узнавъ о художественномъ талантв новоприбывшаго въ Малороссію живописца Шевченка, пригласилъ его къ себъ для снятія копіи съ своего портрета, и когда копія была сдълана довольно удачно, то Шевченка просили остаться въ домъ на болъе продолжительное время, и поэть провелъ здъсь всю зиму 1844 г. (стр. 41). По словамъ кн. Репниной дъло происходило нъсколько иначе: Шевченко прівхаль въ ихъ помъстье Яготинъ не по приглашенію ея отца, а по порученію своего знакомаго Г. С. Тарновскаго 1), заказавшаго ему копію съ портрета князя; привезъ же его съ собой и представилъ семейству Репниныхъ А. В. Капнисть, у котораго онъ въ это время гостилъ. Это происходило не въ 1844 г., но лътомъ 1843 г., что доказывается между прочимъ написанной осенью того же года и посвященной кн. Репниной поэмой Безталанный. Съ перваго разу Шевченко произвелъ на своихъ новыхъ знакомыхъ весьма симпатичное впечатленіе. Онъ держаль себя скромно, просто, но съ большимъ достоинствомъ; въ немъ не было ни стремленія рисоваться своимъ поэтическимъ призваніемъ, ни желанія подыгрываться подъ об-

<sup>1)</sup> Изв'єстнаго богача и мецената, влад'єльца очаровательной Качановки, гді подолгу гостили Глинка, историкъ Малороссіи Н. А. Маркевичъ, Е. П. Гребенка, піанисть Дрейшокъ и др. Два письма Шевченка къ Г. С. Тарновскому напечатаны въ "Кіевской Старинъ" (1883 г. февраль). Орлиный носъ Г. С. черниговскій острякъ Ширай мітко назваль серпомъ, пожинающимъ грощи.



щій тонъ. Первое время онъ быль нъсколько сдержань, но простота и радушіе, царствовавшія въ гостепріимномъ дом'в кн. Репниныхъ, подъйствовали на него благотворно; смущение его прошло; чувствуя, что его окружають добрые, симпатизирующіе ему, люди, онъ видимо ободрился, завелъ оживленный разговоръ и чуть ли не въ тоть же день до того разошелся, что сталь пъть малороссійскія пъсни, съ гръхомъ пополамъ акомпанируя себъ на фортепіано. Изв'єстно, что Шевченко мастерски исполняль народныя украинскія пронаводило глубокое впечатльніе на слушателей. По словамъ г. Кулиша, Шевченко въ эту эпоху своей жизни быль безспорно лучшимъ во всей Малороссіи пъвцомъ народныхъ пъсенъ (Чалый, стр. 61); вспоминая о пъніи Шевченка, кн. Репнина говорить, что оно поразило ее своей глубокой задушевностью, что мягкій, дышащій грустью голось нашего кобзаря (баритонъ съ высокими теноровыми нотами) невольно проникалъ въ душу. Ободренный ласковымъ пріемомъ и польщенный приглашеніемъ радушныхъ хозяевъ, Шевченко остался гостить у кн. Репниныхъ. Это почтенное семейство, соединявшее въ себъ все ръже и ръже встръчающійся въ наше время аристократизмъ породы съ духовнымъ аристократизмомъ, съ возвышенностью идей и чувствъ, сразу сумъло оцънить въ Шевченкъ внутренняго человъка и не усомнилось поставить на равную ногу съ собой бывшаго кръпостного. Особенно подружился Шавченко съ прекрасной и умной дочерью князя, Варварой Николаевной, которая, пренебергая общественными предразсудками, смфло протянула ему руку черезъ раздълявшую ихъ соціальную бездну и стала близкимъ другомъ, сестрой и воплощенной совъстью поэта. Какое значение имъла эта дружба для Шевченка-это всего лучше видно изъ писемъ княжны къ поэту, напечатаныхъ въ книгъ г. Чалаго (стр. 43-48), и изъ посвященія ей написанной на русскомъ языкъ поэмы Тризна или Безталанный, гдв Шевченко называеть княжну добрымь ангеломь, пробудившимъвънемъ своими ръчами мечты ораъ 1). Дружба эта под-

<sup>1)...</sup> Для Васъ я радостно сложилъ Свои житейскія оковы, Священнодействовалъ я снова И слезы въ звуки перелилъ. Вашъ добрый ангелъ осънилъ Меня безсмертными крылами И тихоструйными ръчами

Мечты о раз пробудилъ. (Поэмы, повъсти разсказы Шевченка на русскомъ языкъ. Изданіе редакціи "Кіевской Старины". Кіевъ, 1888 г., стр. 575).

держивалась неръдкими прівздами Шевченка въ Яготинъ и постоянной перепиской. Къ сожальнію, относящіяся къ этой поръ письма Шевченка не нашлись въ бумагахъ кн. Решниной, хотя, по словамъ ея, они непремънно должны сохраняться въ яготинскомъ архивъ. Но за то въ бумагахъ поэта сохранились нъсколько собственноручныхъ отрывковъ кн. Решниной, написанныхъ большею частью для Шевченка и навъянныхъ бесъдами съ нимъ. Одни изъ нихъ (какъ напримъръ, Часовия, Иъснъ нищаю, Напутственная молитеа) представляють собой вольные переводы изъ Зейдлица; другіе, принадлежащіе перу самой княжны и проникнутые истинно-братской нъжностью къ поэту, могуть быть по всъмъ правамъ отнесены къ тому разряду произведеній, которымъ Тургеневъ далъ названіе Стихотвореній въ прозъ. Таковы: Марія, Сестра и Возмобленная и Пророчество \*). Сама княжна Репнина въ письмъ къ издателю "Русскаго Архива", желая опровергнуть проникшее въ литературу романическое толкование этихъ отрывковъ, такъ объясняеть происхожденіе ихъ: "Присутствіе поэта въ нашемъ домъ одушевляло меня и, не имъя дара выражаться стихами, я выливала мысли прозой и мало ли что я тогда писала, не какъ героння романа, а какъ живая душа, въ которой открылся заржавленный вслудствіе бользни, горестей долгаго пребыванія за границей клапанъ. Услышавъ поэтическія выраженія наболівшей души, я вторила ей своими скромными строками и сообщила нъкоторыя изънихъ симпатичному человъку, который называлъ меня сестрой, что было совершенно естественно при нашихъ дружескихъ отношеніяхъ" \*\*).

Не желая повторять старую исторію о причинахъ ареста и ссылки Шевченка и его друзей, замѣтимъ только, "что въ іюнѣ 1847 г. Шевченко, обвиненный въ сочиненіи пасквиля и карикатуры на одно высокопоставленное лицо, былъ отправленъ изъ Петропавловской крѣпости, гдѣ онъ содержался нѣсколько мѣсяцевъ, въ Оренбургъ и зачисленъ въ отдѣльный оренбургскій корпусъ рядовымъ съ правомъ выслуги, но съ запрещеніемъ писать и рисовать и чтобы отъ него—какъ сказано въ бумагѣ отъ военнаго министра къ командиру оренбургскаго отдѣльнаго корпуса генералу Обручеву—ни подъ какимъ видомъ не могло исходить возмутительныхъ и пасквильныхъ сочиненій \*\*\*\*).

<sup>\*\*\*)</sup> Гаршинъ, Шевченко въ ссыякъ ("Истор. Въстникъ", 1886 г., январь, стр. 159). Повидимому, это запрещеніе первоначально не распространялось на



<sup>\*)</sup> Въ книге Чалаго напочатаны три изъ нихъ: Часовия, Сестра и Возлюбленная и Пророчество.

<sup>\*\*)</sup> Русскій Архивъ, 1887 г. № 6.

Узнавъ, что Шевченка привезли въ Оренбургъ, служивщій въ оренбургской пограничной комиссіи О. М. Лазаревскій, тогда еще не знавшій поэта лично, немедленно отправился къ чиновнику особыхъ порученій при Обручевъ полковнику Е. М. Матвъеву съ просьбой сдълать все возможное для облегченія его горькой участи. "Все, что можно сдълать для него-будеть сдълано" -- отвъчалъ бравый полковникъ, одинъ изъ благороднъшихъ людей въ Оренбургъ, всегда относившійся къ судьбъ поэта съ истиннымъ участіемъ. Оть Матвъева Лазаревскій прошель въ казармы, куда помъстили Шевченка. Онъ засталъ поэта лежащимъ ничкомъ въ одномъ бълъъ на нарахъ и углубленнымъ въ чтеніе библіи \*). Проученный горькимъ опытомъ, недавно жестоко поплатившійся за свою довърчивость, Шевченко приняль посътителя весьма сдержанно, но звуки родной ръчи и непритворное участіе, свътившееся въ глазахъ вошедшаго, скоро разсвяли его подозрительность, и онъ даль слово въ тоть же день постить Лазаревскаго. Съ тъхп поръ до самаго перевода своего въ Орскую кръпость, который послъдоваль въ томъ же іюнъ, Шевченко былъ частымъ гостемъ въ домъ Лазаревскаго, гдъ его встръчали съ восторгомъ служившіе въ Оренбургъ земляки, сдълавшіеся изъ почитателей его таланта его искренними друзьями. Благодаря хлопотамъ этихъ друзей, нашедшихъ путь къ двумъ вліятельнымъ лицамъ въ Орской кръпости, попечителю прилинейныхъ киргивовъ Александрійскому и непосредственному начальнику Шевченка, командиру расположеннаго тамъ батальона Мъшкову, пребываніе поэта въ этомъ захолусть в было сноснве, чвиъ можно было ожидать. Правда, юридически онъ былъ простой поднадзорный солдать, котораго не только офицерь, но любой фельдфебель могь отдуть по щекамъ, но на самомъ дълъ онъ находился въ исключительномъ положеніи; офицеры обращались съ нимъ, какъ съ товарищемъ, и если Шевченко тъмъ не менъе страдалъ нрав-

письма; по крайней мѣрѣ въ этомъ смыслѣ понимали запрещеніе не только самъ поэть, но и его ближайшіе начальники, которые очень хорошо знали, что Шевченко переписывается съ своими друзьями ѝ не препятствовали ему въ этомъ. Но впослѣдствіи въ Петербургѣ посмотрѣли на дѣло иначе, и когда при обыскѣ въ Оренбургѣ у Шевченка нашлись письма и рисунки, то ближайшимъ начальникамъ его было сдѣлано строгое внушеніе за допущеніе этихъ послабленій (см. Гаршинъ, Шевченко въ ссылкѣ, стр. 168).

<sup>\*)</sup> Это была та самая библія, которую дали Шевченку въ Петропавловской кръпости, когда онъ, умирая отъ скуки, просиль что нибудь почитать и съ ко торой онъ впослъдствіи никогда не разставался. Въ настоящее время она хранится у  $\Theta$ . М. Лазаревскаго.

ственно, то это происходило главнымъ образомъ вследствіе тоски по родинъ, мучительнаго сознанія безправности своего положенія и тяготъвшаго надъ нимъ запрещенія писать и рисовать. Онъ избъгалъ этого запрещенія, пиша украдкой или по ночамъ, когда всв въ казармахъ спали, но рисовать при такой обстановкв, рискуя ежеминутно быть захваченнымъ съ поличнымъ, было почти невозможно, не говоря уже о томъ, что у него не было при себъ никакихъ принадлежностей для рисованья. А между тъмъ новый край, куда его забросила судьба, съ его оригинальной физіономіей и живописнымъ населеніемъ представляль большой соблазнъ для художника, и запрещеніе рисовать являлось весьма тяжелымъ лишеніемъ. Не будучи въ состояніи выносить этого лишенія, Шевченко вскоръ по прибытіи въ Орскую кръпость обращался къ шефу жандармовъ о разръшеніи ему рисовать портреты и пейзажи, но просьба его была оставлена безъ последствій (Гаршинъ, Шевченко въ Ссылкъ, стр. 159).

Изъ Орской кръпости Шевченко написалъ свое первое письмо къ кн. Репниной, вложивъ его въ письмо къ общему пріятелю А. И. Лизогубу \*). Въ письмъ этомъ Шевченко, какъ истый украинецъ, пытается ударить лихомъ объ землю и отнестись юмористически къ своему положенію, но это ему плохо удается и его смъхъ сквозь слезы отдается въ сердцъ больнъе самаго горькаго плача. "Вы непремънно разсмъялись бы-пишеть Шевченко — если бы увидъли теперь меня: вообразите себъ самаго неуклюжаго гарнизоннаго солдата, растрепаннаго, небритаго, съ чудовищными усами-и это буду я! Смешно, а слезы катятся. Что дълать? Такъ угодно Богу; видно я мало терпълъ въ моей жизни. Правда, что прежнія мои страданія въ сравненіи съ настоящими были дътскія слезы. Горько, невыносимо горько! И при всемъ этомъ горъ мнъ строжанше запрещено рисовать что бы то ни было и писать (окромя писемъ). А здъсь такъ много новаго; киргизы такъ живописны, оригинальны и наивны, сами просятся подъ карандашъ, -- и я одуръваю, когда смотрю нихъ. Мъстоположение адъсь грустное, однообразное: тощія ръчки Урадъ и Орь, обнаженныя сърыя горы и безконечная киргизская степь. Иногда эта степь оживляется бухарскими караванами (на верблюдахъ), какъ волны моря зыблющимися вдали и своею жизнью удвоивающими тоску. Я иногда выхожу за кръпость къ караванъ-сараю или мъновому двору, гдъ обыкновенно бухарцы разбивають свои разно-

<sup>\*)</sup> Письма Шевченка къ Лизогубу напечатаны у г. Чалаго (стр. 67-72).

цвътные шатры. Какой стройный народъ! какія прекрасныя годовы! и какая постоянная важность безъ малъйшей гордости! Если бы мет можно было рисовать, сколько бы я вамъ прислалъ новыхъ и оригинальныхъ рисунковъ, но что дълать? Смотръть же и не рисовать-это такая мука, которую пойметь только истинный художникъ". Не получая долгое время отвъта отъ кн. Репниной, Шевченко въ письмъ къ Лизогубу (отъ 12-го декабря 1847 г.) осыпаеть его вопросами о своемъ далекомъ другъ: "Были ли Вы въ Яготинъ лътомъ? Что тамъ дълается? Гдъ теперь живуть яготинскія анахоретки?... Я писаль черезь Вась къ В. Н.; не знаю, дошло ли мое письмо; не знаю, что она, сердечная, подълываеть? Скажите ей, когда увидите, или письменно попросите, чтобы она написала мив хоть строчку. Ея прекрасная и добрая душа ввроятно часто навъщаеть меня въ неволъ" (Чалый, стр. 68). Получивъ наконецъ давно ожидаемое письмо, поэть до тъхъ поръ читалъ и перечитывалъ его, пока не выучилъ наизусть \*). Любо и бодро стало у него на душт при мысли, что старыя друзья не отреклись отъ него въ несчастіи; въ такомъ бодромъ настроеніи духа Шевченко встрітиль 25 февраля — день своих именинъ. "Я какъ бы отъ тяжелаго сна проснуся" — пишеть онъ кн. Репниной-, когда получу письмо отъ кого нибудь не отрекшагося меня, а Ваше письмо перенесло меня, кромъ того, изъ мрачныхъ казармъ на мою родину и въ Вашъ прелестный Яготинъ. Какое чудное наслаждение воображать тъхъ, которые воспоминають обо мнв, хотя ихъ очень мало. Но счастливъ кто доволенъ малымъ, а въ настоящее время я принадлежу къ самымъ счастливымъ: бесъдуя съ Вами, я праздную 25 февраля не шумно, какъ это было прежде, но такъ тихо, тихо и такъ весело, какъ никогда не праздновалъ. И за эту великую радость я обязанъ Вамъ и Г. И. \*\*). Да осънитъ Васъ благодать Божія! Пишите ко

<sup>\*)</sup> Письмо это вмъстъ съ другими письмами кн. Репниной, отобранными у Шевченка при обыскъ въ Оренбургъ весной 1850 г., хранится въ архивъ Ш-го Отдъленія собственной Е. И. В. канцеляріи (нынъ Департаментъ Исполнительной Полиціи). Письма кн. Репниной къ Шевченку напечатаны много въ Кіевской Старинъ 1893 (мартъ), а письма А. И. Лизогуба тамъ же 1900 (сентябрь).

<sup>\*\*)</sup> Глафира Ивановна Бурковская, урожденная Псіолъ. Она и все ея семейство были очень дружны съ семействомъ Репниныхъ. По смерти любимаго мужа Г. И. не разставалась съ кн. Репниной и года два тому назадъ умерла въ Москвъ въ ея домъ. Сестры Псіолъ были весьма образованныя и талантливыя дъвушки. Глафира Ивановна прекрасно рисовала, а Александра Ивановна весьма недурно писала малороссійскіе стихи. Одно изъ ен стихотвореній Свячена вода очень нравилось Шевченку, который въ своихъ письмахъ не разъ просилъ при-

мив такъ часто, какъ вамъ время позволяеть; молитва и Ваши искреннія письма болье всего помогуть мив нести кресть мой. Евангеліе я имъю, а книги, о которыхъ я просилъ\*), пришлите, это для меня хоть малое, но все же развлечение". Далве письмо Шевченка принимаеть видъ дневника (оно писалось отъ 25 до 29 февраля 1848) и бросаетъ много свъта на среду, въ которой онъ вращался, и на его тогдашнее душевное настроеніе. 26 февраля. Вчера я не могъ кончить письма, потому что солдаты товарищи кончили ученье; начались разсказы, кого били, кого объщались бить; шумъ, крикъ, балалайка выгнали меня изъ казармъ. Я пошелъ на квартиру къ офицеру (меня, спасибо имъ, всъ принимаютъ какъ товарища) и только что расположился кончать письмо... Вообразите мою муку — хуже казармъ, а эти люди (да простить имъ Богъ!) съ большей претензіей на образованность и знанія приличій, потому что ніжоторые изъ нихъ присланы изъ западной Россіи. Боже мой! Неужели и миъ суждено быть такимъ? Страшно! Пишите ко мнв и присылайте книги. 28 февраля. Вчера я просидель до утра и не могь собраться съ мыслями, чтобы кончить письмо. Какое то безотчетное состояніе овладъло мной. Пріидите всю труждающіеся и обремененные и Азт упокою вы. Передъ благовъстомъ къ заутрени пришли мив эти слова Распятаго за насъ, и я какъ бы ожиль, пошель къ заутрени и такъ радостно, чисто молился, какъ, можетъ быть, никогда прежде. Я теперь говъю и сегодня причастился св. таинъ. Желалъ бы, чтобы вся моя жизнь былатакъ чиста и прекрасна, какъ сегодняшній день! Ежели Вы имъете книгу Оомы Кемпійскаго О подражаніи Христу (переводъ Сперанскаго), то пришлите ради Бога. Весной предстоитъ походъ въ степь на берега Аральскаго моря для построенія новой кръпости. Бывалые въ подобныхъ походахъ здъшнюю жизнь въ-Орской кръпости сравнивають съ Эдемомъ. Каково же должно быть тамъ, если здъсь Эдемъ? Но никто какъ Богъ. Одно меня печалить — туда не ходить почта и прійдется годь, а можеть быть и три (коли переживу) не имъть сообщенія ни съ къмъ близкимъ моему сердцу. Пишите, еще мартъ мъсяцъ нашъ, а тамъ да будеть воля Божія!" Получивъ это отчаянное посланіе,

<sup>•)</sup> Гоголя. Выбранныя мыста изъ переписки съ друзьями и Чтенія въ московскомъ общество исторіи и древностей.



слать ему это стихотвореніе (см. письмо къ Лизогубу въ книгѣ г. Чалаго, стр. 70). Въ письмъ къ кн. Ръпниной онъ повторяеть свою просьбу, прибавляя, что эта святая вода оросить его увядающее сердце.

ки. Репнина рискнула написать къ шефу жандармовъ письмо, въ которомъ, изображая яркими красками нравственную пытку художника, умоляла графа Орлова во имя человъколюбія разръшить Шевченку рисовать, прибавляя при этомъ, что правосудіе, переходящее свои границы, становится жестокостью (la justice qui dépasse des bornes devint la cruauté)\*). Письмо это осталось безъ отвъта, но мы увидимъ впослъдствіи, что гр. Орловъ припомниль ки. Репниной ея ходатайство за Шевченка. Въ письмъ къ кн. Репниной Шевченко, между прочимъ, сообщаеть любопытный и досель неизвъстный факть, что со дня прибытія въ Орскую кръпость онъ велъ свой дневникъ и въ грустную минуту сжегь его на свъчъ. "Я дурно сдълаль, миъ послъ жаль было моего дневника, какъ матери своего дитяти, хотя и урода". Фактъ этотъ стоить въ ръзкомъ противоръчіи съ извъстнымъ заявленіемъ Шевченка въ его позднъйшемъ Дневникъ (начатомъ въ Новопетровскомъ укръпленіи въ годъ освобожденія и напечатанномъ въ журналъ Основа за 1861 годъ), гдъ онъ радуется, что ему въ продолжение десятилътней ссылки не пришла въ голову мысль обзавестись записной тетрадью. "Чтобы я записаль въ ней? Правда, въ продолжение этихъ десяти лътъ я видълъ даромъ то, что не всякому удается видъть, но какъ я смотрълъ на все это? Какъ арестанть смотрить изъ тюремнаго ръшетчатаго окна на свадебный поъздъ. Одно воспоминаніе о прошедшемъ и видънномъ въ продолженіе этого времени приводить меня въ трепеть; а что же было бы, если бы я записаль эту мрачную декорацію и грубыхъ лицедфевъ, съ которыми мив довелось разыгрывать эту монотонную десятильтнюю драму! Мимо пройдемъ, мимо минувшаго моего, моя коварная памяты! забудемъ и простимъ темныхъ людей, какъ простилъ милосердый Человъколюбецъ!" Съ трудомъ върится, чтобы поэть въ данномъ случав совершенно позабыль о своемь первомь дневникв, чтобы коварная память не подсказала ему такого сравнительно важнаго въ его грустной жизни факта. Скорве можно предположить, что онъ сознательно скрыль истину, не желая подводить подъ отвътственность своихъ добрыхъ начальниковъ, которымъ навърное досталось бы, если бы дошли слухи, что отданный подъ строжайшій надзоръ Шевченко, вопреки запрещенію, имълъ возможность что либо сочинять. Руководимый тыми же побужденіями, поэть въ письмахъ къ друзьямъ постоянно жалуется, что онъ не

<sup>\*)</sup> Письмо кн. Репниной къ гр. Орлову напечатано въ моей стать в Новые матеріалы для бюграфіи Шевченко ("Кіевская Старина" 1893, марть).

имъетъ возможности ничего написать \*), тогда какъ на самомъ дълъ извъстно, что онъ даже въ первые самые тяжелые годы ссылки написаль не мало стихотвореній, что онъ ихъ вписывалъ въ маленькую переплетенную въ дегтярный товаръ книжечку, которую онъ постоянно носилъ при себъ въ голенищъ сапога и которую впослъдствіи въ Петербургъ показывалъ Костомарову и Тургеневу \*\*).

Экспедиція къ Аральскому морю, которой такъ страшился Шевченко, состоялась весной 1848 г. Но она оказалась далеко не такъ тяжелой, какъ онъ предполагалъ. Начать съ того, что начальникъ экспедиціи, добрайшій и благороднайшій А. И. Бутаковъ относился къ нему въ высшей степени сердечно, что, благодаря его ходатайству, Обручевъ разръшилъ Шевченку снимать виды въ степи и берега Аральскаго моря. Офицеры, участвовавшіе въ экспедиціи, следовали примеру своего начальника и наперерывь осыпали любезностями поэта, а одинь изъ нихъ, штабсъкапитанъ Макшеевъ, дълилъ съ нимъ хлъбъ соль и радушно предложиль ему для ночлега собственную палатку. Въ такомъ отдаленномъ походъ не могло быть и ръчи о строгомъ соблюдении дисциплины; Шевченко ходиль въ партикулярномъ платьй и отпустиль себъ большую бороду, такъ что совершенно пересталь быть похожимъ на салдата. Это послъднее обстаятельство подало поводъ къ забавному случаю, занесенному поэтомъ въ свой Дневникъ. "Въ 1848 г. - разсказываетъ Шевченко - послъ трехмъсячнаго плаванія по Аральскому морю, мы возвратились въ устье Сыръ-Дарьи, гдъ должны были провести зиму. У форта на островъ Косъ-Аралъ, гдъ занимали гарнизонъ уральскіе казаки, вышли мы на берегъ. Уральцы, увидъвъ меня съ широкой, какъ лопата, бородою, тотчасъ смекнули, что я непремънно мученикъ за въру. Донесли тотчасъ же своему командиру, а тотъ, не будучи дуракъ, зазвалъ меня въ камышъ, да бацъ передо мною на колъни. "Благословите. батюшка! Мы, говорить, ужь все знаемъ". Я тоже, не дуракъ, смекнуль, въ чемъ дело, да и хватилъ самымъ раскольничьимъ благословеніемъ. Восхищенный эсауль облобызаль мою руку и вечеромъ задалъ намъ такую пирушку, какая намъ и во снъ не грезилась". (Основа 1861 г.).

Аральская экспедиція длилась безъ малаго полтора года. Въ продолженіе этого времени Шевченко почти не имълъ извъ-

<sup>\*\*)</sup> Книжечка эта хранится въ настоящее время у В. М. Лазаревскаго.



<sup>\*)</sup> Въ письмъ къ Кухаренку отъ 22 апръля 1857 г. Шевченко говоритъ: "Самъ не напысавъ нічого (да и якъ йго було пысать?), а теперь уже и Богъ його свядый знае, чы й напышу ще небудь путне. (Основа 1861, № 10).

стій о своихъ друзьяхъ и едва ли самъ писалъ кому либо изънихъ. "Я ни съ къмъ не переписывался—писалъ онъ впослъдствіи къ кн. Репниной—потому что не было возможности; почта ежели и ходитъ черезъ степь, то два раза въ годъ, а мнъ всегда въ это время не случалось бывать въ укръпленіи". Въ особенности причиняло ему нравственныя терзанія отсутствіе писемъсъ далекой родины.

И зновъ мыни не прывезла Ничого пошта зъ Украины! За гришнын, мабутъ, дила Караюсь я въ оцій пустыни Сердытымъ богомъ.

Не желая надрывать свою душу, видя, какъ другіе читаютъ и перечитываютъ полученныя съ родины письма, нашъ Тарасъ уходилъ на берегъ моря, пълъ заунывныя украинскія пъсни или вынималь изъ голенища сапога завътную книжечку и вписывалъвъ нее только что сочиненные стихи. Вообще во время пребыванія своего въ аральской экспедиціи Шевченко написалъ не маловещей, вошедшихъ потомъ въ собраніе его сочиненій; такъ между прочимъ отсюда онъ прислалъ Ө. М. Лазаревскому прекрасное стихотвореніе на Рожсдество (на Різдво).

Осенью 1849 г. экспедиція окончила свою задачу и по ходатайству А. И. Бутакова, бывшаго для поэта не только добрымъначальникомъ, но братомъ и другомъ, Шевченко былъ отправленъ. въ Оренбургъ, чтобы состоять при немъ и доканчивать подъ егоруководствомъ работы по описанію Аральскаго моря. Полугодичное пребываніе въ Оренбургъ (съ ноября 1849 г. по апръль 1850 г.) было сравнительно свътлой полосой въ ссыльной жизни Шевченка. Друзья-земляки съ О. М. Лазаревскимъ во главъ встрътили его съ восторгомъ и устроили въ честь его пирушку; кружокъ польскихъ изгнанниковъ (Брониславъ Залъсскій, Съраковскій, Станевичъ и др.), обыкновенно державшихся въ сторонъ и отъ русскихъ, и отъ малороссовъ, на этотъ разъ измънилъ своей привычкъ и считалъ за честь принимать у себя малорусскаго поэта-страдальца. Состоя при начальникъ аральской экспедиціи, Шевченко только номинально считался солдатомъ; онъ ходилъ въ партикулярномъ платьъ, не несъ воинской службы, жилъ не въ казармахъ, а въ домъ своего пріятеля, адъютанта при Обручевъ К. И. Герна, любезно предоставившаго въ его распоряжение пълый флигель, гдъ Шевченко устроилъ настоящую мастерскую. Тотчасъ по прибытіи въ Оренбургъ Бутаковъ представилъ глав-

ному начальнику края рисованный Шевченкомъ альбомъ видовъ береговъ Аральскаго моря и при этомъ распространился въ такихъ лестныхъ выраженіяхъ о художественаомъ талантъ Шевченка и пользъ, которую онъ принесъ экспедиціи, что Обручевъ объщаль ходатайствовать о производствъ Шевченка въ унтеръ-офицеры. Этому объщанию можно было повърить, ибо чуть не половинъ Оренбурга было извъстно, что Шевченко пишеть портреть жены начальника края М. П. Обручевой, конечно, не безъ въдома послъдняго. По словамъ О. М. Лазаревскаго, Шевченко вель въ это время жизнь кочевую: хотя онъ имълъ постоянную квартиру въ домъ Герна, но неръдко исчезалъ изъ дому и проводиль по нъсколько дней то у Лазаревскаго, то въ польскомъ кружкъ, за что ему не мало доставалось отъ земляковъ. Въ одинъ изъ своихъ приходовъ къ Лазаревскому Шевченко, находившійся въ веселомъ расположении духа, занесъ въ его записную книжку -слъдующее игривое и до сихъ поръ неизвъстное стихотвореніе:

Ой у саду у саду
Гулялы кокошки,
Чорнявая, билявая
Дзюбатая трошки.
Хочь я и дзюбата,
Таки жъ бо я пышна...
Сватай мене, сердце мее,
Я бъ за тебе выйшла.
Я бъ тебе любыла,
Ой я бъ тоби що субботы
Кучерыкы змыла.
Ой змыла бъ я, змыла,
Та ще й росчесала,
Ой я бъ тебе, сердце мое
Ще й поцилувала.

Въ записной книжкъ  $\Theta$ . М. есть еще одно стихотвореніе Шевченка, относящееся къ тому же времени, но оно уже слишкомъ игриво...

Изъ Оренбурга Шевченко послалъ В. Н. Репниной три письма. Первое отъ 14 ноября 1849 г. написано тотчасъ по возвращени и носитъ на себъ слъды тяжелыхъ впечатлъній, вынесенныхъ имъ изъ Аральской экспедиціи. Вотъ какими чертами описывалъ Шевченко свое тогдашнее душевное настроеніе: "немного прошло времени, а какъ много измънилось; по крайней мъръсами Вы уже не узнали бы во мнъ прежняго глупо-восторженнаго поэта. Нъть, я теперь стапъ слишкомъ благоразуменъ. Вообразите! въ продолженіе почти трехъ лътъ ни одной идеи

ни одного помысла вдохновеннаго... проза и проза или лучше сказать степь и степь. Да, В. Н., я самъ удивляюсь моему превращенію; у меня теперь почти нъть ни грусти, ни радости; зато есть миръ душевный, моральное спокойствіе до рыбьяго хладнокровія. Грядущее для меня какъ будто не существуєть. Ужели постоянныя несчастія могуть такъ печально переработать человъка? Да, это такъ. Я теперь совершенная изнанка бывшаго Шевченка-и благодарю Бога". Едва Шевченко сталъ отогръваться душой въ обществъ лицъ, искренно къ нему расположенныхъ, какъ его постигло новое разочарованіе. Передъ самымъ новымъ годомъ онъ узналъ, что представление Обручева о производствъ его въ унтеръ-офицеры оставлено безъ послъдствій и что ему снова подтверждено запрещеніе писать и рисовать; кромъ того до него дошли слухи, что весной его снова отправляють на Аральское море. Сообщая всё эти грустныя вести кн. Репниной, Шевченко прибавляеть: "воть какъ я встрътиль новый годъ! Не правда ли весело? Я сегодня пишу В. А. Жуковскому (я съ нимъ лично знакомъ) и прошу его объ исходатайствованіи позволенія мив только рисовать. Напишите и Вы, ежели Вы съ нимъ знакомы; или напишите Гоголю, чтобы онъ ему написалъ обо мнъ; онъ съ нимъ въ весьма хорошихъ отношеніяхъ. О большемъ не смъю Васъ безпокоить. Мнъ страшно дълается, когда я подумаю о киргизской степи. Съ отходомъ моимъ въ степь я долженъ буду переписку съ Вами прервать можеть быть на много лъть, а можеть быть и навсегда! Не допусти Господи! Ежели будете ко мнв писать, то сообщите свой настоящій адресь, и сообщите также адресъ Гоголя-и я ему напишу по праву малороссійскаго виршеплета. Я лично его не знаю. Я теперь, какъ падающій въ бездну, готовъ за все ухватиться. Ужасна безнадежность! Такъ ужасна, что одна только христіанская философія можеть бороться съ нею. Я Васъ попрошу, достаньте въ Одессъ, потому что я здёсь не нашель, и пришлите мне Өомы Кемпійскаго О подражании Христу \*). Единственная моя отрада въ настоящее время-это Евангеліе. Я читаю его безъ изученія ежедневно и ежечасно. Прежде я когда то думалъ анализировать сердце матери по жизни св. Маріи непорочной, Матери Христовой, но теперь и это мив будеть въ преступление! Какъ грустно

<sup>\*)</sup> Надо полагать, что эта книга была послана Шевченку, потому что въчислъ книгъ, отобранныхъ у него при обыскъ, значится О подражаніи Христу (см. Гарпинъ, Шевченко въ ссылкъ, стр. 166).

я стою между людьми? Но что матеріальная нужда въ сравненіи съ нуждами души, а я теперь брошенъ въ жертву и тъмъ и другимъ... я Васъ печалю для новаго года, добрая В. Н., своимъ грустнымъ посланіемъ. Но что дълать? У кого что болить, тотъ о томъ и говорить, а мнъ хоть немного отрадно стало, когда я выисповъдался передъ Вами".

Въ третьемъ и послъднемъ письмъ къ кн. Репниной отъ 7 марта 1850 г. Шевченко не жалуется больше на судьбу и мало говорить о себъ; письмо это отчасти теоретическаго характера и заключаеть въ себъ въ высшей степени оригинальный взглядъ на сущность художественнаго таланта Гоголя и на глубокое нравственное значеніе его произведеній. "Всь дни моего пребыванія когда-то въ Яготинъ"—пишетъ Шевченко-"есть и будеть для меня рядъ прекрасныхъ воспоминаній. Одинъ день быль покрыть легкой тънью, но послъднее письмо Ваше освътило и это грустное воспоминаніе. Конечно, Вы забыли; вспомните! Случайно какъ-то зашла ръчь у меня съ Вами о Мертеых Душах и Вы отозвались чрезвычайно сухо. Меня это поразило непріятно, потому что я всегда читаль Гоголя съ наслажденіемъ и потому, что я въ глубинъ души всегда уважалъ Вашъ благородный умъ, Вашъ вкусъ и Ваши нъжно-возвышенныя чувства. Мнъ было больно; я подумаль - неужели я такъ грубъ и глупъ, что не могу ни понимать, ни чувствовать прекраснаго? Да, Вы правду говорите, что предубъждение ни въ какомъ случав не позволительно, какъ чувство безъ основанія. Меня восхищаеть Ваше теперешнее мнъніе о Гоголъ и объ его безсмертномъ созданіи. Я въ восторгъ, что Вы поняли истинно-христіанскую цъль его. Да, передъ Гоголемъ нужно благоговъть, какъ предъ человъкомъ, одареннымъ самымъ глубокимъ умомъ и самой нъжной любовью къ людямъ! Евгеній Сю похожъ, по моему мнънію, на живописца, который, не изучивъ порядочно анатоміи, принялся рисовать человъческое тъло, и, чтобъ прикрыть свое невъжество, онъ его полуосвъщаеть. Правда, подобное полуосвъщение эффектно, но впечатлъніе его мгновенно; такъ и произведенія Сю. Пока читаешьнравится и помнишь, а прочиталь-и забыль. Эффекть и больше ничего! Не таковъ нашъ Гоголь, истинный въдатель сердца человъческаго! Самый мудрый философъ и самый возвышенный поэть должны благоговьть предъ нимъ, какъ предъ человьколюбцемъ!" Ожидая, что 1 мая его погонять въ степь, Шевченко просиль княжну выслать ему Мертвыя Души: "такая книга, говорить онъ, будеть для меня другомъ въ моемъ одиночествъ.

Пришлите ее, В. Н., ради Бога и ради всего святого, заключеннаго въ сердит человъческомъ \*)". Въ заключеніе Шевченко просить княжну адресовать свои письма въ пограничную комиссію на имя своего друга Ө. М. Лазаревскаго, высокую душу котораго онъ сумълъ оцтнить во время своего двукратнаго пребыванія въ Оренбургть: "это одинъ изъ самыхъ благородныхъ людей! Онъ первый не устыдился моей строй шинели, первый встрътилъ меня по возвращеніи моемъ изъ киргизской степи и спросилъ, есть ли у меня что пообъдать? Да, подобный привътъ дорогъ для меня! Напишите ему, благодарите его, потому что я и благодарить не умъю за его пріязнь.

О причинахъ обыска, произведеннаго у Шевченка, и послъдовавшаго затъмъ отправленія его на берегь Каспійскаго моря въ Новопетровское укръпленіе такъ разсказываль намъ свидътель и очевидецъ всего происшедшаго Ө. М. Лазаревскій: у одного изъ пріятелей Шевченка, оказавшаго ему много услугь, была хорошенькая жена, за которой ухаживаль смазливый прапорщикъ оренбургскаго линейнаго батальона нъкто И...ъ. Весь городъ говориль объ ихъ связи; не догадывался о ней только мужъ, благородивишій человыкь, сльчо довырявшій своей жены. Такое индифферентное отношение къ чужому повору возмущало честную натуру Шевченка; ему казалось, что знать и молчать значило въ данномъ случать быть соучастникомъ обмана. Тщетно другья уговаривали его не мъщаться въ это дъло, увъряя, что самъ мужъ не скажеть ему спасибо, Шевченко тъмъ не менъе ръшился раскрыть ему глаза. Живя неподалеку, онъ сталъ внимательно слъдить за влюбленными и, увидъвши однажды, что, пользуясь отсутствіемъ мужа, прапорщикъ И...ъ тайкомъ прокрался къ своей возлюбленной, Шевченко съфадилъ на извозчикъ за мужемъ и прямо привелъ его къ дверямъ комнаты, гдъ происходило свиданіе. Произошла тяжелая семейная сцена; съ виновной женой сдълалась истерика, Шевченко съ мужемъ съ позоромъ выпроводиль растерявшагося гарнизоннаго Донъ-Жуана изъ дому, а на другой день Обручевъ получилъ доносъ, что Шевченко ходить по городу въ партикулярномъ платъв и, вопреки Высочайшему

<sup>\*)</sup> Прежде чёмъ кн. Репнина успёла выслать Шевченку просимую книгу, онъ быль уже отправлень по этапу въ Орскую крёпость. Впослёдствіи Мертвыл Души были присланы Шевченку въ Новопетровское укрёпленіе его польскимъ другомъ Врониславомъ Залівсскимъ. (См. Письма Шевченка къ Бр. Залівсскому. "Кіевская Старина" 1883 г., январь, стр. 167).



повельнію, пишеть стихи и занимается рисованіемъ. Доносъ И...а ставиль самого Обручева въ неловкое положеніе, ибо слъдствіе могло обнаружить, что Шевченко писаль портреть съ его собственной жены въ генералъ-губернаторскомъ домъ. При другихъ обстоятельствахъ Обручевъ могъ бы совсемъ не дать хода этому дълу, если бы былъ увъренъ, что И...ъ ограничился доносомъ ему, а не послалъ одновременно доносъ къ шефу жандармовъ. Но онъ скорње быль увъренъ въ противномъ-о чемъ не разъ говорилъ окружающимъ-а это обстоятельство, при натяпутыхъ отношеніяхъ его къ графу Орлову, побуждало его дъйствовать быстро и ръшительно. Вследствіе этихъ соображеній онъ приказаль своему адъютанту Герну, взявши съ собой жандармскаго щтабъ-офицера, произвести обыскъ на квартиръ Шевченка и немедленно донести ему о результатахъ обыска. Это было въ субботу на страстной недълъ. Выйдя отъ генералъ-губернатора, Гернъ; очень любившій Шевченка, забъжалъ къ Лазаревскому и, разсказавъ все происшедшее, просилъ его предупредить Шевченка, что не далъе какъ черезъ полтора часа у него будеть обыскъ. Не малаго труда стоило Лазаревскому разыскать Шевченка; наконецъ съ помощью одного пріятеля Шевченко быль разыскань и они втроемъ отправились къ нему на квартиру и весьма энергически принялись уничтожать валявшіеся по столамъ письма и рисунки. Когда большая часть находившихся въ комнать бумагь была уничтожена, Шевченко, хорошо зная, что у него не найдется ничего предосудительнаго вы политическомы отношении, вдругы заупрямился и энергически возсталь противь этой бумажной гекатомбы. "Довольно", -- сказаль онь, закрывая рукою пачку писемь; -- оставьте хоть что нибудь для инквизиторовъ, а то они подумаютъ, что добрые люди меня и знать не хотять". Благодаря этой неосторожности, попали въ руки жандармовъ два альбома съ рисунками и стихами Шевченка, да болъе двадцати писемъ къ нему отъ различныхъ лицъ: пять отъ Лазаревскаго, семь отъ Лизогуба, два отъ кн. Репниной и т. д. (Гаршинъ, Шевченко въ ссылкъ, стр. 170). Отобранныя при обыскъ письма были отправлены въ Петербургъ и не замедлили навлечь на его корреспондентовъ большін или меньшія непріятности. Самого же Шевченка вельно было впредь до окончанія следствія отправить по этапу въ Орскую крепость и тамъ заключить въ каземать. Следствіе шло быстро и уже въ началъ іюня дъло политическаго преступника Шевченка, должно полагать вследствіе приписываемой ему государственной важности, было доложено Государю Императору и вскоръ послъдовала Высочайшая резолюція, въ силу которой было рѣшено препроводить Шевченка въ Новопетровское укрѣпленіе подъ строгій надзоръ ротнаго командира, а его ближайшимъ начальникамъ Мѣшкову и Бутакову сдѣлать строгій выговоръ.

Въ числъ лицъ, получившихъ большія или меньшія непріятности изъ-за Шевченка, были Ө. М. Лазаревскій и кн. Репнина. Перваго обощли мъстомъ, на которое онъ имълъ полное право разсчитывать, а последняя получила оть гр. Орлова строгое внушеніе за переписку съ Шевченкомъ и за участіе, которое она принимала въ немъ. "Переписка Ваша съ Шевченкомъ,"-говорится въ этой бумагъ, "равно какъ и то, что Ваше Сіятельство еще прежде обращались ко мнв съ ходатайствомъ объ облегченій участи упомянутому рядовому, доказываеть, что Вы принимали въ немъ участіе, неприличное по его порочнымъ и развратнымъ свойствамъ". Въ заключение ки. Репниной рекомендовалось на будущее время меньше вмъшиваться въ дъла Малороссіи (?) съ угрозой, что въ противномъ случав она сама будеть причиной непріятныхъ для нея посл'вдствій. Опасаясь, чтобы ея упорство не отразилось вредно на судьбъ самого Шевченка, кн. Репнина, скрыпя сердце, прекратила переписку съ своимъ другомъ, но не переставала интересоваться его судьбой и получать извъстія о немъ отъ его друзей. Ничего не зная объ этомъ ръшеніи и обстоятельствахъ, его вызвавшихъ, Шевченко некоторое время продолжалъ писать кн. Репниной. Въ нашемъ распоряжении находится одно письмо его-послъднее, писанное изъ Новопетровскаго укръпленія и помъченное 12 января 1851 г. Не сообщая ничего о постигшей его катастрофъ, Шевченко просто говорить, что его перевели изъ Орской кръпости въ Новопетровское укръпленіе на восточный берегь Каспійскаго моря. "Начальники мои добрые люди; здоровье мое, благодаря Бога, хорошо, только чтеніе мое весьма ограниченно, что удвоиваеть скуку однообразія. Да, въ прошедшемъ моемъ хоть изръдка мелькаеть не то чтобъ истинная радость, по крайней мъръ не гнетущая тоска. Недавно, кажется всего четыре года, а какъ тяжело они пришли надъ моей головой, какъ они измънили меня до того, что я самъ себя не узнаю. Вообразите себъ безжизненную флегму-и это буду я. Не следовало бы и говорить объ этомъ, а лучшаго нечего сказать".

Не получая отвъта на свои письма и подозръвая что то недоброе, Шевченко и самъ пересталъ писать кн. Репниной, но онъ не пересталъ любить и помнить ее.—Въ перепискъ съ своими

друзьями онъ не разъ спрашиваеть о своемъ старомъ другъ въ выраженіяхь, показывающихь, что чувства его не измінились, что ни мальйшая тынь сомнынія относительно ея не закралась въ его душу. "Благодарю тебя"-пишеть онъ Залъсскому отъ 20 ман 1853 г. - "за память о Варваръ, и ежели ты получишь о ней какое бы то ни было извъстіе и вскоръ сообщишь мнъ, то я тебя не благодарить буду, а боготворить". Наконецъ, послъ десятилътней разлуки друзья свидълись и свидълись въ послъдній разъ. Въ провадъ свой черезъ Москву въ мартв 1858 г. Шевченко вмъстъ съ М. С. Щепкинымъ посътилъ кн. Репнину. Подробности свиданія ускользнули у ней за тридцать літь, но общее впечатлъніе-и притомъ весьма грустное-живо сохранилось до сихъ поръ. Въ последний разъ княжна видела Шевченка въ 1847 г., незадолго передъ его арестомъ; тогда онъ былъ молодымъ человъкомъ, сильнымъ, здоровымъ, полнымъ надеждъ на будущее: теперь передъ ней онъ явился почти старикомъ, съ лицомъ покрытымъ красными пятнами (послъдствія скорбута), съ усталымъ апатическимъ взглядомъ, разбитый физически и нравственно. Друзья дълали надъ собой усиліе, чтобъ попасть въ прежній тонъ, но это имъ плохо удавалось: между ними лежала непереходимая черта-десятильтняя ссылка поэта. По словамъ кн. Репниной, Шевченко показался ей на этотъ разъ совсемъ потухшимъ.



## **Шепкинъ и Шевченко** \*).

Мил. Гг.

Принося О. Л. Р. С. глубокую благодарность за приглашеніе принять участіе въ чествованіи памяти М. С. Щепкина, я избралъ предметомъ беседы съ Вами отношение Щепкина къ одному изъ его лучшихъ друзей-украинскому поэту Шевченку. Щепкинъ и Шевченко были связаны между собою кровными узами племеннаго и духовнаго родства: оба были малороссы, оба страстно любили свою родину, оба вышли изъ темной среды кръпостного люда, оба силою природнаго генія достигли на разныхъ поприщахъ громадной извъстности. Мнъ кажется, что маститый старческій ликъ великаго артиста, съ доброю лаской смотрящій на насъ изъ этого портрета, нахмурился бы и посмотрълъ бы на насъ съ укоризной, если бы, вспоминая въ этотъ день о немъ, мы не вспомнили бы ни однимъ словомъ объ его землякъ и другъ, котораго онъ любилъ, какъ сына, берегъ, какъ зъницу ока, въ которомъ онъ видълъ восходящее солнце родной поэзіи. Мы хотимъ, чтобы они прошли сегодня передъ нами рука объ руку, какъ ходили при жизни, чтобы передъ нашимъ умственнымъ взоромъ воскресла хоть на мгновеніе ихъ многольтняя трогательная дружба, не знавшая ни умаленія, ни охлажденія, повидимому почерпавшая новыя силы въ самой разлукъ, дружба, воспоминаніе о которой стоить сохранить для потомства.

Щепкинъ едва ли зналъ что-либо о Шевченкъ до появленія въ 1840 г. въ Петербургъ его *Кобзаря*. Лишь только раздались

<sup>\*)</sup> Рѣчь, произнесенная въ торжественномъ собраніи Общ. Любителей Россійской Слов. въ день стольтней годовщины рожденія М. С. Щепкина.

первые звуки лиры Шевченка, Щепкинъ былъ одинъ изъ первыхъ угадавшій въ молодомъ авторъ Кобзаря великаго поэта. Онъ быль до того очарованъ глубиною чувства и чудной мелодіей стиха Шевченка, что сразу и безповоротно сділался еговосторженнымъ поклонникомъ и глашатаемъ его славы. Есть преданіе, что вскор'в послів появленіи Кобзаря, Щепкинъ сдівлалъ имя Шевченка извъстнымъ въ литературныхъ кружкахъ Москвы, мастерски читая стихотвореніе: Думы мои, думы мои, лыксо мыни зв вамы. Нельзя опредвлить съ точностью, когда Шепкинъ лично познакомился съ Шевченкомъ, но весьма въроятно, что начало этого знакомства относится къ 1843 г., когда Шевченко проважаль черезъ Москву въ Малороссію. Едва ли можеть быть сомнъніе въ томъ, что познакомившись съ Щепкинымъ, Шевченко подпалъ подъ обаяніе необыкновенно симпатичной личности М. С. и что знакомство между ними незамътнымъ образомъ перешло въ дружбу. Въ 1845 г. друзья еще разъ встрътились въ Кіевъ, куда Щепкинъ пріъзжалъ на гастроли\*). Можносказать положительно, что съ момента личнаго знакомства уже начинается обратное вліяніе Щепкина на Шевченка. Гораздостаршій літами и болье богатый житейскимь опытомь, Шепкинь сдерживаеть пыль своего друга, журить его за всякое уклоненіе съ истиннаго пути, убъждаеть его беречь себя для родины и поэзіи. Хотя документально Щепкинъ является въ роли строгагопъстуна музы Шевченка только въ послъдніе годы жизни поэта, но болъе чъмъ въроятно, что и въ первое время ихъ сближенія дружба Щепкина имъла благотворное, освъжающее вліяніе на Шевченка. Въ грустныя минуты жизни, когда его теплое поэтическое сердце охватывалъ жизненный холодъ, когда его душа казалась ему самому какимъ-то заброшеннымъ пустыремъ, Шевченко мысленно обращался за помощью къ своему другу, повърялъ ему свое горе и чувствовалъ облегченіе, бодрость и надежду. которыя исходили какъ бы изъ самого существа свътлой природы Щепкина. Такимъ чувствомъ проникнуто написанное въ 1846 г. въ Кіевъ и посвященное Щепкину стихотвореніе Пустка. Въ виду

<sup>\*)</sup> Впрочемъ, весьма возможно, что въ этомъ случав, какъ и во многихъ другихъ, память измъняетъ Шевченку. Въ одномъ мъстъ своего Дневника (Основа, 1861 г., № 12) Шевченко говоритъ, что видълся съ Щепкинымъ послъдній разъвъ 1845 г., а въ другомъ мъстъ (Основа, 1862, № 4, стр. 30), что они видълисьеще и въ роковомъ для Шевченка 1847 г. Первое во всякомъ случав болье въроятно.



того, что М. С. очень любиль читать это стихотвореніе въ литературныхъ кружкахъ Москвы, я приведу его въ подлинникъ:

Заворожи мині, волхве, Друже сивоусый! Ты вже сердце запечатавъ, А я—ше боюся. Боюся ще погорілу, Хату руйновати, Боюся ще, мій голубе, Серце поховати. Може вернется надія Зъ тиею водою Цілющою, живущою, Дрібною слезою. Може вернется въ невкрыту Пустку зімувати И укрые и нагріе Погоріду хату И вымите и вымие И світло засвітить: Може ще разъ прокинутся Мои діты-дуны; Може ще разъ пожурюся, Зъ дітками заплачу, Може ще разъ сонце правды Хочъ крізъ сонъ побачу.

Въ 1847 г. надъ Шевченкомъ стряслось страшное несчастіе. Обвиненный въ сочиненіи сатирическаго стихотворенія на одно высокопоставленное лицо, онъ быль разжаловань въ солдаты и зачисленъ въ оренбургскій линейный баталіонъ, откуда быль переведенъ въ Новопетровское укръпленіе на берегу Каспійскаго моря. Въ продолжение своей десятилътней ссылки Шевченко не переписывался съ Шепкинымъ, тожеть быть изъ боязни компрометировать своего друга въ глазахъ властей, — но постоянно передаваль ему черезь общихь пріятелей поклоны и стихотворенія; тоже съ своей стороны дізлаль и Щепкинъ, съ тізмъ впрочемъ различіемъ, что онъ присоединялъ къ поклонамъ не стихотворенія, а посильную денежную помощь. Въ 1857 г., по ходатайству президента Академіи Художествъ графа Ө. П. Толстаго, Шевченко быль помиловань: ему дозволено было жить вездъ, за исключеніемъ столицъ. Въ ожиданіи парохода, который долженъ былъ отвезти его въ Астрахань, Шевченко провелъ много томительныхъ дней, которые для него услаждались только мечтами о свободъ и тъмъ, что ему постоянно видълись во снъ его

друзья: "Съ недавняго времени", — писалъ онъ въ своемъ Дневникъ, --, миъ начали представляться во сиъ давно видънные мною милые сердцу предметы и лица. Это въроятно, оттого, что я объ нихъ теперь постоянно думаю. Такъ, между прочимъ, видълъ я во сив М. С. Щепкина въ Москвъ такимъ же свъжимъ и бодрымъ, какимъ я его видалъ въ последній разъ въ 1845 г. Говорили о театръ и о литературъ; я ему замътилъ: почему онъ не продолжаеть свои Записки Артиста? На что онъ мнъ отвътиль, что жизнь его протекла такъ тихо и счастливо, что не о чемъ и писать". — Прибывъ осенью 1857 г. въ Нижній и не зная, что ему запрещенъ въвздъ въ Москву, Шевченко пишеть къ Щепкину письмо, исполненное самой трогательной, чисто украинской нъжности и строить планъ свиданія съ нимъ гдъ нибудь въ уединеніи возль Москвы. "Другь мой старинный, другь мой единственный! Изъ далекой Киргизской степи, изъ тяжкой неволи привътствоваль я тебя, мой голубь сизый, моими сордечными искренними поклонами. Не знаю, доходиль ли мой привъть до твоего великаго сердца? Если бы намъ увидаться, если бы намъ хоть часочекъ посмотръть одинъ на другого, хоть часокъ-другой поговорить съ тобою, другъ мой единственный! Я ожиль бы духомъ; я напоиль бы мое сердце твоими тихими ръчами, словно живущей водой. А какого бы я тебъ гостинца привезъ къ празднику. Вотъ такъ гостинецъ!" Щепкинъ не замедлилъ отвътомъ и приглашалъ Шевченка прівхать на дачу къ его сыну въ с. Никольское въ 40 верстахъ оть Москвы". "Ежели же тебъ такая поъздка будеть затруднительна, то не прівхать ли мив въ Нижній? И не для того только чтобъ повидаться, а поговорить бы о многомъ нужно. Можеть быть моя старая голова навела бы и твою на добрую мысль. А для того только, чтобъ повидаться — намъ дълать такой расходъ жирно. Богатые находять удовольствіе въ исполненіи всёхъ своихъ желаній, а я напротивъ нахожу величайшее, если откажу себъ въ удовольствін, которое мив не по средствамъ". Средства впрочемъ скоро нашлись, ибо едва лишь въ Нижнемъ разнесся слухъ, что знаменитый московскій артисть собирается прівхать въ гости къ Шевченку, какъ директоръ городского театра Варенцовъ просилъ Шевченка пригласить Щепкина отъ его имени на нъсколько спектаклей, заранъе соглашансь на всъ условія, которыя онъ предложить. Когда Шевченко передаль это приглашение Щепкину, то въ отвътъ получилъ коротенькое письмо отъ 17 Декабря. "Писать много некогда, и потому скажу лишь нъсколько словъ. Я

ъду 21 декабря въ Нижній; если пріъду днемъ, заверну къ тебъ; если ночью, остановлюсь гдф нибудь въ гостиницф, и тамъ уже разберемъ, какъ чему быть". Сообщивъ эту радостную въсть своимъ нижегородскимъ пріятелямъ, Шевченко поспъшилъ подълиться ею и съ отдаленными друзьями. "Я жду къ себъ изъ Москвы, —пишеть онъ Н. О. Осипову 23 декабря, — дорогого гостя. И кого бы вы думали я такъ трепетно ожидаю? 70 лътняго знаменитаго старца и сердечнаго друга моего М. С. Щепкина. Не правда ли дорогой гость у меня будеть? Да еще какой дорогой! единственный! И дъйствительно, это единственный и счастливъйшій человъкъ между людьми: дожить до дряхлости физической и сохранить всю юношескую свъжесть нравственную! Это явленіе необыкновенное. Мы не видались съ нимъ съ 1847 г. и такъ какъ мит воспрещенъ вътадъ въ столицы, то онъ старецъ-юноша, несмотря на морозъ и вьюгу, ъдеть ко мнъ единственно для того, чтобы поцъловать меня! Не правда ли-юноша? И какой сердечный, пламенный юноша! Я горжусь моимъ старымъ геніальнымъ другомъ и горжусь справедливо". Щепкинъ сдержалъ свое слово. Несмотря на сильный морозъ, онъ вывхаль изъ Москвы, какъ предполагалъ, 21 декабря. Весь вечеръ 23 декабря Шевченко просидълъ дома, поджидая своего друга. Тогда то онъ написалъ прекрасное посвящение къ предназначенной въ подарокъ Щепкину поэмъ Неофиты. Это быль тоть самый гостинецъ, который Шевченко хотель отвезти своему другу въ Москву.

Возлюбленнику Музъ и Грацій! Ждучи тебе, я тихо плачу И думу скорбную мою Твоій души передаю; Привитай же благодушне Мою сиротыну. Нашъ великій чудотворче, Мій друже единый....

Щепкинъ прожилъ въ Нижнемъ лишь 6 дней; въ продолжение этого времени онъ сыгралъ нѣсколько своихъ любимыхъ ролей и привелъ въ восторгъ и своего друга и нижегородскую публику. Свободное отъ спектаклей и репетицій время друзья проводили вмѣстѣ и успѣли и наговориться и наплакаться вдоволь. Всѣ эти дни Шевченко ни разу не раскрывалъсвоего Дневника, и только по отъѣздѣ Щепкина онъ могъ взяться за перо, чтобы выразить чувства восторга и благодарности своему другу за доставленныя ему счастливыя минуты. "Я все еще не могу прійти въ нормальное состояніе отъ волшебнаго очаровательнаго виденія. У меня все еще стоять передъ глазами Городничій, Матросъ, Михайло Чупрунъ и Любимъ Торцовъ. Но ярче и лучезарные великаго артиста стоить великій человыкь, кротко улыбающійся, другь мой единый, искренній мой, незабвенный М. С. Щепкинъ. Шесть дней, шесть дней полной радостноторжественной жизни! И чъмъ я заплачу тебъ, мой старый, мой единый друже? Чъмъ заплачу тебъ за это счастіе? за эти радостныя сладкія слезы? Любовью? Но я люблю тебя давно, да и кто, зная тебя, не любить? Чемъ же? Кроме молитвы о тебе самой искренней, я ничего не имъю. Горе ждало Щепкина дома. Вскоръ по прівадь въ Москву онъ получиль навъстіе о смерти своего сына Дмитрія, изв'ястнаго санскритолога, скончавшагося на островъ Мадеръ. Здъсь кстати будеть отмътить замъчательную черту характера М. С. Никакія обстоятельства его личной жизни не заставили его отступить ни на шагъ отъ того, что онъ считалъ своимъ нравственнымъ долгомъ. Несмотря на объявшее его горе, Щепкинъ въ письмъ къ Шевченку просилъ послъдняго сходить къ Варенцову и попросить его поблагодарить почтмейстера за почтальона, везшаго его изъ Нижняго. "Онъ за мной ухажаваль какь за ребенкомъ, и, пожалуйста, чтобъ Варенцовъ не забылъ этого; доброе слово для маленькаго человъка необходимо." По отътадъ Щепкина изъ Нижняго Шевченко, скучая бездействіемъ, порядочно кутнуль. Узнавши объ этомъ отъ одного изъ общихъ знакомыхъ, Щепкинъ написалъ своему другу письмо, въ которомъ сквозь строгость тона такъ и видится его любящая и страдающая за Шевченка душа. "Никакая пощечина меня бы такъ не оскорбила. Богъ тебъ судья! Не щадишь ты ни себя, ни друзей своихъ. Не набрасывай этого на свою натуру и характеръ. Я этого не допускаю; человъкъ тъмъ и отличается отъ животныхъ, что у него есть воля. Не взыщи за мои грубыя слова. Дружба строга, а ты самъ произвелъ меня въ друзья, и потому пеняй на себя. А все таки целую тебя безъ счету. Въ мартъ мъсяцъ 1858 г., по ходатайству того же графа Ө. П. Толстаго, Шевченку было разръшено жить въ объихъ столицахъ, и онъ счелъ своимъ первымъ нравственнымъ долгомъ немедленно отправиться въ Петербургъ, чтобы лично поблагодарить графа и графиню за свое избавленіе. 11 марта Шевченко прибыль въ Москву и постучался въ гостепримную дверь Щепкина, жившаго тогда у Стараго Пимена, въ домъ Щепотьева. Свиданіе было самое сердечное. Щепкинъ самъ вызвался покавать своему другу Москву и свести его съ хорошими людьми. Они посътили вмъстъ кн. Репнину, Аксакова, Бодянскаго, Кошелева и многихъ другихъ лацъ. Случалось не разъ, что веселая компанія пыталась увлечь поэта за городъ. Присутствовавшій при этомъ Щепкинъ хмурился, ворчалъ, пробовалъ отговаривать оть повадки. Хорошо зная необузданную козацкую натуру своего друга, онъ очевидно боялся, чтобы съ нимъ не повторилась нижегородская исторія, которая могла бы уронить великаго поэта въ глазахъ московскихъ друзей. Въ такихъ случаяхъ Шевченко подходилъ къ Щепкину и своимъ тихимъ и задушевнымъ голосомъ говорилъ ему; "Да ну бо, батьку, годі!" Звукъ ли родной ръчи въ устахъ ея славнаго представителя или ласковое слово "батьку", съ которымъ обращался къ Щепкину тотъ, кого земляки называли батькомъ родного слова, какъ бы то ни было, но въ семействъ Щепкина сохранилось преданіе, что эти простыя слова д'виствовали на старика словно волшебныя чары: онъ мигомъ смягчался, самъ снаряжалъ поэта въпуть, но только просилъ спутниковъ беречь его. Во время пребыванія въ дом'в Щепкина Шевченко немного прихворнулъ. Былъ приглашенъ домашній докторъ Д. Е. Минъ, который оказался поэтомъ и переводчикомъ Данте. По этому поводу Шевченко записалъ въ своемъ Дневникъ: "у моего стараго друга М. С. вездъ и во всемъ поэзія; у него и домашній медикъ-поэтъ". Хотя бользнь Шевченка была не серьезная, но тымь не менье добрыйшій М. С. ухаживаль за своимъ другомъ и гостемъ, какъ за капризнымъ ребенкомъ; даже спеціально для развлеченія поэта пригласиль одну даму, которая спъла ему нъсколько малороссійскихъ пъсенъ. Желая чъмъ нибудь отблагодарить своего радушнаго хозяина, Шевченко нарисовалъ портретъ М. С., но, по собственному сознанію Шевченка, портреть вышель неудачень,чему не мало способствовали постители, не разъ прерывавшіе работу. Прогостивъ у своего друга съ небольшимъ двъ недъли, встрътивъ въ его радушной семьъ праздникъ Пасхи, Шевченко 26 марта оставилъ Москву и направился въ Петербургъ. Принятый съ восторгомъ земляками и многочисленными почитателями своего таланта, засыпавшими его приглашеніями, Шевченко первые два мъсяца почти не принадлежалъ себъ и не могъ серьезно приняться ни за живопись, ни за поэзію. Когда слухи объ этомъ безплодномъ препровожденіи времени дошли до Щепкина, послъдній пишеть ему изъ Москвы оть 23 мая: "Теперь два слова старика: за дъло и за дъло! Не давай овладъвать собою бездъйствію! Поклонись отъ меня всёмъ моимъ знакомымъ, которыхъ ты знаешь. Да еще разъ: за дъло и за дъло! Твой старый другь Михайло Щепкинъ".-Этимъ бодрымъ и энергическимъ призывомъ къ дъятельности и заканчивается переписка Щепкина съ Шевченкомъ. Видались ли они потомъ другъ съ другомъ, продолжали ли обмъниваться письмами-на этотъ вопросъ изданные до сихъ поръ матеріалы не дають отвъта. Но и то немногое, что издано, проливаетъ яркій свъть на Щепкина, какъ человъка, и на характеръ его отношеній къ украинскому поэту. Тайна взаимнаго притяженія Щепкина и Шевченка объясняется главнымъ образомъ тъмъ, что эти избранныя поэтическія натуры во многомъ дополняли одна другую. Ожесточенный долго тяготъвшимъ надъ нимъ гнетомъ кръпостного права, разбитый нравственно и физически десятилътней ссылкой, Шевченко подъ конецъ своей жизни почти утратилъ способность спокойнаго объективнаго отношенія къ окружающей фівиствительности: онъ мрачно смотрівль на жизнь; онъ быль въчно на сторожъ; малъйшая неудача повергала его въ отчанніе; мальишее недоразумьніе въ личныхъ отношеніяхъ, иногда условливаемое его собственной непрактичностью, приводило его въ негодованіе. Поставленная въ лучшія условія жизни, столь же чуткая къ прекрасному, но болье гармоническая натура Щепкина выработалась въ правственно-здоровую личность, съ трезвымъ и объективнымъ отношеніемъ къ дъйствительности, личность, способную все понять и все простить. Одинъ изъ близкихъ родственниковъ Щепкина разсказывалъ мнъ, что всякій разъ, когда проважаль черезъ Москву сынь его бывшаго помъщика графа Волькенштейна, М. С. надъвалъ фракъ и отправлялся засвидътельствовать ему свое почтеніе. Шевченко не быль способень на такое благодушное отношение къ своему подневольному прошлому. При одной мысли о кръпостномъ правъ подъ гнетомъ котораго продолжали томиться его родные, онъ выходиль изъ себя и разражался проклятіями. Такъ было и во многомъ другомъ. Неисцълимому идеализму Шевченка, его ожесточенію и раздражительности Щепкинъ противопоставляль свою широкую терпимость, свое знаніе людей и практической жизни и свое неизмънное провербіальное благодушіе. И эти качества дъйствовали какъ цълительный бальзамъ на измученную душу Шевченка. Воть почему онъ, по его собственному выраженію, упивался тихими ръчами Щепкина, словно цълящей водой. И кто знаеть? можеть быть самая судьба Шевченка была бы иная, если бы въ года его молодости возлъ него близко стоялъ такой безконечно-любящій, строгій и умиротворяющій другъ какъ М. С. Шевченко въ одномъ письмѣ называеть Щепкина счастливѣйшимъ изъ людей, потому что, доживъ до преклонныхъ лѣтъ, онъ сумѣлъ сохранить въ себѣ нравственную свѣжесть, свойственную юности. Пусть же онъ останется такимъ навсегда и въ намяти отдаленнѣйшаго потомства! Пусть оно чтить въ его лицѣ не только красу и гордость нашей сцены, но и одно изъ лучшихъ украшеній нашего общества!





## Мелочи для біографіи Шевченка.

Вышедшее въ 1840 г. первое изданіе Кобзаря сділало имя Шевченка извъстнымъ во всей Малороссіи. Извъстность его еще болъе усилилась послъ изданія имъ въ 1842 г. поэмы Гайдамаки. Съ этихъ поръ и до своей ссылки Шевченко написалъ такъ много новыхъ стихотвореній, что ему казалось вполи умъстнымъ выпустить въ свъть второе дополненное изданіе Кобзаря, ибо первое уже успъло сдълаться библіографическою ръдкостью. Друзья поддерживали его въ этой мысли, а П. А. Кулишъ воспользовался этимъ случаемъ, чтобы побудить поэта исправить нъкоторыя погръшности въ его стихотвореніяхъ. Съ этою цълью онъ написаль Шевченку большое письмо, въ которомъ подвергь тонкому эстетическому разбору все имъ написанное. "Прошу васъ, -писалъ въ заключение Кулишъ, -- не уничтожать этого письма, а спрятать его такъ, чтобъ оно могло попасть вамъ въ руки лътъ черезъ пять, когда вы насытитесь куревомъ всеобщихъ похвалъ и внутренній вашъ человъкъ возжаждеть новыхъ наслажденій поэтическихъ, наслажденій глубокимъ сознаніемъ красоты творчества, недоступнымъ для публики". Шевченко исполнилъ просьбу пріятеля и сберегь его письмо, которое вследствіе этого было отобрано у него при первомъ обыскъ и нынъ сохраняется при дълъ о художникъ Шевченкъ, находящемся въ архивъ Исполнительной Полиціи \*).

Странствуя въ началъ 1847 г. по Черниговской губерніи, гостя поочередно у Г. С. Тарновскаго, А. И. Лизогуба, поэта

<sup>\*)</sup> За разръшеніе пользоваться этимъ дёломъ я приношу глубокую благодарность министру внутреннихъ дёлъ И.Л. Горемыкину.



Виктора Забълы и др., Шевченко не забываль о второмъ изданіи Кобзаря и въ бытность свою въ Седневъ у Лизогуба набросалъ досель неизвъстное, весьма любопытное предисловіе къ изданію, въ которомъ горячо отстаивалъ право существованія малорусской литературы. Мы приводимъ это предисловіе въ русскомъ переводі, позволяя себъ сдълать въ немъ нъкоторыя необходимыя сокращенія. "Выпускаю въ свъть,—пишеть онъ,—второе изданіе моего Кобзаря и, чтобъ ему не ходить съ пустымъ мешкомъ, наделяю его предисловіемъ. Къ вамъ мое слово, о братія моя украинская возлюбленная! Великая печаль овладъла душою моею. Слышу, а иногда и читаю, что поляки, чехи, сербы, болгары и русскіе издають много на своихъ языкахъ, а мы ни слова. Что съ вами, братія моя? Не испугались ли вы нашествія иноплеменных журналистовъ? \*). Не бойтесь ихъ! Собака ласть-вътеръ носить. Они кричать, почему мы не пишемъ по-русски? А я спрашиваю ихъ, почему сами русскіе не пишуть по-русски, а толька переводять, да и то плохо. Уснастять свою ръчь какими-то индивидуализмами и такими словами, что и не выговоришь, кричать о братствъ, а грызутся какъ собаки. Толкують объ единой славянской литературъ, а не хотять знать того, что дълается у славянъ. Развъ они прочли хоть одну книжку польскую, сербскую, чешскую или хоть нашу? Нътъ, не прочли, потому что не понимають. Если же имъ попадется въ руки наша книжка, то они хвалять въ ней то, что никуда не годится, разсказы о жидахъ, пинкахъ и пьяныхъ бабахъ, а наши патріоты-хуторяне только повторяють ихъ слова. Правда, что мы сами туть не безъ гръха, ибо мы не знаемъ нашего народа такимъ, какимъ сотворилъ его Господь; ибо въ шинкъ и наши, и русскіе, и даже нъмцы-всъ похожи на свиней, а наши, пожалуй, еще больше всвхъ. Прочтуть себв по складамъ Энеиду Котляревскаго, да послоняются возлъ шинка и думають, что знають нашь народь. Неть, господа, прочтите наши думы и пъсни, послушайте, какъ наши крестьяне говорять между собой, не снимая шапокъ, какъ они сидять на пирушкахъ и вспомина-

<sup>\*)</sup> Намекъ на глумливые отзывы о малорусской литературъ, иногда появлявшіеся въ русскихъ журналахъ. Извъстно, что стоявшій тогда во главъ русской критики Бълинскій относился въ это время съ какой-то аристократической ироніей къ украинскимъ писателямъ, писавшимъ на встиъ понятномъ народномъ языкъ и воспроизводившимъ въ своихъ сочиненіяхъ жизнь простого народа. По словамъ Бълинскаго, мужицкая жизнь мало интересна для образованнаго человъка. Хороша литература, которая только и дышетъ, что простоватостью крестьянскаго языка и дубоватостью крестьянскаго ума! (Сочиненія, т. V, стр. 309—310).

ють про старину, какъ они плачуть, вспоминая про турецкую неволю или про тъ оковы, въ которыя ихъ заковали польскіе магнаты, тогда вы скажете, что хотя Энеида и хорошая вещь, но всетаки смъхотворная и притомъ на московскій ладъ. Воть такъ-то, братія моя возлюбленная, чтобы знать людей, нужно пожить съ ними, а чтобъ ихъ описывать, нужно прежде самому стать человъкомъ. О, тогда пишите и печатайте, и тогда вашъ трудъ будетъ трудомъ честнымъ! А на русскихъ не обращайте вниманія: пусть они пишутъ по-своему, а мы по-своему; у нихъ народъ и слово и у насъ народъ и слово, и чье слово лучше-объ этомъ пусть судять другіе. Они ссылаются на Гоголя, который пишеть по-русски \*), а не по-украински, и на Вальтеръ-Скотта, который писалъ по-англійски, а не по-шотландски. Гоголь выросъ въ Нъжинъ и своего родного языка не знаеть, а Вальтеръ-Скотть въ Эдинбургъ, а не въ Шотдандіи, но у шотдандцевъ есть зато свой великій и народный поэть Бэрнсь. Нашъ Сковорода могь бы быть такимъ, еслибъ его не сбила съ толку сначала латынь, а потомъ русское вліяніе. Правда, покойный Основьяненко добросов'єстно изучаль народь, но не достаточно прислушался къ его языку, можеть быть даже и не слышаль его въ колыбели оть родной матери, а Артемовскій, хоть и слышаль, да позабыль, потому что постригся въ паны. Почему же Караджичъ и Шаффарикъ не сдълались нъмцами (что имъ было весьма сподручно), а остались славянами и искренними сынами своей родины и тъмъ стяжали себъ добрую славу. Горе намъ! Но, братіе, не впадайте въ уныніе, а молитесь Богу и работайте разумно во имя матери нашей-безталанной Украйны. Аминь".

Предисловіе подписано 8 марта 1847 г., а меньше чёмъ черезъ мізсяцъ Шевченко, заподозрізнный въ принадлежности къ Кирилло-Мееодіевскому обществу, быль арестованъ и отправленъ въ Петербургъ, а отсюда, разжалованный въ рядовне, былъ сославъ въ Оренбургскій линейный батальонъ. Такъ печально окончилась затізя Шевченка выпустить въ світь второе изданіе своего Кобзаря. Хотя въ ссылкіз Шевченка не разъ посінцало вдохновеніе, но онъ писаль украдкой, контрабандой, ибо ему было запрещено писать и рисовать. Такъ продолжалось цілыхъ десять літь. Наконецъ, весною 1857 г. вицепрезиденту академіи худо-

<sup>\*)</sup> Здёсь Шевченко прямо мётить въ Бёлинскаго, который въ одномъ мёств вооклицаеть: "Какая глубокая мысль въ томъ фактв, что Гоголь, страстно любя Малороссію, все-таки писалъ по-русски! (Соч., т. V, стр. 309).

жествъ гр. О. П. Толстому при посредствъ в. к. Маріи Николаевны удалось исходатайствовать Высочайшее помилование Шевченку. Въ августъ Шевченко оставилъ Новопетровское укръпленіе и прибыль сначала въ Астрахань, а потомъ въ Нижній, гдв провель виму въ ожидании разръшения перевхать въ Петербургъ. Въ марть 1858 г. Шевченку было дозволено возвратиться въ Петербургъ, куда онъ въ скоромъ времени и прибылъ. Къ чести петербургскаго интеллигентнаго общества нужно сказать, что оно приняло опальнаго поэта весьма радушно и какъ бы старалось лаской и участіемъ вознаградить его за долгіе годы страданій. Онъ быль своимъ человъкомъ въ домъ гр. Толстого; извъстные петербургские литераторы искали его знакомства, а земляки чуть не носили его на рукахъ. Едва успъвши устроиться на собственной квартиръ въ академін, Шевченко принялся за хлопоты по второму изданію своего Кобзаря. Къ этому его побуждали, помимо просьбъ земляковъ, и желаніе подвести итоги своей поэтической дівятельности, и матеріальныя обстоятельства. Средствъ у него не было никакихъ, а художественные заказы стоили ему большого труда, ибо онъ успълъ сильно отвыкнуть отъ техники рисунка и гравюры. "Я такъ запрягся въ работу, -писалъ онъ Щепкину, -что сижу на этюдахъ и не выхожу изъ натурнаго класса. Такъ занять, что иногда не имъю времени написать небольшое письмо". Второе изданіе Козбаря являлось для него, такимъ образомъ, единственнымъ средствомъ выйти изъ стесненнаго матеріальнаго положенія, и этимъ объясняется, что уже осенью 1858 г. онъ начинаеть хлопотать о разръшении изданія. Но это было дъло далеко не легкое. Первоначально Шевченко обратился съ прошеніемъ на имя министра народнаго просвыщенія, въ въдъніи котораго находилась тогда цензура. Въ прошеніи этомъ Шевченко объясняль. что, нуждаясь во дневномо пропитании, онъ просить дозволить ему новое изданіе Козбаря и Гайдамакь. Въ виду того, что Шевченко находился подъ надворомъ полиціи, министръ не могъ своею властью разръшить изданіе и потребоваль прежде всего разръшенія ІІІ-го отділенія. По этому поводу поэть написаль прекрасное письмо къ тогдашнему шефу жандармовъ кн. Василію Андреевичу Долгорукову, которое находится при дълъ. Мы приводимъ его цъликомъ:

"Вашему сіятельству изв'єстно, что въ 1847 г. я былъ присужденъ къ продолжительному наказанію за неосторожные стихи, написанные мною въ минуты душевнаго огорченія такими явленіями, о которыхъ я не им'єль права судить публично по суще-

ствующимъ постановленіямъ и не имълъ возможности судить основательно по удаленію моему оть центра правительствующей власти. Вполив сознаю свои заблужденія и желать бы, чтобы преступные стихи покрылись въчнымъ забвеніемъ. Десять лють прошло съ того времени. Въ такой продолжительный періодъ и дъти становятся людьми, мыслящими основательно. Поэтому надобно предположить, что и въ моей бъдной головъ больше установилось порядка, если не прибавилось ума. На основанія этого естественнаго предположенія покорно прошу, в. с., какъ представителя верховной власти въ извъстной сферъ дълъ, смотръть на меня какъ на человъка новаго и не смъщивать меня съ тъмъ Шевченкомъ, который имълъ несчастіе навлечь на себя своимирукописями праведный гиввъ въ Бозв почившаго Государя Императора. Воввращенный въ столицу великодушіемъ его Августыйшаго сына, я увидалъ во многомъ перемъны необыкновенныя. истинно благодътельныя для отечества, и между прочимъ (что лично для меня особенно важно) нашихъ людей, которые подверглись гивву правительства въ одно время со мною, действующими нынъ на литературномъ поприщъ для общей пользы. Таковы Н. И. Костомаровъ, П. А. Кулишъ, которымъ въ 1847 г. было запрещено печатать свои сочиненія. Мало того: даже сочиненія эмигранта Мицкевича по высочайше благодътельной волъ позволено печатать въ предълахъ имперіи \*). Согласитесь, в. с., что эти отрадныя явленія должны внушить и мив надежду на милость нашего великаго монарка. Я потерпълъ наказаніе собственно за мои рукописи, которыхъ никогда не пожелаю видеть въ печати. Что же касается до моихъ печатныхъ сочиненій, то они и во время моей солдатской службы продолжали ходить по рукамъ и продавались тайкомъ букинистами, а запрещение наложено было на нихъ такъ сказать заурядъ, для усиленія моего наказанія. Возвратясь теперь въ академію художествь, я подвергаюсь естественному слъдствію моего отсутствія-бъдности, изъ которой не могуть извлечь меня отсталые труды мои по части живописи, тымъ болће, что мић ужъ 48 лътъ и что мое аръніе съ каждымъ мъсяцемъ ослабъваеть. Если в. с. угодно будеть обратить благосклон-

<sup>\*)</sup> Здёсь Шевченко имееть въ виду то обстоятельство, что, весной 1857 г., по всеподданевниему докладу министра народнаго просъбщенія просьбы опекуна надъ дётьми повта Мицкевича, государь императоръ, въ виде особой милости, повелель предоставить дётямъ Мицкевича въ Россіи и царстве Польскомъ право литературной собственности на произведенія ихъ отца, могущія быть допущенными цензурой.



ное вниманіе на все мною изложенное, то вы согласитесь, что, прося васъ снять съ моихъ книгь запрещеніе, я прошу только дозволить мнв пользоваться литературными правами предшествовавшаго царствованія и постановленіями тогдашней цензуры, которая, какъ извъстно, была гораздо строже ныньшней; я прошу дозволить мнв на старость имъть кусокъ насущнаго хлъба оть моихъ молодыхъ трудовъ, признанныхъ цензурою безвредными и до благодътельнаго воцаренія нашего великаго монарха. Осмѣливаюсь прибавить, что просьба моя кажется мнв уважительной по одному тому уже, что исполненіе ея будеть соотвътствовать характеру всѣхъ милостей царскихъ, которыя изливаются на его подданныхъ оть полноты его благодушія въ смыслѣ божественнихъ словъ: прощу и не помяну, и что въ моемъ положеніи не будеть противорѣчія съ понятіемъ о великодушіи монаршемъ".

На этомъ письмъ положена кн. Долгоруковымъ такая резолюція: "навести справку о сочиненіяхъ Шевченка, которыя были напечатаны прежде его удаленія изъ Петербурга". Наведена ли была въ дъйствительности эта справка-неизвъстно, скоръе, что не была, ибо 16 января 1859 г. министръ народнаго просвъщенія обратился къ кн. Долгорукову съ просьбой "почтить его сообщеніемъ, могуть ли въ настоящее время быть подвергнуты вновь цензурному разсмотрънію сочиненія Шевченка Козбарь и Гайдамаки для новаго ихъ изданія съ нъкоторыми исключеніями и измъненіями, какія будуть признаны нужными со стороны пензуры". Не имъя въ принципъ ничего противъ новаго изданія сочиненій Шевченка, кн. Долгоруковъ въ своемъ отвъть министру посовътовалъ пригласить частнымъ образомъ члена главнаго управленія цонзуры д. с. с. Тройницкаго разсмотрыть сочиненія Шевченка. Министромъ народнаго просвъщенія быль тогда умный и гуманный Е. П. Ковалевскій, который, въ качествъ малоросса, самъ быль большимъ поклонникомъ таланта Шевченка. Конечно, онъ поспъшилъ пригласить г. Тройницкаго, а послъдній поспъшиль прочесть произведенія Шевченка и представить министру овое мнъніе. "Я прочиталь со вниманіемь, — писаль Тройницкій, представленныя ко второму изданію двів поэмы на малороссійскомъ языкъ Т. Г. Шевченка, подъ заглавіемъ Чигиринскій Кобзарь и Гайдамаки, къ коимъ присоединено и стихотворение Гамамія. Первая изъ этихъ поэмъ состоить изъ восьми отдельныхъ и не образующихъ собственно одного цълаго пъсенъ, въ которыхъ вспоминаются былыя времена Малороссіи и борьба козачества съ бывшими его врагами. Въ первой изъ этихъ пъсенъ-Димы моч

думы мои-слишкомъ горько высказывается скорбь автора объ уничтоженіи казачьей вольности, нада могилою которой, по словамъ его, орель чорный сторожемь літае, и грусть его на чужбинт, т.-е. на съверъ Россіи, по родинъ его, Украйнъ. Эту пъсню я полагаль бы за лучшее исключить вовсе изъ второго изданія поэмы Шевченка. Хотя въ ней нъть особо предосудительныхъ стиховъ, кромъ развъ вышеприведенныхъ, но общая мысль ея враждебна сліянію Малороссіи съ Великороссіей. Исключеніе этой пъсни, служащей какъ бы только предисловіемъ къ поэмамъ, не повредить цълости творенія поэта, а между тьмъ отстранить тяжелую мысль, что онъ ставить и Россію въ числъ бывшихъ враговъ Украйны. Следующія затемь семь песень элегического содержанія не представляють ничего противнаго правиламъ цензуры, хотя въ последней изъ нихъ-Катерина-и горько выражается упрекъ русскому, соблазнившему и потомъ жестоко покинувшему молодую малороссіянку, но въ ней нъть направленія, враждебнаго цълому народу. Эти семь пъсенъ тъмъ безпрепятственнъе могутъ быть дозволены, по моему мнвнію, ко второму напечатанію, что встръчающіеся въ нихъ ряды точекъ дають поводъ предполагать объ исключеній при первоначальномъ цензированій стиховъ, содержавшихъ предосудительныя выраженія или мысли. Поэма Гайдамаки въ живыхъ и поэтическихъ картинахъ воспроизводить эпизоды старинной борьбы Украйны съ Польшею. Въ первой половинъ ея изображено страшное разореніе Украйны подяками и евреями, а во второй-кровавая месть гайдамаковъ надъ теми и другими. Картины эти вообще мрачны и унылы, какъ и предметь, ими описываемый, но въ этихъ изображеніяхъ событій, давно уже перешедшихъ въ область исторіи, я не встрътиль ничего несогласнаго съ правилами цензуры. Стихотвореніе Гамалія поэтически передаеть разсказъ объ одномъ изъ казачьихъ набъговъ на Турцію. Какъ поэма Гайдамаки, такъ и стихотвореніе Гамалія могуть быть безпрепятственно разръшены, по моему мнънію, ко второму изданію". Препровождая мити Тройницкаго кн. Долгорукову, министръ народнаго просвъщенія замічаеть, что онъ съ своей стороны вполив раздвляеть это мивніе. Повидимому, отзывъ лица, рекомендованнаго самимъ кн. Долгоруковымъ для разсмотрънія стихотвореній Шевченка, не могъ усыпить вполнъ его подозрвній насчеть ихъ неблагонамвренности, потому что въ своемъ отвъть онъ даеть разръшение на ихъ новое издание, но съ тъмъ, чтобъ они были вновь подвергнуты цензурному разсмотренію и

чтобы при этомъ было обращено особенное вниманіе на поэму Чигиринскій Кобзарь.

Такимъ образомъ злополучному Кобзарю пришлось пройти еще одно мытарство. Главное управленіе по дѣламъ печати отдало его на разсмотрѣніе цензору Бекетову, который отнесся къ нему весьма сурово и нерѣдко выбрасывалъ такіе стихи, въ которыхъ не было ничего политическаго. Великимъ счастьемъ для Шевченка было то обстоятельство, что во главѣ министерства народнаго просвѣщенія, которому была въ то время подчинена цензура, стоялъ такой просвѣщенный и либеральный человѣкъ, какъ Е. П. Ковалевскій. Высоко цѣня значеніе литературы и пользу, приносимую ею обществу, онъ постоянно сдерживалъ усердіе цензоровъ, что въ концѣ-концовъ, еще въ бытность Ковалевскаго министромъ, повело къ изъятію печати изъ вѣдомства министерства народнаго просвѣщенія и передачѣ ея въ вѣдѣніе министерства внутреннихъ дѣлъ \*).

Личному вліянію министра слідуеть приписать, что стихотвореніе Думы мои, думы мои, осужденное на уничтоженіе Тройницкимь, вышло на світь Божій, хотя и въ сильно искаженномь виді \*\*). Но, кромів цензурныхь затрудненій, были затрудненія другого рода,—затрудненія финансовыя. У Шевченка не было денегь на изданіе, а условія, предлагаемыя ему петербургскими книгопродавцами, между прочимь пріятелемь Костомарова Кожанчиковымь, были такого рода, что согласиться на нихь значило лишить себя всякаго заработка. Капризная фортуна и на этоть разь не измінила поэту: во время своей поіздки въ Малороссію (літомь 1859 г.), Шевченко встрітился съ извістнымь сахарозаводчикомь П. Ө. Семеренкомь, который, узнавши о финансовыхь затрудненіяхь Шевченка, обіщаль тотчась выслать деньги на изданіе, какь только цензура его пропустить. Наконець на-

Сирота-собака мае свою долю... Мое добре слово въ світі сирота; Кого быють и лають, закують въ неволю, Та нихто про матиръ на сміхъ не спыта.



<sup>\*) &</sup>quot;Какъ Ковалевскій,—говориль министръ Никитенку,— я могу желать отділаться отъ цензуры, потому что это—тяжкое бремя. Но, какъ гражданинъ, какъ русскій, я всіми силами буду противодійствовать всякому покушенію отділить ее отъ министерства народнаго просв'іщенія, потому что это можеть им'єть погубныя посл'ядствія для литературы" (Диевникъ Никитенка, т. 2-й, стр. 170).

<sup>\*\*)</sup> Сбылось предсказаніе поэта насчеть печальной судьбы, постигающей его произведенія:

сталь давно желанный день 28 ноября, когда цензоръ Бекетовъ подписалъ вольную стихотвореніямъ Шевченка. Того же дня Шевченко послаль управляющему заводомъ Семеренка слъдующее письмо: "Сегодня цензура выпустила изъ своихъ когтей мои безталанныя Думы, да такъ обчистила, что я едва узналъ своихъ дътей. А издатель и половины не даетъ того, что я прошу и что мнъ немедленно нужно. Съ такимъ-то моимъ горемъ я обращаюсъ къ вамъ съ П. Ө.: вышлите мнъ 1,100 р., а я вамъ съ великой благодарностью вышлю къ новому году столько экземпляровъ, сколько придется на эту сумму". Деньги въ скоромъ времени были высланы, Шевченко расплатился съ типографіей и уже въ концъ 1859 г. разослалъ книгу своимъ пріятелямъ.



ζ.

## ОГЛАВЛЕНІЕ.

| Иностранная литература.                           |
|---------------------------------------------------|
| Педагогическія теоріи эпохи Возрожденія           |
| Джордано Бруно, какъ поэть, сатирикъ и драматургъ |
| Вольнодумецъ эпохи Возрожденія                    |
| Возникновеніе реальнаго романа                    |
| Философія Донъ-Кихота                             |
| Артистки-соперницы.                               |
| Юношеская любовь Гёте                             |
| Госпожа Сталь и ея друзья                         |
| Вліяніе Байрона на европейскія литературы         |
| Поэзія міровой скорби                             |
| Англійскіе поэты нужды и горя                     |
| Джорджъ Тикноръ                                   |
| Апостолъ гуманности и свободы (Теодоръ Паркеръ)   |
| Новая книга о Маккіавелли                         |
|                                                   |
| Русская литература.                               |
| Отношеніе Пушкина къ иностранной словесности      |
| Литературные итоги Пушкинскаго праздника          |
| Пушкинъ.                                          |
| М. Ю. Лермонтовъ                                  |
| Женскіе типы, созданные Лермонтовымъ              |
| Поэть-мыслитель                                   |
| Эволюція критическихъ идей Бѣлинскаго             |
|                                                   |
| Малорусская литература.                           |
| Новости украинской литературы                     |
| Геніальный горемыка                               |
| Первые четыре года ссылки Шевченка                |
| Щепкинъ и Шевченко                                |
| Мелочи для біографіи Шевченка                     |

Mar. 20 2 5 10 10 18

Цѣна 2 руб.

1173 (1)