

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

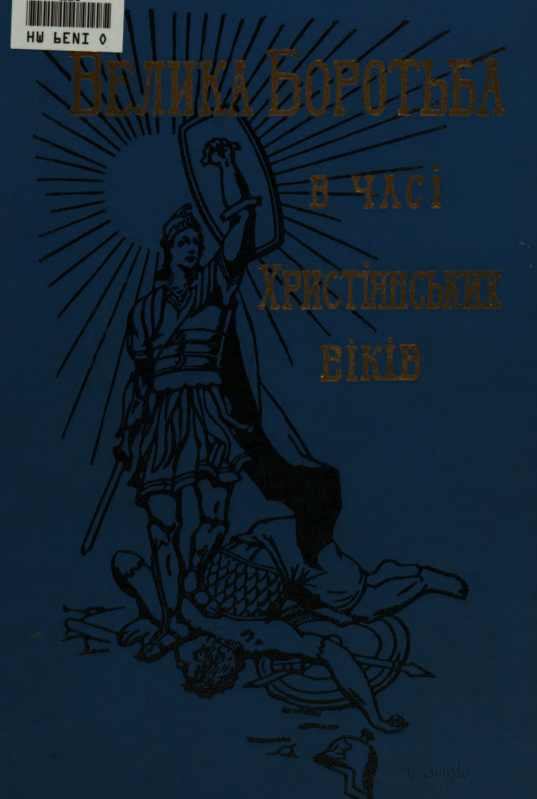
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

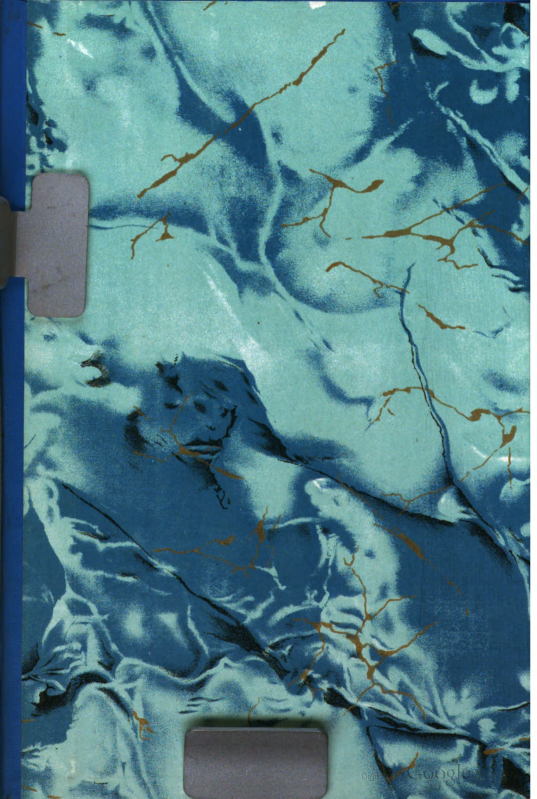
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







CIPT: Mady 1997, 12.81, to 1.80 Tech. Sandley Estated #1.12.10 September

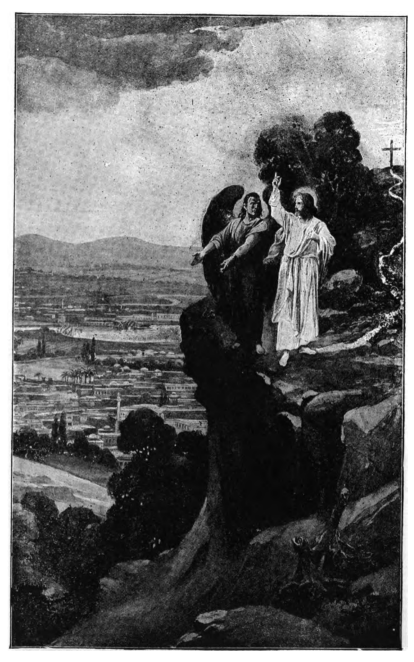
#65 FTARKIN Li E MALONIAN 22, N. Y. (GRI. KROLA)

\* \* \* \* \$ 27.15

# ВЕЛИКА БОРОТЬБА.

Carrier to the second s

1-Great Contr. -Ukrainian



Правдива боротъба.

# Велика Боротьба

#### В ЧАСІ

## ХРИСТІЯНСЬКИХ ВІКІВ

OPEN: Mordey Friday 7 P. M. to 2:00 P. M. Saturday & Sunday 4 P. M. to 8:00 P. M.

166 FRANKLIN ST. E

LACCKLIN 22, N. Y.

Е. Г. ВАИТ ВРОЗАТ

Автор "Патріярхи і Пророки", "Бажання Віків", "Образованне", "Служеннє Здоровлю", "Предметове Навчаннє Христа", "Дорога до Христа", і др. инших творів

Copyright 1888, 1911, by
MRS. E. G. WHITE
Entered at Stationers' Hall
All Rights Reserved

Pacific Press Publishing Association, Brookfield, Illinois

Mountain View, Calif., Portland, Oregon; Kansas City, Missouri; St. Paul, Minn.; Cristobal, Canal Zone.

Printed in the U. S. A.

UKRAINIAN INSTITUTE

LIBRARY GIFT

Digitized by GOOGLE



Ся книга, дорогий читачу, не для того написана, щоби показати нам, що в теперішнім світі є гріх, горе і нещасть, бо ми про се вже дуже добре знаєм.

Ся книга не написана тому, щоби росказати нам про неприміриму боротьбу між темрявою і світлом, гріхом і праведністю, злом і добром, смертю і життєм. Ми вже се відчуваєм в наших серцях, і добре знаєм, що і ми сами є також участниками у тій боротьбі.

І ми тепер хотіли би конче довідатися дещо більше про ту велику боротьбу, а іменно: як ся боротьба началась? чи вона все була? які сили входять у ту страшну боротьбу? В якім відношенню находимся ми, що до тої боротьби? Яка є наша відвічальність? Я находжусь на сім світі не по моїй власній волї. І чи се с для мене добром або злом? Які великі правила заключаються в тім? Чи довго буде та боротьба продовжатися? Який єї конець буде? Чи обернеться наша земля, як учені люде кажуть, у безсонічну, замерзлу і вічну ніч? А може чекає єї краща будучність, світле і счасливе життє, огріте вічною любовю Творця?

А тепер заходить питаниє: Чи може боротьба у моїм власнім серці — між самолюбством а любовю — закінчитися так, щоб любов побідила раз на все? Чого Господь хоче навчити нас, що торкається сього питання, котре є дуже важне для кождої душі?

Подібні питання окружають нас зі всїх сторін. Вони на силу видобуваються із глубини нашого власного серця. Тай всин жадають рішучої відповіди.

I Господь Бог, котрий розбудив в нас бажание до добра і до пізнання правди, відповість нам на всї питання, бо, "Гос-

подь Бог нічого не ділає, не відкривши Свойої тайни слугам Своїм пророкам".

Ціль сьої книги, дорогий читачу, є помочи нещасним душам розібрати правильно всї ті загадки. Автор сьої книжки, в злуці з Богом, вивчив добре слова Його і пізнав, що "Тйна Господня, боятися Його, і завіт Свій Він откриває їм".

Та щоби ми лучше поняли принципи сьої загальної боротьби, котра потягає за собою життя цілого світа, то подає нам тут в прим грах гарні і поучаючі лекції з минувших двакцятих віків.

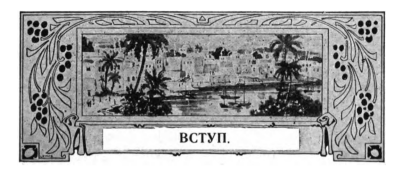
Книга ся починаєсь сумними кінцевими подіями із історії Єрусалиму, міста Богом вибраного, після сього, як мешканці його відкинули Голготського Бого-чоловіка, Котрий прийшов спасти. Далі, ідучи шляхом мандруючих народів, вказує нам: на переслідування дітей Божих в первих віках, велике відступленнє, яке наступило в Його церкви, всесвітне пробудженнє реформації, в котрій принципи великої боротьби, виразно показуються, страшні наслідки для Франції з приводу відкинення правдивих принципів, оживленнє і возвишеннє св. Писання та його доброго і спасенного впливу, релігійне пробудженнє послідних днів, отвореннє світлого жерела Слова Божого, із його чудними откровеннями світла і знання, як знаменитої збруї в боротьбі з темрявою.

Нинішна грізна боротьба, котра заключає в собі житєві принципи і для котрої ніхто не може бути об'ятним, в дійснести представляється дуже великою.

Наконець ми довідались про велику і рішучу побіду добра над злом, правди над неправдою, світла над темрявою, радости над смутком, надії над розпукою, слави над неславою, життя над смертию і вічної та довготерпіливої любви над мстивою ненавистю.

Попередні видання сьої книги навернули і привели много душ до Правдивого Пастиря. Та і тепер видавці молять щиро Господа Бога, щоб се виданне принесло ще більше хісна для загального і вічного добра.

ВИДАВЦҮ.



Передше чим гріх увійшов в світ, Адам мав свобідний доступ до свого Творця. Але від часу, коли чоловік зогрішив і пірвав звязь з Богом, він утратив сю свободу. Однак знайшлась дорога до спасення, і мешканці землі знов можуть відновити зносини з небом. Бог стикався з людьми, посредством Свого Духа, і через откровення, дані Його вибраним слугам, світ дістав Божеське світло. "Бо ніколи із волі чоловіка не виповідано пророцтво, а від Духа святого розбуджувані, промовляли святі люде Божі". 2 Петра 1: 21.

В протягу первих двох тисяч пятьох літ не було ніякого писаного Слова Божого. Ті, котріх Бог навчав, передавли свою науку другим, і так вона переходила від отця на сина, через цілі слідуючі покоління. Перші рукописи появились за часів Мойсея. Тоді всі богодухновенні откровепня були зібрані в одну книгу. І ся робота продовжалась че рез цілих шіснайцять віків, почавши від Мойсея, котрий написав історію творення і закону, а скінчивши на Іоані, котрий занотував найважнійші євангельські правди.

Біблія вказує на Бога, як на єї автора, але все ж таки вона написана чоловічими руками, і по відміннім стилю тих ріжних книг можна думати про характер їх писателїв. Всї откровення є богодухновенні (2 Тим. 3: 16), хоч вони є висказані людськими словами. Безконечний Бог освітив через Духа Свого Святого розум і серце Своїх слугів. Він дав людям сновидіннє, ознаки і символи, і ті, котрим в той спосіб зістала открита правда, сами виявили свої думки в людській мові.

Десять приказань сказані були самим Богом, і написані Його рукою. Се в Божеська, а не людська робота. Але Біблія в ві Богом даною правдою, вираженою людською мовою, представляє звязь Божеську із людською. Така звязь була у Христі, котрий був Богом і сином чоловіка. І се істинна правда, як у Біблії про Христа написано: "І Слово тілом стало ся і пробувало між нами". Йоан. 1: 14.

Біблія написана в ріжних віках людьми, котрі відріжнялись одні від других становищем, заняттєм, умовими та духовими здібностями. Тому Біблійні книги ріжняться не лиш що до стилю, але і що до ріжнородности предметів. Ріжні писателі уживали ріжних виражень і дуже часто одна і та сама правда для одних була більше ясна, як для других.

І так, наколи правда висказана була ріжними людьми, то вона представляється і не в однаковім виді. Оден писатель находиться під вражіннем одної сторони предмета, і він принимає лиш те, що годиться з його життєм, понятями або оцінкою; другий знов бере той предмет з иншого боку, і таким способом кождий, ведений Духом Святим, висказуєть те, що на його душу зробило більше вражіннє. Ріжні понятля що до правди у кождого були инші, але цїлковита єдність була у всїм. І ті откриті правди, разом взяти, становлять одну цїлисть, застосовані до потреб і обставин людського життя.

Господу Богу уподобалося передати світу правду через вибраних до сього людей, і Він Сам, через Свого Духа Святого, зділав їх спосібними сповняти ту роботу. Він проводив їх думками, коли вони хотїли говорити або писати що нибудь. Хоч сокровище поручене було земному начинню, але воно тим не меньше є від небесного. Хоч свідкуванне не було передане в совершенних вираженнях людської мови, однак се є свідкуванне Господа Бога, а слухняне і віруюче дитя Боже бачить у нім славу Божеської сили, повної милости і правди.

У Його словах дана в наука чоловікові для його спасення. Св. Письмо приняте є як авторитет і неомильне откритте Його волї, воно є взором характеру, обявителем науки і пробою досьвіду. "Всяке писаннє богодухновенне і корисне до науки, до докору, до направи, до наказу по правдї, щоб звершений був Божий чоловік, до всякого доброго діла готовий". 2 Тим. 3: 16-17.

Коли Господь Бог обявив людям Своз Слово, то Він ще обіцяв через нашого Спасителя дати слугам Своїм Святого Духа, щоб був їм до помочи при обяснюванню і толкованню святих Слів Його. Від тоді Біблія сталась богодухновенною і се неможливим є, щоб наука Духа противилась Слову.

Дух не був на те даний, щоб він заняв місце Біблії, тай він ніколи не міг бути даний тому, бо св. Писаннє виразно говорить, що Слово Боже є тою мірою, через котру вся наука і всї досьвіди мусять переходити. Апостол Іоан говорить: "Не всякому духові віруйте, а досьвідчайте духів, чи від Бога вони; бо многі джепророки вийшли у сьвіт". 1 Іоан. 4: 1. А Ісая каже: "Звертайтесь до закону та до обяву. А вони, — як не так говорять, як там сказано, то нема в них світла". (Ісая 8: 20).

Велику зневагу заподіяно роботі Святого Духа через т. з. освічену клясу, котра думає, що вона більше не потребує помочи від Слова Божого, бо, мовляв, Голос Божий відзивається сам у їх душі. Однак сей дух не є Духом Божим, і ся мильна думка провадить лиш до замішання, обману і руїни. Се, розуміється, є діло злого духа. Бо коли служення Божого Духа в церкви Христовій наберає великого значіння, то діявол придумує всякі способи, щоби опоганити роботу Святого Духа через всякого рода заблудших фанатиків і мрійників, щоби тільки ослабити віру в Святого Духа, ту животворну силу, що Господь Бог приготовив для нас.

Разом із Словом Божим Дух Божий буде продовжати Свою роботу по всї часи євангельського проповідування. В

часї віків, коли св. Писанне Старого і Нобого Завіту було дане, Святий Дух, помимо откровення, вдохновенних через
Нього і включенних у святу книгу, не переставав також
освячати поодинокі душі. Біблія сама оповідає як через
Святого Духа люде діставали перестороги, докори, поради і
поучення в таких річах, котрі ніколи не надавалися до
вдохновення Святого Писання. І в ріжних віках говориться за пророків, вислови котрих ніде не є зазначені. Коли
канон святих книг був уже викінчений, Святий Дух і далі
продовжав свою роботу, освячаючи, перестерігаючи і потішаючи дітей Божих.

Ісус обіцяв ученикам Своїм: "Утішитель же, Дух Святий, котрого пішле Отець в імя моє, Той научить вас усього, й пригадає вам усе, що я глаголав вам". "Як же прийде той Дух правди, то проведе вас до всякої правди... і що настане, звістить вам". (Йоана 14: 26; 16: 13). Писанне виразно вказує на те, що ті обітовання розтягаються на церкву Христову по всі віки, і не ограничуються тільки на апостолські часи. Спаситель запевняє Своїх послідувателів, говорячи: "І ось я з вами по всі днї, до кінця сьвіту." І після обяснень ап. Павла дари Святого Духа і откровення, дані церкві "на звершеннє святих, на збудованнє тіла Христового, доки дійдемо всі до з'єдинення віри і познання Сина Божого, до чоловіка звершеного, до міри зросту сповнення Христового". Єфес. 4: 12. 13.

Ап. Павло молився за віруючих в Єфесі: "Щоб Бог Господа нашого Ісуса Христа, Отець слави, дав вам духа премудрости й відкриття на познанне Його, просвічені очі серця вашого, щоб зрозуміли ви, що за впованне поклику Його,
і що за багацтво славного насліддя Його в святих, і що за
безмірне величче сили Його в нас, котрі віруємо, по дійству
превеликої потуги Його". Єфес. 1: 17-19. Благословення,
якого просив ап. Павло для Єфеської церкви, заключалось
в дійстві Св. Духа, в освяченню їх розума через откриттє
їм глубини св. Писання.

Після чудесного откровення Св. Духа в день Пятидесятниці, ап. Петро напоминаючи нарід, щоб покаявся і охрестився в імя Ісуса Христа для прощення гріхів, сказав: "І приймете дар Святого Духа. Для вас бо обітниця, і для дітей ваших, і для всїх далеких, скільки їх покличе Господь Бог ваш". Лїян. 2: 38. 39.

В безпосередній звязі з видивами великого дня Божого, Господь обіцяв дати через пророка Йоіла особливе откровенне Духа Свого Святого. Йоіла 2: 28. Се пророцтво вчасти сповнилось в сошествії Св. Духа, в день Пятидесятниці, але воно ще цілковито сповниться в откровенню Божеської ласки при кінци Євангелської роботи.

Велика боротьба між добром а злом буде зміцнятися аж до самого кінця часу. Во всі часи гнів діявола був звернений на Христову церкву, але Бог дав Свойму народові Свого Духа милости, щоби укрипити Пого в боротьбі проти вля. Коли апостоли мали проповідувати святе Євангеліє і записати його для будучих віків, вони були обларені особлившим благословением Духа Святого. Але коли церква Божа вкінци освободиться, то діявол розпічне свою робту ще з більшою силою. Він зійшов до нас, "маючи великий гиїв; внає бо, що короткий йому час". Откр. 12: 12. Він буде дійствупотугою і ознаками і чудесами вати "з усякою 2 Сол. 2: 9. За шість тисяч років начальник эдих духів, що колись занимав найвисше місце між ангелами Божими, набрав великої вправи в ошукуванню і веденю людей до загу-В посліднім повстанню проти Божого народа він ужев в боротьбі всякої діявольської штуки в хитрости і жорстокости. І в такий небезпечний час послідувателі Христа повинні дати пересторогу світу, щоб нарід був готовий стати перед Гсподом, коли явиться вдруге, і щоб бути йому "нескверним і чистим". 2 Петра 3: 14. Тому то в теперішних часах ще більше потрібна є для церкви Христової Божеська ласка і сила, як за апостольських часів.

Через Духа Съвятого автор сей книги бачив дуже добре

ту безнастанну боротьбу добра зі злом. Від часу до часу він придивлявся тої великої боротьбі між Христом, князем мира, а нашим Спасителем, а діяволом, князем темряви, виновником беззаконня, першим нарушителем жого. Ненависть діявола до Христа показалась в ненависти проти послідувателів Спасителя. Ту саму ненависть проти закона Божого, ті самі оманчиві пляни, помочию котрих лож уходить за правду, людські закони заміняються Божеськими, а люде радше покланяються створінню як Творцеви, можна бачити в цілій історії минувшини. Усилованиєм діявола є представити в злім світлі характер Господа Бога, щоб люде набрали мильного поняття о Бозі, і щоб дивились на Його більше зі страхом і ненавистю, ніж з любови; він також старається знишити закон і переконати народ, що йому закону не треба, і він цілими віками переслідує тих, котрі осьміляються противитися йому. Се все можна найти ваписане в історії патріярхів, пророків, апостолів, мучеників і реформаторів.

У послідній великій боротьбі діявол буде уживати тої самої хитрости, покажеться таким самим, яким і перше був, і буде продовжати ту саму роботу, як і за минувших часів. Що перше було, повториться знов, та ще з більшою силою, і та будуча боротьба буде страшна, якої світ ще ніколи не бачив. Хитрість діявола буде подвоєна, його атаки рішучі. Наколиб міг, він звів би навіть вибраних. Марк. 13: 22.

Коли Дух Божий открив авторові великі правди Свого Слова і всї події минулих і будучих часів, йому було препоручено передати і другим все те, що він бачив, і написати історію боротьби минувших віків, а іменно висвітлити її так, щоб лучі світла падали просто на маючу відбутися боротьбу. Автор тоже старався зібрати всі дані з церковної історії в той спосіб, щоби вказати на розвій великих правд, котрі в ріжних часах були дані світу і котрі збудили гнів діявола і ненависть світської церкви, і були піддержувані "не любившими душі свойої до смерти".

Із того всього ми можем собі уявити образ сей страшної боротьби. Уявляючи собі се все в світлі Слова Божого, прохаючи просвічення Духа Святого, ми откриєм всі пляни ворога і побачимо небезпеку, котру повинні оминати ті, що кочуть бути "непорочними" тоді, коли Господь прийде.

Великі події, котрі характеризують усьпіх реформації минулих віків, належать до. історії, знаної всім і взагалі признаної протестантським світом; се є факти, котрих ніхто не може опрокинути. Сю історію зложив автор коротко о скільки можна було так, щоб не проминути важнійших фактів, щоб кождому була зрозуміла. Згадати тут треба ще і те, що автор при писанню свойої історії послугувався також і творами нинїшних реформаторів.

Ціль сьої книги не в тім, щоб відкрити читачеви нові правди, що до боротьби минулих часів, але в тім, щоби виказати факти і правила, котрі можуть мати вплив на будучі події. Дивлячись на них, як на частину боротьби світла в темрявою, у всїх тих записках із минувшини показуєсь нове значінне їх, і від них виходять лучі світла на будуче, освічаючи дорогу тих, котрі, подібно реформаторам минулих часів, будуть прикликані, щоб свідкувати, хоч би навіть мали втратити всьо земне майно "за слово Боже і за свідкуваннє Ісуса Христа".

Також цілею сьої книжки є, щоб вказати на велику боротьбу між блудом а правдою, виявити лукаві замисли ділвола, і найти средства, якими би можна усьпішно боротись із ним, дати вдоволяючу розвязку гріховного питання, значиться, як би позбутися раз на все гріха, і щоб тим показати справедливість і доброту Господа Бога у всїх Його діланнях зглядом Свого створіння; і в кінци доказати святість і трівкість Його закона. Нехай же Бог благословить се велике діло, щоби помочию сьої книги людські душі освободились від власти темряви і стались участниками "насліддя святих у світлі" дня великої слави Того, Хто возлюбив нас і Сам дав Себе за нас.

Е. Г. В.



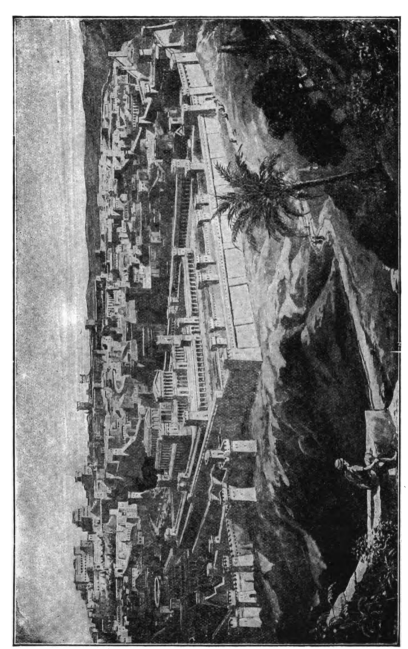
| Į.               | Збурение брусалиму —                                                                                    | 17   |
|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| П                | Переслідовання в часі первих віків — — —                                                                | 41   |
| Ш                | Відступленнє — — — — — — — — — Вальденці — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                          | 53   |
| ľ                | Вальденці — — — — — — —                                                                                 | 66   |
| r                | Іван Виклиф — — — — — — — — —                                                                           | 85   |
| VI               | Гус і Ерония — — — — — — — —                                                                            | 103  |
| VΠ               | Відлученне Лютра від Риму — — — — —                                                                     | 128  |
| VШ               | (10/F07) TIOTOR COUNTY                                                                                  | 154  |
| IX.              | ИІвайдарський реформатор — — — — — — Успіх реформації в Німеччині — — — — — — — — — — — — — — — — — — — | 180  |
| X                | Успіх реформації в Німеччині — — — —                                                                    | 195  |
| XI               | Протест князів — — — — — — —                                                                            | 208  |
| XII              | Реформація в Франції — — — — — —                                                                        | 223  |
| ХШ               | R Hurenraurey i Cyantuuspii                                                                             | 250  |
| XIV              | Пізнійші Англійські реформатори — — — —                                                                 | 258  |
| ΧΥ               | Libria i Mnapprotva popovionia                                                                          | 279  |
| XVI              | ()mm - menaceteum                                                                                       | 305  |
| XVII             | Pandi Diametro                                                                                          | 316  |
| XVIII            | Американський реформатор — — — — —                                                                      | 334  |
| XIX              | ('mimyo gonor mownany                                                                                   | 358  |
| XX               | Велике релігійне пробудженне — — — — Відкинене остереженне — — — — — — — — — — — — — — — — — —          | 370  |
| XXI              | Відкинене остереження — —                                                                               | 392  |
| XXII             | Сповнені пророптва — — — — — —                                                                          | 409  |
| ХХШ              | IIIO CO TOVO CRUTUUG?                                                                                   | 428  |
| XXIV             |                                                                                                         | 442  |
| XXY              | В свята - святях — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                                                  | 452  |
| XXVI             | Реформа суботи — — — — — — —                                                                            | 470  |
| XXVII            | Новочасні відродження — — — — — —                                                                       | 480  |
| ХХУШ             | Cyrore criretro — — — — — —                                                                             | 497  |
| XXIX             | DOUBLOK SIS                                                                                             | 510  |
| XXX              | RODOLLES MIN MOTORINON I CATARON — — —                                                                  | 522  |
| aaa<br>XXXI      | Ворогуванне між чоловіком і сатаною — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                               | 529  |
| XXXII            | Tigrouchei cith                                                                                         | 537  |
| XXXIII           | Henma Bethra Chorves — — — — — —                                                                        | 551  |
| XXXIV            | Перша велика спокуса — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                                              | 572  |
| XXXV<br>XXXV     | Характер і стремліннє папства — — — — — — — Надходяча боротьба — — — — — — — — — — — — — — — — — — —    | 583  |
| XXXVI            | Harvorgue fonorife                                                                                      | 606  |
| XXXVII           | Rivig gr ovonous                                                                                        | 619  |
|                  | Постіння перестопого                                                                                    | 630  |
| XXXVIII<br>XXXIX | Une rend                                                                                                | 640  |
|                  | Бідія як охорона — — — — — — — — — — — — — — — — — — —                                                  | 661  |
| XL               | Спостопиння вемлі — — — — — — — —                                                                       | 679  |
| XLI              | Спустошения землі — — — — — — — — — Конець боротьби — — — — — — — — — — — — — — — — — — —               | 688  |
| XLII             |                                                                                                         |      |
|                  |                                                                                                         | XIII |



| правдива оороа                                               | · z         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------|-------------|--|--|--|--|--|--|--|--|--|
| Вид Єрусалиму з Оливної гори —                               | - 16        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| — — — — — — имедијак отой в м <b>в</b> qХ                    | - 25        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Святиня в огні — — — — — — — — —                             | - 35        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Муки первих христіян — — — — — — — — — — — — — — — — — — —   | - 40        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Христіянські богослуження в катакомбах                       | - 43        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Церква св. Петра i Ватикан  — — — — — — —                    | - 52        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Каючийся Генрик IV в Каносі — — —                            | - 63        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Валденські місіонери — — — — — — — —                         | - 73        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Виклифі монахи — — — — — — — — — — — — — — — — — — —         | - 95        |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Гус в темниці — — — — — — — — —                              | 112         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Еронима провадять на місце мук —                             | 121         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Лютер протестув проти індульгенції —                         | 139         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Лютер перед соймом — — — — — — — — —                         | 167         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Швайцарські реформатори проповідчють під откритим и бом —  — | 184         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Лютер в Вартбурзі — — — — — — — — —                          | 197         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Читанне протесту в Шпаєрським сэймі — — — — — —              | 212         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Упокорение Франца I — — — — — — — — —                        | 237         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Дім Нокса — — — — — — — — — — —                              | 263         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Папа Пій VI вязнений в 1798 — — — — — — —                    | 281         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Різня в день св. Вартоломея — — —                            | 287         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Богиня розуму — — — — — — — — — — — — — — — — — —            | 293<br>299  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Сцени на вулицях Парижа гітчас роволюції — — —               |             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Прощальна бесіда пастора Робинсска — — — — —                 | 307         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Ознаки Христового приходу — — —                              | 324         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Пророчі періоди — — — — — —                                  | 346         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Розчарование учеників — — — —                                | <b>3</b> 60 |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Др. Волф проповідує Арабам — — — —                           | 376         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Проповідуюча дитина в Швеції  —  —  —  —  —                  | 383         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Пишність теперішних церквів — — — — — — —                    | 404         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Десять дівчат — — — — —                                      | 417         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| День примирения — — — — — — — —                              | 440         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Підписують деклярацію независимости — —                      | 459         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Христос і фарисеї — — — — — — — — —                          | 515         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Христос сціляє бісноватого — — — — — —                       | 533<br>567  |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Петро проповідує в день Пятидесятниці 😀                      |             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Проголошение догии папської непомильности                    | 597         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Внутро церкви — — — — — — —                                  | 590         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Землетруси в ріжних місцях — — — — — — — —                   | 614         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Велике трясінне землі — — — — — — — —                        | 663         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
| Власть привернена — — — — — — — —                            | 702         |  |  |  |  |  |  |  |  |  |
|                                                              |             |  |  |  |  |  |  |  |  |  |

## малі ілюстрації.

| Місце горювання                      | Жидів      |      | _    | . —         |     |   |     |       |   |   | 17         |
|--------------------------------------|------------|------|------|-------------|-----|---|-----|-------|---|---|------------|
| Молодий мученик                      | _          |      |      | _           |     |   |     |       |   |   | 41         |
| Інквизиціонний суд                   | <b>.</b> — | _    | _    |             | _   |   |     |       | _ | _ | 53         |
| Вальденська церкв                    | а і шко    | иа Ф | елнк | ca H        | ефа |   |     |       |   |   | 66         |
| Статуя Виклифа                       |            |      | —    |             |     |   | _   | _     |   | _ | 85         |
| Гус і Ероним                         |            | _    | —    |             |     | _ |     |       |   |   | 103        |
| Мартин Лютер                         |            |      |      |             |     |   |     |       |   | _ | 128        |
| Катедра в Ворисі                     | _          |      |      |             |     |   | _   |       |   |   | 154        |
| Ульрих Цвинглі                       |            |      |      |             | _   |   |     | _     |   |   | 180        |
| Вартбурський замо                    |            |      | _    | _           |     | - |     | _     |   | _ | 195        |
| Катедра в Спейрсі                    | i —        |      |      |             | -   | _ |     |       | _ |   | 208        |
| Фарел і Кальвин                      | _          |      |      | _           |     | - |     | -     |   | - | 223        |
| Вилям Оранжський                     |            | Петр | pi   |             |     |   | - • |       |   | _ | 250        |
| Тиндаль, Веслей,                     | Нокс       |      | _    | _           |     |   |     |       |   |   | 258        |
| Два свідки —                         |            |      |      | -· <b>-</b> |     | _ |     | _     | _ |   | 279        |
| Приїзд паломників                    |            | _    |      |             | -   | - |     |       | _ | _ | 305        |
| Ознаки посліднього                   | дня        |      |      |             |     |   |     | -     |   | _ | 316        |
| Виллям Миллер                        |            |      | _    | _           |     |   | •—  | _     | _ |   | 334        |
| Маяк —                               |            |      |      |             | _   |   |     | _     |   |   | 358        |
| Ангелські вісти                      |            |      |      |             |     | _ |     |       |   | _ | 370        |
| Упадок Вавилону                      |            | _    | _    | • •         |     |   |     |       | _ | _ | 392        |
| Сторож на мурі                       |            |      |      |             |     |   |     |       |   | _ | 409        |
| Устройство в святі                   | ihi —      |      |      |             | _   |   | _   |       |   | _ | 428        |
| Святая - святих                      |            |      |      |             |     |   |     | -     |   |   | 442        |
| Закон Божий                          |            |      |      |             |     |   |     | _     | _ |   | 452        |
| Печать Божа                          |            |      |      | _           | _   |   |     |       |   | _ | 470        |
| Катедра в місті Ня                   | о-иорку    |      |      |             |     |   |     |       | _ |   | 480        |
| Записуючі ангели                     | _          |      | _    |             |     |   |     |       | _ |   | 497        |
| Статуя Люцифера                      | _          |      |      |             |     |   |     |       | _ |   | 510<br>522 |
| Змій—ненависть<br>Христос і бісноват |            | _    | _    |             |     |   |     | · · - |   |   | 522<br>529 |
| лристое г отсноват<br>Сіть і пасть   | ни —       |      |      | -           |     |   |     | _     | _ |   | 537        |
| онь і пасть<br>Ева і змій —          |            |      |      |             |     |   |     |       |   | _ | 551        |
| Чарівниця з Ендор                    | . — -      |      |      |             |     |   |     | _     |   | - | 572        |
| Церква св. Петра                     |            |      |      |             |     | - |     |       |   |   | 584        |
| Життева гра                          | I Daink    | апсы |      | орсді       | 1   |   |     |       |   | _ | 606        |
| Студіюванне пропо                    | Disamo     | _    |      |             |     |   |     |       |   |   | 619        |
| Земля освічена Йо                    |            | m    |      |             | _   | _ |     |       | _ | _ | 630        |
| Знищение землі                       |            | ~    |      |             |     |   |     |       | _ |   | 640        |
| Радуга обітовання                    |            |      |      |             |     |   |     |       |   |   | 661        |
| Вожий народ спас                     | ений —     |      |      | _           |     |   |     |       |   |   | 679        |
| Симвох побіли                        |            |      |      |             |     |   |     | _     |   |   | 688        |



Вид Ерусалиму з Оливної гори.

"Стремить у воздух гора Снон, радість землі цілої, на самій півночі город царя великого".



### Г 0 Л 0 В А — 1. ЗБУРЕННЕ ЕРУСАЛИМУ.

"О, коли б зрозумів і ти хоч у день сей твій, що для впокою твого! тепер же воно закрито перед очима твоїми. Бо прийдуть дні на тебе, й обкинуть вороги твої валами тебе, та й обляжуть тебе, й стиснуть тебе звідусюди. І з землею зрівняють тебе й діти твої у тобі; і не зоставлять у тобі каменя на камені; бо не розумів єси часу одвідин твоїх". 1)

Стоячи на горі Оливній, Ісус дивився на Єрусалим. Ясно і спокійно дежала перед Ним околиця. Се був час Пасхи, і зі всїх сторін зібрались сини Яковові на сей великий народний празник. Посеред садів і виноградників і зелених убочей, вкритих шатрами паломників, тягнулись взловж горбки, пишні двірці і великанські башні столиці Ізраілської. Дочка Сиону як би заговорила у своїй гордости: "Сиджу царицею, і смутку не побачу". Такою прекрасною вона судила себе бути і певна була того, що тішиться небесними милостями, так як тоді, много літ тому назад, коли царський півень сьпівав: "Стремить у воздух гора Сион, радість землі пілої, на самій півночі город царя великого". 2) Перед Ним стояли величезні і пишні будівлі храма. Лучі заходячого сонця освічали як сніг білий його мармурові стіни і Там стояв "Сион, відбивались на воротах, башні і крилі. ввершение красоти", гордість жидівського народу. Яке Ізра-

1) Лука 19: 42-44.

³) IIcaz. 48: 2.

[17]

ілське дитя могло би дивитись на те все і не відчувати радости і подиву! Але Ісуса зовсїм инші думки занимали. "І як наближавсь, то, побачивши город, заплакав над ним". ")

Серед загальної радости і торжественного входу, тоді як Його витали з пальмовими галузками у руках, і відгомон веселої піснії Осанна залунав із горбків, і тисячі голосів проголосили Його царем, якийсь несподіванний і таємничий великий жаль обгорнув Спасителя світа. Він, Син Божий, обітуванний Ізраїля, котрого власть побіджає смерть, і голос котрого викликав плінних із гроба, заплакав. Однак се не були сльози звичайного горя, а сильного, невисказаного душевного болю.

Він не продивав сліз для Себе Самого, хоч Він побре знав, де Його дорога провадила. Перед Ним стояда Гетсеманія — місце зближаючої ся Його душевної боротьби. Овечі ворота також видко було, через котрі сотки літ тому назад ішли жертви на заріз, і котрі мали отворитися і перед Ним, коли Його "неначе вівцю поведуть на заріз". ') Недалеко звідтам була Голгота, місце роспяття. По дорозі, по котрій прийдеться Йому незабаром іти, стелилась страшна і густа мрака, коли Він мусить дати Свою душу, як жертву примірення за гріхи. Однак се не були задуми, що кидали мрачну тінь на Його душу у той час радости. Ніякі передчуття Його надлюдського страху не засмучали Його "чистої" душі. Він плакав над судьбою тих тисячів жителів Єрусалима, котрих Він прийшов спасти і благословити, а вони у своїй сліпоті і затверділості в гріхах відкинули Його.

Перед Ісусом була открита вся історія тисячлїтних особливших милостий і опіки, даних вибраному народові. Ось приміром гора Морія, де син обітування не спротивляючи ся жертви, був звязаний на жертвеннику — образ жертви Божого Сина. Осе був затверджений завіт, чудесне Месіянське обітування отцеві всіх віруючих. Піднімаючийся до неба поломінь жертви на тоці Орни відвернув меч ангела Господнього. Се є також символ жертви і посередниц

<sup>\*)</sup>Лука 19: 41. 4)Ісая 53: 7. \*)1 кн. Мойс. 22: 9. \*)1 кн. Мойс. 22: 16-18. \*)1 Паражии. 21.

тва Спасителя за провинившихся людей. Госполь Бог поставив Єрусалим на почетнім місци перед цілим світом. Господь вибрав Собі Сион і бажав його Собі за оселю". ") Тут святі пророки через сотки літ голосили людям вість перестороги. Тут священики кадили своїми кадилами, а дим разом з молтвами молячихся взносився до неба. кождого дня приносилась кров зарізаних ягнят, що озна-Тут Господь являвся в облаці слави чала Агнця Божого. над троном милосердія Божого або покришкою ковчега завіту. Там спустилась таємнича прабина, котра лучила небо з землею, драбина, по котрій ангели Божі всходили, і котра відкриває світу дорогу до святая - святих. Наколи б Ізраіль, як народ, заховав вірність Богу, то Єрусалим остався би на віки вибраним городом Божим. ') Але історія того народа, маючого всякі привілеї і почести, була лиш оповіданнем відступництва і ворохобні. Народ той противився небесному милосердію, надуживав своїх ріжних привілеїв і не хотів користати із доброї нагоди для свого спасення.

Хоч Ізраіль "знущався над посланими від Бога і нехтував Його словами, й глузував з пророків Його". ") Але Бог все таки був для Ізраїля як "Господь Бог милосердний і ласкавий, нескорий на гнів і щедрий на милость і правду". ")

Недивлячись на його многократні відкидання, Бог все єще оказував їм Свою милость. Ще більше як любячий отець для своїх дітей, Господь піклувавсь Ізраїлем, "посилав до іх носланців своїх з раннього ранку, бо жалував він свій народ і пробуток свій". ") І після того, як перестороги, просьби і докори не помагали, Він післав їм один із найліпших дарів небесних, а ще щось більше, Він в однім тім дарі виляв на них все небо.

Сам Син Божий післаний був до непоправного города ублагати його, щоб покаявся. Се Христос був, що переніс івраїля як гарну виноградину з Єгипту. ") Його власна рука вигнала перед ним язичників, і Він посадив єї на плодю-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>)Псад. 132: 13. <sup>3</sup>)Ерем. 17: 21-25. <sup>10</sup>)2 Пар. 36: 15. <sup>11</sup>)2 кн. Мойс. 34: 6. <sup>12</sup>)2 Пар. 36: 15. <sup>13</sup>)Псад. 80: 8.

чім місці і обвів виноградник муром. Були післані слуги, щоб пильнувати його. "Що ще мав би я був учинити виноградникові мойму, чого я не вчинив?" сказав Він. "Чого воно так сталось, що він зродив дикі ягоди, коли я сподівався, що зродить грони добрі". ") Помимо всього того Він єще лично відвідав Свій виноградник, надіючись, що може ще зародить, і щоби по можности уратувати його від загуби. Він осапав його, обрізав і пильнував його. Велике було Його усилованнє, щоб вратувати той Ним Самим посаджений виноградник.

За три роки Господь світа і слави ходив поміж Свій народ, "роблячи добро, та сціляючи всіх підневолених діяволом і розбитих серцем, проповідуючи полоненим визвіл і сліпим прозріннє, випускаючи замучених на волю. Кривих Він ісціляв, глухим привертав слух, прокажених очищав, мертвих воскрешав і вбогим проповідував благовістє". ") До всіх, без ріжниці, відносився милостиво: "Прийдіть до мене, всі знеможені та отягчені, я впокою вас". ")

Не зважаючи на се, що вони Йому злом за добре, за любов ненавистю відплатили (Псал. 109: 5), Він все таки робив Своє діло милосердія. Ніколи Він не відказував тим, що просили Його милости. Бідний скиталець, терпів нужду і поругу, не маючи де голову приклонити. Він Своє житте дав на те, щоб помагати убогим, потішати засмучених і побуджувати їх до приняття вічного життя. Струї благодаті, відкинені тими упертими душами, повертались назад ще з більшою силою горячої і невисказаної любови. Але Ізраїль відкинує найліпшого свого приятеля і одинокого помічника. Сердечними напоминаніями Його вони погорджали. Добрі ради Його відкидали, а Його перестороги висьміяли.

Час надії і милости скоро минав; чаша давнього Божого гніва переповнилась. Злевіща туча, котра збералась віками в часі відступлення і ворохобні як раз тепер мала упасти на грішних людей, а вони помимо того всього не зважали на се, але ще більше маловажили, зневажали і відкинули То-

<sup>14</sup>) Ісая 5: 1-4. <sup>16</sup>) Діян. 10: 38; Лука 4: 18; Мат. 11: 5. <sup>16</sup>) Мат. 11: 28.

го, котрий хотів їх спасти, грозячи Йому роспяттем. І коли Христос мав бути роспятий на Голготі, від тоді кінчився час для Ізраїля, як народу вибраного і благословенного Богом. Утрата одної тільки душі, се нещасте, котре далеко є більше, від всіх скарбів сього світа, але коли Ісус дивився на Єрусалим, перед Ним відкрилась судьба цілого города, а іменно сього города і сього народа, котрий був вибраний Богом, Його найбільше сокровище. Пророки, видячи упадок Ізраїля, і те страшне спустошенне, спричинене гріхом, плакали. Пр. Єремія хотів, щоб його очі стали жерелом сліэ, щоб він міг плакати день і ніч над занапащеннем дочки свого народу, і стадо Господне, заняте у полонь. ") Ну, а який же тепер був жаль Того. Котрий дивився на се Своїм пророчим оком не роками, але цілими віками! . Він бачпв ангела-губителя, ідучого в піднятим мечем на город, бувшим через повгий час мешканем Бога. Із вершка Одивної гори — як раз се місто, котре опісля було заняте Титом і його Він дивився на святі двори і палати, і перед Його очима, еще мутними від сліз, показались в страшнім виді стіни, окружені чужими полками. Він чув тупіт жовнірів, готовлячихся до бою і голоси плачучих матерей і дітей обляженого города, просячи хліба. Він бачив святі, ве-- ликоліпні храми города, його палючися двірці і башні, і на їх місци тільки купи димячихся розвалин.

Дивлячись далі у віддалені часи, Він побачив народ завіту розсіяним по всім усюдам, подібний до обламків розбитого корабля на пустім морськім березі. Він знав, що дочасна підплата, яка мала постигнути Його дітей, були тільки перші каплі із чаші гніва, котру вони мусять випити до дна на посліднім судилищі. Божеське милосердіє і горяча любов були висказані слідуючими словами, повними великого жалю і скорби: "Єрусалиме, Єрусалиме, що повбивав єси пророків, і покаменував посланих до тебе! скілько раз хотів я зібрати дітей твоїх, як курка збирає курчат своїх під крила й не схотіли!" О, єсли би ти народе, дізнаючи найбільше ми-

17) Epem. 9: 1; 13: 17.

лостий перед всїми другими народами, пізнав час твого посіщення що служить до мира твого! Ти висміяв і відкинув не тільки Мсх слугів, післанників, але і Святого Ізраїлського твого Спасителя. А коли ти будеш знищений, то ти сам собі будеш винен: "Бо не хочете прийти до мене, щоб житте мати". ")

В Єрусалимі Ісус бачив символ затверділого в невірі і ворохобні світа, ідучого на стрічу відплачуючого суду Божого. Терпіннє упавшого людства спричинило у Него той недоописання гіркий плач. Він бачив історію людського горя і нужду, написану слізьми і кровю. Його серце було тронуте безконечним милосердєм до всїх терплячих і нещасних на землі. Він хотів всіх ратувати. Він не знав, що навіть Його рука не в силі була застановити потік того страшного людського горя тому, що тільки немногі шукали помочи у тім правдивім жерелі. Він готов був умерти, щоб тільки спасти їх, але не всі захотіли прийти до Него, щоб мати життє.

Величіє небесне в сльозах! Син безконечного Бога в страшних душевних болях! Се зачудовало всїх мешканців неба. Се показує нам на велику гріховність гріха, і яка се трудна задача для Божеського Всемогучества спасти грішників, що переступили закон Божий. Ливлячись насамперел на послідне поколінне. Ісус бачив, як світ упав у блуд, подібний до того, що спричинив збуренне брусалиму. Великого гріху допустились жиди, що відкинули Христа, і великий гріх христіянського світа заключається у відкиненню вакона Божого, основи Його правління на небесах і на землі. До приписів Господніх відносяться з погордою і відкидають їх; міліони людей звязані гріхом, раби діявола, призначені на другу смерть, в часі свого посіщення не будуть хотіти услухати слова правди. Що за страшна омана! Шо за сліпота!

Коли Спаситель в послідний раз вийшов із святині ва два дні до пасхи, після того, як Він викрив лицемірє жи-

<sup>16</sup>)Йоан. 5: 49.

дівських начальників, Він зі Своїми учениками знов повернув на Оливну гору і усів з ними разом на зеленій убочи, звідкиля Він міг оглянути город. Єще раз Він подивився на його стіни, башні і двірці, єще раз Він увидів святиню у великому преписі, вінець красоти, украшавший святу гору.

Тисячу літ тому назад псалмопівець прославляв Божеську доброту для Ізраїля, святиню, яку Він вибрав собі на домівство. "І в Салемі оселя Його, і дім Його на Сионі". ") Він "тілько вибрав Юдин рід, гору Сион, що полюбив її. І збудував Він святиню, як гора високу, як земля, що на віки утвердив її". \*\*) Перва святиня збудована була в часі процьвітання жидівського народу. На се зложено богацью всякого сокровища для царя Давида, і пляни для будівлі були зроблені по Божому вдухновенню. ") Соломон, наймудрійший із Іраїлських монархів, докінчив будови. Ся святиня була одна з найкращих, яку коли тільки світ бачив. рез пророка Агтея Господь Бог сказав, що до тої святині: "Велич сього останнього храму буде більша, як давнійшого". ") "Двигну всї народи, — й прийде Той, що його бажають усі народи, й сповню дом сей славою, говорить Госполь сил небесних". Аггея 2: 7.

Після збурення святині Навуходонозором, около пять сот літ до Рождества Христового, вона була наново побудована народом, котрий по довголітнім полоні знов повернув до спустошеного краю. А були між ними тоді вже старі люде, котрі колись бачили славу Соломонової святині, і при закладаню фундаментів під новий храм вони плакали, що вже че буде більше такого славного храму, як колись був. Сей жаль пророк описує так: "Хто зоставсь між вами, що бачив сей храм у прежній величі його, й як ви дивитесь на його нинї?

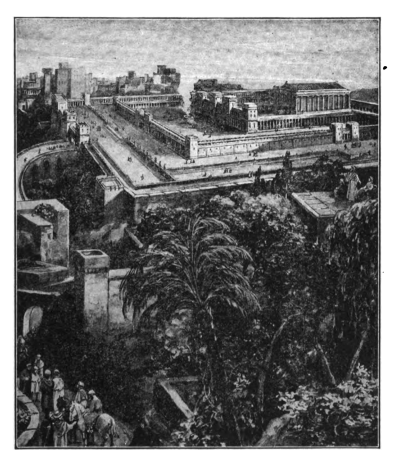
Тоді дано було обітованнє, що слава сего посліднього бу-Чи не здається, він ув очах ваших як би ніщо?". (Аггея 2:3). де більше, як прежнього.

<sup>19</sup>) Hc. 78: 2. <sup>20</sup>) Hc. 78: 68, 69. <sup>21</sup>) 1 Hap. 28: 12-19. <sup>22</sup>) Arres 2: 9.

Але другий храм таки не був рівний прежньому по величі його, тай він також не був освячений явними знаками Божеської присутности, як було у прежнього храму. Тут пе було откровення ніякої надприродної сили при його освяченню. Не було світлого облака, наповняючого світлом новоосвячений храм. Огонь не падав з неба, щоби спалити жертву на жертвеннику. Слави Божої не було більше між херувимами в святая-святих; ковчега завіту з кришкою і скрижалями завіта не було у нім. Не було чути ніякого голосу з неба, щоби проголосити просячому священикові волю Божу.

Через сотки літ надармо старались Жиди доказати, що обітуваннє Боже, дане Аггейови, сповнилось; гордість і невіра осліплювали їх душі так, що вони не могли поняти правдивого значіння пророцьких слів. Не було більше у другім храмі облака слави Господньої, але за те там була жива присутність Того, у котрім замешкала повнота Божества тілесно — Бога, явившогося в плоті "Желаємий всіми народами" в самій річи явився у Свій храм, коли муж із Назарета учив і ісціляв на святих дворах. Присутністю Христа і тільки через Него, другий храм перевисшав славу прежнього. Але Ізраїль відкинув предложену їм небесну милость. Разом із смиренним Учителем, котрий у той день вийшов із золотих воріт, на віки пропала слава храма. Слова: "Оце ж оставляється вам дом ваш пустий!" вже начали сповняти ся. Мат. 23: 38.

Коли ученики довідались про збуренне брусалиму, вони дуже налякались, а при тім і зачудовались, тай хотіли довідатись дещо більше про значінне Його слів. Богацтво, праця, будівляна штука через більше як сорок літ склались на се, щоби звеличити його славу. Ірод Великий витратив на храм не тільки богацтва Рима, але і Жидівські скарби, а навіть сам імператор збогачав його своїми дарами. Масивні брили з білого мармуру, баєчної величини, привезені для



Храм з його двірцями.

"Здається не було в старинному світі такої пишної будівлі, як брусалемська святиня перед єї збуреннєм, що єї Соломон збудував, а котру опісля Ірод відбудував. Се дійсно була чудова робота старінної архитектури, котру опісля старались всіми силами наслідувати грецькі, римські, а також і христіянські в середних віках архитектори. Святиня в єї двірцями взносилась високо понад всі будинки брусалиму, що її видко було на цілу околицю, а на соняшному світлі представляла вона чудовий вид".

[25]

тої ціли із-Риму, становили одну часть будівлі. І на ту часть ученики звернули увагу свого Учителя: "Учителю, дивись яке каміне і яка будівля!" <sup>20</sup>)

На ті слова Він торжественно відповів, здивувавши іх: "Істино глаголю вам: Не зостанеться тут камень на камені, щоб не зруйновано". ")

Із зруйнованнєм Єрусалиму ученики звязували надії личного другого приходу Христа у славі, щоби забрати всесвітне царство, покарати некаючихся Жидів і освободити народ з під Римського ярма. Господь сказав їм, що Він прийде вдруге. І тому, споминаючи про суд Божий, що прийде на Єрусалим, їх думки були звернені на той прихід, і коли вони із Спасителем зібрались на Оливній горі, запитали Його: "Скажи нам, коли се буде? й який знак Твого приходу й кінця світу?" »)

Будучність по милости Божій була закрита перед учениками. Наколи б вони у той час поняли як слід два страшні факти: муки Спасителя і Його смерть, зруйнованнє города і храму, то се зробило б на них потрясаюче вражіннє. Христос описав їм маючі збутися події, котрі повинні сповнитися при кінці світа. У той час вони не поняли як раз тих слів, але їх значіннє повинно откритися тоді, коли Його народ буде сього потребувати. Пророцтво, котре Він висказав, мало двояке значіннє: воно передовсем відносилося ло зруйновання брусалиму і при тім натякувало на страхіття кінця світу.

Ісус обявив присутнім ученикам суд, що постигне Богом відступленного Ізраїля, а іменно наступить відплата за ге, що вони відкинули Мессію і передадуть Його для роспяття. Безсумнівні знаки будуть попереджати той страшний конець. Страшний час наступить нагло і скоро. І Спаситель остерігав Своїх послідувателів: "Оце ж, як побачите гидоту спустіння, що сказав Даниїл пророк, нехай розуміє, — тоді, кто в Юдеї, нехай втікає на гори". В Коли знамена без-

\*) Maps. 13: 1. 24) Mar. 24: 2. \*) Mar. 24: 3. \*) Mar. 24: 15, 16.

божних Римлян займуть святу землю, котра простиралась на кілька сажнів поза городські стіни, тоді послідувателі Христа повинні ратуватись утечею. Коли той знак перестороги станеться видимим, тоді ті, що хочуть скритися, повинні втікати невагаючись. По всі Жидівські землі, як також і в Єрусалимі, всі ті, що побачуть сей знак, повинні сейчас готовитися до утечі. Хто припадково був на дасі, не повинен входити до середини дому, хотяй би навіть прийшлось йому вратувати свої скарби. А хто в полю, або у винограднику, не повинен тратити часу, вертаючи за верхнею одежою, котру скинув з себе, коли працював підчас денної спеки. Вони не повинні тратити ні одної минути, щоби не згинути в часі загального знищення.

В часі правління Ірода Єрусалимом город не тільки знатно був прикрашений, але і через збудованнє башень, фортів і природного зміцнення він вже тим самим крепким був і майже до нездобуття. Хто би був посьмів того часу предсказати явно його знищеннє, то, як того Ноя свого часу, названо би по просту варіятом. Але Христос сказав: "Небо і земля перейде, слова мої не перейдуть". ") Чаша гніву була приготована для Єрусалиму задля його гріху, і через його вперту невіру та судьба мала його постигнути.

Господь обявив через пророка Михея: "Слухайте ж се, голови дому Яковового, й ви, князі дому Ізрайлевого, що вам правий суд ненавиден, і все праве викривляєте, що будуєтесь на Сионі з кровавої кривди, й в Ерусалимі — з неправди! Голови його судять за гостинці, і священики його навчають за плату, та й пророки його за гроші віщують, та ще й на Господа здаються, мовлячи: чи ж Господь не серед нас пробуває? на нас біда не прийде". \*\*)

Сей опис дословно характеризув зіпсутих і таких, що мали себе за праведних мешканців Ерусалиму. Вони думали, що точно виповняють закон Божий і через те нарушили його. Вони ненавиділи Христа тому, що Його святість і

") Mat. 24: 35.

\*) Михея 3: 9-11.

чистота виявляли їх неправоту, і вони обвиняли Його, що будім то Він був причиною всього того нещастя, що їх постигло внаслідок їх грішного життя. Хоч вони признавали Його безгрішність, але помимо того рішили, що Його смерть є необходима для вратовання їх нації: "Коли оставимо Його так, усі увірують в Него; й прийдуть Римляне, та й заберуть у нас і місце і нарід". ") Єсли Христос буде принесений на жертву, то вони знов стануть сильним з'єдиненим народом. Так вони обрадились і вкінці разом із своїм первосвященником рішили, що лучше умерти одному чоловікові, ніж загибати всьому народові.

Таким способом жидівські провідники будували Сион кровю і Єрусалим неправдою. Не дивлячись на се, що вони убили свого Спасителя тому, що Він картав їх за гріхи, і вони думали, що лиш вони є справедливим народом, одареним особливою Божою ласкою і завсігди надіялись, що Господь освободить їх від ворогів. Як пророк далі говорить: "Отже через вас буде Сион, як поле розораний, з Єрусалиму зробиться купа розвалин, а гора під сим храмом стане горою, порослою лісом". ")

Сорок літ минуло від тоді як Христос заповів упадок брусалиму, а Господь все єще відкладав свій суд над городом і народом. Чудне було довготерпінне Боже у відношеню до тих, що відкинули Його Євангеліє і роспяли Його Сина. Причта про безплідну смоківницю представляє образ поступовання Бога з жидівським народом. Приказ був даний: "Зрубай її: на що й землю займає?" ") Але Божеська милость єще пощадила її. Єще много між жидами було таких, що нічого не знали за правдивий характер Христа та й Його роботу. І діти не могли покористуватись случаєм, щоб статись участниками того світла, що відкинули їх родичі. Через проповіди апостолів і їх співробітників Бог також хотів просвігити їх; вони могли бачити, як прорецтво сповнялось, не тільки через рождество Христа, але і через Його смерть і

<sup>20</sup>) Йоан. 11: 48. <sup>20</sup>) Михея 3: 12. <sup>31</sup>) Лука 13: 7.

воскресение. Дїти не були осуджені за гріхи їх родичів, але як тілько вони пізнали се світло, що дане було їх родичам і відкинули його, то і вони стали ся участниками того гріха і наповнили міру беззаконня.

Довготерпіннє Боже зглядом Єрусалима лиш укріпило в жидах їх гріховну затверділисть. В своїй ненависті і стро. гості до учеників Ісусових вони відкинули також послідне Тоді Господь перестав опікуватись препложение милости. ними і вже більше не боронив їх від діявола і його ангелів, і весь народ дістався опісля в руки того, котрого вибрали собі за свого проповідника. Діти погорділи милостю Христа, котра дала би їм силу поборювати злі наклонности серця. Діявол тепер взбудив в них найнизші жадоби їх душі. Люде утратили здоровий розум; вони чисто подуріли, віддаючись похотям і сліпої заїлости. Вони стались тоді через свою погану роботу правдивими чортами. В народі так само як і в народі посеред вистої і низтої кляси людей панували підозріння, зависть, ненависть, боротьба, ворохобні, убийства. Ніде чоловік не був безпечний. Приятелі і споріднені зраджували одні других. Родичі оскаржували своїх дітей, а діти своїх родичів. Народні провідники втратили силу пановання над собою. Неповздержані похоті стались їх тирана-Жиди повірили кривоприсяжникам, щоби осудити невинного Божого Сина. Така крива присяга грозила тепер їм самим у їх власнім життю. Їх діла давно оправдались в словах: "Відсуньте нам з перед очей Святого Ізрайлевого". \*\*) Тепер бажанне їх сповнилось. Вони більше вже не мали страху перед Богом. Діявол тепер став на чолі народа і гражданська і релігійна власть находилась в його руках.

Провідники воюючих між собою партій часами разом сходились, щоби нищити і мучити свої нещасні жертви і опісля нападали одні на других і безпощадно убивались. Навіть святість храма не повдержала їх від страшної дикости. Молячихся убивали перед вівтарем, і святиня була опога-

\*\*) Icas 30: 11.

нена трупами убитих. А єще ті, що намовляли до тої діявольської роботи у своїй сліпоті і безбожности прилюдно говори ли, що вони не боять ся, що Єрусалим буде збурений, тому, що се город Божий. І щоби єще більше скріпити свою власть, вони підкупили фальшивіх пророків, котрі проповідували, що навіть підчас облоги храма римськими вояками нарід міг би ожидати спасення від Бога. Товпа твердо вірувала, що Всевишний стане в їх обороні і знищить противників. Однак Ізраїль відкинув Божеську поміч, і тоді остались без покровителя. Нещасний Єрусалим! Знищений внутришною незгодою, з лицями, пообливаними кровю його дітей, котрі взаїмно убивались, підчас коли чужі війська бурили його кріпости і убивали його жовнірів.

Всі предсказання дані Христом, що до збурення брусалиму, цілковито сповнились. Жиди тепер пізнали правду Його слів перестороги: "Бо яким судом судите, вас судитимуть; і якою мірою міряєте, вам одміряєть ся". <sup>33</sup>)

Знамена і чудеса предсказували нещаств і загладу. В ночі було видко якесь неприродне світло над святинею і вівтарем. При заході сонця було видко воєнні колесниці і узброєних вояків, готових до бою. Священики, що відправляли нічну службу у святині, налякались якихсь таємничих ввуків; земля хиталась і було чути голоси, що говорили: "Ходім геть звідци!" Величезні восточні ворота, такі тяжкі, що треба було найменше двайцять людей, щоби їх отворити, і величезні залізні засуви, котрі глибоко були укріплені в камінному помості у півночі, сами отворились". — Милман, "Історія Жидів", кн. 13.

Через сім літ якийсь чоловік ходив по улицям Єрусалиму і голосив, що велике горе постигне місто. День і ніч він кричав: "Голос зі сходу, голос з заходу, голос із чотирох вітрів, голоси проти Єрусалиму і святині, голоси проти жениха і невісти, голоси проти всього народу". Того дивного чоловіка посадили в тюрму і бичували, але він все зносив тер-

88) Mar. 7 · 2.

піливо, не відзиваючись ні словом. На насьмішки і катування він тільки відповідав: "Горе Єрусалимові, горе, горе жителям його!" Його перестороги не уставали, аж його убили при облозі, котру він предсказав.

Ані оден христіяний не згинув при збуреню Єрусалиму. Христос дав своїм ученикам знак перестороги, і всі ті, що повірили Його словам, ожидали того знаку. "Як же побачите, що обгорнуто таборами брусалим, тоді знайте, що наближилося спустінне його. Тоді, хто в Юдеї, нехай біжать у гори; а хто в середині в йому, нехай виходять". ") Після того як Римляне під начальством Цестія окружили город, вони як раз тоді відступиля, коли всьо здавалось було готове до усьпішного атаку. Обляжені, видячи, що не витримають облоги, упадали в розпуку, і вже мали піддати ся, аж тут нараз бачать, що римські війська, із незнаної причини від-Тут, розуміється, руководиле Боже провідіннє всім для добра свого народу. Обіцяний знак був даний христіянам, і тепер всїм тим, що послухали перестороги Спасл теля. Обставини так склались, що ні Римляни, ні Жиди ле могли перешкодити утечі христіян. Після відступлення Цестія Жиди вийшли із Єрусалиму і кинулись на відступавшого неприятеля. І підчас коли військо із обох сторін боролось між собою, то христіяне мали тоді нагоду опустити місто. У той час також і цілий край був очищений від неприятеля, котрий міг би задержати їх. Підчас облоги Жиди зібрались в Єрусалимі, щоби відсвяткувати празник кучок, і тим способом христіяни могли без перешкоди опустити цілий край. Опісля сховали ся в місті Йолла, в Переї за Йорданом.

Жидівські війська, що гналися за Цестієм, кинулись з такою завзятістю на його військо іззаду, що здавалось його цілком знищать. Тілько з більшим трудом удалось Римлянам відступити. Жиди при тім нічого не стратили і торжественно вернулись до Єрусалиму зі своєю здобичею. Однак той їх усьпіх приніс їм тілько нещастє. Він зміцнив їх духом упер-

84) Лука 21: 20, 21.

того супротиву проти Римлян і се скоро навлекло страшне горе на осуджений Богом народ. Коли облога була на ново начата Титом, то горе, яке постигло тоді Єрусалим, було дійсно страшне. Город був окружений військом підчас Пасхи. коли за стінами його находилось міліони Жидів. Їх житєві припаси, котрі при розумні роздачі могли вистачати всім мешканцям на довгі часи, були понищені воюючими між со-Зависть і жажда пімсти відобрала тепер бою військами. всяку можність усьпішної боротьби. Вони терпіли великий голод. Міра пшениці коштувала один талан. Такий страшний був голод, що люде гризли шкіряні пояси і сандали. Лекотрі ночию крадьком виходили із города, щоби заспокоїти голод травою і дикими ростинами, що росли поза стінами города, але більшість з них зістали піймані і підчас страшних мук замордувані; а знов тим, що безпечно вертались, і котрі наражались на таку велику небезпеку, відберано всьо, що в собою принесли. А тих нуждарів, котрі посьміли бя сховати для себе припаси, в страшний спосіб катувано і мучено. Тими катами звичайно були начальники, котрі самі скривали запаси перед другими і грабили від других, щоби вапасти себе на будуче.

Тисячі народа згинуло від голоду і чуми. Природи: ввязь любви здавалась бути зовсім знищена. Муж обкрадав жену, а жена мужа. Діти виривали хліб із рота своїх стареньких родичів. На питаннє пророка: "Хиба ж забуде молодиця своє немовлятко?" »), у внутрі стін обляженого города була дана відповідь: "Руки добросердних жінок варили діток своїх, щоб мали з них їжу підчас погибелі дочки народу мого". ») Пересторога пророцтва дана чотирнайцять сог літ тому назад, також сповнилась: "Сама розніжена і розпещена жінка, що з ніжності і роскопі не важилась ступити босою ногою на землю, вона дивити меться завидним оком на чоловіка серця свого і на синів своїх задля плодового місця, що виходить з неї зпроміж ніг, і задля дітей, що родить їх;

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>)Icas 49: 15, 36.

<sup>36)</sup> Плач Ерем. 4: 10.

бо вона з'їсть їх тайкома задля недостатку всього підчас облоги і тісноти, як тістнити ме тебе ворог твій по оселях твоїх".  $^{**}$ )

Римські начальники старались навести страх на жидів і таким способом примусіли їх, щоб піддалися. Полоників, котрі не хотіли віддатися; бичували і мучили, а опісля роспинали їх під городськими стінами. В той спосіб тисячі їх згинуло, і ті страхіття продовжались так довго аж доки вздовж долини Йосафата і на Голготі було так много хрестів, що заледве можна було проїхатися через них. Таке страшне богохульне прокляттє сповнилось, висказане перед судом Пилата: "Кров Його на нас і на дїти наші". ")

Тит охотно положив би конець тим страшним зрілищам і тим способом змінив би кару для Єрусалима. побачив цілі купи убитих в долині, він налякався. Із вершка бліонської гори він дивив ся як очаруваний на чудний храм і дав приказ не рушати ані одного каменя. Насамперед здобути сю твердиню, він звернувся до жидів з серіозним візваннєм, щоби вони не примушували його сплюгавити кровю те святе місце. Єсли вони хочуть, то можуть поборотися з ним, в якім нибудь другім місці, бо ані оден Римлянин не повинен нарушити святости храму. Сам Йосиф Флавій у своїй прекрасній бесіді намовляв їх, щоби піддалися, щоби спасти і себе, свій народ і місце свого богослуження. Але вони на його слова відповіли гіркою клятьбою. Вони кидали списами в него, свого посліднього людського посередника, коли він стояв перед ними і провадив переговори. Жиди відкинули благання Сина Божого, а тепер жалоби і просьби робили їх тільки ще більше упертими, щоби видержати до кінця. Старання спасти храм були даремні. Більше Великий, як він, заявив, що не останеться камень на камені.

Сяїпа упертість жидівських військових начальників і погані переступки, котрі робились в обляженім городі, взбудили в Римлянах лють і вони рішились взяти город штурмом.

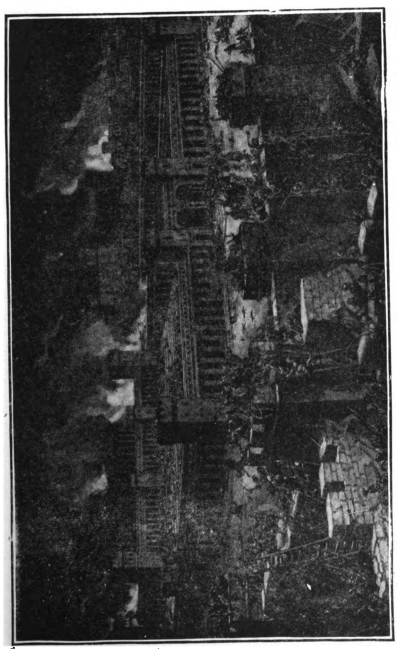
<sup>37)5</sup> кн. Мойсея 28: 56, 57.

<sup>38)</sup> Mar. 27: 25.

Але при тім він дав приказ, щоби, єсли можливо, заховати його від знищення. Але його приказ не сповнено. Коли він одного разу в ночі віддалився до свого шатра, жиди кинулись із святині і напали на вояків, що находились поза неї. В рукопашній боротьбі, оден вояк кинув горячу головню через отвір на ґалєрію, в послідок чого стіни, збудовані з кедрового дерева, занялись, і цілий будинок зачав горіти. Тит разом зі своїми ґенералами, побачивши се, поспішив до огню і приказав воякам гасити. Однак нїхто його не послухав. У своїй великій злости вояки кидали головні в побічні кімнати, що приперали до святині, і убивали мечами всіх, що скрились там. Кров текла по сходах святині, як вода. Тисячі жидів згинуло. Боєвий шум був заглушений голосами, котрі взивали: "Ісхабодь" — пропала слава!

Тит не був в стані поскромити злість вояків. Він увій шов до храму зі своїми офіцерами, щоби оглянути внутро святого будинку. Його препих зділав на них велике вражінне, і коли поломінь не дійшов еще до святая-святих, то він постановив конче її спасти, кинувся на перед, і прикавав воякам гасити огонь. Полковник Либералис зі своєю булавою у руках старався привернути дисципліну у вояків, але навіть пошана для царя щезла перед страшним гнівом супроти Жидів і жаждою дикої борби і ненаситної грабежи. Вояки бачили як воколо них всьо сіяло золотом, котре у поломіни відбивалось осліпляючим блеском. Вони лумали. Оден жовнір нещо святиня є повна исоцінених скарбів. чайно кинув горячу головню поміж завіси у дверей, і від раву ванявсь цілий будинок. Густий дим і огонь змусів офіперів відступити, і пишна будівля віставлена була своїй судьбі.

Для Римлян се був страшний вид, а чим він був доперва для Жидів? Цілий вершок гори, що взносився понад містом, від великого бляску, світив неначе вулькан. З страшним тріском і гуком валились оден будинок за другим і щезали в



[35]

огненній безодні. Дахи із кедрового дерева подібні були до огняних звоїв; позолочені вершки сїяли як огняні, червопі язики, з башень і воріт піднімались стовпи диму і поломіня. Сусідні горби були освічені, а на них видко було чорні товпи зрителів, котрі зі страхом дивились на руйнуючу роботу; на стінах і підвисшеннях верхнього міста тіснилось повно людей, блідих і перестрашених; декотрих лиця були понурі і повні мести. Крики біжучих взад і вперед римських жовнірів, вите ворохобників, погибаючих в поломінях, мішались з тріском огню і гуком падаючих бельок. Ехо з гори відбивалось або повторяло страшні крики народа; всюди давались чути страшні голоси і вите; люди, умераючі з голоду, натужали всі свої сили, які в них ще були, щоби видобути з себе послідний голос жалю і розпуки.

"Різня в середині храму була ще страшнійша як на дворі. Мужі і жінки, старі і молоді, ворохобники і священики, борючіся і благаючі помилування, — всі без винятку були поубивані. Чисто убитих перевисшало число убиваючих. Наняті вояки мусіли корабкатися по купах трупів, щоби продовжати своє страшне діло знищення". ")

Сейчас по знищению храму ціле місто дісталось в руки Римлян. Проводирі жидівські покинули свої нездобуті башні, і Тит найшов їх порожними. Він зі здивованнєм дививсь на них і заявив, що Бог передав їх в його руки, так як ніякі машини, які би вони великі не були, не могли би збурити тих страшних стін. Так місто, як і храм, були цілковито знищені, а земля, на котрі стояли святі будинки, "була зорана, як нива". ") Підчас облоги і тої страшної різні, що опісля наступила, згинуло около міліона людей; а ті, що ще жили, були взяті в полон, продані як невільники, вивезені до Риму, щоби украснти тріумфальний похід завоювателя, кинені диким зьвірам в амфитеатрі, або як бездомні скитальці, розсіяні по цілому світу.



<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>) Мелман, "Історія Жедів", кн. 16.

<sup>40)</sup> Epem. 26: 18

Жиди сами для себе скували кайдани, вони самі наповнили свою чашу відплати. У пілковитому знищению, що постигло їх як націю, і у всїм тім горю, котре воми переноспти мусіли після їх розсіяння, вони збирали тілько те, що посіяли власними руками. Пророк пише: "Ти самий, Ізраїлю, погубив себе": "бо ти впав через безбожність твою". ") І терпінне часто представляється як правдива кара Божа. Однак се виглядає так, як би великий обманщик хотів скрити свою власну погану роботу. Через уперте відкинене Божеської любови і милости Жиди стягнули на себе гнів Божий, новбавлені були Його опіки, і діяволу було дозволено розпоряджатись в ними, як йому подобалось. Ті страшні варварства, яких допускало ся підчас знищення Єрусалиму, служать доказом истивої диявольської роботи над тими, котрі підлягають йому.

Ми не знаем скільки ми винні Христу за той спокій і ту опіку, котрими тішимось. Повстримуюча сила Божа охороняє людей, щоби не попадали цілковито під власть сатани. Непокірні і невдячні безперечно повинні бути вдячні за ласку Божу і Його велику терпеливість, бо Він завсігди стоїть на перешкоді страшній діяволській роботі. Але коли люди надуживають тої великої Божеської терпеливости, тоді Господь відвертаєть ся від них. Бог не грозить грішникові за його проступки, але тим, що погорділи Його ласкою. Він хоче бачити, щоб збирали те, що посіяли. Всякий відкинений луч світла, всяке погордженне і незважанне на перестороги, всяке віддаванне ся тілесним похотям, всяке переступленне вакону Божого є посіяне насіне, в котрого будуть добрі жнива. Ссли уперто ставити ся проти Духа Божого, то Він вкіпци покидає грішника і тоді вже не буде тої сили, котра би його боронила від страшної власти діявола, його злоби і не-Знищение Срусалиму в вельми серіозною пересторогою для тих, котрі з погордою відкидають офірувану їм Бсжу ласку і противляться Божому милосердію. Се в найліп-

41)Ocis 13: 9; 14: 2.

ший доказ як Господь ненавидить гріх і яка кара чекає тих, що тяжко грішать.

Пророцтво Спасителя, що до суду Божого над Срусалимом, повториться ще вдруге, і буде ще далеко страшнійше. В судьбі сього вибраного города, ми можемо бачити образ судьби світа, котрий відкинув милосердіє Боже і потоптав вакон Його. Се страшна історія людського нещастя, яке світ переходив через довгі віки своїх проступків. Серце завмирає і аж слабо робиться, коли подумати за те. ні були наслідки відкинення небесного закону. Але ше більше страхіттє стоїть перед нами, коли заглянемо близше у бу-Історія минувшини, — довгий ряд повстань болучність. ротьби і ворохобні "і одежа у війні кровю злита" (Ісая 9: 5), що все те в порівнаню, зі страхіттям того дня, коли Дух Божий покине грішників і не буде вже боронити їх більше перед діяволською злобою. Толі аж світ побачить наслідки діяволського пановання.

Але у той день, подібно як се було підчас знищеня Єрусалиму, народ Божий буде спасений, кождий, хто записаний у книзі життя. Христос обіцяв явитись вдруге, щоби забрати до Себе Своїх віруючих: "І тодї явить ся ознака Сина чоловічого на небі; й тодї заголосять усї роди землї, й побачать Сина чоловічого, грядущого на хмарах небесних із силою й славою великою. І пішле Він ангели Свої з голосним гуком трубним, і позбирають вони вибраних його від чотирох вітрів, од кінців неба до кінців його". 42) І тоді відкриється беззаконник, котрого Господь убс духом уст своїх, і знищить явленнем приходу свого". (2 Сол. 2:8). Подібно як Ізраїль в старині, безбожники будуть самі убивати себе; вони погинуть в наслідок свого беззаконня. Своїм грішним життем вони зірвали звязь з Богом, а до того беззаконнем упідлились так, що одкриттє Пого слави буде для них пожираючим огнем.

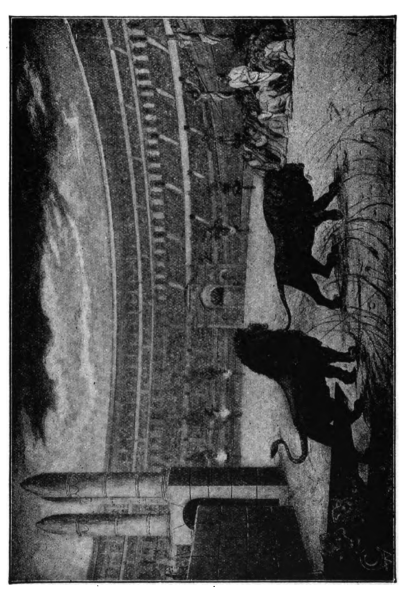
Нехай же люди стережуть ся, щоб не запедбувати Христового учення, записаного у св. Писанні. Подібно тому як

42) Mar. 24: 30, 31.

Христос перестерігав учеників Своїх, коли говорив про збурення брусалиму, вказуючи на знаки зближаючої ся загибели, щоби могли спастись. Він перестерігав народ, що наступить послідне знищення і вказував на знаменя його зближення ся, щоби всі могли уйти надходячого гніву. Ісус говорить: "І будуть ознаки на сонці, й місяці, й зорях, а на землі переполох народів у заколоті". ") "Так само і ви: як оце все побачите, відайте, що близько під дверима". ") "Оце ж пильнуйте!" "), так напоминає Він. Ті, що будуть вважати на Його слова, не остануть ся у тьмі, щоби той день не захопив їх без приготовання. Але на тих, що не будуть пилнувати, "день Господень, як злодій у ночі, так прийде". ")

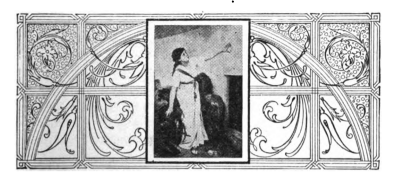
Світ також мало зважає на ті перестороги так само як колись Жиди не зважали на пересторогу Спасителя про упадок Єрусалиму. Коли б Він не явив ся, то день Господний все застане безбожників не приготовленими. Коли життє пійде своєю звичайною дорогою, люде будуть заняті роскошами, торговими ділами, складаннем гроша; релігійні проводирі будуть гордитися усьпіхом і прославляти світову просвіту, запевняючи народові фальшиву безпеку, — тоді як той злодій у ночі, так прийде погибіль і несподівано захопить безбожників, й "не втічуть вони". ")

43) Лука 21: 25; Мат. 24: 29; Марка 13: 24-26; Олкр. 6: 12-17.
44) Мат. 24: 33. 45) Марка 13: 35. 46) 1 Солун. 5: 2-5.



Муки первих Христіян.

[40]



ГОЛОВА— ІІ.

### ПЕРЕСЛІДОВАННЯ В ЧАСІ ПЕРВИХ ВІКІВ.

Коли Христос обявляв Своїм ученикам судьбу Єрусалиму і події із Його другого приходу, Він також говорив їм наперед о приключеннях Свого народу із того часу, коли Він
буде мусів оставити їх до Свого другого приходу і в силі і
славі для їх спасення. З Оливної гори Спаситель дивив
ся на бурю, готову вдарити на апостольську церкву і, дивлячись дальше в будуччину, Йому представились страшні злидні, котрі в надходячих часах темряви і переслідування спадуть на Його послідувателів. В кількох коротких вираженнях, маючих дуже важне значіннє, Він говорить яким мірилом
властителі світа сього будуть міряти народ Божий. 1) Ми
повинні іти по сій дорозі пониження і терпіння, по котрій
ішов наш Учитель. Ворогованнє проти Спасителя світа перейде також і на тих, що вірують в імя Його.

Історія початкової церкви свідкує про сповненнє тих слів Спасителя. Земські і пекольні сили злучились проти Христа, щоб переслідувати Його послідувателів. Погани бачили наперед, що їх храми і жертвенники будуть знищені, гому вони всїми силами старались знищити Христіянство. Огонь переслідування розгорівся. Христіянам заберали їх майно і виганяли їх із рідного краю. Вони "перенесли велику боротьбу терпіння". Вони "наруги та ран дізнали, та ще й кайдан і темницї". Велике число засьвідкувало

1) Мат. 24: 9, 21, 22. 2) Жид. 10: 32. 3) Жид. 11: 36.

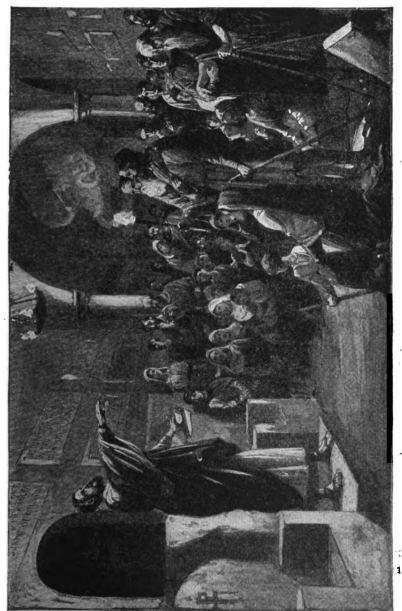
Digitized by Google

своею кровю свою вірність. Вільні і невільні, богаті і бідні, вчені і невчені, без виїмки, зістали в страшний спосіб повбивані.

Ті гоненя, котрі начались за Нерона в часі мученичеської смерти ап. Павла, продовжались з більшою або меншою силою цілими віками. Христіян несправедливо обвинувачували, що допускають ся страшних переступків, і що вони є причиною великих нещасть, як голоду, чуми і землетрусів. Коли вони були предметом ненависти і підозріння, доносчики уже чекали, щоби задля користи зрадити невинних. Ух обвинувачували, що вони бунтуються проти держави, і є ворогами релігії і суспільности. Многих видали диким вьвірам на пожерте, або заживо їх палили на публичних видовищах. них роспинали, других знов зашивали у зьвірячі шкури і кидали на арену псам на розшарпание. Дуже часто на загальних празниках і забавах не говорено про ніщо більше тілько ва мученичеську смерть. Велика сила народу збиралась, щоби на тих видовищах надивитись до несхочу і натішитись як бідні жертви терплять смертельні муки. Не було милосердія, ба, ще до того реготались і пляскали у руки з радости.

Де би вони не ховались, послідувателів Христових гонили як диких зьвірів. Вони мусіли ховатись по пустинях і самітних місцях. Вони "тинялись в овечих та козиних шкурах, бідуючи, горюючи, мучені, (котрих не був достоен світ) по пустичях скитались та по горах та по вертепах і Для многих тисяч катакомби були провалах земних ... ... ... Довгі підземні проходи були викопані під місцем охорони. верхами і горами поза містом Риму, і темні в ріжних напрямах хідники розтігались милями пова мійські мури. В тих підземних норах богато із послідувателів Христа мали свої хованки, коли їх обвинувачували і засуджували на смерть; тут також гребали своїх померших. Наколи Житедавень восвресить всіх тіх, що боролись до посліднього, тоді із тих течних вертепів встане чимало мучеників во імя Христове.

4) Жид. 11: 37, 38.



Христіянські болослуження в Катакомбах.

"Підчас найстрашнійших переслідувань, ті свідки Ісуссві хоронили свою віру в чистоті".

Ті свідкувателі Ісуса, хоч як пересліджувані, сохраняли свою тверду і чисту віру. Бозбавлені всякої вигоди і сонічного світла, вони поселялись в глубинах темної, але людяної вемлі і були тим вдоволені. Словами віри, терпіння і надії підпомагали одні других у біді і недостатку. Страта всіх земних благословеній не могла зділати того, щоб вони відреклися віри в Христа. Переслідування і муки були тілько степенями, котрі приближали їх до покою і нагороди.

Многі нарівні з слугами Божими у старині "побиті бували, не прийнявши збавлення, щоб лучче воскресеннє одержати". ") Вони споминали слова свого Учителя, що повинні веселитись, коли їх будуть переслідувати задля Христа, бо велика їх нагорода на небесах. Також і пророків, що були перед ними, переслідувано. Вони радувались, що гідними були терпіння за правду, бо навіть із горячого костра давалась чути торжественна пісня. Дивлячись в гору з вірою, вони бачили Христа і ангелів, що кружляли понад ними, дивлячись на них з найбільшою увагою і подивляючи їх велику витревалість. Голос Божий із престола доносився до них: "Будь вірний аж до смерти, і дам тобі вінець життя". ")

Даремні були усиловання діявола, щоб доконче знищити церкву Христову. Хоч ті вірні борці погинули всі до одного, то однак та велика боротьба, в котрій ученики Христові посвятили своє життє, не устала. Хоч і повпадали, але цобіда по їх стороні. Божі робітники зістали повбивані, але діло його безнастанно ішло вперед. Євангеліє продовжало ширитись і число його приверженців збільшалось. Воно дісталось до країн недоступних навіть для Римського орла. Так говорить христіянин, котрий обвинувачує поганських володарів, котрі завзято провадили діло переслідовання: "Ви можете мучити і убивати нас, але ваша несправедливість є доказом нашої невинности. Навіть найгірші зьвірства з вашої сторони нічого не поможуть; се побільшить тільки нашу громаду. За кождим разом, після того як ви нас скосили,

")Жид. 11: 35.

•)Ogep. 2: 10.

ми ще більше ростем. Христіянська кров є насїннєм". — Тертуліян, "Аполлоге", пар. 50.

Тисячі їх зістали увязнені і повбивані, але приходили другі, щоб заняти їх місця. І ті, котрі задля своєї віри потерпіли мученичу смерть, належали вже до Христа. Він признав їх побідителями. Вони крепко держались в боротьбі і за те дістануть вінець слави, коли Христос повернеть ся. Терпіння, які вони переносили, ще тіснійше звязували христіян між собою і їх Спасителем. Їх примірне життє і неустращима смерть були правдивим свідоцтвом для правди. І там, де найменше того можна було надіятись, підвладні діявола оставляли його службу і ставали під прапор Христовий.

Щоби з більшим усьпіхом бороти ся проти закону Божого, діявол змінив свої пляни і взявся до христіянської церкви. Наколи йому вдасться ошукати послідувателів Христа, і стягнути на них гнів Божий, вони стратять свою силу, твердість і постоянність, легко дістануться в його сіти.

Тепер великий противник підступом хотів діпняти того, чого він не міг зробити силою. Переслідування устали, але їх місце заняла небезпечна приманчивість до земного богацтва і світових почестий. Поганам позволено було приняти лиш часть христіянської віри, а другі важнійші правди відкинути. Вони казали, що вірують в Христа, Сина Божого, в Мого смерть і воскресенне, але вони не признавались до своїх гріхів, і не хотіли каятися у свойому серці. Предкладаючи деякі уступки із свойої сторони, вони запросили христіян заключити з ними союз і всім злучитися у одну христіянську віру.

Тепер церква знайшлась у великій небезпеці. Вязниі.я, тортури, огонь і меч в порівнаню із тим були благословеннєм. Декотрі із христіян стояли твердо при своїм і залвили, що не можуть на се згодити ся. Але другі із них пристали на уступки, або на зміну декотрих частий свойої віри, хотячи злучитися з тими, котрі приняли часть христіянства, обстаючи при тім, що се може послужити до цілковитого їх навернення. Для вірних послідувателів Христа се був час великої муки. Під покришкою мнимого христіянства діяволові удалося закрастися до церкви, щоби попсувати віру христіян, і відвернути їх душі від слова правди.

Більшість із христіян згодилось на те, і тим способом прийшло до злуки між христіянством а поганством. Хоч погани і заявили, що, як навернені, злучились з церквою, але все таки держать ся свого ідолопоклонства, замінявшя своїх ідолів на образ Ісуса, Марії і святих. Зіпсута розчина ідолопоклоньства, котра таким способом дісталась до церкви, продовжала свою шкідливу роботу. Мильна наука, забобонні звичаї і поганські обряди були приноровлені до їх віри і богослуження. Коли послідувателі Христа злучились з поганами, христіянська релігія зіпсулася, і церква утратила свою чистоту і силу. Але все ж найшли ся такі, котрі не дали ся звести. Вони заховали свою вірність князеві правди і покланялись тільки одному Богові.

Між тими, що визнавали імя Христове, було завсігди дві кляси: Підчас коли одна кляса студіювала життє Спасителя, старалась направити свої недостатки, щоби уподобитись Йому, друга знов не хотіла слухати ясних і здорових правд, котрі виявляли її блуди. Навіть у своїм ліпшім стані церква не складалась цілком із чистих та вірних елементів. Хотя наш Спаситель і навчав, що не можна принимати до церкви таких, що добровільно грішать, однак Він сам сходив ся з людьми слабого характеру, наділяючи їх ласкою Своєї науки і прикладу, щоби дати їм нагоду пізнати свої блуди і направити їх. Між дванайцятома апостолами находився оден зрадник. Юду принято, незважаючи на його слабий характер. Він був з учениками, щоби навчатися від Спасителя доброти, дивлячись на Його примір, і пізнати, який є властиво христіянський характер. І тим способом він міг пізнати

свої блуди, покаятися і очистити свою душу, слухаючи "правди" при помочі Вожеської ласки. Але Юда не ходив у тім 
світлі, котре так ласково просвічувало йому на його дорозі. Полюбивши гріх, він дістався у сіти діявола. Його злий 
карактер зачав верховодити ним. Він віддав свою душу і 
руки власті тьми. Сердився, коли витикали йому його блуди, 
і тим способом він опісля дійшов до того, що допустив ся 
великого зла, бо зрадив свого учителя. Так само і ті всі, 
що любять зле, а удають побожних, ненавидять тих, котрі 
їм їх гріхи витикають. І при случайности, подібно як той 
Юда, стаються зрадниками тих, що їх стараються відвернути від злого.

Апостоли стрічали в церквах таких, котрі хотіли бути побожними, а при тім потайки грішили. Ананія і Сафіра стались обманцями, кажучи, що приносять Богові жертву ввершену, а між тим вони користолюбивим способом задержували для себе часть еї. Але Лух правди відкрив апостолам дійсний характер тих лицемірів, і суд Божий освободив церкву від того ганбячого пятна і заховав її чистоту. лицеміри дуже налякались того, бо бачили, що у церкві панує Дух Христовий, котрий бачить всьо, і перед котрим не можна нічого укрити. Вони не могли довше повіставати в влуці з тими, котрі словом і ділом безнастанно наслідували Христа. А коли переслідування і муки постигли послідувателів Христових, Його ученики були готові віддати всьо для Тим способом церква позіставала зглядно чистою, поки продовжались переслідування. Але коли скінчились, до церкви прилучились новонавернені, вже слабші вірою, а се як раз було добре для діявола.

Але як між князем світла а князем тьми не ма нічого спільного, тому неможлива ніяка вгода між їх послідувателями. Коли христіяни згодились злучитися з тими, котрі були тільки напівнаверненими поганами, вони вступили на дорогу, котра все більше і більше відвертала їх від правди. Дія-

вод тішився тим, що йому вдалося впровадити в блуд таки більшу часть христіян. Тоді він єще більший вплив мав па тих, і казав переслідувати тих, котрі остались вірні Богові. Ніхто так добре не знав виступити проти христіянської віри, як ті, котрі були колись єї оборонцями і вони, ті відступники христіянські, в злуці зі своїми на половину поганськими товаришами, провадили боротьбу проти правдивої науки Христової.

Тут тепер треба було взятись до великої і завзятої боротьби зі сторони тих, котрі котіли остатися вірними, і котрі не могли знести обмани і богохульства вбраних в попівську одежу і запроваджених у церкву. Біблія перестала мати значіннє, як основа віри. Науку релігійної свободи названо єресю, а єї поборників ненавиділи і переслідували.

Після довгої і упертої боротьби деякі вірні рішились зірвати всяку звязь з церквою і хотіли бути послушними Божому Слову. Вони не могли позволити на ніякі блудні науки, від котрої потерпіли би іхні душі, і примір котрих пошкодив би вірі їх дітей і внуків. Щоби прийти до згоди і мати спокій, вони були готові зділати всякі уступки, котрі годились би з їх вірностю для Бога; але вони відчували, що навіть упокій, набутий жертвою хороших принципів, був о́и куплений за дуже дорогу ціну. Бо наколи б до згоди мало прийти тільки жертвуючи правдою і справедливостію, то нехай буде незгода або навіть і війна.

Було би добре для церкви і для світа, наколи б принципи, побуджаючі до діла ті вірні душі, знов ожили в серцях Божого народу. До науки, котра містить в собі основи христіянської віри, многі відносяться з великою байдужністю, бо думають, що ся наука не є така дуже важна. Ся виродна думка піддержує діявольських слуг так, що фальшиві науки і страшний обман, проти котрих боролись вірні минулих часів, і життє своє віддавали, тепер тисячі, що зачисляють ся до послідувателів Христових, з охотою приймають. Перші христіяне в самій річі були особлившим народом. Їх на скрізь чесне життє і тверда віра були тою збруєю, котрої боялись дуже грішники. Хоч їх і не богато було, і пе знатні, і небогаті, однак безбожники мали страх перед ними, де би вони не показали ся із своєю наукою та своїм чесним і характерним життєм. Тому то безбожники ненавиділи їх, подібно як Каїн Авеля. Із тої самої причини, з якої Каїн убив Авеля, та, котрі старались увільнити ся від впливу Божого Духа, передавали на смерть нарід Божий. А іменио з тої самої причини Жиди відкинули і роспяли Спасйтеля, бо чистота і святість Його характеру були безнастанним докором їх самолюбства і зіпсуття. Від часів Христових аж по нинішний день ненавидять учеників Його і противляться їм ті, котрі любять іти по гріховній дорозї.

Явже ж при таких услівях Євангелів може зватись радістною вістю? Коли, приміром, Ісая пророкував про рождество Месії, він назвав Його "князем впокою". Коли ангели возвістили пастирям, що народив ся Христос, то вони сьцівали над долинами Віфлеєму: "Слава на вишинах Богу, а на вемлі впокій, між людьми благоволение!" і) в однак велика ріжниця між тими пророчеськими словами а словами Христа: "Не прийшов я послати впокій, а меч". \*) Але хто добре порозумів, то ті два речення вповні годяться в собою. Свангеліе є вість впокою. Христіянство є така наука, що наколи б єї всі люди приняли, і після неї жили, то запанували би впокій, згода і щасте по цілому світу. Релігія Христова лучить всі народи у одно сильне братерство, наколи приймуть єї науку. Завданнєм Ісуса було примирити людей з людьми і з Богом. Але світ взагалі находиться у власті піявола, найбільшого ворога Христового. В Євангелію Христовім находять люди основи життя, котрі цілковито противдяться їх обичаям і хотінням, і вони буряться проти него. Вони ненавидять чистоту, котра відкриває і осуджує їх гріхи, і тому переслідують і нищать тих, котрі показують їм на

<sup>т</sup>)Лука 2: 14.

\*) Mar. 10: 30.

4-Great Contr.-Ukrainian

святу і справедливу науку Євангелія. Отже ж у тім змислі, так як возвишенна правда, котру воно приносить з собою, спричинює ненависть і боротьбу — воно називається мечем.

Тайне Провідіннє, котре позволяє, щоби праведний терпів переслідування із рук безбожників, для многих слабих вірою, є причиною чималого клопоту. Декотрі навіть тратять надію в Бога, видячи, як Він позволяє на те, щоб поганим людям жилося добре, а добрим і чесним приходиться терпіти всякі переслідовання і гнет від немилосердних вла-Тепер питанне е, як може праведний і милостивий, у котрого в безконечна власть, толерувати таку несправедливість і переслідовання? Се є питаннє, котре не дотичить нас. Бог дав нам досить богато доказів Своєї любови, і нам не треба сумнівати ся в Його милості, хоч ми навіть не можем поняти діл Його Провідіння. Спаситель знав наперед, що Його ученики попадуть в сумнів, коли будуть їх переслідувати, і Він сказав до них: "Згадайте слово що я сказав вам: Не більший слуга пана свого. Коли мене гонили, і вас гонити муть". \*) Ані оден із Його учеників підчас гоненя не потериів тільки від безбожних людей, що наш Спаситель витерпів. Ті, котрим прийшлось переходити через тортури мученичої смерти, ідуть тілько по стопам дорогого для нас Сина Божого.

"Не гаїть ся Господь з обітницею". ") Він не забуває і незанедбує Своїх дітей; але Він допускає, щоби безбожники показали свій правдивий характер, щоби ніхто, хто хоче сповнити волю Його, не ошукався зглядом них. І знов праведники попадають у страшний огонь страдання, щоби могли очистити ся, і щоби своїм приміром переконати других в правдивости віри і побожности. А також і тому, щоби їх праведне життє потупило безбожників і безвірків.

Господь Бог позволяє безбожникам процьвітати і показувати свою ненависть до Него, а наколи вона вже переповнить мірку беззаконня, щоб всї опісля могли бачити Його

°) Йоан. 15: 20.

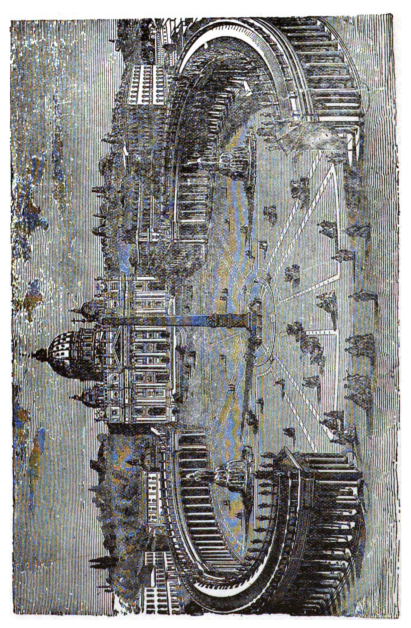
10)2Петра 3: 9.



справедливість в їх цілковитім знищенню. День Пого мести зближається, коли всі ті, що переступили Його закон і угнітали Його народ, дістануть справедливу відплату, коли всякі несправедливі і жорстокі вчинки їх зглядом дітей Божих будуть покарані так, як би се вони учинили Самому Ісусу Христу.

Еще друге важнійше питанне, котре повинно звернути на себе увагу церкви теперішних днів. Ап. Павло говорить: "І всі ж, хто хоче благочестиво жити в Христі Ісусі, гонені будуть". 11) Але чим не дасться обяснити, що сильні гонення до певної степени затихли? Одна хиба причина в га, що церква Божа приноровилась до світа, і тому не робить нія-Звичайна релігія наших днів не має того кого спротиву. чистого і святого характеру, котрим відзначалась христіянська віра за часів Христа і Його апостолів. стіянство в світі зділалось таким всенародним, то се похолить із того, що люди стали заодно з гріхом, рівнодушно відносяться до великої правди Слова Божого і через те в церкві находиться так мало правдивої побожности. Але наколи тільки відновиться віра і сила давньої апостолської церкви, то дух гонення знов віджиє і запалиться огонь нового переслідовання.

11)2 T: v 3 12.



[52]



#### ГОЛОВА— III.

#### відступленнє.

Ап. Павло у своїм другім посланню до Солунян заповідає велике відступленнє, через котре повинна була розвити ся папська сила. Він заявляє, що Христів день не прийде, "доки не прийде відступленнє перше і не відкриєть ся чоловік беззаконня, син погибелі, що противиться і несеться вище всякого званого Бога або шановища, так що засяде як Бог у храмі Божому, показуючи себе, що він є Бог". Кроми того апостол перестерігає своїх собратів, говорячи: "Бо тайна беззаконня вже орудує". 1) Уже ранійше він завважав, які заблудження вкрались до церкви, приготовляючи дорогу для розвитку такого відпадення.

Тайна беззаконня з початку тайно і скрито розвивала своє ошуканьче і богохульне діло, і через те воно набрало сили і запанувало над умами людей більше отверто. І майже незамітно поганьські звичаї найшли дорогу до христіянської церкви. Той дух уступчивости і згідности був задержаний через якийсь час страшним переслідованнем, котре народ Божий терпів від поган. Але коли устали гонення і христіянство дісталось до царських дворів і палат, воно замінило смиренне і лагідність Христа і Його апостолів препихом поганських священиків і царів, і замість приказань Божих появилась теорія і перекази. Мниме навернене імператора Константина з початком четвертого століття спричинило велику

1)2 Солун. 2: 3, 4, 7.

Digitized by Google

радість, і сьвітські звичаї в виді праведности увійшли в церкву. Тепер зіпсуттє скорим криком ішло вперед. Поганизм, буцім то поконаний, став побідителем. Мого дух запанував в церкві. Його навчання, обичаї і забробони були приноровлені до віри і богослуження так званих христіян.

Угода між поганством а христіянством закінчилась "розвитком чоловіка гріха", про котрого пророки говорять, що буде противити ся Богу, і вивишить ся понад Него. Ся великанська система фальшивої релігії є взирцевим вислідом діявольської власти, памятник його усиловань, щоби завладіти престолом і по своїй волі панувати на землі.

Сатана одного разу хотів навіть з Христом угоду зробити. Він прийшов у пустиню кусити Сина Божого, показуючи Йому всі царства сьвіта і їх славу, він зробив йому пропозицію, що всьо передасть йому в Його руки, наколи Він признає верховну власть князя тьми. Христос згромив зарозумілого скусителя, і він удалив ся. Але сатана мав більше усьпіха, коли приближив ся із своїми іскушеннями до людей. Щоби добути собі світових богацтв і почестий, церква пішла за намовою сатани до можних світа сего шукати у них ласки і підмоги і, відкинувши Христа, вони тим способом дійшли до того, що заключили союз із заступником сатани упавшою римською церквою.

Одним із головних навчань римської церкви є те, що вона має папу за видиму голову загальної Христової церкви, котрий має власть над епископами і духовенством цілого сьвіта. Але сього ще мало, бо папа навіть має титул божества; його зовуть: "Господь Бог — папа" і узнають його за непогрішимого. Він жадає, щоб всї люди кланялись йому. Через римську церкву сатана заявляє ті самі претенсії, котрі заявив в пустині, коли кусив Ісуса, і многі люде готові віддавати йому почести. Але ті, що бояться Бога, і покланяються Йому, противляться несправедливим претенсіям сатани і виступають проти него, так як і Христоє виступив проти того лукавого ворога, говорячи: "Кланяти меш ся Господеві Богу твоєму, і Йому одному служети меш". <sup>2</sup>) Бог у
Свойому Слові ніколи і ніде не говорить про те, що Він постановив якого-нибудь чоловіка головою церкви. Учення
про папську верховну власть як раз противляться св. Писанню. Папа не може мати ніякої власти над Христовою церквою, кромі тої, яку собі присвоїв неправим способом. Папісти називають протестантів єретиками і кажуть, що вони
навмисне відступили від церкви. Але ті обвинувачення скорше чожна би приноровити до них самих. Бо се вони, що покинули знамя Христове і відступили від віри, "святим раз
переданої". <sup>2</sup>)

Сатана добре знав, що наколи люди пізнають св. Письмо, то довідаються за його оману і спротивляться його власти. При помочи Слова Божого навіть Сам Спаситель світа відбивав його напади. При кождім атаку Христос закривав ся вічною правдою, говорячи: "Бо написано". Всякі напади ві сторони ворога Він збивав мудростю і силою слова. Щоби заховати для того власть над людьми і піддержати авторитет папського узурнатора, народ відносно св. Писання повинен був зістати в незнанню. Через Біблію люди пізнали би Бога і побачили би в якім положеню находять ся, тому ті св. правди, які є в Біблії, повинні бути закритими перед ними. І тої практики держала ся римська церква. сотки літ не вольно було читати Біблії, або навіть мати її у себе дома, а між тим духовенство толкувало Біблію мильно, так як йому з тим ліпше виходило. І тим способом папа був признаний намісником Божим на землі і мав повну власть нал перквою і державою.

Так як одписке средство до пізнання блуду було усупене, то сатана міг тоді робити, що сам захотів. У пророцтві говорить ся, що папство хоче "знести час і закон". ') І воно взялось сейчас до сей роботи. Щоби наверненим із поганьства дати яке-нибудь средство, заміняюче ідолів, і тим

<sup>3</sup>) Лука 4: 8. <sup>3</sup>) Юда 3. <sup>4</sup>) Дан. 7: 25.

способом заохотити їх до приняття христіянства, в христіянськім богослужению постепенно запроваджено поклонениє образам і мощам. (Другий Никейський собор в 787 р.) Щоби доконати сього богохульного діла, Рим викинув другу заповідь із Божого закону, що заказує покланятись образам, і щоби не скорочати числа, то поділено десяту заповідь на дві части.

Погодивши поганство з христіянством, се показало дорогу ще до більшого нехтовання небесного авторитету. Через не святих проповідників церковних сатана заченив також
до четвертої заповіди, щоби скасувати давню суботу '), котру освятив і благословив Сам Бог, і замінили її поганським
святом "день сонця". У первих віках Христіянства святкувано тільки суботу. Христіяни були заздрі за славу Божу,
бо вірили, що Його закон є незмінний, і тому старанно заховували святість Його приписів. Однак сатана дійствував з
великою хитростию через своїх помічників, щоби добити сл
свойої ціли. Щоби звернути увагу народа на день воскресення, він був оголошений празником в честь воскресення Христового. У той день звершано богослуженнє, хоч з початку
уважано його тільки празничним дием, а суботу все таки
єще сьвяткувано.

Щоби приготовити дорогу для того діла, котре він задумав ловершити, сатана ще до приходу Христа напровадив Жидів до того, щоби вони обтяжили суботу найбільше строгими приписами так, щоби захованне її оказалось дуже тяжким. І представляючи її в такім фальшивім світлі, як жидівську установу, він хотів покористуватись тим, і зачав дивитись на суботу з погордою. Між тим як христіяни взагалі продовжали святкувати неділю як день радости, він довів їх до того, що вони зділали із суботи день посту і сумування, щоби тим показати свою ненависть до всього, що жидівське.

У першій половині четвертого віку Константин дав приказ (що до того приказу диви Гизлера 1 кн., стр. 225), щоби

\*)1 кн. Мойсея 2: 2, 3.

святкувати неділю по цілому римському царстві, як загальний празничний день. День сонця почитали римські піддані і заховували його христіяни тому, що політика царя була така, щоби з'єднати інтереси христіянства з папством. До того побуджали його ще честолюбиві і жадні пановання епископи. Вони знали, що лиш тоді легко буде навернути поган на христіянство, наколи так христіяни як і погани будуть святкувати оден і той самий день. Але помимо того, що многі благочестиві христіяни уважали неділю до певної степені святим днем, але все таки святкували суботу як святий день Господній, і заховували її, бо так наказує четверта заповідь.

Але старий ворог не скінчив ще свойої роботи. Він постановна забрати весь христіянський світ під свій прапор, і через свого намістника, гордого архієрея, поширити свою власть. Через наполовину навернених поган, честолюбивих пралатів і зіпсутого духовенства він діпняв свойої цілн. Від часу до часу устроювались вселенські собори, де сходилось висше духовенство із всіх сторін. Майже на кождім із тих соборів постановлену Богом суботу все понижано, а знов неділя наберала що раз то більшого значіння. І так поганський празник вкінци стався святим, а біблійну суботу названо забутком жидівства, а тих, що її святкували, переслідовано.

Великому відступникові удалось взнести ся понад всїм, що "несеться вище всякого званого Бога або шановища". °) Він посьмів перемінити одинокий припис Божого закону, що вказує всім людям на правдивого, живого Бога. В четвертій заповіді Бог відкриваєть Себе, як Творця неба і землі і тим відріжняєть ся від всіх фальшивих богів. Семий день був освячений на початку творення і зділаний днем покою для людей. Він був установлений на те, щоби безнастанно напоминати чоловікові живого Бога, як жерело буття і предмет почитання і поклонення. Сатана стараєть ся знищити віру

•)2 Coaye. 2: 4.

в Бога, щоб люди не повинувались Його закону і для того він спрямував всі свої сили проти тої заповіди, вказуючої на Бога, як на Творця.

Протестанти однак заявляють, що воскресение Христове у той день робить його христіянською суботою. Але доказів із св. Писання на те нема. Ніколи така честь не була дана тому дневи Христом або Його апостолами. Сьвяткованне неділі, як христіянського празника, має свою підставу в "тайні безаконня" і), котра начинаєть свою роботу від часів апостола Павла. Де і коли Господь усиновив те папське дітище? Яку дійсну причину можна би ту навести, щоб оправдати зміну, котрої не признає св. Писанне?

В шестім віці папство стало вже на твердій почві. Місто пробування його вибрано царський город, і римського епископа проголошено головою сей церкви. Поганство уступило свое місце папству, "і змій дав йому силу свою, і престол свій, і велику власть". 1) І тепер началось те 1260-ти літне папське переслідованне, як про те говориться в пророцтвах Данніла і Откровення. •) Христіяне тепер повинні були вибрати: чи хочуть вони відречи ся від своїх чистих обичаїв і приняти папські обряди і папське богослуження, чи закінчити свое житте в тюрмі, або на тортурах, або на кострі, або дати свою голову під катівський топір. Тепер сповнились слова Ісуса: "Будете ж видавані й від родителів, і вбивати муть деяких з вас. І будете ненавиджені від усїх задля імя мого". 10) І почались страшні гонення на віруючих, ще страшнійші, як перше були, і світ стався справдішним полем битви. протягу соток літ церква Христова находила охорону у відкромленю і тишині. Так говорить пророк: "А жінка втікла у пустиню, де має місце, приготовлене від Бога, щоби там кормили її днів тисяч двісті шістьдесять". 11)

Від часу коли римська церква стала у власті, начались темні, середні віки. В міру того, як її сила збільшалась, ставало шораз то темнійше. Віра у Христа, одиноке жерело, пе

 рейшла на римського папу. Замість того, щоби вповати на Сина Божого, даючого прощение гріхів і вічне спасение, народ дививсь на папу та на його священиків і прадатів. вчили, що папа в одиноким лиш посередником на землі і нїхто не може зближити ся до Бога инакше тільки через него, і кромі того він еще для тих є намістником Божим, і його треба у всім слухати. А хто сего не робив, то був тяжко караний. І так людські уми були відвернені від Бога, а звернені на грішних, заблудших і жорстоких людей, а що більше, на самого князя тыми, котрий через них показував свою си-Гріх ховався під рясою святости. Коли св. Писанне відкидаєть ся і люди держать себе независими від Вога, то від них можна надіятись тільки несправедливости, заблудів і підлої омани. З піднесеннем людських законів і переказів наступило зіпсуттє, котре звичайно приходить по відкиненю Божого закону.

Се був небезпечний час для Христової церкви. Вірних оборонців правди було мало. Не зважаючи на се, що ще були люди, що обставали за правдою, та все таки нераз здавалось, що темрява і забобони возьмуть верх на землі, і правдива релігія пропаде. Євангеліє не проповідувалось, релігійні форми помножувались, і здирали та лупили людей на всї бови.

Людей не лиш навчали дивитись на папу, як на свого посередника, але також надіятись на свої сили, щоб простпли ся їм гріхи. Ходженнє по відпустах, почитаннє і поклоненне мощам, будова церквів і вівтарів, пожертвованнє на церкви, — все те і єще щось друге вимагалось, щоби усмирити гнів Божий або найти ласку у Него, як би Бог подібний чоловікові був, що погніваєсь за що нибудь, або що Його можна вдоволити дарами і покаяннєм!

Не дивлячись на се, що пороки розвивались навіть між провідниками римської церкви, їх вплив, здавалось, все таки безнастанно збільшавсь. Десь так при кінці осьмого віку

пацісти заявляли, що в часі первих віків істновання церкви римські епископи мали ту саму власть, яку мають і тепер. Для потвердження того заявлення вони мусіли ужити якогонибудь средства, щоби надати йому силу, і се залюбки було сповнено отцем лжи. Монахи фальшували старінні рукописи. Були найдені до сих пор рішення вселенських соборів, котрі потвердили загальну верховную власть папи із новійших часів. І церква, відкинувши правду, дуже радо приняла сю оману.

Ті немногі віруючі, котрі основувались на правді "), не повсїлись тим, що дрантива і фальшива наука починала шкодити їх ділу. Подібно як ті, що будували мури Єрусалиму за часів Несмії, були готові сказати: "Послабшала сила у двпгарів, а піску (й вапна) багато; ми не промагаємо будувати муру". ") Утомлені від ненастанної борби в часі переслідовання проти омани, несправедливости і всяких других перешкод, які тільки міг видумати сатана, щоби шкодити їх роботі, декотрі із вірних будівничих почали упадати духом, і задля спокою і безпеченства свойого майна, а також боячись за своє житте, відвернулись від правдивого основання. Другі знов, не страхаючись своїх ворогів, рішучо заявили: "Не лякайтесь їх; памятайте на Господа великого й страшного" "), і продовжали свою роботу, кождий взяв свій меч і "підперезавши поясниці свої". ")

Той же дух ненависти і супротивлення правді воодушевляв ворогів Божих у кождому віці і та сама доброта і вірність в другої сторони вимагалась від Його слугів. Слова Христові до Його первих учеників також можна примінити до всіх послідувателів до кінця часу. "Що ж я вам глаголю, усім глаголю: Пильнуйте". ") Темрява, здавалось, увеличувалась. Почитаннє образів ставалось вже більше загальним. Світились свічки перед образами, і народ молився до них. Найбільше недорічиві і забобонні звичаї взяли верх. Над людським умом запанувало суєвірє так, що, здавалось, розум

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>)1Kop. 3: 10, 11. <sup>13</sup>)6dec. 6: 17.

<sup>18)</sup> Несм. 4: 10.

<sup>14)</sup> Heem. 4: 14. 14) Mapra 13: 37.

стратив свою силу. Так як священики і епископи любили гуляще житте, то можна було надіятись, що народ, дивлячись на них, піде тою самою дорогою і застрягне у темноті і пороках.

Другий крок за папської власти зділаний був, коли в одинайцятім віці папа Григорий VII проголосив непогрішимість римської церкви. Він твердив, що церква ніколи не заблуджалась і після св. Писання ніколи не може заблуджатись. Але докази із св. Писання инакше говорять. Гордий архиєрей хотів мати власть скидати царів, заявляючи, що ні одно його рішеннє не може бути відкинене ким-нибудь, бо ніхто не має права касувати рішеннє других тільки він сам.

Який се був тиранський характер у того папи, що так обставав за непогрішимостю, найлучше доказує оден факт, як він обійшов ся з німецьким цісарем Генриком IV: За те, що не хотів піддати ся папської власти, папа кинув на него проклятте, через що зістав виключений із церкви і позбавлений престола. Видячи, що нові його піддані збунтовані папою, повстали проти него, Генрик примушений був шукати мира із Римом. Разом із своєю жінкою і одним вірним слугою він серед зими перейшов Альпи, щоб упокоритись перед папою. Коли він прибув до папської палати, його без усякої охорони повели на подвіре, і там підчас сильного морозу з ненакритою головою і босими ногами, у лихій одежі він ожидав позволення папи, щоб явитись перед ним. І аж по трьох диях чекания, котрі він перебув в пості і молитві, гордий папа був ласкав дарувати йому провину, але під услівем, щоби цісар до візволення папи не украшав себе цісарськими знаками і не уживав свойої цісарської власти. І Григорий гордий із свойої побіди хвалив ся навіть там, що його обовязком с .. унижати гордість цісарів".

Яка ріжниця між гордістю того думного архиєрея, а лагіднистю і тихистю Христа, котрий Сам представляє Себе стоячим коло дверей і просячим отворити Йому, щоби Він

міг увійти і принести мир і прощеннє, і котрий навчав Своїх учеників, говорячи: "І хто хоче між вами бути першим, нехай вам буде слугою". ")

Слідуючі віки були сьвідками безнастанного побільшування заблуджень в навчаннях, виходячих із Риму. еще до запровадження папства, звертано увагу на науку поганьських фільозофів, і вони мали вже вплив на церкву. Декотрі, що говорили, що вони навернені, все еще придержувались поганської фільозофії, і не лиш що старались вивчити п. але передавали і другим як средство для поширення свого вліяння на поган. І тим способом у христіянську віру закрадались небезпечні заблудження. Між иншим найбільше вірувано в природне безсмерте чоловіка і його сьвіломість Ся віра була підставою до запровадження після смерти. посередництва святих і поклонення Діві Марії. встала також фальшива наука про вічні муки для тих, що при смерті не покаяли ся. Се навчанне незабаром увійшло в склад папської віри.

Тим була підготовлена дорога для впровадження ще другої поганської видумки, що Рим називав огнем чистилища, щоби тим страшити легковірних і суєвірних людей. Чистилище се має бути, після тої блудної науки, місце, де дістаються душі, котрі не заслужили ще на вічну погибель, і тепер мають нагоду очиститись від гріхів і аж доперва позволяється їм увійти до неба.

бще одна видумка була конечною, щоби дати Римові можність покористуватись із боязни та пороків його сторонників. А се була наука про індультенцію або прощеннє гріхів. Цілковите прощеннє гріхів минувших, теперішних і будучих, і також отпущеннє всіх заслужених кар і мук було приобіцяно тим, котрі хотіли би іти на війну, проваджену папою задля поширювання його світської власти, або щоби укарати його ворогів, або винищити тих, котрі посьміли вілкинути його вистую духовную власть. Людей також навчано.

17) Mar. 20: 27.



Каючий ся Генрик IV в Каноссі.

"З відкратою годовою і босния истаня... четав на повродение папи ставитися пород пого

[63]

що, наколи заплатять грішми, то самі можуть увільнитись від гріхів, а також спасти душі своїх померших приятелів, котрі мучать ся у пеклі. Такими средствами Рим наповняв свої каси і піддержував пишність, розпусту і пороки мнимих заступників Того, котрий не мав де голови приклонити.

Причащение съвятих тайн після Біблії заступлено поганським дароприношенем. Папські священики доказували, що вони своєю пустою балаканиною можуть перемінити хліб і вино у правдиве тіло і кров Христову. Богохульним способом вони публично заявляли, що мають силу "створити" Бога, Творця вселеної. Від всіх христіян під грозою смертної кари жадали, щоби вони вірили у се велике заблудження і богохульство. І ті, що відказались від того, масами передані були огню.

В тринайцятому віці запроваджена була і інквизиція,— ся найстрашнійша папська машина. Князь тьми дійствував разом з представителями папської верховної власти. На їх тайних засіданях сатана і його ангели управляли умами влих людей, підчас коли серед них стояв невидимий ангел Божий і прислухувавсь їх безбожним ухвалам і записував всьо таке страшне, чого людське око не виділо. "Великий Вавилон упив ся кровю сьвятих". Покалічені тіла і кров міліонів мучеників вопіяла до Бога, щоб пімстив ся на тій боговідступній власти.

Папство стало деспотом съвіта. Цісари і королі корились перед римським архібреєм. Вічна і земна судьба, здавалось, була в його руках. Цілими віками виключно і цілковито принималось навчаннє Риму, з пошаною виповнялись, його обичаї і його признаки точно заховувались всі. Його духовенство почиталось і добровільно піддержувалось. Ніколи перше римська церква не достигла більшої чести, слави і сили.

"Але полудень папства стався півночю світа". Св. Писаннє не було зиане не тільки народові, але і священикам. Подібно як фарисеї в старині, папські нровідники ненавиділи світла, котре відкривало їх гріхи. По відкиненю закону Божого, як мірила праведности, вони безмірно поширяли свою власть і без границь допущались всякого зла. Омана, захланність і розпуста були на порядку дневнім. Люди не боялись ніякого злого поступку, помочю котрого вони могли добитись богацтва і становища. Палати пап і пралатів були видовнею найбільшої розпусти. Декотрі із пап допущались таких страшних і поганих річей, що світське правительство старалось позбутися тих духовних правителів, так далеко вже зіпсутих, що не можна було більше дивитись на них. Сотки літ Европа не зділала ніякого поступу в науці, штуці і цивілізації. Христіянство зістало спараліжоване морально і інтелектуально.

Стан світа під властю Рима був страшний. І сповнились слова пророка Ісаї: "А вигублений буде нарід мій за незнанне (закону); так як ти відкинув знанне, так і я відкину тебе од священничої служби передо мною; так як ти забув про закон Бога твого, так і я забуду про дітей твоїх". "Нема бо ні правди, ні милосердя, ані знання Бога на землі. Лихословство й лож, душогубство й крадежі та перелюбство розширились вельми, а пролив крові йде за проливом крові". ")

")Ocjī 4: 6, 1, 2.



# Г 0 Л 0 В A — IV.

## вальденці.

Посеред темряви, яка осілась на землі за часів поганської власти, світло правди все таки не могло бути цілковито загашене. У кождому віці находились Божі свідки, с. є. люди, котрі вірували в Ісуса, "одинокого посередника між Богом а людьми", уважали Біблію за мірило життя і заховували правдиву суботу. Що світ зістав винен тим людям, то потомство того ніколи не буде знати. Їх називали єретиками, переслідували їх і писання їх нишили. І помимо того всього вони твердо стояли при своїй вірі і ту їх віру з покоління на поколіннє в чистоті держали, як велике сокровище для своїх потомків.

Історія вірного народу Божого в часі тих темних віків, після того як Рим прийшов до власти, написана є на небесах. Дуже мало із неї можна найти в людських літописях, хиба тільки в оскарженнях гонителів. Цілю Рима було знищити всякий слід незгаджання ся, що до його навчання і псстановлення. Всьо, що називалось тоді єретицьким, чи то особа, чи книжка, він старав ся знищити. Всякі сумніви, запити, що торкались папських догматів, вже давало повід до позбавлення життя так богатих, як і бідних, визначних або і невизначних. Рим також старав ся нищити всякі записки, що до жорстокого обходження ся з тими, що инакше [66]

думали. Папські собори рішали, щоби книги і брошури, у котрих писалось про те, палити. Коли ще не було печатень, то таких книг мало було, і вони були нефоремні і завеликі, що тяжко їх було сховати, отже дуже легко могли дістатись у руки Римлян.

Ані одна церква, належача під римську юрисдикцію, не могла довго тішитися свободою совісти. Наколи тільки прийшла до своїй власти, то вже папство протягнуло свою лапу, щоби задавити всьо, що противилось йому, і церква одна за другою признавали його панованне над собою.

У Великій Британії початкове Христіянство принялось дуже вчасно. Британці приняли Євангеліє у первому віці, коли єще не було зіпсуте римським відпаденнєм. Переслідованнє зі сторони поганських володарів, котрі поширяли своє панованнє аж до тих віддалених берегів, було одиноким даром, які перві Британські церкви одержали від Риму. Многі христіяне, котрі крились перед переслідуваннєм в Англії, найшли охорону в Шкоції. Оттуда правда перейшла до Ірляндії, і у всїх тих сторонах приняли її з радістю.

Коли Саксонці завоювали Британію, поганство начало панувати. Завоювателі не хотіли, щоби їх невільники вчили, і христіяне змушені були віддалитися в гори і пусті болотнисті місця. Але світло, укрите на якийсь час, все таки зачало наново світити. В Шкоції по упливі одного віку воно розгоріло ся з таким блеском, що поширилось в далекі сторони. Із Ірландії прибув побожний Колумба зі своїми помічниками і зібрав розсіяних віруючих на самітнім острові Йоні, котрий опісля був головним осідком його місійної роботи. Між місіонерами був оден, котрий святкував біблійну суботу, і тим способом народ дізнав ся про сю правду. На острові Йоні (у берегів Шкоції) побудувано школу, і тут училась молодь, і звідки євангелисти відправлялись пе тільки у Шкоцію, Анґлїю, але і в Німеччину, Швейцарію, а навіть в Італію.

Але Рим звернув свою увагу на Британію і постановив дістати її під свою власть. У шестому віні його післанники почали навертати поганських Саксонів. Вони радо були приняті гордими варварами, і їм удалося навернути богато народу на папську віру. Коли вже робота добре йшла, папські провідники і їх новонавернені здибались з тими початковими христіянами. І тут повазалась дуже велика ріжниця. послідні були тихі, лагідні і мали біблійний характер, спосіб навчання, життя підчас коли перві відзначались суєвірем, пишностю і великопанською гордістю. сланники жадали, щоби ті церкви признали власть висшо-Британці коротко відповіли, що вони хочуть любити всїх людей, і що папа несправелливо вважає себе за голову перкви, і що вони могли би підлягати йому в той спосіб як і кождому послідувателеві Христа. Пробувано всяких способів, щоби їх принудити піддатися Римові, але ті лагідні христіяне, дивлячись на гордість тих папсыких післанників, обставали при своїм, кажучи, що не хочуть признати ніякого другого учителя, кромі Христа. І аж тепер покавав ся правдивий дух папства. Римський провідник сказак: "Наколи ви відкинете братську руку, котра хоче вам принести упокій, то ви набудете собі ворогів, котрі принесуть вам війну. Наколи ви не хочете разом з нами показати Саксонцям дорогу до життя, то ви дістанете смертельний удар віл їх рук". 1) І се не були пусті слова. Війни, хитрости і омани ужито проти тих правдивих послідувателів біблійної віри. доки христіянські церкви не були знищені або примушені піддати ся під панованне папи.

В декотрих сторонах, де не було римської юрисдикції, в протягу многих віків істнували христіянські товариства, котрі цілковито заховались перед папським зіпсуттєм. Ті церкви через довший час були окружені поганством і на них мали вплив їх заблудження, але вони продовжали уважати Біблію одиноким правилом для віри і держались декотрих

<sup>1)</sup>Д'Обине, "Історія реформації 16-го віку", кн. 17, гол. 2.

із її правд. Ті христіяне вірували у вічність закону Божого і ваховували суботу по четвертій заповіди. Держачи ся тої віри і тих правил, вони істнували єще в середній Африці і між Армянами в Азії.

Між тими, що спротивлялись папської власти, перше місце занимають Вальденці. Якраз у тій стороні, де папство усадовилось, його омана і зіпсуттє находили сильний опір. Через довгі віки в Піємонті заховали свою независимість, але вкінци прийшов час, коли Рим взяв ся і до них. Провідники тої церкви довго боролись о свою независимість, аж наконець, коч і не з охотою, признали верховну власть, котрій, здавалось, підлягав цілий світ. Однак декотрі аж до кінця не хотіли піддатися папі і пралатам. Вони рішили остатися вірними Богу і заховати чистоту і простоту своєї віри. І наступило роздвоєннє. Ті, що задержали стару віру, відійшли, другі знов лишили рідні Альпи і приняли знамя правди на чужині, єще другі із них забралися в самітні долинн і скалисті гори і там піддержували свою свободу віри, покланяючись свойому Богові.

Віра, котрої держались сотки літ Вальденські христіяне, не сходилась зовсім із фальшивою вірою, що виходила із Риму. Їх релігія була зоснована на св. Писанню, правдивій системі Христіянства. Але ті прості люде в своїх темних захоройках, відтяті від світа і заняті своєю щоденною роботою коло своєї чередн і виноградників, не сами прийшли до тої правди, котра спротивлялась догматам і заблудженням віднавшої церкви. Їх віра не була якась там наново принята. Вони свою віру одідичили по своїх батьках. Вони боролись за віру апостолської церкви "святим передану" з), "церков у пустині", а не горда єрархія з престолом у великому всесвітиому городі, представляла собою правдиву церкву Христову, стражницю сокровищ правди, котру Бог повірив Свойму пародові, щоби проповідував її світу.

³)Юда 3.

причинами, котрі допровадили до Між важнійшний розділу правдивої церкви з Римом, була ненависть посліднього до біблійної суботи. Як було предсказано в пророцтвах, папська власть повалила правду. Закон Божий потоптаний вістав ногами, а між тим перекази і людські обичаї високо почитались. Перкви, находячі ся під гнетом папства, вмуmeні були святкувати неділю. Серед пануючих заблудів i суевіря, многі навіть із правдивого народу Божого так були вапоморочені, що ваховували суботу, а і у неділю також вдержувались від роботи. Але сего ще мало було для пацських провідників. Вони не лиш того жадали, щоби святкувати неділю, але щоби ніхто не посьмів захувати суботи, і щоби оскорбляти єї. Тільки, криючись від римської власти, можна було кому-нибудь в світі заховувати закон Божий.

Вальденці були первим народом в Европі, котрі постарались о перевід Біблії. На сотки літ перед реформацією вони вже мали писану Біблію на їх нарічю. Тим способом правда у них заховалась несфальшована, і через се ненавиділи їх і переслідували. Вони називали Римську церкву "павшим Вавилоном" в откровенню, і, не щадячи свого життя, вони твердо постановили боронити її. Між тим як декотрі з причини страшного гнету і переслідування ослабли в своїй вірі то другі знов твердо держались правди. Підчас темних віків були Вальденці, котрі не признавали папу за голову церкви, відкинувши почитаннє образів як поганського ідолослуження, і держались правдивої суботи. Хоч як страшно переслідували їх, то вони держались крепко свойої віри. Колені савойськими копіями і смажені на римських кострах, вони все таки непохітно стояли за Слово Боже і Його честь.

За високими гірськими скалистими стінами, котрі по всі часи служили захоронкою гонимих і угнітаних, Вальденці найшли собі безпечне місце. Тут світло правди ясно світило в часі темних середних віків. Тут свідки правди заховали свою стару віру, відкинувши ідолослуженне, святкуючи правдиву суботу Божу.

Бог вибрав для Свого народу незвичайну торжественну святиню, відповідаючи тій могутній правді, котра дана їм була для їх заховання. Тим вірним вигнанцям гори служили символом незмінної праведности Божої. Вони звертали увагу своїм дітям на ті високі гори, котрі у своїй величі взносились перед ними, оповідали їм про Того, у Котрого нема "зміни і тіни переміні", а слова Його також тверді, як ті вічні верхи. Бог утвердив гори і опоясив їх Своєю силою, і ні одна рука, кромі тої руки безконечної сили, не могла їх рушитя з місця. Подібним способом стоїть Його закон, підвалина Його правління на небі і на землі. Людська рука могла досягнути свого ближнього і знишити його житте, але не могла порушити гір із їх місць і кинути у море, так як змінити одно із приписів закона Божого, або викрислити одно із обітування, котре дане є творящим Його волю. своїй вірности закону Егови Його слуги повинні стояти також твердо, як ті нерухомі гори.

Тори, окружаючі ті скромні долини, були безнастанними свідками творчої сили Божої і правдивим доказом Його опікунчого старання. І ті паломники полюбили безсловесні символи присутности Егови. Вони не допускали до себе чувства невдоволення своєї тяжкої долї. Серед гірської тишини вони ніколи не чули себе одинокими, і дякували Богові, що Він зарядив для них місце захорони, де вони могли скрити ся від гніву жорстокости людської. Вони радувались, що свобідно могли покланятися Йому. Часто, коли були переслідовані своїми ворогами, гірська кріпость була для них правдивою обороною. Із многих високих скал чути було хвалу Божу, і римська армія не могла заглушити їх пісней і слів поляки.

Побожність тих послідувателів Христових була чиста і проста і палаюча. Вони цінили правду вище своїх домів, майна, приятелів, кревних, а навіть самого життя. Ті правила вони також старались впоїти у серце молоді. Вже

вмалку вони призвичаювали своїх дітей до св. Писання і вчили їх високо почитати Слово Боже. Писаних Біблій було мало, тому їх дорогоцінні слова виучувались на память части Старого і Нового Завіту. Мисли про Бога ілюструвались зрілищами із природи і скромними благословеннями із кождодневного життя. Дітей приучували дивитись на Бога, як на дарувателя благодати і всякого утіщення.

Родичі хоч як любили своїх дітей, але ніколи не позволяли їм на все, що тільки захотіли. Се дійсно була розумна любов до своїх дітей. Перед ними було життє, повие страждань і трудів, може бути їх чекала і мученича смерть. Отже їх змалку призвичаювали так, щоби вони могли переносити труди, підлягати другим, а і у той самий час говорити і ділати самостійно. Їх завчасу приучували брати на себе відвічальність, знати коли і що говорити, тай знати, коли треба мовчати. Необдумане слово, висказане в присутности їх ворогів, могло виставити на небезпеку не лиш життє говорившого, але і життє соток його побратимів, тому що вороги правди, подібно вовкам, котрі гоняться за своєю добичею, переслідували тих, котрі осьмілялись говорити за свободу віри.

Вальденці посвятили всьо, що посідали за правду, і безнастанно та терпеливо трудились ізза насущного хліба. Кождий шматочов землі, що придатний був під управу, вони старанно обробляли; долини і менше управні узгіря ділались плодоносними. Ощадність і суворе відреченне самого себе були частю їх образовання, котре діти діставали як одиноку спадщину. В них впоювали, що Бог так хоче, щоби вони переходили школу життя, і що на наші потреби можуть нам достачити тільки наша власна праця, дбайливість і віра. Такий спосіб хоч і тяжкий, бо вимагає витревалости, був здоровим, і як раз придатний чоловікові в упавшім стані— се є школа, котру Бог дав для його вишколення і розвитку. Підчас коли молодь приучувалась вносити труди і невзгоди,

Вальденські місіонери.

"Вони потайки посили з собою рукописи пілеї Віблії або частями".

[78]

звертано увагу на розвиток їх ума. Їх навчали, що всі їх сили, так тілесні як і духовні, належать до Бога, і що всьо повинно розвивати ся і звершувати ся для Його служення.

Вальденські церкви по своїй чистоті і простоті рівнялись церквам за часів апостольських. Відкидаючи папу, як голову церкви, і пралатів, вони придержувались Віблії, як найвисшого і неомильного авторитету. Їх проповідники, не так як горді римські священики, йшли за приміром їх Учителя, котрий не прийшов, щоби "Йому служили, але щоби послужити". Вони пасли стадо Боже ведучи його на зелене пасовисько і до живого жерела Його святого Слова. Ладеко від памятників світського величчя і препихів народ збиравсь не в роскішних храмах і великоліпних соборах, але в тіни гір, в долинах Альп, або, в часі небезпеки, в гірських вертепах, щоби послухати Слова Божого від Христових слуг. Духовні пастирі не тільки проповідували Євангеліе але відвідували хорих, навчали дітей, напоминали заблудших, старались погодити сварячих ся і піддержувати однодушність і братерську любовь. У спокійні часи вони діставали удержане із добровільних жертв народа, але подібно ап. Павлові, наметнику по ремеслі, кождий із них вчився якогось ремесла або заняття, щоби в случаю потреби міг заробити собі ва кавалок хліба.

Молодь діставала своє образованнє від своїх пастирів. Хоч і звертано увагу на загальні науки, все таки Біблія буна головним предметом науки. Євангеліє від Матея і Йоанна а також і многі послання виучувались на память. Воин також занимались переписуваннєм св. Писання. Одні рукописи містили в собі всю Біблію, другі тільки короткі збірки, до котрих приложені були прості переводи текстів від таких, що знали обясняти Слово Боже. Сами ангели окружали тих вірних робітників. І тим способом сокровище правди, що так довго держалось під спудом через тих, котрі хотіли взнестися понад Бога, знов вийшло на денне світло. З великим і терпеливим трудом, чисто в глубоких підземних темних вертепах, при світлі факелів переписувалось св. Писанне, стишок за стишком, голова за головою. Так продовжалась робота, і обявлена воля Божа присвічала, як чисте золото, що раз, то яснійше, світлійше і сильнійше в наслідок страждань, потерпівших задля єї, і тільки ті відчували се, що брали участь в тій роботї. Ангели із неба стерегли тих вірних робітників.

Сатана побудив папських священиків і пралатів, щоб погребали слово правди під сьмітником заблудження, єресн сусвіря, але чудесним способом воно сохранилось незіпсутим в протягу підих віків темряви. Воно не мало людського пятна, але печать Вожу. Люди старались всіми силами, щоби затемнити ясне і просте значінне св. Писання і виставити його противлячим ся самому собі, але подібно Нойовому ковчету на розбурханих хвилях, Слово Боже переносило всї бурі, котрі грозили йому знищеннем. Подібно як в копальнях глибоко піл землею скриваються богаті золоті і срібні жили, так що всі, хотячи відкрити ті дорогоцінні поклади, мусять глибоко копати землю, так само і св. Писанне містить в собі богацтва правди, котрі відкриваються тільки пильному, смиренному і молячому ся глядачеви. Бог зділав Біблію навчаючою книгою для всїх людей, в дітинстві, молодости і старости, тоби із неї вчилися по всі часи. Він дав людям Свое слово, обявляючи у нім Самого Себе. Всяке нове півнанне правли е нове откровение Його характеру. Вивченне св. Писання в Божеським средством звязати людей тіснійше ві Своїм Творцем, щоби ліпше пізнати Його волю. Се є влука Бога з людьми.

Тоді як Вальденці вважали страх Божий началом премудрости, вони також зносились із внішним світом, щоб пізнати людські характери, практичне життє людське і тим вони розвивали свого духа і свій ум. Із тих гірських шкіл декотрі молодці удавались до городських шкіл у Франції або Італії, де могли найти ширше поле до науки і розвитку своїх думок, як в рідних Альпах. Але такі молодці були наражені на всякі спокуси; вони бачили пороки і стрічались з хитрими діяволськими слугами, котрі старалися хитрим способом запровадити їх в заблудження і оману. Але їх виховання із дітинства було так приспособлене, що вони не боялись ніякої небезпеки.

У школах, до котрих ходили вони, нікому не звірялись із своїми тайнами. Їх одіж була так вшита, що скривали в собі їх великі скарби, дорогоцінні рукописи св. Писання. Ті рукописи, над котрими вони чимало напрацювались, вони носили з собою, і коли була нагода, подавали їх тим, про котрих думали, що серця їх отворені є до приняття правди. Так Вальденські діти були виховані із малку; вони знали свою роботу і совістно сповняли її. В тих наукових закладах находились декотрі вже навернені на правдиву віру, і часто случалось, що ся наука проникала до всїх, що находились у тій школі, але все таки папські провідники, хоч як цікаві були, не могли довідатись, звідки так звана єресь береться.

Дух христіянський є дух мисіонарський. Первим стремліннєм обновленого серця є стараннє привести до Спасителя і других. Такий був дух і Вальденських христіян. Вони відчували се, що Бог хоче від них щось більше ніж сохраненнє чистої правди у іхній церкви, але що на них вложений є обовязок освічати своїм світлом тих, що находяться у темряві. Через могучу силу Слова Божого вони старались розбити окови, які наложив на них Рим. Вальденські проповідники з початку дістали образованнє місіонерських вістників, і кождий, хотівши стати священиком, мусів насамперед набрати вправи, як євангелист. Заким його назначили пресвитером церкви на родині, кождий з них мусів перше працювати найменше три літа на тім або иншім місіонерськім полі. Ся служба, котра з самого початку злу-

чена була в відреченнем самого себе і пожертвованнем, приготовляла до тяжкого стану пастирського в часах, коли душі людські найбільше страждали. Тих місіонерів висилано по двох, так само як Ісус посилав по двох учеників. З кождим молодим чоловіком посилано одного старшого, як досьвідченого товариша, котрого молодший мав у сім слухати, а між тим старший із своєї сторони старався молодшого повчити. Ті співробітники не завсїгди ходили разом, але часто сходились на молитви і поради, і взаімно піддержували оден другого.

Щоби не навлечи на себе небезпеки, вони мусіли скривати свій дійсний характер. Отже кождий з проповідників знав якесь ремесло і так вони занимались ремеслом, а при тім коли був на се відповідний час, то проповідували. Дуже часто вони показувались як купці і ходили з товарами від хати до хати. Вони носились також і з цінними товарами, як товк і другі дорогі украшення, котрих в тих часах не так легко було дістати і тим способом вони находили доступ там, де в противнім случаю, ніколи би їх не допущено. Їх серця все були звернені до Господа і вони просили в Його помочи роздавати дорогоціннійші ще сокровища, як золото і дорогі камені. Тай вони потайки носили з собою примірники св. Писання, і радо давали тим, котрі хотіли приняти їх.

З початку церкви посилали своїх місіонерів на рівнини і долини у піднижа гір, а опісля також і в дальші сторони. В грубій, запорошеній від дороги одежи, подібно як Господь, ті мандруючі проповідники переходили через більші міста і заходили навіть у дальші сторони. Всюди вони сїяли дорогоцінне верно. Церковні громади закладались всюди, куди лиш зайшли, і кров мучеників сьвідкувала о правді. День Божий обявить богаті жнива душ, котрі були зібрані вірним трудом тих мужів. Потайки і мовчки Слово Боже найшло свою дорогу серед христіянства і воно радісно принималось так по хатам як і в серцях людських.

Св. Писание відкривало Вальденцям не тільки образ дійствія Бога з людьми в минувшині, і відвічальність і обовязки їх в теперішности, але воно показувало їм на небезпеку і славу будучности. Вони вірцян, що конець всьому недалекий, читали Слово Воже з молитвою і сльозами і ще більше заглублялись в тих дорогоцінних поученнях і уділяли і другим ту спасительну правду. Вони бачили в Біблії плян спасення і находили утіху, надію, мир і віру в Ісусі. В міру того, як розум їх просвічався і серце їх наповнялось радістю, вони старались поширяти ті лучі і на тих, котрі находились у темряві папського заблудження.

Вони бачили, як нарід під проводом папи і сывящеників надармо старався дістати прощенне через мученне свого тіла за гріхи. Навчений вірити, що прощеннє можна заслужити добрими ділами, народ безнастанно дививсь на себе, пробуваючи у свойому гріховному стані, і видячи себе виставленим на гнів Божий, він мучив свою душу і бичував своє тіло, але не находив ніякої пільги. Тим ширі душі були звязані наукою Риму. Тисячами вони дишали приятелів і кревних, і лишались на ціле своє житте ва монастирськими мурами. Тисячі із них надармо шукали покою в часто повторяючих ся постах, жорстоких бичованнях, безсонних ночах, при чим вони цілими годинами лежали на холодній і сирій підлозі у своїх вбогих кімнатках; в довгих мандрівках по святих місцях, понижаючих покаяннях і страшних муках. Инші знов, котрих мучило чувство гріховности, перед страхом гніву Божого, продовжали мучить ся, аж наконець замучене тіло не могло більше того перенести і без найменшого луча сьвітла і без надії йшли в могилу.

Вальденці старались принести хліб життя тим жаждущим душам і поділитись з ними вісткою покою із обітування Божого і вказати на Христа, як на одиноку надію спасення. Навчання, що добрими ділами можна відкупитися від гріха, вони називали заблудженнем. Надія на людські заслуги закриває від наших очей безконечну дюбов Христа. Христос умер як жертва за чоловіка тому, що упавше чоловічество не могло мати ніяких заслуг перед Богом. Заслуги рознятого і воскресшого Спасителя— підвалина христіянської віри. Зависимість душ від Христа і звязь з Ним помочію віри повинна бути така сама, як звязь кождого з членів зі всїм тілом, або виноградної лози з виноградним деревом.

Навчання пап і священиків довели людей до того, що вони дивились на характер Божий, а навіть на Христа, як на щось строгого, понурого і відражаючого. На Спасителя дивились як би Він не інтересував ся упавшим чоловічествоч, на се треба аж посередництва. І ті душі котрі були осьвічені Словом Божим, старались показувати тим людям на Ісуса, як на милосердного і любячого Спасителя, котрий з отвертими руками всіх запрошує прийти до Него з своїми тяжкими гріхами, своєю журою і своїм горем. Вони хотіли усунутн перешкоди, нагромаджені сатаною, щоби люди не бачили обітовання і не приходили прямо до Бога, не виявляючи перед Ним своїх гріхів, і не дістали прощення і упокою.

Вальденські місіонери відкривали голодним душам дорогоцінні правди Євангелія. Вони осторожно винимали ста-Се була для них велика ранно написані части св. Писання. радість подавати надію грішної душі, котра тільки в Бозі виділа свого истителя, ожидаючого, щоби кождому дати по своїй справедливости. З дрожачими губами і мокрими від сліз очима, часто на колінах, той місіонар відкривав своїм братям дорогоцінні обітовання, котрі були одинокою надією грішника. Таким способом сьвітдо правди проникало у многі душі, розганяючи темні хмари, і сонце праведности осьвічало серпе своїми іспіляючими лучами. Часто случалось. що та або друга часть св. Писання читалась по кілька разів, бо слухач як би хотів переконатися, чи се добре він чув. А іменно хотілось внов почути тих торжественних слів: "Кров Ісуса Христа, Сина Його, очищає нас од усякого гріха". ")

<sup>в</sup>)1 Йоан. 1: 7.

"І, як Мойсей підняв угору гадюку в пустинї, так мусить бути піднятий і Син чоловічий, щоб кожний віруючий в Него не погиб, а мав життє вічнє". \*)

Таким способом омана Риму стала ясною. Вони бачили, що посередничество людей або ангелів для грішників нічого не вартало. Коли правдиве світло пробуджало їх душі, вони з радістю закричали: "Христос мій священик; Його кров моя жертва; Його вівтар — моя сповідальниця". Вони цілковито опускались на заслуги Ісуса, повторяючи слова: "Без віри ж не можна угодити Богу". ") "Бо й нема иншого імя під небом, даного людям, щоб ним спастись нам". ")

Для инших із тих душ, що переносили сильні бурі, спасенне було за велике, щоби вони могли від разу поняти його. Така велика була пільга, яку воно принесло; пілі потоки сьвітла внаялись в їх душі, як чули себе перенесеними на небо. З довірем вони клали свою руку в руку Христа, ставили свої ноги на камень спасення. Весь смертельний страх пропав. Тепер вони могли з радістю в серці йти в тюрму або на костер, наколи вони могли тільки тим способом прославити імя свого Спасителя.

Таким способом Слово Боже потихоньки виходило на сьвіт і часто читалось одинокій душі, або і більшій товпі, котра стремилась до сьвітла правди. Так нераз переходили цілі ночи. Здивованне і подивлянне слухачів було так велике, що місіонер нераз аж мусів приостановити своє читанне, щоби добре могли порозуміти благовісте спасення. Часто було чути слова: "Чи направду прийме Бог мою жертву? Чи змилосердиться Він наді мною? Чи простить Він мені?" І у відповідь читалось: "Прийдіть до мене, всі знеможені та отягчені, я впокою вас". ')

У вірі вони принимали обітуваннє, і радісну відповідь можна було почути: "Не треба більше мандрувати по сьвятих місцях, анї ходити, страждаючи від всяких невзгод на поклоненнє мощам. Я можу прийти до Христа у тім виді, в

4) Йоан. 3: 14, 15. <sup>в</sup>) Жед. 11: 6. <sup>•</sup>) Діян. 4: 12. <sup>•</sup>) Мат. 11: 28

яким находжусь — грішний і не сьвятий; і Він вислухає молитву какочогося". "Гріхи твої прощаються тобі і мої також, навіть мої можуть бути прощені".

Велика радість наповняла серця, і імя Ісуса було прославлене хвалою і подякою. І ті щасливі душі повертались до дому, щоб передати сьвітло і другим, і розповісти їм про все, що бачили і чули, і що вони найшли правдиву і живу дорогу. В словах св. Писання заключалась якась надзвичайна сила, що отверто заговорила до їх сердець, що шукали правди. Се був голос Божий, переконуючий слухача.

Вожий післанець йшов своєю дорогою, але його скромне захованне, його щирість, його повага і глубока побожність були предметом чистих розговорів. В многих случаях його не питали звідки прийшов і де йде. Вони з початку були так обтяжені, а опісля переповнені чувством радости і вдячности, що і не думали про те, щоби запитати його. Коли вони запрошали його зайти до них то він заявляв, що він іде шукати загубленої вівції. "Чи ж се не був ангел небесний?" питались вони.

В многих случаях того післанника Божого більше не бачили. Він удав ся в другі сторони, або його життє закінчилось десь в який-нибудь тюрмі, або його кости лежали там, де він сьвідкував о правдї. Але слова, які він оставив там, не могли бути знищені. Вони звершили своє діло в людських серцях, і благословенні їх наслідки будуть вповні оцінені тільки в день суду.

Вальденські місіонари заходили і до царства сатани і через те власти тьми мусіли держатися на осторожности. Всяка робота тих місіонарів була переслідувана через князя тьми, і діявольські слухи боялись їх дуже. Папські провідники бачили добре, що робота тих смиренних мандрівників для них є небезпечна. Наколи вони так дальше позволять поширяти ся сьвітлу тої правди, то воно розжене темні хмари ваблудження, котрі окружили народ, а се притягло би лю-

6-G. Con.-Thrainian

дей до Бога, і наконець верховна власть Риму мусіла би упасти.

Одно істнованнє таких людей, котрі піддержували віру початкової церкви, уже було явним сьвідоцтвом відпадення Риму, і з тої причини наступила страшна ненависть і переслідовання. Рим не міг того знести, що вони не хотіли видати св. Писання. Се було образою для римської власти. І тому постановили змести їх із лиця землі. Тепер начались страшні хрестні походи проти Божого народу у їх гірській вітчині. Інквизитори переслідували їх, і зрілище неповинного Авеля, котрий упав від злодійської руки Каїна, часто повторялось.

Іх урожайні поля безнастанно опустошались, їх домівки і церкви нищились так, що, де колись були цьвітучі поля і хати спокійного, працьовитого народу, зісталась тільки пустиня. Як дикий зьвір, що занюхає кров, стаєсь ще більше страшнійший, так само злість приверженців папських ще більше розгорілась, дивлячись на страдання їх жертв. Многих із тих вірних за їх простодушну віру переслідували і гонились за ними по долинах, де вони ховались, окружені дрімучими лісами і вершинами скал.

Ніякого обвинувачення вони не могли придумати проти непорочного характеру того Божого народу. Навіть їх вороги казали, що се спокійний, працьовитий і побожний народ. Їх провина була лиш в тім, що не хотіли покланятися Богу так, як папа хотів. Задля тої провини їх поніжали, оскорбляли і мучили в такий спосіб, який тільки могли прилумати люди і діявол.

Коли Рим задумав винищити ту ненависну секту, папа видав булю, у котрій вони були осуджені як еретики, і передані на загибель. Їх не обвинувачували як неробів, нечестних або розпустників, але вони провинились тим, що вигляд їх був побожний і сьвятий, чим зводили "овець правдивого стада". Для того папа постановив знищити ту шкідли-

ву і погану секту злодіїв, і наколи вони не відречуться свойої віри, то будуть розторощені, як їдовиті зьмії. Чи надіяв ся сей гордий володар коли нибудь стрітити ся з тими словами? Чи він знав, що вони записані в небесних книгах, і на суді єще раз будуть представлені йому? Ісус говорив: "Скільки раз ви чинили се одному з сих братів моїх найменших, мені чинили". ")

В тій булі покликували всїх членів брати участь в христовім поході проти єретиків. І щоби заохотити їх до того жорстокого діла, папа освободив їх від всїх церковних кар дочасних і загальних; хто прилучився до хрестового походу, то папа звільняв їх від всякої присяги, потверджав їх право на посілости, які вони неправно набули, і простив гріхи всїм тим, котрі би хоч одного єретика убили. Буля та касувала всї угоди, заключені з Вальденцями, приказувала їх служащим лишати свою службу, заказувала давати їм яку нибудь поміч і надавала повне право завладіти їх майном. Із того документу можна добре бачити того пануючого духа, від котрого всьо походить; се є рик дракона, а не голос Хрпста, котрий дається чути тут.

Папські провідники не хотіли услухати Божого закону і після него ділати, але робили так, як їм Рим приказував. Наступили страшні драми. Безбожні і морально упависі священики і папи робили те, що їм сатана препоручив. У них милосердя не було. Той сам дух, що розпяв Христа і убив апостолів, котрий воодушевляв кровожадного Нерона проти вірних Богу за його часів, щоби освободити землю від людей, що їх Бог любить.

Переслідовання, котрі навіщували побожних людей впротягу многих віків, переносились з терпіннем і витревалостю, що приносило славу Спасителю. Помимо хрестових походів, помимо варварської різнї, від котрих пострадали, вони таки не переставали висилати своїх місіонерів, щоби поширяти далі дорогоцінну правду. Їх переслідували до

\*) Mar. 25: 40.

смерти, але вров їх орошала посіяне верно, і воно видало плоди. Так Вальденці свідкували за Бога сотки літ до Лютра. Розсіяні на всі сторони, вони там сіяли зерно реформації, котра началась за часів Виклифа, повсюду поширялась за часів Лютра і єще поширюєсь в послідних часах тими, котрі також готові є терпіти всьо "за Слово Боже, і за свідкуваннє Ісуса Христа". °)

•)Одкр. 1: 9.





## $\Gamma$ 0 Л 0 В A - V. **ІВАН ВИКЛИФ.**

До реформації було всього тільки кілька примірників Віблії, але Бог не хотів, щоби Слово Його зовсім щезло. Його правда не мала бути на завсігди закрита. Він легко міг розвязати слово життя, як і отворити двері тюрми і ворота, щоб випустити Його слуг на волю. В ріжних закутках Европи св. Дух побудив мужів шукати правди, як захованого скарбу. Провідіннєм Божим їм дісталось у руки св. Писанне, і вони з великим заінтересованнєм вивчили його зміст. Вони були готові приняти світло, як би там не було. Хоч і їм не всьо було ясно, но все таки могли пізнати правду, давно закриту перед ними. Як ті небесні післанці вони виступали, розірвавши окови суєвіря і заблудження, і кликали тих, що так довго рабами були, щоб встали і освободили ся.

Слово Воже сотки літ оставалось закритим для народа, кромі Вальденців, бо воно було писане в такій мові, що його тільки учені розуміли. Але настав час, коли св. Писанне було переведене на ріжні мови, і було доступним для народа на його рідній мові. Час півночі, пережитий світом, устав. Часи темряви постепенно щезали, і у многих сторонах появились признаки ранньої зорі.

В чотирнайцятім віці появилась в Англії рання воря реформації. Іван Виклиф був вістником реформації не тільки для Англії, але і для всього христіянства. Великий про-

[85]

тест, який він висказав проти Риму, ніколи вже не замовк. Тим супротивлением повстала боротьба, в наслідок чого наступила свобода так для одиноких осіб, як і церквів і народів.

Виклиф дістав висше образовання, і для него страх Господень був началом мудрости. В школі він був знаним ізва свойої побожности, свойої здібности, і також із свойої глубової науки. А що любив дуже учити ся, то він познакомив ся із усякими науками. Він студіював схоластичну фільовофію, а також гражданське і церковне право, спеціяльно право його рідного краю. У його пізнійшим життю ся начка луже йому принадась. А іменно його знанне тоглашної спекулятивної фільовофії приспособило його виявити єї фальшиву науку, через знание церковного і гражданського права він був приготовиний до великої боротьби за гражданську і релігійну свободу. Знаючи дуже добре св. Писанне, а маючи ще до того висше шкільне образованне, він в учених диспутах був непоборимий. За його природні здібности і глубоку науку не тільки приятелі, але навіть вороги його поважали. Його приверженці з вдоволеннем дивились на свого провідника, бо він був первим між ученими, і його вороги не посьміли безславити діла реформації, бо бачили силу і знанне еї поборника.

Коли Виклиф був еще учеником, він вже зачав студіювати св. Писанне. В тих часах, коли Біблія була писана в старинних мовах, то лиш учені могли найти дорогу до правди, котра була закрита для необразованних людей. Таким способом дорога для будучої роботи Виклифа, як реформатора, була уже підготовлена. Люди науки студіювали Слово Боже і найшли у нім обявлену і вільну благодать. Вони поширювали се пізнаннє правди і побуджали других навертати ся до живого Божого Слова.

Коли увага Виклифа була звернена на св. Писанне, він в тою самою точністю, котра приспособила його завладіти шкільними науками, взяв ся до студіювання Біблії. До сих пор він чув великий недостаток, котрий не могли заступити ні схолястичні студії ні наука церкви. В Слові Божім він найшов те, чого перше дармо шукав. Тут він бачив обявлений плян спасеня, а Христос йому представляв ся, як одинокий посередник для людей. Він посвятив себе служити Христу і постановив проповідувати відкриті через него правди.

Як і пізнійші реформатори, Виклиф з початку не предвидів кінця свойої роботи. Він не з наміром спротивляв ся Римови, але із посвяти для правди, боротьба з заблудженнями сталась неминучою. Чим більше він пізнавав фальшиву науку Риму, тим горячійше став поширяти науку св. Пи-Видячи, що Рим оставив дорогу правду задля людських переказів, він сьміло обвинувачував священство в тім, шо виключило св. Писанне, і жалав, шоби Біблія наново була дана народови і щоб єї авторитет знов був признаний в церкві. Він був дуже здібним учителем і вимовним проповідником, і сам так жив, як проповідував. Його знаннє св. Писання, його сили ума, його чисте житте, а також його велика відвага, його справедливість і щирість давали йому загальпе Многі із народа стались невдоволені поважание і повіре. ів свойої попередньої віри, бачивши несправедливість, яка панувала в римській церкви, і з нескритою радістю витали правду, котру Виклиф відкрив їм; папські знов провідники дрожали від гніву, коли бачили, що той реформатор має більший вплив, як вони сами.

Бистрий ум Виклифа пізнав всі заблудження Риму і сьміло виявляв многі надужиття його. В той час, як він був капеляном короля, остро виступав проти папської данини, котру король мусїв давати папі, і указував на те, що папські претенсії на авторитет над світськими правителями противляться так розумові, як і откровенню. В Англії ті претенсії папи були причиною великого гніву народа, і наука Виклифа мала великий вплив на державних мужів. Король і дворянство злучились разом, щоб ставити опір папській світ-

ської власти, і не платили йому більше данини. В той спосіб папській власти в Англії нанесено великий удар.

Друге вло, проти котрого Виклиф вів довгу і рішучу боротьбу, було заложение ордена жебручих монахів. Ті духовні жебраки дазили по цілій Англії і стались чистою варавою і тягаром для суспільства. Індустрія, школи, мораль, всьо на тім терпіло. Не лиш що ліниве жебрацьке життє монахів було тягаром для народа і послідні соки із него висисало. але ще до того ділало честну роботу понижаючою. деморалізовалась і упадала морально. Піл впливом тих монахів богато молодих людей без відома родичей вступало ло монастира, бо їм таке ледаче і безжурне життє подобалось. Оден із первих отців римської перкви поставив монашеські права навіть висше дитячої любви і послуху, бо твердив, що "наколиб твій отець зі сльовами і з плачем лежав переп твоїми дверми, а твоя мама показувала тобі черево, котре носило тебе і грудь, що кормила тебе, то дивись, щоб ти потоптав їх ногами, і відверни ся, і йди просто до Христа!" Через ту "страшну нелюдськість", як виражався про неї Лютер, котра "лицює більше вовкові або тиранові, як христіянинові і чоловікові", серця дітей ставались затверділими зглядом своїх родичів. Тим способом папські провідники, подібно фарисеям в старині, переступили заповіді Божі залля своїх переказів, в наслідов чого доми пустіли, а родичі зіставались без своїх синів і доньок.

Навіть університетських студентів монахи заманювали фальшивими представленнями, щоби приставали до їх ордену. Многі із них опісля жалували того кроку, коли побачили, що позбавили себе щастя в житю, і спричинили тим гризоту для своїх родичів. Але раз попавши у лапку, уже більше не можна було добити ся свободи. І задля того многі родичі не хотіли посилати своїх дітей до висших шкіл, в наслідок чого число студентів меншалось. Школи пустіли і неуцтво брало верх.

Папа надав право тим жебрунам монахам слухати сповіди і прощати гріхи. І се було жерелом великого зла. Так як ті жебраки — монахи хотіли мати більше доходів, то вони прощали гріхи на так легких услівях, що всякого рода вриміналісти приходили до них, внаслідок чого віпсутте росло в страшний спосіб. Бідаки і недужі мусіли терпіти, так як не було чим їх спомагати, бо всьо заберали і пожерали монахи, а хто би не хотів їм нічого дати то публично називали ного безбожником. І хоч вони називали себе убогими, то все таки їх богацтво умножалось. Народ біднів, а вони, мешкаючи в пишних будинках, жили собі по великопанськи і гуляли та розпустували. Сами провадили час в роскошах і достатках, а дурачків посилали між люди, котрі росказуваи людям всякого рода байочки і небилипі і забавдяли їх ріжними штуками, а при тім всім обертали їх і стригли як баранів. Така була робота тих монахів, котрим вкінци вдалось навлонити народ до сусвіря і забобонів, і впоїти в них віту. що признанне папу за голову церкви, поклоненне обравам і подалине жебручим монахам є обовязком кождого релігійного чоловіка, через що можна приготовити для себе місце у небі.

Учені і побожні люде дармо старали ся вреформувати той жебручий монаший орден. Виклиф, у котрого було більше бистрого ума, ударив зло із самого кореня. Він заявив, що сама система монашества неправильна і повинна бути усунена. Начались переговори і запити. Коли монахи переходили через край і продавали відпущеннє гріхів від папи, то многі начали сумнівати ся у те прощеннє за гроші і запитували себе чи не можна б ліпше найти прощеннє гріхів в Бога, як в римського архієрея? Богато було таких, що згіршились захланністю тих жебручих монахів, стараючись впускатись в ними в боротьбу настільки, наскільки було конечним, щоби звернути увагу народа на науку Біблії і єї основателя. Він учив, що папа має лиш таку власть виклю-

чати із церкви або давати прощеня людям, як і кождий звичайний священик, і що ніхто не може бути виключений, наколи він не є потуплений через Боґа. Се був найліпший спосіб, якого він ужив, щоб повалити папську духовну і світську власть, силою котрої він держав миліони людей в неволі.

Виклифа внов вибрано, щоб боронив прав королівського дому проти вмішування ся Риму і, будучи назначений королівським послом, він два літа перебув в Нидерляндах, де вів переговори в папськими повномочниками. Тут він пізнав ся в французським, італійським висшим духовенством і, маючи нагоду заглянути за куліси, через що не одно йому вияснилось, чого він не добачив би в Англії. Він навчив ся богато такого, що йому опісля придалось у його роботі. У тих післанниках папських він вичитав правдивий характер і ціль папської єрархії. Він, повернувши до Англії, викладав свою науку ще з більшою отвертістю і ревністю. Він вияснив народови, що користь, гордість і омана се — боги Риму.

В одній із його статий він говорить про папу і його колекторів: "Папа і його колектори заберають від нас всьо, що повинно служити для піддержання життя бідних. Кождого року тисячі червінців із королівської каси дають ся йому для святих дарів і инших духовних річей, а се є проклята єресь і симонія (святокупство), і допроваджує усе христіянство до того, що воно потверджує ту єресь і піддержує єї. В самій річи, наколиб наше королівство мало великанську золоту гору, і ніхто би не брав із неї тільки колектори того гордого світського архієрея, то з часом таки не стало би і тої гори. Він заберає всї гроші із нашого краю, а нічого не дає за те, кромі Божого прокляття за свою симонію".

Невдовзі після свого повороту до Англії, Виклиф був іменований священиком через короля в Лютерворсі. Се було доказом, що королеви сподобалась його отверта бесіда. Виклиф мав отже великий влив так на королівський двір як і на народ.

Але незабаром громи Риму загреміли проти Виклифа. Три декрети т. з. булі були післані в Англію, в университег, королю і прадатам, де всім було приказано предприняти безпроволочні і рішительні міри, щоб примусіти мовчати учителя вретицької науки. Хоч і ще до прибуття булі епискоши у своїй ревности завізвали Виклифа, щоб явив ся перед ними на слідство, але двох із знатних королівських князів відпроваднии його до суду, а народ, окруживши дім, увійшов силою до него, через що судії так настрашились, що мусіли на якийсь час відложити справу, а реформаторови позволено спокійно відправити ся своєю дорогою. Невдовзі після того Едвард ІІІ умер, котрого прелати в його послідних днях старали ся привернути на свою сторону, і попередний покровитель Виклифа став реґентом королівства.

Папська буля вложила на Англію обовязковий приказ увязнити єретика. Все те, розуміється, пахло огнем. Здавалось, що Виклиф невдовзі стане жертвою Риму. Але Той, Котрий уже давно сказав Свойому слузі: "Не бійся, я тобі щит" '), знов простер Свою руку, щоби защитити Свого слугу. Смерть прийшла, але не до реформатора, тільки до папи, котрий постановив, що Виклиф має згинути. Григорий XI умер, а суд, котрому препоручено було судити Виклифа, розійшовсь.

Провідіннє Боже ще далі зарядило так, щоби дати можність розвитися реформації в Англії. По смерти Григория вибрано нараз двох папів. Обидва вибрані папи держали себе за непогрішимих і жадали послуху, виповідаючи війну один другому. Хто був про них, того прокляли, а хто за ними, тому обіцяно царство небесне. Та подія дуже ослабила власть папства. Обі партії тепер воювали з собою, а Виклифа зіставили в спокою. Прокляттє і взаімні обвинувачення літали від папи до папи і кров лялась потоками. Преступлення і ганьба упали на церкву. А наш реформатор за той час на приході в Лютерворсі, в затишу, усердно занимався

1)1 KH. Morc. 15: 1.

тим, щоби відвернути людей від воюючих папів і звернути їх увагу на Ісуса, князя покою. Той нелад з цілою тою боротьбою і зіпсуттем, котра повстала із того, приладив дорогу до реформації, і народ увидів і переконався, чим дійсно папство було. В одному із його писань про "роздор пасів" Виклиф відзивається до народу, щоб задумався над тим, чи не говорять ті два архієреї правду називаючи оден другого антихристом. "Ворог", говорив він, "більше не панує через одного, але через двох священиків, щоби люде тим лекше в імя Христа побідили обидвох".

Подібно свойому Учителю, Виклиф проповідував Євангеліє бідним. Не вдоволяючись тим, що правда поширилась в скромних родинах його власного приходу в Лютерворсі, він постановив, що єї треба проповідувати по цілій Англії. Щоби того доконати, він з'організував смирних і відданих Богу людей, котрі любили правду і нічого так не хотіли як поширення єї. Ті мужі всюди ходили, учили по базарах, на вулицях більших міст і по селах. Вони віднаходили слабих, убогих і хорих, і говорили їм про радісну вість о милости Божій.

Будучи професором богословія, Виклиф проповідував Слово Боже в університетських авдиторіях. Він так знав ясно представити правду своїм ученикам, що його називали "свангельським доктором". Але найбільшим ділом в його життю був переклад св. Писання на англійську мову. В його книзі "про правду і значіннє св. Писання", він говорить про намір перекласти Біблію так, щоби кождий уроженець Англії міг прочитати собі ті чудні діла Божі на своїй рідній мові.

Але його робота нараз устала. Хоч він ще не мав шістьдесять літ, але безнастанна праця, наукові заняття і напади зі сторони його ворогів так підтяли його сили, що він передвчасно постарівся. Вони думали, що він тепер буде жалувати того, що наробив тільки зла для церкви і покає ся, і вони посьпішили у його кімнату, щоби його сповідати. Представителі чотирох релігійних орденів з чотирома світськими урядниками зібрались буцім то у його смертельній постелі. "Смерть на Ваших устах", сказали вони, ,,покайтесь в Ваших гріхах і відречтесь в наший присутности від всього, що Ви говорили проти нас". Реформатор мовчки вислухав їх, опісля попросив свого слугу, щоб підняв його на подушках, і спокійно подивив ся на стоячих перед ним і ожидавших відречення, він заговорив твердим і грімким голосом, перед котрим вже нераз дрожали: "Я не умру, але буду жити і буду далі виявляти злодійство жебручих монахів". ") Здивовані і вавстиджені монахи вийшли із кімнати.

Слова Внилифа сповнились. Він жив, щоби дати у ружи свому народови Біблію, найсильнійщу збрую проти Риму, призначену для його освободження, просьвічення і євангелизації. При звершеню того діла він примушений був поконати великі і тяжкі перешкоди. Виклиф підупав на силах; він знав, що йому осталось всього кілька літ для його роботи, він бачив супротивленне, з котрим він мусить бороти сядале надіючись на обітування Божі, він ішов вперед і ніщо не застрашило його у своїм великим ділі. Провідіннєм Божим піддержувались його тілесні і духовні сили, і завдяки його великого досьвіду він приспособився до дуже важної і великої роботи. Між тим як ціле христіянство находилось у великому забуренню, реформатор в свойому приході в Люторворсї, незважаючи на бурю, яка бушувала воколо него, віддався цілковито своїй вибраній праці.

Наконець робота скінчилась — англійський перевід Віблії був готовий. Слово Боже було доступним і для Англії. Реформатор тепер не боявся більше ні костра ні тюрми. Він передав в руки англійського народу світло, котре ніхто не міг загасити. Давши свому народови Віблію, Виклиф тепер найбільше старав ся про те, щоби розірвати кайдани темноти і порока. Він старав ся вивисшити і освободити

<sup>3</sup>)Д'Обине, кн. 17, год. 7.

свою вітчину, і його побіда була велика, більша від всїх, ява коли могла бути доконана на поли битви.

Так як тоді ще не було печатень, то переписування Біблій було утруднене і йшло поволи. Заінтересовання було так велике, що богато було таких, що добровільно занимались переписуванням, однако переписували тільки з трудом могли вдоволити потребуючих. Декотрі із богатших хотіли мати цілу Біблію. Інші знов купували для себе тільки частями. А в многих случаях кілька родин складались на одну цілу Біблію. В той спосіб Біблія Виклифа в короткім часі знайшла доступ до кождої хати.

Відкликуванне ся до людського розуму розбудило їх із тяжкої папської неволі. Виклиф тепер учив їх протестантської доктрини, а іменно спасенне через віру в Христа і одинокої испогрішимости св. Писання. Проповідники, котрих він висилав, поширяли Біблію і реформаторські писання з таким успіхом, що нова віра була принята майже половиною народів Англії.

Появлення Біблії спричинило великий страх між духовенством. Воно тепер мало до роботи з далеко сильнійшим противником як Виклиф, з противником, проти котрого їх збруя буда за слаба. В тих часах не було такого права, котре би заказувало Біблію в Англії, так як вона ще ніколи не була доступна людям на їх рідній мові. Такі права аж опісля були запроваджені і дуже заострені. Між тим, помимо супротивлення священиків, одного часу можна було поширяти Слово Боже.

І знов папська церква зачала думати о тім, як би заглушити голос реформатора. Його завізвали три рази перед суд, але надармо. З початку синод і епископи оголосили його писання як еретицькі, і опісля привернули молодого короля Ричарда ІІ на свою сторону, внаслідок чого був виданий королівський декрет, після котрого кождий, хто придержував ся провлятої науки, мав бути увязнений.

Виклиф і монахи.

,,A he bup, ale mete byly, i beod beare. The my brogilicida medpythe monaxid".

[95]

В синоді Виклиф відкликував ся на пардямент, неустрашимо обвинувачував перед народним зібраннєм єрархію і жадав усуненя страшних надужить, котрих церква допускала ся. З удоводняючою силою він представив неправне вмішуваннє ся і зіпсуттє папського престола. Його вороги тим страшно змішались. Приятелів і помічників Виклифа воим вже змусіли піддатися, і тепер певно надіялись, що і сам реформатор, на старости літ, самітний і без приятелів, покориться подвійному авторитетови, короні і мітрі. Але замість того папісти були побіджені. Парлямент, побуджений переконуючою бесідою Виклифа, зніс королівський едикт, і реформатор знов став вільним і ніхто його не сьмів переслідувати.

По третий раз його завізвано перед суд, а іменно переднайвисте церковне судилище в королівстві. Але тут не пощадили зовсїм єреси. Тут наконець Рим побідить, і робогі реформатора буде раз конець: так думали папісти. Наколю вони могли діпняти свойої ціли, то Виклиф мусів би відречи ся свого навчання, або оставити суд, щоб бути переданим на спалениє.

Але Виклиф не відрікся нічого, бо він не хотів бути лицемиром. Неустрашимо боронив свойої науки і збивав обвинення своїх ворогів. І опісля, забувши за себе і де находиться, він запросив своїх слухачів перед суд Божий, щоб зважити їх фальшиву науку і оману на вазі вічної правди. Сила Св. Духа далась чути в судовій палаті, і так обняла слухачів, що приковала їх до місця, і здавалось, що не мали сили оставити його. Слова реформатора прошили їх серця, як стріли із Господнього колчака. Обвиненнє в єреси, котре вони поставили про него, він з переконуючою силою звернув на них самих. Чому, запитав він, вони сьміють поширяти свої заблудження? Ізза користи, щоби торгувати Божою милостію.

"З ким, думаєте ви", сказав він наконець, ,,ведете боротьбу? Зі стариком на краю могили? Ні! З правдою, з правдою, котра є сильнійша від вас і побідить вас". Сказавши се, він оставив зібраннє, і ніхто із ворогів не посьмів задержати його.

Робота Виклифа була майже скінчена. Знамя правди, котре він так давно носив, невдовзі мало випасти із його рук, але він єще повинен був сьвідкувати за Євангеліє. Правда повинна проповідувати ся в самому Римі, в кріпости царства заблудження. З причини його єреси Виклифа завізвали явитися перед королівськім судилищем в Римі, котре так часто проливало кров сьвятих. Грозяча небезпека йому добре знана була, але помимо того він приняв би завізваннє, наколиб параліж не був перешкодив в його подорожі. Але не дивлячись на се, що його голосу не було чути в Римі, він все таки міг говорити через пісьмо. І він се хотїв зробити.

Із свого прихода реформатор написав письмо, котре, хоч написане в шанібнім і христіянським дусї, містить в собі острий докір папі проти пихи і гордости папського дворз. "Направду я рад", писав він, ,,виявляю перед кождим ту віру, котрої я держусь, відкрию і обявлю, а іменно римському епископови, котрий потвердить мою обявлену віру, о скілько я думаю, що воиа в вірна і правдива, або може поправить сї, наколиб заключала в собі заблудження. Но перше я думаю, що Євангелів Христа в тілом Божого закону... Я кажу, що римський епископ, о скілько він заступає Христа на земаї, між всіми людьми він перший повинен підлягати закону Євангедія, бо величіє учеників Христових не складалось із світського знання і почестий, але в точнім насліджуванню Хрпста в Його життю і звичаях... Христос, коли жив на землі, був бідним, скинув з себе все світське панованне і відкидав всякі почести".

"Ні оден вірний муж не повинен наслідувати папу, або якого-нибудь святого, хиба тоді, наколи вони наслідували

7-G. Con.-Ukrainian

Ісуса Христа. Петро і сини Заведієві згрішили, коли захотіли світських почестий і через те вони противились Христу і не ішли за Ним, і в тих заблудженнях ми не повинні іти за ними.

"Папа повинен відступити світські власти, всі вемні посїлости і все панованнє, а при тім всьо духовенство навчати, щоб і вони те саме робили, тому, що так робив Христос, тай Його апостоли.

Наколи я помиляюсь в вким-нибудь із тих точок, то в покорі я готов направити ту помилку, навіть жертвувати своїм життем, коли сего конче потреба буде".

"Наколиб я по своїй власній волі міг присутним бути, то я, розумієть ся, сам лично представив би ся римському епископови. Але Господь інакше зарядив і навчив мене слухати Бога більше, як людей".

В кінці він говорить: "Помолімся Богу за нашого папу Урбана VI, щоб він разом зі своїм духовенством пійшов слідами Ісуса Христа, та щоби усьпішно навчав народ, щоб також пійшов їх слідами".

В той спосіб Виклиф показав папам і кардиналам на тихість і лагідність Христову, при чим він не тільки перед ними, але і цілим Христіянство виказував ріжницю між ними і їх Учителем, як вони називали себе Його намісниками.

Виклиф сподівався, що за свою вірність мусить заплатити життем. Король, папа, епископи змовились, щоби погубити його, і здавалось, що за кілька місяців його поведуть на костер. Але його відвага була непохитна. "Не треба далеко іти, щоби найти мученичій вімець", сказав він. "Вистарчать проповідувати Слово Христове гордим епископам, і мучеництво готове. Жити і мовчати... Ніколи! Хай меч, що висить над моєю головою, упаде; я ожидаю удару".

Але Провідіннє Боже завсїгди охороняло свого слугу. Муж в протягу свого життя, виставляючи себе що днини на небезпеку, відважно обороняючи правду, не повинен упасти

жертвою мести своїх ворогів. Виклиф ніколи сам не старав ся боронити себе, але Господь був його обороною. І коли вороги його вже були певні, що він вже є їх добичею, то рука Божа забрала його від них, коли він у своїй церкви в Лутерворсі мав роздавати св. дари нараз упав, поражений параліжом, і в коротким часі закінчив своє життє.

Бог визначив для Виклифа його роботу. Він вложив в його уста слово правди і сохранив його, щоби те слово могло дійти до народу. Його життє було заховане і його робота продовжалась аж доки не була положена підвалина для великого діла реформації.

Виклиф вийшов із темряви середних віків. Ще нікого не було, котрий би показав йому дорогу до так великого діла, як реформація. Призваний, як Йоан Хреститель, щоби звершити надзвичайну місію, він був предтечою нового віку. Однак при тій системі, котрої він придержувавсь, коли вчив правди, можна найти повне єдинство і звершенне, котрого другі реформатори, що були по нім, не перевисшили, а навіть декотрі з них не дійшли до того за сотки літ опісля. Так широка і глубока була положена підвалина, так крепка і вірна була будівля, що ті реформатори, котрі ішли за ним, не потребували єї перестроювати.

Великий рух, спричинений Виклифом, через котрий були освободжені совість і розум і дарована свобода народам, так довго привязаним до римського воза, мало свій початок в Біблії. Тут було жерело того потока благословення, котре як та вода життя протікає через всі віки із чотирнайцятого століття. Виклиф приняв св. Писаннє з безуслівною вірою, що воно богодухновение откровеннє волі Божої і вірне правило для віри і життя. Його навчили дивитись на римську церкву як на божественний і непогрішимий авторитет і приняти з незаперечним почитаннєм закоренивші ся в протягу тисячліття звичаї і навчання. Але він відвернув ся від всього того, щоби послухати Слова Божого. Се був оден авторитет, що він казав народови признати. Він навчав, що ие церква, говоряча черсз папу, але голос Божий, говорячи через Його слово, одинокий, божественний, непогрішимий авторитет. І він також учив, що не тілько ціле откровення волі Божої, але що кромі того св. Дух одинокий тільки толкуватель, і що кождий, студіюючи Біблїю, може пізнати які є його обовязки. Тим способом він відвертав дюдей від папи і римської церкви і звертав їх увагу на Слово Боже.

Виклиф був одним із найбільших реформаторів. По його великим розумі, ясности мислей, твердости в обороні правди, і смілости, з якою він її проповідував, з ним можна порівнати тільки немногих, що ішли за ним. Чистота життя, витревалисть в наукових занятях і в роботї, велика чеснота і подібна до Христової любов і вірність в служенню се головні привмети того первого реформатора. І все те діялось помимо духовної темряви і морального віпсуття того віку, із котрого він вийшов.

Характер Виклифа є съвідоцтвом навчаючої і обновляючої сили св. Писання. Се була Біблія, котра вділала його
тим, чим він був. Старанне пізнати великі правди божественного откровення дає всїм нашим спосібностям съвіжисть і
силу. Ум розширяєть ся, понятте заострюєсь і судженне
дозріває. Студіюванне Біблії облагородняє всяку думку,
всяке чувство і всяке стремлінне, чого не може зділати ніяка
друга наука. Вона дає твердість в наміреннях, терпінне,
відвагу і витревалисть; вона облагородняє характер і осьвячає душу. Усильне і набожне студіюванне св. Писання, котре лучить духа ученика прямо з духом Безконечного, видало
би людей більше діяльних і більше сильних духом, а також
і в більше шляхотними засадами, яких коли дала найбільша
фільозофська школа. "Обявлене слово твоє просьвічує, дає
врозумінне людям простодушним" з), говорить псальмист.

Наука, яку поширяв Виклиф, за якийсь час розвивалась. Його послідувателі, знані під іменем Виклифів або Лорардів,

³) IIcar. 119: 130.

не тільки ходили по Англії, але запускались і в другі сторони, проповідуючи науку Євангелія. Тепер їх провідника не стало, ті проповідники працювали ще в більшою ревністю, і великі товпи збігались, щоби почути їх науки. Декотрі дворяни, а навіть королева находились між новонаверненими. В многих місцях було видко велику вміну в обичаях народа, і ідолопоклоньські символи романизма були викинені із пер-Але незабаром розбурхалась безжалісна буря переслідовань над тими, котрі осьмілились зділати Біблію своім провідником. Англійські монархи ревностно старались сохранити свою власть, шукали помочи в Римі і рішили пожертвувати реформаторами. Проти учеників Євангелія в історії Англії насамперед повстав костер, а за ним слідувало мученичество за мученичеством. Оборонці правди, переслідувані і замучені, могли посилати свої жалі тільки до Господа, що над усіма панує. Прогнані як вороги церкви і державні зрадники, вони далі проповідували по укритих місцях, ховаючи ся по хатах бідних людей, або вертепах та печерах.

Помимо страшного переслідовання ще сотки літ продовжався спокійний і терпеливий протест проти пануючого віпсустя релгіі. Христіяни того часу ще не мали нового пізнання правди, але вони навчались любити Слово Боже, почитати та слухати його, і терпіти за него. Подібно як віруючі за часів апостольських, многі добровільно жертвували своїм майном задля Христової науки. Ті, котрим було позволено жити у своїх власних хатах, радісно принимали до себе прогнаних собратів, а коли і їх прогнали, то вони радо прилучались до бездомних. Правда, тисячі, не могучи видержати страшних переслідувань, задля свободи жертвували своєю вірою і виходили з арештів, щоби публично відречися всього. І число тих не було маленьке, а між ними находились люде, так із висшого як і низшого стану, котрі неустрашимо в тюремних гамерах, в Лолардових баштах, серед терпіння, спричиненого тортурами і поломінем, сьвідкували о правді і радувались, що вони були гідними терпіти так, як і Він тернів.

Папістам не вдалось вилляти всего гніву на Виклифа ва його життя, і їх гнів не міг бути заспокоєний до сих пор, доки його тіло спочивало спокійно у могилі. Більше як сорок літ після його смерти собор Констанцький рішив, щоби останки із його костий викопати і публично спалити, а потім вкинути до сусідної річки. "Ся річка", пише оден із старих писателів, "понесла попіл в Авон, а Авон в Северну, а Северна в малі озера, а вони у великій океан, і таким способом є сихволом віри його навчання, котре тепер поширюєть ся по цїлому сьвіту". ")

Вороги його не були в силі зрозуміти великого значіння їх ганебного поступку.

Писання Виклифа повліяли на Гуса з Богемії так, що він відрік ся від многих заблудженій римської церкви і взяв участь в реформації.

Таким способом в тих обох, так далеко від себе віддамених сторонах посіяне зістало зерно правди, і увагу людей звернено на так давно забуте Слово Боже. Божеська рука приготовила дорогу для великої реформації.

4) Фуллер, "Церковна історія Британії".



## $\Gamma$ 0 Л В А — VI.

Свангеліє єще в девятому віці дісталось до Богемії (Чехів) Біблія переводилась і богослуження відправлялись в народній мові. Але після того як папська власть набирала сили. Слово Боже затемнилось. Григорий VII. котрий забрав ся "угнітати гордість князів", також звернув увагу на те, щоби поневолити народ, і умисне на те була видана буия, в котрій заказувалось відправлянне богослуження в чешській мові. Папа обясняв, що Бог хоче, щоби богослуження відправлялись на незнанім для народа язиці, і що не одпо вло і вреси повстали ізза незаховання того правила. І так Рим постановив загасити сьвітло Слова Божого і держати народ в темряві. Але небо постаралось о щось другого, щоб сохранити церкву. Многі Вальденці і Альбіґенці, переслідувані у Франції і Італії, прийшли до Чех. І коли вони не проповідували публично, то все таки робили свою роботу по тихоньки. І так правда сохранилась від століття до століття.

Уже перед Гусом в Чехах були люде, котрі повстали і явно виступали проти зіпсуття церкви і пороків народа, і вони своїм поступованнем звернули на себе загальну увагу. Съвященики набрали страху і началось переслідованне проти учеників Євангелія. Вони мусіли відправляти свої богослуження в лісах і печерах, але і тут найшли їх вояки і многі із них зістали убиті. Наконець постановлено палити всіх,

[103]

що покидають римську віру. Але між тим як христіяни жертвували своїм життем, вони дивились наперед на торжество їх діла. Один із тих, котрі учили, що спасенне дістається тільки через віру в розпятого Спасителя, вмераючи заявив: "Тепер гнів ворогів взяв верх над нами, але не на все воно так буде; хтось повстане із простого народу, без меча і авторитета і проти него вони будуть безсильні". Час Лютра ще був далекий, але вже появився хтось, свідоцтво котрого повинно побудити народи проти Риму.

Іван Гус не походив із визначної родини і завчасу осиротів після смерти свого батька. Його віруюча мати, котра уважала вихованнє і страх Божий за найбільший дорогоцінний скарб, старалась набути те наслідство і для свого сина. З початку Гус вчив ся в провінціональній школі, а опісля вступив на університет в Празі, де його приняли безнлатно. До Праги випроваджала його мати, бідна вдова. Вона не мала йому що дати на дорогу, але коли вони зближались до великого міста, вона упала на коліна разом із своїм оснротівшим сином і просила Отця Небесного дарувати йому благословеннє. Чи вона предчувала яким способом Бог учує єї молитву?

На університеті Гус відзначив ся великою пильностю і скорим усьпіхом, а його добре поведенне і дружне обходженне ся з шкільними товаришами з'єднали йому загальне поважанне. Він був щирим приверженцем римської церкви і усильно старав ся дістати благословенне, котре після його думки тільки та церква могла дати. Підчас одного ювилейного празника він пішов до сповіди, заплатив останний гріш, який мав, і прилучився до процесії, щоби мати участь в обідяннім відпущенню. Скінчивши университет, він став священиком, і також дуже скоро відзначився, і його призвали на королівський двір. Він зістав також професором, а опісля ректором университету, де дістав образованне. По

упливі кількох літ убогий, безплатний ученик став ся гордістю вітчини, і його імя було знане по цілій Европі.

Однак Гус зачав діло реформації на другім поли. Кілька років після його посвящення він був вибраний проповідником Віфлеємської каплиці. Основатель той каплиці старався о позволеннє проповідувати в народній мові, бо се було дуже важне діло. Помимо заказу із Риму в Чехах все єще проповідували в чешскій мові. Народ св. Писання зовсїм не знав і звичайно жив дуже неморально. Гус безпощадно громпв зло, відкликуючись безнастанно на Слово Боже.

Оден із Пражських горожан, іменем Ероинм, котрий жив у великій дружбі з Гусом, взяв з собою, коли вертав з Англії, писаннє Виклифове. Англійська королева, перенявша ся наукою Виклифа, була чешською принцесою, і за єї впливом Виклифова наука була поширювана у єї ріднім краю. Ті книги Гус читав з великим заінтересованнєм. Він вважав їх автора щирим христіянином і був готовий кождого разу приняти систему реформи, за котрою він обставав. Гус, не замітивши сього, уже вступив на стежку, котра мала його завести далеко поза Рим.

Около того часу до Праги прибуло двох чужинців з Англії, щоб поширяти сьвітло Євангелія у тій віддаленій стороні. А що вони отверто виступали проти папи, то правительство скоро примусіло їх замовчати. Але їм не конче хотілось покинути свою роботу, отже шукали іншого способу. Вони були артистами і проповідниками, і зачали тепер виступати як артисти — малярі. На доступнім для народу місци вони нарисували два образи. Оден представляв Христа як Він в'їжжав в Єрусалим, тихий, сидячи на ослиці '), в товаристві своїх учеників, босий і в переношенім убраню. Другий образ предсатвляв папську процесію — папу, одітого в богату одежу з тіярою (папська корона), сидячим на пишно вбранім коні; перед ним ішли кардинали і пралати в дорогоцінних шатах.

1) Mar. 21: 5.

Тут була проповідь, котра звертала увагу всіх людей. Гурмою народ збирав ся, щоб подивити ся на ті образи. Всі аж надто добре бачили і розуміли, що ті образи означали, і на многих зробила велике вражінне ся суперечність між тихистю і лагідністю Христа, Учителя, а гордістю і пихою папи, Його мнимого слуги. Се визвало в Празі велике заворушенне умове, і в коротким часі постановили пійти дальше, щоб уйти небезпеки. Але їх наука не забувалась. Ті образи повліяли також дуже і на душу Гуса, і він зачав тепер більше читати Біблію і твори Виклифа. Хоч він єще не був цілком готовий приняти всі признані Виклифом реформи, однак він уже яснійше понимав характер папства, і з більшою ревністю осуджував гордість, пиху і зіпсуттє папської єрархії.

Із Чех світло поширилося до Німеччини, так як безпорядки в Пражським университеті спричинили німецьких студентів забрати ся оттуда. Многі із тих дістали від Гуса перші лекції із Біблії і, повернувши, поширяли сьвітло у своїй вітчині.

Вість про Гусову роботу в Празі була незабаром занесена до Риму і він сейчас дістав завізваннє явитись перед папор. Услухати розказу значило тільки, що неминуча смерть. Чешські король і королева, університет, дворянство і правительственні урядники подали просьбу до папи, щоби Гусови було позволено лишитися в Празі і вислати до Риму послів для свого оправдання. Замість того, щоби задосить учинити просьбі, папа передав його суду, а на місто Прагу кинув церковну клятву.

В тих часах така клятва церковна, як тілько проголошено єї, була причиною великого заворушеня. Церемонії, які робились при тім, були на се, щоб нагнати страху народови, котрий дивився на папу, як на Божого намістника, що має ключі від неба і пекла і силу призвати так земний як і небесний суд. Люде вірили, що брами небесні вакриті для тих, що на них наложена клятва, і що померші позбавлені є всяких милостий так довго, аж доки папа не здійме прокляття. На знак того великого нещастя всі богослуження були застановлені, церкви замкнені, а людей вінчали на кладовищах. Хованнє померших було заказано на посьвячених на те місцях, і без всяких церемоній загребували їх в ямах де нибудь на полях. Тим способом Рим через міру, дійствуючу на воображенне, старався управляти совістю людей.

Ціла Прага була заворушена. Бідьша часть обвиняла Гуса, що се він був причиною того нещастя, і жадала, щоб він за се був укараний через Рим. Щоби трошки притихла та буря, він віддалив ся на якийсь час у своє рідне село. В своїх письмах до своїх приятелів в Празі він говорив: "Коли я відійшов від вас, то се стало ся тому, шоби пійти за приміром Ісуса Хрита, і не дати злим можности вічної погибели, і не бути причиною для угнітання і огірчення добрих, а також щоб безбожні священики не перешкалжали проповіди Божого Слова. І так я відійшов не потому, щоби відречи ся від Божеської правди, за котру я з Божою помочию надіюсь умерти". Гус не переставав працювати, об'їзжаючи дооколичні місцевости і проповідуючи народови св. Євангелів. Таким способом кроки, які поробив папа, щоб не проповідувалось Свангеліє, було причиною, що воно ще більше поширялось. "Нічого бо не можем проти правди, а за правду". \*)

"Душа Гуса, здавалось, за той час його життя перейшла через тяжкі муки. Хоч церква і старалась побивати його громовими ударами, він все таки ще не відрікся від єї авторитету. Римська церква все єще була для него Христовою невістою, а папа намістником Христовим. Гус боровся проти надужить авторитетів, а не против самого принципу. Воно спричинило страшну боротьбу між його переконаннями його розума і жаданнєм його совісти. Наколи авторитетна сила була справедлива і непогрішима, як він думав, то якжеж се

3)2 Kopen. 18: 8.

могло бути, що він не міг бути єї послушним? Слухати її, по його думці, значило грішити, ну, і чомуж се послущенство доводило знов до таких наслідків? Ось і питаннє, котрого він не міг розвязати; ось сумнів, котрий мучив його із дня на день. Одиноке розвязаннє сього питання було се, що священики церкви стали безбожними і уживали свого законного авторитету для незаконних цілий, як се було і за часів Спасителя. І се побудило його проповідувати другим той принцин, що ми повинні зділати своїм мірилом навчаннє св. Писання, наскільки воно понятне нашому розумови і відповідає нашої совісти, другими словами, що Бог, як Він говорить в Біблії, а не цернва, як вона говорить через сьвящеників, є непогрішимий провідник". \*)

Коли по якомусь часі заворушення в Празі устало, Гус повернув до свойої Віфлеємської каплиці і єще з більшою ревністю і відвагою зачав наново проповідувати Слово Боже. Вороги його рівночасно сильно робили проти него, але королева і многі із дворянства були його приятелями, а також много із народа стояли по його стороні. Многі, порівнюючи його чисту і возвишену науку і його сьвяте життє з низькими віронавчаннями, котрі проповідували папські приклонники, і з їх захланністю і роспустою, котрими вони відзначались, мали собі за честь стояти по стороні Гуса.

До сих пор Гус не мав помічників у його роботі, але тепер в ділі реформи до него пристав Ероним, котрий підчас побуту в Англії приняв ученнє Виклифа. Вони обидва від того часу були звязані в життю, а навіть смерть їх не розлучила.

Ероним відзначався великими здібностями, гарною вимовою і образованнем, за що його дуже поважано, але знов Гус перевисшав Еронима що до твердости і сталости характеру. Його холоднокровний розсудок був тою уздою, що стримувала горячого Еронима, котрий з христіянською по-

<sup>\*)</sup> Beri, RH. 3, rox 2.

корою піддавався йому і був йому послушний. При їх спільній роботі реформа скоро могла розвиватися.

Бог просъвітив розум тих вибраних мужів так, що вони могли нізнати многі заблудження Риму. Але вони не дістали всього світла, котре Бог хотів дати світу. Помочию тих Своїх слугів Бог вивів Свій народ із темряви романизма. Але богато перешкод було, з котрими вони стрічались, і Він вів їх крок за кроком, ввиду того, як вони могли все те переносити. Вони не були приготовані від разу приняти стільки сьвітла. Як великий блеск південного сонця осліпляє тих, котрі через довгий час пробували в темноті, так і се сьвітло, наколи б їм дано було всьо, то би їх засліпило. Тому Він уділяв його постепенно його провідникам, в міру того, як нарід міг переносити його. Із століття в століттє повинні були слідувати вірні робітники, щоби вести народ все далі по дорозі реформації.

Раздор в церкви все продовжав ся. Три папи боролись тепер за першенство, і їх боротьба наповнила христіянство переступками і забуреннем. Не вдоволяючись проголошеннем прокляття, вони ще взялись до світського оружія. -Всякий старався, де би ту добути оружія і звідки взяти наємників. Розуміється, на се треба було средств, і щоби дістати їх, то всі дари, посади і благословення церкви давались за гроші. В той самий спосіб священики, по приміру своїх начальників, вдавались до симонії і війни, щоби усмирити своїх противників і усилити свою власну власть. Кождого дня з великою смілістю Гус остро виступав проти огиди, котрої допускались в імя релігії, і народ, стоячий по його стороні, обвинувачував голову церкви, як причину нещастя, котре упадало на христіянство.

Знов місто Прага, здавалось, бути на краю кровавої боротьби. Як і перше, знов слугу Божого обвинувачували у тім, що він "тривожить Ізраїля". ') На місто знов упало проклятте, і Гус удалився до свойої рідні. Вірне

4)1 KH. Hap. 18: 17.

сьвідкування, проголошенне в його любимій Вифлеємській церкві мусіло замовчати. Він тепер мав появитись на більший видовні, щоб заговорити до всього Христіянства, заким зложить свою голову, як сьвідок правди.

Щоби ісцілити зло, яке нищило Европу, до Констанції був скликаний собор. По волі цісара Зигмунта той собор був скликаний одним із тих пап, що з собою воювали — Йоаном XXIII. Папа Йоан не хотів того собору, бо боявся, що виприють його поганий характер його прадати, також не ліпші від него що до моральности, як в загалі духовенство того часу. Але він не хотів спротивитися Зигмунтови.

Головна ціль, яку мав той собор, було увільнити церкву від неладу і викоренити єресь. Тому два антипапи, а також ширитель нової думки, Іван Гус, були завізвані явитись на соборі. Папи, боячись за своє життє, не явились лично, але прислали своїх ваступників. Папа, Йоан, що скликав собор, явився, але був дуже загурбуваний, підозріваючи пісаря, що він хоче в підступний спосіб позбавити його папськогопрестоля, тай ще боявся, що може бути оскаржений за ті неморальні вчинки, котрі понижали папську корону, а також ва проступки, помочію котрих він дістав ту корону. Але все таки він торжественно в'їхав до Констанції, з великою парадою, окружений церковними достойниками і свитою придворних. Всьо духовенство і городські високі урядники в великою силою народа вийшан йому на зустріч, щоби повитати його. Перед ним несли св. дари, і богата одежа кардиналів і дворянства представляли великоліпне зрілище.

Між тим і другий подорожний зближався до Констанції. Гус знав, яка небезпека йому загрожує. Він попрощав ся із своїми приятелями, як би вже більше ніколи не мав їх бачити, і пустився в дорогу з тим чутгем, що вона заведе його

Не дивлячись на се, що він від Чешського коро-

таке саме письмо від Зиґмунта, він все таки як би був певний, що йде на смерть.

В одному із своїх листів, писаних до своїх приятелів в Празі, він говорить: "Я виїзжаю, мої браття, в охоронисю грамотою від цісаря, щоби вдибати ся із своїми многочислепними ворогами..., але я надіюсь на Бога, свого могучого Спастеля, що Він вадля Свойого обітування і ваших горячих молить дасть мені мудрість і відвагу так, що буду міг опертися їм. Він дасть мені також Духа Свойого Святою, щоби укрипити мене в правді, і з відвагою міг би йти назустріч спокусі, тюрмі і. наколи треба буде жорстокої смерти. Христос Сам страдав за Своїх вибраних, чи можемо ми дивуватись, що Він дав нам примір, для нашого спасення всьо перенести в терпіннєм? Він Бог, а ми Його творення; Віп Господь, а ми Його слуги; Він творець покою, а ми мизерні смертельники, а все таки Він потерпів! Чому би і нам не потерпіти, а іменно коли ті терпіння можуть послужити для нашого очищення? Тому, любимі, наколи моя смерть може послужити для Його прославления, то моліть ся, щоби воно скоро прийшло, і щоби Господь перебув зі мною і поміг мені терпіливо перенести всі болі. Але наколи мені суджено внов повернути між вас, то будемо молити ся Богу, щоби я не вернувся по вас в ганблячим пятном, то значить, щоби я не утаїв ні одної йоти євангельської правди, щоби браттям віставити хороший примір для послідування. Ви, здаєть ся, не увидите мене більше в Празі, але наколи вже воля Всемогушого Бога позволить мені знов до вас повернути, то з білше укрипденим серцем будем ділати усьпіхи в пізнанню Його любови і Його закону".

В другім письмі до священика, що став учеником Євангелія, Гус з глубокою покорою говорить за свої помилки, і обвинувачує себе, що з вдоволеннем убирався в дорогу одежу і тратив час в пустих занятях. Опісля він додає слідуючі сердешні напоминання: "Нехай слава Божа і спасенне дулі



Гус в темниці.

[112]

ваймуть твою душу, а не доходи і богацтва. Остерігай ся украшати свій дім більше як твою душу, а передовсем звертай найбільшу увагу на духовную будову. Будь побожним і покірним у відношенню до бідних і не трать гроші на приняття і гостини. Наколи ти не постараєшся поправити своє життє і не відкажешся від достатків, то я боюсь, що тебе чекає кара, так як і мене... Ти знаєш мої навчання, так як ти дістав науку від мене від твого дітинства, тому не потребую тобі більше писати. На милость Господа нашого заклинаю тебе не наслідуй ні одної із моїх суєт, про котрі ти знаєш". На коверті письма він єще додав: "Заклинаю тебе, мій друже, не отворай письма, аж доки не дістанеш вістки про мою смерть".

Їдучи до Констанції, він всюди, де б не зайшов, бачив признаки поширення його науки. Нарід інтересувався дуже його роботою, і збирався гурмами, щоб повитати його, а в декотрих містах мійські начальники опроваджували його по вулицях.

Гусови по прибуттю до Констанції дана була цілковита свобода. До охоронної грамоти цісаря залучена була єще лична запорука безпеченства від папи. Але як страшна несправедливість, помимо всіх тих торжественних і неодноразових обіцянок, реформатора по коротким часі на приказ папи і кардіналів арештовано і вкинено до брудної і смердичої підземної діри. А опісля перевели його до обмурованого замку по другій стороні ріки Рену і там його держали в полоні. Однак папа не богато скористав із того віроломного поступку, бо невдовзі сам дістав ся до тої самої тюрми. Його обвинувачено перед собором за страшно погані проступки, кромі убійства, симонії і перелюбства, гріхи, за котрі не можна тут писати. За те йому вкінци відобрано тіяру себто корону папську, і замкнено у тюрмі. Антипапи також були скинені і вибрано нового папу.

8-G. Con,-Tkrainian

Хоч папа сам більше завинив у своїх проступках, як Гус, котрий хотів тільки реформи, однак той самий собор, котрий скинув папу, зачав угнітати реформатора. Увязненне Гуса спричинило велике обуреннє в Чехах. Визначні дворяне сильно запротестували проти тої ганебної роботи собору. Цісар, котрий неохотно позволяв на знехтованне охоронної грамоти, противився такому поступованню з ниж. Але вороги реформатора були ненависні і рішучі. Вонн скористали із упередження цісаря, і його страху та ревности відносно церкви, і ріжними доводами старались доказати, що вони не є обовязані дотріматн клятви єретику і людям, підозрілим в єреси, наколиб вони мали навіть охоронну грамоту від цісарів та королів. І тим способом вони взяли верх.

Ослабленого вязницею і хоробою, так як через вогкий і зіпсутий воздух набавив ся зимниці, від котрої він мало не вмер. Гуса вкінци привели на собор. Закований в данцухи, він ставився перед цісарем, честь і вірність котрого служили йому запорукою, що він оборонить його. Підчас довгих допитувань він твердо стояв за правдою, і в присутности зібрапого духовенства і горожанських чиновників заявив торжественний і вірний протест проти зіпсуття пануючої єрархії. Коли йому предложили одно із двох, або відречи ся від свого навчання, або не жити, він вибрав мученичу смерть.

Милость Божа піддержувала його. В часі суду, котрий продовжався за кілька тижнів, хоч він терпів дуже аж до його засудження, але душу його наповнив небесний спокій. "Я пишу се письмо", каже він до свого приятеля, "у вязниці, скованою рукою, завтра ожидаю свого смертного засуду... Коли ми з помочию Ісуса Христа знов стрітимось в будучім життю, ти довідаєшся, яким милостивим був Бог для мене, як сильно Він піддержував мене серед спокушення і терпіння".

У темниці він передвидів торжество правдивої віри. У своїх сновидіннях, перенесений назад до каплиці в Празі, де він проповідував Євангеліє, він бачив папу і епископіа, стираючих образ Христа, що він нарисував на стіні. Видячи се, він сильно огірчився, але на другий день смуток його обернувся в радість, коли він побачив многих артистів, дуже занятих відновленнєм того рисунку ще в красших кольорах, як перше був. Коли робота була вже скінчена, малярі, обернувшись до великої громади людей, що окружали їх, закричали: "Хай тепер прийдуть папи і епископи! Вони ніколи більше не зітруть їх!" Коли реформатор росказав свій сон, він ще додав: "Я вірю, що образ Христа ніколя більше не будуть стерати. Вони хотіли знищити його, але він буде нарисований у всіх серцях далеко лучшими проповідниками, чим я був". (Д'Обине, 1 кн., гол. 6).

В послідний раз привели Гуса на собор. Се було велике і блискуче зібранне — цісар, князі, цісарські післанники, кардинали, епископи, священики і величезна товпа, котра була свідком того памятного дня. Із всіх христіянських закутків зібрались свідки тої первої великої жертви, котра упала в довгій боротьбі, щоби забезпечити свободу совісти.

Коли Гусові предложили у послідний раз висказати своє рішенне, він по другий раз відказався відречися, і з прошиваючим зором взглянувши на князів, котрих запорука безпеченства так безстидно була нарушена, він заявив, що сам добровільно явився на собор "під охороною і пікою присутного тут цісаря". Лице Зиґмунта почервоніло, коли очі всіх присутних звернулися на него.

Смертний вирок був проголошений, і церемонія детрадації началась. Священики одягли осудженого в священичеські ризи. Взявши її, він сказав: "Нашого Господа Ісуса Христа на глум вбрано у білу одежу, коли Його мали запровадити перед Пилата". Коли Гусови знов казали відречи ся, він сказав, звернувшись до народу: "Як я можу рішити ся на се, а при тім дивитись на небо? Як я можу се зділати, дивлячись на товпу, котрій я проповідував чисте Євангеліє? Ні, я вважаю його блаженство висшим від сього марного тіла, котре тепер вбране є на смерть". Тоді зачали з него знимати одежу, одну часть по другій, при чім кождий епископ проголошав над ним прокляттє, звершаючи свою часть церемонії. Наконець наділи йому на голову вінець, або митру, на котрій були нарисовані погані фігури чортів з надписю: "Херезіярх (закоренілий єретик)". "У мого Господа Ісуса Христа", сказав він, "задля мене був терновий вінець на чолі, чомуж би і мені не надіти сей далеко лекший, хоч і поганійший, задля імени Його? Я приймаю його, і охотно приймаю".

Коли його в той спосіб вбрали, прелати передали його душу сатані. Гус піднявши свої руки до неба, воскликнув: "Я ж передаю свою душу у Твої руки, Ісусе Христе, Котрий відкупив мене".

Тепер передали його в руки съвітської власти і повели на місце страчення. Великанська товпа постунала за ним, сотки узброєних людей, священики і епископи в своїх дорогоцінних шатах і жителі міста Констанції. Коли його привязали до стовпа і вже всьо було готове, щоби запалити огонь, мученикови єще раз предложили спасти своє життє і відречи ся від своїх заблудженній. "Від яких заблудженній я маю відречи ся? Я призиваю Бога за съвідка, що всьо, про що я писав і проповідував, має ціль спасти душі від гріха і погибели, тому я з радістю готов затвердити своєю смертю ту правду, котру я проповідував і про котру я писав".

Коли поломінь запалахкотіла вокруг него, він зачав сьпівати: "Ісусе, Сину Давида, помилуй мене!" І так сьпівав до тої пори, аж його голос зістав заглушений.

Навіть його вороги встревожились його геройським поведеннем. Один із папських писателів, що описував смерть Гуса і Еронима, котрий опісля скоро умер, говорить: "Оба переносили смерть з найбільшою відвагою і спішили на костер, як би запрошені були на весілє, не видаючи ні одного звука, щоби показував на їх терпіння. Коли поломінь запалахкотіла, вони начали сьпівати гимни, і навіть сила огня не могла застановити їх сьпіву".

Коли вже тіло Гуса зовсім було спалене, його попіл равом в вемлею, на котрій він лежав, був зібраний і вкинений до Рену, і таким способом занесений аж до океану. переслідователі надармо уявляли собі, що викоренили правду, котру він проповідував. Відай їм не снило ся, що попіл, занесений того дня до моря, подібно, як верно, розсіяне по всій землі, видасть богаті жнива сьвідків правди в краях, еще до сих пор незнаних. Голос, котири чути було на соборі в Констанції, відбився, і відголос його дався чути у всіх будучих поколінях. Гуса більше не стало, але правда, за котру він умер, ніколи не загине. Його примір віри і постоянности розбудив многих, що, не зважаючи на муки і смерть, рішучо обставали за правдою. Його засуд показав цілому світу віроломство і брутальність Риму. Але вороги правди не знали. що. стараючись викоренити правду, вони лиш помагали тим ділу.

Але ще другий мученичий стови був заложений в Констанції, і кров другого мученика повинна була сьвідкувати за правду. Коли Гус при своїм від'їзді прощав ся з Еронимом, послідний напоминав його бути відважним і непохітним, заявляючи, що в случаю, наколи йому буде грозити небезпека, він сам сейчас поспішить йому з помочію. І коли його вірний ученик дізнався, що Гуса увязнили, він готов був сповнити свою постанову. Без всякої охорони, з одним провідником він відправив ся в Констанцію. Після свого прибуття він бачив, що наразився тільки на небезпеку, так як він нічого не міг зробити, щоб освободити Гуса. Він чим скорше втік із міста, але на дорові його злапано, заковано в ланцухи і назад привели його вояки до Констанції. Коли тільки появив

в Бога, щоб люди не повинувались Його закону і для того він спрямував всі свої сили проти тої заповіди, вказуючої на Бога, як на Творця.

Протестанти однак заявляють, що воскресение Христове у той день робить його христіянською суботою. Але доказів із св. Лисання на те нема. Ніколи така честь не була дана тому дневи Христом або Його апостолами. Сьвяткованне неділі, як христіянського празника, має свою підставу в "тайні безаконня" '), котра начинаєть свою роботу від часів апостола Павла. Де і коли Господь усиновив те папське дітище? Яку дійсну причину можна би ту навести, щоб оправдати зміну, котрої не признає св. Писанне?

В шестім віці папство стало вже на твердій почві. Місто пробування його вибрано царський город, і римського еппскопа проголошено головою сей церкви. Поганство уступило свое місце папству, "і змій дав йому силу свою, і престол свій, і велику власть". 1) І тепер началось те 1260-ти літне папське переслідовання, як про те говориться в пророцтвах Даниїла і Откровення. •) Христіяне тепер повинні були вибрати: чи хочуть вони відречи ся від своїх чистих обичаїв і приняти папські обряди і папське богослуженне, чи закінчити свое житте в тюрмі, або на тортурах, або на кострі, або дати свою голову під катівський топір. Тепер сповнились слова Ісуса: "Будете ж видавані й від родителів, і вбивати муть деяких з вас. І будете ненавиджені від усїх задля імя мого". 1°) І почались страшні гонення на віруючих, ще страшнійші, ык перше були, і світ стався справдішним полем битви. протягу соток літ церква Христова находила охорону у відкромленю і тишині. Так говорить пророк: "А жінка втікла у пустиню, де має місце, приготовлене від Бога, щоби там кормили її днів тисяч двісті шістьдесять". ")

Від часу коли римська церква стала у власті, начались темні, середні віки. В міру того, як її сила збільшалась, ставало щорав то темнійше. Віра у Христа, одиноке жерело, пе

<sup>1</sup>)2 Солун. 2: 7. 
<sup>2</sup>)Одкр. 13: 2. 
<sup>3</sup>)Дан. 7: 25. 
<sup>3</sup>)Лука 21: 16, 17. 
<sup>3</sup>)Одкр. 12: 6.

рейшла на римського папу. Замість того, щоби вповати на Сина Божого, даючого прошение гріхів і вічне спасение, народ дививсь на папу та на його священиків і прадатів. Тх вчили, що папа в одиноким лиш посередником на землі і нїхто не може зближити ся до Бога инакше тільки через него, і кромі того він єще для тих є намістником Божим, і його треба у всім слухати. А хто сего не робив, то був тяжко караний. І так людські уми були відвернені від Бога, а звернені на грішних, заблудших і жорстоких людей, а що більше, на самого князя тьми, котрий через них показував свою си-Гріх ховався під рясою святости. Коли св. Писанне відкидаєть ся і люди держать себе независими від Бога, то від них можна надіятись тільки несправедливости, заблудів і підлої омани. З піднесеннем людських законів і переказів наступило віпсуттє, котре звичайно приходить по відкинепю Божого закону.

Се був небезпечний час для Христової церкви. Вірних оборонців правди було мало. Не зважаючи на се, що ще були люди, що обставали за правдою, та все таки нераз здавалось, що темрява і забобони возьмуть верх на землі, і правдива релігія пропаде. Євангеліє не проповідувалось, релігійні форми помножувались, і здирали та лупили людей на всї боки.

Людей не лиш навчали дивитись на папу, як на свого посередника, але також надіятись на свої сили, щоб простили ся їм гріхи. Ходженнє по відпустах, почитаннє і поклоненне мощам, будова церквів і вівтарів, пожертвованнє на церкви, — все те і єще щось друге вимагалось, щоби усмирити гнів Божий або найти ласку у Него, як би Бог подібний чоловікові був, що погніваєсь за що нибудь, або що Його можна вдоволити дарами і покаяннєм!

Не дивлячись на се, що пороки розвивались навіть між провідниками римської церкви, їх вплив, здавалось, все таки безнастанно збільшавсь. Десь так при кінці осьмого віку папісти заявляли, що в часі первих віків істновання церкви римські епископи мали ту саму власть, яку мають і тепер. Для потвердження того заявлення вони мусіли ужити якогонибудь средства, щоби надати йому силу, і се залюбки було сповнено отцем лжи. Монахи фальшували старінні рукописи. Були найдені до сих пор рішення вселенських соборів, котрі потвердили загальну верховную власть папи із новійших часів. І церква, відкинувши правду, дуже радо приняла сю оману.

Ті немногі віруючі, котрі основувались на правді "), не поксілись тим, що дрантива і фальшива наука починала шкодити їх ділу. Подібно як ті, що будували мури Єрусалиму за часів Неємії, були готові сказати: "Послабшала сила у двпгарів, а піску (й вапна) багато; ми не промагаємо будувати муру". ") Утомлені від ненастанної борби в часі переслідовання проти омани, несправедливости і всяких других перешкод, які тільки міг видумати сатана, щоби шкодити їх роботі, декотрі із вірних будівничих почали упадати духом, і задля спокою і безпеченства свойого майна, а також боячись за своє життє, відвернулись від правдивого основання. Другі знов, не страхаючись своїх ворогів, рішучо заявили: "Не дякайтесь їх; памятайте на Господа великого й страшного" "), і продовжали свою роботу, кождий взяв свій меч і "підперезавши поясниці свої". ")

Той же дух ненависти і сунротивлення правді воодушевляв ворогів Божих у кождому віці і та сама доброта і вірність в другої сторони вимагалась від Його слугів. Слова Христові до Його первих учеників також можна примінити до всіх послідувателів до кінця часу. "Що ж я вам глаголю, усіх глаголю: Пильнуйте". ") Темрява, здавалось, увеличувалась. Почитанне образів ставалось вже більше загальним. Світились свічки перед образами, і народ молився до них. Найбільше недорічиві і забобонні звичаї взяли верх. Над людським умом запанувало суєвірє так, що, здавалось, розум

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) 1 Кор. 3: 10, 11. 

<sup>13</sup>) Несм. 4: 10. 

<sup>14</sup>) Несм. 4: 14. 

<sup>16</sup>) бфес. 6: 17. 

<sup>16</sup>) Марка 13: 37.

стратив свою силу. Так як священики і епископи любили гуляще житте, то можна було надіятись, що народ, дивлячись на них, піде тою самою дорогою і застрягне у темноті і пороках.

Другий крок за папської власти зділаний був, коли в одинайцятім віці папа Григорий VII проголосив непогрішимість римської церкви. Він твердив, що церква ніколи не заблуджалась і після св. Писання ніколи не може заблуджатись. Але докази із св. Писання инакше говорять. Гордий архиєрей хотів мати власть скидати царів, заявляючи, що ні одно його рішеннє не може бути відкинене ким-нибудь, бо ніхто не має права касувати рішеннє других тільки він сам.

Який се був тиранський характер у того папи, що так обставав за непогрішимостю, найлучше доказує оден факт, як він обійшов ся з німецьким цісарем Генриком IV: За те, що не хотів піддати ся папської власти, папа кинув на него проклятте, через що зістав виключений із церкви і позбавлений престола. Видячи, що нові його піддані збунтовані папою, повстали проти него, Генрик примушений був шукати мира із Римом. Разом із своєю жінкою і одним вірним слугою він серед зими перейшов Альпи, щоб упокоритись перед Коли він прибув до папської палати, його без усяпапою. кої охорони повели на подвіре, і там підчас сильного морозу з ненакритою головою і босими ногами, у лихій одежі він ожидав позволення папи, щоб явитись перед ним. І аж по трьох днях чекання, котрі він перебув в пості і молитві, гордий папа був ласкав дарувати йому провину, але під услівем, щоби цісар до зізволення папи не украшав себе цісарськими внаками і не уживав свойої цісарської власти. І Григорий гордий із свойої побіди хвалив ся навіть там, що його обовязком в "унижати гордість цісарів".

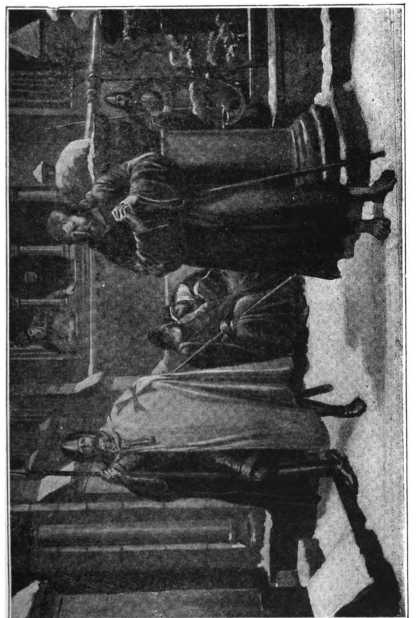
Яка ріжниця між гордістю того думного архиєрея, а лагіднистю і тихистю Христа, котрий Сам представляє Себе стоячим коло дверей і просячим отворити Йому, щоби Він міг увійти і принести мир і прощенне, і котрий навчав Своїх учеників, говорячи: "І хто хоче між вами бути першим, нехай вам буде слугою". ")

Слідуючі віки були сьвідками безнастанного побільшування заблуджень в навчаннях, виходячих із Риму. еще до запровадження папства, звертано увагу на науку поганьських фільозофів, і вони мали вже вплив на церкву. Декотрі, що говорили, що вони навернені, все еще придержувались поганської фільозофії, і не лиш що старались вивчити її, але передавали і другим як средство для поширення свого вліяння на поган. І тим способом у христіянську віру закрадались небезпечні заблудження. Між иншим найбільше вірувано в природне безсмерте чоловіка і його сьвіломість після смерти. Ся віра була підставою до запровадження посередництва святих і поклоненне Діві Марії. встала також фальшива наука про вічні муки для тих. що при смерті не покаяли ся. Се навчанне незабаром увійшло в склад напської віри.

Тим була підготовлена дорога для впровадження ще другої поганської видумки, що Рим називав огнем чистилища, щоби тим страшити легковірних і суєвірних людей. Чистилище се має бути, після тої блудної науки, місце, де дістаються душі, котрі не заслужили ще на вічну погибель, і тепер мають нагоду очиститись від гріхів і аж доперва позволяється їм увійти до неба.

бще одна видумка була конечною, щоби дати Римові можність покористуватись із боязни та пороків його сторонників. А се була наука про індульгенцію або прощеннє гріхів. Цілковите прощеннє гріхів минувших, теперішних і будучих, і також отпущеннє всіх заслужених кар і мук було приобіцяно тим, котрі хотіли би іти на війну, проваджену папою задля поширювання його світської власти, або щоби укарати його ворогів, або винищити тих, котрі посьміли вілкинути його висшую духовную власть. Людей також навчано.

17) Mar. 20: 27.



Каючий ся Генрик IV в Каноссі.

"З відкритом годовою і босния истани... ченав на повводение папи ставитися пород пото<sup>44</sup>.

[63]

що, наколи заплатять грішми, то самі можуть увільнитись від гріхів, а також спасти душі своїх померших приятелів, котрі мучать ся у пеклі. Такими средствами Рим наповняв свої каси і піддержував пишність, розпусту і пороки мнимих заступників Того, котрий не мав де голови приклонити.

Причащение съвятих тайн після Біблії заступлено поганським дароприношенем. Папські священики доказували, що вони своєю пустою балаканиною можуть перемінити хліб і вино у правдиве тіло і кров Христову. Богохульним способом вони публично заявляли, що мають силу "створити" Бога, Творця вселеної. Від всіх христіян під грозою смертної кари жадали, щоби вони вірили у се велике заблудженне і богохульство. І ті, що відказались від того, масами передані були огню.

В тринайцятому віці запроваджена була і інквизиція,— ся найстрашнійша папська машина. Князь тьми дійствував разом з представителями папської верховної власти. На їх тайних засіданях сатана і його ангели управляли умами влих людей, підчас коли серед них стояв невидимий ангел Божий і прислухувавсь їх безбожним ухвалам і записував всьо таке страшне, чого людське око не виділо. "Великий Вавилои упив ся кровю сьвятих". Покалічені тіла і кров міліонів мучеників вопіяла до Бога, щоб пімстив ся на тій боговідступній власти.

Папство стало деспотом съвіта. Цісари і королі корились перед римським архієреєм. Вічна і земна судьба, здавалось, була в його руках. Цілими віками виключно і цілковито принималось навчаннє Риму, з пошаною виповнялись, його обичаї і його признаки точно заховувались всі. Його духовенство почиталось і добровільно піддержувалось. Ніколи перше римська церква не достигла більшої чести, слави і сили.

"Але полудень папства стався півночю світа". Св. Писаннє не було знане не тільки народові, але і священикам. Подібно як фарисеї в старині, папські нровідники ненавиділи світла, котре відкривало їх гріхи. По відкиненю закону Божого, як мірила праведности, вони безмірно поширяли свою власть і без границь допущались всякого зла. Омана, захланність і розпуста були на порядку дневнім. Люди не боялись ніякого злого поступку, помочю котрого вони могли добитись богацтва і становища. Палати пап і пралатів були видовнею найбільшої розпусти. Декотрі із пап допущались таких страшних і поганих річей, що світське правительство старалось позбутися тих духовних правителів, так далеко вже зіпсутих, що не можна було більше дивитись на них. Сотки літ Европа не зділала ніякого поступу в науці, штуці і цивілізації. Христіянство зістало спараліжоване морально і інтелектуально.

Стан світа під властю Рима був страшний. І сповнились слова пророка Ісаї: "А вигублений буде нарід мій за незнанне (закону); так як ти відкинув знанне, так і я відкину тебе од священничої служби передо мною; так як ти забув про закон Бога твого, так і я забуду про дітей твоїх". "Нема бо ні правди, ні милосердя, ані знання Бога на землі. Лихословство й лож, душогубство й крадежі та перелюбство розширились вельми, а пролив крові йде за проливом крові". ")

13) Ocil 4: 6, 1, 2.



## ГОЛОВА— IV.

## вальденці.

Посеред темряви, яка осілась на вемлі за часів поганської власти, світло правди все таки не могло бути цілковито вагашене. У кождому віці находились Божі свідки, с. є. люди, котрі вірували в Ісуса, "одинокого посередника між Богом а людьми", уважали Біблію за мірило життя і заховували правдиву суботу. Що світ зістав винен тим людям, то потомство того ніколи не буде знати. Їх називали єретиками, переслідували їх і писання їх нишили. І помимо того всього вони твердо стояли при своїй вірі і ту їх віру з покоління на поколіннє в чистоті держали, як велике сокровище для своїх потомків.

Історія вірного народу Божого в часі тих темних віків, після того як Рим прийшов до власти, написана є на небесах. Дуже мало із неї можна найти в людських літописях, хиба тільки в оскарженнях гонителів. Цілю Рима було знищити всякий слід незгаджання ся, що до його навчання і пестановлення. Всьо, що називалось тоді єфетицьким, чи то особа, чи книжка, він старав ся знищити. Всякі сумніви, запити, що торкались папських догматів, вже давало повід до позбавлення життя так богатих, як і бідних, визначних або і невизначних. Рим також старав ся нищити всякі ваписки, що до жорстокого обходження ся з тими, що инакше [66]

[...]

думали.` Папські собори рішали, щоби книги і брошури, у котрих писалось про те, палити. Коли ще не було печатень, то таких книг мало було, і вони були нефоремні і завеликі, що тяжко їх було сховати, отже дуже легко могли дістатись у руки Римлян.

Анї одна церква, належача під римську юрисдикцію, не могла довго тішитися свободою совісти. Наколи тільки прийшла до своїй власти, то вже папство протягнуло свою лапу, щоби задавити всьо, що противилось йому, і церква одна за другою признавали його панованне над собою.

У Великій Британії початкове Христіянство принялось дуже вчасно. Британці приняли Євангеліє у первому віці, коли єще не було зіпсуте римським відпаденнєм. Переслідованнє зі сторони поганських володарів, котрі поширяли своє панованнє аж до тих віддалених берегів, було одиноким даром, які перві Британські церкви одержали від Риму. Многі христіяне, котрі крились перед переслідуваннєм в Англії, найшли охорону в Шкоції. Оттуда правда перейшла до Ірляндії, і у всїх тих сторонах приняли її з радістю.

Коли Саксонці завоювали Британію, поганство начало панувати. Завоювателі не хотіли, щоби їх невільники вчили, і христіяне змушені були віддалитися в гори і пусті болотнисті місця. Але світло, укрите на якийсь час, все таки зачало наново світити. В Шкоції по упливі одного віку воно розгоріло ся з таким блеском, що поширилось в далекі сторони. Із Ірландії прибув побожний Колумба зі своїми помічниками і зібрав розсіяних віруючих на самітнім острові Йоні, котрий опісля був головним осідком його місійної роботи. Між місіонерами був оден, котрий святкував біблійну суботу, і тим способом народ дізнав ся про сю правду. На острові Йоні (у берегів Шкоції) побудувано школу, і тут училась молодь, і звідки євангелисти відправлялись пе тільки у Шкоцію, Анґлїю, але і в Німеччину, Швейцарію, а навіть в Італію.

Але Рим звернув свою увагу на Британію і постановив дістати її під свою власть. У шестому віці його післанники почали навертати поганських Саксонів. Вони рало були приняті гордими варварами, і їм удалося навернути богато народу на папську віру. Коли вже робота добре йшла, папські провідники і їх новонавернені здибались з тими початковими христіянами. І тут показалась дуже велика ріжниця. послідні були тихі, лагідні і мали біблійний характер, спосіб навчання, життя підчас коли перві відзначались сусвірем, пишностю і великопанською гордістю. сланники жадали, щоби ті церкви признали власть висшого архієрея. Британиї коротко відповіли, що вони хочуть любити всїх людей, і що папа несправелливо вважає себе за голову церкви, і що вони могли би підлягати йому в той спосіб як і кождому послідувателеві Христа. Пробувано всяких способів, щоби їх принудити піддатися Римові, але ті лагідні христіяне, дивлячись на гордість тих папсыких післанників, обставали при своїм, кажучи, що не хочуть признати ніякого другого учителя, кромі Христа. І аж тепер покавав ся правдивий дух папства. Римський провідник сказав: "Наколи ви відкинете братську руку, котра хоче вам принести упокій, то ви набудете собі ворогів, котрі принесуть вам війну. Наколи ви не хочете разом з нами повавати Саксонцям дорогу до життя, то ви дістанете смертельний удар від їх рук". 1) І се не були пусті слова. Війни, хитрости і омани ужито проти тих правдивих послідувателів біблійної віри. доки христіянські церкви не були знишені або примушені піддати ся під панованне папи.

В декотрих сторонах, де не було римської юрисдикції, в протягу многих віків істнували христіянські товариства, котрі цілковито заховались перед папським зіпсуттем. Ті церкви через довший час були окружені поганством і на них мали вплив їх заблудження, але вони продовжали уважати Біблію одиноким правилом для віри і держались декотрих

<sup>1)</sup>Д'Обине, "Історія реформації 16-го віку", кн. 17, гол. 2.

із її правд. Ті христіяне вірували у вічність закону Божого і ваховували суботу по четвертій заповіди. Держачи ся тої віри і тих правил, вони істнували єще в середній Африці і між Армянами в Азії.

Між тими, що спротивлялись папської власти, перше міспе ванимають Вальденці. Якраз у тій стороні, де папство усадовилось, його омана і зіпсутте находили сильний опір. Через довгі віки в Піємонті заховали свою независимість, але вкінци прийшов час, коли Рим взяв ся і до них. Провідники тої церкви довго боролись о свою независимість, аж наконець, хоч і не з охотою, признали верховну власть, котрій, злавалось, підлягав пілий світ. Однак декотрі аж до кінця не хотіли піддатися папі і пралатам. Вони рішили остатися вірними Богу і заховати чистоту і простоту своєї віри. І наступило роздвоєннє. Ті, що задержали стару віру, відійшли, другі знов лишили рідні Альпи і приняли знамя правди на чужині, єще другі із них забралися в самітні долини і скалисті гори і там піддержували свою свободу віри, покланяючись свойому Богові.

Віра, котрої держались сотки літ Вальденські христіяне, не сходилась зовсім із фальшивою вірою, що виходила із Риму. Їх релігія була зоснована на св. Писанню, правдивій системі Христіянства. Але ті прості люде в своїх темних захоронках, відтяті від світа і заняті своєю щоденною роботою коло своєї череди і виноградників, не сами прийшли до тої правди, котра спротивлялась догматам і заблудженням відпавшої церкви. Їх віра не була якась там наново принята. Вони свою віру одідичили по своїх батьках. Вони боролись за віру апостолської церкви "святим передану" з), "церков у пустині", а не горда єрархія з престолом у великому всесвітному городі, представляла собою правдиву церкву Христову, стражницю сокровищ правди, котру Бог повірив Свойму пародові, щоби проповідував її світу.

<sup>2</sup>)Юда 3.

причинами, котрі допровадили до Між важнійшими розділу правдивої церкви з Римом, була ненависть посліднього до біблійної суботи. Як було предсказано в пророцтвах, папсыка власть повалила правду. Закон Божий потоптаний вістав ногами, а між тим перекази і людські обичаї високо Церкви, находячі ся під гнетом папства, зму-Серед пануючих заблудів і шені були святкувати неділю. сусвіря, многі навіть із правдивого народу Божого так були вапоморочені, що ваховували суботу, а і у неділю також вдержувались від роботи. Але сего ще мало було для пацських провідників. Вони не лиш того жадали, щоби святкувати неділю, але шоби ніхто не посьмів захувати суботи. і щоби оскорбляти ві. Тільки, криючись від римської власти, можна було кому-нибудь в світі заховувати закон Божий.

Вальденці були первим народом в Европі, котрі постарались о перевід Біблії. На сотки літ перед реформацією вони вже мали писану Біблію на їх нарічю. Тим способом правда у них заховалась несфальшована, і через се ненавиділи їх і переслідували. Вони називали Римську церкву "павшим Вавилоном" в откровенню, і, не щадячи свого життя, вони твердо постановили боронити її. Між тим як декотрі з причини страшного гнету і переслідування ослабли в своїй вірі то другі знов твердо держались правди. Підчас темних віків були Вальденці, котрі не признавали папу за голову церкви, відкинувшн почитаннє образів як поганського ідолослуження, і держались правдивої суботи. Хоч як страшно переслідували їх, то вони держались крепко свойої віри. Колені савойськими копіями і смажені на римських кострах, вони все таки непохітио стояли за Слово Боже і Його честь.

За високими гірськими скалистими стінами, котрі по всі часи служили захоронкою гонимих і угнітаних, Вальденці найшли собі безпечне місце. Тут світло правди ясно світило в часі темних середних віків. Тут свідки правди заховали свою стару віру, відкинувши ідолослуженне, святкуючи правдиву суботу Божу.

Бог вибрав для Свого народу незвичайну торжественну святиню, відповідаючи тій могутній правді, котра дана їм була для їх заховання. Тим вірним вигнанцям гори служили символом незмінної праведности Божої. Вони звертали увагу своїм дітям на ті високі гори, котрі у своїй величі взносились перед ними, оповідали їм про Того, у Котрого нема "зміни і тіни переміні", а слова Його також тверді, як ті вічні верхи. Бог утвердив гори і опоясив їх Своєю силою, і ні одна рука, кромі тої руки безконечної сили, не могла їх рушитя з місця. Подібним способом стоїть Його закон, підвамина Його правдіння на небі і на землі. Людська рука могла досягнути свого ближнього і знишити його житте, але не могла порушити гір із їх місць і кинути у море, так як вмінити одно із приписів закона Божого, або викрислити одно із обітування, котре дане є творящим Його волю. своїй вірности закону Егови Його слуги повинні стояти також твердо, як ті нерухомі гори.

Тори, окружаючі ті скромні долини, були безнастанними свідками творчої сили Божої і правдивим доказом Його опікунчого старання. І ті паломники полюбили безсловесні символи присутности Егови. Вони не допускали до себе чувства невдоволення своєї тяжкої долї. Серед гірської тишини вони ніколи не чули себе одинокими, і дякували Богові, що Він зарядив для них місце захорони, де вони могли скрити ся від гніву жорстокости людської. Вони радувались, що свобідно могли покланятися Йому. Часто, коли були переслідовані своїми ворогами, гірська кріпость була для них правдивою обороною. Із многих високих скал чути було хвалу Божу, і римська армія не могла заглушити їх пісней і слів поляки.

Побожність тих послідувателів Христових була чиста і проста і палаюча. Вони цінили правду вище своїх домів, майна, приятелів, кревних, а навіть самого життя. Ті правила вони також старались впоїти у серце молоді. Вже

вмалку вони призвичаювали своїх дітей до св. Писання і вчили їх високо почитати Слово Боже. Писаних Біблій було мало, тому їх дорогоцінні слова внучувались на память части Старого і Нового Завіту. Мисли про Бога ілюструвались зрілищами із природи і скромними благословеннями із кождодневного життя. Дітей приучували дивитись на Бога, як на дарувателя благодати і всякого утішення.

Родичі хоч як любили своїх дітей, але ніколи не позволяли їм на все, що тільки захотіли. Се дійсно була розумна любов до своїх дітей. Перед ними було життє, повне страждань і трудів, може бути їх чекала і мученича смерть. Отже їх змалку призвичаювали так, щоби вони могли переносити труди, підлягати другим, а і у той самий час говорити і ділати самостійно. Їх завчасу приучували брати на себе відвічальність, внати коли і що говорити, тай знати, коли треба мовчати. Необдумане слово, висказане в присутности їх ворогів, могло виставити на небезпеку не лиш життє говорившого, але і життє соток його побратимів, тому що вороги правди, подібно вовкам, котрі гоняться за своєю добичею, переслідували тих, котрі осьмілялись говорити за свободу віри.

Вальденці посвятили всьо, що посідали за правду, і безнастанно та терпеливо трудились ізза насущного хліба. Кождий шматочок землі, що придатний був під управу, вони старанно обробляли; долини і менше управні узгіря ділались плодоносними. Ощадність і суворе відречення самого себе були частю їх образовання, котре діти діставали як одиноку спадщину. В них впоювали, що Бог так хоче, щоби вони переходили школу життя, і що на наші потреби можуть нам достачити тільки наша власна праця, дбайливість і віра. Такий спосіб хоч і тяжкий, бо вимагає витревалости, був здоровим, і як раз придатний чоловікові в упавшім стані— се є школа, котру Бог дав для його вишколення і розвитку. Підчас коли молодь приучувалась зносити труди і невзгоди,

Вальденські місіонери.

"Вони потвани посили з собою рукописи цілої Віблії вбо часкини".

[78]

звертано увагу на розвиток їх ума. Їх навчали, що всі їх сили, так тілесні як і духовні, належать до Бога, і що всьо повинно розвивати ся і звершувати ся для Його служення.

Вальденські церкви по своїй чистоті і простоті рівнялись перквам за часів апостольських. Відкидаючи папу, як голову перкви, і прадатів, вони придержувались Біблії, як найвисшого і неомильного авторитету. Їх проповідники, не так як горді римські священики, йшли за приміром їх Учителя, котрий не прийшов, щоби "Йому служили, але щоби послужити". Вони пасли стадо Боже ведучи його на зелене пасовисько і до живого жерела Його святого Слова. Далеко від памятників світського величчя і препихів народ збиравсь не в роскішних храмах і великоліпних соборах, але в тінн гір, в долинах Алып, або, в часі небезнеки, в гірських вертепах, щоби послухати Слова Божого від Христових слуг. Луховні пастирі не тільки проповідували Євангеліе але вілвілували хорих, навчали дітей, напоминали ваблудших, старались погодити сварячих ся і піддержувати однодушність і братерську дюбовь. У спокійні часи вони діставали удержане із добровільних жертв народа, але подібно ап. Павлові, наметнику по ремеслі, кождий із них вчився якогось ремесла або заняття, щоби в случаю потреби міг заробити собі ва кавалок хліба.

Молодь діставала своє образованнє від своїх пастирів. Хоч і звертано увагу на загальні науки, все таки Біблія була головним предметом науки. Євангеліє від Матея і Йоанпа а також і многі послання виучувались на память. Воин
також занимались переписуваннєм св. Писання. Одні рукописи містили в собі всю Біблію, другі тільки короткі збірки, до котрих приложені були прості переводи текстів від
таких, що знали обясняти Слово Боже. Сами ангели окружали тих вірних робітників. І тим способом сокровище правди, що так довго держалось під спудом через тих, котрі хотіли взнестися понад Бога, знов вийшло на денне світло. З великим і терпеливим трудом, чисто в глубоких підземних темних вертепах, при світлі факелів переписувалось св. Писанне, стишов за стишком, голова за головою. Так продовжалась робота, і обявлена воля Божа присвічала, як чисте волото, що раз, то яснійше, світлійше і сильнійше в наслідок страждань, потерпівших задля єї, і тільки ті відчували се, що брали участь в тій роботї. Ангели із неба стерегли тих вірних робітників.

Сатана побудив папсыких священиків і пралатів, щоб погребали слово правди під сьмітником заблудження, єресн сусвіря, але чудесним способом воно сохранилось незіпсутим в протягу цілих віків темряви. Воно не мало людського пятна, але печать Божу. Люди старались всіми силами, щоби ватемнити ясне і просте значінне св. Писання і виставити його противлячим ся самому собі, але подібно Нойовому ковчету на розбурханих хвилях. Слово Боже переносило всї бурі, котрі грозили йому знищеннем. Подібно як в копальнях глибоко під землею скриваються богаті золоті і срібні жили, так що всі, хотячи відкрити ті дорогоцінні поклади. мусять глибоко копати землю, так само і св. Писанне містить в собі богацтва нравди, котрі відкриваються тільки пильному, смиренному і молячому ся глядачеви. Бог зділав Біблію навчаючою книгою для всїх людей, в дітинстві, молодости і старости, щоби із неї вчилися по всі часи. Він дав людям Свое слово, обявляючи у нім Самого Себе. Всяке пове пізнание правди е нове откровение Його характеру. Вивченне св. Писания в Божеським средством звязати людей тіснійше ві Своїм Творцем, щоби ліпше пізнати Його волю. Се в влука Бога в людьми.

Тоді як Вальденці вважали страх Божий началом премудрости, вони також зносились із внішним світом, щоб пізнати людські характери, практичне життє людське і тим вони розвивали свого духа і свій ум. Із тих гірських шкіл декотрі молодці удавались до городських шкіл у Франції або Італії, де могли найти ширше поле до науки і розвитку своїх думок, як в рідних Альпах. Але такі молодці були наражені на всякі спокуси; вони бачили пороки і стрічались з хитрими діяволськими слугами, котрі старалися хитрим способом запровадити їх в заблудження і оману. Але їх виховання із дітинства було так приспособлене, що вони не боялись ніякої небезпеки.

У школах, до котрих ходили вони, нікому не звірялись із своїми тайнами. Їх одіж була так вшита, що скривали в собі їх великі скарби, дорогоцінні рукописи св. Писання. Ті рукописи, над котрими вони чимало напрацювались, вони носили з собою, і коли була нагода, подавали їх тим, про котрих думали, що серця їх отворені є до приняття правди. Так Вальденські діти були виховані із малку; вони знали свою роботу і совістно сповняли її. В тих наукових закладах находились декотрі вже навернені на правдиву віру, і часто случалось, що ся наука проникала до всїх, що находились у тій школі, але все таки папські провідники, хоч як цікаві були, не могли довідатись, звідки так звана єресь береться.

Дух христіянський є дух мисіонарський. Первим стремліннем обновленого серця в старанне привести до Спасителя і других. Такий був дух і Вальденських христіян. Вони відчували се, що Бог хоче від них щось більше ніж сохраненне чистої правди у іхній церкви, але що на них вложений є обовязок освічати своїм світлом тих, що находяться у темряві. Через могучу силу Слова Божого вони старались розбити окови, які наложив на них Рим. Вальденські проповідники з початку дістали образованне місіонерських вістників, і кождий, хотівши стати священиком, мусів насамперед набрати вправи, як євангелист. Заким його назначили пресвитером церкви на родині, кождий з них мусів перше працювати найменше три літа на тім або иншім місіонерськім полі. Ся служба, котра з самого початку злу-

чена була з відреченнем самого себе і пожертвованнем, приготовляла до тяжкого стану пастирського в часах, коли душі людські найбільше страждали. Тих місіонерів висилано по двох, так само як Ісус посилав по двох учеників. З кождим молодим чоловіком посилано одного старшого, як досьвідченого товариша, котрого молодший мав у сім слухати, а між тим старший із своєї сторони старався молодшого повчити. Ті співробітники не завсїгди ходили разом, але часто сходились на молитви і поради, і взаімно піддержували оден другого.

Щоби не навлечн на себе небезпеки, вони мусіли скривати свій дійсний характер. Отже кождий з проповідників знав якесь ремесло і так вони занимались ремеслом, а при тім коли був на се відповідний час, то проповідували. Дуже часто вонн показувались як купці і ходили з товарами від хати до хати. Вони носились також і з цінними товарами, як шовк і другі дорогі украшення, котрих в тих часах не так легко було дістати і тим способом вони находили доступ там, де в противнім случаю, ніколи би їх не допущено. Їх серця все були звернені до Господа і вони просили в Його помочи роздавати дорогоціннійші ще сокровища, як золото і дорогі камені. Тай вони потайки носили з собою примірники св. Писання, і радо давали тим, котрі хотїли приняти їх.

З початку церкви посилали своїх місіонерів на рівнини і долини у піднижа гір, а опісля також і в дальші сторони. В грубій, запорошеній від дороги одежи, подібно як Господь, ті мандруючі проповідники переходили через більші міста і заходили навіть у дальші сторони. Всюди вони сїяли дорогоцінне зерно. Церковні громадн закладались всюди, куди лиш зайшли, і кров мучеників сьвідкувала о правді. День Божий обявить богаті жнива душ, котрі були зібрані вірним трудом тих мужів. Потайки і мовчки Слово Боже найшло свою дорогу серед христіянства і воно радісно принималось так по хатам як і в серцях людських.

Св. Писанне відкривало Вальденцям не тільки образ дійствія Бога з людьми в минувшині, і відвічальність і обовязки їх в теперішности, але воно показувало їм на небезпеку і славу будучности. Вони вірцли, що конець всьому недалекий, читали Слово Боже з молитвою і сльозами і ще більше заглублялись в тих дорогоцінних поученнях і уділяли і другим ту спасительну правду. Вони бачили в Біблії плян спасення і находили утіху, надію, мир і віру в Ісусі. В міру того, як розум їх просвічався і серце їх наповнялось радістю, вони старались поширяти ті лучі і на тих, котрі находились у темряві папського заблудження.

Вони бачили, як нарід під проводом папи і сьвящеників надармо старався дістати прощенне через мученне свого тіла за гріхи. Навчений вірити, що прощенне можна заслужити добрими ділами, народ безнастанно дививсь на себе, пробуваючи у свойому гріховному стані, і видячи себе виставленим на гнів Божий, він мучив свою душу і бичував свое тіло, але не находив ніякої пільги. Тим способом ширі душі були звязані наукою Риму. Тисячами вони лишали приятелів і кревних, і лишались на ціле своє житте за монастирськими мурами. Тисячі із них надармо шукали повою в часто повторяючих ся постах, жорстових бичованнях, безсонних ночах, при чим вони цілими годинами лежали на холодній і сирій підлозі у своїх вбогих кімнатках; в довгих мандрівках по святих місцях, понижаючих покаяннях і страшних муках. Инші знов, котрих мучило чувство гріхевности, перед страхом гніву Божого, продовжали мучить ся, аж наконець замучене тіло не могло більше того перенести і без найменшого луча сьвітла і без надії йшли в могилу.

Вальденції старались принести хліб життя тим жаждущим душам і поділитись з ними вісткою покою із обітування Божого і вказати на Христа, як на одиноку надію спасення. Навчання, що добрими ділами можна відкупитися від гріха, вони називали заблудженнем. Надія на людські заслуги закриває від наших очей безконечну любов Христа. Христос умер як жертва за чоловіка тому, що упавше чоловічество не могло мати ніяких заслуг перед Богом. Заслуги розпятого і воскресшого Спасителя— підвалина христіянської віри. Зависимість душ від Христа і звязь в Ним помочію віри повинна бути така сама, як звязь кождого з членів зі всїм тілом, або виноградної лози з виноградним деревом.

Навчання пап і священиків довели людей до того, що вони дивились на характер Божий, а навіть на Христа, як на щось строгого, понурого і відражаючого. На Спасителя дивились як би Він не інтересував ся упавшим чоловічествоч, на се треба аж посередництва. І ті душі котрі були осьвічені Словом Божим, старались показувати тим людям на Ісуса, як на милосердного і любячого Спасителя, котрий з отвертими руками всіх запрошує прийти до Него з своїми тяжкими гріхами, своєю журою і своїм горем. Вони хотіли усунути перешкоди, нагромаджені сатаною, щоби люди не бачили обітовання і не приходили прямо до Бога, не виявляючи перед Ним своїх гріхів, і не дістали прощення і упокою.

Вальденські місіонери відкривали голодним душам дорогоцінні правди Євангелія. Вони осторожно винимали старанно написані части св. Писання. Се була для них велика радість подавати надію грішної душі, котра тільки в Бозі виділа свого мстителя, ожидаючого, щоби кождому дати по своїй справедливости. З дрожачими губами і мокрими від сліз очима, часто на колінах, той місіонар відкривав своїм братям дорогоцінні обітовання, котрі були одинокою надією грішника. Таким способом сьвітло правди проникало у многі душі, розганяючи темні хмари, і сонце праведности осьвічало серце своїми ісціляючими лучами. Часто случалось, що та або друга часть св. Писання читалась по кілька разів, бо слухач як би хотів переконатися, чи се добре він чув. А іменно хотїлось знов почути тих торжественних слів: "Кров Ісуса Христа, Сина Його, очищає нас од усякого гріха". ')

³)1 Hoan. 1: 7.

"І, як Мойсей підняв угору гадюку в пустинї, так мусить бути піднятий і Син чоловічий, щоб кожний віруючий в Него не погиб, а мав життє вічне". \*)

Таким способом омана Риму стала ясною. Вони бачили, що посередничество людей або ангелів для грішників нічого не вартало. Коли правдиве світло пробуджало їх душі, вони з радістю закричали: "Христос мій священик; Його кров моя жертва; Його вівтар — моя сповідальниця". Вони цілковито опускались на заслуги Ісуса, повторяючи слова: "Без віри ж не можна угодити Богу". ") "Во й нема иншого імя під небом, даного людям, щоб ним спастись нам". ")

Для инших із тих душ, що переносили сильні бурі, спасенне було за велике, щоби вони могли від разу поняти його. Така велика була пільга, яку воно принесло; пілі потоки сьвітла вилялись в їх душі, як чули себе перенесеними на небо. З довірєм вони клали свою руку в руку Христа, ставили свої ноги на камень спасення. Весь смертельний страх пропав. Тепер вони могли з радістю в серці йти в тюрму або на костер, наколи вони могли тільки тим способом прославити імя свого Спасителя.

Таким способом Слово Боже потихоньки виходило на сьвіт і часто читалось одинокій душі, або і більшій товпі, котра стремилась до сьвітла правди. Так нераз переходили цілі ночи. Здивованнє і подивляннє слухачів було так велике, що місіонер нераз аж мусів приостановити своє читаннє, щоби добре могли порозуміти благовістє спасення. Часто було чути слова: "Чи направду прийме Бог мою жертву? Чи вмилосердиться Він наді мною? Чи простить Він мені?" І у відповідь читалось: "Прийдіть до мене, всі знеможені та отягчені, я впокою вас". ')

У вірі вони принимали обітуваннє, і радісну відповідь можна було почути: "Не треба більше мандрувати по сывятих місцях, ані ходити, страждаючи від всяких невзгод на поклоненнє мощам. Я можу прийти до Христа у тім виді, в

4) Йоан. 3: 14, 15. 5) Жед. 11: 6. 6) Діян. 4: 12. 7) Мат. 11: 28

явим находжусь — грішний і не сьвятий; і Він вислухає молитву каючогося". "Гріхи твої прощаються тобі і мої також, навіть мої можуть бути прощені".

Велика радість наповняла серця, і імя Ісуса було прославлене хвалою і подякою. І ті щасливі душі повертались до дому, щоб передати сьвітло і другим, і розповісти їм про все, що бачили і чули, і що вони найшли правдиву і живу дорогу. В словах св. Писання заключалась якась надзвичайна сила, що отверто заговорила до їх сердець, що шукали правди. Се був голос Божий, переконуючий слухача.

Божий післанець йшов своєю дорогою, але його скромне заховання, його щирість, його повага і глубока побожність були предметом чистих розговорів. В многих случаях його не питали звідки прийшов і де йде. Вони з початку були так обтяжені, а опісля переповнені чувством радости і вдячности, що і не думали про те, щоби запитати його. Коли вони запрошали його зайти до них то він заявляв, що він іде шукати загубленої вівці. "Чи ж се не був ангел небесний?" питались вони.

В многих случаях того післанника Божого більше не бачили. Він удав ся в другі сторони, або його життє закінчилось десь в який-нибудь тюрмі, або його кости лежали там, де він сьвідкував о правдії. Але слова, які він оставив там, не могли бути знищені. Вони звершили своє діло в людських серцях, і благословенні їх наслідки будуть вповні оцінені тільки в день суду.

Вальденські місіонари заходили і до царства сатани і через те власти тьми мусіли держатися на осторожности. Всяка робота тих місіонарів була переслідувана через князя тьми, і діявольські слухи боялись їх дуже. Папські провідники бачили добре, що робота тих смиренних мандрівників для них є небезпечна. Наколи вони так дальше позволять поширяти ся сьвітлу тої правди, то воно розжене темні хмари ваблудження, котрі окружили народ, а се притягло би лю-

6-G. Con.-Thrainian

дей до Бога, і наконець верховна власть Риму мусіла би упасти.

Одно істнованнє таких людей, котрі піддержували віру початкової церкви, уже було явним сьвідоцтвом відпадення Риму, і з тої причини наступила страшна ненависть і переслідовання. Рим не міг того знести, що вони не хотіли видати св. Писання. Се було образою для римської власти. І тому постановили змести їх із лиця землі. Тепер начались страшні хрестні походи проти Божого народу у їх гірській вітчині. Інквизитори переслідували їх, і зрілище неповинного Авеля, котрий упав від злодійської руки Каїна, часто повторялось.

Іх урожайні поля безнастанно опустошались, їх домівки і церкви нищились так, що, де колись були цьвітучі поля і хати спокійного, працьовитого народу, зісталась тільки пустиня. Як дикий зьвір, що занюхає кров, стаєсь ще більше страшнійший, так само злість приверженців папських ще більше розгорілась, дивлячись на страдання їх жертв. Многих із тих вірних за їх простодушну віру переслідували і гонились за ними по долинах, де вони ховались, окружені дрімучими лісами і вершинами скал.

Ніякого обвинувачення вони не могли придумати проти непорочного характеру того Божого народу. Навіть їх вороги казали, що се спокійний, працьовитий і побожний народ. Їх провина була лиш в тім, що не хотіли покланятися Богу так, як папа хотів. Задля тої провини їх поніжали, оскорбляли і мучили в такий спосіб, який тільки могли придумати люди і діявол.

Коли Рим задумав винищити ту ненависну секту, папа видав булю, у котрій вони були осуджені як єретики, і передані на загибель. Їх не обвинувачували як неробів, исчестних або розпустників, але вони провинились тим, що вигляд їх був побожний і сьвятий, чим зводили "овець правдивого стада". Для того папа постановив знищити ту шкідли-

ву і погану секту злодіїв, і наколи вони не відречуться свойої віри, то будуть розторощені, як їдовиті зьмії. Чи надіяв ся сей гордий володар коли нибудь стрітити ся з тими словами? Чи він знав, що вони записані в небесних книгах, і на суді єще раз будуть представлені йому? Ісус говорив: "Скільки раз ви чинили се одному з сих братів моїх найменших, мені чинили". <sup>5</sup>)

В тій булі покликували всїх членів брати участь в христовім поході проти єретиків. І щоби заохотити їх до того жорстокого діла, папа освободив їх від всїх церковних кар дочасних і загальних; хто прилучився до хрестового походу, то папа звільняв їх від всякої присяги, потверджав їх право на посілости, які вони неправно набули, і простив гріхи всїм тим, котрі би хоч одного єретика убили. Буля та касувала всї угоди, заключені з Вальденцями, приказувала їх служащим лишати свою службу, заказувала давати їм яку нибудь поміч і надавала повне право завладіти їх майном. Із того документу можна добре бачити того пануючого духа, від котрого всьо походить; се є рнк дракона, а не голос Хрпста, котрий дається чути тут.

Папські провідники не хотіли услухати Божого закону і після него ділати, але робили так, як їм Рим приказував. Наступили страшні драми. Безбожні і морально упавий священики і папи робили те, що їм сатана препоручив. У них милосердя не було. Той сам дух, що розпяв Христа і убив апостолів, котрий воодушевляв кровожадного Нерона проти вірних Богу за його часів, щоби освободити землю від людей, що їх Бог любить.

Переслідовання, котрі навіщували побожних людей впротягу многих віків, переносились з терпіннєм і витревалостю, що приносило славу Спасителю. Помимо хрестових походів, помимо варварської різні, від котрих пострадали, вони таки не переставали висилати своїх місіонерів, щоби поширяти далі дорогоцінну правду. Їх переслідували до

\*) Mar. 25: 40.

смерти, але вров їх орошала посіяне верно, і воно видало плоди. Так Вальденці свідкували за Бога сотки літ до Лютра. Розсіяні на всі сторони, вони там сіяли зерно реформації, котра началась за часів Виклифа, повсюду поширялась за часів Лютра і єще поширюєсь в послідних часах тими, котрі також готові є терпіти всьо "за Слово Боже, і за свідкуваннє Ісуса Христа". °)

\*)Одкр. 1: 9.





## $\Gamma$ 0 J 0 B A — V.

## ІВАН ВИКЛИФ.

До реформації було всього тільки кілька примірників Віблії, аде Бог не хотів, щоби Слово Його зовсїм щезло. Його правда не мала бути на завсігди закрита. Він легко міг розвязати слово життя, як і отворити двері тюрми і ворота, щоб випустити Його слуг на волю. В ріжних закутках Европи св. Дух побудив мужів шукати правди, як захованого скарбу. Провідіннєм Божим їм дісталось у руки св. Писанне, і вони з великим заінтересованнєм вивчили його зміст. Вонн були готові приняти світло, як би там не було. Хоч і їм не всьо було ясно, но все таки могли пізнати правду, давно закриту перед ними. Як ті небесні післанці вони виступали, розірвавши окови суєвіря і заблудження, і кликали тих, що так довго рабами були, щоб встали і освободили ся.

Слово Воже сотки літ оставалось закритим для народа, кромі Вальденців, бо воно було писане в такій мові, що його тільки учені розуміли. Але настав час, коли св. Писаннє було переведене на ріжні мови, і було доступним для народа на його рідній мові. Час півночі, пережитий світом, устав. Часи темряви постепенно щезали, і у многих сторонах появились признаки ранньої зорі.

В чотирнайцятім віці появилась в Англії рання воря реформації. Іван Виклиф був вістником реформації не тільки для Англії, але і для всього христіянства. Великий про-

[85]

тест, який він висказав проти Риму, ніколи вже не замовк. Тим супротивленнем повстала боротьба, в наслідок чого наступила свобода так для одиноких осіб, як і церквів і народів.

Виклиф дістав висше образованне, і для него страх Господень був началом мудрости. В школі він був знаним ізва свойої побожности, свойої здібности, і також із свойої глубової науки. А що любив дуже учити ся, то він познакомив ся із усякими науками. Він студіював сходастичну фільовофію, а також гражданське і церковне право, спеціяльно право його рілного краю. У його пізнійшим життю ся наука дуже йому придадась. А іменно його знання тоглашної спекулятивної фільовофії приспособило його виявити єї фальшиву науку, через знание церковного і гражданського права він був приготовиний до великої боротьби за гражданську і релігійну свободу. Знаючи дуже добре св. Писанне, а маючи ще до того висше шкільне образовання, він в учених диспутах був непоборимий. За його природні вдібности і глубоку науку не тільки приятелі, але навіть вороги його поважали. Його приверженці з вдоволенням дивились на свого провідника, бо він був первим між ученими, і його вороги не посьміли безславити діла реформації, бо бачили силу і знапне еї поборника.

Коли Виклиф був еще учеником, він вже зачав студіювати св. Писанне. В тих часах, коли Біблія була писана в старинних мовах, то лиш учені могли найти дорогу до правди, котра була закрита для необразованних людей. Таких способом дорога для будучої роботи Виклифа, як реформатора, була уже підготовлена. Люди науки студіювали Слово Боже і найшли у нім обявлену і вільну благодать. Вони поширювали се пізнанне правди і нобуджали других навертати ся до живого Божого Слова.

Коли увага Виклифа була звернена на св. Писанне, він в тою самою точністю, котра приспособила його завладіти шкільними науками, взяв ся до студіювання Біблії. До сих пор він чув великий недостаток, котрий не могли заступити ні схолястичні студії ні наука церкви. В Слові Божім він найшов те, чого перше дармо шукав. Тут він бачив обявлений плян спасеня, а Христос йому представляв ся, як одинокий посередник для людей. Він посвятив себе служити Христу і постановив проповідувати відкриті через него правди.

Як і пізнійші реформатори, Виклиф з початку не предвидів кінця свойої роботи. Він не з наміром спротивляв ся Римови, але із посвяти для правди, боротьба з заблудженнями сталась неминучою. Чим більше він пізнавав фальшиву науку Риму, тим горячійше став поширяти науку св. Пи-Видячи, що Рим оставив дорогу правду задля людсыких переказів, він сыміло обвинувачував священство в тім, що виключило св. Писанне, і жадав, щоби Біблія наново була дана народови і щоб єї авторитет знов був признаний в церкві. Він був дуже здібним учителем і вимовним проповідником, і сам так жив, як проповідував. Його знаннє св. Писання, його сили ума, його чисте житте, а також його велика відвага, його справедливість і щирість давали йому загальне поважание і довіре. Многі із народа стались невдоволені із свойої попередньої віри, бачивши несправедливість, яка панувала в римській церкви, і з нескритою радістю витали правду, котру Виклиф відкрив їм; папські знов провідники дрожали від гніву, коли бачили, що той реформатор має більший вплнв, як вони сами.

Бистрий ум Виклифа пізнав всі заблудження Риму і сьміло виявляв многі надужиття його. В той час, як він був капеляном короля, остро виступав проти папської данини, котру король мусїв давати папі, і указував на те, що папські претенсії на авторитет над світськими правителями противляться так розумові, як і откровенню. В Англії ті претенсії папи були причиною великого гнїву народа, і наука Виклифа мала великий вплив на державних мужів. Король і дворянство злучились разом, щоб ставити опір папській світ-

ської власти, і не платили йому більше данини. В той спосіб папській власти в Англії нанесено великий удар.

Друге вло, проти котрого Виклиф вів довгу і рішучу боротьбу, було валожение ордена жебручих монахів. Ті духовні жебраки дазили по пілій Англії і стались чистою варавою і тягаром для суспільства. Індустрія, школи, мораль, всьо на тім терпіло. Не лиш що ліниве жебрацьке життє монахів було тягаром для народа і послінні соки із него висисало. але ще до того ділало честну роботу понижаючою. деморалізовалась і упадала морально. Під впливом тих монахів богато молодих людей без відома родичей вступало ло монастира, бо їм таке ледаче і безжурне життє подобалось. Оден із первих отців римської церкви поставив монашеські права навіть висше дитячої любви і послуху, бо твердив, що "наколиб твій отець зі сльозами і в плачем лежав перед твоїми дверми, а твоя мама показувала тобі черево, котре носило тебе і грудь, що кормила тебе, то дивись, щоб ти потоптав їх ногами, і відверни ся, і йди просто до Христа!" Через ту "страшну нелюдськість", як виражався про неї Лютер, котра "лицює більше вовкові або тиранові, як христіянинові і чоловікові", серця дітей ставались затверділими зглядом своїх родичів. Тим способом папські провідники, подібно фариссям в старині, переступили заповіді Божі задля своїх переказів, в наслідок чого доми пустіли, а родичі віставались без своїх синів і лоньок.

Навіть університетських студентів монахи заманювали фальшивими представленнями, щоби приставали до їх ордену. Многі із них опісля жалували того кроку, коли побачили, що повбавили себе щастя в житю, і спричинили тим гризоту для своїх родичів. Але раз попавши у лапку, уже більше не можна було добити ся свободи. І задля того многі родичі не хотіли посилати своїх дітей до висших шкіл, в наслідок чого число студентів меншалось. Школи пустіли і неуцтво брало верх.

Папа надав право тим жебрунам монахам слухати сповіди і прощати гріхи. І се було жерелом великого вла. Так як ті жебраки — монахи хотіли мати більше доходів, то вони прощали гріхи на так легких услівях, що всякого рода вриміналісти приходили до них, внаслідок чого зіпсутте росло в страшний спосіб. Бідаки і недужі мусіли терпіти, так як не було чим їх спомагати, бо всьо ваберали і пожерали монахи, а хто би не хотів їм нічого дати то публично називади його безбожником. І хоч вони називали себе убогими, то все таки їх богацтво умножалось. Народ біднів, а вони, мешкаючи в пишних будинках, жили собі по великопанськи і гуляли та розпустували. Сами провадили час в роскошах і достатках, а дурачків посилали між люди, котрі росказувади дюдям всякого рода байочки і небилиці і забавляли їх ріжними штуками, а при тім всім обертали їх і стригли як баранів. Така була робота тих монахів, котрим вкінци вдалось наклонити народ до сусвіря і забобонів, і впоїти в них віру, що признанне папу за голову церкви, поклоненне обравам і подалине жебручим монахам є обовязком кождого релігійного чоловіка, через що можна приготовити для себе місце ▼ небі.

Учені і побожні люде дармо старали ся вреформувати той жебручий монаший орден. Виклиф, у котрого було більше бистрого ума, ударив зло із самого кореня. Він заявив, що сама система монашества неправильна і повинна бути усунена. Начались переговори і запити. Коли монахи переходили через край і продавали відпущеннє гріхів від папи, то многі начали сумнівати ся у те прощеннє за гроші і запитували себе чи не можна б ліпше найти прощеннє гріхів в Бога, як в римського архієрея? Богато було таких, що згіршились захланністю тих жебручих монахів, стараючись впускатись в ними в боротьбу настільки, наскільки було конечним, щоби ввернути увагу народа на науку Біблії і єї основателя. Він учив, що папа має лиш таку власть виклю-

чати із церкви або давати прощеня людям, як і кождий звичайний священик, і що ніхто не може, бути виключений, наколи він не є потуплений через Бога. Се був найліпший спосіб, якого він ужив, щоб повалити папську духовну і світську власть, силою котрої він держав миліони людей в неволі.

Виклифа знов вибрано, щоб боронив прав королівського дому проти вмішування ся Риму і, будучи назначений королівським послом, він два літа перебув в Нидерляндах, де вів переговори з папськими повномочниками. Тут він пізнав ся з французським, італійським висшим духовенством і, маючи нагоду заглянути за куліси, через що не одно йому вияснилось, чого він не добачив би в Англії. Він навчив ся богато такого, що йому опісля придалось у його роботі. У тих післанниках папських він вичитав правдивий характер і ціль папської єрархії. Він, повернувши до Англії, викладав свою науку ще з більшою отвертістю і ревністю. Він вияснив народови, що користь, гордість і омана се — боги Риму.

В одній із його статий він говорить про папу і його колекторів: "Папа і його колектори заберають від нас всьо, що повинно служити для піддержання життя бідних. Кождого року тисячі червінців із королівської каси дають ся йому для святих дарів і инших духовних річей, а се є проклята єресь і симонія (святокупство), і допроваджує усе христіянство до того, що воно потверджує ту єресь і піддержує єї. В самій річи, наколиб наше королівство мало великанську золоту гору, і ніхто би не брав із неї тільки колектори того гордого світського архієрея, то з часом таки не стало би і тої гори. Він заберає всї гроші із нашого краю, а нічого не дає за те, кромі Божого прокляття за свою симонію".

Певдовзі після свого повороту до Англії, Виклиф був іменований священиком через короля в Лютерворсі. Се було доказом, що королеви сподобалась його отверта бесіда. Виклиф мав отже великий влив так на королівський двір як і на народ.

Але незабаром громи Риму загреміли проти Виклифа. Три декрети т. з. булі були післані в Англію, в университет, королю і пралатам, де всім було приказано предприняти безпроволочні і рішительні міри, щоб примусіти мовчати учителя єретицької науки. Хоч і ще до прибуття булі епискони у своїй ревности завізвали Виклифа, щоб явив ся перед ними на слідство, але двох із знатних королівських князів відпровадили його до суду, а народ, окруживши дім, увійшов силою до него, через що судії так настрашились, що мусіли на якийсь час відложити справу, а реформаторови позволено спокійно відправити ся своєю дорогою. Невдовзі після того Едвард ІІІ умер, котрого прелати в його послідних днях старали ся привернути на свою сторону, і попередний покровитель Виклифа став реґентом королівства.

Папська буля вложила на Англію обовязковий приказ увязнити єретика. Все те, розуміється, пахло огнем. Здавалось, що Виклиф невдовзі стане жертвою Риму. Але Той, Котрий уже давно сказав Свойому слузі: "Не бійся, я тобі щит" 1), знов простер Свою руку, щоби защитити Свого слугу. Смерть прийшла, але не до реформатора, тільки до папи, котрий постановив, що Виклиф має згинути. Григорий XI умер, а суд, котрому препоручено було судити Виклифа, розійшовсь.

Провідіннє Боже ще далі зарядило так, щоби дати можність розвитися реформації в Англії. По смерти Григория вибрано нараз двох папів. Обидва вибрані папи держали себе за непогрішимих і жадали послуху, виповідаючи війну один другому. Хто був про них, того прокляли, а хто за ними, тому обіцяно царство небесне. Та подія дуже ослабила власть папства. Обі партії тепер воювали з собою, а Виклифа зіставили в спокою. Прокляттє і взаімні обвинувачення літали від папи до папи і кров лялась потоками. Преступлення і ганьба упали на церкву. А наш реформатор за той час на приході в Лютерворсі, в затишу, усердно занимався

1)1 RH. Monc. 15: 1.

тим, щоби відвернути людей від воюючих папів і звернути їх увагу на Ісуса, князя покою. Той нелад з цілою тою боротьбою і зіпсуттєм, котра повстала із того, приладив дорогу до реформації, і народ увидів і переконався, чим дійсно папство було. В одному із його писань про "роздор паців" Виклиф відзивається до народу, щоб задумався над тим, чи не говорять ті два архієреї правду називаючи оден другого антихристом. "Ворог", говорив він, "більше не панує через одного, але через двох священиків, щоби люде тим лекше в імя Христа побідили обидвох".

Подібно свойому Учителю, Виклиф проповідував Євангеліє бідним. Не вдоволяючись тим, що правда поширилась в скромних родинах його власного приходу в Лютерворсі, він постановив, що єї треба проповідувати по цїлій Англії. Щоби того доконати, він з'організував смирних і відданих Богу людей, котрі любили правду і нічого так не хотіли як поширення єї. Ті мужі всюди ходили, учили по базарах, на вулицях більших міст і по селах. Вони віднаходили слабих, убогих і хорих, і говорили їм про радісну вість о милости Божій.

Будучи професором богословія, Виклиф проповідував Слово Боже в університетських авдиторіях. Він так знав ясно представити правду своїм ученикам, що його називали "свангельським доктором". Але найбільшим ділом в його життю був переклад св. Писання на англійську мову. В його книзі "про правду і значіннє св. Писання", він говорить про намір перекласти Біблію так, щоби кождий уроженець Англії міг прочитати собі ті чудні діла Божі на своїй рідній мові.

Але його робота нараз устала. Хоч він ще не мав шістьдесять літ, але безнастанна праця, наукові заняття і напади зі сторони його ворогів так підтяли його сили, що він передвчасно постарівся. Вони думали, що він тепер буде жалувати того, що наробив тільки вла для церкви і покає ся, і вони посьпішили у його кімнату, щоби його сповідати. Представителі чотирох релігійних орденів з чотирома світськими урядниками зібрались буцім то у його смертельній постелі. "Смерть на Ваших устах", сказали вони, ,,покайтесь в Ваших гріхах і відречтесь в наший присутности від всього, що Ви говорили проти нас". Реформатор мовчки вислухав їх, опісля попросив свого слугу, щоб підняв його на подушках, і спокійно подивив ся на стоячих перед ним і ожидавших відречення, він ваговорив твердим і грімким голосом, перед котрим вже нераз дрожали: "Я не умру, але буду жити і буду далі виявляти злодійство жебручих монахів". ") Здивовані і вавстиджені монахи вийшли із кімнати.

Слова Виклифа сповнились. Він жив, щоби дати у руки свому народови Біблію, найсильнійшу збрую проти Риму, призначену для його освободження, просьвічення і євангелизації. При звершеню того діла він примушений був поконати великі і тяжкі перешкоди. Виклиф підупав на силах; віи знав, що йому осталось всього кілька літ для його роботи, він бачив супротивленнє, з котрим він мусить бороти ся, але надіючись на обітування Божі, він ішов вперед і ніщо не застрашило його у своїм великим ділі. Провідіннєм Божим піддержувались його тілесні і духовні сили, і завдяки його великого досьвіду він приспособився до дуже важної і великої роботи. Між тим як ціле христіянство находилось у великому забуренню, реформатор в свойому приході в Люторворсі, незважаючи на бурю, яка бушувала воколо него, віддався цілковито своїй вибраній праці.

Наконець робота скінчилась — англійський перевід Біблії був готовий. Слово Боже було доступним і для Англії. Реформатор тепер не боявся більше ні костра ні тюрми. Він передав в руки англійського народу світло, котре ніхто не міг загасити. Давши свому народови Біблію, Виклиф тепер найбільше старав ся про те, щоби розірвати кайдани темноти і порока. Він старав ся вивисшити і освободити

<sup>2</sup>)Д'Обике, кн. 17, год. 7.

свою вітчину, і його побіда була велика, більша від всїх, ява коли могла бути доконана на поли битви.

Так як тоді ще не було печатень, то переписування Біблій було утруднене і йшло поволи. Заінтересовання було так велике, що богато було таких, що добровільно занимались переписуванням, однако переписували тільки з трудом могли вдоволити потребуючих. Декотрі із богатших хотіли мати цілу Біблію. Інші знов купували для себе тільки частями. А в многих случаях кілька родин складались на одну цілу Біблію. В той спосіб Біблія Виклифа в короткім часі знайшла доступ до кождої хати.

Відкликуваннє ся до людського розуму розбудило їх із тяжкої папської неволі. Виклиф тепер учив їх протестантської доктрини, а іменно спасеннє через віру в Христа і одинокої непогрішимости св. Писання. Проповідники, котрих він висилав, поширяли Біблію і реформаторські писання з таким успіхом, що нова віра була принята майже половиною народів Англії.

Появлення Біблії спричинило великий страх між духовенством. Воно тепер мало до роботи з далеко сильнійшим противником як Виклиф, з противником, проти котрого їх збруя була за слаба. В тих часах не було такого права, котре би заказувало Біблію в Англії, так як вона ще ніколи не була доступна людям на їх рідній мові. Такі права аж опісля були запроваджені і дуже заострені. Між тим, помимо супротивлення священиків, одного часу можна було поширяти Слово Боже.

І знов папська церква зачала думати о тім, як би заглушити голос реформатора. Його завізвали три рази перед суд, але надармо. З початку синод і епископи оголосили його писання як єретицькі, і опісля привернули молодого короля Ричарда ІІ на свою сторону, внаслідок чого був виданий королівський декрет, після котрого кождий, хто придержував ся проклятої науки, мав бути увязнений.



Виклиф і монаси.

"." He bry, are kett 6717, i biod beatle. Th by brodisces recopyer momeris".

[95]

В синоді Виклиф відкликував ся на парлямент, неустрашимо обвинувачував перед народним зібраннєм єрархію і жадав усуненя страшних надужить, котрих церква допускала ся. З удоводняючою силою він представив неправне вмішуваннє ся і зіпсуттє папського престола. Його вороги тим страшно змішались. Приятелів і помічників Виклифа вочи вже змусіли піддатися, і тепер певно надіялись, що і сам реформатор, на старости літ, самітний і без приятелів, покориться подвійному авторитетови, короні і мітрі. Але замість того папісти були побіджені. Парлямент, побуджений переконуючою бесідою Виклифа, зніс королівський едикт, і реформатор знов став вільним і ніхто його не сьмів переслідувати.

По третий раз його завізвано перед суд, а іменно передиайвисше церковне судилище в королівстві. Але тут не пощадили зовсїм єреси. Тут наконець Рим побідить, і робогі реформатора буде раз конець: так думали папісти. Наколюб вони могли діпняти свойої ціли, то Виклиф мусів би відречи ся свого навчання, або оставити суд, щоб бути переданим на спаленнє.

Але Виклиф не відрікся нічого, бо він не хотів бути лицемиром. Неустрашимо боронив свойої науки і вбивав обвинення своїх ворогів. І опісля, забувши за себе і де находиться, він запросив своїх слухачів перед суд Божий, щоб зважити їх фальшиву науку і оману на вазі вічної правди. Сила Св. Духа далась чути в судовій палаті, і так обняла слухачів, що приковала їх до місця, і здавалось, що не мали сили оставити його. Слова реформатора прошили їх серця, як стріли із Господнього колчака. Обвиненнє в єреси, котре вони поставили про иего, він з переконуючою силою звернув на них самих. Чому, запитав він, вони сьміють поширяти свої заблудження? Ізва користи, щоби торгувати Вожою милостію.

"З ким, думаєте ви", сказав він наконець, ,, ведете боротьбу? Зі стариком на краю могили? Нї! З правдою, з правдою, котра є сильнійша від вас і побідить вас". Сказавши се, він оставив зібраннє, і ніхто із ворогів не посьмів задержати його.

Робота Виклифа була майже скінчена. Знамя правди, котре він так давно носив, невдовзі мало випасти із його рук, але він єще повинен був сьвідкувати за Євангеліє. Правда повинна проповідувати ся в самому Римі, в кріпости царства заблудження. З причини його єреси Виклифа завізвали явитися перед королівськім судилищем в Римі, котре так часто проливало кров сьвятих. Грозяча небезпека йому добре знана була, але помимо того він приняв би завізваннє, наколиб параліж не був перешкодив в його подорожі. Але не дивлячись на се, що його голосу не було чути в Римі, він все таки міг говорити через пісьмо. І він се хотів зробити.

Із свого прихода реформатор написав письмо, котре, хоч написане в шанібнім і христіянським дусї, містить в собі острий докір папі проти пихи і гордости папського дворз. "Направду я рад", писав він, ,,виявляю перед кождим ту віру, котрої я держусь, відкрию і обявлю, а іменно римському епископови, котрий потвердить мою обявлену віру, о скілько я думаю, що вона є вірна і правдива, або може поправить еї, наколиб заключала в собі заблудження. Но перше я думаю, що Євангеліє Христа є тілом Божого закону... Я кажу. що римський епископ, о скілько він заступає Христа на землі, між всіми людьми він перший повинен підлягати закону Євангелія, бо величіє учеників Христових не складалось із світського знання і почестий, але в точнім насліджуванню Христа в Його життю і звичаях... Христос, коли жив на землі, був бідним, скинув з себе все світське панованне і відкидав всякі почести".

"Ні оден вірний муж не повинен наслідувати папу, або якого-нибудь святого, хиба тоді, наколи вони наслідували

7-G. Con.-Ukrainian

Ісуса Христа. Петро і сини Заведієві згрішили, коли захотіли світських почестий і через та вони противились Христу і не ішли за Ним, і в тих заблудженнях ми не повинні іти за ними.

"Папа повинен відступити світські власти, всі земні посїлости і все панованнє, а при тім всьо духовенство навчати, щоб і вони те саме робили, тому, що так робив Христос, тай Його апостоли.

Наколи я помиляюсь в зким-нибудь із тих точок, то в покорі я готов направити ту помилку, навіть жертвувати своїм життем, коли сего конче потреба буде".

"Наколиб я по своїй власній волї міг присутним бути, то я, розумієть ся, сам лично представив би ся римському епископови. Але Господь інакше зарядив і навчив мене слухати Бога більше, як людей".

В кінці він говорить: "Помолімся Богу за нашого папу Урбана VI, щоб він разом зі своїм духовенством пійшов слідами Ісуса Христа, та щоби усьпішно навчав народ, щоб також пійшов їх слідами".

В той спосіб Виклиф показав папам і кардиналам на тихість і лагідність Христову, при чим він не тільки перед ними, але і цілим Христіянство виказував ріжницю між ними і їх Учителем, як вони називали себе Його намісниками.

Виклиф сподівався, що за свою вірність мусить заплатити життем. Король папа, епископи змовились, щоби погубити його, і здавалось, що за кілька місяців його поведуть на костер. Але його відвага була непохитна. "Не треба далеко іти, щоби найти мученичій вімець", сказав він. "Вистарчать проповідувати Слово Христове гордим епископам, і мучеництво готове. Жити і мовчати... Ніколи! Хай меч, що висить над моєю головою, упаде; я ожидаю удару".

Але Провідіннє Боже завсїгди охороняло свого слугу. Муж в протягу свого життя, виставляючи себе що днини на небезпеку, відважно обороняючи правду, не повимен упасти

жертвою мести своїх ворогів. Виклиф піколи сам не старав ся боронити себе, але Господь був його обороною. І коли вороги його вже були певні, що він вже є їх добичею, то рука Божа забрала його від них, коли він у своїй церкви в Лутерворсі мав роздавати св. дари нараз упав, поражений параліжом, і в коротким часі закінчив своє життє.

Бог визначив для Виклифа його роботу. Він вложив в його уста слово правди і сохранив його, щоби те слово могло дійти до народу. Його життє було заховане і його робота продовжалась аж доки не була положена підвалина для великого діла реформації.

Виклиф вийшов із темряви середних віків. Ще нікого не було, котрий би показав йому дорогу до так великого діла, як реформація. Призваний, як Йоан Хреститель, щоби звершити надзвичайну місію, він був предтечою нового віку. Однак при тій системі, котрої він придержувавсь, коли вчив правди, можна найти повне єдинство і звершеннє, котрого другі реформатори, що були по нім, не перевисшили, а навіть декотрі з них не дійшли до того за сотки літ опісля. Так широка і глубока була положена підвалина, так крепка і вірна була будівля, що ті реформатори, котрі ішли за ним, не потребували єї перестроювати.

Великий рух, спричинений Виклифом, через котрий були освободжені совість і розум і дарована свобода народам, так довго привязаним до римського воза, мало свій початок в Біблії. Тут було жерело того потока благословення, котре як та вода життя протікає через всі віки із чотирнайцятого століття. Виклиф приняв св. Писаннє з безуслівною вірою, що воно богодухновенне откровеннє волі Божої і вірне правило для віри і життя. Його навчили дивитись на римську церкву як на божественний і непогрішимий авторитет і приняти з незаперечним почитаннєм закоренивші ся в протягу тисячліття звичаї і навчання. Але він відвернув ся від всього того, щоби послухати Слова Божого. Се був оден авторитет, що він казав народови признати. Він навчав, що че церква, говоряча через папу, але голос Божий, говорячи через Його слово, одинокий, божественний, непогрішимий авторитет. І він також учив, що не тілько ціле откровення волі Божої, але що кромі того св. Дух одинокий тільки толкуватель, і що кождий, студіюючи Біблїю, може пізнати які в його обовязки. Тим способом він відвертав людей від папи і римської церкви і звертав їх увагу на Слово Боже.

Виклиф був одним із найбільших реформаторів. По його великим розумі, ясности мислей; твердости в обороні правди, і смілости, з якою він її проповідував, з ним можна порівнати тільки немногих, що ішли за ним. Чистота життя, витревалисть в наукових занятях і в роботї, велика чеснота і подібна до Христової любов і вірність в служенню се головні прикмети того первого реформатора. І все те дїялось помимо духовної темряви і морального зіпсуття того віку, із котрого він вийшов.

Характер Виклифа є сьвідоцтвом навчаючої і обновляючої сили св. Писання. Се була Біблія, котра зділала його тим, чим він був. Старанне пізнати великі правди божественного откровення дає всім нашим спосібностям сьвіжисть і силу. Ум розширяеть ся, понятте заострюесь і суджение Студіюванне Біблії облагородняє всяку думку, дозріває. всяке чувство і всяке стремлінне, чого не може зділати ніяка друга наука. Вона дає твердість в наміреннях, терпінне. відвагу і витревалисть: вона облагородняє характер і осьвячас душу. Усильне і набожне студіюванне св. Писання, котре лучить духа ученика прямо в духом Безконечного, видало би людей більше діяльних і більше сильних духом, а також і в більше шляхотними засадами, яких коли дала найбільша фільозофська школа. "Обявлене слово твоє просьвічує, дає врозумінне людям простодушним" ), говорить псальмист.

Наука, яку поширяв Виклиф, за якийсь час розвивалась. Його послідувателі, знані під іменем Виклифів або Лорардів,

\*) Псал. 119: 130.

не тільки ходили по Англії, але запускались і в другі сторони, проповідуючи науку Євангелія. Тепер їх провідника ке стало, ті проповідники працювали ще з більшою ревністю, і великі товпи збігались, щоби почути їх науки. Декотрі дворяни, а навіть королева находились між новонаверненими. В многих місцях було видко велику вміну в обичаях народа. і ідолоповлоньські символи романизма були викинені із пер-Але незабаром розбурхалась безжалісна буря переслідовань над тими, котрі осьмілились зділати Біблію своім Англійські монархи ревностно старались сопровілником. хранити свою власть, шукали помочи в Римі і рішили пожертвувати реформаторами. Проти учеників Євангелія в історії Англії насамперед повстав костер, а за ним слідувало мученичество за мученичеством. Оборонці правди, переслідувані і замучені, могли посилати свої жалі тільки до Господа, що над усіма пануе. Прогнані як вороги церкви і державні зрадники, вони далі проповідували по укритих місцях, ховаючи ся по хатах бідних людей, або вертепах та печерах.

Помимо страшного переслідовання ще сотки літ продовжався спокійний і терпеливий протест проти пануючого зіпсустя релгіі. Христіяни того часу ще не мали нового пізнання правди, але вони навчались любити Слово Боже, почитати та слухати його, і терпіти за него. Подібно як віруючі за часів апостольських, многі добровільно жертвували своїм майном задля Христової науки. Ті, котрим було позволено жити у своїх власних хатах, радісно принимали до себе прогнаних собратів, а коли і їх прогнали, то вони радо прилучались до бездомних. Правда, тисячі, не могучи видержати страшних переслідувань, задля свободи жертвували своєю вірою і виходили з арештів, щоби публично відречися всього. І число тих не було маленьке, а між ними находились люде, так із висшого як і низшого стану, котрі неустрашимо в тюремних гамерах, в Лолардових баштах, серед терпіння, спричиненого тортурами і поломінєм, сьвідкували о правді і радувались, що вони були гідними терпіти так, як і Він тернів.

Папістам не вдалось вилляти всего гніву на Виклифа ва його життя, і їх гнів не міг бути засповоєний до сих пор, доки його тіло спочивало сповійно у могилі. Більше як сорок літ після його смерти собор Констанцький рішив, щоби останки із його костий викопати і публично спалити, а потім вкинути до сусідної річки. "Ся річка", пише оден із старих писателів, "понесла попіл в Авон, а Авон в Северну, а Северна в малі озера, а вони у великій океан, і таким способом є сихволом віри його навчання, котре тепер поширюєть ся по цїлому сьвіту". ")

Вороги його не були в силі зрозуміти великого значіння їх ганебного поступку.

Писання Виклифа повліяли на Гуса в Богемії так, що він відрік ся від многих заблудженій римської церкви і взлв участь в реформації.

Таким способом в тих обох, так далеко від себе віддалених сторонах посіяне вістало зерно правди, і увагу людей звернено на так давно забуте Слово Боже. Божеська рука приготовила дорогу для великої реформації.

4) Фуллер, "Церковна історія Британії".



## $\Gamma$ 0 Л В А — VI.

Свангеліє еще в девятому віці дісталось до Богемії (Чехів) Біблія переводилась і богослуження відправлялись в народній мові. Але після того як папська власть набирала сили, Слово Боже затемнилось. Григорий VII, котрий забрав ся "угнітати гордість князів", також звернув увагу на те, щоби поневолити народ, і умисне на те була видана буля, в котрій заказувалось відправлянне богослуження в чешській мові. Пана обясняв, що Бог хоче, щоби богослуження відправлялись на незнанім для народа язиці, і що не одно вло і вреси повстали ізза незаховання того правила. І так Рим постановив загасити сьвітло Слова Божого і держати народ в темряві. Але небо постаралось о щось другого, щоб сохранити церкву. Многі Вальденці і Альбіґенці, переслідувані у Франції і Італії, прийшли до Чех. І коли вони не проповідували публично, то все таки робили свою роботу по тихоньки. І так правда сохранилась від століття до століття.

Уже перед Гусом в Чехах були люде, котрі повстали і явно виступали проти зіпсуття церкви і пороків народа, і вони своїм поступованнем звернули на себе загальну увагу. Съвященики набрали страху і началось переслідованне проти учеників Євангелія. Вони мусіли відправляти свої богослужения в лісах і печерах, але і тут найшли їх вояки і многі із них вістали убиті. Наконець постановлено палити всіх,

[103]

що покидають римську віру. Але між тим як христіяни жертвували своїм життєм, вони дивились наперед на торжество їх діла. Один із тих, котрі учили, що спасенне дістається тільки через віру в розпятого Спасителя, вмераючи заявив: "Тепер гнів ворогів взяв верх над нами, але не на все воно так буде; хтось повстане із простого народу, без меча і авторитета і проти него вони будуть безсильні". Час Лютра ще був далекий, але вже появився хтось, свідоцтво котрого повинно побудити народи проти Риму.

Іван Гус не походив із визначної родини і завчасу осиротів після смерти свого батька. Його віруюча мати, котра уважала вихованне і страх Божий за найбільший дорогоцінний скарб, старалась набути те наслідство і для свого сина. З початку Гус вчив ся в провінціональній школі, а опісля вступив на університет в Празі, де його приняли безилатно. До Праги випроваджала його мати, бідна вдова. Вона не мала йому що дати на дорогу, але коли вони зближались до великого міста, вона упала на коліна разом із своїм осиротівшим сином і просила Отця Небесного дарувати йому благословенне. Чи вона предчувала яким способом Бог учув єї молитву?

На університеті Гус відзначив ся великою пильностю і скорим усьпіхом, а його добре поведеннє і дружне обходженнє ся з шкільними товаришами з'єднали йому загальне поважаннє. Він був щирим приверженцем римської церкви і усильно старав ся дістати благословеннє, котре після його думки тільки та церква могла дати. Підчас одного ювилейного празника він пішов до сповіди, заплатив останний гріш, який мав, і прилучився до процесії, щоби мати участь в обіцяннім відпущенню. Скінчивши университет, він став священиком, і також дуже скоро відзначився, і його призвали на королівський двір. Він зістав також професором, а опісля ректором университету, де дістав образованнє. По

упливі кількох літ убогий, безплатний ученик став ся гордістю вітчини, і його імя було знане по цілій Европі.

Однак Гус зачав діло реформації на другім поли. Кілька років після його посвящення він був вибраний проповідником Віфлеємської каплиці. Основатель той каплиці старався о позволеннє проповідувати в народній мові, бо се було дуже важне діло. Помимо заказу із Риму в Чехах все єще проповідували в чешскій мові. Народ св. Писання зовсїм не знав і звичайно жив дуже неморально. Гус безпощадно громпв вло, відкликуючись безнастанно на Слово Боже.

Оден із Пражських горожан, іменем Ероним, котрий жив у великій дружбі з Гусом, взяв з собою, коли вертав з Англії, писанне Виклифове. Англійська королева, перенявша ся наукою Виклифа, була чешською принцесою, і за єї впливом Виклифова наука була поширювана у єї ріднім краю. Ті книги Гус читав з великим заінтересованнем. Він вважав їх автора щирим христіянином і був готовий кождого разу приняти систему реформи, за котрою він обставав. Гус, не замітивши сього, уже вступив на стежку, котра мала його завести далеко поза Рим.

Около того часу до Праги прибуло двох чужинців з Англії, щоб поширяти сьвітло Євангелія у тій віддаленій сторонії. А що вони отверто виступали проти папи, то правительство скоро примусіло їх замовчати. Але їм не конче хотілось покинути свою роботу, отже шукали іншого способу. Вони були артистами і проповідниками, і зачали тепер виступати як артисти — малярі. На доступнім для народу місци вони нарисували два образи. Оден представляв Христа як Він в'їжжав в Єрусалим, тихий, сидячи на ослиці '), в товаристві своїх учеників, босий і в переношенім убраню. Другий образ предсатвляв папську процесію — папу, одітого в богату одежу з тіярою (папська корона), сидячим на пишно вбранім коні; перед ним ішли кардинали і пралати в дорогоцінних шатах.

1) Mar. 21: 5.

Тут була проповідь, котра звертала увагу всіх людей. Гурмою народ вбирав ся, щоб подивити ся на ті образи. Всі аж надто добре бачили і розуміли, що ті образи означали, і на многих зробила велике вражіннє ся суперечність між тихистю і лагідністю Христа, Учителя, а гордістю і пихою папи, Його мнимого слуги. Се визвало в Празі велике заворушеннє умове, і в коротким часі постановили пійти дальше, щоб уйти небезпеки. Але їх наука не забувалась. Ті образи повліяли також дуже і на душу Гуса, і він зачав тепер більше читати Біблїю і твори Виклифа. Хоч він єще не був цілком готовий приняти всі признані Виклифом реформи, однак він уже ясиїйше понимав характер папства, і з більшою ревністю осуджував гордість, пиху і зіпсуттє папської єрархії.

Із Чех світло поширилося до Німеччини, так як безпорядки в Пражським университеті спричинили німецьких студентів забрати ся оттуда. Многі із тих дістали від Гуса перші лекції із Біблії і, повернувши, поширяли сьвітло у своїй вітчині.

Вість про Гусову роботу в Празі була незабаром занесена до Риму і він сейчас дістав завізванне явитись перед папою. Услухати розказу значило тільки, що неминуча смерть. Чешські король і королева, університет, дворянство і правительственні урядники подали просьбу до папи, щоби Гусови було позволено лишитися в Празі і вислати до Риму послів для свого оправдання. Замість того, щоби задосить учинити просьбі, папа передав його суду, а на місто Прагу кинув церковну клятву.

В тих часах така клятва церковна, як тілько проголошено єї, була причиною великого заворушеня. Церемонії, які робились при тім, були на се, щоб нагнати страху народови, котрий дивився на папу, як на Божого намістника, що має ключі від неба і пекла і силу призвати так земний як і небесний суд. Люде вірили, що брами небесні закриті для тих, що на них наложена клятва, і що померші позбавлені є всяких милостий так довго, аж доки папа не здійме прокляття. На знак того великого нещастя всі богослуження були застановлені, церкви замкнені, а людей вінчали на кладовищах. Хованнє померших було заказано на посьвячених на те місцях, і без всяких церемоній загребували їх в ямах де нибудь на полях. Тим способом Рим через міру, дійствуючу на воображенне, старався управляти совістю людей.

Ціла Прага була заворушена. Більша часть обвиняла Гуса, що се він був причиною того нещастя, і жадала, щоб він за се був укараний через Рим. Щоби трошки притихла та буря, він віддалив ся на якийсь час у своє рідне село. В своїх письмах до своїх приятелів в Празі він говорив: "Коли я вілійшов від вас, то се стало ся тому, щоби пійти за приміром Ісуса Хрита, і не дати злим можности вічної погибели, і не бути причиною для угнітання і огірчення добрих, а також щоб безбожні священики не перешкаджали проповіди Божого Слова. І так я відійшов не потому, щоби відречи ся від Божеської правди, за котру я з Божою помочию надіюсь умерти". Гус не переставав працювати, об'їзжаючи дооколичні місцевости і проповідуючи народови св. Євангеліє. Таким способом кроки, які поробив папа, щоб не проповідувалось Свангелів, було причиною, що воно ще більше поширялось. "Нічого бо не можем проти правди, а за прав-AV". ")

"Душа Гуса, вдавалось, за той час його життя перейшла через тяжкі муки. Хоч церква і старалась побивати його громовнии ударами, він все таки ще не відрікся від єї авторитету. Римська церква все єще була для него Христовою невістою, а папа намістником Христовим. Гус боровся проти надужить авторитетів, а не против самого принципу. Воно спричинило страшну боротьбу між його переконаннями його розума і жаданнєм його совісти. Наколи авторитетна сила була справедлива і непогрішима, як він думав, то якжеж се

3)2 Kopen. 13: 8.

могло бути, що він не міг бути єї послушним? Слухати її, по його думці, значило грішити, ну, і чомуж се послущенство доводило знов до таких наслідків? Ось і питаннє, котрого він не міг розвязати; ось сумнів, котрий мучив його із дня на день. Одиноке розвязаннє сього питання було се, що священики церкви стали безбожними і уживали свого законного авторитету для незаконних цілий, як се було і за часів Спасителя. І се побудило його проповідувати другим той принцин, що ми повинні зділати своїм мірилом навчапнє св. Писання, наскільки воио понятне нашому розумови і відповідає нашої совісти, другими словами, що Бог, як Він говорить в Біблії, а не цермва, як вона говорить через сьвящеників, є непогрішимий провідиик". \*)

Коли по якомусь часі заворушенне в Празі устало, Гус повернув до свойої Віфлеємської каплиці і єще з більшою ревністю і відвагою зачав наново проповідувати Слово Боже. Вороги його рівночасно сильно робили проти него, але королева і многі із дворянства були його приятелями, а також много із народа стояли по його стороні. Многі, порівнюючи його чисту і возвишену науку і його сьвяте життє з низькими віронавчаннями, котрі проповідували папські приклонники, і з їх захланністю і роспустою, котрими вони відзначались, мали собі за честь стояти по стороні Гуса.

До сих пор Гус не мав помічників у його роботі, але тепер в ділі реформи до него пристав Ероним, котрий підчас побуту в Англії приняв ученнє Виклифа. Вони обидва від того часу були звязані в життю, а навіть смерть їх не розлучила.

Ероним відзначався великими здібностями, гарною вимовою і образованням, за що його дуже поважано, але знов Гус перевисшав Еронима що до твердости і сталости характеру. Його холоднокровний розсудок був тою уздою, що стримувала горячого Еронима, котрий з христіянською по-

<sup>3)</sup> Bezi, RH. 8, roz. 2.

корою піддавався йому і був йому послушний. При їх спільній роботі реформа скоро могла розвиватися.

Бог просывітив розум тих вибраних мужів так, що вони могли пізнати многі заблудження Риму. Але вони не дістали всього світла, котре Бог хотів дати світу. Помочию тих Своїх слугів Бог вивів Свій народ із темряви романизма. Але богато перешкод було, з котрими вони стрічались, і Він вів їх крок за кроком, ввиду того, як вони могли все те переносити. Вони не були приготовані від разу приняти стільки сьвітла. Як великий блеск південного сонця осліпляє тих, котрі через довгий час пробували в темноті, так і се сьвітло, наколи б їм дано було всьо, то би їх засліпило. Тому Він уділяв його постепенно його провідникам, в міру того, як нарід міг переносити його. Із століття в століттє повинні були слідувати вірні робітники, щоби вести народ все далі по дорозі реформації.

Раздор в церкви все продовжав ся. Три папи боролись тепер за першенство, і їх боротьба наповнила христіянство переступками і забуреннем. Не вдоволяючись проголошеннем прокляття, вони ще взялись до світського оружія. Всявий старався, де би ту добути оружія і звідки взяти наємників. Розуміється, на се треба було средств, і щоби дістати їх, то всі дари, посади і благословення церкви давались за гроші. В той самий спосіб священики, по приміру своїх начальників, вдавались до симонії і війни, щоби усмирити своїх противників і усилити свою власну власть. Кождого дня з великою смілістю Гус остро виступав проти огиди, котрої допускались в імя релігії, і народ, стоячий по його стороні, обвинувачував голову церкви, як причину нещастя, котре упадало на христіянство.

Знов місто Прага, здавалось, бути на краю кровавої боротьби. Як і перше, знов слугу Божого обвинувачували у тім, що він "тривожить Ізраїля". ') На місто знов упало проклятте, і Гус удалився до свойої рідні. Вірне

4)1 KH. Hap. 18: 17.

сьвідкуваннє, проголошение в його любимій Вифлеємській церкві мусіло замовчати. Він тепер мав появитись на більший видовні, щоб заговорити до всього Христіянства, заким зложить свою голову, як сьвідок правди.

Щоби ісцілити зло, яке нищило Европу, до Констанції був скликаний собор. По волі цісара Зигмунта той собор був скликаний одним із тих пап, що з собою воювали — Йоаном XXIII. Папа Йоан не хотів того собору, бо боявся, що викриють його поганий характер його пралати, також не ліпші від него що до моральности, як в загалі духовенство того часу. Але він не хотів спротивитися Зигмунтови.

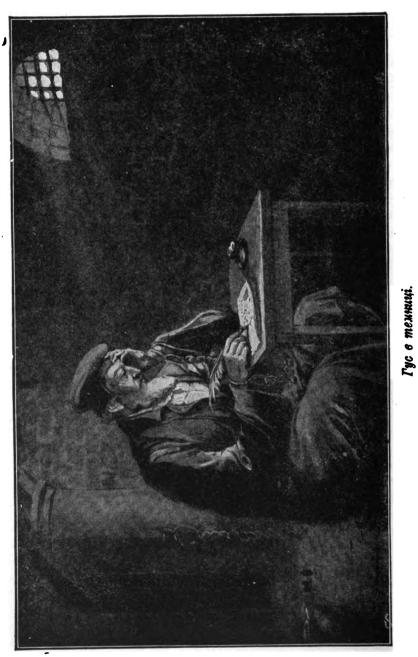
Головна ціль, яку мав той собор, було увільнити церкву від неладу і викоренити єресь. Тому два антипапи, а також ширитель нової думки, Іван Гус, були завізвані явитись на соборі. Папи, боячись за своє житте, не явились лично, але прислади своїх заступників. Папа, Йоан, що скликав собор, явився, але був дуже загурбуваний, підозріваючи цісаря, що він хоче в підступний спосіб позбавити його папськогопрестоля, тай ще боявся, що може бути оскаржений за ті неморальні вчинки, котрі понижали папську корону, а також за проступки, помочію котрих він дістав ту корону. Але все таки він торжественно в'їхав до Констанції, з великою парадою, окружений церковними достойниками і свитою придворних. Всьо духовенство і городські високі урядники в великою силою народа вийшли йому на зустріч, щоби повитати його. Перед ним несли св. дари, і богата одежа кардиналів і дворянства представляли великоліпне зрілище.

Між тим і другий подорожний зближався до Констанції. Гус знав, яка небезпека йому загрожує. Він попрощав ся із своїми приятелями, як би вже більше ніколи не мав їх бачити, і пустився в дорогу з тим чуттєм, що вона заведе його на костер. Не дивлячись на се, що він від Чешського короля дістав охоронне письмо і по дорозі дано йому єще друге

таке саме письмо від Зиґмунта, він все таки як би був певний, що йде на смерть.

В одному із своїх листів, писаних до своїх приятелів в Праві, він говорить: "Я виїзжаю, мої браття, в охороннею грамотою від цісаря, щоби здибати ся із своїми многочислепними ворогами..., але я надіюсь на Бога, свого могучого Спастеля, що Він задля Свойого обітування і ваших горячих молитв дасть мені мудрість і відвагу так, що буду міг опертися їм. Він дасть мені також Духа Свойсто Святого, щоби укрипити мене в правді, і з відвагою міг би йти назустріч спокусі, тюрмі і, наколи треба буде жорстокої смерти. Христос Сам страдав за Своїх внбраних, чи можемо ми дивуватись, що Він дав нам примір, для нашого спасення всьо перенести в терпіннем? Він Бог, а ми Його творення; Віп Господь, а ми Його слуги; Він творець покою, а ми мизерні смертельники, а все таки Він потерпів! Чому би і нам пе потерпіти, а іменно коли ті терпіння можуть послужити для нашого очищення? Тому, любимі, наколи моя смерть може послужити для Його прославления, то моліть ся, шоби воно скоро прийшло, і щоби Господь перебув зі мною і поміг мені терпіливо перенести всі болі. Але наколи мені суджено знов повернути між вас, то будемо молити ся Богу, щоби я не вернувся до вас з ганблячим пятном, то значить, щоби я не утаїв ні одної йоти свангельської правди, щоби браттям зіставити хороший примір для послідування. Ви, здаєть ся, не увидите мене більше в Празі, але наколи вже воля Всемогушого Бога позволить мені знов до вас повернути, то з білше укрипленим серцем будем ділати усьпіхи в пізнанню Його любови і Його закону".

В другім письмі до священика, що став учеником Євангелія, Гус в глубокою покорою говорить за свої помилки, і обвинувачує себе, що в вдоволеннем убирався в дорогу одежу і тратив час в пустих занятях. Опісля він додає слідуючі сердешні напоминання: "Нехай слава Божа і спасеннє дулі



[112]

ваймуть твою душу, а не доходи і богацтва. Остерігай ся украшати свій дім більше як твою душу, а передовсем звертай найбільшу увагу на духовную будову. Будь побожним і покірним у відношенню до бідних і не трать гроші на приняття і гостини. Наколи ти не постараєшся поправити своє життє і не відкажешся від достатків, то я боюсь, що тебе чекає кара, так як і мене... Ти знаєш мої навчання, так як ти дістав науку від мене від твого дітинства, тому не потребую тобі більше писати. На милость Господа нашого заклинаю тебе не наслідуй ні одної із моїх суєт, про котрі ти знаєш". На коверті письма він єще додав: "Заклинаю тебе, мій друже, не отворай письма, аж доки не дістанеш вістки про мою смерть".

Їдучи до Констанції, він всюди, де б не зайтов, бачив признаки поширення його науки. Нарід інтересувався дуже його роботою, і збирався гурмами, щоб повитати його, а в декотрих містах мійські начальники опроваджували його по вулицях.

Гусови по прибуттю до Констанції дана була цілковита свобода. До охоронної грамоти цісаря залучена була еще лична запорука безпеченства від папи. Але як страшна несправедливість, помимо всіх тих торжественних і неодноравових обіцянок, реформатора по коротким часі на приказ папи і кардіналів арештовано і вкинено до брудної і смердичої підземної діри. А опісля перевели його до обмурованого замку по другій стороні ріки Рену і там його держали в полоні. Однак папа не богато скористав із того віроломного поступку, бо невдовзі сам дістав ся до тої самої тюрми. Його обвинувачено перед собором за страшно погані проступки, кромі убійства, симонії і перелюбства, гріхи, за котрі не можна тут писати. За те йому вкінци відобрано тіяру себто корону папську, і замкнено у тюрмі. Антипапи також були скинені і вибрано нового папу.

8-G. Con.-Ukrainian

Хоч папа сам більше завинив у своїх проступках, як Гус, котрий хотів тільки реформи, однак той самий собор, котрий скинув папу, зачав угнітати реформатора. Увязненне Гуса спричинило велике обуреннє в Чехах. Визначні дворяне сильно запротестували проти тої ганебної роботи собору. Цісар, котрий неохотно позволяв на знехтованню охоронної грамоти, противився такому поступованню з ним. Але вороги реформатора були ненависні і рішучі. Вони скористали із упередження цісаря, і його страху та ревности відносно церкви, і ріжними доводами старались доказати, що вони не є обовязані дотрімати клятви єретику і людям, підоврілим в єреси, наколиб вони мали навіть охоронну грамоту від цісарів та королів. І тим способом вони взяли верх.

Ослабленого вязницею і хоробою, так як через вогкий і віпсутий воздух набавив ся зимниці, від котрої він мало не вмер. Гуса вкінци привели на собор. Закований в данцухи, він ставився перед цісарем, честь і вірність котрого служили йому вапорукою, що він оборонить його. Підчас довгих допитувань він твердо стояв за правдою, і в присутности зібраного духовенства і горожанських чиновників заявив торжественний і вірний протест проти зіпсуття пануючої врархії. Коли йому предложили одно із двох, або відречи ся від свого навчания, або не жити, він вибрав мученичу смерть.

Милость Божа піддержувала його. В часі суду, котрий продовжався за кілька тижнів, хоч він терпів дуже аж до його засудження, але душу його наповнив небесний спокій. "Я пишу се письмо", каже він до свого приятеля, "у вязниці, скованою рукою, завтра ожидаю свого смертного засуду... Коли ми з помочию Ісуса Христа знов стрітимось в будучім життю, ти довідаєшся, яким милостивим був Бог для мене, як сильно Він піддержував мене серед спокушення і терпіння".

У темниці він передвидів торжество правдивої віри. У своїх сновидіннях, перенесений назад до каплиці в Празі, де він проповідував Євангеліє, він бачив папу і епископів, стираючих образ Христа, що він нарисував на стіні. Видячи се, він сильно огірчився, але на другий день смуток його обернувся в радість, коли він побачив многих артистів, дуже занятих відновленнем того рисунку ще в красших кольорах, як перше був. Коли робота була вже скінчена, малярі, обернувшись до великої громади людей, що окружали їх, закричали: "Хай тепер прийдуть папи і епископи! Вони ніколи більше не зітруть їх!" Коли реформатор росказав свій сон, він ще додав: "Я вірю, що образ Христа ніколя більше не будуть стерати. Вони хотіли знищити його, але він буде нарисований у всіх серцях далеко лучшими проповідниками, чим я був". (Д'Обине, 1 кн., гол. 6).

В послідний раз привели Гуса на собор. Се було велике і блискуче зібранне — цісар, князі, цісарські післанники, кардинали, епископи, священики і величезна товпа, котра була свідком того памятного дня. Із всіх христіянських закутків зібрались свідки тої первої великої жертви, котра упала в довгій боротьбі, щоби забезпечити свободу совісти.

Коли Гусові предложили у послідний раз висказати своє рішеннє, він по другий раз відказався відречися, і з прошиваючим зором взглянувши на князів, котрих запорука безпеченства так безстидно була нарушена, він заявив, що сам добровільно явився на собор "під охороною і пікою присутного тут цісаря". Лице Зиґмунта почервоніло, коли очі всіх присутних звернулися на него.

Смертний вирок був проголошений, і церемонія деградації началась. Священики одягли осудженого в священичеські ризи. Взявши її, він сказав: "Нашого Господа Ісуса Христа на глум вбрано у білу одежу, коли Його мали запровадити перед Пилата". Коли Гусови знов казали відречи ся, він сказав, звернувшись до народу: "Як я можу рішити ся на се, а при тім дивитись на небо? Як я можу се зділати, дивлячись на товпу, котрій я проповідував чисте Євангеліє? Ні, я вважаю його блаженство висшим від сього марного тіла, котре тепер вбране є на смерть". Тоді зачали з него знимати одежу, одну часть по другій, при чім кождий епископ проголошав над ним прокляттє, звершаючи свою часть перемонії. Наконець наділи йому на голову вінець, або митру, на котрій були нарисовані погані фігури чортів з надписю: "Херезіярх (закоренілий єретик)". "У мого Господа Ісуса Христа", сказав він, "задля мене був терновий вінець на чолі, чомуж би і менї не надіти сей далеко лекший, хоч і поганійший, задля імени Його? Я приймаю його, і охотно приймаю".

Коли його в той спосіб вбрали, прелати передали його душу сатані. Гус піднявши свої руки до неба, воскликнув: "Я ж передаю свою душу у Твої руки, Ісусе Христе, Котрий відкупив мене".

Тепер передали його в руки съвітської власти і повели на місце страчення. Великанська товпа поступала за ним, сотки узброєних людей, священики і епископи в своїх дорогоцінних шатах і жителі міста Констанції. Коли його привязали до стовпа і вже всьо було готове, щоби запалити огонь, мученикови єще раз предложили спасти своє життє і відречи ся від своїх заблудженній. "Від яких заблудженній я маю відречи ся? Я призиваю Бога за сьвідка, що всьо, про що я писав і проповідував, має ціль спасти душі від гріха і погибели, тому я з радістю готов затвердити своєю смертю ту правду, котру я проповідував і про котру я писав".

Коли поломінь запалахкотіла вокруг него, він вачав сьпівати: "Ісусе, Сину Давида, помилуй мене!" І так сьпівав до тої пори, аж його голос зістав заглушений.

Навіть його вороги встревожились його геройським поведеннєм. Один із папських писателів, що описував смерть Гуса і Еронима, котрий опісля скоро умер, говорить: "Оба переносили смерть в найбільшою відвагою і спішили на костер, як би запрошені були на весілє, не видаючи ні одного ввука, щоби показував на їх терпіння. Коли поломінь запалахкотіла, вони начали сьпівати гимни, і навіть сила огня не могла застановити їх сьпіву".

Коли вже тіло Гуса зовсім було спалене, його попіл равом в землею, на котрій він лежав, був зібраний і вкинений до Рену, і таким способом занесений аж до океану. Його переслідователі надармо уявляли собі, що викоренили правду, котру він проповідував. Відай їм не снило ся, що попіл, ванесений того дня до моря, подібно, як верно, розсіяне по всій вемлі, видасть богаті жнива сьвідків правди в краях, еще до сих пор незнаних. Голос, котири чути було на соборі в Констанції, відбився, і відголос його дався чути у всіх будучих поколінях. Гуса більше не стало, але правда, за котру він умер, ніколи не загине. Його примір віри і постоянности розбудив многих, що, не зважаючи на муки і смерть, рішучо обставали за правдою. Його засуд показав цілому світу віродомство і бругальність Риму. Але вороги правди не знали. що, стараючись викоренити правду, вони лиш помагали тим ділу.

Але ще другий мученнчий стовп був заложений в Констанції, і кров другого мученика повинна буда сьвідкувати за правду. Коди Гус при своїм від'їзді прощав ся з Еронимом, послідний напоминав його бути відважним і непохітним, заявляючи, що в случаю, накоди йому буде грозити небезпека, він сам сейчас поспішить йому з помочію. І коди його вірний ученик дізнався, що Гуса увязнили, він готов був сповнити свою постанову. Без всякої охорони, з одним провідником він відправив ся в Констанцію. Після свого прибуття він бачив, що наразився тільки на небезпеку, так як він нічого не міг зробити, щоб освободити Гуса. Він чим скорше втік із міста, але на дорозі його здапано, заковано в данцухи і навад привели його вояки до Констанції. Коди тільки появив

ся на соборі, то єще не вспів відповісти на свої обвинення, а вже дали ся чути голоси із всіх боків: "На костер його, на костер!" Його сейчас схватили і вкинули до брудної і вонючої пивниці і давали йому тільки хліб і воду. По кількох місяцях тяжкої вязниці Ероним небезпечно заболів, і його вороги, боячись, що смерть вирве його із їх рук, почали з ним обходитися лагіднійше, не дивлячись на те, що він оден рік уже перебув у вязниці.

Смерть Гуса не мала того вислідку, на який надіяли ся сторонники папи. Нарушеннє охоронної грамоти спричинило велике обуренне, і собор постановив, замість того, щоб спалити Еронима, примусіти його, аби відрікся всього. Напочатку його увязнення він страшно терпів, і смерть для него була б нічим в порівнанню з тим страшним терпіннем. Але тепер, ослаблений болізню, спричиненої жорстокою тюрмою, муками, страхом і сумнівами; розлучений із своїми приятелями і застрашений смертію Гуса, духовні сили оставили Еронима і він рішився вкінци піддатися. Він приобіцяв, що буде придержуватися католицької віри і признає справедливість собора в осудженню науки Виклифа і Гуса, в винятком "святих правд", котрих вони навчали.

В той спосіб Ероним старався заглушити голос совісти і вратувати себе Але на самоті, в тюрмі йому показалось яснійше, що він зділав. Йому пригадалися відвага і вірність Гуса в противенстві із його власним відреченням ся від правди. Він роздумував о своїм Божеським Учителю, Котрому він зобовязав ся служити, і Котрий ради него потерпів смерть на хресті. Перед своїм відреченням, він у всіх своїх страданнях знайшов утіху в увіренню Божої милости, а тепер гризота совісти мучила його душу. Він знав, що він мусить відречися ще не від одного, заким погодить ся з Римом. Дорога, на котру він вступив, могла запровадити його до цілковитого відпадення. І він рішивсь: ні ва що не відречи ся свого Господа.

Невдовзі його знов повели на собор. Його послушенство не вдоволило судіїв. Їх кровожадність, єще більше роздражена смертію Гуса, захотіла нових жертв. Тільки тоді Ероним міг уратовати собі життє, наколиб відрік ся правди. Але він постановив потвердити свою віру і пійти слідом за своїм братом в мученичестві на костер.

Він відкинув своє попередне відреченне і, приготований на смерть, торжественно заявив, щоб йому позволено Воючись наслідків його слів, пралати заборонити себе. жадали, щоб він відразу або потвердив, або заперечив те. о що його обвиняють. Ероним запротестував проти такої жорстокости і несправедливости. "Триста сорок днів ви держали мене запертим в страшній тюрмі", сказав він, "в бруді і смороді і в крайнім недостатку. Після того мене вивели і привели сюди перед вас, що слухаете моїх смертельних ворогів, а мене не хочете вислухати. Наколи ви в самій річи хочете бути мудрими, то дивіться, щоб ви не провинились проти справедливости. Що знов дотичить мене, то я тількя бідний смертельник; моє життє малозначне і, наколи я вас перестерігаю від несправедливости суда, то ділаю більше ради вас, чим ради себе".

Його просьба наконець була вислухана. В присутности своїх судіїв Ероним упав на коліна і молив ся, щоби Божий Дух цілковито завладів його думками і словами, щоби він нічого такого не говорив, щоб противило ся правді і не було достойне свого Учителя. На нім в той день сповнилось обітовання Боже для Його первих учеників: "І водитимуть вас перед старших та перед царів за мене... Як же видавати муть вас, не дбайте про те, як і що вам казати; бо дасть ся вам того часу, що вам казати. Не ви бо промовляти будете, а Дух Отця вашого промовляти ме в вас". ")

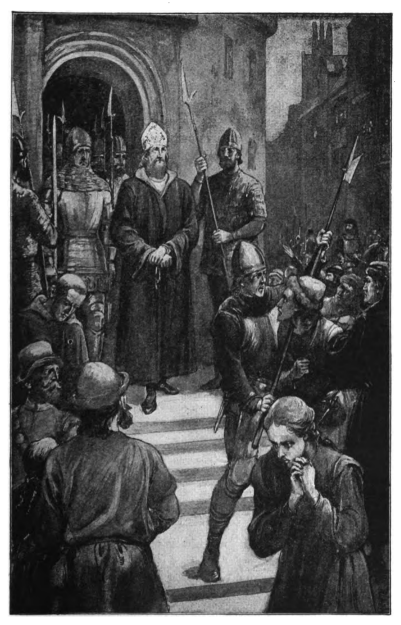
Слова Еронима взбудили навіть в його ворогів здивованне і зачудованне. Цілий рік він був замурований у темниці, де він не міг ні читати ані навіть видіти, в невиносимих ті-

\*) Mar. 10: 18-20.

лесних страданнях і душевнім страху. Але помимо того, він приточував докази з такою ясністю і силою, як би він спокійненько за цілий час віддавався науці. Він вказав своїм слухачам на довгий ряд святих мужів, котрі були засуджені несправедливими судями. Майже кожде покоління має таких представителів, що хотіли піднести народ свого часу, котрих за те докоряно і виключано, а в пізнійших часах знов признавано їх і віддавано їм почести. Навіть самого Христа несправедливий суд осудив, як лиходія.

При своїм відреченню Ероним признав судям справедливість, що судили праведність Гуса, а тепер жалував того і свідкував о невинности і святости мученика. "Я знав Івана Гуса з дітинства", сказав він, "він був оден з найсвятійших мужів, справедливий і святий, і його осудили помимо його невинности... Я також, я готов умерти. Я не боюсь мук, котрі готовлять мені мої вороги, і ті свідки, що свідчать ложно проти мене, дадуть отвіт колись за свої брехливі свідоцтва перед великим Богом, Котрого ніхто не може обманути".

Обвиняючи себе за свое власне відреченне. Ероним говорив дальше: "Із всіх моїх гріхів, котрі я поповнив із самого мого дітинства, ні оден не тяжить так на моїй душі і не вадає мені тільки гіркого жалю, як той, в котрім я провинився на тім фатальнім місци, коли я годився на ганебний васуд Виклифа і святого мученика Івана Гуса, мого учителя. Так, я каю ся в пілої душі і ві страхом заявляю, що я так нивько духом упав, коли я із страху перед смертію, прокляв його науку. Тому я молю Всемогучого Бога, щоби Він мидостиво простив мені мої прогрішення, а іменно той гріх. оден в найбільших". Показуючи на своїх судіїв, він рішучо ваявив: ..Ви осудили Виклифа і Гуса не тому, що вони потрясли наукою церкви, але прямо тому, що вони напятнували безвстидні діла духовенства — роскіш, гордість і всі пороки пралатів і священиків. І все те, що вони говорили, в чиста і незбита правда, котру я вповні признаю".



Еронима провадять на місце мук. "Його очі звернені були на Христа, і смерть йому не була страшна".

[121]

Він далі не міг говорити, бо пралати, дрожачи від злости, закричали: "Нам не треба дальших доказів! Перед нашими очима стоїть найзавзятійший еретик!"

Не страхаючись того, Ероним відповів: "Чи ж ви думаєте, що я боюся смерти? Ви через цілий рік держали мене в страшній темниці, страшнійшій від смерти. Ви обходились зі мною гірше як з бісурманом, жидом або поганнном, моє тіло гнило і відпадало від костий, а я не жалуюсь, бо жалуватись не годиться чоловікови з серцем і відвагою, лиш я дивуюсь, що могли так по варварськи обійтися з христіянином".

Знову піднялась буря гніву. Еронима незабаром забрали у темницю. Між присутними однак були і такі, на котрих слова його зробили велике вражіннє і котрі хотіли спасти його життє. Високі духовники відвіджували його і радили йому, щоб піддався соборови. Обіцювали йому дати велику нагороду, наколи не буде виступати проти Риму. Але подібно свойому Учителю, коли Йому була предложена слава світа сего, реформатор стався непохитним.

"Переконасте мене в моїх заблудженнях із св. Писання", сказав він, "і я відречу ся".

"Св. Писанне! Чи має всьо бути суджено після св. Писання?" сказав оден із його кусителів. "Хто може поняти його, заки церков не обяснить його?"

"Чи має ся вірити людським переказам більше, як Євангелію нашого Спасителя?" відповів Ероним. Ап. Павло напоминав тих, до котрих писав, щоби не слухали людських переказів, але казав: "Прослідіть писання".

"Єретик", відповідь була, "жалую, що я тільки слів витратив на тебе. Я виджу, що тебе побуджає діявол".

Невдовзі після того прочитано йому смертельний вирок. Його повели на те саме місце, де закінчив життє Гус. По дорозі він сьпівав, і лице його ясніло від радости і спокою. Його очі були звернені на Ісуса і смерть вже йому не була страшна. Коли помічник ката, котрий хотів запалити костер і пішов поза нього, мученик сказав: "Іди сьміло наперед і запали огонь перед моїми очима. Наколи б я боявся, то мене не було би тут".

Послідні слова, висказані через него, коли поломінь охватив його, була молитва. "Господи, Всемогучий Боже", взивав він, "змилуйся надомною і прости мені мої согрішення так як Ти знаєш, що я всегда любив Твою правду". Його голос замовк, але його уста продовжали рушатися, як в молитві. Коли огонь зробив свою роботу, потім попіл мученика разом з землею, на котрій він лежав, був зібраний, і подібно як попіл Гуса, вкинений до ріки Рену.

В той спосіб згинули вірні проповідники Слова Божого. Але світло тих правд, що вони проповідували, світло їх гаройського приміра, не могло бути загашене. Як сонце не можна навернути у його бігу назад, так і свитанню дня не можна перешкодити, котре як раз тоді зачалось на світі.

Смерть Гуса спричинила великий гнів і страх в цілим Чешськім краю. Весь народ переконаний був, що він упав жертвою попівської зради і цісарського віроломства. Про него говорили, що він був вірним учителем правди, і собор, котрий осудив його на смерть, прямо замордував його. Його наука тепер звернула на себе більшу увагу, як ніколи перше. Твори Виклифа в наказу папи були спалені. Але богато із них люде сховали і тепер наново зачали їх читати разом в Біблією або частями, котрі народ міг добути собі. Тим способом началася реформована віра.

Убийці Гуса ніяк не могли дивитись на торжество його діла. Папа і цісар злучились, щоби здавити той рух, і Зигмунт вислав своє військо до Чешського краю.

Але появився один освободитель Жишка, котрий в короткім часі по виновідженню війни стратив зір, однак він був оден із здібнійших полководців свого часу і він проводив Чехами. Уповаючи на снлу Божу і справедливість свого дїла, той народ ставив опір найсильнійшій армії, яка воли була вислана проти них. Знов і знов цісар посилав сьвіже військо, котре завсігди було побите. Гусити не боялися смерти і ніхто не міг постояти з ними в боротьбі. По кількох дітах війни хоробрий Жишка умер, а його місце заняв Прокоп, котрий також був хоробрим і здібним полководцем, і в декотрих відношеннях ще більшим вождем.

Так як сліпий вояк умер, то вороги Чехів думали, що тепер прийшов спріяючий час дістати всьо назад, що вонн стратили. Тепер папа оголосив хрестовий похіл. У всіх закутках Европи, де папа мав своїх сторонників, гуртувались дюде і вбирали гроші, амуніцію і готовились до великого походу. Цілі товпи горнулись під папське внамя, наліючись, що аж тепер Гуситським еретикам буде конець. Певна побіди, армія впала до Чех. Народ зібрав ся, щоби відбити її. Обидві армії йшли проти себе, доки їх розділяла ріка. Союзників о много було більше, як Гуситів, але замість того, щоби сьміло іти вперед і вдарити на ворога, вони відраву, як вкопа-Якийсь таінственний страх опанував цілу товпу. Навіть без одного удару меча могутні полчища нараз розсіялись і начали на всі боки втікати. Велике число із них тоді поубивали Гусити, і забрали майже всі военні припаси, так що та війна замість привести біду на край, вона ще збогатила його.

За кілька літ пізнійше оден із нових пап знов зорґанізував хрестовий похід. Як і перше із всіх сторін Европи,
де лиш папство мало силу, готовились люде до походу. Ріжними обіцянками зваблювано людей до того небезпечного підприємства. Кождому хрестоносцеви обіцяно простити всякі
проступки. Всім погибшим на війні обіцяно нагороду в небі, а позіставшим осталась честь і слава із поля битви. Знов
вібрано величезні полчища, котрі, перейшовши границю,
увійшли до Чех. Колн прийшли близше, тоді Гуситські війська відступили і тим способом позволили ворогови зайти

глубше в край, щоб він навіть думав, що вже побідив. Але се був лиш такий маневер зі сторони Гуситського вожда, щоб заманити як найдальше ворога, а опісля несподівано напасти на него, коли буде добра нагода. І так Прокопий нараз заставив свої полки, і з цілою силою вдарив на ворога. Коли папське військо почуло шум зближаючогося війська, на них напав великий страх. Князі, полководці і прості вояки зачали кидати оружів і втікати на всі сторони. Надармо папський післанник, бувший вождом того полчища, старав ся назад зібрати перестрашені полки. Але помимо його усильних старань, не помогло нічого. І знов Гусити побідили ворога, забравши велику силу добичі.

В той спосіб уже по другий раз без найменшого удару меча величезна армія, складаючася із самих хоробрих, спосібних і знаменито вишколених і вооружених вояків, була побита через далеко слабшу армію, що складалася із пезнаної до сих пор невеликої нації. Тут була дійсно Божа сила. Хрестоносців опанував надприродний страх. Той, що втрутив Фараона з його полчищами у Червоне море, примусів Мідіянів втікати від Гедеона з його трома сотками людей, в одну ніч зломив силу і гордість Асирійців, — і тепер простер Свою руку, щоби знищити силу ворога. "Тоді злякались вони, хоч страху не було, Бог бо розсипле кості того, хто став облогом проти тебе. Ти осоромив їх. Бог бо відкинув їх". О

Вкінци, коли папські вожди не могли побідити їх силою, тоді взялись за дипльоматію. Вони згодились на договір, котрий на око забезпечував свободу Чехам, але в дійсности укривав в собі власть Риму. Чехи подали чотирі точки, як услівя мира з Римом: свобідне проповідування Біблії, право уживати хліба і вина при причастію і рідної мови в богослуженнях; виключення духовенства із всіх світських урядів і світської власти, і в случаї переступлення, — горожанського суду над духовенством, так само як і над світськими людь-

4) IIcar. 53: 5.

ми. Папська власть вкінци агодилась приняти ті чотирі точки, але під услівем, що право обяснення як се має робитися належить до церкви. І так була заключена умова, і Рим хитростію і обманством добив ся того, чого не міг добитися оружем, бо толкуючи Біблію і Гуситські писання на свій лад, він перекручував їх значінне, приноровлюючи їх до своїх власних цілий.

• Більша часть Чещського народу, коли побачила, що тим вони запропастили свою свободу, не пристали на сю умову. Повстали між ними ріжниці, котрі спричинили боротьбу і розлив крови. У тій боротьбі згинув благородний Прокопій, і свобода Чехів пропала.

Зигмунт, зрадник Гуса і Еронима, тепер зістав королем Чехів, і не зважаючи на дану клятву піддержувати права чешського народу, він приступив до запровадження папства. Але на тім, що був великим поклонником Риму, він не богато зискав. За двайцять літ його життє було переповнене і роботою і страхом. Його полчища були ослаблені і його скарбниця вичерпалась після довгої і некористної війни. Панував лиш оден ріг і умер, припровадивши своє королівство до горожанської війни, а потомство своє до ганьби.

Ворохобні, боротьба і розлив крови все продовжались. Чужі війська знов нападали на чешський край і внутрішня незгода не переставала нищити край. Тих, що зістали вірними Євангелію, переслідувано і убивано. Так як їх попередші браття, заключаючи умову в Римом, приняли його заблудження, а ті, що тримали ся старої віри, зосновали осібну церкву під назвою "злученого братства". Той крок навів на них ненавість всіх кляс. Але їх твердість зістала непохитнэ. Примушені шукати охорони в лісах і печерах, вони завсігди збирались, щоби читати Слово Боже і помолитись Йому.

Через післанців, котрих потайки висилали в ріжні сторони, вони довідались, що тут і там находяться сторінники правди, одні у тім, а инші в другім місці, котрі також, як і вони, були переслідовані; дальше, що в Альпах вже давно є церква, котра зосновалась після правил св. Писання. Та вість була для них великою радістю і начались письменні зносини з Вальденцями.

Вірні Євангелію Чехи надіялись на ранок після довгої ночи переслідовання, навіть в найтемнійший час, дивились на небо, як ті люде, що ожидають свитання дня.

"На їх судьбу випали люті дні, але вони затямили собі слова виречені з початку Гусом, а опісля повторені Ероншмом, що минеться століттє, доки наступить той день. Ті слова для Гуситів були тим самим, що слова Йосифа колінам Ізраїля в домі неволи: "Я вмираю, але Бог посітить вас і виведе із вемлі в землю, о котрій клявся Авраамови". В 1470 році переслідованнє устало і наступив час більше менше спріяючий. Коли "наступив кінець століття, було двісті церквів ,злученого братства" на Чехах і в Моравії. Стільки уцілило від страшного огню і меча і дочекалось вкінци святання дня, предсказаного Гусом".





## ГОЛОВА — VII.

## ВІДЛУЧЕННЄ ЛЮТРА ВІД РИМУ.

Між тими, котрі були покликані, щоб вивели церкву із папської темряви на більше сьвітло чистої віри, перше місце занимає Мартин Лютер. Ревний, горячий і вірний, не страхаючись нікого, кромі одного Бога, і не ўзнаючи ніякої иншої підвалини для релігійної віри, кромі св. Писання, Лютер був чоловіком свого часу, через котрого Бог звершив велике діло для реформації, церкви і просвіти цілого світа.

Подібно як і перші вістники Євангелія, Лютер походив із бідної мужицької родини. Свої дітячі літа він провів в убогім домі німецького селянина. Його отець працював в углековах і заробляв на стільки, що міг його давати до школи. Він конче хотів, щоб його син зістав адвокатом, а Бог знов хотів, щоб він був будівничим великої святині, котратак поволи будувалась через цілі століття. Труди, недостатки і строга дісципліна були школою, у котрі безконечна мудрість приготовила Лютра для великого діла в його життю.

Отець Лютра був рішучого і діяльного духа і твердого характеру, честний, сьмілий і отвертий. Він був вірний в виконаню своїх обовязків, які би там наслідки з того не були. Він своїм здоровим розумом з недовірєм дивився на монашество, і дуже був незадоволений, коли Лютер без його дозволу вступив до монастиря. Два роки минуло, заким він погодився із своїм сином, але його погляди все остались ті самі.

[128]

Родичі Лютра звертали велику увагу на вихованне і образованне своїх дітей. Вони старались поучити їх в правді Божій і розвивати в них христіянські чесноти. Нераз в присутиости сина отець молився за него, щоби він не забував імени Господнього і щоб колись поборював Його правду. Всяку вигоду, котру приносило їм їх роботяче житте, обертали на моральне і душевне образованне. Їх старання, щоб виховати свої діти для побожного і трудолюбивого життя, були серіозні і сталі. В своїй рішучости і твердости вони часами були за дуже строгі, але сам реформатор завважав, що коч вони в декотрих відносннах і помилялись, а все таки їх вихованне васлугувало більше на похвалу, як на нагану.

В школі, до котрої Лютер вступив дуже вчасно, з ним обходились дуже строго. Його отець був дуже бідний, так що коли Лютер перенісся до школи в друге місто, то мусів заробляти собі на удержаннє сьпівом, ходячи від одних дверей до других, і часто голодував. Пануючі у той час темні і забобонні поняття про релігію наповняли його страхом. Ночию він ішов спати з тяжким серцем; з страхом дивився він у темну будучність, і коли думав про Бога, то чогось дуже боявся, бо він представляв собі Бога, як строгого і немилосердного суддю і жорстского тирана, а не як любячого отця.

Але все таки Лютер у такому великому розчарованню рішучо ішов вперед до високої ціли морального і духовного звершення, до котрого стремилась його душа. Він жаждав внання, і його серіозний, практичний розум ліпше любив щось сталого і пожиточного, як хвилевого і поверховного.

Коли йому було вже вісімнайцять літ, він поступив на університет в Ерфурті, і положенне його було більше спріяюче і надія більша, як в перших літах його молодости. Його родичі своєю пильною працею заощадили вже на стільки гроша, що були в змозі помагати йому в дальших науках. Також вплив розумних приятелів розвіяли його сумні вра-

жіння із його початкового навчання. Він тепер взявся до читання і студіювання лучших писателів і обогачав свій розум гарними і здоровими думками. Навіть при суровій дісципліні своїх первих учителів він вже тоді показував свою велику здібність, і при спріяючих обставинах дух його скоро розвивався. Знаменита память, жива сила воображення, надзвичайний талан і пильність до науки приготовили йому перше місце між своїми товаришами. Завдяки його духової дісципліні, розум його дозрівав, духовиа діяльність його розвивалась, бистрість поняття побільшалась і він став цілковито приготованим до житєвої боротьби.

Страх Господень замешкав в серці Лютра і приспособив його держати ся твердо задуманних намірів, а також довів його до глубокої покори перед Богом. Він завсігди чув себе в зависимости від Божеської помочи і кождий день начинав молитвою, а між тим його серце завсігди було звернене до Бога, благаючи в Його помочи і опіки. "Се дуже добре молити ся", часто говорив він, "лучше о половину від студіювання". ¹)

Коли одного разу Лютер переглядав в университенькій бібліотеці книги, він знайшов латинську Біблію. Такої книги він ще ніколи не бачив. Він навіть не знав, що є така книга. Перед тим у загальному богослуженню він чув відривки із Євангелія і послання, і думав, що се є цілий зміст Слова Божого. Тепер він по перший раз побачив цілу Біблію. З мішаним чувством побожности і здивовання він перевертав картку за карткою сьвяті сторінки; серце у него билось, коли він читав слова життя, перестаючи тут і там, говорячи: "О, наколи б Бог дав мені самому таку книгу!" Ангели небесні окружали його і лучі світла в престола Божого відкривали його розумови сокровища правди. Він завсігди боявся образити Бога, і тепер, як ніколи перше, ним завладіла глубока сьвідомість його гріховного стану.

Серіозне желаннє освободити ся від гріхів і примирити

<sup>1)</sup> Д'Обине, ки 2, гол. 2.

ся з Богом наконець змусіло його вступити до монастиря і посвятити себе монашеському життю. Тут від него жадали, щоб він сповняв дуже просту і тяжку роботу як невільник, і щоб ходив від хати до хати за жебраним хлібом. Він вже був у тім віці, коли його повинні вже поважати і цінити, але він терпеливо зносив ту покору, віруючи, що вона конче потрібна задля його гріхів

Кожду минуту, яка в него оставалась після сповнення його щоденної роботи, він посвячав науці. Його час так був вирахований, що навіть спати і їсти не мав коли. З найбільшим уподобанням він передовсем читав Слово Боже-Він найшов Біблію, котра буда прикована до монастирської стіни і часто заглядав до неї. Чим більше він почував ся до гріховности, тим більше він своїми власними ділами старав ся дістати прощенне і спокій. Він провадив дуже строгий спосіб життя, постом, чуваннем і бичуваннем, хотячи поскромити тим свою натуру, від котрої не могло його увільнити монашеське житте. Він не відтягався від ніяких жертв, помочию котрих міг би набути чистоту серця і щоб життє його подобалось Богу. "Я в самій річи був побожним монахом", говорив він опісля, "і так вірно сповняв всі приписи ордена, що навіть се трудно виразити словами. Наколиб котрий нибудь із монахів через свою монашеську роботу міг собі васлужити на царство небесне, то я, без сумніву, мав би право на се. Наколиб я ще дальше продовжав поступовати так, то мої муки довели би мене до смерти". 1) В наслідок сього мучення він стратив силу і страдав судорогами і обмороками з котрих вже ніколи не міг цілковито вилічитися. Але не дивлячись на ті всі терпіння, його замучена душа не находила ніякої полекши. Вкінци се допровалило його по пілковитого отчаяння.

Коли Лютрови здавалось, що вже всьо страчене, Бог дав йому приятеля за помічника. Побожний Стаупіц відкрив Лютрови Слово Боже і радив йому відвернути свою увагу від

<sup>2</sup>)Д'Обине, кн. 2, гол. 3.

себе самого і вічної кари за нарушеннє закону Божого, а дивитись на Ісуса, Спасителя, що прощає гріхи. "Замість того, щоби гризти ся своїми гріхами, кинься в обятя Спасителя. Надійся на Него — на праведність Його життя, на примиреннє в Його смерти. Слухай Сина Божого. Він стався чоловіком, щоби тобі показати, що Він любить тебе. Люби Його, тому що Він полюбив тебе перше". ) Так говорив той вістник правди. Його слова зробили велике вражіннє на душу Лютра. Після досить довгої боротьби з заблудженнями він пізнав правду, і спокій запанував в його засмученій душі.

Лютер вістав священиком і взяли його з монастиря за професора до Виттенберського університету. Тут він посвятився науці св. Писання в старинних мовах. Він почав читати лекції з Біблії і Псалтира; Євангеліє і послання обясняв народови, котрий дуже радо слухав його. Стаупіц, його друг і настоятель, заохочував його, щоб проповідував Слово Боже із перковної катедри. Лютер з початку відтягав ся, бо чув себе не достойним говорити до народу в Христовім іменч. Тільки після довгої внутрішньої боротьби він згодив ся на просьбу приятелів. Він показався, що знаменито знає св. Писанне і милость Божа осінила його. Його красномовство приковувало слухачів і ясність і сила, в якою він обясняв правду, переконували їх розум, між тим його горяча мова трогала їх серця.

Лютер все еще оставався вірним сином папської церкви і ніколи не думав про те, щоби він міг бути ким-нибудь другим. По Провідінню Божім він постановив бути в Римі. Він пустився в подорож пішки, відвідаючи по дорозі монастири. В одному із італіянських монастирів він дуже зачудовав ся, коли побачив там богацтва і всякі роскоши. Дістаючи князівські доходи, монахи мешкали в препишних покоях, одівались в богаті і дорогоцінні одежи: жили собі по великопанськи. З болем серця Лютер порівнував се з самовідреченнєм

<sup>3</sup>)Д'Обине, кн. 2, гол. 4.

і бідностю свого власного життя, і його думки тепер помі-

В кінци він побачив здалеку місто на семигорбках. Тронутий до глубини душі, він кинувся на землю і воскликнув: "Святий Риме, я витаю тебе!" Він увійшов до міста, відвідав церкви, прислухувався оповіданням за чудеса, котрі повторялись священиками і монахами, і брав участь у всіх приписаних церемоніях. Всюди він бачив зрілища, котрі наповняли його здивованнем і страхом. Він бачив, яка несправедливість панувала між всіма клясами духовенства. Із уст прадатів йому приходилось чути неприличні жарти, а їх страшна безбожність, навіть в часі богослуження, зробила на него луже погане вражінне. Находячись між монахами і горожанами, він всюди бачив марнотравність і розпусту. Куди би він не повернувся, він, замість святости, находив вневажание святих річей. "Не можете навіть повірити", писав він. "які гріхи і погані діла діють ся в Римі; треба бачити і чути, щоби повірити, так що люде говорять, наколи є пекло, то Рим певно збудований на нім. Се пропасть, із котрої всі гріхи виходять". 1)

В своїм декреті папа обіцяв відпущення гріхів всім тим, котрі на колінах вийдуть на гору по т. з. Пилатових сходах, про котрі говориться, що наш Спаситель зійшов по них, виходячи із римського верховного судилища, і що вони якимсь чудом були перенесені із Єрусалиму до Риму. Одного разу і Лютер з великою набожностю ліз по тих сходах, аж нараз голос подібний до грому, здавалось, дався чути йому: "Праведний вірою жив буде". °) Зі встидом і страхом він скочив на ноги і втік із того місця. Той стишок із св. Писапня для него ніколи не втратив свойої сили. Від того часу, як ніколи перше, він побачив обманчивість надії на людські вчинки, щоб добути собі спасення, і конечність сталої віри в заслуги Христа. Його очі отворились і вже ніколи більше не запруть ся, що дотичить омани папства. Коли він відвер-

4)Д'Обине, кн. 2, гол. 6.

<sup>5</sup>) Римя. 1: 17.



нув своє лице від Риму, і серце його відвернулось, і від того часу началось його відлученнє, аж доки не була пірвана всяка звязь з папською церквою.

Після свого повороту із Риму Лютер дістав дипльому доктора богословія від Виттенберґського университету. Тепер він був знов свобідним і міг більше як коли небудь перше посвятитися студіюванню св. Писання, котре він полюбив. Він постановив собі по всі дні свого життя старанно студіювати Слово Боже, і проповідувати його совістно, а не ізречення і доґми пап. Тепер він більше не був простим монахом або професором, але повномочним вістником Біблії; він був покликаний пасти стадо Боже, жаждущих і прагнущих правди. Він рішучо заявив, що христіяни не повинні принимати ніякої иншої науки, кромі тої, що основується на авторитеті Біблії. Ті слова підтяли із самого кореня верховную папськую власть. Вони містили в собі живий принцип реформації.

Лютер переконався в тім, що небезпечно є ставити людські теорії висше Слова Божого. Він остро виступав проти розумовання гуманистів і противився фільозофії і богословю, котрі так давно мали пануючий вплив на народ. Він відкинув їх науку не лиш як невартну, але і шкідливу, і старавсл відвернути увагу своїх слухачів від фальшивого розумовання фільозофів і богословів, і звернути на вічну правду, яку голосили пророки і апостоли.

Дорогоцінну вість він приніс людям, котрі з великою увагою слухали слів, що виходили із його уст. Ніколи вще вони не чули щось подібного. Весела вість про любов Спасителя, надія на прощеннє і покою через його примирячу кров, урадовали їх серця і взбудили в них безсмертну надію. В Виттенберзі засвітилось світло, лучі котрого дійшли до найбільше віддалених частий світа і до кінця збільшались у своїй ясности.

Але світло і темрява не згаджаються одно з другим.

Між правдою а заблудженням є вічна борба. Піддержувати і боронити одно значить нападати і опрокидати друге. Наш Спаситель сам заявляє: "Не упокій прийшов я принести, а меч". \*) Так і Лютер сказав кілька літ після запровадження реформації: "Бог не провадить мене; Він жене мене напсред. Я сам не маю власти над собою. Я охотно жив би в спокою, але щось пхає мене до неспокою і революції". \*) Тепер він вже дійшов до того, що міг взятися до боротьби.

Католицька церква провадила торговлю Божою милостю. Столи міняльників о поставлені були біля вівтарів, а у воздусі чути було голоси продаючих і купуючих. Під предлогом назбірати гроший на будову церкву св. Петра і Павла в Римі, силою папського авторитету була запроваджена всенародна продажа індульгенції (відпущеннє гріхів). Ціною проступків мала вибудуватися святиня для хвали Божої, отже бі угольний камень положений був несправедливими средствами. Але як раз те средство для возвеличення Риму повинно бути смертельним ударом проти його сили і величія. А іменно побудило найбільше енергічних і рішучих противників папства і запровадило їх до тої боротьби, котра потрясла напським престолом так, що мало папі тіяра з голови не впала.

Монах, іменем Тецель, назначений був на те, щоб заняв ся продажою індультенції в Німеччині. Се була людина дуже низького характеру, на котрім тяжила вина за всякі проступки, що до людського і Божого закону, але наколи увільним його від заслуженої кари, то йому за те препоручено перевести користолюбиві і безсовістні пляни папства. Тепер ще з більшою безличностю допускався ріжних несправедливостей і оповідав за ріжні чуда, щоби ошукати темний, легковірний і забобонний народ. Але наколи б вони знали Слово Боже, то не дали би себе так легко ошукати. Але від них забрали Біблію тільки для того, щоби затримати їх під папсь-

\*) Мат. 10: 34. ')Д'Обине, кн. 5, год. 2. ') Мат. 21: 12.

кою властю, і щоб побільшали силу і богацтво честолюбивих єї представителів.

Коли Тецель входив до якого-нибудь міста, перед ним ішов післанець, котрий кричав: "Ласка Божа і святого отцитепер у ваших воріт". ") І народ ішов на зустріч тому богохульному обманщикови, як самому Богови, Котрий буцім то війшов із неба. І та безвстидна торговля запроваджена була в церкви, Тецель із катедри прославляв індульгенції, як найціннійший дар Божий. Він обясняв, що силою того відпущення, всі гріхи, котрих купець хоче єще допуститися, простяться йому і що навіть в покаянню часами того не можна дістати. Мало сього, він єще увіряв своїх слухачів, що індульгенції мають силу спасати не лиш живих, але навіть померших, що "треба лиш забренчати грішми на споді у скрині, а душа вже вискакує із пекла".

Коли Симон хотів купити в апостолів силу творити чуда, то ап. Петро сказав йому: "Нехай срібло твоє з тобою буде на погибель, бо дар Божий думав еси за гроші здобути". ") Але до Тецеля тисячі покупців приходило. Золото і срібло лиш котилось до скрині. Ласку, котру можна було купити за гроші, діставалось лекше, як се, що дістається при покалиню, вірі, або ревному старанню ставити опір гріхови, щоби побідити його.

Учені і побожні люде католицької церкви противились науці о індульґенціях, і було богато таких, котрі не вірили в такі річи, що противляться розумови і откровенню. Ні оден епископ не осьмілився запротестувати проти тої несправедливої торговлі, але душі людські почали бути неспокійними, і многі серіозно питали себе, чи не очистить Госпедь свойої церкви якимсь иншим способом?

Лютер, хоч ще був вірним приверженцем папства, ввиду тої богохульної роботи продавців відпущення, таки добре настрашився. Многі із його церкви купували для себе індультенції, і приходили до свого духовника, признавались до ріж-

•)Д'Обине, кн. 3, гол. 1.

10)Діян. 8: 20.



ного рода гріхів і ожидали оправдання не для того, щоб вони каялись і хтіли поправитися, але на підставі індультенпії. Лютер не хотів сповідати їх і перестерігав їх, що вони погибнуть у своїх гріхах, накоди вони не покають ся і не вмінять свого життя. З великою обавою вони приходили до Тецеля і доносили йому, що їх духовник відкидає його письма, а декотрі навіть осьмілились і зажадали, щоб їм гроші Монаха се дуже розгнівало. Він кинув назал. страшну клятву на всіх тих, що йому спротивлялись, і приказав на публичнім місци розложити великий огонь і заявив. що він має приказ від папи "спалити всіх єретиків, котрі протестувати проти осьмідяються найсвятійших ґенції". <sup>11</sup>)

Лютер тепер сьміло взявся за діло борця за правду. Він проповідував з катедри, серіозно і торжественно остерігаючи народ, і представляв йому обридливий характер гріха, і учив, що чоловікови не можливо самому, своїми цілами змити свою вину і уйти кари. Нічого, кромі покаяння перед Богом і віри, не може спастт чоловіка. Ласки Божої не можна купити за гроші, вона дається даром. Він радив народови не купувати індульґенції, але звернути свої очи з вірою на роспятого Спасителя. Він розказував за свої гіркі досьвіди, як він посредством сповіди і покори надармо шукав спасення, і увіряв своїх слухачів, що він знайшов утіху і спокій від того часу, коли перестав дивитись на себе і з вірою звернувся до Христа.

Коли Тецель продовжав свою безбожну торговлю, Лютер виступив тепер з цілою силою проти тої поганої і шкідливої роботи. І незабаром случилась добра нагода. В замковій церкві в Виттенберзі було много мощів, котрі в знані празничній дні виставлялись для народа, і всім тим, що приходили до церкви сповідатись, роздавалось прощеннє гріхів. Отже народ великою гурмою валив в церков. Оден з найважнійших празників, — празник всіх святих — зближався.

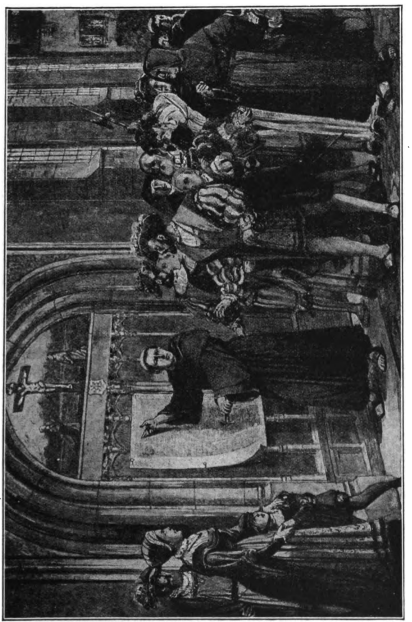
<sup>11)</sup>Д'Обине, кн. 3, гол. 4.

В день перед самим празником Лютер прилучився до церкви, прибив на церковних дверях девятьдесять пять тезісів (точок) індульменції, заявляючи, що він готов на другий день обороняти ті точки в университеті в присутности всіх противників.

Його предложение звернуло на себе загальну увагу. Іх по кілька раз читали і повтаряли на всі сторони. У місті і в университеті настало велике заворушенне. В тих предложеннях показувалось на те, що власть прощати гріхи і увільняти від кари, ніколи не була дана папі, або якому-нибудь чоловікови. Весь той плян є ніщо більще тільки ошуканство, хитрість і видурюванне гроша, користуючи із людських забобонів, хитрість сатани, щоби погубити души всіх тих, котрі повірять присвоєнним папським фальшивим правам. Також показано на те, що Євангеліє є дорогоцінне сокровище церкви і що обявлена у нім милость даром даєть ся всім, котрі шукають її посредством покаяння і віри.

Тези Лютрові визивали на дискусію, але ніхто не сьмів приняти єї. Питання поставлені ним, за кілька днів поширились по цілій Німеччині, і в протягу кількох тижнів про них вже знав весь христіянський світ. Многі сторонники Риму, бачучи пануючу страшну несправедливість в церкви, критикували її, але не знали, як виступати проти неї, тепер з радістю читали ті тези, пізнавали в них голос Божий. Вони відчували се, що Господь Бог милостиво простер свою руку, щоби приостановити те страшне зіпсутте, виходяче із римського престола. Князі і правительственні начальники петайки радувались тому, що несправедливому авторитетови, що уневажняв їх права, вже конець буде.

Але забобонна товпа, що валялась в гріхах, налякалась, що фальшива наука, що успокоювала їх страх, була відкинена. Хитрі духовники, котрі були перешкоджені у своїх проступках і, бачучи, що їх доходам грозить небезпека, упали в гнів і зібрались, щоби піддержати свій авторитет. Рефор-



Лютер протестує проти індуль Генції.

"Потрові тези визвали дискусію, але віхто не смів прийвати II".

[139]

матор мав тепер здибатись зі своїми строгими обвинителями. Декотрі обвиняли його в тім, що він те все робить не надумавшись і скоро. Другі знов говорили, що він став дуже гордим, заявляючи, що не Бог провадить його, але він се робить із пихи і великої сьмілости. "Хто може обявити нову думку, щоби не показати ся на вид гордим і щоб його не обвиняли, що він шукає суперечки? Чому Христос і всі мученики були поубивані?... Тому, що вони свого часу здавались погорджати правдою і виявляли нові погляди, не просячи \_экірно ради у представителів застарилих думок?"

Він знов заявив: "Не людський розум може зробити се, але премудрість Божа. Наколи се є Боже діло, то хто може приостановити його, а єсли воно не від Бога, то хто може приспішити його? Не моя воля, не ваша, не наша, але Твоя воля, Отче наш, що єси на небесах!" <sup>13</sup>)

Хоч Лютер був побуджений Духом Божим, начинаючи се діло, однак він мусів переходити велику боротьбу. Докори із сторони його ворогів, неправильне толкованне його намірів, і їх несправедливі і злі обмови, що до його характеру і побудок, — все те звалилось на него як би яка буря. І се також мало свої наслідки. Він однак вірив, що провідники народа, церкви і школи добровільно прилучали ся до него в його стараннях в користь реформації. Слова заохоти зі сторони високо-поставлених осіб дуже його потішили і він тепер був повний надії, що для церкви наступлять ліпші часи. Але та заохота замінилась на докори і осудженне. Многі правительственні і церковні урядники икуд переконані в правдивости його тезів, але вони скоро побачили, що принятте тих прав потягне за собою великі зміни. чати і реформувати народ значило би потрясти авторитетом Риму, приостановити тисячі, які складались у його скарбницю, і тим способом в висшій степени ограничити марнотравство і роскоши папської верховної власти. Мало того. учити народ ділати і мислити самостійно, ожидаючи спасен-

13)Д'Обине, кн. 3, гол. 6.

ня тільки від Христа, вивернуло би престол римського архиерея і конець кінцем грозило би їх власному авторитетови. Із тої причини вони відкинули предложене їм від Бога пізнанне і поставилися ворожо до Христа і Його правди, і до того чоловіка, що його Бог післав для їх просвічення.

Лютер трепетав, дивлячись сам на себе. Оден чоловік мав поставити ся проти найбільшої земської сили. Він часто сумнівався, чи дійсно він є вибраний Богом, щоби противити ся авторитетови церкви. Він пише: "Я спротивляв ся папському величію, перед котрим дрожали не лиш земні царі, але і цілий світ... Ніхто не знає, скільки я витерпів за перші два роки, в якім сумнім, розпачливім положенню л находився". ") Але він не повинен упасти в цілковите знеохоченнє. Коли із людей його ніхто не піддержував, то він дививсь на Бога, і навчився у великій небезпеці підперати ся на Його всемогучім рамени.

До одного приятеля реформації Лютер пише: "Передовсем треба знати, що св. Писаннє не можна поняти ні наукою, ні розумом, потому ти повине начинати молитвою. Проси Бога, щоби Він в своїй великій милости обявив тобі дійсне розуміннє Його слів. Одиноким толкователем Божеського Слова є саме Слово, коли Сам Бог говорить: "Вони будуть всі навчані Богом". Нічого не ожидай ні з навчання, ні від сили свого розуму, здайся цілковито на Бога і на вплив Його Святого Духа. Повір мойому досвідови". 14) В тім заключаєть ся наука великої ваги для тих, котрі чують себе призваними від Бога передавати другим торжественні правди теперішнього часу. Ті правди взбудять ненависть сатапи, а також і тих, котрі любять байки, що їх сами видумали. В борбі зі злими властями розум і людська мудрість не вистарчають.

Коли противники відкликувались на звичаї, перекази і авторитет і твердження папства, Лютер ставав проти них в Біблією і тільки з Біблією. Тут були докази, котрих вони не могли збити, тому раби формалізму і забобонів хотіли його

<sup>18)</sup>Д'Обине, ки 3, гол. 6.

<sup>14)</sup> Д'Обине, кн. 3, год. 7.

крови, як колись Жиди хотіли крови Христа. "Він сретик", кричали римські ревнителі, "гріх позволить йому жити єще хоч одну годнну! Проч з ним, сейчас його на шибеницю". ") Але Лютер не мав статись добичею їх гніву. Бог мав роботу для него, і Він післав ангелів небесних, щоби вони охороняли його. Однак многі, принявши від Лютра дорогопінне сьвітло, стались предметом гніву сатани і безстрашно ради правди потерпіли муки і смерть.

Навизання Лютра звернули на себе увагу думаючих людей по цілій Німеччині. Із його проповідий і творів виходили лучі світла, котрі просвічали і пробуджали тисячі. Жива віра заняла місце мертвого формалізму, в котрому так довго пробувала церква. Народ з кождим днем тратив віру в забобонні навчання римської церкви. Народ увільнився з оковів упереджень. Слово Боже, помочию котрого Лютер випробовував всякі навчання і думки, було подібне до двувістрового меча, котрий торував собі дорогу до людських сердець. Всюди пробуджалось желаннє до духовного поступу. Повсюду видко було, що народ хоче правди, чого не було сотки літ тому назад. Очи, що так довго дивились на людські звичаї і земних посередників, тепер в вірі і покаянню звернулись на роспятого Христа.

Се велике заінтересовання ще більше надало страху . папському авторитетови. Лютра завізвали до Риму для оправдання проти обвинення в среси. Сей приказ дуже налякав його приятелів. Вони знали небезпеку, котра грозила йому в тім зіпсутім місті, упоснім кровю мучеників Ісусових, і заявили протест проти його поїздки до Риму, жадаючи, щоб його допитували в Німеччині.

Вкінци Рим пристав на їх жаданнє і зістав вибранцій папський післанник, щоби бути присутним при тім допитуванню. В препорученнях, котрі були передані тому урядникови від римського архієрея, було зазначено, що Лютер уже був узнаний за єретика. Йому було поручено, щоб він зажадав від

16) Д'Обине, кн. 3, гол. 9.

него, щоби сейчас піддався. А наколи б сего не зробив, і післанник не міг завладіти його особою, то він дістав право сказати його на вигнаннє із всіх міст Німеччини і з пілого краю, прокляти його і виключити із церкви всіх його сторонників. <sup>26</sup>) Дальше папа приказав свойому післанникови вівсім викоренити заразливу єресь, викляти всіх, які би вони не занимали визначні місця в церкві або державі, кромі цісара, наколиб не хотіли видати Лютра, щоб Рим міг пімстити ся над ним.

Тут показується правдивий дух папства. Ані сліду христіянства або звичайної справедливости не видко було із всього того документу. Лютер находився далеко від Риму; він не мав нагоди обяснитися або боронити себе, і єще справа його не була досліджувана, а вже названо його єретиком, і в однім дні напімнений, обвинений, осуджений і потуплений. І все те — святим отцем, котрий держить себе найвистим, непогрішимим авторитетом в церкві і державі!

У той час, коли Лютер потребував симпатії і поради вірного приятеля, Провідіння Боже післало йому Меланхтона до Виттенберґу. Молодий, непоказний і вздержаний в своїм здоровим розумі, всесторонним знаннем і красномовством в звязи з чистотою і честним характером з'єднав собі загальну симпатію і поважання. Але лагідність в його захованню звернула на себе ще більшу увагу як його великий талан. Він невдовзі став ревним учеником Євангелія і щирим приятелем і помічником Лютра. Його лагідність, осторожність і точність були доповненням мужества і діяльности Лютра. Їх звязь додавала ділу реформації силу і була для Лютра жерелом великої заохоти.

Місцем слідства був назначений Авґсбурґ, і Лютер пішки відправився туда. Всі дуже боялись за него, бо вороги открито гровили йому, що його убють на дорозі, і приятелі просили його, щоб він не важився іти. Вони навіть хотіли, щоб він на якийсь час виїхав з Виттенберґу і віддав себе під опіку тим, котрі добровільно зголосились, що будуть його бо-

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>)Д'Обине, кн. 4, гол. 2.

ронити. Але він не хотів покидати того місця, де його Бог поставив. Не зважаючи на бурю, яка воколо него бушувала, він постановив собі, що буде далі боронити правду, що би там не було. Він говорив до себе: "Я подібний бремії, з котрим кождий сперечається і ворогує, але чим більші їх погрози, тим більша моя радість... Мою честь і моє добре імя вони вже опоганили і всьо, що єще остається у мене, се моє замучене тіло, хай беруть його, у той спосіб вони скоротять моє життє на кілька годин. Але мойої душі вони не достануть. Той, хто хоче голосити світу Слово Христа, кождого часу повинен бути готовий на смерть". ")

Папський післанник. коли учув, що Лютер в Авгсбургу дуже втішився. Єретик, що звернув на себе увагу цілого світа, тепер, здавалось, находився у власти Риму, і папський слуга рішивсь не випустити вже його із своїх рук. А у реформатора не було охоронної грамоти. Його приятелі дуже просиди його, шоб він не ішов до посланника без неї і вони сами постарали ся дістати єї від цісаря. Посланник думав собі, що може вдасться йому переконати Лютра, щоб відрікся, а як ні, то забере його з собою до Риму, а опісля поступить ся в ним, як колись в Гусом і Єронимом. Посрелством своїх агентів він старався зробити так, щоб Лютер явився перед ним без охоронної грамоти і таким способом здався на його ласку. Але реформатор рішучо відказався вробити се. І коли вже була у него цісарська грамота, він тоді явився перел папським післанником.

Для политичних цілій сторонники Рнму постановили з'єднати собі Лютра лагідностю. У своїй бесіді післаник дуже вічливо з ним обійшовся, коч зажадав від Лютра, щоб він безуслівно піддався авторитетови церкви і відрікся від кождого пункту без доказів і допросів. Він неправильно оцінював характер чоловіка, з котрим мав діло. Відповідаючи йому, Лютер виразив своє поважаннє для церкви, своє стремліннє до правди, свою рішучисть відповісти на всі закиди проти того, чого він навчав і желанє представити свою

17)Д'Обине, кн. 4, гол. 4.

науку під децизію головних университетів. Рівночасно він протестував проти способу ділання кардинала, жадаючого від него відречення без доказів його заблудження.

Одинока відповідь була: "Відречись! відречись!" Реформатор вказував на се, що положенне оправдується, св. Писаннєм, і рішучо заявив, що він не може відречи ся відправди. Післанник, не могучи збити його доказів, то ганьбив його, то кпив собі з него, або знов підхлібяв йому, переплітаючи те все цитатами із св. отців і переказів, не даючи реформаторови сказати ані слова. Лютер, видячи, що такі переговори на ніщо не здали ся, дістав наконець позволенне, хоч і неохотно дане, відповісти на письмі.

"Ділаючи се", писав він до одного із своїх приятелів, "угнітаному із того є двояка користь, по перше те, про що я пишу, може бути представлене другим для осудку, а по друге, є лучша нагода вплинути на страх, наколи не на совість гордого і марнословного тирана, котрий инакше буде лиш старатися перемочи всіх своїм росказуючим язиком".

На слідуючим зібранню Лютер дав ясну, коротку і рішучу відповідь, обясняючи свої погляди, приточуючи многі докази із св. Писання. Після того як він вголос перечитав своє писанне, він передав його кардиналови, котрий однак в погордою відкинув його на бік, кажучи, що у нім много непотрібних слів і нездалих цитатів. Тепер Лютер сам начав з гордим пралатом серіозну бесіду, що до переказів і навчання церкви, і побив його зівсім.

Коли пралат побачив, що з Лютром не така легка справа, як він собі думав, він стратив контролю над собою, і у великому гніві зачав кричати: "Відречись! А єсли ні, то я пішлю тебе до Риму, де ти мусиш стати перед другими суддями, котрі будуть тебе судити. Прокляттє на тебе і на всіх тих, що тебе піддержують; нині виключаю всіх із перкви". Вкінци він додав ще з гордістю і гнівом: "Відречись, або більше не показуй ся менї на очи!" ")

Реформатор віддалився із своїми приятелями, даючи <sup>13</sup>) Л'Обянс, кв. 4, год. 8.

10-G. Con.-Ukrainian

тим до зрозуміння, що від него не діждуться ніякого відречення. Так не сталось, як кардинал собі думав. Він був певний, що Лютер настрашиться і піддасться. А тепер, позіставши сам із своїми помічниками, дивився маркітно то на одного, то на другого, бо пляни не вдались.

Старання Лютра в тім случаю не остались без хороших наслідків. Присутна товпа мала нагоду у тім вібраню порівнати обидвох мужів і кождий міг судити про себе, який дух показався в них і в чим заключається сила і правдивість їх положення. Яка велика ріжниця! Реформатор, простий, покірний і рішучий, стояв там в силі Божій, маючи правду по своїй стороні; намістник папи знов, зарозумілий, гордий і нерозсудний, без одинокого доказу із св. Писання, безнастанно кричучий: "Відречись, або приготовися, щоб тебе післали до Риму і передали судови, а опісля як слід укарали".

Не зважаючи на се, що Лютер мав охоронну грамоту, сторонників папи все таки не покидала думка схватити його і заперти в тюрмі. Його приятелі конче хотіли, щоб він сейчас вертав назад до Виттенбергу, так як для него не було по що оставатись довше, але при тім треба бути осторожним, щоб про се ніхто не внав. Він після того, заки ще день не настав, виїхав на кони із Авґсбурґа, в товаристві лиш одного чоловіка, котрого назначив магістрат. повнений ріжними думками, він потайки їхав темними і тихими улицями міста. Чуйні і жорстоки його вороги думали про його згубу. Чи вимене ся він від наставлених на него сїтей? Се були минути його обави і серіозної молитви. Він приїхав до маленьких воріт мійської стіни. Йому отворили, і він без всякої перешкоди поїхав собі нальше зі своїм провідником. Будучи тепер безпечнійші поза містом, їздпі вачали їхати чим скорше, і ваким післанник Риму довідався, що Лютра вже не має в місті, вони вже находились далеко від своїх ворогів. Сатана і його помічники вістали побі-Чоловік, котрого мали вже як би у своїй власти, вимкнув ся їм, як та птиця із сіти ловця.

Коли папський післанник почув, що Лютер вже від'їхав, попав у великий гнів. Він надіяв ся за розумне і рішуче перепровадженнє справи з тим церковним ворохобником дістати великі почести, а тут, на маєш, всьо розвіялося! Свій гнів він виляв на письмі до Фридриха, Саксонського електора, гірко обвиняючи Лютра і жадаючи, щоб Фридрих сейчас вислав реформатора до Риму або вигнав його із Саксонії.

В своїм оправданню Лютер зажадав, щоб післанник або сам папа доказав йому його заблудження із св. Писання, і обіцявся сам торжественним способом відречися від свого навчання, наколи вони переконають його в тім, що послідні противяться Слову Божому. При тім також виразив свою подяку Господу Богу, що гідним є потерпіти за таке сьвяте діло.

Електор до сего часу мало знав за реформаторські навчання, але щирість, сила і ясність слів Лютерових зробили глибоке вражіннє на него, і Фридрих рішнвся бути його покровителем, себ то буде боронити його, доки йому не докажуть його заблудження. У відповідь на жаданє папського леґата він писав: "Після того як доктор Мартин Лютер явив ся перед вами в Авґсбурзі, ви повинні бути задоволені. Ми не ожидаєм, що ви примусите його відречися без того, щоби не доказати йому, що він заблуджається. Ані оден із учених в нашій державі не доказав нам, що навчання Мартина Лютра є безбожні, анти-христіянські і єретицькі". ") Електор відказався післати Лютра до Риму, або вигнати його із свого князівства.

Електор бачив, що суспільність упадає морально і реформа оказалась конечною. Тоді всякі заклади карні, котрі дорого коштують державу, були би непотрібні, наколи б люде жили після науки св. Писання і більше просьвіщались. Він видів, що Лютер до сього стремить, щоби достигнути тої ціли і тішився потайки, що в церкви вже якийсь поступ видко

<sup>19)</sup>Д'Обине, кн. 4, год. 10.

Він бачив також, що Лютер мав надзвичайний успіх. як професор на университеті. Минув тільки оден рік від того часу, як Лютер прибив свої тези на дверях замкової церкви, і не зважаючи на се, число подорожних, котрі приходили до церкви по случаю празника всіх святих, значно зменшилось. Рим стратив своїх поклонників і доходи, а на їх місце прийшла друга кляса людей — не поклонники святих мошів, що ходили на відпуст до Виттенбергу, але сгуденги, щоб записати ся на университет. Писання Лютра спричинили се, що тепер люде дуже інтересувалися св. Письмом. і не тільки із всіх частий Німеччини, але також і з других країв горнулись студенти на университет. Молодці, по перший раз побачивши те місто, "піднимали руки до неба і дякували Господу Богу, що Він тут засвітив лучі світла правди, шо вони із Виттінберґа мали проникнути в найдальші сторони вемлі, подібно як в старині із Єрусалиму". \*)

Лютер тільки вчасти був навернений від заблудження Романизма. Але коли він порівнав Слово Боже з папськими едиктами і постановленнями, він дуже зачудувався. "Я читаю", писав він, декрети папські і... не знаю, чи папа сам в антихристом, чи його апостолом, так много разів в них Христос в фальшиво представлений, а навіть роспятий". (Д'Обине, кн. 5, гол. 1). Однак Лютер і в той час був пце приверженцем римської церкви і даже не думав про те, що колись пілком відпаде від неї.

Твори реформатора і його науки поширялись по всьому христіянському світу. Робота перенеслась в Швайцарію і Голяндію. Записки із його творів найшли собі дорогу до Франції і Іспанії. В Анґлії його наука принялась, як живе слово. Також і в Бельґію та Італію зайшла правда. Тисячі пробудилось як би з летаргічного сну в радости і надії живої віри.

Нападення Лютра все більше і більше приводили Рим до страшного гніву, а инші із його фанатичних противників

<sup>20</sup>)Д'Обине, кн 4, гол. 10.

навіть отверто заявилн докторам католицьких университетів, що той, хто убє бунтивничого монаха, не буде мати гріху. Одного разу оден чоловік з укритим під плащом пістолетом зблизився до реформатора і запитав його, чому він сам ходить? "Я находжусь в Божих руках", відповів Лютер, "Він — моя поміч і моя оборона. Що люде можуть зробити мені?" (Д'Обине, кн. 6, гол. 2). Коли незнакомий почув сі слова, поблід і втік від него, як від істоти небесної.

Рим хотів внищити Лютра, але Бог не дав його. Його наука повсюду проповідувалась, — в монастирах, в бідних хатинах, в палатах дворянів, в университетах і в царських дворах, і благородні люде всюди знаходились, щоби піддержати його старання.

У той час Лютер читав твори Гуса і довідався, що чешський реформатор придержувався великої правди, — оправдання через віру, — котру він сам потверджав і учив. "Мя всі", говорить Лютер, "ап. Павло, Августин і я, сами не знаючи того, були Гуситами". "Бог, розумісться, покарає світ", продовжав він, "тому що правда йому проповідувалась уже сто років тому назад, але він спалив є.".

В своїй відозві до цісара і дворянів в Німеччині для добра реформації христіянства Лютер писав до папи: "Страшно дивитися, що той, що держить себе за Христового намістника, жиє у таких роскошах, що з ним не може зрівнати ся ані оден з монархів. Чи так жили бідний Христос і ап. Петро? Папа, кажуть, володар сьвіта! Але Христос, намістником Котрого він називає себе, сказав: "Моє царство не від світу сього"! Чи може панованнє намістника більше бути від пановання голови його?

Він писав про университети так: "Я боюсь, чи университети, як висші наукові заклади не є воротами пекла, наколи в них не будуть учити св. Писання і защипляти його в серцях молодежи. Де св. Письмо не принимаєтся, як правило життя, то я не радив бим посилати там дитини. Всякі заклади, де не вчать св. Писання, є зіпсуті". ")

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>)Д'Обине, кн. 6, год. 3.

Ся відозва дуже скоро облетіла цілу Німеччину і мала великий вплив на народ. Цілий край заворушивсь і тисячі народа ставали тепер під прапор реформації. Противники Лютра, хотячи пімститися, принудили папу приняти рішучі міри проти него. Рішено було, щоб його науку прокляти. В протягу шістьдесять днів мав Лютер і його сторонники навернутися до папи, а як ні, то будуть виключені із церкви. Такий був наказ із Риму.

Се був страшний і рішучий кризис для реформації. Перед римським прокляттем за час пілих віків навіть монархн дрожали; воно наповняло могутні цісарства горем і спустошіннем. На тих, котрих диткнулось те проклятте, дивились ві страхом і тренетом; вони були виключені із товариства своїх знакомих і приятелів, і з ними обходились, як в криміналістами, котрих треба переслідувати аж до загину. Лютер бачив сю бурю, котра готова була вибухнути над його головою, але він стояв твердо, надіючись на Христа, як на свою поміч і оборону. З вірою і відвагою мученика він писав: "Що буде? я не знаю того, і не хочу знати. Куда би не упав удар, я не боюсь. Ні один листок не без волі Отця небесного, а тим більше ми. Умерти за Слово нічо не значить, так як воно раньше, будучи тілом, умерло за нас. Ми внов воскреснем з ним, наколи умрем ради него, перейдем через те, через що перейшло і воно, і прибудем туда, куда воно прибуло і останемся з ним во віки". ")

Коли Лютер дістав папську булю, він сказав: "Ось вона, та римська буля, котрою я бриджу ся як безбожною і брехливою. Навіть самого Христа вона осуджає... Я тішуся, що трошки можу потерпіти за те найкрасше діло. Я вже чую себе свобідним, бо я тепер знаю, що папа — антихрист, а його престол — престол сатани.

Але се письмо з Риму не осталось без впливу. Тюрма, тортури і меч були сильним оружем, щоби змусіти до послу-ху. Слабодухі і забобонні дрожали перед декретом папи, а декотрі, хоч і любили Люгра, не хотїли заплатити своїм до-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>)Д'Обине, кн. 6, гол. 9.

**рогим життем за діло** реформації. І вже здавалось, що роботі реформатора конець буде.

Але Лютер остався неустрашимий. Рим кидав на него свої провляття, і світ дивився на се, не сумніваючись в тім, що діло його мусить загинути, або він буде змушений піддатися. Але з великою силою він те проклятте кинув назад па них самих, і прилюдно заявив своє рішенне, що їх сам повидає на всегда В присутности докторів, горожан всякого рода. Лютер спалив папсыку булю в каноничеськими законами, декретами і еще иншими письмами, що піддержували папсыку власть. Він пише: "Так як через спаленнє моїх книг ворогами правда на тім богато потерпіла, простий народ також потерпів від того чимало і се було причиною загибели многих душ, отже я також тепер палю книги моїх Се було початком мойої серіозности, бо я по противників. сей пори тільки жартував і бавився з папою. Я розпочав се діло в імя Бога і надіюсь, що наступить час, коли воно і без мене ввершиться Ним". \*)

На докори своїх ворогів, котрі докоряли йому, що його робота не має сили, Лютер відповів: "Хто знає, чи Господь Бог не вибрав мене і не покликав для звершення того важного діла і чи не повинні бояти ся ті, що погорджають Богом, наколи вони мною погорджають? Вони говорять, що я один; ні, Всемогучий зі мною. Після їх думки Мойсей був оден при виході із Єгипта; Ілія був оден в часі правління Ахава; Ісан був оден в Єрусалимі; Єзекіїл оден в Вавилоні. Бог єще ніколи не виберав пророків, ні первосвященика, ні других визначних осіб; а противно Він вибірав низьких і незнатних людей, одного разу навіть пастуха Амоса. По всі часи святі примушені були громити царів, князів, священиків і учених, і проповідуючи їм рискували своїм життем. . . Я не кажу, що я пророк, але я говорю, що вони тим більше повиниі боятися, щоби я не був пророком, чим більше вони погорлжають мною і вивисшають себе самих. Я вірю, що Слово Боже при мені, а не при них". (Д'Обине, кн. 6, гол. 10).

»)Д'Обине, кн. 6, год. 10<sub>.</sub>

Але все таки рішеннє Лютра покинути церкву не обійшлось йому без внутрішної борби. В той час він писав: "Я чую се із дня на день, як тяжко позбутися сумніву, яке ми набули єще з дитинства. О, скільки я натерпівся, хоч св. Писаннє було по моїй стороні, щоби бути певним, за ким я рішився сам оден виступити проти папи і назвати його антихристом! І як велика була гризота мого серця! Скільки я раз з огірченнєм сам собі ставив питаннє, котре так часто було на устах приверженців папи: Чи лиш ти сам мудрий є? Чи се можливе є, щоб всі другі були в заблудженню? Як се буде, наколи ти сам блудиш і так много душ повлечеш за собою в ті заблудження, котрі опісля на віки будуть потуплені? В той спосіб я боровся сам з собою і з сатаною, доки Христос через Своє непогрішиме Слово не утвердив моє серце проти того сумніву".

Папа грозив Лютрови церковним прокляттем, наколи він не відречеться, і тепер та погроза сповнилась. Появилась нова буля, котра обявила вже послідне відкиненне реформатора від римської церкви, проголошуючи проклятте неба над ним і над всіми тими, що придержуються його науки. Велика боротьба була тепер в повнім розгарі.

Супротивление випадає на долю всіх тих, котрих Бог вибрав, щоб свого часу проповідували правду. А правда за часів Лютра особливо була дуже важна; теперішня знов правда є важна для нинішної церкви. Той, що все робить після Свойої премудрої волі, хотів поставити людей у ріжних обставинах, кладучи на них обовязки, відповідно до свого часу, після обставин, в котрих вони находились. Наколи воци оцінять дане їм світло, то вони дістануть глибше пізнаннє Бога. Але нині більшисть не желає собі Його правди, як ті сторонники папи, що були проти Лютра. І нині також як і давнійше люде скорше принимають людські теорії і перекази, як Слово Боже. Проповідуючі правду в теперішних часах, не можуть надіятись, щоб їх більше прихильно принимали, як давнійших реформаторів. Велика боротьба між прав-

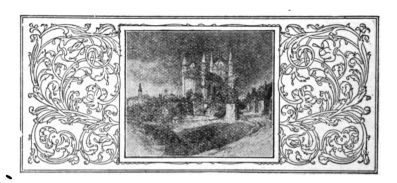
дою а заблуджением, між Христом а сатаною буде все зміцнятися аж до кінця історії того сьвіта.

Ісус сказав Своїм ученикам: "Коли б із світа були, світ своє любив би; як же ви не в світа, а я вибрав вас із світа, тим ненавидить вас світ. Згадайте слово, що я сказав вам: Не більший слуга пана свого. Коли мене гонили, і вас гонити муть. Коли моє слово хоронили, і ваше хоронити муть". ") З другої сторони наш Спаситель ясно обясняєть: "Горе вам, коли добре говорити муть про вас усі люде; так бо робили лжепророкам батьки їх". ") Дух світа сього нині находиться у такій самій незгоді з Духом Христовим, як і за давнійших часів, і проповідуючи Слово Боже в його чистоті, не тішаться більшими зглядами, як і перше. Форма супротивлення проти правди може бути змінилась, не ма вже того ворогування, тому що вона укривається під хитростію, але те саме ворогуваннє істнує і буде істнувати аж до кінця часу.

24) Йовн. 15: 19, 20.

™) Лука 6: 26.





## Г 0 Л 0 В A — VIII.

## ЛЮТЕР ПЕРЕД СОЙМОМ.

Новий цісар, Карло V, вступив на німецький престол, і римські післанники спішили до него зі своїми поздоровленнями і старались наклонити монарха, щоб ужив свойої власти проти реформації. З другої сторони електор Саксон-ський. котрому цісар дуже був престол, просив його не виступати проти Лютра, заким Тим способом цісар знайшовся в дуже його не вислухас. Римських сторонників не можна було тяжким положению. вдоволити нічим иншим тільки цісарським наказом, щобн васудити Лютра на смерть. Електор рішучо заявив, що .. ні його цісарське величіє, ані ніхто инший йому не доказав, що твори реформатора були збиті", тому він жадав, "щоби дати Лютрови охоронну грамоту і щоб він сам міг боронити себе перед судом учених, справедливих і безсторонних судіїв". ¹)

Увага всіх тепер була звернена на з'їзд німецьких держав, котрий, зараз після того як Карло вступив на німецький престол, мав відбутися в Вормсі. Важні політичні справи мали рішатися на тім народнім зібранню. По перший раз німецькі князі мали зійтися з молодим монархом в державнім соймі. Із всіх сторін краю явились державні і церковні достойники. Світські вельможи, дворяне, дідичі, що гордилися своїми дідичними правами, єрархи, котрі пишалися своїм високим достоїнством; рицарі зі своєю вооруженою

1)Д'Обине, кн. 6, гол. 11.

свитою і посли із далеких чужих сторін, — всі зібралися у Вормсі. Але найважнійшу справу на тім великім зібранню мав саксонський реформатор.

Електора вже наперед Карло повідомив, щоб взяв Лютра з собою на сойм. Цісар запевняв його в своїм покровктельстві, обіцяючи дати Лютрови можність провадити свсбідні переговори в компетентними особами для обсудження. спірних точок. Лютер лиш чекав того дня, коли буде міг явитися перед цісарем. Він підупав був тоді на здоровлю і писав електорові: "Наколи б я не міг здоровим прибути до Вормс, то я прикажу занести себе туда хорим, бо без сумніву се є голос Божий, що мене там кличе. Наколи пони ужиють сили надімною, бо мені здається, що вони мене там не вличуть для чогось иншого, тоді я передаю цілу справу в руки Господа. Той, що зохранив трьох мужів в огляній печи, еще живий і пануе. А коли Він не захоче пощадитя мене, то мое, житте мало значить. Постараймося тільки с те, щоб Свангеліє не було передане на посьміх безбожникам, і хай наша кров ласться, щоб оборонити його. Се не мос діло знати, чи моє життє або смерть може придатися для спасення всіх... Всього ожидай від мене, тільки не втікання або і відречення; втікати я не хочу, а відречи ся тим менше". 1).

Коли в Вормсі поширилась вість, що Лютер явився на державнім соймі, то ціле місто заворушилось. Алеандер, папський посланник, котрому ся справа була поручена, не тільки впав у злість, але і налякався. Він бачив, що наслідки з того можуть бути погані для папства. Перепроваджувати слідство, коли папа вже проголосив потупляючий вирок, значило понижити авторитет преосвященного архібрея. Мало ще того, він боявся, що гарна бесіда і сильні докази того чоловіка може многих князів відвернути від папської справи. Тоді він переконуючим способом зачав відмовляти Карла, щоб той не допустив Лютра на сойм. Десь

<sup>2</sup>)Д'Обине, кн. 7, гол. 1.

в тім часі була оголошена буля, в котрій було обявлено, що Лютер виклятий, і се разом з представленнями післанника зробило те, що цісар уступив. Він написав електорови, що Лютер повинен остатися в Виттенберзі, єсли він не хоче відречи ся.

Невдоволений ще і тим, Алеандер, ужив всіх сил і хигрости, щоби Лютра потупити. Зі всею завзятістю, гідною більше лучшого діла, він старався звернути увагу князів, пралатів і других членів сойму, обвиняючи реформаотра нк ворохобника, безбожника і богохульника. Але запальчивість і гнів, який показував той посланник, занадто вказувало на те, якого він духа є. Загальне вражіннє було, що "завість і жажда мести більше побуджають його, як ревність побожности". ") Соймова більшість хилилась на сторону Лютра більше тепер, як коли-нибудь перше.

З подвійною ревністю Алеандер переконував пісаря, напоминаючи йому його обовязок, щоби сповнив приказ папи. Але при тодішних законах Німеччини, сего не можна було зділати без позволення князів. Вкінци надоїло вже Карлови те безнастание докучание папського посланника і він позволив йому, щоб справу представив соймови. торжества для папського кардинала. Зібрання було велике. але справа його була ще більша. Алеандер мав боронити Риму, матір і царицю всіх церквів, він мав боронити князівство Петра перед зібравшимися високими христіянськими достойниками. Він мав дар красномовства і тепер як раз була у него нагода показатися. Провідінне Воже хотіло, щоби Рим, заким буде потуплений, боронився, одним з найбільших ораторів в присутности найвисшого трибуналу. Сторопники Лютра вачали вже непокоїтись, коли побачили, яке вражінне робить на слухачів мова Алеандра. Електора Саксонського не було, але за те присутними були його радники, котрі мали записувати всьо, що кардинал говорив.

Всею своєю ученністю і красномовством Алеандер старався перевернути правду. Обвинення за обвиненнями сч-

\*)Д'Обине, кн. 7, гол. 1.

пались на Лютра, як на ворога церкви і держави, живих і мертвих, духовенства і світських людей, соборів і приватних христіян. "В писаннях Лютра криються тільки заблудження", твердив Алеандер, "що сто тисяч єретиків ради них могли бути спалені"..

Вкінци він старався опоганити сторонників реформації: "Хто се ті всі Лютирани? Товпа безсовістних учителів, зіпсутих священиків, неморальних монахів, несвідомих адвокатів і негідних дворян разом з простим народом, що його попсули і здеморалізували. Яка о много більша, що до числа, здібности і сили, є католицька партія! Одноголосне рішенне сего світлійшого зібрання отворить очі простодушним, покаже несвідомість їх небезпеку і підкрипить хатаючихся і слабих". 1)

Таким оружієм во всі часи нападали на поборників правди. Ті самі докази приводяться проти всіх, що осміляються виступати проти закоренившихся заблудженій, а вказувати на ясну і чисту науку Слова Божго. "Хто се ті проповідники нової науки?" кричать ті, що хочуть популярної релігії. "Вони необразовані, нечисельні і з бідного пароду. І єще кажуть, що вони мають правду і що вони є Божий народ. Вони несвідомі і їх ошукано. Як високо над ними стоїть наша церква, що до впливу і чисельности! Як много учених і великих людей находиться в наших рядах, і яка сила по нашій стороні! Ось вам докази, маючі значний вплив на світ, але не більше рішучий, як і за часів реформатора.

Реформація не скінчилась за Лютра, як декотрі думають. Вона буде продовжатися до кінця історії сього світа. Лютер мав звершити велике діло, другим передати світло, котрим Бог освітна його, але він не дістав усього світла, що було призначено для світа. Від того часу аж до нашого все нове світло безнастанно освічувало св. Писання, і завсігди обявлялись нові правди.

Мова кардинала зробила велике вражіниє на сойм. Туг не було другого подібного Лютрови, щоби переміг папського

4) Д'Обине, кт. 7, гол. 3.

борця ясними, переконуючими правдами із Слова Вожого. Ніхто не пробував боронити реформатора. Загальне стремлінне було не лиш знищити його разом і з його навчаннєм. але і саму єресь, наколи б се було можливе. Рим тепер мав дуже добру нагоду боронити свойої справи. Всьо, що він міг сказати для свого оправдання, було сказано. Але видочна побіда була сигналом пораження. Противенство між правдою і заблудженнєм виступило ще яснійше, коли їм прийшлось змиритися силами в откритій боротьбі. Від того часу Рим не стояв так сильно, як бувало до сього часу.

Більшість вібрання не вагалась відлати Лютра папі. але було много і таких, що бачили велике віпсутте неркви і хотіли усунути ті надужиття, котрі німецький народ мусів терпіти з причини зіпсуття і захланности духовенства. Післанник представив папське правління в як найкрасшім світлі. І тепер Господь повволив одному із членів сойму вірно описати папську тиранію. Се був князь Георгий Саксонський, котрий забрав голос у тім княжеськім зібранню і представив в яркім світлі ту цілу огиду і ошуканство панства і їх страшні наслідки. Наконець він ще сказав: "Ось вам ті надужиття, котрі кричать проти Рима. Вони не мають ніякого встиду, тільки їм на думці гроші, се є ті, котрих обовязком в навчати правди, а вони нічого не роблять. тільки поширяють заблудження, і їх не тільки терплять, але навіть нагорожають, так що чим більше вони брешуть, тим більше заробляють. Із того запаскудженого жерела витікає богато смердячої води. Користь і розпуста ідуть рука в руку. е шкандал, що духовенство тільки бідного народу кидає на вічну погибель. Тут треба рішучої реформи". 1)

Навіть сам Лютер не міг би ліпше виявити всі ті папські надужиття, і сей факт, що бесідник був явним ворогом реформації, зробив се, що його слова мали ще більшу вагу.

Наколи б очи у зібраних були відкриті, то побачили б серед них ангелів Божих, видаючих із себе лучі світла проти темряви заблудження, і отвераючих душі і серця для при-

\*)Д'Обине, кн. 7, гол. 4.

няття правди. Бог правди і премудрости овладівав навіть противниками реформації, і тим способом приготовляв дорогу для великого діла, котре тепер повинно звершитися. Мартина Лютра тоді не було, але голос Того, що був більший від Лютра, дався чути на тім зібранню.

Незабаром сойм визначив комитет, котрому препоручено вичислити всі папські надужиття, котрі так тяжко німецький народ мусів зносити. Зроблено спис, в котрім було сто одка точка і предложено цісареви, з просьбою, щоб сейчас ті надужиття скінчились. "Так много душ погибає", говорилось у тій просьбі "такі здирства і ошуканства робляться, що аж сором згадувати, а се всьо задля того що голова христіянства на се дозволяє. Треба щось конче робити, щоб народ не валявся в ганьбі і не загибав. Тому осьміляємся просити вас постарати ся, щоб наступила полекша і загальна реформація". ")

Тепер зажадав, щоб явився Лютер. Алеандер просив, протестував, грозив проти того, але нічого не помогло, бо цісар наконець дозволив, щоб Лютер явився на сойм. Йому також видано охоронну грамоту, щоб міг безпечно вертати назад. Цісарський післанець, котрому було поручено привести Лютра до Вормс, заніс ті пісьма до Виттепбергу.

Приятелі реформатора налякались і зажурились. Знаючи яка ненависть і упередження проти него є, вони боялись, що навіть і охоронна грамота йому не поможе, і просили його, щоб не наражав свого життя на небезпеку. Він на се сказав: "Папісти не хочуть бачити мене у Вормсі, але хочуть мене осудити, а опісля убити. Хай буде так. А ви моліться не за мене, а за Слово Боже. . . Христос дасть мені Духа Свого, щоби перемочи тих рабів заблудження. Я погорджаю ними за життя і, вмераючи, буду торжествовати над ними. В Вормсі думають, що мене змусять, щоб я відрікся. А моє відреченнє буде таке: "Перше я називав папу Христовим намістником, тепер же я називаю його противником Господа і апостолом діявола". ')

°)Д'Обине, кн. 7, гол. 4.

')Д'Обине, кн. 7, ros. 6.



Лютер не сам мав відбути сю небезпечну подорож. Кромі цісарського післанця, ще трох із його найвірнійших приятелів рішились товаришити йому. Миланхтон дуже когів прилучитись до них. Душа його була так привязана до Лютра, що він хотів пійти за ним навіть до тюрми або вмерти разом з ним, наколи б потреба була. Але його просьбі було відказано. Бо наколи б Лютер погиб, то надія реформації покладалась еще на тім молодім співробітнику. Коли Лютер прощався з Меланхтоном, він сказав: "Наколи б я більше не повернувсь і вороги мої убили б мене, то ти продовжай учити і будь твердим в правді..., працюючи замість мене. Наколи тільки ти будеш жити, то моя смерть не зашкодить". (Д'Обине, кн. 7, гол. 7). Студенти і горожане, вібравши ся, щоби бути при від'їзді Лютра, були глубоко зворушені. Люде, що вже перенялись наукою Христового Євангелія, зі сльовами прощались в ним. Так реформатор із своїми приятелями виберався в дорогу із Виттенбергу.

По дорозі можна було бачити, що народ був в якимсь мрачнім настрою, щось, видко було, недоброго предчував. В декотрих місцях їм навіть не оказували ніяких почестий. Коли вони одного разу остановились, щоби переночувати, по приятельськи відносячийся до них священик, показував їм портрет італійського реформатора, котрого ради правди замучили до смерти, і зачав побоюватись, чи щось подібного не станесь і з Лютром. На другий день вони дізнались, що писання Лютра було прокляте в Вормсі. Цісарські післанці оголошували людям розпорядженне цісара, щоби всі ваказані книги видавати властям. Післанець, що провожав Лютра, обавлявся, що Лютрови грозить небезпека на соймі. дальше. питався Horo, ЧИ хоче їхати Лютер вів: "Розумісться, навіть хоч би я був виклятий по всіх містах, то я таки поїду далі".

В Ерфурті Лютра приняли з почестями. Окружений товпою, що симпатизувала з Лютром, він в'їхав до міста, по котрім він перше нераз ходив з жебрачою торбою. Він відвідав свою монашу кімнату і пригадав собі про ту боротьбу, через котру обняло съвітло Німеччину і проникло і в його душу. Його просили, шоб сказав проповідь. Се не було йому дозволено, але пісарський післанець не був проти того, і монач, котрий колись бувало у тім монастирі робив найнизшу роботу, тепер взійшог на катедру. Народу було повно і він зачав словами Христа: "Упокій вам!" "Фільозофи, доктори і писателі", сказав він, "старались учити, як чоловік може одержати вічне житте, але як видко, не богато могли аділати... Бог вибрав одного чоловіка, Господа Ісуса Христа, щоби Він внищив смерть, викоренив гріх і замкнув ворота пекольні... Се була робота спасення. Христос побідив і ми спасаємось Його ділами, а не нашими. Наш Господь Ісус Христос скавав: "Упокій вам! Дивись на мої руки! Дивись, чоловіче, се Я одиновий, що взяв від тебе твої гріхи і відкупив тебе, і ти тепер масш упокій".

Продовжаючи дальше, він вказав на те, що правдива віра показується в сьвятім життю. "Так як Бог відкупив нас, так і кождий чоловік повинен робити так, щоб його робота приносила пожиток не лищ йому самому, але і другим, його ближнім. Наколи він є богатий, то його богацтво повинно приносити хосень бідним, а наколи він є бідний, то повинен служити для пожитку богатих. Наколи твоя робота приносить тільки тобі самому хосень, то твоє служеннє Богу є брехнею". \*)

Народ як очаруваний слухав його слів. Се був хліб життя, що роздавався голодним душам. Він виносив Христа перед ними висше папів, кардиналів, королів і цісарів. Лютер ані раз не згадував за своє небезпечне положеннє. Він не хотів, щоб народ янш за него думав і жалував його. Говорячи за Христа, він зовсім забув за себе. Він крився поза Чоловіка на Голготі, стараючись показати тільки на Ісуса, як Відкупителя грішників.

В дальшій дорозі реформатора стрічали з великим заінтересованням. Цікава товпа окружала його і перестерігала

<sup>в</sup>)Д'Обине, ки. 7, год. 7.

11-G. Con.-Ukrainian

по приятельськи перед замірами папістів. "Вас спалять, як Івана Гуса", говорили вони. Лютер відповідав: "Хоч би вони розложили огонь від Вормса до Виттенберґу, доходившого до неба, то я в імя Господа все таки перейшов би через него; я виступив би перед ними, увійшов би в пащу гипопотама, поломав ви йому зуби і визнавав би Господа нашого Ісуса Христа". ")

Вість, що він вже зближається до Вормса, спричинила великий рух. Його приятелі побоювались за него, а його вороги знов не певні були, чи удасться їм їх діло.

Старались як тільки могли, щоби відмовити його, аби не вступав в місто. Сторонники папи конче хотіли, щоб він віставсь у замку в одного приятельського рицаря, де ціла справа мала бути мирно залагоджена. Приятелі старались настрашити його, представляючи йому грозячу небезпеку. Але всі їх старання були даремні. Лютер все єще незломаний заявив: "Наколи б в Вормсі стільки було чортів, що на дасі ґонтів, то я все таки в'їхав би". (Д'Обине, кн. 7, гол. 7).

Коли він вже в'їхав до міста, велика гурма людей, щоби його привитати, була ще більша, як підчас торжественного в'їзду самого цісара. Заворушенне було велике, і із середини народної товпи чути було слабий голос, співаючий заупокійну молитву, щоби перестеречи Лютра перед судьбою, котра чекала його. "Бог буде моєю обороною", сказав він, виходячи із карити.

Сторонники папи не сподівались, що Лютер справді явить ся в Вормсі, і його приїзд спричинив жіж ними великий переполох. Цісар сейчас завізвав своїх дорадців, щоби нарадитись, як би найліпше поступити. Оден із епископів строгий католик, заявив: "Ми довго нараджувались над тою справою. Нехай ваше величіє позбудеся його як найскорше. Зиґмунт так само поступив собі з Іваном Гусом; єретикови не повинно ся давати охоронної грамоти і держати дане йому слово". Але цісар сказав: "Нї, ми повинні держати слово". <sup>12</sup> І для того було рішено вислухати реформатора.

°)Д'Обине, кн. 7, гол. 7.

10)Д'Обине, кн. 7, год. 8.



Ціле місто хотіло бачити того незвичайного чоловіка, і невдоваі його дім наповнився людьми. Лютер недавно поздоровів трошки, змучив ся довгою подорожею, треваючою два тижні, мав приладитися до важного діла слідуючого дня, і йому треба відпочинку і спокою. Але люде, незважаючи на се, конче хотіли його побачити, і дворяне, рицарі, сьвященики і горожане із пікавости зібрались воколо него, так що довго відпочинку йому не було. Між ними було чимало дворян, котрі рішучо домагались від цісаря усунення церковних надужить, про котрі Лютер виразився: "Всі зділались свобідними через мов Євангелів". Вороги як і приятелі приходили, щоби подивитись на неустрашимого монаха, і він принимав їх з найбільшим споковм, відповідаючи кождому з достоінством і мудростю. Він показався відважним і твердим. Його бліде і висохле лице, на котрім видні були сліди праці і болізни, мало приятний а навіть радістний Торжественність і глибока серіозність давали йому силу, перед котрою не могли встояти навіть його противники. І ті і другі, вороги і приятелі дуже дивувались. Вони були переконані, що він находиться під Божественним впливом; другі знов заявляли подібно фарисеям відносно Христа, що він біса мав.

На слідуючий день Лютра призвали явитись перед соймом. Державний урядник ввів його до авдиєнційної салі, але тільки з трудністю добрався до свого місця. Всї проходи були переповнени людьми, котрі хотіли бачити монаха, що осьмілився противити ся авторитетови папи.

Перед ним, як він вже мав стати перед судіями, оден старий полководець, герой многих битв, ласкаво сказав до него: "Монашку, монашку, тепер ти ідеш тою дорогою, і хочеш заняти таке місце якого ні я ані ніхто инший із начальників не занимали в найбільше небезпечній битві. Наколи твоя думка правильна і ти є певний свого діла, то іди вперед в імя Боже і будь відважним, Бог не оставить тебе". ")

Наконець Лютер став перед соймом. Цісар сів на трон,

<sup>11)</sup>Д'Обине, кн. 7, гол. 8.

особами свого пісарства. окружений високопоставлениии Ніколи ніхто не був на зібранню, справляючим більше вражінне, як се, на котрім Лютер мав боронити свойої віри. Його появление само собою було найбільшим знаком побіди над папством. Папа осудив сього чоловіка, а тепер він стояв перед судом, котрий в наслідок того свого поступку поставив себе више папи. Папа викляв Лютра в церкви, і виключив його із людського товариства, але все таки віднеслись до него з поважаннем і завізвали його стати перед найвищим зібраннем в світлі. Папа осудив його на вічне мовчанне, а тепер йому дали можність говорити перед тисячами уважних слухачів, котрі з'їхались із далеких сторін христіянських 86-Тим способом через посередництво Лютра наступив великий переворот. Римський престол вже зачав хитати ся, а се зробиг голос монаха. ")

На тім громаднім вібранню, котре складалось із висшого дворянства, реформатор, походячий з бідного стану, розумісться, чувся як не між своїми. Декотрі із князів завважали се і зближились до него, а оден з них навіть шепнув йому на вухо: "Не бійтесь тих, що убивають тіло, душі вони не можуть убити". Другий сказав йому: "І поведуть вас перед правителів і парів за Мене..., то ви не будете говорити, але Дух Отця і ті ого буде говорити за вас". Таким способох слова Христ ули висказувані великими сей землі, щоб в часі терпіння укі ипити слугу Божого.

Лютра поставлено перед самим троном цісаря. Наступило глубоке могчаннє в переповненім зібранню. Тоді піднявся цісарський урядник і, показуючи на Лютрове писанне, що лежало на купі, зажадав, щоби Лютер відповів на двапитання: чи признає він ті твори своїми і чи хоче відречися від них? Після того як прочитано заголовки книг, Лютер відповів, що торкається першого питання, він признає іх своїми. "Але що слідує далі, що я маю заявити, чи я хочу боронити всього, чи відречися всього, то се питаннє дотичить віри блаженства душі і Слова Божого, котре є найвище і

13)Д'Обине, ки 7, год. 8.

найбільше сокровище на небі і на земли, і ми всі повинні держати його у високій почести, — се було би за дуже сміло і небезпечно з моєї сторони відповідати без намислу, бо я міг би сказати часами менше як треба, або більше, як сего правда вимагає, і в обох случаях я міг би згрішити проти слів Христових: "А хто відречеться мене перед людьми, того я відречусь перед Отцем моїм, що на небі". ") Для того я прошу покірнійше, ваше величіє, дати мені часу надумати ся, щоби я міг відповісти, неображаючи Слова Божого". ")

Висказуючи ту просьбу, Лютер робив мудро. Зібрані переконались, що він не робить з якоїсь побудки або злости. Сей спокій і повага, чого не можна було сподіватися від того, котрий показав себе таким відважним і неуступчивим, додало йому ще більше сили і опісля міг відповісти з більшою осторожністю, рішучостю, мудрістю і повагою, що удивило і завело його противників і понижило їх в очах присутних.

На слідуючий день він мав явитися, щоби дати рішучу відповідь. Видячи союзні сили проти правди, він знов упав духом. Його віра зачалась хитати, якийсь страх напав на него. Небезпека збільшалась, його вороги, здавалось, побідять і власть тьми брала верх. Хмари окружали його і, здавалось, віддаляли його від Бога. Він хотів бути певний, чи Господь Всемогучий є з ним. У свойому душевному страху він кинувся лицем на землю, і з уст його вирвались уривані, роздираючі душу слова, котрі може поняти тільки оден Бог.

"О, Боже", воскликнув він, "всемогучий, вічний Боже! Що за страшний сей світ! Він отверає свою пащу, щоби пожерти мене, і яка слаба моя надія на Тебе!... Коли л дивлюсь на те, що має силу на сім світі, то моє діло пропало, вже вибила моя послідня година і я вже потуплений... О, Ти, мій Боже, номожи мені проти всей мудрости сьвіта! Ти зроби се, Ти повинен се зробити, бо се не моє, а Твоє діло. Я лично не маю ніякого діла з тими великими панами світа... Але се Твоє діло, і воно праведне і вічне. Вічний

<sup>11)</sup> Mat. 10: 33.

<sup>14)</sup>Д'Обине, кн. 7, гол. 8.

Боже, я не вірю ні одному чоловікови. Всьо, що від чоловіка, не є певне... Ти вибрав мене для тої роботи... Стій при мені в імя Сина Твого Ісуса Христа, Котрий є моя оборона. мій щит і моя твердиня". 18)

Премудре Провідіння дало Лютрови пізнати його небезпеку, і не допустило, щоби він здавався на свої власні сили, і легкомисно наражавсь на небезпеку. Однак се не був страх за свої власні терпіння, або страх перед муками смерти, але прийшов вже рішучий момент і він почув свою неміч. А в наслідок тої слабости діло правди могло би потерпіти. Він боровся з Богом не задля свойої небезпеки, але ізза торжества Євангелія. Його душевна боротьба подобала на ту нічну боротьбу у самітного потока — страх і боротьбу Ізраїля. І як Ізраїль побідив, так і він став побідителем. своїй цілковитій безпомічности він з вірою ухватився за Христа, могучого освободителя. Його покрипила надія, що він не сам явиться перед соймом. Упокій запанував в його душі, і він тішівся, що йому позволено викладати Слово Боже пануючим і можним сьвіта сього.

З твердим упованнем на Бога Лютер приготовився до боротьби. Він придумав плян для своїх відповідий, повишукував відривки із свого власного писання і вибрав підходячі докази із св. Писання, щоби ними скрипити свої тверження. Опісля положив свою ліву руку на святу книгу і підняв праву до неба, він поклявся, що "позістане вірний Євангелію і буде свобідно визнавати свою віру, навіть наколи б прийшлось йому запечатати своє свідкуванне кровю".

Коли його знов завізвали на сойм, на його лиці не було ні сліду страху або заклопотання. Спокійно і мирно з великою відвагою і благородством, він стояв там, як свідок Божий перед можними світа сього. Цісарський урядник тепер зажадав рішучої відповіди, чи має намір відречи ся від свого навчання. Лютер відповів спокійно і в покірнім топі, не показуючи найменшого зворушення. Своїм тактовним по-

<sup>15)</sup>Д'Обине, кн. 7, гол. 8.



Лютер перед соймом.

"Тихий і спокійний... стояв як свідок Вожий між можними світа сього".

[167]

ступованнем він з'єднав собі на соймі загальне пошанованне і довіре.

"Всесвітлійший цісарю, світлі князі, милостиві панове", сказав Лютер "приходжу перед вас з покірністю після даної мені вчера відпустки і прошу ваше цісарське величіз, і князівської милости вислухати вселаскавійше мойої справи, котра, я єсьм певний, є вірна і справедлива. Наколи я чим згрішу проти придворних обичаїв, то милостиво даруйте мені, бо я вихований не при дворі, а в монастирі". ")

Переходячи опісля до питань, він заявив, що видані ним твори не всі одного і того самого характеру. В декотрих говориться про віру і діла, а навіть його вороги признали, що вони не тільки що не шкідливі, але навіть пожиточні. кинути їх, значило би, відречися від правди, котру признають всі сторони. Знов другі його твори відкривають зіпсуття і надужиття папства. Відречи ся від них значило би піддержувати тиранію Риму і тим способом широко отворити двері великій безбожности. І єще в инших книгах він нанадає на поєдинчі личности, котрі підтримують істнуюче зло. Що до тих, то він признався, що поступив собі трошки за остро, а так не мало бути. Він ніде не говорить, що він свобідний від помилок, але навіть від тих книг він не може відречися, бо такий поступок зділав би ворогів правди ще більше смілійшими, і вони покористували би ся тим случайом, щоби еще більше угнітати народ Божий.

"Але", продовжав він, "так як я є чоловіком, а не Богом, я не можу боронити своїх книг инакше, як се зділав Господь мій Ісус Христос зі Своїм навчаннем, а іменно: Наколи не добре сказав я, свідкуй про недобре" (Йоан. 18: 23). "Тому я Божию милостію прошу ваше цісарське величіс, князівської милости і світле дворянство, доказати мені і переконати мене в моїх заблудженнях, і я буду первим із тих, що кинуть мої книги в огонь". ") Із того видко, що я добре розважив ту небезпеку, на яку я наражався. Однак я ізва того тішуся, що Слово Боже є, так як і перше було.



<sup>16)</sup> Д'Обине, кн. 7, гол. 8.

<sup>17)</sup>Д'Обине, кн. 7, гол. 8.

причиною забурення і роздорів. Се так має бути, бо і Сам Господь Ісус Христос говорить: "Не прийшов я послати впокій, а меч". (Мат. 10: 34). Для того ми повинні застановитнсь над тим, як чудний і страшний є Бог у Своїх совітах і судах, щоби те, що ми називаєм забуреннєм і роздором, уповаючи на власні сили і мудрість і, начинаючи гоненнєм і хуленнєм Сьвятого Слова Божого, не обернулось би в страшну потопу великої небезпеки... Я міг би се обяснити ще лучше із св. Писання, про Фараона, Вавилонського царя і Ізраїльських царів, котрі наробили собі богато шкоди, хотячи своїми мудрими совітами і наміреннями взміцнити і удержати свої царства. Тому, що се Бог, Котрий повдержув мудрих в їх мудрости, і пересуває гори, а вони не знають сего. (Д'Обинє, кн. 7, гол. 8).

Лютер говорив по німецьки; а опісля його попросили, щоб він ті самі слова повторив по латині. Хоч він вже утомлений був, однак він згодився на се, і повторив всьо слово в слово в такою самою ясністю і енертію. Провідіннє було вамітне у тім ділі. Розум декотрих князів був так затемнений заблудженнем і суєвірем, що вони при першій бесіді не могли порозуміти Лютра, аж у другій бесіді вони вже яснійше розуміли представлені ним точки.

Ті, що уперто закривали свої очі від світла, і навмисне не позволяли дати себе переконати правді посредством сильних слів Лютра, упали в гнів. Коли він перестав говорити, соймовий бесідник з досадою сказав, що він не говорив до річи і мусить дати ясну і докладну відповідь... Хочеш або не хочеш відречи ся?

Реформатор відповів: "Так як їх цісарське величіє, електорські і князівські милости желають прямої, простої і спокійної відповіди, то я дам таку, що не буде мати ані рогів, ані зубів, а іменно: "Єсли мене не переконаєте на підставі св. Писання, або отвертими, ясними і розумними доказами, то я не можу відречи ся того, що я сказав, бо так мені моя совість наказує, а проти совісти, що є звязана зі Словом Бо-

жим, небезпечно Христіянинови виступати. Отже я останусь при своїм, бо ипакше не може бути, так мені, Боже, допоможи. Аминь. (Д'Обине, кн. 7, гол. 8).

Так стояв той праведний муж на непохитнім основанні Слова Божого. Світло небесне освічувало його лице. Величіє і чистота його характеру, упокій і радість його серця показались перед всіми, коли він свідкував проти власти заблудження і вказував на ту сильну віру, котра побіджає світ.

Ціле зібранне замовкло на кілька минут від удивлення. Свою першу відповідь Лютер дав низьким голосом, в поважнім і покірнім тоні. Папісти взяли се за доказ, що його відвага зачалася вже хитати. Його просьбу, щоб дати йому час надумати ся, вони вважали за початок до відречення. Сам Карло, з погордою дивлячись на згорбленого монаха, його грубу одежу і просту його мову, заявив: "Той монах ніколи не зробить мене єретиком". Але відвага і твердість, що він тепер показав, а також сила і ясність його доказів задивували всіх. Цісар сказав з дивованнем: "Монах говорить безстрашно і з непохитною відвагою". Многі із пімецьких князів з гордістю і радістю дивились на того представителя їх народу.

Сторонники Риму були побіджені; їх справа показалась в недуже добрім світлі. Вони старались піддержати свою власть не тим, щоби покликуватись на св. Писаннє, але вживали погрозів та доказів непогрішимости Риму. Бесідник соймовий сказав: "Єсли ти не відречешся, то цісар і правительство вже будуть знати, як поступити з таким упертим єретиком".

Приятелі Лютра, котрі з великою радістю прислухувелись його благородній оборонній мові, здрігнулися, коля доктор спокійно сказав: "Поможи мені, Господи, я не можу відречися". (Д'Обине, ки. 7, гол. 8).

Йому приказали оставити зібраннє, доки князі мали нараду. Здавалось, що настав рішучий момент. Упертич відказ Лютра відречися міг вплинути на історію церкви на цілі століття. Рішено дати йому ще раз можність відречися. В послідний раз його привели на сойм. Йому знов задали питаннє, чи хоче він відречися від свого навчання. "У мене не ма другої відповіді", сказав він, "кромі даної". Було ясно, що ні обіцянки, ні погрози не помогли нічого; він таки не піддався Римови.

Папсыким проводирам було маркітно, що до їх власти, перед котрою дрожали цісарі і дворянство, покірний монах віднісся в такою погордою, і вони хотіли вробити так, щоб він почув їх гнів, а іменно віддати його на смертельні муки. Але Лютер, видячи, що йому грозить, віднісся до всіх з христіянським достоїнством і покорою. В його словах не було гордости, злости або крутійства. Він зовсім забув на себе . самого і на великих мужів, що окружили його, і чувствував тільки, що находиться в присутности Того, Котрий стояв непорівнано вище папів, прадатів, цісарів і королів. Христос в такою силою і величієм говорив через Лютра, що се в оден і той самий час наповнило всіх вдохновенням глибокої пошани і подиву, так його приятелів як і ворогів. Дух Божий присутствував на тім зібранню і тронув серця тих, що стояли на чолі цісарства. Декотрі із князів отверто говорили, що Лютер має правду. Многі були переконані в правді, а були і такі, котрих вражиння не довго тревали. ще друга кляса людей, котрі у той час не висказували своїх переконань, але опісля, коли вглубились більше у св. Писанні, з більшою смілістю стояли за реформацію.

Електор Саксонський з великою нетерпеливостію ожидав доки Лютер появить ся в соймі, і тронутий до глубини душі, слухав його мови. З гордістю і радістю він подивляв відвагу, рішучість і панованне над собою самим доктора, і рішився сейчас боронити його, коли тільки буде потреба того вимагати. Він порівнував противні сторони, і переконався, що мудрість папів, пралатів і царів силою правди була в ніщо

обернена. Папство потерпіло таку поражку, котра дала ся відчути всім народам по всі часи.

Коли післанник папський завважав, що Лютер взяв верх, він дуже налякався, бо бачив, що папству грозить небезпека, і всіми силами старався повалити Лютра. Зі всім красномовством і політичною хитростю, з якою він у високій степени відзначався, він представив молодому цісареви нерозум і небезпеку ради якогось там малознатного монаха жертвувати дружбою і помочію могутного престола Риму.

Його слова не були сказані надармо. На другий день після відповіди Лютра Карло повідомив сойм, що він хоче продовжати політику своїх предків і піддержувати і охороняти католицьку віру. Так як Лютер не хоче відречися від свого навчання, то проти него і вреси, котру він поширює, будуть "Оден монах, впроваджений. приняті найострійші міри. в блуд своїм безумством, задумав противитися христіянській вігі. Я пожертвував би своіми пісарствами, сокровищами, приятелями, тілом, кровю, життем і духом, щоби перешкодити тій безбожности. Я пішлю того августиньського монаха, Лютера, до дому і заперечу йому робити які-нибудь замішання А опісля постараюсь, щоб він, як упертий між народом. еретик, був виклятий і виключений із церкви; я його із його сторонниками яким небудь способом знищу. Далі взиваю до всіх членів держави, щоб заховались як вірні христіяни". ") Але помимо того цісар заявив, що Лютра не вільно нікому чипати по дорозі, і він може собі безпечно іхати до дому, заким булуть приняті міри проти него.

Дві противні собі думки були висказані в соймі. Післанники і представителі папи знов зажадали, щоби не зважати на охоронну грамоту Лютра. Вони говорили, що "Рейн має приняти до себе його попіл, як попіл Гуса сто літ тому назад". Але Німецькі князі, хоч самі були сторонниками папи і ягні вороги Лютра, висказались однако проти такого нарушення "стародавної пімецької вірности", як ганьблячого пят-

<sup>18)</sup>Д'Обине, кн. 7, гол. 9.

на для чести народу. Вони показували на страшні нещастя, котрі мали місце по смерти Гуса і заявили, що вони не желають собі, щоби такі нещастя знову упали на Німеччину і на голову молодого цісаря.

Карло сам відповів на те ганебне предложеннє: "Коли віра і чесність будуть прогнані зі світа, то вони все таки найдуть собі місце в серцях князів". (Д'обинє, кн. 7, гол. 9).

Але немилосердні вороги Лютра старались намовити цісара, щоб так собі поступив з реформатором, як Зигмунт поступив з Гусом — передати його на ласку церкви. Але Карло V пригадав ім, як Гус на публичнім зібранню показав на свої лаицухи, припоминаючи цісареви його віроломство, рішучо заявив: "Я не хочу почервоніти, як Зигмунт!"

Але Карло навмисне відкинув правду, що Лютер проповідував. "Я твердо постановив собі іти за прикладом моїх предків". писав монарх. Він рішивсь не покидати старих звичаїв, навіть не для того, щоби іти за правдою і праведністю. Як поступали його батьки, так і він хотів піддержувати папство із всею його жорстокостю і зіпсуттєм. Він зістався при своїм рішенню поступати так, як його предки поступали — не принімати нового світла.

І нині є богато таких, котрі держаться обичаїв і перекавів своїх батьків. Коли Господь посилає ім нове світло, то вони не хочуть прийняти його, бо як їх батькам воно не було дане, то і вони не приймили того світла. Ми не находимся там, де наші батьки находились, тому наші обовязки і відвічальність не є ті самі. Бог не похвалить нас, єсли ми, замість того, щоби шукати Слова Божого для себе самих, будем іти за приміром наших батьків, щоби сповнити свій обовязок. Наша відвічальність є більша від тої, яку мали наші предки. Ми єсьмо відвічальні за те світло, котре вони дістали і дали нам, як наслідстьо і також за додаткове світло, котре тепер світить нам із Слова Божого. Христос говорив про невіруючих Жидів так: "Коли б я не прийшов і не глаголав їм, гріха не малиб вони; тепер же вимовки не мають вони за гріх свій". ") Та сама Божеська сила говорила через Лютра до цісаря і Німецьких князів. І коли світло сіяло із Слова Божого, Його Дух у послідний раз числився з многими на тім зібраню. Як той Пилат сотки літ тому назад ради гордости і желання угодити народови відвернув своє серце від Спасителя світа; як Феликс в страсі просив вістника правди: "Тепер годі, іди; мавши час, покличу тебе". (Діян. 24: 25); як гордий Агриппа признався: "О мало не вговорне єси мене бути Христіянином". (Діян. 26: 28) і все таки не приймив вісти, присланої з неба, — так і Карло V, ідучи за тим, що йому світська гордість і політика диктували, рішився відкинути правду.

Слухи о намірах проти Лютра далеко поширились і спричинили велике заворушення у цілому місті. Реформатор дістав много приятелів, котрі, знаючи зрадливу жорстокість Риму для всіх тих, що осмілились би виявити його віпсуття, рішили не дати Лютра. Сотки дворян були готові боронити Многі знов остро виступали проти того, що цісар піддався пануючій власти Риму, виступаючи проти Лютра, дверях домів і на публичних площах поприбивано плякати: одні потупляли, другі піддержували Лютра. На однім із них було написано: "Горе тобі земле, який твій цар хлопець". ") Симпатія, яку з'єднае собі Лютер в народі, переконала цісара, як і сойм, що найменша несправедливість оказана йому, спричинала би велике нещасте для цісарства, а навіть могла би потрясти і престолом.

Фридрих Саксонський не виступав отверто за Лютром, скриваючись зі своїми сімпатіями для него, але зате безнастанно дивився за ним, щоб йому нічого злого не сталось, слідячи за кождим його рухом, як і за рухами його ворогів. Але було много і таких, котрі зівсім не скривали своїх симпатій для Лютра. Князі, барони, ґрафи і другі визначні особи

<sup>19</sup>)Йоан. 15: 22.

<sup>20</sup>) Erkj. 10: 16.



світського і духовного стану відвиджували його. "Тісна кічната доктора", писав Спалатин, "не могла вмістити всїх, котрі представлялись йому". Народ дивився на него, як би він був щось більшого, як чоловік. Навіть і ті, котрі думали, що він заблуджається, подивляли його душевне благородство, котре довело його до того, що радше життє своє дасть, як би мав опоганити свою совість.

Робили всьо, що тільки могли, коби лиш погодити Лютра в Римом. Великі пани і князі старались представити йому, що він невдовзі буде прогнаний із цісарства і позбавлений покровительства, єсли буде уператися на своїм, і противити ся постановленням перкви і соборів. На се Лютер відповів: "Проповідуванне Христового Євангелія спричинює ріжні неприємности і прикрости, чомуж би я мав бути через се відлучений від Госпела і Слова Божого, котре є лиш одинокою правдою? Ні, я радше віддам своє тіло, життє і кров". ")

Знов його намовляли, щоб піддався осудкови цісаря, а тоді не треба йсму буле нічого боятися. "!! нічого не маю прети того, щоби цісар, князі, або навіть сам простий христіянин розсліджував і осуджував мої вниги, але тільки на підставі Св. Писанния. Люде повнині бути послушними тільки тому одному. Моя совість звязана є зі Словом Божим і св. Писаннем". (Л'Обине, кн. 7, гол. 10).

А коли по другий раз пробували намовити його, то він знов відпевів: "Я скорше обійдусь без охоронної грамоти і віддам моє життє до розпорядимости цісара, але ніколи не відречусь від Слова Божого!" (Д'Обинє, кн. 7, гол. 10). Він готов був піддатися рішенню Вселенського собору, але лиш під тим услівем, що всьє буде рішатись на підставі Св. Писання, а що дотичить Слова Божого і віри", додав віи, "то кождий христіянии може також судити його, як і сам папа, що його піддержуютє міліони соборів". Наконець, так його прилтелі як і ьороги, переконались, що дальші усиловання погодити його є даремиі.

<sup>21</sup>)Д'Обине, кн. 7, гол. 10.

Наколи б реформатор уступив хоч на одній точці, то сатана і його полчища одержали би побіду. Але непохітна твердість була средством освободження церкви і початком нового і лучшого віку. Вплив того одного чоловіка, котрий в релігійних річах осмілився думати і ділати самостійно, повинен поширитись на церкву і світ не тільки за його часів, але на всі будучі покоління. Його постоянність і сила до кінця часу укриплять всіх, котрі мусять перейти через такі самі проби. Сила і величіє Боже стояли вище людського совіта і вище могучої власти сатани.

Незабаром після того прийшов розказ від цісаря, щоб Лютер сейчас заберався до доку, і він знав, що за тим наступить скоро його осудженнє. Грізна туча висіла над ним; але коли він виїхав із Вормса, душа його радувалась. "Діявол", сказав віп, "був на сторожи папського замку, але Христос зробив в нім отвір, і сатана мусить се признати, що Господь сильнійший, як він". ")

Після свого від'їзду Лютер хотів показати, що його твердість не повинні брати за бунт, написав до цісаря: "Бог, що внає серця людські, мій свідок, що ві всею покірністю і охотою я готов був сповнити желаннє вашого величія, посредством життя або смерти, чести або нечести, і ні нащо не відкликуюсь, як тільки на Слово Боже, що ним чоловік жиє. В туземнім життю чоловік обовязаний довіряти другому, бо се не шкодить спасенню. Але наколи діло дотичить Слова Божого і вічного щастя, то Бог не хоче, щоб чоловік піддавався другому, бо таке підданнє є правдивим богослуженнєм, і належиться тільки Творцеви. (Д'Обинс, кн. 7, гол. 11).

Коли Лютер вертав з Вормсу до дому, то люде витали його по дорозі ще з більшим воодушевленнем, як він їхав туда. Князівське духовенство витало виклятого монаха і горожанські власти віддавали честь мужови, проти котрого виступив цісар. Його просили, щоб сказав ім проповідь, і помимо цісарського заказу він єще раз взійшов на катедру. "Я

<sup>22</sup>)Д'Обине, кн. 7, год. 11.

ніколи не обіцював нікому, що скую Слово Боже", сказав він, "і ніколи не зділаю того".

Він еще недавно виїхав з Вормсу, а вже напісти постарались у цісара, щоб видав едикт проти него. В тім письмі був представлений як "злий ворог в виді чоловіка, в монашій одежі". (Д'Обине, кн. 7, гол. 11). Було приказано починити кроки проти него, як тільки скінчиться речинець його охоронної грамоти, поби перешкодити його роботі. Всякому було заказано переночувати його, або дати йому їсти, або помагати йому, або піддержувати його тайно або открито, словом або ділом. Всюди, де би він не находився, його могли схватити і віддати властям. Його сторонники повинні бути увязнені, а їх майно сконфіскувано. Його писання повинні бути знищені і всі, котрі осмілили би ся не послухати того наказу, будуть підпадати під таке саме осудженнє. Електор Саксонський і князі, котрі прихильно відносились до Лютра, сейчас но від'їзді Лютра виїхали також із Вормса, і сойм згодився на цісарський декрет. Поклонники Риму торжествували; вони тепер були певні, що судьба реформації вже рішена.

Але Бог рішив инакше. Він не забув за свого вірного слугу, котрий находився у великій небеспеці. Чуйне око слідило за рухами Лютра, і благородна вірна душа постановили освобедити його. Видочним було, що Рим не задоволиться нічнм иншим тільки його смертію, і не було иншого ратунку тільки сховати його, щоб не попався у пащу льва. Бог дав Фридрихови Саксонському розум, щоб видумав плян для сохранення реформатора. При помочи вірних приятелів, плян електора був виконаний, і Лютер в дійсности був схований від приятелів і ворогів. На дорозі, коли їхав до дому, його злапано, і заведено самого лісами до замку Вартбурґ, самітну гірську твердичю. Те все зробилося у великій тайні, що навіть Фридрих довго не знав, куда його завезли. Се було навмисне так зроблене, щоб електор нічого не знав, де Лютер находить-

12-G. Con.-Ukrainian

ся. Знав тільки, що йому нічого не загрожує і був з того вдоволений.

Весна, літо, осінь минулись і настала зіма, а Лютер все єще останався в полоні. Алеандер і його сторонники торжествували, що ось скоро погасне світло Євангелія. Але замість того реформатор наповняв свій світильник із скарбниці правди, світло котрої мало горіти ще яснійше.

Варбург се було безпечне місце для Лютра і він там, по великій боротьбі, за якийсь час міг спокійно відпочити собі. Але він довго не міг бути вдоволений із тишини і спокою. Призвичаений до трудового життя і завзятої боротьби, він довше оставатися не міг, щоб нічого не робити. В тих самітних днях перед його очима стала церква і він в роспуці кликнув: "О, у ті послідні дні Його гніву ні один чоловік не встоїть як стіна перед Господом, щоби спасти Ізраїля". ") Він знов думав про те, тай боявся, що будуть обвиняти його, що він боягуз, бо заперестав боротьбу. Опісля він також докоряв собі, що провадить тепер житте безпечне і безжурне. Але все таки у той самий час кождого дня він робив більше, що здавалось би неможливим для одного чоловіка. Його перо ніколи не переставало робити. Підчас коли його вороги думали, що його змусіли до мовчання, він не переставав працювати. го писання тепер розсилались по цілій Німеччині у такій скількости, що немале задивувало і налякало ворогів. Кромі того він ще эробив велику прислугу свому народови, бо перевів Новий Завіт на німецьку мову. Із свого скалистого Патмоса він майже пілий рік продовжав проповідувати Євангелиє і витикав гріхи і блуди свого часу.

Але Бог не хотів лиш того, щоби Лютра сохранити від гніву його ворогів, ані не длятого, щоби дати йому часу для відпочинку для тих важних робіт. Треба дійти до більше дорогоцінних усьпіхів. На самоті і в затишу Лютра ніхто не піддержував, не хвалив його, ані не підхлібяв йому. І се його

∞)Д'Обине, кн. 9, год. 2.

охороняло перед гордістю і смілістю, котрі так часто спричиняються успіхом. Терпіннем і покорою він був приготований, і міг безпечно знов стати на тій страшній висоті, на котру його так від разу підняли.

Коли люде тіплаться тою свободою, котру ім приносить правда, вони готові є прославляти тих, котрих Бог ужив на те, щоби пірвати кайдани заблудження і суєвіря. Сатана старасться відвернути мисли і любов чоловіка від Бога а звернути їх на людське знарядде. Він хоче, щоб вони прославляли тільки знарядде, не зважаючи на руку Провідіння, котре заряджує всіми подіями. Нераз такі релігійні проводирі, прославляні і почитані у той спосіб, тратять із виду свою зависимість від Бога, і впадають в покусу надіятися на самих себе. Наслідки з того бувають, що вони стараються завладіти душою і совістю народа, котрий ожидає знов від них провідництва, замість того, щоби їх Слово Боже провадило. І з того поводу діло реформи не іде, або вовсім устав. Від такої небезпеки Бог хотів охоронити діло реформації. Він хотів, щоби се діло мало не людську печать, але Божу. Очі людей звернені були на Лютра, як на толкувателя правди; його віддале но, щоби всї звернулись на вічне жерело правди.



## ГОЛОВА— IX. ШВАЙЦАРСЬКИЙ РЕФОРМАТОР.

Для церковної реформи є той сам Божеський плян, що і при заложению церкви. Божеський Учитель минув великих люлой, визначних і богатих, котрі, як народні вожди, привикли до похвол і почестий. Вони гордились і були певні себе у своїй захвалюваній висшости, що не мали ніякого співчуття для своїх ближних, і через те не могли бути співробітниками Назорея. Ло необразованних, і тяжко працюючих Галидейських рибаків Він звернувся зі словами: "Ідіть за мною, то эроблю вас ловцями людськими". 1) Ті ученики були покірними і далися навчяти. Чим менший вплив мало на них фальшиве навчання їх часів, тим успішнійше Христос міг навчити їх і приготовити до Його служби. Так воно було і за часів Найбільші реформатори були покірними людьреформації. ми, мужі, що не дбали за становища і почести, і були свобідними від впливів фальшивої набожности і омани попівської. Плян Божий заключається у тім, що уживає покирних людей для достиження великих успіхів. Тоді слава не буде приписуватися людям, але Тому, Котрий дійствує через них по Свойому благоволению.

За кілька тижніе після уродин Лютра в хатчині Саксонського вуглекопа, в маленькім домику пастуха в Альпах вродився Ульрих Цвинґлій. Всьо окружаюче Цвинґлого в його дитинстві і його перве вихованнє було того рода, що воно під-

[180]

готовляло його для його будучої місії. Вихований серед чудної красоти природи, се вже завчасу робило на него вражінне великости, сили і величія Божого. Історія про славні діла, звершені у його гірській вітчині, взбудила його молодечі пожадання.

У ніг його побожної бабуні він кождого дня прислухувався тим немногим оповіданням із Біблії, котрі вона позбирала із народних билин або церковних переказів. А найбільше любие слухати про великі діла праотців, пророків і пастирів, що пасли свеї стада на горах Палестини, де ангели говорили з ними пре хлопятко Віфлеємське і про мужа терпіння на Голготі.

Подібно як Мартина Лютра, батько Цвинглого хотів, щоби його син дістав вище образованне, і молодому хлопцеви прийшлось вже завчасу покинути свою родину. Його ум бистро розвився і незабаром треба було шукати відповідних учителів, котрі би могли учити його. Тринайцять років йому було, коли його післали до Берна, де тоді находилась найліпша школа в Швайцарії. Але тут була небезпека, що загрожувала його молодечому життю. Монахи старались, щоби його конче заманити до монастира. Доминикани і Францішкани старались одні перед другими з'єднати собі народ. приманити більше людей до себе, то вони украшали церкви, запроваджували пишні церемонії, і також заманювали народ славними мощами і чудотворними іконами. внали, що для них була б велика вигода і честь, наколи б ім удалось привернути на свою сторону того талановитого молодого студента. Його надзвичайна молодість, його природний дар устно і письменно виявляти свої думки і його музикальний і поетічний талац дійствували би далеко ліпше, чим вся їх пишність і роскіш, щоби привлечи народ на Богослуження і побільдити свої доходи. Оманою і лестію вони старались заманити Цвинглого, щоби перебрався до їх монастира. Лютер перестав ходити на университет, замкнувши ся в монастирську келію, і був би страчений для світа, наколи б Провідіннє Боже не освободило його. Цвин'єл не повинен був виставляти себе на таку саму небезпеку. Провідіннє так хотіло, щоб батька повідомили про монаші заміри. Його наміреннєм зовсім не було, щоб його син провадив ліниве і безкорисне монаше життє. Він бачив, що син може попсути свою будучу карієру і приказав йому сейчас вертати до дому.

Молодець сповнив приказ батька, але в дому він не знайшов вдоволення, і паново зачав учитися, виїжджаючи на короткий час до Базелі. Тут Цвинглій по перший раз учув Євангелія про свобідно даровану милість Божу. Виттенбах, учитель старинних мов, студіюючи грецький і єврейський язики, познакомився з св. Писаннем, і посредством него лучі Божеського світла захопили душі приходячих до него на науку студентів. Він обясняв, що істнує правда, котра старша є і ціннійша від всїх книжкових теорій і фільозофів. І та старинна правда була смерть Христа, одиноке відкупленнє грішника. Для Цвинглого сі слова були первим лучем світла, котрий приходить перед світаннем дня.

Цвинглій невдовзі був покликаний на своє життєве поле, і він виїхав до Казелі. Первим полем його роботи був приход в Альпах, неталеко від долини, де він родився. Після того як Цвинглій став священиком, "він цілковито посвятив себе шукати Божеської павди, так як він знав", говорить оден із його товаришів — реформаторів, "скільки повинен знати той, котрому поручено пасти стадо Христове". Чим більше він вивчив св. Писанне, тим яснійше він бачив суперечність між його правдами і заблудженнями Риму. Він здавався на Біблію, як Слово Боже, одиноке, вистарчаюче і неомильне правило. Він бачив, що вона повинна бути своїм власним толкувателем, і не осьмілювався із св. Писання доказувати знаного навчання або теорії, але обовязком його було пізнати, у чім заключається її прямий і откритий змисл. Він старався покористуватись всяким помічним средством, щоби добитися

повного і правильного розуміння єї значиння, і призвав до помочи Св. Духа, котрий після него відкриє його всім тим, що його шукають по щирости і в молитві.

"Писанне", сказав Цвинглій, "дане є Богом, а не людьми. Той сам Бог, що просвічає, дасть тобі також поняти, що воно дане є Богом. Слово Боже... не може заблуджатися. Воно є ясне; воно само себе навчає, просвічає душу всім блаженством і милостію, воно укріпляє єї в Бозі, упокорює єї, так що вона сама тратиться, забуває себе і пізнає Бога". Цвинглій сам випробував правдивість тих слів. Вказуючи на свій досвід у той час, коли він цілковито посвятився св. Писанню, він пише: "Фильозофія і богословіє спричиняли в мені постоянну боротьбу. Тоді я вкінци сказав собі, що я повинен те все відкинути і вишукувати в Його Слові тільки Божеські мисли. Я просив Господа, щоб просвітив мене, і хотя я читав тільки Писання, воно для мене ставалось все таки яснійше, як би мені хто обясняв його".

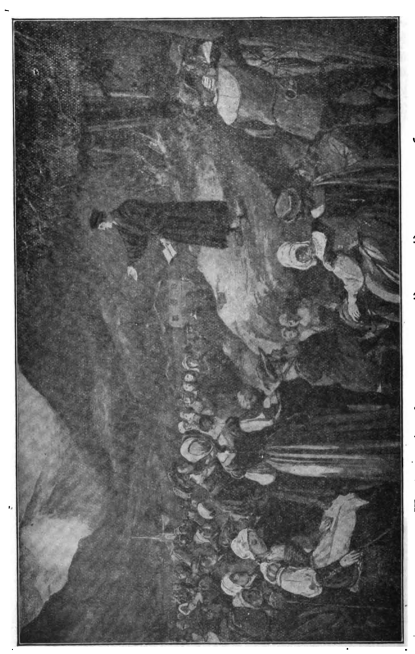
Навчання Цвинглого не походили від Лютра. Се була наука Христова. "Наколи Лютер проповідує Христа", сказав швайцарський реформатор, "то ми оба робимо одно і те саме; він зискав більше душ для Христа, як я, але се нічого. Я не хочу мати другого імени лиш Христове, борцем Котрого я є і Котрий є моїм одиноким Господом. З Лютром ми ніколи не переписувались. Чому? Щоб показати, що Дух є оден і той сам, хоч ми далеко оден від другого, не маючи ніякої звязи між собою, так однодушно процовідуєм науку Христову". ')

В 1516 році Цвинґлого покликано за проповідника до монастиря Єйзиделн. Тут він мав нагоду бачити зіпсуттє Риму і, як реформатор, ужити свого впливу, котрий дався почути далеко поза його рідні Альпи. Одним із головних предметів, котрий притігав до монастира богомольців, була ікона Діви Марії, що мала, як говорять, силу творити чуда. Над вхідними воротами була надпісь: "Тут можна найти повне відпущеннє гріхів". В Кождого часу в році поломники приходили до ікони

<sup>2</sup>)Д'Обине, кн. 8, гол. 9.

<sup>5</sup>)Д'Обинс, кн. 8, год. 5.





Швайцарські реформатори проповідують під откритим небом. "Се є Божий плян уживать смиренного знаряддя в звершению ведиких діл".

[184]

Діви; а у великий річний празник великі товпи народу збирались із всіх сторін Швайцарії, а навіть Франції і Німеччини. Цвинґлій, видячи се, дуже іззатого зажурився, і покористувався первою можністю проповідувати свободу через Євангеліє тим рабам суєвіря.

"Не думайте", говорив він, "що у тій церкви можна скорше найти Бога, як в другим иншим місци, сотвореним через Него. Де би ви не жили, Бог є всюди близько вас і слухає вас... Чи можете ви дістати ласку Божу посредством безкористних діл, довгої подорожи, дарів і икон, посредством призивання святої діви або святих? Який хосень із довгих молитов — що помагають прекрасні капішони, хорошо виголена голова, довга одежа і пантофлі золотом вишивані! Бог дивиться на серце, а наші серця далеко від Него". "Христос", сказав він, "був розпятий на хресті і стався жертвою за гріхи всіх віруючих на віки". (Д'Обинє, кн. 8, гол. 5).

Многим слухачам ся наука не подобалась. Се було гірким розчарованнем для них почути, що їх довга і тяжка подорож була даремна. Вони не могли поняти свобідної милости в Христі. Для них стара дорога до неба, що ім показував Рим, була ліпша. Вони зборонялись шукати щось ліпшого. Ім ліпше було довіряти своє спасеннє священикам і паці, як шукати чистоти серця.

Але були і такі, що з радістю прийняли вість о счасенню через Христа. Наложені на них Римом герковні обряди не дали ім ніякого душевного вдоволення, і з вірою воне приняли кров Спасителя для свого примирення. Вони повернули на свою родину, щоби обявити і другим се чудесне світло, котре вони дістали. Таким способом правда поширялась від села до села, від міста до міста, і число паломників до икони діви Марії значно зменшилось. Доходи із приносів зменшились, тай, розуміється, і Цвин'лого платня, котру йому давано на його удержаниє, також змаліла. Але се його тільки утішало, так як він бачив, що сила фанатизма і суєвіря була зломана.

Церковні власти добре бачили те все, що Цвинґлій робив. Але з початку дали йому спокій, не мішались до того. В надії, що вони все таки єще покористуються його услугами, вони старались привернути його на свою сторону посредством лести, але тимчасом правда утвердилась в серцях народу.

Робота Цвинглого в монастирі Єйнзидела приготовляла його для більшого поля, на котре він незабаром мав вступити. Після трьохлітного пробування там, його назначено за проповідника при катедрі в Циріху. В тім часі се було головне місто Швайцарського союза, і поширений там вплив його дався далеко почути. Каноники, котрі його запросили до Цириху, заявили свої желання, щоб він не виступав з ніяким новим навчанням, тільки держався своїх обовязків, які вони йому подиктують.

"Ти не повинен легковажити собі", говорили вони, "епархіяльних доходів, а колектувати все до найменшого. Напоминай віруючих із катедри і на сповіди, щоб платили точно податки і десятину, і пожертвованнями показували свою привязанність до церкви. Ти також повинен старатися побільшати доходи з хорих, з обідні і з всяких инших требів". "Твоїм обовязком, як священика, є також уділянє таїнств, проповідувати і пильнувати стада. А що до проповідий, ти можеш взяти собі помічника. Уділяти таїнств ти повинен тільки визначним особам, коли вони сего запотребують, а в инших случаях ти не маєш сего робити". (Д'Обине, кн. 8, гол. 6).

Цвинглій мовчки вислухав всіх тих приписів, і після того, як він подякував за честь, що його покликали на те високе становище, він заявив, як він хоче поступати. "Життє Ісуса", сказав він, "занадто довго оставалось закрите перед народом. Я буду проповідувати Євангелиє від Матея, одну голову за другою, без людських обяснень, лиш із одного жерела св. Писання, заглубляючися в него, порівняючи оден уступ із другим і сердечно молячися для ліпшого зрозуміння. Всьо на славу і честь Бога і Його Єдинородного Сина для дійсного

спасення душ і збудовання в правдивій вірі". ') Хоч многі із духовенства не годилися із його пляном і старалися відвернути його від того, Цвинґли все таки зістався непохитним. Він казав, що зівсім не має наміру вводити нову, тільки стару методу, уживану в церкви в давних, незіпсутих часах.

Його навчання про правду звернули на себе загальну увагу і народ гурмами приходив, щоб послухати його проповідий. Многі, котрі вже давно перестали до церкви ходити, тепер приходили на його Богослуження. Він начинав свою проповідь, читаючи і обясняючи із Нового Завіту про житты, чудеса, навчання і смерть Ісуса Христа. Головним предметом у його проповідях було Слово Боже, одинокий авторитет, і смерть Христа, одинока звершена жертва. "До Христа", говорив він, "я хочу провадити вас. Він є одиноким жерелом спасення. До проповідника горнулись всякого рода люде, від державних і учених мужів до ремесельника і селянина. Сильно заінтересовані, вони прислухувались його словам. Він не тільки говорив про свобідне спасенне, але і дуже остро виступав проти зла і зіпсуття того часу. Многі, повертаючи із катедри, прославляли Бога. "Слава Богу", говорили вони, "се в дійсний проповідник правди, він буде нашим Мойсейом, котрий виведе нас із Єгипту".

Помимо того, що його науку з початку принято з воодушевленням, а все таки по якімсь часі декотрі спротивилися йому. Монахи старались перешкаджати йому в його роботі і потупляти його науку. Многі сміялись із него і докучали йому, другі грозили йому і обіджали його. Цвингли переносив все те з христіянським терпінням, кажучи: "Єсли хочеш привести душу до Христа, то мустіш на многі річи закривати очі". \*)

Около того часу появився новий робітник, щоби помочи ділу реформації. Оден із сторонників реформації думав, що продажа Лютрових книг була б найліпшим средством для поширення світла, і він післав неякого Люціяна до Цириху в де-

4)Д'Обине, кн. 8, гол. 6.

котрими писаннями Лютра. "Дивись", писав він Цвинглому, "чи Люціян є розумна і вправна людина, і єсли так, то нехай іде від міста до місточка від місточка до місточка, від села до села, від хати до хати і розпродує книги Лютра, а особливо обяснення молитви Господньої, що написана для світських людей. Чим більше твори Лютра будуть знані, тим більше будуть питати за ними. ") І тим снособом правда стала ще більше поширятись.

У той час як Бог робить приготовлення, щоби пірвати узли незнання і забобонів, сатана також робить з великою силою, щоби запровадити людей в темряву і єще сильнійше окувати їх в ланцухи. Між тим як в ріжних сторонах появились мужі, щоби навчати людей, що прощеннє і оправдання дістається через кров Христову, Рим з подвійною силою приступив до того, щоби у всім христіянським світі запровадити торговлю гріхами, значить, продавати прощеннє за гроші.

Всякий гріх мав свою ціну, і людям була дана повна свобода для проступків, коби тільки при тім наповнялась церковна каса. І так люде старались достигнути прощення у двоякий спосіб — за гроші і через Христа. Рим, даючи розгрішенне, мав із того дохід; реформатори, осуджуючи гріх, вказували на Христа, як на одинокого примирителя і освободителя.

В Німеччині продажа індультенції була поручена Доминиканським монахам під руководством ославленого роспустника Тецеля. В Швайцарії ся торговля була дана в руки Францисканам і поручена Самсонови, італійському монахови. Самсон вже оказав церкви хороші услуги, добуваючи в Німеччині і Швайцарії величезні суми, щоби наповнити папську скарбницю. Тепер він іздив по Швайцарії, притігаючи до себе великі товпи народу; від маючих брав богаті подарки, а бідних оберав із послідного гроша. Але вплив реформації вже видко було всюди, так, що та торговля, хоч провадилась, то все таки тратила свою силу. Цвинґли все єще був в мо-

•)Д'Обине, кн. 8, гол. 9.

настирі бйнзидели, коли Самсон зараз після того, як лиш приїхав до Швайцарії, появився зі своїм товаром в сусіднім місті. Як тільки реформатор довідався про те, сейчас зачав виступати проти него. Вони сходились, але Цвинглого робота довела до того, що монах не міг зробити нічого і забрався оттуда.

В Цириху Цвингли ревно проповідував проти продажи індульгенції, і коли Самсон зближився до того міста, післанець вийшов йому на зустріч з повідомленнем, щоб пійшов собі дальше. Але він таки хитростію дістався до міста; однак його випровадили, і він не продав ані одної індульгенції, і мусів забратися геть із Швайцарії.

Також появление чуми, або т. з. чорної смерти, котра в 1519 році поширилась по цілій Швайцарії, богато помогло реформації. Люде гинули як мухи від тої страшної недуги, тай переконались, що ім індульґенції нічого не помагають, що недавно купили, і шукали йншої і твердшої підвалини для свойої віри. В Цириху Цвинґли також заразився тою хоробою; він так тяжко захорував, що вже не було надії на його виздоровление, і слух, що він вже умер, далеко поширився. У той критичний час його надія і відвага позіставали непохитни-З вірою він звертав свої очі на розпятого Христа на Голготі і надіявся на повне примиренне за гріхи. Коли він виратувався від смерти, а се було длятого, щоби проповідувати Євангелие ще з більшою силою, як перше, і його слова робили на людей надзвичайне вражінне. Народ з радістю витав свого улюбленого проповідника, котрий вернувся до них, після того як він вже був на краю могили. Вони сами повернули від хорих і умираючих, котрих пильнували, пізнавши ціну Євангелія, як ніколи перше.

Пвингли дійшов до яснійшого понятя свангельських правд і сам еще більше досвідчив на собі відновляючу силу його. Упадок чоловіка і плян відкуплення були ті предмети, котрими він занимався. "В Адамі", говорив він, "ми всі

умерли і застрягли в зіпсуттю і погибели". Христос, Богочоловік набув для нас безконечне спасенне". Його терпіннє приносяче вічне спасенне, воно на віки задоволяє Божеську праведність для всіх тих, котрі з твердою непохитною вірою уповають на ту жертву". Він однак навчав людей, що ласка Христова не позволяє чоловікови жити в гріхах. "Де ми віруєм в Бога, там Він і є. Де Бог, там ревність, котра побуджає нас до добрих діл".

Проповіди Цвинґлого мали таку притягаючу силу, що катедра не могла помістити людей, котрі приходили слухати його. Постепенно, в міру того як вони се могли понимати, він відкривав своїм слухачам правду. Він старався робити се так, щоб не настрашити їх або не побудити їх до упереджень. Його первим завданнем було здобути їх серця для Христа, змягчити їх Його любовю і вказати ім на Його примір, і наколи вони приймуть правила Євангелія, вони увільняться від своїх забобонних віровань і звичаїв.

Крок за кроком реформація в Цириху ішла вперед. рестрашені вороги її, зачали сильно спротивлятись тому. Рік тому назад Виттенберський монах висказав свое "ні" проти папи і цісаря, і тепер в Цириху все, здавалось, показувало на подібне супротивленнє проти папських претенсій. Цвинглого нераз нападали. В папсыких кантонах ученики Євангелія від часу до часу палились на кострах, але сього ще за мало було; учитель среси повинен був замовчати. І відносно до того епископ в Констанції післав трох повномочників до Цюрихської ради з оскарженнем, що Цвинтли навчає народ противитися законам церкви і тим виставляє на небезпеку публичний спокій і хороший суспільний порядов. Він твердив, що наколи церковний авторитет буде маловажитись, то настулить загальна анархія. Цвинґли на се відповів, що віл уже чотири роки проповідує Євангелиє в Цириху, в місті найбільше спокійним із всіх міст Швайцарського союза. "Христіянство є найліпшою запорукою публичного спокою". (Д'Обине, кн. 8, гол. 11).

Післанники напоминали радників оставатися в церкви, без котрої, вони заявили, нема спасення. Цвингли відповів: "Не робіть собі із сього оскарження нічого. Підвалина церкви — скала, Христос, Котрий дав Петрови Своє імя, так як він визнавав його. Всякий, хто вірує в Ісуса Христа, всюди спасається, і кромі тої церкви не ма спасення". ') Наслідок із сих переговорів був той, що оден із післанників епископа пристав на реформаторську віру.

Рада відказалась виступати проти Цвинґлого, і Рим готовився до нового нападу. Коли реформатор учув про нові замисли своїх ворогів, він сказав: "Хай вони прийдуть; я їх так боюсь, як високий беріг грозячих йому филь!"') Усиловання папістів тільки помогли тому ділу, котре вони хотіли знищити. Правда далі поширялась. В Німеччині сторонники Лютра, упавши духом після його зникнення, знов потужали, коли побачили успіх Євангелія в Швайцарії.

Після заведення рефсрмації в Цираху, єї люди стали замітними в подавленню пороків і розпусти, а також в запровадженню хороших порядків. "Спокій панує у нашому місті", сказав Цвинґли, "ніяких безпорядків, ніякого лицеміря, ніякої сварні ні зависти. Звідки ж може взятися така згода, если не від Бога і нашої науки, котра робить нас миролюбивими і побожними". °)

Одержана реформацією побіда тільки порушала сторонників Риму, що ще з більшою силою взялись до реформаторів, аби повалити їх роботу. Коли вони побачили, як мало в Німеччині помогли гонення і пригнетення, вони постановили боротися з реформацією иншим способом, і задумали устроїти диспуту з Цвинґлим. І коли вже дійшло до того, то вони, хотячи, щоб побіда по їх стороні була, то не тільки що сами вибрали місце для борби, але і судіїв, котрі мали рішити, по чиїй стороні правда. І наколи раз удасться ім захватити

<sup>т</sup>)Д'Обине, кн. 8, г. 11. <sup>в</sup>)Д'Обине, кн. 8, г. 9. <sup>в</sup>)Д'Обине, кн. 11, г. 6.

Цвинтлого у руки, вони уже постараються за се, щоб він не вимкнувся ім. Коли вони вожда примусять замовчати, тоді і цілий рух можна буде скоро здавити. Але ті наміри їх однак старанно укривались.

Диспута відбулась в Бадені, але Цвингли не присутствував на ній. Цирихська рада, не довіряючи папським сторопникам і перестережені палячими кострами для визнавців Євангелія у всіх папських кантонах, не позволила свойому духовникови виставлятися на таку небезпеку. В Цириху він міг здибатися зі сторонниками всіх партій, яких пришле Рим, але відправитися в Баден, де недавно потекла кров мучеників за правду, значило б іти на смерть. Єколампадіус і Галлер були вибрані замість реформатора, підчас коли знов славний доктор Єк, підпераний товпою учених докторів і пралатів, був борцем Риму.

Хоч Цвинглого не було на зібранню, однак його вплпв був замітний. Поклонники папи сами назначили своїх секретарів, а всім другим було заказано під карою смерти що нибудь записувати. Але помимо того Цвингли кождого дня діставав точний звіт із того всього, що радили в Бадені. Одеп із студентів, що присутствував кождого вечера при переговорах, записував всьо, що говорено в день. Два другі студенти посилали до Цириху Цвинглови ті папери разом з кождодневними письмами Єколампадія. Реформатор відписував, даючи поради і всказівки. Свої письма він писав ночами, а студенти вертались з ними рано в Баден. Щоби на них сторожі не звертали уваги, що були поставлені у мійських ворот, ті післанці несли на головах кошики з домашною птицею, і так перепускали їх без всяких перешкод.

В той спосіб Цвингли провадив боротьбу зі своїми противниками. Освалд Миконіус говорить: "Він не спав по ночах, думав, писав а що написав, то пересилав до Баден, і з того було більше користи, як би він там сам був". ")

Сторонники Риму вже наперед тішилися побідою. Вбра-

10)Д'Обине, кн. 11, гол. 13.

ні в дорогі шати і украшені дорогоцінними каменями, вони відправились в Баден. Вони провадили гуляще життє. Іх столи були повні дорогих страв і напитків. Тягар своїх церковних обовязків вони облегчали веселим і безжурним життєм. Між ними а реформаторами можна бачити було велику ріжницю. Реформатори вберались бідно і провадили скромне життє. На них навіть дивились як на жебраків. Вони не пили і не гуляли, але робили добрі діла. Хазяїн Єколампаділ нераз бачив, як він у своїй кімнаті читав, ппсав і молився, і говорив з великим задивованнєм: "Треба признати, що се дуже побожний єретик". ")

На конференції гордий Єк приступив до пишно-враного пульпіту, а попросту вбраний Єколампадій стояв проти него на грубо-зробленій плятформі. ") Сильний кракливий голос і певність себе, не маюча границь, ніколи не покидала Єка. Він боронив віри за гроші і за славу. Коли не міг переконати противника, то обиджав його поганими словами, а навіть проклинав.

бколампадій, лагідний і недовіряючий собі, з початку навіть не мав охоти входити в диспуту, і начав свою бесіду торжественними словами: "Я не признаю ніякого другого правила для судження, кромі Слова Божого". Хотя його поведення було лагідне і вічливе, однаковож у тім показувалась його здібність і твердість. Підчас коли поклонники папи звичайно покликувались на церковні обряди, як на свій авторитет, реформатор завсігди держався св. Писання. "Обряди мають свою дійсність в Швайцарії тільки після нової конституції, а наша конституція є Біблія", сказав він. (Д'Обине, кн. 11, гол. 13).

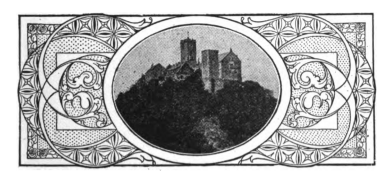
Ріжниця, котра була замітна між тими двома борцями, не оставалась без впливу. Спокійні і ясні докази реформатора, його лагідне і скромне поведеннє овладівало душами людей, і вони з обридженнєм відвернулись від хвастливого і крикливого Єка.

11)Д'Обине, кн. 11, год. 13.

<sup>18</sup> Great Con.--Ukrainian

Диспута продовжалася за вісімнайцять днів і папісти заявили наконець, що побіда по їх стороні. Більшість післанників була по стороні Риму, і зібранне обявило, що реформаторн побіджені і виключені із церкви разом із головою Цвинглим. Але загальна публична опінія все таки була по стороні реформаторів. Та диспута дала сильний товчок протестантській оправі, і невдовзі після того більші із Швайцарських міст, Базель і Берн, перейшла на сторону реформації.





## ГОЛОВА— X.

## УСПІХ РЕФОРМАЦІЇ В НІМЕЧЧИНІ.

Несподіване зникненне Лютра заворушило цілу Німеччину. Всюди питалися за ним. Всюди говорили а навіть вірпли, що його замордувано. Не тільки його приятелі жалували за ним, але і тисячі тих, що ще отверто не стали по стороні реформації. Инші знов поклялись, що мусять пімститися за його смерть.

Римські провідники зі страхом дивились до якої степені народ розярений є проти них. Хоч вони і тішились із мнимої Лютрової смерти, але все таки котіли скритися від народного гніву. Його вороги більше настрашились його зникненнєм, як коли нибудь перше, коли він, живучи між ними, робив відважно свою роботу. Хотячи у свойму гніві убити відважного реформатора, тепер налякались, наколи він став безпомічним полонником. "Тільки одно средство для нашого ратунку є", сказав оден із них, "засвітити тільки факлю і шукати Лютра по цілому світу, щоб його віддати народови, котрий хоче його бачити". 1) Едикт цісарський, здавалось, стався безсильним. Папські післанники страшно негодували на се, коли побачили, що він меншу увагу на себе звертає, як Лютрова судьба.

Радісна вістка, що він, хоч і полонник, все таки находиться в безпеченстві, успокоїла народ, і воодушевленнє в користь його все збільшалось. Його книжки читались з більшою

[195]

1)Д'Обине, кн. 9, гол. 1.

жаждою, як коли-нибудь перше. Число сторонників Лютра з кождим днем збільшалось, і діло того геройського мужа, що боронив Слово Боже проти такої страшної більшости, ставало що раз то міцнійше. Реформація розвивалась все сильнійше. Зерно, котре Лютер посіяв, вже всюди сходило. В його неприсутности звершалось діло, котре не могло звершитисл в його присутности. Тепер другі робітники мали на собі нову відвічальність, коли їх великого вожда усунено. З новою вірою і силою вони виступили вперед, і робили, що тільки могли, щоби їх начате благородне діло без перешкоди могло розвиватися.

Але і сатана не дармував. Тепер старався робити те, що він робив при кождім реформаторським русі, — обманути народ, заміняючи правдиве діло ложним. Як за часів первого віку христіянської церкви були лжехристи, так і в шістнацятім віці повстали лжепророки.

Декотрі люде, на котрих се зворушеннє в релігійнім світі зробило велике вражіннє, уявляли собі, що вони з неба дістали особливі откровення і заявляли свої права на те, що вони мають Божеське порученнє докінчити діло реформації, слабо начате Лютром. Але вони по правді лиш знищили те, що він розпочав. Вони відкинули головний принцип реформації — Слово Боже, як одиноке правило і мірило життя і віри і на місце того вірного вожда поставили своє змінчиве і непевне мірило їх власних чувств і вражінь. Через се, що вони не держались Слова Божого, то діявол скористав із сего і заволодів умами людей, і робив з ними, що лиш захотів.

Оден із тих пророків говорив, що він вчився у самого ангела Гавриїла. Оден студент, пізнавшися з ним, покинув свою школу, заявляючи, що він від самого Бога дістав дар обясняти св. Писаннє. Другі, котрі мали нахил до фанатизму, прилучились до них. Виступленнєм тих мрійників люде дуже заінтересувались. Проповідями Лютра пробудились люде, так що він конче хотів тепер реформи, а декотрі чесні

Iromep e Bapmbypsi.

"Чутка, що вів безпечиви, коч і в запертю, успокоїта людей".

[197]

одиниці навіть далися збаламутити через тих нових пророків.

Передовці того руху відправились до Виттенбергу і хотіли принудити Меланхтона і його співробітників, щоб признали їх права. Вони казали: "Нас Бог післав, щоб ми навчали народ. Ми розмовляєм по приятельськи з Богом і ми бачимо будучність; ми апостоли і пророки і покликуємся на доктора Лютра". <sup>3</sup>)

Реформатори тим дуже заклопотались. Вони не знали, що з тими людьми робити. Меланхтон сказав: "Сі люде не звичайні духи, але що се за духи?" "Ми не хочем, щоб нас діявол зводив".

Плоди того нового навчання внет показались. Народ дійшов до того, що став занедбувати Біблію, а навіть її зовсім відкидав. У висших закладах шкільних наступили замішання. Студенти, незважаючи на ніякі приписи, покидали науку і забералися геть з университету. Мужі, котрі думали, що потрафлять взновити діло реформації і провадити його дальше, вкінци допровадили до того, що о мало всьо не пропало. Сторонники Риму знов зачали надіятися, і торжественно заявляли: "Ще одна послідня борба, і всьо буде наше".

Коли Лютер в Варбурзі учув, що діється, він сказав з великим огірченнем: "Я завсігди сподівався, що сатана пішле нам ту пошесть". Він бачив дійстний характер тих мнимих пророків і небезпеку, котра загрожала правді. Навіть папа і цісар неспричинили йому стільки клопоту і такого утрапління, яке він тепер переживав. Із мнимих приятелів реформації тепер поробились її найбільші вороги. Як раз ті правди, котрі принесли йому таку велику радість і утіху, стались причиною безладу і замішання в церкви.

Дух Божий повів Лютра в ділі реформації далі, як він думав. Він не знав, що прийде до такої радикальної зміня, хоч він був тільки орудієм в руках безконечної сили Божої, однак все боявся наслідків свойої роботи. Він навіть раз сказав: "Наколиб я знав, що моя наука пошкодить одному про-

<sup>3</sup>)Д'Обине, кн. 9, гол. 7.

стодушному чоловікови, хоч се не може бути, — бо вона є більше нічого лиш Євангеліє, — то я радше умер би десять раз, чим не відкликав би її". (Д'Обине, кн. 9, гол. 7).

І тепер сам Виттенберг, осередок реформації, стався місцем фанатизму і беззаконія. Навчання Лютрові не спричинили того зла, яке по цілій Німеччині його вороги приписували йому. У свойому душевному огірченню він часто запитував сам себе: "Чи се такий має бути конець сього великого діла реформації?" Але коли він знов говорив з Богом, він успокоювався: "Бог начав його, Бог також закінчить його". ") Але все таки думка, в тім критичнім часі ще довше оставатися від поля боротьби, була для него незносною. Тому він постановив вернутися до Виттенбергу.

Незабаром він відправився в свою небезпечну дорогу. На нім тяжила римська клятва. Він був позбавлений державної опіки. Його ворогам позволено було убити його, його приятелям заказано було помагати йому або боронити його. Держава виступала дуже остро проти його сторонників. Але Лютер бачив, що ділу Євангелія грозить небезпека, і він в імя Господа безстрашно виступив вперед, щоби боротися за правду.

В одному письмі до електора Лютер говорить після того як він рішився виїхати із Вартбурґа: "Ваша електорська милость знають, що я іду до Виттенбурґу під далеко більшою сторожею, як Вашої високости князів і електорів. Я не думаю про те, щоб просити оборони від Вашої електорської милости, але я радше хочу боронити вас. Наколиб я знав, що Ваша княжеська милість могла би і хотіла боронити мене, то я не їхав би до Ваттенберґу. Не ма такого меча, щоб тій справі міг помочи. Лишень один Бог може зділати всьо без людської помочи. Тільки той може боронити, у кого є найсильній. . ша віра". \*)

В другому письмі, котре писав по дорозі до Виттенберґу, Лютер додає: "Я готов стягнути на себе неласку Вашої Висо-

\*)Д'Обине, кн. 9, гол. 7.

4)Д'Обине, ки. 9, гол. 8.



кости і гнів цілого світа. Жителі Виттенберґу мої вівці. Чи Бог не дав їх мені під опіку? Я повинен умерти за них. Я боюсь, що буде велика заверуха в Німеччині, через що Бог покарає наш народ". (Д'Обине, кн. 9, гол. 8).

З великою осторожністю і покорою, але все таки твердо і рішучо він взявся до свойої роботи. "Словом", сказав він, "ми повинні повалити і знищити всьо, що силою повстало. Я не хочу ужити сили проти забобонів і невіри. . . Ніхто не має бути змушуваний. Тільки там є правдива віра, де є свобода". Д'Обине, кн. 9, гол. 8).

Внет по цілому Виттенбергу далося чути, що Лютер вернувся і буде проповідувати. Народ горнувся зі всїх сторін і церква була переповнена. Взійшовши на катедру, він навчав, напоминав і докоряв з великою мудрістю і лагідністю. Вказуючи на тих, що сильно хотіли знести обідню, він сказав:

"Обідня — не добра річ, і Бог противиться її, вона не повинна бути, і я хотів би, щоб по пілому світу звершалась тільки свангельська служба. Однак ми нікого силою не повинні відтягати від неї. Ми повинні зіставити се в руках Божих. Се Його робота, а не наша. А чому се так? запитаєте. Тому, що я не можу поступати в той спосіб з людським серцем, як се робить гончар в глиною на горшки. Ми маем право говорити, але не маєм права ділати. Ми проповідуєм, а решта належить до Бога. А наколи я ужию сили, ну, то що в того вийде? Удавание, малпование, притворність і лицеміре... всьо лиш сердешної щирости, любови і віри не буде. А де тих річий не ма, там нічого не ма. Я за те не пав би навіть стебе-Тим способом Бог помочию Свого Слова робить більше, як би я або ви зібрали всі свої сили до купи. І так, наколи Бог завладів серцем, то вже всьо зроблено"... (Д'Обине, кн. 9, гол. 8).

"Проповідувати я хочу — говорити я хочу, писати я хочу, але примушати силою я нікого не хочу, бо віра має бути принята з охотою і без примусу. Беріть собі примір з мене. Я

був проти індульґенції і всіх поклонників папи, але не уживав ніякого насилія. Я уживав виключно Слова Божого, проповідував і писав, і кромі того я нічого не робив. І підчас того, як я спав. . . зділано так много і папство так ослабло, що єще ні оден князь, ні цісар не забрали стільки від него. Н нічого не зробив, а все те зробило Слово Боже. Наколиб я уживав сили, то на всю Німеччину спричинив би розлив крови. І щоби з того далі було? Загибель душі і тіла. Тому я чекак спокійно, нехай Слово Боже дійствує". (Д'Обинє, кн. 9, г. 8).

День в день, через цілий тиждень Лютер проповідував слухаючій товпі. Слово Боже вкінци зломило зворушення фанатиків. Сила Євангелія привела заблудший народ знов назад на дорогу правди.

Лютер не хотів бачитися з мрійниками, поступки котрих наробили тільки зла. Він знав, що се були люде нерозумні і великі загорильці, котрі думали, що тільки вони є просвічені небом, і не могли терпіти найменшого супротиву або найлагіднійшого напімнення або поради. Вони приписували собі найвисший авторитет і жадали від кождого, щоб, не питаючи їх нічого, признав ім правду. Вони вкінци хотіли конче переговоритися з Лютром і він на се згодився. Як раз тоді Лютер мав нагоду виявити їх заблудження і їх глупі претенсії, так, що ті обманщики сейчас виїхали з Виттенберґу.

Фанатизм на якийсь час був притуплений, але по кількох літах знов появився ще з більшою силою і ще з більше страшними наслідками. Про вождів того руху Лютер сказав: "Св. Писаннє не було для них нічим иншим тільки мертвою буквою і всі кричали: "дух, дух! Але нехай вони будуть певні, що я не пійду з ними туди, куди заведе їх той дух. Хай боронить мене Милосердний Бог від такої церкви, в котрій находяться тільки святії. Лучше я останусь там, де є немічні, понижені, хорі, котрі знають і чувствують свій гріх, безнастанно взивають Бога, і з плачем, що походить із глубини серця, благають Його помочи і потіхи". ")

<sup>6</sup>)Д'Обине, кн. 10, гол. 10.

Тома Минцер, оден найбільше діяльний із тих мрійників, був чоловіком зі значними здібностями, і коли б їх тільки правильно приміняв, то міг би богато добре робити, однак він не був обзнакомлений з первими принципами правдивої релігії. У свойому бурливому пориві поправити світ, він позабув, як і всі мрійники, що він повинен був перше начати реформу від самого себе. Він був честолюбивим, уганяв за посадами і впливами і нікому не хотів уступити, навіть самому Лютрови. Він обвиняв реформаторів, кажучи, що через Біблію вони хочуть запровадити другий рід папства, і доказував, що його сам Бог призвав, щоби запровадити нову реформацію. "Хто має того духа", говорив він, "то має і правдиву віру, хоч би навіть ніколи у свойму життю св. Писання не бачив". (Д'Обине, кн. 10, гол. 10).

Учителі-фанатики находились під впливом вражіння, вважаючи кожду думку і кожду побудку голосом Божим, внаслідок чого вони доходили до крайности. Декотрі навіть палили свої Біблії, викрикуючи при тім: "Буква убиває, а дух оживляє". Навчання Минцера розбуджували хотіннє в чоловіку до чогось чудесного, підчас коли вони тим вдоволяли свою гордість, що ставили людські ідеї і думки вище Слова Божого. Тисячі принимали його науку. Невдовзі він відкинув всякий порядок при богослуженнях, заявляючи, що бути послушним князям, значить те саме, що старатися служити Богу і сатані.

Народ, котрий тільки що начав скидати з себе ярмо папське, зачинав бути також незадоволеним із державної власти. Революційні навчання Минцера, котрі він вважав богодухновенними, довели його до того, що він тратив всяку контролю над собою і давав провадити себе упередженнями і жаждою. В наслідок того наступила опісля страшна ворохобня і поля Німеччини оросились кровю.

Душевна борба, через котру Лютер уже давно перейшов в брфурті, з подвійною силою тепер знов началась в нім, коли він побачив, що наслідки того фанатизму приписувано реформації. Князі, що держали сторону папи, заявляли, — і многі були готові повірити тому — що се навчання Лютра є причиною всього повстання. Хоч се обвиненнє не мало найменшої підстави, але все таки реформаторови спричинило велику гризоту. Що діло правди в той спосіб було понижене, що його ставили на степени з низьким фанатизмом, для него здавалось більше, як він міг знести. З другої сторони вожди повстання ненавиділи Лютра за те, що він противився не тільки їх навчанням і відкидав їх права на Божеське вдохновеннє, але ще називав їх бунтовщиками проти державної власти. Вони назвали його за те знов поганим обманщиком. І здавалось, що він стягнув на себе ненависть так князів, як і народу.

Сторонники Риму тепер торжествували, ожидаючи, що вже буде конець реформації. І вони докоряли Лютрови навіть за ті заблудження, котрі він з найбільшою ревністю старався направити. Партія фанатиків, кажучи, що з ними обходяться несправедливо, потрафила з'єднати собі симпатію у народа, і як се часто трапляється з тими, котрі вважають себе покривдженими, на них стали тепер дивитися як на мучеників. Іменно тих, що найсильнійше виступали проти реформації, дуже жаліли і прославляли як жертви жорстокости і гнету. Се була робота сатани, того самого, що спричинив ворохобню у первий раз на небі.

Сатана безнастанно старається обманювати, називаючи гріх праведністю, а праведність гріхом. І що за успіх мало його діло! Як часто нагани і докори сиплються на вірипх слуг Божих за те, що вони безстрашно боронять правди! Мужі, котрі бувають слугами сатани, прославляються і на них дивляться, як на мучеників, підчас коли ті, котрі повинні бути почитані і піддержувані задля їх вірности Богови, оставляються на боці самі в наслідок недовіря і підозріння.

Фальшива святість і підроблене освященнє все єще звершають своє ошуканче діло. Як за часів Лютра, той дух проявляється під ріжними видами. Вони і нині єще відвертають душі від св. Писання і заманюють людей, щоб ішли за потягом своїх власних чувств і вражінь, ніж бути послушними Божому законови. Се оден з найліпших плянів сатани, щоб обтяжити докорами невинність і правду.

Лютер безстрашно боронив Свангелів від нападів, котрі загрожали йому зі всіх сторін. Слово Боже показалось могучою збруєю у всіх борбах. Помочию того Слова він боровся проти неправно присвоєного авторитету папи і раціональної фільозофії учених, і завсігди твердий як скала, він боровся з фанатизмом, котрий хотів змішатися з реформацією.

Кождий із тих противних елементів на свій лад відвидав св. Писанне, а виносив понад всьо людську мудрість, як жерело релігійної правди і знання. Раціоналізм обоготворяє розум і робить його судією над релігією. Римська церква, претендуючи на богодухновенне преосвященного архієрея, непосредственно унаслідоване від апостолів і позістаюче незмінним у всі часи, — дає неограничену можність скриватися під маскою освячених апостольських поручень для всякого рода зіпсуття і розпусти. Заявлене Минцером і його товаришами вдухновенне не виходило із більше високого жерела, як тільки з глупого фанатизму, і його вплив поділав шкідливо на всякий авторитет, так на людський. як і на Божесььмій. А гравдиве христіянство одержує Слою Боже як велику скарбницю богодухновенної правди і всякого вдухновення

Після свого повороту до Вартбурґа Лютер закінчив перевод Нового Завіту, і невдовзі затим Євангеліє було дане Німецькому народови на його рідній мові. Иого перевід з великою радістю був принятий всіми, що любили правду, але зі злобою відкинутий через тих, що держались людських заповідий і переказів.

Думаючи про те, що простий народ тепер буде міг обсуджати з ними приписи Слова Божого, священики заклопотались, боячись, що тим способом відкристься їх власне неуцтво. Орудія їх тілесної мудрости були безсильними проти духовного меча. Рим, уживаючи цілого свого авторитету, сгарався перешкодити поширюванню св. Писання, але декрети, прокляття і тортури рівнож не помагали нічого. Чим більше він осуджував і заказував Біблію, тим більше народ хотів знати, чого вона в дійсности навчає. Всі, хто тільки знав читати, в великою жадністю бралися до читання Слова Божого. Вони носили його з собою, читали, перечитували, і не могли вдоволитися до тих пор, поки не знали на намять цілі відривки із него. Коли Лютер побачив, з якою радістю Новий Завіт був принятий, він незабаром приступив до переводу Старого, видаючи його частями, після того як скоро міг написати.

Писання Лютра однаково витали так у містах, як і по селах. Те, що писав Лютер і його приятелі, поширювали другі. Монахи, переконавшись, що монаший обіт незаконний, і хотячи після свойої довгої бездільности провадити роботяче житте, але маючи мало знання, щоб проповідувати Слово Боже, ходили по провинціях, продаючи книги Лютра. Невдовзі опісля таких книгопродавців було дуже много". •)

З великим заінтересованням ті книги читались богатими і бідними, ученими і неученими. Начали сельські учителі читати їх вголос зібравшимся около печи маленьким відділам. І всякого разу по кілька душ, переконавшись в правді, принпмали Слово Боже, і опісля знову передавали ту радісну вість другим.

Слова Біблії потвердились: "Обявлене слово Твоє просвічує, дає врозумінне людям простодушним". (Исал. 119: 130). Наука із св. Писання робила велику переміну в душах і серцях людей. Папська власть наложила на своїх підданих желізне ярмо, котре держало їх в незнанню і униженню. Забобонне захованне форм піддержувалось зі всею точністю, але у всьому тому служенню серце і розум брали тільки дуже незначну участь. Проповіди Лютра, представляючи ясні правди Слова Божого, а опісля саме Слово, котре було передане в руки простого народу, пробудило його спячі сили і очистило

4)Д'Обине, кн. 9, гол. 11.

і облагороднило не тільки його дух, але надало і розуму нову кріпость і силу.

З Біблією в руках можна було бачити людей всякого рода, що боронили реформаторського навчання. Сторонники папи, котрі оставили св. Писання священникам і монахам. тепер завізвали їх, щоб виступили і збивали нове навчання. Але священики і монахи, непознакомлені ні з св. Писаннєм ні в Божою силою, були цілковито побіджені тими, котрих вони називали неуками і сретиками. "На жаль", говорить один із католицьких писателів, "Лютер навчив своїх, щоб не відили в ніщо инше тільки в Слово св. Писання". 1) Цілі товпи збирались, щоби почути, як мужі з незначним образованне боронили правди, і провадили бесіди навіть з ученими і красномовними богословами. Коли тим великим мужам противорічили доказами із простого навчання Слова Божого, їх ганебне незнание показалось. Жени і діти, ремесельники і вояки дучше знали св. Писанне, як учені доктори або священики.

Ріжниця між учениками Євангелія і оборонцями папського суєвіря була менше замітна між ученими, як між простим народом. "Старі оборонці віри не знали язиків і літератури, і проти них виступали молоді студенти, добре обзнакомлені з науками старінного світа і з навчанням св. Писання. Ті пробуджені уми і безстрашні молоді люде набрали такого знання, що через довший час ніхто не міг мірятися з ними". "Де молоді оборонці реформації стрічались з римськими докторами, вони з такою легкістю і певністю побіджали їх, що ті несвідомі противники вагалися, бо не знали що відповісти, через що виставлялися на сміх і погорду зі сторони присутних слухачів". (Д'Обине, кн. 9, гол. 11).

Коли римське духовенство побачило, що їх зібрання все маліють, вони прикликали до помочи правительственні власти і всякими средствами, паходячимися в їх розпорядимости, старались привернути назад своїх слухачів. Але в новій науці народ знайшов те, що потребне було душі, і відвернувся

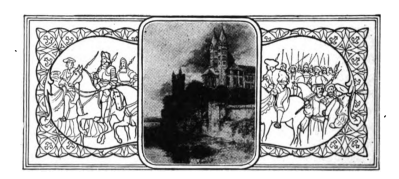
')Д'Обине, кн. 9, гол. 11.

від тих, котрі так довго кормили їх безпінними лупинами забобонних звичаїв і переказів.

Коли загорілось переслідовання проти учителів правди, вони звернули увагу на слова Христа: "Коли ж вас гонити муть у тому городі, тікайте в инший". О Світло проникало всюди. Гонені де-нибудь находили двері, дружелюбно відчиняючихся для них і, остаючись там, вони проповідували Христа, часами в церкви, а коли і се неможливе було, то в приватних домах, або під голим небом. Де би у них не було слухачів, всюди повставала свята церква. Проповідувана з такою енергією і переконаннем правда поширювалась з непобілимою силою.

Надармо призивались так церковні як і державні власти, щоби здавити єресь. Надармо вони приміняли тюрму, тортури, огонь і меч. Тисячі віруючих печатали свою віру своєю кровю, а все таки діло ішло вперед. Гонення служили тільки для того, щоби поширяти правду, а фанатизм, що його сатана хотів прилучити до неї, спричинив тільки те, що ріжниця між ділом Божим а ділом сатани ставалась що раз то яснійша.

\*) Mar. 10: 23.



## $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 B A $\stackrel{\checkmark}{-}$ XI. **IPOTECT KH93IB.**

Одно із благороднійших свідкувань, висказаних за реформацію, був христіянськими князями Німеччини в 1529 році в державнім соймі в Шпаєрі предложений протест. Відвага, віра і рішучість тих Божих мужів принесло для будучого покоління свободу думок і совісти. Їх протест дав реформованій церкви назву протестантська, і його основи властиво є ядром протестантизму". 1)

Сумний і грізний день настав для реформації. Помимо Вормського едикту, котрий оголосив Лютра виклятим, заборонюючий так поширюванне його навчань, як і віру в них, до сього часу в державі панувала еще віротерпимість. Божеське Провідінне вздержувало сили, повставши проти правди Карло V рішився здавити реформацію, але коли тільки піднимав руку до удару, він бачив себе примушеним задержатися. Неминуча погибель нераз грозила всім, котрі осьмілялись противитися Римови. Але в критичнім моменті появлялись або турецькі полчища на східній границі, або Французський король, або навіть сам папа, із зависти дивлячись на збільшаючеся величіє цісара, і начинали з ним війну, посредством чого серед колотнечий і неспокою народів реформація мала нагоду укриплятися і поширятися.

Папські володителі все таки стлумили колотнечи, щоби спільними силами боротися проти реформації. В 1526 році

1)Д'Обине, кн. 13, гол. 6.

[208]

державний сойм в Шпеєрі дав кождій державі повну свободу в релігійних справах до загального зібрання; але коли тільки небезпека, в наслідок того рішення, як цісар уже в 1529 році скликав другий сойм в Шпаєрі, щоби здавити єресь, князів старанося поможности привернути, щоб виступили проти реформації, а як се не вдасться, то Карло був готовий взятися за меч.

Сторонники папи дуже тішились із того. Вони у великому множестві явились в Шпаєрі, показуючи своє вороже відношеннє проти реформаторів і всіх, що їх піддержували. "Ми зділались проклятєм і сміттєм цілого світа, але Христос змилосердився над бідним народом і спас його", писав Миланхтон. Євангельським князям, котрі присутствували на соймі, заказано було проповідувати Євангеліє навіть у себе дома. Але народ в Шпеєрі хотіли почути Слова Божого, і помимо заказу, тисячі приходили на ранішні і вечірні Богослуження, котрі все єще відправлялись в каплиці електора Саксонського.

І се приспішило рішеннє. Цісарський післанець явився на соймі в вісткою, що резолюція, даюча свободу віроісповідання, була причиною великих безпорядків, і цісар зажадав, щоб була внесена. Сей самовільний поступок спричинив гнів і тревогу між євангельськими христіянами. Один сказав: "Христос знов в руках Каяфи і Пилата". °) Сторонними Риму ставались що раз то більше напастливі. Оден із тих фанатиків заявив: "Турки ліпші є від Лютеранів, бо турки заховують пости, підчас коли Лютерани нарушають їх. Ліпше відкинути св. Писаннє, як стародавні заблудження церкви". Меланхтон писав про Фабера: "У своїх проповідях він кождого дня пускав нові стріли проти євангельських христіян". (Д'Обине, кн. 13, гол. 5).

Релігійна віротерпимість була ухвалена законом, і євангельські христіяне противились тому нарушенню їх прав. Лютер все еще бувший під державною клятвою, наложеної Вормським едиктом, не міг присутствувати в Шпеєрі, але його

<sup>в</sup>)Д'Обине, кн. 13, гол. 5.

<sup>14</sup> Great Con .-- Ubrainian

місце заняли його співробітники і князі, котрих Бог побудив, щоб боронили його справи в тім разі. Шляхотний Фридрих Саксонський, попередний покровитель Лютра, умер, але князь Йоан, його брат, вступивший на його трон, з радістю повитав реформацію і, будучи миролюбивим у всїх дійствах, що дотичить віри, показав велику силу волі і мужества.

Священики жадали, щоби держави, принявши реформацію, безуслівно піддавались під римську юрисдикцію. Реформатори з другої сторони знов обставали при своїй свободі, котра ім була перше дана. Вони не могли згодитися на те, щоби вони, з такою радістю принявши Слово Боже, знов підпадали під власть Риму.

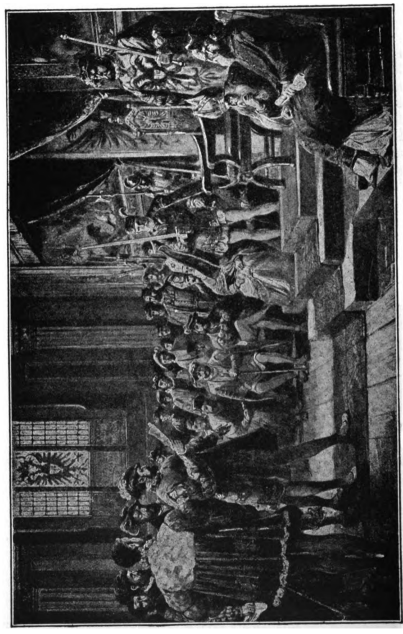
Вкінци предложена була угода, щоби там, де реформації ще не запроваджено, Вормський едикт мав мати повну силу, а там, де від него відступили, або де запровадженне його неможливе без народного повстання, не повиннося запроваджати реформи і не рішати ніяких спірних питань; обідня не повинна бути заказана і ні одному католикови не дозволяється переходити на лютеранство". (Д'Обине, кн. 13, гол. 5). Ся угода була одобрена державним соймом, з чого папські священики і пралати дуже були вдоволені.

Наколи б сей декрет стався повноправним, то реформація не могла би поширятися там, де вона успіла проникнути до тих пор, ні утвердитися на хорошій ниві там, де вона уже принялась, так як через те не було свободи слова. Навертати не можна було нікого. Від сторонників реформації жадали, щоби вони безуслівно піддались тим ограниченням і заказам. Надія світа, здавалось, начала гаснути. Наново запроваджена ричська єрархія впровадила би знов старі надужиття, і скоро прийшло би до того, щоби зовсім знищити уже і так сильно підкопане через фанатизм і роздори діло.

Коли євангельська партія зібралась на паради, то всі були налякані, і оден другого питався: "Що робити?" Великі наслідки для цілого світа валежали від того рішення. Чи мають провідники реформації уступити і прийняти той едикт? Як легко в ту рішучу хвилю, котра в самій річи була дуже важна, реформатори могли дати намовити себе і заняти неправильне положенне! Скільки позірних предлогів і слушних причин знайшло б ся, щоб піддатися! князям, котрі приняли лютеранство, дана була совобода віроісповідання. Ті самі привилєї повинні мати і їх піддані, котрі прийняли реформовану науку ще перед тим, як були видані нові розпорядження. Чи не могло їх се вдоволяти? Скільки небезпеченств вони могли оминути через підданне? А скільки нещастя і борби коштувало би їх, наколи б спротивилися! Хто знає, що принесе ім будучніст? Приймем мир, возьмем оливну вітку, котру дає нам Рим, і хай загояться рани Німеччини. Подібними арґументами вони могли би оправдати себе, вибравши сю дорогу, котра невдовзі опісля спричинила б упадок їх діла.

Але, на щасте, вони добре знали, на чім полігала ся основа, і вони, що ділали, то ділали у сильній вірі. Во і в чим же заключалась ся основа? Се було римське право примушувати совість, забороняючи свобідне доходження. Чи не дана ім була свобода совісти, а також і їх протестантським підданим? Так, як свобідна привилея, дана після особливої угоди, але не як право. Все, що не входило в ті уклади, повинно підлягати праву авторитета, а про совість не було спомину. був непогрішимим судією, і його треба було слухати. Принятте предложеної угоди було в самій річи признаннем того, що редігійна свобода буде мати місце тільки в протестантській Саксонії, але що дотичить решти христіянства, то свобідні досліджування і визнавання реформованої віри будуть вважатись за проступок, котрий буде каратись тюрмою або спаленнем на кострі. Чи посміли би вони прилучитися до проголошення релігійної свободи, проповідуючи, що реформація набула свого посліднього поклонника і завладіла послідною стопою вемлі? Могли би реформатори сказати о собі, що вони в неповинними в крови тих соток і тисяч, котрі після того

Читанне протесту в Шпаерським соймі.



[212]

роспорядження повинпі пожертвувати своїм життєм в папських краях. Се значили б зрадити євангельське діло і свободу христіянства у той в висшей степени критичний час. Скорше вони пожертвовали би своїми княжествами, своми коронамн і своїм життєм. \*)

"Ми відкидаєм сю резолюцію", сказали внязі. "В ділах совісти більшисть не має ніякої власти". Посланники заявили, що Німеччина завдячує свій спокій декретови віротерпимости, і що знесеннє його спричинило би в державі забурення і роздори. "Сойм не може більше нічого зробити тільки заховати свободу релігії до слідуючого зібрання". Боронити свободи совісти є обовязком держави, і се границя її авторитету в справах релігії. Всяке світське правительство, котре помочію державної власти хоче силою запроваджати релігійні обряди, жертвує власне тим принципем, котрого євангельські христіяни так знаменито боронили.

Сторонники папи рішились здавити те, що вони називали "смілим супротивленнем". Вони старались спричинити розділ між сторонниками реформації, лякаючи тих, котрі отверто еще не рішились пристати до неї. Наконець призвали представителів вільних міст на сойм і зажадали від них, щоби вони сказали, чи хочуть приняти услівя угоди. Вони просились, що ще не готові, але дарма. А коли зачали їх допитувати, то майже половина із них прилучилась до реформаторів. Ті, що відказались пожертвувати свободою совісти і правом личного переконання, добре знали, що їх положення станеться характерним для будучої критики, осудження і переслідування. Оден із делегатів сказав: "Се є перва проба, скоро буде друга: або відречися від Слова Божого, або бути спаленим". ")

Король Фердинанд, заступавши цісара на соймі, бачив, що декрет спричинить серіозні непорозуміння, наколи князів не можна буде наклонити до сего, щоб приняли і піддержували його. Тому він ужив штуки, щоби намовити їх, знаючи, що

\*)Д'Обине, кн. 13, гол. 5.

приміненнє насилія зділаєть таких мужів тільки ще більше рішучими. Він просив їх, щоб прийняли декрет, запевняючи їх, що такий поступок у висшій степени може подобатися цісареви. Але ті вірні мужі признавали другий авторитет над авторитетом вемних володарів і спокійно відказали: "Ми повинуємся цісареви у всьому "що може послужити для сохранення спокою і Божої слави". (Д'Обине, кн. 13, гол. 5).

На соймі Фердинанд опісля заявив, що декрет незабаром появиться в виді едикта і буде проголошений в цілому цісарстві; одинока і послідна дорога та, щоби електори і їх приятелі піддались більшости. Сказавши се, він оставив зібрання, не давши тим способом протестантам ніякої можности взяти річ під розвагу або відповісти. Надармо вони посилали післанців за ним, просячи його, щоб повернувся. На їх предложення він прямо відповів: "Угода заключена, треба піддатися". (Д'Обине, кн. 13, гол. 5).

Цісарська партія була певна, що христіянські князі будуть придержуватися св. Писання, так як воно висше було від людської науки і приписів, і вони знали, що приняттє того принципу конець кінцем спричинить упадок папства. Але як тисячі від тої пори, дивлячись тільки на "видиме", вопи схлібляли собі, що реформація слаба, а ціла сила у цісара і папи. Наколи б реформатори опускались виключно на свої силн, то вони дійсно були би такі немічні, як се думали сторонники папства. Але хоч і нечисленні і в розладі з Римом, вони все таки мали свою силу. Не зискавши нічого на соймі ні в цісара, вони відкликались тепер до Ісуса Христа, Царя царствующих і Господа господствующих". ')

Так як Фердинанд не зважав на переконання їх совісти, то князі рішились не звертати уваги на його неприсутніст і сейчас предложити свій протест на народнім зібранню. Торжественна заява була виготовлена і представлена на соймі:

"Сим протестувно перед Богом, нашим одиновим Творцем, Содержителем, Відкупителем і Спасителем, Котрий во-

4)Д'Обине, кн. 13, гол. 6.

лись буде судити нас. і заявляєм перед всіми людьми і всім сотворіннєм, що ми разом із нашим народом ніколи і ніяким способом не можем згодитися на предложений нам декрет. котрий противиться... Богу, Його Святому Слову, нашій добрій совісти і нашому спасенню душі... "Що! Ми маєм потвердити сей едикт! Наколи Всемогучий Бог дая чоловікови Своє знаниє, то чи має він не приняти його? Тільки та наува, що годиться в св. Писаннем, в правдива. . . Госполь противиться иншій науці... Св. Писание має бути толковане иншими і яснійшими текстами... та свята книга є у всїх річах потрібна для христіянина, легко врозуміла, і є вона на те. щоб розбивати темряву. — отже ми, милостію Божою, постанованем виключно піддержувати проповідь Божеського Слова, як воно в написане в Біблійних книгах Старого і Нового Завіту чисто і ясно, без всяких примішок, щоб могли противитись йому. Се слово, одинока правда, одиноке правило всього навчання і всього життя, і не може ні помилятися, ні обманувати. Хто будує на тій підвалині, опреся всім пекольним властям, всякий нерозум людський, що виступає проти него, обернеться в ніщо перед лицем Божим".

"Тому ми відкидеєм ярмо, котре накладають на нас. Ми надіємся, що цісарське величіє, як христіянський князь, передовсем любячий Бога, прийме наше предложенне, і ми є готові оказати всю любов і послушенство, як Йому, так і вам, милостиві панове, що є нашим вірним і законним обовязком". (Д'Обине, кн. 13, гол. 6).

Се зробило велике вражінне на сойм. Більшисть, видячи смілисть протестуючих, здивувалась і настрашилась. Будучність представилась ім бурливою і темною. Роздор, спір і розлив крови здавався для них неминучим. Протестанти знов, переконані в справедливости свойого діла і, уповаючи на руку всемогучого, набрали відваги і постоянности.

"Висказані у тім протесті правила містять в собі правдивий вміст протестантизму. Сей протест виступає проти двох

людських надужить в ділах віри: проти вмішування світської власти і проти самоволі духовенства. Він ставить на місце світського правительства силу совісти, а на місце духовенства авторитет Слова Божого. Протестантизм не признае світської власти в Божеських ділах, і говорить разом в апостолами і проровами: "Треба слухати Бога більше як людей". Не посігаючи на корону Карла V, він піддержує корону Христа і, ідучи ще дальше, говорить, що всяка людська наука повинна підлягати Божому Слову". \*) Далі, протестуючі добивалися права, щоб ім можна було свобідно висказувати свої редігійні переконання о правді. Вони хотіли не тільки у вірі сповняти те, що учить Слово Боже, але і вчити того, і вони відкидали право вмішування священиків і правительства. в Шпесрі був торжественним свідкуваннем проти релігійної терпимости, потверджуючи право всіх людей покланятися Богу так, як йому совість наказус.

Заявлення було зділане. Воно було записане в памяти тисячі людей і затягнено у небесних книгах, де ніяка людська сила не вітре його. Вся євангельська Німеччина приняла той протест, як визнання свойої віри. У тім заявленню люде всюди бачили початок нових і ліпших часів. Оден із князів скавав протестантам в Шпеєрі: "Всемогучий Бог, Котрий дав вам милость твердо, свобідно і неустрашимо визнавати Його, нехай зохранить вас у тій христіянській непохитности до судного дня!"

Наколиб реформація, достигнувша уже одної степени успіха, хотіла застосуватись до обставин, стараючись в'єднати собі світ, вона спротивила би ся Богу і собі, і тим способом причинила би свій власний упадок. Досвід таких благородних реформаторів є наукою всіх будучих поколінь. Спосіб ділання сатани проти Бога і Його Слова не змінився; він завсігди є завзятим противником того, щоби зділати св. Писапнє провідником життя, яким воно було в шістнайцятім віці. Нині люде вже що раз то більше відвертаються від їх навчан-

\*)Д'Обине, ин. 18, ros. 6.

ня і приписів, але все таки відчувається потреба повернути назад до тих великих протестантських принципів, — до Біблії і тільки до Біблії, як правила віри і обовязків. Сатана все єще дійствує зі всіми средствами, котрі завсігди має під рукою, щоби знищити релігійну свободу. Антихристіянська власть, котру відкинули протестуючі в Шпеєрі, тепер подвійною силою стараються знов відзискати свою страчену власть. І наша одинока надія в реформі нинішного часу є та сама незмінна вірність для Слова Божого, котра показалась підчас критичної хвилі реформації.

Протестантам грозила небезпека, однак Божеська рука була на поготові, щоб боронити вірних. Десь так около того часу Меланхтон зі своїм приятелем Симоном Гринеусом спішив улицями Шпеєру до ріки Рейну, щоб переправитися на другу сторону. Коли Гринеус запитався, чому мають так спішитись, Меланхтон обяснив йому, що поважний і почитаний старець, котрого він не міг пізнати, здибав його і сказав йому, що Фердинанд вислав шпігунів, щоби арештувати Гринеуса...

"Гринеус у той день згіршився був проповідею Фабера, одного із визначних папських учених, і по скінченню її зробив йому замітку, що він боронив знаної фальшивої науки. Фабер не показав свого гніву, тільки удався до цісара і попросив в його позволення арештувати мішавшого йому Гай делберського професора. Меланхтон твердо вірив, що Бог післав ангела з небес, щоби спасти його приятеля. Він стояв на березі, доки ріка не відділила приятеля від його переслідувателів, і коли він його бачив, що вже находиться на противнім березі, він закричав: "Наконець він вирвався із рук тих, котрі хочуть крови невинного! Повернувши до дому, Меланхтон довідався, що за Ґринеусом в той час уже шукали в його мешканню". (Д'Обинс, кн. 13, гол. 6).

Перед можними сей землі реформація повинна була ще більше взмагатися в свойому значінню. Фердинанд не хотів вислухати євангельських князів, але вони мали нагоду представити своє діло в присутности цісара і всіх високих урядників державних і церковних. Щоби утишити ті роздори, які непокоїли державу, Карло в оден рік після Шпеєрського сойму скликав цісарський сойм в Авґсбурзі, заявляючи, що сам хоче бути предсідателем на нім. Туда були запрошені провідники протестантів.

Велика небезпека загрожувала реформації, але сторонники її в тім ділі все еще уповали на Бога, і постановили строго держатися Свангелія. Електора Саксонського його близші приятелі намавяли, щоб не явився на соймі. Вони говорили, що цісар хоче, щоб князі присутні були, щоб їх опісля вловити у сіти. "Чи булоб се безпечно запертися в одних і тих самих стінах з могучим ворогом?" Другі знов з благородством заявили: "Князі повинні бути відважними, а діло Боже буде спасене". "Бог добрий і не оставить нас", говорив Ди-(Л'Обине, кн. 14, гол. 2). Електор від'їхав зі своєю свитою до Авгсбурга. Всім знана була небезпека, яка загрожувала йому, і многі ходили зі сумними лицями і були сильно вворушені. Але Лютер, відпроваджуючи їх до Кобурга, знов оживив їх хитаючуся віру, заспівав ім на тій дорозі новоуложену пісню: "Господь наш — крепка скала". У многих не добре предчутте пропало, і стало ім лекше на серпі, коли вони почули воодушевлений спів тих стишків.

Протестантські князі постановили виявити всі свої думки в систематичній формі на письмі, операючись на св. Писанню, і представити їх на цісарським соймі, і та робота поручена була Лютрови, Меланхтонови і їх товаришам. Зіставмене у той спосіб віроісповіданнє було приняте протестантами, як обясненнє їх віри, і вони зібрались, щоб власноручно підписатися на тім документі. Се був торжественний і критичний час. Реформатори боялись дуже, щоби їх релігійна справа не була змішана з політикою, вони думали, що реформація не повинна мати другого значіння. як лиш те, що виходить із Слова Божого. Коли христіянські князі виступили, щоби підписати визнание віри, Миланхтон випередив їх і сказав: "Богослови, слуги Божі, повинні вносити сі річи, можні світа сього мають щось иншого до діла". "Дай Бог, щоб", відповів 
Йоан Савсонський, "щоби ви не виключили мене, я приймаю, 
що каже справедливість, не дбаючи за свою корону, я визнаю 
Господа Ісуса Христа за більшу ціну, як мій електорський 
капелюх і горностаї". Сказавши се, відписався. Другий 
князь, взявши перо, сказав: "Де діло торкається чести Господа мойого, Ісуса Христа, там я готов віддати мов майно і житте". "Як би я мав прийняти другу віру, а не ту, що міститься у сім визнанню, то я радше віддам землю і людей із палицею 
у руках покину свою родину". ") Така була віра тих неустрашимих мужів Божих.

Прийшов назначений час явитися перед цісарем. Карло V, сидячи на своім троні, окружений електорами і князями, слухав протестантів. Їх визнаннє віри було прочитане. У тім торжественнім зібраню були ясно виложені правди Євангелія і виявлені заблудження папської церкви. Недаром тей день називається, як "найбільший в реформації і найславнійший в історії христіянства і людства".

Лиш кілька літ минулось із тих пор, як монах Виттенберський оден стояв перед народним зібраннем в Вормсі. Тепер на його місці стояли благородні і могучі князі цісарства. Литрови було заказано явитися в Авґзбурзі, але він присутствував своїми словами і молитвами. "Я дуже тішу ся", писав він, "що я дожив до того часу, коли проповідували Христа в такім славнім зібранню і такими світлими визнавцями". ") Тут сповнилось те, про що говорить Писаннє: "І перед царями говорити му про свідчення твої і не посоромлюсь". (Псал. 119: 46).

За часів ап. Павла Євангеліє, за котре він потерпів в тюрмі, таким способом було проповідуване князям і благородним в цісарським городі. Так і в тім случаї се, що в катедрі було заказано через цісара проповідувати, було проголо-

<sup>4</sup>)Д'Обине, кн. 14, гол. 6.

7)Д'Обине, ки. 14, год. 7.



ти прислуги слухати, тепер слухали з великим задивованнем владики і вельможи цісарства. Царі і великі мужі були слухачами, короновані князі— проповідниками, а проповідь була царська правда Божа. "Від часів апостольських", говорить оден писатель, "не було ще ніколи більше славного і взнеслого діла". (Д'Обине, кн. 14, гол. 7).

"Се, що лютеране прочитали, є істинна правда, ми мусимо се признати", сказав оден римський епископ. "Чи можете ви здоровим розумом збити сі визнання, зіставлені електором і його товаришами?" запитав другий доктора Єка. "Не на підставі апостолів і пророків", відпопів доктор Єк, "але на підставі отців і соборів". "Як видко, то лютерани находяться в св. Писанню, а ми тільки коло него", відповів питаючий.")

Тоді декотрі із князів прийняли реформовану віру. Сам цісар заявив, що протестанти мають правду. Се визнаннє віри було опісля переведене на многі инші язики і поширене по цілій Европі, і міліони із будучого покоління приняли її, за свою віру.

Вірні слуги Божі працювали не тільки сами. Вони боролись з ріжними властями і злими духами того часу, але Господь Бог не оставив їх самих. Наколиб очі їх отворились, то вони побачили б такі самі явні докази Божеського присутствія і помочи, як і пророки в старині. Коли слуга Єлисея звернув увагу свого учителя на ворожі полчища, котрі відрізували всяку можливість бігства, пророк молився: "Господи! отвори йому очі, щоб він побачив". (2 Цар 6: 17). І ось, гора була вкрита воєнними колесницями і огняними кіньми; небесні полки стояли там, щоб охороняти Божого мужа. В той самий спосіб ангели охороняли і робітників в ділах реформації.

Одним із найбільше рішучих принципів, потверджених Лютром, був, що для піддержування реформації не повинно вдаватися до світської власти і не уживати сили оружія, щоби

\*)Д'Обине, кн. 14, гол. 8.

боронити її. Він радувався, що князі цісарства визнавали Євангеліє, але коли вони задумали злучитися в оборонну лігу, він заявив, що науки Євангелія буде боронити тільки сам Бог. Чим менше люди будуть вмішуватися в те діло, тим більше Бог буде обороняти його. Всі предложені політичні міри перестороги, по його думці, можна приписати тільки негідній боязні і гріховному недовірю.

Коли могучі вороги злучились, щоби довести до упадку реформовану віру і, здавалось, тисячі мечів піднялось проти неї, Лютер писав: "Сатана показує свій гнів; безбожні ксьондзи роблять заговір і нам загрожують війною. Напоминай народ, щоб з вірою і молитвою далі боровся перед престолом Божим, так що наші вороги, котрих переможе Дух Божий, будуть змушені просити мира. А що найважнійше, необходиме, перша робота — молитва; люди повинні знати, що вони є тепер виставлені на вістре діяволського меча і на його гнів, отже остається ім одна тільки робота: молитися".

В другім случаю, що до княжеського союза, він отверто ваявив, що одиноким оружем у тій борбі в — "меч духовний". (Єфес. 6: 17). Він писав до електора Саксонського: "Ми по своїй совісти не можем одобряти такого союза. Ми жедали би радше десять раз умерти, як мати таких співучастників, при котрих наше Свангелів зділалось би причиною розливу крови. Ми повинні бути як вівці, призначені на заколенне". Ми повинні нести хрест Христовий. Ваша електорська милость хай будуть спокійні; ми з молитвою вробим більше, як вони ві всім своїм супротивленнем. Важне се, що ми повинні держати свої руки чисті від крови, і де цісар завізве мене і других перед свій трибунал, туда ми і явимся. Ваша електорська милость не може боронити мобі віри, але кождий повинен вірити у свою власну небезпеку. \*)

Із скритого місця молитви явилась сила, котра захитала світ великим ділом реформації. Там слуги Божі в святому покою поклали свої стони на скалу Його обітовання. Підчас

\*)Д'Обине, кн. 14, гол. 1.

боротьби в Авісбурзі Лютер кождого дня через три години молився, тоді власне, коли найбільше було роботи. На самоті, в його кімнаті можна було чути, як він виявляв і надії, як будто би він говорив зі своїм приятелем. "Я знаю", говорив реформатор, "що Ти наш Отец і наш Бог, що Ти розпорошиш гонителів Твоїх дітей, так як Ти сам з ними серед небезпеки. Се все Твоє діло, тому, що Ти хотів того, і ми взялись за него. Борони нас, о Господи!" ")

Мелянхтеви, котрий упадав під тягаром заклопотання і страху, він писав: "Упокій і благодать в Христі! В Христі я говорю, не в світі. Амінь. Я страшно ненавиджу твої старання, котрі, як ти пишеш, убивають тебе. Наколи се діло — лож, то ми відречімся від него, єсли же воно справедливе, то чому ж ми не віримо обітуванням Бога, хто дає нам спокійний сон?" Христос не покидає діла справедливости і правди; Він живе і управляє, чого ж нам боятися?"

Бог почув плач своїх слуг. Він дарував князям і проповідникам милость і мужество боронити правди проти володарів темряви світа сього. Господь говорить: "Ось, кладу в Сионі угольний камінь, вибраний, дорогий; і віруючий в Него не осоромиться". (1 Петра 2: 6). Протестантські князі надіялись на Христа, і ворота пекольні не могли перемочи їх.

10)Д'Обине, кн. 14, гол. 6.



ГОЛОВА— XII.

## РЕФОРМАЦІЯ В ФРАНЦІЇ.

Після протесту в Спеєрі і визнань віри в Авгабурзі, які були великим торжеством реформації в Німеччині, наступили роки великої боротьби і темряви. Ослаблений незгодою його оборонців і окружений могучими ворогами, протестантизм, здавалось, був призначений на загладу. Тисячі запечатали свої свідкування кровю. Повстали горожанські війни. із перших сторонників протестантизму показався зрадником: благороднійші із князів — поклонників реформації попались в руки цісаря, і їх видали з міста до міста, як полонників. Але в самий час, коли здавалось, що побіда на стороні сісаря, він вістав побитим. Він бачив, як добича вирвалась із його рук. і наконець змушений був признати науку, котру він конче хотів знищити. Він готов був віддати своє цісарство, свої скарби, а навіть своє життє, щоби викоренити єретиків. його полчища були знищені, його скарбниця випорожнена, його многим краям загрожувало повстание, у той час, як віра, котру він надармо старався здавити, поширялась. Карло У боровся проти власти Всемогучого. Бог сказав: "Нехай буде світло", але цісар старався піддержувати силу темрявп. Його наміри не сповнились, і він, передчасно постаравшися і ослабівши від довшої боротьби, відрікся від престола і вступив до монастира.

, [223]

В Швайцарії, а також і в Німеччині, для реформації настали темні дні. Тоді як многі кантони прийняли реформовану віру, другі внов зі сліпою упертістю придержувались римської церкви. Їх переслідування проти тих, котрі хотіли правди, довели наконець до горожанської війни. Цвинґли і богато инших, що находились в влуці з ним, погинули на кровавім поли битви під Капелою. Єколампади, згризений тою страшною подією, невдовзі після того закінчив життє. Рим торжествував, і в богатьох місцях папство, здавалось, знов відбило те, що стратило. Але Той, що управляє судьбою всіх, не оставив Свого діла, ні Свого народу. Його рука принесла ім свободу. В других сторонах Він поставив робітників, щоб продовжали діло реформації.

Передше чим довідались що нибудь за Лютра, як реформатора, у Франції вже начало світати. Оден із первих, що побачив се світло, був старший вже чоловік, іменем Лефевр, дуже учений, професор Парижського университету і горячий сторонник папства. У своїх досліджуваннях старинної літератури він звернув увагу на Біблію, і він запровадив єї науку між своїми учениками.

Лефевр був ревним поклонником святих і мав намір написати історію святих і мученцків, як вона оповідалась в церковних легендах. На се треба було великої праці, і він у тих
відносинах вже богато вділав, і коли подумав, що Біблія може
принести йому велику услугу, він взявся добре до її студіювання. Тут він в самій річи найшов описанне святих, але не
таких, яких можна найти в римських календарах. Лучі Божеського світла освітили його ровум. З відразою він відвернувся від завдання, котре він поставив собі і посвятив себе
Слову Божому. Незабаром він начав учити дорогоцінних
правд, котрі він найшов у ньому. В 1512 році, заким Лютер
і Цвинґли пачали діло реформації, Лефевр написав: "Бог
оден дає нам праведність через віру, оправдує нас лиш через
свою милость у вічному життю". Занимаючись тайною від-

куплення, він воскликнув: "О, чудна переміно; невинність осуджується, виновний оправдуєсь; благословенний проклинається, проклятий благословляється, життє вмирає, мертвий оживляє, честь покрита ганьбою, опоганений почитається". 1)

І підчас коли він учив, що честь відкуплення належиться Богови, він також обясняв, що послушенство є обовязком чоловіка. "Наколи ти належиш до церкви Христової", сказав він, "тоді ти є членом тіла Христового, і як такий ти є наповнений Божеством, так як у Ньому живе вся повнота Божества тілесно". (Кол. 2: 9). Наколи б люде тільки розуміли се, то вони жили би в чистоті і святости, вважали би славу сього світа за ганьбу в порівнаню з тою внутрішною славою, котра скрита є від тілесних очей".

Між учениками Лафера находились декотрі ученики, котрі в великою увагою слухали його слів, і еще довго після того. як голос їх учителя замовк, вони продовжали проповідувати правду. До тих належав Вилгели Фарел. Син побожних родичів, вихований в повній вірі після церковної науки, він що до себе разом в ан. Павлом міг би сказати, що він "жив фарисейом по найдоскональшій ересі нашої віри". (Діян. 26: 5). Як вірний сторонник Риму, він дуже хотів, щоб знищити всіх тих, що противляться церкві. "Я скреготав зубами, як скажений вовк, і хотів, щоб грім побив всіх тих, що виступають проти папи". Він був великим поклонником святих і разом з Лефевром ходив по церквах Парижа, молився перед вівтарами і украшав їх своїми дарами. Але та зовнішна побожність не могла дати йому душевного спокою. Він чувся грішним, але сього гріха ніявими ділами покаяння не міг позбутися. Як голосу з неба він слухав голосу реформатора: "Спасениє по благодати; невинний осуджується, виновний оправдується". Тільки оден хрест відкриває небо і закриває пекольні ворота".

Фарель з радістю приняв правду. Наверненнєм, котре було подібне до навернення ап. Павла, він відвернувся від рабства людських переказів до свободи дітей Божих, і так

1)Д'Обине, кн. 12, гол. 2.

<sup>15</sup> Great Con.-Ukrainian

перемінився, що "із кровожадного, скаженого вовка стався подібним лагідному ягнятку, після того як покинув папу і навернувся до Христа". <sup>2</sup>)

У той час, як Лефевр продовжав ширити світло між своїми учениками, Ферел, котрий в ділі Христовім був таким ревним, як і колись в папськім, виступив, щоби публично проповідувати правду. Один із дигнітарів церкви, епископ із міста Мо, невдовзі після того пристав до него; також другі учителі, що тішилися загальним поважаннєм, завдяки своїй здібности і учености, прилучились до них і проповідували Євангеліє, і внаслідок сього вони з'єднували собі із всякого стану людей, начинаючи із дому ремесленника і селянської хати до цісарських палат. Сестра Фрица I, що панував у той час, приняла реформовану віру. Король і мати короля одного часу відносились до неї милостиво, і з більшою надією реформатори ожидали того часу, коли Франція прийме Євангеліє.

Але їх надія не мала сповнитися. Переслідовання і гонення ожидали учеників Христових у Франції. Однак се пока що в милосердний спосіб було скрите перед їх очима. Тепер наступив час покою, щоби вони набрали сили стрітити бурю, і реформація робила добрі успіхи. Епископ в Мо ревно працював в своїй дієцезії, навчаючи так священиків як народ. Необразованих або неморальних священиків усували і, на скільки се можливе було, заміщали мужами образованими і поважними. Епископ дуже хотів, щоби його люде сами мали доступ до Слова Божого, і до того невдовзі прийшло. Лафевр взявся за перевод Нового Завіта, і як раз у той сам час, коли Німецька Біблія, переведена Лютром в Виттенберзі, вийшла із печати, і Новий завіт на Французській мові був виданий в Мо. Епископ не жалував ні труду, ні гроша, щоби поширити його у своїй дієцезії, і невдовзі селяни в Мо були в посіданню св. Писання.

Як утомлений від спраги подорожний радується, коли побачить жерело води, так і ті душі прийняли вість небесну.

<sup>2</sup>)Д'Обине, кн. 12, год. 3.

Робітники в полі, ремесельники в своїх робітнях, працюючи охочо, про ніщо инше не говорили тільки про дорогоцінну правду, що є в Біблії. Вечером замість того, щоби іти до коршми, сходились по хатах, щоби читати Слово Боже і лучитись у молитві і прославлянню Бога. Незабаром опісля того у всіх тих церквах замітна була велика переміна. Хоч се прості, необразовані, тяжко працюючі люде були, але вже можна було бачити в їх життю ту висшу силу Божеської милости. Покірні, любячі і святі, вони свідкували про те, що може зділати Євангеліє для тих, котрі по пирости принимають його.

Лучі із запаленого світла в Мо далеко сягали. Число новонавернених кождого дня збільшалось. Гнів єрархії одного часу була здавлена цісарем, котрий ненавидів бездушну і сліпу ревність монахів, але вкінци папські проводирі взяли верх. Тепер костер був готовий. Епископ в Мо мусів вибрати огонь або відреченнє; він вибрав лекшу дорогу. Але не дивлячись на се, що пастира не стало, стадо все ж таки стомло твердо. Многі свідкували про правду в поломіні. Посредством свойої відваги і вірности ті покірні христіяни говорили до тисячів, котрі в часі покою ніколи не чули їх свідкування.

І не тільки понижені і бідні осмілювались серед насмішок і терпіння свідкувати за Христа. В княжих палатах і замках находились великі душі, для которих правда була дорокша всяких скарбів, почестий або навіть і життя. Рицарська збруя скривала під собою більше взнеслого і відважного духа, як архієрейська мантія і митра. Людвик Фон Берквин походив із благородного роду, хоробрий і образований рицар, котрий провадив надзвичай моральне життє. Оден писатель говорить про нього: "Він до найвисшої степени ревно заховував всі папські постанови і дуже точно посіщав всі Богослуження і проповіди". І вінцем його добродітелий було те, що він з особлившою відразою дивився на Лютеранство. Але так як і богато инших, Провідіннєм Божим проваджений, він вивчив Біблію, і на велике його здивованнє, він не знайшов у

ній папської науки, але науку Лютра. І від тоді він посвятив себе в цілости для Євангелія.

Як "найбілшого дворянина Франції", многі вважали його за реформатора свойої вітчини задля його здібности і красномовства, його великої відваги і геройського духа, його впливу при дворі, так як він був любимцем короля. Беца говорить: "Наколи б Франц I був другим електором, то Франція в Берквині може б найшла другого Лютра". "Він гірший як Лютер", кричали папісти. В самій річи сторонники Риму у Франції ще більше боялись його. Як єретика вони заперали його в тюрму, але король освободив його. Цілими роками продовжалась та боротьба. Франц нерішучо хитаючися між реформацією а Римом, напереміну то зносив то повздержував велику ревність монахів. Папісти три рази заперали Берквина в тюрму, але тільки для того, щоби його знов король увільнив, котрий не хотів його дати на потаду папській власти задля його духових здібностий, гідних подиву, і його благород-Horo xapartepy.

Берквина нераз перестерігали перед грозячою йому небезпекою у Франції, і просили його, щоб зробив так як і другі, котрі добровільно уступили і сховались. Боязливий, несталий Єразм, в котрого помимо великої учености не було того морального величія, що служить правді життєм і честю, писав Берквинови: "Старайся, щоб тебе післали як посла за границю. Іди і подорожуй по Німеччині. Ти знаєш Беду і подібних йому — се чудовище з тисячу головами, на всі сторони випускаюче їдь. Твої вороги називаються легіон. І єсли твоє діло подібне до діла Ісуса Христа, то вони не пустять тебе, доки не убють страшним способом. Не дуже спускайся на опіку короля. В кождім случаю не вважай мене за богослова".

Але в міру того як небезпека угрожала, ревність Берквина все збільшалась. Будучи далеким від того, щоби покористуватись світськими і користолюбивими замислами бразма, він рішивсь взятися за відважнійше ще діло. Він не тільки хотів виступити в обороні правди, але і заатакувати заблудження. Обвинення в єреси від сторонників Риму він звертав на них самих. Найбільшими противниками його були учені доктори і монахи богословського факультету в Парижськім университеті, — найвисший церковний авторитет так у місті як і в народі. Берквин вибрав із творів тих докторів дванайцять точок і публично оголосив їх, що вони є протівні св. Писанню і тому назвав їх єретицькими, а короля запросив, щоб був судією у тій диспуті.

Король не від того був, щоб воюючі між собою провідники змірились зі своїми силами і розумом. Він радувався, бо думав, що буде мати нагоду упокорити тих гордих монахів, і приказав сторонникам Риму, щоб боронили свойої справи на підставі Біблії. Але вони добре знали, що сей струмент ім дуже мало поможе; тюрма, тортури, костер ось струменти, якими вони добре знали орудувати. Але тепер положеннє змінилось, і вони побачили, що мало що не упали в яму, котру вони викопали для Берквина, і тепер старались конче найти вихід, як би із того вислизнутися.

Десь так около того часу случилось, що образ Діви Марії, виставлений для народу на розі улиці, був ушкоджений. Із того поводу ціле місто заворушилось. Великі гурми народу тиснулись до того місця, виражаючи свої чувства жалю і обурення. Король також глибоко був тронутий. Тут представився случай, із котрого монахи могли дуже легко скористати, і вони, не довго думаючи, таки так зробили. "Ось плоди Берквинового навчання", кричали вони. "Всьо хилиться до упадку — релігія, закон, а навіть трон — внаслідок сей Лютеранської змови.

Берквина знов арештували. Король виїхав з Парижа, і монахи могли робити, що хотіли. Реформатора засудили на смерть, і щоби Франц знов не хотів його увільнити, вони таки того дня виконали засуд. В саме полудне повели його на місце страчення. Величезна товпа народу зібралась, щоби

подивитись на смерть, і многі задивувались і налякались, коли побачили, що жертва вибрана була одна із лучшої і зиатнійшої дворянської родини Франції. Здивованнє, негодованнє, погорда і гірка ненависть покривало лиця заворушеної товпи, лиш одно лице було спокійне. Думка сього мученика була далека від того забурення, він чув себе тільки в присутности свого Господа.

Дрантива теліжка, на котрій він сидів, захмурені миця його гонителів, страшна смерть, яка його чекала, на те все він не звертав уваги. Той, Котрий живе, і був мертвий, і живе вічно, маючий ключі пекла і смерти, був з ним. На лиці Берквина відбувалось світло небесне і спокій. "Він мав на собі велветовий плащ, і вбраний був в одежу із шовку і дамаску, а штани на нім були шиті золотом". Він приготовився визнати свою віру перед Царем царствующих і всею вселенною, як свідками, і найменшого знаку смутку не було на його тварі.

Коли похід тягнувся поволеньки тісними улицями, народ в удивленнєм дивився на його твар, на котрій відбувались цілковитий спокій і радісне торжество. Люде говорили: "Він як би в церкви сидів і думав про святі річи".

На кострі Берквин хотів сказати до народу кілька слів, але монахи, лякаючись наслідків, начали кричати, а вояки брязкати своїм оружем, так що шум заглушив голос мученика. Такого рода був негідний наслідовання примір, даний в 1529 році найвисшим літературним церковним авторитетом в просвіченнім Парижи населенню з 1793 року, котрий на шафоті заглушив слова святого мученика.

Берквина задушили, а трупа його передали на спалення. Вість про його смерть спричинила у всій Франції смуток приятелям реформації. Але його примір не остався без наслідовання. Свідки правди говорили: "Ми з відвагою стрітим смерть, звертаючи очі на життє вічне". (Д'Обине, кн. 12, г. 9).

В часі переслідування в Мо, учителям реформованої віри заказано проповідувати, і вони удалися де инде. За якийсь

\*)Д'Обанс, "Історія рефермації за часів Кальвина", кн. 2, г. 16.

час Лефевр виїхав до Німеччини. Фаред повернув у своє рідне місто у східній Франції, щоби поширяти світло на родині, де він перебув свої молоді літа. Вісти про те, що сталося в Мо, прийшли і сюди, правда, котрої він навчав з такою безстрашною ревністю, і тут найшла слухачів. Невдовзі начальство змусило його замовчати і його вигнали із міста. Хоч він більше не працював открито, він ходив від села до села, проповідуючи по приватних домах, по самітних полянах, криючись по лісах і горах, де він за своїх молодих літ часто заходив. Бог тотовив його ще для більших досвідчень. Він говорить: "Переслідовань і гоненій від сатани у мене ніколи не доставало, а навіть було їх більше, як я їх міг перенести, але Бог мій отець, Він мені дав на стільки сили і ще дасть, як буде треба". 1)

Як і за часів апостольських, переслідовання "більш на користь благовістя вийшло". °) Вигнані із Парижа і Мо і "порозсипались, ходили, благовіствуючи слово". °) І тим способом світло проникло в самі віддалені провінції Франції.

Провідіннє Боже все єще підготовляло рабітників для поширення свого діла. В одній із шкіл Парижа був тихий, вадумчивий молодець, дававши уже докази свого бистрого) ума, і неменше відзначаючися так чистотою свого життя, як і герячою душою і побожністю. Він задля свойої великої здібности і пильности скоро стався гордістю усьої школи, і з певністю можна було сказати, що Іван Калвин буде одним із здібнійших і найбільше поважаних оборонців церкви. Але луч Божеського світла проникнув навіть через стіни шкільної премудрости і забобонів, котрі окружали Кальвина. Зі страхом він прислухувався новому навчанню, і ані трошки не сумнівався у тім, що єретики таки заслужили собі на те, щоб їх спалено. Але случайно він здибався з єресію лицем в лице, що примусіло його взятись до студіювання римського богословія, щоби боронитися проти протестантського навчання.

В Парижі находився нерідний брат Кальвина. Оба крев-

4)Д'Обине, кн. 12, год. 9. °)Фил. 1: 12. °)Діян. 8: 4.

ні часто сходились і говорили про-річи, ктрі тревожили христіянство. "Много фальшивих релігій", сказав Оливетан, протестант, "але є тільки сдна правдива релігія. Фальшиві ті, котрі видумані людьми, і після котрих ми спасаємось власними ділами; правдива ж є та, котра походить від Бога..., правдива релігія се не ті церемонії і ріжні обовязки, котрими церква обтяжує своїх вірників, а котрі віддаляють душу від Ісуса Христа". "Проч з вашими новими навчаннями!" скрикнув Кальвин, "вони ображують мене, я не можу слухати вас". "Що ви собі думаєте, що я до сього часу жив в заблудженню?"

Однак думки пробудились в його душі, від котрих він не міг увільнитися. На самоті, у своїй кімнаті, він думав про те, що йому говорнв його нерідний брат. Думка про гріхи не давала йому спокою; він бачив себе без посередника в присутности святого і праведного Судії. Посередництво святих, добрі діла, церковні обряди, все те не мало сили, щоби загладити гріхи. Він нічого не міг бачити перед собою, кромі чорної хмари вічної розпачи. Надармо учені отці старались помочи йому увільнитися від того страшила. Дармо він сповідався і каявся, але се не могло примирити його душі з Богом.

Підчас свойої даремної боротьби, Кальвин колись то раз случайно знайшовся в одному місци, де як раз тоді зібралась товпа народу, щоби подивитися, як палять єретика. Його вразило вираженнє того спокою, яке він бачив на лиці мученика. Серед мук тої страшної смерти і єще страшнійшого прокляття церкви він показував віру і відвагу, котру молодий студент з болем порівнував зі своєю власною розпачою і темрявою, підчас коли він точно сповняв прикази церкви. Він знав, що ті єретики основують свою віру на Біблії, і рішивсь вивчити її, щоб по можности відкрити тайну їх радости.

Тут він знайшов Христа. "О, Отче", скрикнув він, "Його жертва усмирила Твій гнів, Його кров очистила мої пятна, на Своїм хресті. Він возніс моє прокляттє, Його смерть приготовила для мене примиреннє... Ми видумали много непотрібних річей..., але Твоє Слово освітило мене, як походня, і Ти тронув моє серце, так що я бриджусь всякими другими заслугами, кромі Відкупителя".

Коли вже знав, що йому не можна бути священиком, він одного часу зачав студіювати права, але вкінци лишив і се і посвятив своє життє для Євангелія. Однак він з початку вагався виступити публично в роді учителя. З природи боязливий, він не хотів брати на себе такої великої відвічальности, він далі продовжав свою науку. Аж вкінци він дався намовиги своїм приятелям. "Се є дивне", сказав він, "що з такого низького стану можна взнестися до такої чести".

Кальвин спокійно взявся до свойсй роботи, і його слова були як падаюча роса, орошаюча вемлю. Він виїхав із Парижа і тепер находився в провінціональнім городі під опікою принцеси Марґарити, котра, полюбивши Євангеліє, заступалась також і за його учеників. Кальвин все еще був молодцем, вічливого і скромного поведення. Він розпочав свою роботу, посіщаючи людей по їх хатах. Позбіравши членів родини коло себе, він відкривав ім Біблію і обясняв спасительні правди. А ті знов передавали з радістю ту вість другим. Із більших міст він пійшов до менших місточок і по селах, що находились воколо них. Він мав приступ так до дворів як і селянських найбіднійших хат, де його всюди радо принимали, і він клав підвалини під нові церкви, котрі мали давати безстрашних свідків правди.

Кілька місяців опісля він знов знайшовся в Парижі. Між ученими і образованими панувала там тоді велика агітація. Студіюванне старинних язиків напровадило людей на Біблію, і богато з них, котрих серця єще не були тронуті єї правдами, провадили горячі бесіди про неї і диспутували навіть з оборонцями романизма. Не дивлячись на се, що Кальвин що до богословських питань, був здібним борцем, однак на його долю випала далеко більша і взнеслнійша робота, як ті крикливі шкільні диспути. Люде пробудились і треба їм було відкрити правду. В тім часі як университетські авдиторії були наповнені криком богословських диспут, Кальвин ходив від хати до хати, отворяючи народові Біблію і росказуючи про Христа Роспятого.

Милостивим Провідіннєм Божим Париж повинен був дістати ще друге запрошение прийняти Євангелів. Він відкинув слова Лафевра і Фарела, але знов в тій великій столиці всі кляси народу повинні почути ту вість. Із політичних причин король еще не зовсім прилучився до Риму, щоби виступити проти реформації. Марґарета все єще жила надією, що протестантизм в Франції буле торжествувати. Вона постановила, що реформована віра має проповідуватись в Парижі. В часі неприсутности короля приказала одному протестантсьокому проповідникови проповідувати в мійських церквах. Коли на се не позволили папісти, то вона відступила на се королівську палату. В одній із більших кімнат вроблено часовню і оголошено, що кождого дня в призначений час буде проповідь, і запрошується всіх людей без ріжниці. Цілими гурмами приходили люде на богослужение. Не тільки часовня, але і другі прилігаючі кімнати і галі були переповнені наро-Тисячі приходили кождого дня — благородні, державні урядники, правники, купці і ремесельники. Замість того, щоби заборонити зібрання, король казав відкрити в Парижі дві церкви для проповіди. Ніколи город не був так тронутий Словом Божим. Дух життя з неба, здавалось, дихав на народ. Вздержание, чистота, порядок і пильність заняли місце пянства, розпусти, роздорів і лінивства.

Але і єрархія не дармувала. Король не мав охоти забороняти проповіди, отже вона звернулась до народу. Ужито всяких средств, щоби спричинити страх, упереджениє і фанатизм темної і забобонної товпи. І Париж, ідучи сліпо за фальшивою наукою, як колись в давнину Єрусалим, не пізнав часу свойої судьби і сього, що конче потрібне було до його спокою. Два роки Слово Боже проповідувалось у тій столиці, але хоч мпогі і прийняли Євангеліє, більшість народу все таки відкинуло його. Хоч Франц, для свойої ціли до певної степени і піддержував віротерпимість, однак сторонникам папи вдалось вкінци взяти верх. Знов церкви заперто а поставлено костри.

Кальвин все еще находився в Парижі, наукою, роздумованнем і молитвою приготовляючи себе для свойої будучої роботи, а при тім продовжав поширювати світло. Наконец і на нього упало підозрінне, і духовенство рішило передати його поломіни. Думаючи, що він є безпечний у свойому затишу, він нічого не пілозрівав. Нараз його приятелі дали йому внати, що власти на дорозі до него і хочуть його арештувати. В ту минуту дався чути стук до дверей. Не можна було тратити часу. Оден із його приятелів задержував урядників при дверях, підчас коли другі помогли йому через вікно спуститися на долину, і він втік чим скорше на передмісте. Знайшовши приют в хатчині одного робітника, що був приятелем реформації, він перебрався в шматте свого господара і з мотивою на плечах пустився дальше в дорогу. (Д'Обине, "Історія реформації в часах Кальвина", кн. 2. гол. 30). Звернувшись на полудне, він знов знайшовся в краю Марґарити, де чувся вже безпечнійшим.

Тут він оставався через кілька місяців під обороною впливових приятелів і, як і перше, занимався наукою. Але душа його мріяла про євагелізацію Франції, і він не міг довго повіставати, щоб не робити нічого. Як тільки буря трошки притихла, він знайшов для себе нове поле для роботи в Пуатє, де був университет і де нова наука радісно була прийнята. Люде всіх кляс радо прислухувались Євангелії. Проповідували не публично, але в домі городського начальника, у його власній хаті, а часами в публичних загородах, де Кальвин відкривав слова життя тим, котрі хотіли слухати його. Коли внаслідок того число слухачів збільшилось, задля лучшої безпеки, вони сходились поза містом. В глубокім і вузькім, гірськім

вертепі, де дерева і високі скали ще побільшали його самоту, було вибраним місцем для зібрань. Маленькими гуртками люде із ріжних вулиць міста незамітно приходили туда. У тім самітнім місці вони читали і обясняли собі Біблію. Тут також по перший раз протестанти Франції мали тайну вечеру. Із тої маленької церковці розсилались многі вірні євангелисти.

бще раз Кальвин повернув до Парижа. Він все єще мав надію, що Франція, як народ, прийме реформацію. Але для його роботи заперлись майже всі двери. Проповідувати Євангеліє значило тільки, що іти прямо на костер, і в кінци він рішивсь виїхати до Німеччини. Заледве він виїхав із Франції, як над протестантами розбурхалась буря, у котрій, наколи б Кальвин там ще остався, також був би загинув.

Французські реформатори, дуже хотіли, щоби їх край не зістав на боці від Німеччини і Швайцарії, і вони рішились відважно виступити проти римських забобонів, так щоби увесь народ заворушивсь. І відносно до того одної ночи по цілій Франції розліплено оголошення, котрими заатакувано католицьку службу Божу. Але замість того, щоб із сего був хосень для реформації, той ревний, але лихо придуманий плян стався згубою не тільки виновників його, але і всіх приклонників реформованої віри у Франції. Він дав сторонникам Риму давно желану нагоду, а іменно зажадати рішучого викоренення єретиків, як небезпечних бунтівників, загрожаючих престолу і спокойови народа.

Пезнаною рукою, або неуважно поступившого приятеля або хитрого ворога, сего вже ніхто не знає, — одно із оголошень прибито на дверах королівського двірця. Розумісться, короля се дуже вразило. В тому оголошенню безпощадно нападали на забобони, котрих придержувались сотки літ. Се було написано дуже сміло і неприличними словами, що дуже погнівало короля. Він цілий дрожав і не міг прийти до слова. Вкінци висказав ті страшні слова: "Піймати всіх без ріжни-

Упокоренне Франца І.

"Король Франції явився в характері каючогося".

[237]

ці підоврілих в Лютеранстві... Я хочу винищити всіх". ') І сталося. Король тепер вповні рішився стати по стороні Риму.

Незабаром постановлено арештувати всякого Лютераннна в Парижу. Бідний ремесельник, сторонник реформованої віри, що скликував вірних на вібрання, був арештований, і під угрозою смерти на кострі приказано йому, щоб завів папського післанника до дому кождого протестанта у місті. здригнувся перед таким підлим порученням, але страх перед полуміннем все таки був сильнійшим, і згодився зрадити своїх братів. Найвисший криминальний судія, Морин, в супроводі священників зі святими дарами і даданом, окружений монахами і жовнірами, зі зрадником повільним кроком переходив улицями міста. Сей похід, повидимому мав служити в честь "святих тайн", — відпокутованнем за образу, якої протестанти допустились зглядом служби Божої або обідні. Але намір убійства укривався під тою процесією. Зближаючись до дому лютеранина, зрадник давав знак, при чим не говорено ані одного слова. Процесія застановилась, входили до хати, викидали звідтам родину, заковували в ланцухи, і страшна товпа ішла далі, шукаючи нових жертв. "Він не щадив ні більших, ні менших домів, ні университетського будинку... Перед Морином дрожав увесь город... Страшні часи наступили". (Д'Обине, "Істор. реформ. за часів Кальвина", к. 4, г. 10).

Жертви гинули в страшних муках, а було приказано не розпалювати сильного огню, щоби муки продовжалися. Тх твердість була непохитна, їх спокій незахмурений. Переслідувателі не могли зломити тої їх податливої твердости, і чули себе побідженими. "Костри ставались у всіх частях Парижа і сналення відбувались в ріжних наступаючих днях навмисне, щоб наводити страх на людей перед єресю. І щоб не робили римські палачі, то побіда все таки була по стороні бвангелія. Увесь Париж мав нагоду тепер бачити, якого рода людей може дати нова наука. Не ма ніде такої катедри, котра говорила б так прекрасно, як костри мучеників. Та велика

<sup>\*)</sup>Д'Обине, "Історія рефермації за часів Кальвина", ки. 4, г. 10.

радість, котру можна було бачити на лицях тих людей, коли їх опровадили на місце страчення, їх геройська відвага серед страшної поломіни, їх тихе прощення несправедливостий переміняли гнів на милосердіє і ненависть на любов, і свідкували з невідпорною вимовою в користь Євангелія".

Священики, хотячи довести гнів народа до висшої степени, поширяли найстрашнійші обвинення проти протестантів. Їх обвиняли, що вони хотіли убити короля, повалити правительство і побити католиків. Але найменшого доказу не можна було найти для потвердження тих обвинувачень. Однак сі зловіщі предсказання все таки мали сповнитися при зовсім других обставинах і з цілком инших причин. Жорстокостий, спричинених безвинним протестантам через католиків назбиралось богато і жадали відплати, і в слідуючих віках як раз звалилась на них та судьба, котра після їх зловіщого предсказання загрожувала королеви, правительству і його підданим, але вона була спричинена невіруючими і самими сторониками папства. Се не було запровадження, але угнітання протестантизма, котре триста літ пізнійше напровадили на Францію ті страшні нещастя.

Підозріннє, недовірє і страх проникли у всі кляси суспільства. Посеред загального постраху можна було бачити, як глибоко Лютеранська віра запустила корені в людських серцях, котрі після свого образовання, впливу і гарного характеру стояли понад усіма. Посади і почетні місця знов стали порожними. Ремесельники, друкарі, учені, професори университетів, писателі, а навіть придворні щезали. Сотки людей повтікали з Парижа, сами добровільно оставляючи свою родину, з чого можна було із першу пізнати, що вони протестанти. Папісти з задивованнєм дивились на те все, думаючи собі, скільки непідозрилих єретиків вони терпіли поміж собою. Тепер свій гнів вони виливали на ті бідні жертви, що находились у їх власти. Тюрми були переповнені і . навіть воздух, здавалось, був затемнений від диму палячихся кострів, котрі запалювались для визнавців Євангелія.

Франц I гордився тим, що був провідником великого руху в користь відродження наук в початках шіснайцятого віку. Його найбільшою утіхою було мати в себе на дворі учених із всіх сторін. Його любви для науки і ненависти до темноти і монаших забобонів реформація менше більше була зобовязана тої частевої релігійної терпимости, котрою вона покористувалась. Але побуджений ревністю викоренити єресь, той покровитель наук видав едикт, після котрого у цілій Франції заказане було печатаннє книг! Франц І представляє оден із тих примірів в історії, котрі доказують, що умовий розвій не хоронить від релігійної нетерпимости і переслідовання.

Торжественною і публичною церемонією Франція взялась до цілковитого знищення протестантизму. Священики зажадали, щоб спричинену обіду для неба через непошановання обідні було відкуплено кровю, і щоб король для добра свого народу прилюдно дав своє зізволенне на ту страшну роботу.

День 21 січня, 1535 року, був визначений для тої страшної церемонії. Забобонний страх і фанатична ненавість усього народу не мали границь. Улиці Парижа наповнялись толнами народа, котрий прибував із всіх окружних міст. Сей день повинен був розпочатися великоліпною і пишною процесією. Доми на тих вулицях, куди тяглась процесія, прибрані були в жалобу. В рівнім віддаленню оден від другого були побудовані вівтарі і перед кождими дверима палилась походня в честь "святих тайн". До розсвіту дня процесія сформувалась перед королівською палатою. Насамперед несли хрести і хоругви із ріжних парохій, а за ними ішли парами горсжани з горючими походнями. За ними слідували чотирі монаші ордени, кождий по свойму вбраний. За тим несли велике множество чудотворних мощів. Після того на конях їхали церковні достойники в пурпурових і ясно-червоних шатах,

украшених дорогими брилянтами. Се дійсно був пишний і величавий похід.

Чотирі Парижські епископи несли святі дари під препишним балдахином. Іззаду ішов король з відкритою і похиленою головою без корони і королівської одежи, несучи в руках горючу воскову свічу. Тим способом король Франції публично виступив, як каючийся. Перед кождим вівтарем він низько кланявся не задля своїх пороків що оскверняли його душу, не задля невинної крови, котра сплямила його руки, але задля смертельного гріха своїх підданих, котрі посміли знеславити обідню. За ним слідувала королева, державні урядники, також в парах, кождий з горючою восковою свічкою.

Одну часть служби звершив сам король в епископській палаті, промовляючи до висших державних урядників. Зі сумним лицем явився перед ними і жалувався зворушеним голосом: "О безбожіє! О богохульство! О день горя і ганьби, чому ти навидів нас?" Опісля він завізвав кождого вірного підданого, щоб помагав викоренити шкідливу єресь, котра загрожувала Франції упадком. "Клянусь вам, як ваш король, панове, наколи б я знав, що одно із моїх власних дітей є загражене тою поганою гнилю, то я не пощадив би його... Зі сам видав би його і приніс би Богу, як жертву!" Сльози зрушили його мову і ціле зібраннє плакало і одноголосно крикнуло: "Ми хочем жити і вмирати за католицьку віру". ")

Страшною стала темрява народу, котрий відкинув світло правди. "Спасенна благодать явилась ім, але Франція після того як вона бачила її силу і святість, після того як її Божественність приковала своім блеском города і села відвернулись від неї і полюбили більше темряву, як світло. Вони відкинули дар небесний, коли давався ім. Вони називали зло добром, а добро злом, доки не сталась жертвою власної упертої омани. Тепер хоч вони в дійсности вірили, що служать Богу тим, що переслідують Його народ, вони таки не могли оправдати свойої щирости. Вони добровільно відкинули світло, котре

5)Д'Обине, "Історія реформації за часів Кальвина", кн. 4, г. 12.

<sup>16</sup> Great Con,-Ukrainian

могло би їх уратувати від омани і осквернення свойої душі невинною кровю.

У великому соборі, де близько сто літ пізнійше "богиня розума" була поставлена на престолі народом, котрий забув за живого Бога, збулась торжественна присяга, щоб викоренити вресь. Знов начався похід і представителі Франції удались на дорогу, щоби розпочати те діло, котре вони під присягою вобовязались виконати. В недалеких віддаленях, вздовж дороги були поставлені костри для спалення єретиків, і було рішено запалювати костер толі, як король зближиться до него. щоби він був свідком того страшного врідища. Подробиці витерпівших мук тими свідками за Христа занадто страшні, щоб їх тут описувати, хоч ті жертви зі свойої сторони не показували найменшої нерішучости. Колн їх примушали відречися, вони відповідали: "Я вірую лиш в те, що проповідували свого часу пророки і апостоли і що вірила церква святих. Я вірую і уповаю на Бога і моя віра устоїть проти усьої власти пекла". (Д'Обине, "Історія реформації за часів Кальвина", кн. 4, гол. 12).

І внов і знов похід приставав у кострів. Після того, як він вертав назад звідки вийшов, у королівської палати, товпа розійшлась, а король і прелати пішли у свояси, задоволені подіями дня і, желаючи собі щастя, що їм вдалось викоренити єреси.

Свангеліє мира, відкинене Францією, мало бути цілковито викоренене, і із того наступили страшні наслідки. Дня 21 січня, 1793 року, двіста вісімдесять літ опісля, числячи від того дня, в котрім Франція вповні занялась переслідуваннем реформації, друга процесія тягнулась вулицями Парижа, але зовсім в иншій ціли. "Знов король тут грав головну ролю, знов забурення і крики, знов голоси жадаючи жертви, знов видко було чорні руштовання і єще раз зрілище дня було закінчене страшною смертію на руштованнях. Людвика XVI, котрий боровся зі своїми катами до посліднього, потащили

на колоду і силою задержали тут аж до тих пор, доки топір не упав і не відтяв голови, котра покотилась на руштованнє". Король не був одинокою жертвою, недалеко від того місця підчас кровавих днів терору на ґильотині погибло дві тисячі вісімсот людей.

Реформація предложила світу откриту Віблію, розкрила приписи Вожого закону і старалась представити совісти народа єї жадання. Везконечна любов открила людям правила і приписи неба. Бог сказав: "Пильнуйте ж і сповняйте їх! Во се мудрість і розум ваш перед очима народів, що чутн муть всі встанови сі і казати муть: Сей великий нарід справді мудрий і розумний нарід". (5 кн. Мойсея 4: 6). Але коли Франція відкинула дар небесний, вона посіяла зерио анархії і погибели, з чого опісля природним способом повстала революція і панованне терору.

Відважний і горячий Фарел мусів втікати зі свойої вітчини ще довго до переслідування, спричиненого розлішленими оголошенями. Він виїхав до Швайцарії і там помагав Цвинглому у його роботі. Його робота опісля мала великий вплив на реформацію у Франції. В первих роках свого вигнання стараннєм Фарела було поширюваннє реформації на родині. Він ужив много часу для проповіди Євангелія між своїми кралнами вблизи границі, де він пильно наглядав за боротьбою і помагав словом, утішеннєм і порадою. Він при помочи других вигнанців перевів твори німецьких реформаторів на французську мову і у великій скількости дав їх надрукувати разом з французською Біблією. Через колпортерів ті твори опісля були розпродані по цілій Франції. Колпортерам давали книги по низькій ціні, і профіт із продажі тим способом давав їм можність продовжати роботу.

Фарем продовжав свою роботу в Швайцарії як народний учитель. Удалившись у самітне село, він посвятив себе викованню дітей. Кромі звичайних наук він осторожно обзнакомляв дітей з Біблійними правдами, надіючись тим способом

через дітей вплинути на родичів. Декотрі увіровали але священики виступили, щоби застановити таку роботу, і вабобонний нарід послухав їх і зачав супротивлятися. Оден із священиків сказав: "Се не може бути Євангеліє Христа, бо проповідь його не приносить мира, але війну". Коли його переслідували в одному місці, він, подібно первим ученикам. втікав до другого. Він ішов дальше од села до села, із міста до міста. Ідучи пішком, він терпів голод та холод і трудности. і всюди грозила йому небезпека. Він проповідував по базарах, по перввах, а нераз і в соборах. Слухачів в него було повно; його проповідь часто переривали шумом і насмішками, або і на силу проганяли його із катедри. Нераз товпа нападала на него і мало не убила його. Але все таки він ішов вперед. Хоч він змушений нераз був уступити, але внов повертав і робив дальше свою роботу. Наслідки його роботи можна будо бачити, бо там, де найбільше панувало папство, двері Євангелія отворалися. Невеличка парафія, де він спершу працював, невдовзі прийняла реформовану віру. Міста Муртон і Нейнбург також покинули римську віру і викинули католицькі ікони із своїх церквів.

хотів заткнути уже -давно протестантське внамя в Женеві. Наколи б міг дістати сей город, то він став би осередком реформації Франції, Швайцарії і Італії. Маючи на думці сю ціль, він продовжав свою роботу, доки многі доокружні міста і села не зреформувались. Опісля він в одним товаришом вступив до Женеви. Але йому не було повводено виголосити більше, як дві проповіди. Після того як свяшеники надармо старались, щоб його передати світському правительству для осудження, вони призвали його на церковну ралу, куди сами явились в укритим під убраннем оружем, в наміром убити його. Перед палатою зібралась розярена товна в буками і мечами, щоб його убити, наколи б він хотів Присутність горожанських властий і військо все . таки оборонили його. Слідуючого ранку його разом в товаришом перевезено на другий бік озера і укрито в безпечнім місці. Тим способом закінчилась його перша проба єванге-лизації в Женеви.

На слідуючий раз забранося до тої роботи трошки осторожнійше. А іменно післано там молодого чоловіка, такого скромного поведення, що навіть правдиві приятелі реформації обходились з ним холодно. Що він тут міг зробити той молодий чоловік, наколи навіть Фарела відкинено? Як він може витримати, маючи ще до того так мало відваги і досвіду, проти такої бурі, перед котрою змушені були втікати найсильнійші і найвідважнійші люде? "Ні військом, ні силою вашою, тільки моїм духом, говорить Господь сил небесних". ") "Не мудре світа вибрав Бог, щоб осоромити премудрих". "Тим що немудре Боже мудріще від людей, а неміцне Боже крепше людей". (1 Кор. 1: 24, 25).

Фромент розпочав свою роботу як народний учитель. Він навчав дітей правди, котру вони повторяли дома, так що приходили родичі, щоби почути обяснення Біблії, і школа вкінци була наповнена уважними слухачами. Нові Завіти і трактати роздавались в більшій скількости, і завдяки тому вони дістались многим, котрі не мали ще відваги прийти і почути нової науки. Незабаром і тому робітникови прийшлось втікати, але правди, котрих він навчав, пустили корені в серцях народа; початок реформації вже був, і вона продовжала укріплятися і поширятися. Проповідники вернулись назад і завдяки їх проповідий в Женеві наконец було запроваджене протестантське Богослуженне.

Город уже став по стороні реформації, коли Кальвин після довгих мандрівок і перемін увійшов в него. Повертавши після свого посліднього посіщення із родини, він находився на дорозі до Базелі, але побачивши, що там є богато війська Карла V, він змушений був завернути на иншу дорогу, що ішла через Женеву.

\*)3axap. 4: 6.

У тім посіщенню Фарел видів руку Божу. Хоч жителі Женеви і прийняли реформаторську віру, але тут все єще було богато роботи, котру треба було докінчити. Не цілими громадами, але поодинокими душами люде навертаються до Бога; діло відродження відбувається в серці і совісти кождої поодинокої людини і звершається Духом Божим, а не синодальними рішеннями. Підчас коли мешканці Женеви відкинули авторитет Риму, вони все таки не були приготовані позбутися пороків, котрі процьвітали під його опікою. Запровадити тут чисті основи Євангелія і зділати Женеву гідною того стану, до котрого Провідіннє покликало її, було не легкою задачею.

Фарел був переконаний, що в Кальвині він найшов чоловіка, з котрим він міг здучитися в тім ділі. В імя Бога він врочисто заклинав молодого свангелиста, щоб остався тут і працював. Але Кальвин спершу не міг рішитись на се. Боявливий і миролюбивий, він дрожав, коли подумав про відважних, независниих і буйних Женевців, з котрими йому треба було стикатись. Його слабе здоровлє і привичка зациматися науками змушали його шукати затиша. Переконаний. що він своїм пером лучше всього послужить ділу реформації, він хотів найти спокійне місце для наукових занятій, звідки він хотів навчати і будувати церкви посредством друкуваного слова. Але торжественна пересторога Фарела була для него як голос в неба, і він не смів відказатися. Здавалось йому, він казав, що рука Божа простерлась з неба, схватила його і поставила на тому місці, котре він з таким нетерпіннем хотів кинути.

В тім часі протестантському ділу грозила велика небезпека. Прокляття папи громили Женеву і могучі народи грозили її знищеннем. Як таке маленьке місто видержить проти могучої власти священиків, котра розказувала царям і королям? Як воно витримає проти армії великих завоювателів світа?

В цілому Христіянстві протестанти мали страшних ворогів. Перві торжества реформації перейшли і Рим ужив нових сил в надії, що її зівсім знищить. В тім часі зістав валожений орден свуїтів — жорстокий, безсовістний і найбільше могучий зі всіх оборонців папства. Відтятий від всякої земної звязи і людських інтересів, мертвий для природних почувань, вповні заглушавший розум і совість, орден єзуїтів не признавав ніякої другої власти, кромі свого ордена; ніякий другий обовязов не ма для него значіння, як тільки взміпнение свойої власти. Євангеліє Христа вробило своїх поклонників такими, що вони могли переносити всякі терпіння, голод, невигоди, убожество, стрічатись в небезпекою і піддержувати знамя правди, не зважаючи на тюрми, тартури і костри. Боротися з тими силами, езуїтизм воодушевляв своїх послілувателів посредством фанатизму, котрий приспособив їх переносити такі сами небезпеки і, щоби ставити опір силі правди, ужити всі оружія омани. Ніякий проступок не був занадто великим, щоби не поповнити його, ніяка омана за підла, щоби не практиковалась, ніяке притворство за трудне, щоби не покористуватись із ним. Звязані присягою вічного убожества і покори, свуїти стремілись добути собі богатство і власть, щоби ужити їх для повалення протестантизму і для привернення папської єрархії.

Коли вони являлись як члени ордена, вони носили одежу святости, відвідували тюрми і шпиталі, помагали бідним і хорим і показували вид, що відреклись від світа, називаючи себе святим іменем Ісуса, Котрий ходив повсюди і творив добро. Але під тою ненаганною внішностію скривались кримінальні і убійчі намірення. Одним із головних правил ордена було, що ціль оправдує средства. Посредством того закона лож, крадіж, крива присяга, убійство не тільки що не прощались, але навіть допускались, коли вони служили інтересам церкви. Ріжно замаскувані єзуїти промощували собі дорогу до найвищих урядів в державі, були королівськими дорад-

никами і руководили політикою народів. Вони занимали місця слугів, щоби, як шпігуни, слідити за своїми хазяйнами. Вони закладали вищі школи, де вчились діти князів і шляхтичів, і школи для простого народу, і діти протестантських родичів притягали, щоб приучувались римських обрядів. Вся та пишність і виставність папського богослуження мали служити на те, щоби баламутити їх розум і засліпляти і поневоляти їх воображення, і тим способом свобода, за котру батьки тяжко трудились і кров проливали, тепер була зраджувана синами. Свуїти скоро порозбігались по цілій Европі, і де би вони не були, всюди видко було відродженнє папства.

Щоби надати їм ще більшу власть, була видана буля, посредством котрої запроваджено інквизицію. Помимо загального обридження, котрим дивились на її навіть сами католики, той страшний суд все такий був запроваджений папською брархією. Ті суди відбувались скрито, щоб страшні річи, які там діялись, не виходили на денне світло. В многих краях тисячі, сам цвіт народа, благородні і образовані, побожні, трудолюбиві, патріотичні горожани, високо учёні, поети, талановиті артисти, здібні ремесельники вістали помордувані, або мусілн втікати в чужі краї.

Такими средствами воював Рим, щоби здавити реформацію, забрати від людей Біблію, і внов запровадити неуцтво і забобони середних віків. Але милостію Божию і стараннями тих благородних людей, вибраних Господом, щоби статись послідувателями Лютра, протестантизм не упав. Свою силу він не завдячував могучости і силі князів, але бідним і мало значучим краям, котрі були його обороною і кріпостю. Маленька Женева, окружена могучими ворогами, котрі чигали на її знищеннє; Голяндія на своїх піскових милизнах у Північного Моря, котра боролась проти Ішпанської тиранії, найбогатшого і найбіднійшого королівства тодішного часу, і зимна, неврожайна Швеція, се були краї, котрі боролись успішно проти папства і побіджали його.

Близько трийцять літ Кальвин працював в Женеві, найперше щоби там заснувати церкву, на підставі чистої Біблійної моралі, а також для успіха реформації в цілій Европі. Його поведенне, як учителя народа, не було безнаганне, і його навчання не були без заблудження. Але він був орудієм для проповіди великих правд, маючих за його часів особливу важність для потвердження основ протестантизму проти відновляючогося папства, і для піднесення чистоти і простоти життя в церквах, замість гордости і зіпсуття, котрі піддержувались римськими учителями.

Із Женеви розсилались учителі і друковані твори, щоби поширяти реформаторську науку. Сюди приходили переслідуємі із всіх сторін для науки, поради і заохоти. Город Кальвина стався місцем охорони для гонимих реформаторів усьої західної Европи. Ховаючись від страшних заверюхів, котрі бушевали сотки літ, вигнанці приходили до воріт Женеви. Умучені, поранені, без даху і родини, воин находили тут щире приняттє і опіку, і вони своєю побожностю, ученістю і здібностями були благословеннем для міста, прийнявшого їх. Многі із тих збігців повертали знов на родину, щоби боротися проти тиранії Риму. Іван Нокс, здібний шкотський реформатор, чимало англійських пуританів, протестантів із Голяндії і Ішпанії і Гуґенотів із Франції винесли із Женеви світло правди, щоби розбити темряву на своїй рідній землі.



ГОЛОВА— XIII.

## В НИДЕРЛЯНДАХ І СКАНДИНАВІЇ.

В Нидерляндах папська тиранія викликала вже дуже вчасно рішуче супротивленне. Римський архієрей сім сог літ до появлення Лютра був оскаржений двома епископами. присланими з якимись орудками до Риму і при тім случаю пізнали правдивий характер "святого престола". Бог вділав церкву, Свою царицю і невісту, благородним і вічним запасом для її родини і дарував її придане, що ніколи не вяне і не псусться, а також вічну корону і скипетр, а ти загарбав всі добра, як злодій. Ти сів у храмі Божім, як Бог, і замість того, щоб бути пастирем овець, ти эробився для них вовком. Ти хочеш, щоб тебе вважали найвисшим епископом, а ти поступаеш як тиран... Замість того, щоб бути слугою слуг, як ти себе зовеш, ти хочеш бути паном пануючих... горджуеш заповідями Божими... Святий Дух будує церкви так далеко, як земля сягає. Город нашого Бога, в котрім ми маем право горожанства, розтігається у всі части світа і в більше від міста, що його святі пророки називали Вавилоном, котрий вважає себе Божеським, возвисшається до неба і гордиться, що його мудрість безсмертна, заявляючи наконець, хоч і безпідставно, що він ніколи не заблуджається і не може ваблуджатися". 1)

Із віка до віка повстали і другі, щоби знов повторити той протест. І до Нидерляндів зайшли ті перві учителі, кот-

1) Брандт, "Історія реформації в Недерляндах", кн. 1, стр. 6. [250]

рі походили по ріжних краях під ріжними іменами, маючи характер Вольденських місіонерів і всюди поширюючи Євангегеліє. Їх навчання скоро принималось. Вольденську Біблію вони в стихах перевели на Голандську мову. "В неї", говорили вони, "велика вигода: не ма ніяких жартів, ніяких байок, ніяких хитрощів, ніякої омани, нічого, кромі слів правдн. По правді, тут і там можна надибати тверду шкорупу, але навіть і тут легко можна найти ядро і солодич сього, що добре і святе". Так писали приятелі старої віри в дванайцятім віці.

Тепер начались римські переслідовання, але серед кострів і тортурів віруючі не переставали розмножатися, заявляючи твердо, що в релігії Біблія є неомильний авторитет, і що нікого не можна силувати, щоб вірив, але треба його переконати проповідею.

Навчання Лютра найшли в Нидерляндах знамениту почву, і серіозні і ширі люде взялися до проповідування Єванге-Із одної з Голяндських провінції вийшов Менно Симонс, котрий образувався в римо-католицькій вірі. Він як католицький священик зовсім не знав Біблії і навіть не котів читати її, щоб не заразитись єресю. Коли одного разу зачав сумніватися що до переміни хліба і вина в тіло і кров Христову, то він думав, що його сатана скушує, і молитвою та сповідю старався увільнити від того, але надармовін віддався розпусті, бо хотів заглушити в собі совість, котра не давала йому спокою що до того питання, але і се не помагало нічого. Наконець він принявся за читанне Нового Завіта, разом із Лютровими виданнями і се побудило його до того, що вкінци прийняв протестантську віру. Невдовзі опісля він бачив в одному селі, як стинали голову одному чоловікови за те, що по другий раз хрестився. І знов, щоб довідатися дещо більше за хрещенне дітей, він зачав шукати за тим у Біблії, але не знайшов ніяких доказів, і переконався, що при хрещению головне усліве ставиться покаянне і віра.

Мено покинув римську церкву і посвятив своє життє для проповідування правди. Як в Німеччині, так і в Нідерляндах появилися фанатики, котрі поширяли якісь недорічиві і бунтівничі навчання, зневажаючи всякі порядки і приличність. Мено предвиджував у тім страшні наслідки і старався всіми силами супротивлятися заблудженням і диким бредням тих мрійників. Але помимо того знайшлося богато людей, що далися звести тим фанатикам, однак не надовго, бо, пізнавши, що поступили на злу дорогу, навернулися. Остались також еще нащадки старих христіян, плоди Вальденського навчання. Між тими людьми Мено працював з великою ревністю і успіхом.

Двайцять пять літ він подорожував зі своєю жінкою і дітьми, терпів голод і холод і нераз находився у великій небезпеці свого життя. Він мандрував по Нидерляндах і Північній Німеччині, по більшій части працючи поміж бідним населеннем, і всюди було видко його великий вплив. Вже з природи говорливий, хоч не дуже образований, він був чоловіком на скрізь честним, покірного духа і приятельський, отвертий, побожний і так жив, як проповідував, через що з'єднав собі велике довірє в народі. Його послідувателі розсіялись повсюду і були переслідовані і угнітані. Вони дуже терпіли через те, що їх брали за фанатичних сторонників Минцера. Але богато людей наверталось під впливом його роботи.

Ніде реформоване навчання не поширялось в таких розмірах, як в Нидерляндах. В декотрих сторонах його сторонники потерпіли від страшного переслідовання. В Німеччині Карло V передав реформацію прокляттю і охотно він попалив би всіх її сторонників на кострах, наколи б князі не стояли на перешкоді. В Нидерляндах його власть була сильнійша і строгі едикти видавані були оден за другим. Проповідувати із Біблії, читати її, або слухати, або тільки згадати за неї було проступком, котрий карався смертію на кострі. Тиха

молитва до Бога, без поклонення образам, і співаннє псальмів, все те карано смертю. Навіть таких, що хотіли відречися, убивали, наколи се були мужчини, то мечем, а женщин таки так загребували живими. Тисячі погинуло їх в часі правління Карла і Филипа II.

Одного разу цілу сімю потащили перед інквизиторів, котру обвиняли в тім, що перестали ходити до церкви і в дому відправляли богослуженнє. Коли питано наймолодшого сина, що вони в дому роблять, він відповів: "Ми клячаєм на колінах і молимся, щоб Бог просвітив наші душі і простив нам гріхи. Ми молимся за нашого короля, щоби його панованнє процвітало і його життє було щасливе. Ми молимся також за наших судіїв, щоб Бог сохранив їх". Дектрі із судіїв були глибоко тронуті, але все таки отець і оден із його синів були присуджені на костер.

Гнів гонителів рівнався вірі мучеників. Не тільки мужчини, але і деликатні женщини і молоді дівчата показували непохитну відвагу. Жени ставали рядом зі своїми мужами на кострі, і доки він терпів, вона потішала його, співаючи псальми". Дівчата зажива клались до гробу, як би ішли на ніч спати, а на костер входили вбрані по святочному, як би під вінець ішли". (Вили, кн. 18, гол. 6).

Як за тих часів, коли погани старались нищити Євангелів, кров христіян ставалась сіменем. Гоненнє послужило для того, щоби збільшити число свідків правди. Рік за роком монарха, роздражнений до крайности непобідимою рішимостю народа, продовжав свою жорстоку роботу, але все надармо. Під панованнєм благородного Вильгельма Оранського наконець Голяндія дістала свободу служення Богу.

На горах в Піємонті, на рівнинах Франції і побережах Голяндії успіх Євангелія зазначився кровю його учеників. Але в північних краях воно находило більше мирний доступ. Ученики, котрі учились в Виттенберзі по повороті на родипу принесли Євангельську віру в Скандинавію. Видання Лютрових творів також причинилося до поширення світла. Простий, загартований народ півночи відвернувся від зіпсуття, пишности і забобонів Риму, щоби повитати чистоту, простоту і Біблійні правди, що дають життє.

Тавзен, "реформатор Дунський", був сином хлібороба. Хлопчик вже завчасу давав докази свого бистроумія. Він стремив до вищого образовання, однак його родичі не могли йому помочи, бо були бідні, і він мусів занехати сю думку і вступив до монастира. Тут з'єднав собі прихильність свого ігумена чистотою свого життя, своєю пильностию і вірностию. При його іспитах показалось, що в него є великі здібности, котрі можуть принести для церкви добрі услуги. Було рішено післати його до одного із університетів Німеччини або Нидерляндів. Молодому студентови дане було право самому вибрати собі школу, тільки під тим услівєм, щоб він не вибрав Виттенберг. Ученого церкви не можна було виставляти на небезпеку зараження єресю — так говорили монархи.

Тавзен удався до Келн, котрий у той час, як і нині еще, був одною з найбільших твердинь романизму. Але тут він відразу почув обридженне до містицизму шкільних учителів. Около того часу він запізнався з творами Лютра. Він читав їх з зачудованнем і воодушевленнем і дуже хотів вчитися лично у реформатора. Але він не міг обійтися без того, щоби не образити настоятеля свого монастиря, не принимаючи його помочи. Однак він рішився і таки записався на университет в Виттенберзі.

Після свого повороту в Данію, він знов удався до монастиря. Його ще ніхто до сього часу не підозрівав в Лютеранизмі; він нікому не звіряв своїх тайн, але старався осторожно, щоб не впасти в підозрінне, провадити своїх товаришів до святого життя і до чистійшої віри. Він откривав ім Біблію, обясняв її правдивий змисл і вкінци отверто проповідував Христа, як праведність грішника і одиноку надію на спасенне. Великий гнів був настоятеля, котрий покладав на него великі надії, як на відважного оборонця Риму. Його сейчас взяли до другого монастиря, заперли до келії і дуже пильнували його.

На велике здивование сторожів, декотрі з монахів заявили себе сторонниками протестантизму. Через рішетку свойої келії Тавзен привів своїх товаришів до пізнання правди. Наколи б ті Дунські монахи були обзнакомлені з пляном перкви, як поводитися в сретиками, то голос Тавзена був би заглушений на завсігди, але замість того, щоби похоронити його в якому-нибуль пілземнім погребі, вони вигнали його із монастира. Тепер вони не могли нічого зробити. Як раз тоді оголошений був королівський едикт, силою котрого позволялось проповідувати нову науку. Тавзен начав проповідувати. Церкви стояли отвором для него, і народ приходив сдухати його. І другі також проповідували Слово Боже. Переведений на Дунську мову Новий Завіт повсюду ширився. вання папистів, щоб сьому ділу перешкодити, тільки ще помогли поширяти його, і невдовзі Данія обявила себе вповні по стороні реформації.

І в Швеції молоді люде, котрі напились із Виттенберського жерела, принесли воду життя своїм родимцям. первих ревнителів Шведської реформації і Олаф і Лаврентій Петерсон, сини короля в Єребро, обучились правді в Лютра і Мелянхтона і пильно передавали її другим. Подібно великому реформаторови, Олаф пробудив народ гарною бесідою і ревністю, у той час, як Лаврентій, подібно Меланхтону, був учений, задумчивий і спокійний. Обидва відзначалися побожністю, великим богословським знаннем і непохитною відвагою при поширюванию правди. І папісти також не дармували. Католицькі священики підбурювали темний і забобонний народ, і на Олафа Петерсона товпа чисто нападала і він много разів о мало життє не стратив. Однак ті реформатори тішились опікою і обороною короля. В часі пановання римської церкви народ збіднів і терпів від гнету. Він не знав св.

Писання, і так як релігія в него заключалась тільки во внішних знаках і церемоніях, котрі не давали світла їх душі, то він повертав назад до забобонів і обичаїв своїх поганських предків. Край поділився на воюючі партії, безконечна борба котрих ще побільшала нужду. Король постановив запровадити реформацію в державі і церкви, і повитав тих вдібних і сильних помічників в боротьбі проти Риму.

В присутности короля і первих мужів Швеції Олаф Петерсон влучно і уміло боронив реформації, відповідаючи римським борцям. Він обставив при тім, що навчання отпів церкви можуть бути приняті тільки в тім случаю, наколи вони згаджаються з Біблією; що правдиві навчання віри в Біблії обясняються ясним і простим способом, так що всі люде можуть розуміти їх. Христос говорить: "Моя наука не є моя. а Пославшого мене" Йоан. 7: 16) і ап. Навло обясняє, що він би був проклятий, наколи б проповідував друге Євангеліє ніж те, що він прийняв. "Як жеж", говорить реформа-/ тор, "другі можуть подавати догмати які ім подобаються і накладати на них тягар як потрібну річ для спасення?" Він доказав, що декрети церковні не мають ніякого авторитету, коли вони противляться заповідям Божим, і твердив, що великим протестантськім правилом в: "Біблія і тільки Біблія", і воно повинно бути мірилом віри і життя.

Та борба, хоч і відбувалася в порівнанню на незнанім полі битви, показує нам, "якого рода люде були підофіцери і прості жовніри в реформаторській армії. Коли ми звернем свою увагу на головні осередки, як Виттенберг і Цирих, і на такі славні імена, як Лютер, Меланхтон, Цвинґли і Єколампадій, то нам, може бути скажуть, що се були провідники руху, але їх підвладні не такі, як вони. Добре, нехай собі буде. Але звернемся до віддаленої Швеції, від учителів до учеників, і назвем імена Олофа і Лаврентія Петерсонів, і що ж ми находимо? Може необразованих, зворушаючих своїми горячими бесідами народ, сектантів? Но, ні, вони були да-

лекими від того; ми тут видим людей, що знали Слово Боже і знаменито вміли унравляти оружієм, котрим вони обзавелись в оружній палаті Біблії; се були учені богослови, котрі легко справлялись з фальшивими фільозофами і духовенством Риму.

Послідством тої диспути було те, що король Шведський прийняв протестантську віру і невдовзі опісля народне зібраннє перейшло на її сторону. Новий Завіт був переведений Олафом Петерсоном на Шведську мову, а опісля знов обидва браття, на желаннє короля, взялись за перевод цілої Біблії. І так Шведський народ перший раз дістав Слово Боже на своїй рідній мові. Сойм постановив, щоби по цілому краю проповідники виясняли св. Писаннє, і щоби шкільні діти учились читати із Біблії.

Постепенно, але вірно розгонялась темрява заблудження і забобонів благословенним світлом Євангелія. Народ увільнений від римського гнету, прийшов до сили і величія, котрих він перше ніколи не досігав. Швеція сталась твердинею протестантизму. Сто літ пізнійше, в часі грізної небезпеки, той невеликий, до сих пор слабий народ, був одиноким народом в Европі, котрий подав свою помічну спасаючу руку Німеччні в страшній боротьбі підчас трийцітлітної війни. Ціла Північна Европа, здавалось, анов дісталась під тиранію Риму. Се були шведські війська, з помочию котрих Німеччина була в стані відвернути потік римських побід, запровадити віротерпимість для протестантів — Реформаторім і Лютеранів — і знов дарувати свободу совісти краям, котрі прийняли реформацію.

<sup>17</sup> Great Con,-Ukrainian



ГОЛОВА— XIV.

## ПІЗНІЙШІ АНГЛІЙСЬКІ РЕФОРМАТОРИ.

У той час як Лютер в Німеччині отворив народови закриту Біблію, Тиндаль, побуджений Духом Святим, робив те саме в Англії. Біблія Виклифа, переведена була в латинського язика, в декотрих місцях не була зрозуміла. Вона ніколи не була друкована, а ціна писаного примірника була так велика, що тільки немногі, кромі богатих або дворян, могли її мати, і так як церков до того ще сильно переслідувала її, то вона в порівнаню мало була поширена. В 1516 році, оден рік до появлення Лютрових тезісів, Єразм напечатав свої грецькі і латинські видання Нового Завіта. Тепер Слово Боже по перший раз було надруковане в оригиналі. У тому виданию многі заблудження попередних переводчиків були поправлені, і змисл переданий більше ясний. Воно довело многих із образованої кляси до лучшого пізнання правди і надало ділу реформації нову силу. Однак Слово Боже все єще у вищій степени було недоступне для народа. Тиндал мав закінчити начату роботу Виклифа, і дати Біблію своїм землякам.

Як ревний ученик і серіозний глядач правди, він дістав Свангеліє із грецького Нового Завіта Еразма. Відважно проповідував свої переконання, при чим він обставав на тім, щоб всі навчання були порівнювані зі Словом Божим. На [258] заявлення папства, що церков дала Біблію і тільки вона мо же обясняти її, Тиндаль сказав: "Хто ж навчив орла шукати за добичею? І так той сам Бог навчає Своїх жаждущих дітей шукати їх Отця в Його Слові. Не ви дали нам Писаннє, але противно, ви сховали його від нас; ви є ті, котрі палять проповідуючих його, так ви спалили би саме св. Писаннє, наколи б могли". (Д'Обинє, кн. 18, гол. 4).

Проповіди Тиндаля взбудили велике ваінтересовання, і многі принимали правду. Але священики були на сторожі, і як тільки він виїхав із свойого поля, вони старались знищити його роботу погрозами і перекручуваннями. І се ім часто вдавалось. "Що тут робити?" скликнув він. В той час як я сію в одному місци, ворог нищить поле, котре я тільки що оставив. Я не можу бути всюди. О, наколи б у христіян було св. Писаннє на їх рідній мові, вони сами могли би ставяти опір тим фальшивим фільозофам. Без Біблії не можна утвердити людей в правді.

Тепер нові намірення овладіли його душою. Він сказав: "На рідній мові Ізраїля співались псальми в храмі Єгови, чи ж і між нами Євангеліє не може заговорити в анґлійській мові?... Чи ж церква світла, чим в первих часах світания дня?... Доктори і учителі церкви не згаджались між собою. Нарід міг прийти до правди лиш помочию Біблії. У одного таке навчання, у другого — друге... Тепер кождий і зтих учених противиться другому. Як нам відріжнити правдиве від ложного? Тільки помочию Слова Божого". ')

Трошки пізнійше оден учений католицький доктор, начавший з ним спір, скрикнув: "Для нас лучше було б без закона Божого, чим без папського". Тиндал відповів: "Я бриджусь папою зі всіми його законами і, наколи Бог сохранить моє життє, то я, скорше чи пізнійше, добюсь до того, що хлопчина, кетрий погоняє воли в плузі, буде знати більше із св. Писання, чим ви".

1)Д'Обине, кн. 18, год. 4.

Надії Тиндаля, щоб дати народови Біблію в рідній мові, тепер зачали сповнятись, і він сейчас взявся до роботи. Переслідований він мусів покинути свій дім і удався до Лондону, де за якийсь час продовжав свою роботу. Але знов гонення зі сторони папських посіпак змусіли його втікати. Вся Англія, здавалось, була недоступна для нього, і він рішивсь шукати притулку в Німеччині. Тут він розпочав друкованнє Нового Завіта в англійській мові. Два рази робота ся була застановлена, але наколи йому було заказано печатати в одному місті, то він ішов до другого. Вкінци він віїхав до Вормс, де Лютер кілька літ тому назад боронив Євангеліє перед соймом. В тому старінному місті було богато приятелів реформації, і Тиндаль міг продовжати там свою роботу без дальших перешкод. Три тисячі примірників Нового Завіта внет були готові і друге видання послідувало таки єще в тім році.

З великою радістю і витревалістю він далі працював. Хоч анґлійське правительство дуже старанно стерегло своїх портів, Слово Боже все таки ріжними способами дісталось до Лондону, а звідтим поширилось по цілому краю. Одного разу епископ Дургемський закупив цілий запас Біблії у одного книгопродавця, бувшого приятеля Тиндаля, щоб знищити її, в тім сильнім переконанню, що тим пошкодить ділу. Але противно сталося, бо ті гроші послужили на закупно матеріялів до нового і луччого видання, а без того не можна було сего зробити. Коли Тиндаля опісля арештували, то його хотіли випустити на волю, але під тим услівєм, щоби віп видав імена тих, котрі помогли йому грішми в друкованю його Біблії. Він відповів, що найбільше причинився до того епископ Дургемський, бо добре заплатив за книги, так що він сміло міг дальше провадити своє діло.

Тиндаля віддали в руки його ворогів і він кілька місяців пересидів у вязниці. Наконець він засвідкував свою віру мученичою смертю. Але оружів, приготовленне ним, приспо-

собляло других борців провадити війну далі в протягу всіх віків аж до нинішного дня.

Латимер з катедри зажадав, щоб Біблія читалась в рідній мові. "Автором св. Писання", говорйв він, "с Сам Бог, і се Писанне бере участь в могучости і вічности автора його. Не ма ні короля, ні цара, котрий не був би обовязаний слухати його. Не будем ходити манивцями, але по простій дорозі Слова. Нас се нічого не обходить, що зділали батьки, але що вони повинні були зділати".

Барнес і Фрайт, вірні приятелі Тиндаля, взялись до оборони правди. Браття Рідліс і Кранмер послідували за ними. Провідники анґлійської реформації були люде образовані, і римська церква високо почитала більшість із них задля їх ревности і побожности. Їх супротивленнє папству було вислідком сього, що вони пізнали заблудження святого престола. Їх знакомство з тайнами Вавилона придавало їх свідоцтвам ще більшу силу.

Латимер говорить: "Чи ви знасте, хто с найбільше ревним пралатом в Англії? Ви цікаві знати, отже я вам скажу: се діявол. Він ніколи не виходить із свойої дієцезії, і ви ніколи його не застанете, щоб він нічого не робив. Шукайте його, коли хочете, він завсігди в дому, він все за плугом. Він ніколи не в безпечним, за те я вам ручу. Де чорт живе, там проч з книжками, а подавайте лиш свічки; проч з Біблією, а пацьорки сюди; проч зі світлом Євангелія, а високі воскові свічки сюди, навіть в ясне полудне; проч з хрестом Христовим, а най жиє чистилище, очищаюче кешені вірників; проч ві всім тим, чим можна одіти нагих, бідних і хромих, давайте сюди украшення для образів і сорокате вбранне для дерева і каменя; проч з Богом і Його святим Словом, а давайте сюди перекази, людські собори і засліпленого папу! О, наколи б наші пралати були так охочі до сіяння доброго верна, як чортяга сіє приліжно всяку полову!"

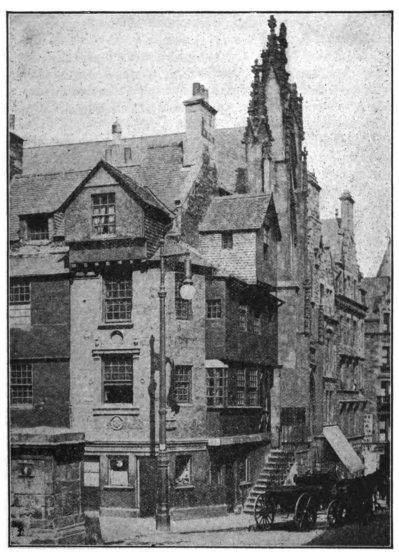
Велике правило піддержуване тими реформаторами було

те саме, якого держались Вальденці, Виклиф, Іван Гус, Лютер, Цвинґли і їх співробітники, а іменно Божеський авторитет і сила св. Писанн, як мірила для віри і життя. Вони відкидали авторитет, присвоєний папою, соборами, отцями, царями, щоби управляти совістю в ділах релігії і віри. Віблія служила для них правилом життя і на її вони звертали всякі навчання і права. Віра в Бога і Його Слово піддержувала тих святих мужів, коли вони жертвували своїм життєм на кострі. "Не упадай духом", сказав Латимер свойому співмученику, коли полумя стало заглушати їх голоси, "ми сьогодні запалимо в цілій Анґлії таке світло, котре, як я надіюсь, Божію милостю ніколи не погасне".

- В Шкоції посіяне зерно правди Колумбіяном і його співробітниками, ніколи цілковито не могло бути загашене. Сотки літ після того, як анґлійські церкви піддались Римови, шкотські церкви піддержували свою свободу. Але в дванайцятому віці папство однако стало тут твердою ногою, і в ніяким краю воно не мало більшої власти. Ніде темрява не була густійшою. Але все таки лучі світла проникали скрізь темряву, щоби побачити світаннє дня. Лоларди, котрі приходили з Анґлії з Біблією і наукою Виклифа, зділали богато, щоб піддержати євангельське знанне, і кождий вік мав своїх свідків і мучеників.

На початку великої реформації твори Лютра і Новий Завіт Тиндаля появились в англійській мові. Незамічені папською врархією ті німі вістники переходили гори і долини, всюди запалюючи походню правди, котра мало що не погасла в Шкоції, і обернула в ніщо все те, що Рим ділав в протягу чотирох віків, щоб здавити її.

Тоді кров мучеників придала тому рухові нову побуджаючу силу. Напські провідники, видячи, що їм грозить небезпека, осудили на спаленє декотрих із найбільше учених і шляхотних синів Шкоції. Але тим вони лиш поставили пульпит, з котрого слова умираючих мучеників чути було далеко,



Дім Нокса.

[263]

наповняючи серця народа непохитним наміренням скинути окови Риму.

Гамилтон і Вишарт, князівського роду і характеру, і велике число їх учеників повмерали на кострі. Але від горючого костра Вишарта вернувся оден, котрого огонь не міг змусіти, щоб замовчав і котрий з Божою помочію нарешті положив конець папській єрархії в Шкоції.

Йоан Нокс відвернувся від переказів і містицизма церкви, щоби жити по правді Слова Божого, і навчання Вишарта зміцнили його намірення оставити Рим і прилучитися до переслідуваних реформаторів.

Примушений своїми приятелями прийняти обовязок проповідника, він дрожав перед такою відвічальністю, і тільки після днів уєдинення і болючої боротьби з собою, він взяв на себе сей обовязок і він сповняв його з непохитною рішучостію і сталою відвагою аж до кінця свого життя. Сей чистосердешний реформатор не боявся з ніким стати лицем в лице. Палавший кругом него огонь мучеництва послужив тільки для того, щоби єще більше побудити його ревність. Хоч тиранський меч висів над його головою, але він стояв твердо, і на право та на ліво завдавав удари; щоби знищити ідолослуженнє.

Коли його привели перед Шкотську королеву, в присутности котрої ревність многих протестантських провідників остивала, Йоан Нокс неустрашимо свідкував в користь правди. Його не можна було підкупити лестю і погрози не страшні йому були. Королева обвиняла його в среси. Вона казала, що він навертає народ на віру, заказану державою, і тим способом нарушує заповідь, котра наказує підвладним слухати своїх князів. Нокс з твердістю відповів:

"Так як правдива релігія не походить ні від князів, яі від яких-нибудь других авторитетних осіб, але тільки від вічного Бога, то піддані не є обовязані в справах віри слухати князів. Часто трапляється, що князі у відношенню до правдивої віри сами не є свідомі. Наколи б усе сімя Авраамове

послідувало вірі Фараонів, підданими котрих вони були через довгий час, яка віра, осміляюсь запитати вас, пані, була би тепер на світі? І наколи б в часі апостолів всі прийняли релігію римських кесарів, скажіть ласкаво, пані, яка віра була б тепер на землі-... І так, милостива пані, ви можете видіти, що піддані не є обовязані визнавати віру своїх князів, хоч ім і заповідано оказувати ім послушенство.

Тоді Марія відповіла: "Ви толкуєте св. Писаннє на оден лад, вони (римські учителі) на другий, кому же я повинна вірити і хто має бути судією-"

"Ви повинні вірити Богу, Котрий ясно говорить у Свойму Слові", відповів реформатор, "а дальше того, чому учить Слово Боже, ви не повинні вірити ні тому, ні другому. Слово Боже є ясне само в собі, а наколи який-нибудь стишок не є ясний, то Святий Дух, ніколи не спротивляючийся собі, обясняє його в иншім місці, так що не може бути ніякого сумніву, хиба тільки для тих, котрі уперто держаться свого неуцтва".

Такими були правди, які безстрашний реформатор, наражаючий своє життє на небезпеку, виявляв в присутности королеви. З тою безстрашною відвагою він придержувався своїх наміреній, молився і провадив війни Господні, аж доки Шкоція не була свобідна від папства.

В Анґлії запровадженнє протестантизму, як національної реліґії, зменшило, але не цілком застановило переслідовання. Хоч люде покинули деякі навчання Риму, але все таки задержали деякі формальности його. Єрархія папства була змінена, але на єї місце головою церкви був вибраний король. Богослуженнє все єще далеко було від чистоти і простоти Євангелія. Велике правило віротерпимости єще не понятне було. Хоч страшні жорстокости, котрих Рим уживав проти єреси, тільки часами практикувались протестантськими володарями, однак личні права кождого покланятися Богови так, як йому його совість наказує, не були признані. Від всіх

вимагалось приняття науки і заховання церемонії, котрі були приписані пануючою церквою. А ті, що инакше думали, були в більшій або меншій степени переслідовані в протягу соток літ.

В сімнайцятому віці тисячі проповідників були звільнені зі служби. Тим людям під угрозою більших грошевих кар, тюрми і вигнання було заказано ходити на які-нибудь инші релігійні зібрання, з виїмкою тих, котрі були признані церквою. І ті вірні душі, котрі не могли вздержатися помолиться Богу після свойої совісти, мусіли укриватися по ріжних темних місцях, вертепах і лісах. В скритій від людських очей лісній глуші, в храмі, котру сам Бог побудував, сходились ті розпорошені і переслідувані діти Божі, щоби в молитві і славословії виливати свої серця. Але помимо всяких пересторог многі із них потерпіли за свою віру. Тюрми були пере-Родини були розбиті і многі зістали виселені до чужих країв. Однак Бог був зі Своїм народом і переслідованне не могло змусіти їх, щоб замовчали свого свідковання. Многі із них забрались до Америки і там вони поклали підвалину державної і релігійної свободи, котра сталась твердинею і славою того краю.

Знов, як за часів апостольських, переслідованнє послужило для успіха вангелія. В страшній вязниці, що находилась під землею, переповненій злодіями і людьми зіпсутими морально, Іван Буніян вдихав воздух самого неба і тут він написав свою книжку про подорож паломника із країни знищення до небесного міста. За двіста років той голос з проникаючою душу силою говорив до людських сердець із тюрми в Бедфорді. Буніяна "Паломництво" і "Велика милість для найбільшого із грішників" напровадили чимало заблудших душ на дорогу життя.

Бакстер, Флавел, Аллейн і другі мужі, талановиті, обравовані і глубоко релігійні, взялись за оборону віри. Робота, котру звершили ті викляті могучими сего світа вигнанці, ніколи не пропаде. "Жерело життя" і "Метода ласки" Флавела навчили тисячі людей, як віддати свої душі в опіку Христу. "Навернений духовник" Бакстера був благословенням для многих, котрі желали оживлення діл Божих, і його "Вічний упокій святих" зробив своє діло, даючи многим душам упокій, котрий "для народу Божого єще остається".

Сто літ пізнійше, в часі густої духової темряви, появились Вайтфілд і браття Веслеї світочами Божими. В часі поновлення державної церкви англійський народ дійшов до релігійного упадку, котрий тільки мало відріжнявся від поганства. Природна релігія тільки і занимала духовенство і ціле їх богословє основувалось на такій же релігії. Вищі кляси народа висмівали побожність і навіть тим чванились, що вони стоять вище так званого фанатизма. Низша кляса знов була страшно темна, а церква не мала ні відваги, ні віри далі піддержувати упавше діло правди.

Ясно виложене Лютром учениє великої правди про оправдання через віру зовсім щезло із виду, і римське правило уповання на добрі діла для достиження спасення заняло його місце. Вайтфілд і браття Веслеї, бувши членами державної церкви, хотіли дуже доступити ласки Божої. Їх навчали, що її можна дістати добродійним життєм і заховуваннєм релігій- них приписів.

Одного разу Карло Веслей заслаб і думав, що вмре. Тоді його поспитали, що він робив, щоб заслужити собі на вічне життя? Його відповідь була: "Я старався як найліпше служити Богу". Коли його приятель, задавши йому се питаннє, здавалось, не був вдоволений тою відповідю, Веслей подумав: "Що! Чи мої старання не в достаточною підставою для мойої надії? Чи він думає обрабувати мене із моїх усиловань? Та ж в мене не ма нічого иншого, на що я міг би уповати". Така була велика темрява, котра панувала над церквою, заслоняючи примиреннє, нозбавляючи Христа Його

слави і відвертаючи людські душі від їх одинокої надії на спасенне — крови роспятого Спасителя.

Веслей і його співробітники прийшли до того переконання, що правдива реліїгія повинна мати своє місце в серці, і що закон Божий приміняється так до думок, як і до слів і Так як вони пізнали конечність святости серця і лілання. внішного поведення, вони серіозно стремились до відновлення свойого життя. Самим приліжним стараннем разом з молитвою, вони старались перемогти зло в свойому характері. Вони провадили житте самовідречення, любви і покори, заховуючи з більшою строгістю і точністю всяке правило, когре, здавалось, могло помогти ім достигнути найбільше желаємої тої святости, котру може дати тільки ласка Божа. Але вони не достигли ціли, до котрої стремили. Даремні були їх старання увільнитися від осудження гріха і зломити його силу. Се була та сама борба, котру перебув Лютер в своїй колії в Єрфурт. Се було те само питанне, котре мучило його душу: "Але як оправдаесь чоловік перед Богом?" (Йова 9:2).

Майже зовсім загаслий огонь Божеського світла на вівтарах протестантизму знов повинен був запалитися походнею, котру вже давно переказали Чешські христіяне. Після реформації римські шайки потоптали протестантизм в Чехах. Всі, котрі не хотіли відречися від правди, мусіли втікати. Декотрі із тих бігців найшли притулок в Саксонії, де вони задержали стару віру. І від нащадків тих христіян світло дійшло до Веслея і його співробітників.

Після того як Іван і Карло Веслеї зістали вже проповідниками, їх вислано до Америки, як місіонерів. На пароході, на котрім вони їхали, було товариство Моравських братів. Тоді на морі зірвалась страшна буря, і Іван Веслей, видячи смерть перед очима, не був певний, чи він примирився з Богом. А знов противно тому ті німецькі браття заховувались зівсім спокіно, що його дуже се здивувало.

Він сказав: "Я уже давно придивляюсь їх спокійному і

серіозному поведенню. Про свою покору вони постоянно свілкувли тим, що сповняли для других подорожних ті низькі услуги, на котрі не пристав би ні оден англієць. І за те вони не жадали ніякої нагороди, кажучи, що се вистачить для їх гордого серця, і що їх Спаситель ще більше для них зділав. І кождий день давав ім нову спосібність показувати свою покору, котра нікому не шкодила. Коли їх тручали, били або кидали до землі, вони знов піднимались і відходили спокійно. не кажучи ні слова. Тепер була нагода випробувати їх, чи свобідні вони є від страху, так як від гордости, гніву і мести. Підчас співання псальмів, котрими вони починали їх Богослужение, велика і страшна морська филя заляла корабель, поломала машти, і вода дісталась навіть до середини корабля, що, здавалось, всіх затопить. Англійці настрашились і зачали кричати і вискати. А Німпі спокійненько співали собі даль-Після того я запитав одного із них, говорить Веслей: .. Чи не боялись вони?" А він відповів: "Слава Богу, ні". Я знов запитав: "А ваші жени і діти не бояться?" Він знов коротенько відказав: "Ні, наші жінки і діти не бояться вмерати".

Прибувши до Савани, Веслей перебував якийсь час у Моравсъких братів, і їх правдиве христіянське життє зробило на нього глибоке вражінне. Про одно їх Богослуженне, котре зівсім противилось бездушної формальности анґликанської церкви, він писав: "Велика простота і торжественність примусіла мене забути за час минувших сімсот літ, і я уявив собі, що находжусь на зібранню, де не ма ні формальностий, ні держави, але ап. Павло, наметник, або Петро, рибак, ведуть провід в присутности св. Духа і сили".

Коли повертав до Англії, він набрав від Моравських братчиків більше ясного поняття про Біблійну віру. Він переконався, що упованнє на свої власні діла для спасення душі він повинен лишити, а надіятись лиш на "Агнця Божого, що бере на себе гріхи світа". На одному зібранню, устроєнім Моравськими братями в Лондоні, прочитано зізнаннє Лютра,

в котрому говориться за переміну, визвану Духом Божим, в серці віруючого. Коли Веслей се почув, то віра запалилась в його власній душі. "Я почув в свойому серці якусь дивну теплоту", сказав він. "Я почув, що я задля свого душевного спасення надіявсь на Христа і тільки на Христа, і я був певний, що він освободив мене від гріхів і спас мене від закона гріха і смерти".

Підчас тяжкої і безуспішної боротьби, в протягу довгих літ — літ строгого відречення, докорів і пониження. Веслей постоянно стремів до своєї ціли, — шукаючи Бога. Тепер він знайшов його і бачив, що милость, котру він старався добути постом, молитвою, добродійностю і самовідреченням, є свобідний дар "без гроший і даром".

Раз утвердивши свою віру, вся його душа горіла желаннем всюди поширяти пізнанне чудного Євангелія свобідної милости Божої. "Цілий світ є моя парафія", сказав він, і де би я не находився, моїм святим обовязком є — проповідувати радісну вість спасення".

Він провадив далі строге і самоодреченне життє, котре уже тепер було не основою віри, але вислідком, не кореньом його святости, а плодом. Милість Божа в Христі є підставою надії христіянина, і та милість показується в послусі. Життє Веслея було посвячене великій правді, котру він набув — праведність через віру в приміряючу кров Христа і відроджаючу силу Святого Духа, котра виражається в життю по приміру Христа.

Вайтфілд і оба браття Веслеї були підготовлені для свого діла продовжаючими і глибокими личними переконаннями свого власного безнадійного положення; і щоби вони могли, як добрі воїни Христові, переносити трудности, вони були виставлені на насмішки, погорду і переслідовання в університеті і тоді, коли вступали в стан духовний. Їх і ще других, що з ними приставали, називали безбожні студенти-товариші, "методистами", іменем, котре нині почитається яко одно в великих христіянських товариств в Анґлії і Америці.

Як члени англіканської церкви, вони дуже тримались внішних форм Богослуження, але Господь в Свойому Слові показав ім далеко вищий примір. Святий Дух побуджав їх до проповідування Христа, Роспятого. Сила Всевишня помагала їх роботі. Тисячі переконувались і дійсно навертались. Треба було боронити тих овець перед хищними вовками. Веслей і не думав про те, щоб закладати нове товариство, але він прилучив їх до союза, так званого "Методиський Союз".

Дивним і визиваючим було супротивленнє, котре ті проповідники стрітили зі сторони державної церкви, але Бог у
Своїй премудрости управляв подіями так, що реформація могла начатися таки в самій церкві. Наколи б вона явилась
ізвні, вона не проникла би туда, де вона дуже потрібна. Так
як призвані проповідники були синами церкви і працювали
на лоні церкви, всюди, де тільки була нагода, то правда найшла доступ там, де в другим случаю двери остались би запертими перед ними. Многі із духовенства, пробуджені із свойої моральної спячки, зділались ревними проповідниками
в своїх власних приходах. Церкви окаменіли в свойому формализмі, знов зажили духовним життєм.

За часів Веслея, як і у всіх віках історії церкви, мужі з ріжними здібностями робили свою роботу. Вони не гордились у всіх точках свого навчання, але всі були побуджені Духом Божим, і ішли до одної ціли, щоб як найбільше навернути душ до Христа. Одного разу зайшло якесь непорозуміннє між Вайтфільдом і обидвома браттями Веслеями, і здавалось, що вже розійдуться, але що вони в школі Христовій навчились покори, то їх погодила взаїмна христіянська любов. Вони не могли тратити часу на диспути тоді, коли всюди повно гріху і заблудження було і грішники стояли над пропастю.

Слуги Божі ішли по тернистій дорозі. Люде впливові і

образовані сильно противилися ім. По якімсь часі пізнійше многі із духовенства виступили ворожо проти них і двері церкви заперлись для правдивої віри і для тих, котрі проповідували її. Осудженнями із катедри духовенство побудило темряву, неуцтво і несправедливість. Нераз Іван Веслей уратував своє життє тільки завдяки чудесної Божеської милости. Одного разу коли розгнівана товпа загрозила йому і не було куди втікати, ангел в людським тілі підійшов до него, товпа відступила і слуга Божий неушкоджений вийшов з місця небезпеки.

Про свое спасение від гніву товпи в одному місци Веслей оповідає слідуюче: "Підчас коли ми, спускаючись по гірській ховзькікій стежці, ішли до міста, многі хотіли конче повалити мене, думаючи, що наколи раз упаду, то більше не встану. Але я ані раз не упав і навіть не поховзнувся, заки не увільнився із їх рук. Хоч многі пробували схватити мене за ковнір, або за одежу, щоби потащити мене на долину, але вони не могли зробити сего; тільки одному удалось моцно злапати мене за кешеню мойої загортки, котра і осталася в його руках, але друга кешеня, в котрій находився грошевий банкнот, була відорвана тільки до половини. Тугий чоловік, ідучи зараз ва мною, нераз хотів ударити мене тяжкою дубиною, і наколи б він тільки раз мене ударив, то вже було б по мені. Але се йому не вдалось, і сам не знаю як, бо я сам не міг рушити ні правою, ні лівою рукою. Другий знов кинувся на мене із товпи і, піднявши руку, щоб ударити нею, але нараз опустив її і тільки погладив мене по голові, сказав: "Яке мягоньке волосє в нього!"... Самі перші, серця котрих були навернені, були мійські герої, що при кождій нагоді ішли напереді товпи, а оден в них був силач, що в медведями боровся по публичних вагородах.

"Як Господь постепенно приготовляє нас для звершення Його волі! Два роки тому назад кусник цегли досягнув моїх плечей. Се було в оден рік пізнійше, як я дістав каменем межи очі. Минувшого місяця я дістав оден удар, а сьогодні вечером два: оден, коли ми входили до міста, а другий, вп-ходячи з міста, але вони були не значні тому, що, хоч оден чоловік зі всей сили ударив мене в грудь, а другий по губах, так що сейчас бухла кров, то я все таки не почув майже ніякого болю ні від першого, ні від другого удару, так як би мене хто соломою діткнувся".

В тих часах методисти як народ, так і проповідники були висмівані і переслідовані, так від членів церкви як і від явних безбожників. Їх водили по судах, котрі тільки так для ока називались, бо в тих часах справедливости в судах не можна було найти. Часто вони терпіли від насилія своїх гонителів. Товпа ходила від хати до хати і нищила домашне майно, заберала всьо, що хотіла, зневажаючи в брутальнчй спосіб мужів, жінок і дітей. В декотрих случаях роблено оголошення, в котрих запрошувалось охочих для вибивання вікон і погрому домів, щоб явились в означений час на призначене місце. Таке явне нарушеннє так людських, як і Божих законів допускались без всякого замічання. Систематично переслідували людей, котрі провинились хиба лиш тим, що навертали грішників на дорогу святости.

Що до обвинення, зверненого проти него і його сторонників, Іван Веслей сказав: "Декотрі заявляють, що навчання тих мужів ложні, обманчиві і фанатичні; твердять, що вони нові і дотепер нечувані, і називають їх квакерством, фанатизмом і папством. Всі ті твердження не мають найменшої підстави, так як подрібно було доказано, що всяка галузь того навчання цілком сходиться з наукою св. Писання, як воно толкується нашою власною церквою. Тому воно не може бути ні ложним, ні обманчивим, наколи, розуміється, св. Писання правдиве. "Другі знов кажуть, що їх навчання занадто строгі, що вони роблять дуже вузьку дорогу до неба, і се поправді є тільки одинокі закиди, що служать за підставу тисячам другим, котрі показуються в ріжній формі. Але чи роб-

<sup>18</sup> Great Con.-Ukrainian

лять вони вузшу дорогу до неба, як нам Господь і апостоли се робили? Чи навчання їх є строгійше, чим навчання Біблії? Зверніть лиш увагу на декотрі біблійні тексти: "Люби Господа Бога твого всім серцем твоїм, і всією душею твоєю, і всією силою твоєю, і всією думкою твоєю, та ближнього твого, як себе самого" ) "За всяке пусте слово, яке говорити муть люде, дадуть одвіт суднього дня". ) "Оце ж, чи то істе, чи що инше робите, все на славу Божу робіть". (1 Кор. 10: 31).

Наколи їх навчання строгійші, то вони винуваті, але ви совістно переконані, що воно так не є. І хто може бути менше точний на одну йоту, щоби не перекручувати Слова Божого? Чи може бути вірним який-нибудь доморядник Божеської тайни, наколи зміяняє яку-нибудь часть Божеського обіта? Ні, він не може нічого змінити, нічого змягчити, він мусить обявити всім людям: "Я не можу перемінити св. Писання так, щоб вам подобалося. Ви мусите прийняти його так, як воно є, а инакше то пропаде". От загальне популярне нарікання: "немилосердні люде". В якому відношенню? Чи вони не кормлять голодних і не одівають нагих? Ні, се не в тім річ, але вони так жорстокі у своїх судженнях, що думають, що ніхто не може бути спасеним тільки ті, котрі ділають все тільки після свойої власної волі.

Духовний упадок в Англії до появлення Веслея спричинений був антиномічним (протизаконним) навчанням. Многі були тої думки, що Христос зніс моральне право, і христіяне для того не повинні держатися його, і віруючі увільнені є від "рабства добрих діл". Другі знов, хотя і признавали вічне значіннє закону, твердили, що проповідники не потрібують говорити людям, щоб придержувалися його приписів, бо ті, що їх Бог призначив для спасення, "помочию крепкого побудження Божої милости нехай вправляються в побожности і добродійности", а знов ті, котрих Бог призначив на вічну погибель, "не мають тої сили, щоб сповняти закон Божий".

<sup>2</sup>).Iyka 10: 27.

<sup>а</sup>)Мат. 12: 36.



А инші знов твердили, "що вибрані не можуть втратити ласки Божої ані бути позбавленими Божої опіки, і приходили ще до більше поганого заключення, бо говорили, що,, безбожні діла, що вони роблять, в самій річи не є грішні, і на них не треба зважати, як приміром проступок закону, і що в наслідок того вони не потрібують ні сповідатися, ні каятися за гріхи". Тому вони заявляли, що навіть найтяжший гріх, котрий "взагалі вважаєся за найбільший проступок закону, в очах Божих не є гріхом", єсли він звершений є одним із Його вибраних, "бо він не міг зділати нічого такого, щоби Богу не подобалося або противилося законови Його".

Се чудовищне навчание в дійсности є те саме, що і пізнійша наука учителів народу, або богословів, що не ма ніякого Божого закону, щоб служило мірилом праведности, але мораль витворює сама суспільність і зміняє її після обставин. Всі ті думки внушені одним і тим самим могучим духом, котрий навіть серед безгрішних мешканців небесних начали свою роботу, щоби зломити справедливі ограничення закона Божого.

Навчання, що Божеське предвічне призначеннє незмінно усталює людський характер, довело многих до того, що відкинули закон Божий. Веслей відважно виступав проти заблудження Антиноміцьких учителів, доказуючи, що навчання, котре провадить до Антиномизму, противиться св. Писанню. "Бо явилась благодать Божа спасаюча всіх людей". "Бо так хоче Спаситель наш Бог, щоби всі люде були спасені і достигли пізнання правди. Во оден є Бог, оден і посередник між Богом а чоловіком, чоловік Христос Ісус, що дав Себе на викуп за всіх". (Тим. 2: 3-6). Дух Божий дається кождому свобідно, щоби він покористувався ним, як средством спасення. Таким способом Христос є "світло правди, що просвічує кожного чоловіка, що приходить на світ". (Йоан. 1: 9). Люде не спасаються тільки тому, що не хочуть прийняти дар

У відповідь на твердженне, що зі смертію Христа приписи десять заповідий (декалог) разом з церемоніяльним законом зістали усунені, Веслей сказав: "Моральний закон, котрий міститься в десяти заповідях і впоюваний пророками. Христос не усунув. Він не прийшов на те, щоб знівечити яку нибудь часть із него. Се є той закон, котрий ніколи не може бути знівечений, він стоїть твердо, як вірні свідки у небі... Він на початку світа не був написаний на камяних таблицях. але в серці кождого із синів чоловічих, коли вони вийшли із рук Бога-Творця. І хоч сей закон, написаний рукою самого Бога, почасти вістав стертий гріхом, але все таки він не в підковито вимазаний, єсли до нинішного часу задержадось в нас пізнанне добра і зла. Кожда найменша часть того закону остаеться в силі для всіх людей і по всі віки, бо він не зависить ні від місця, ні від часу, але від характеру Божого і людського і їх незмінних відношень оден до другого.

"Не нарушити прийшов я, але сповнити"... Без сумніву Він тут хоче сказати (відносно до того, що було і буде): Я прийшов, щоби запровадити закон в його цілости помимо всякого людського толковання. Я прийшов вповнні і ясно освітити все, що в ньому коли-нибудь було темно і неясно; Я прийшов обяснити правдиве і повне значіннє кождої частки його; ширину і довжину і всьо значіннє всякої заповіди, що міститься в ньому, як і високість і глубину і показати найбільшу чистоту і духовність його у всіх галузях його".

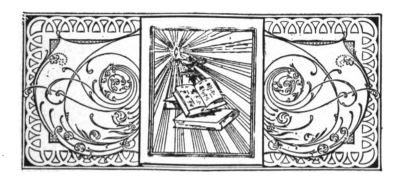
Веслей проповідував цілковиту згоду між законом і Євангелієм. Тому між законом і Євангелієм заключається така тісна звязь, яку тільки можна представити собі. З одної сторони закон постоянно приготовляє дорогу і показує на Євангеліє, з другої сторони Євангеліє постоянно доводить нас до більше точного сповнення закону. Закон, приміром, жадає від нас, щоб ми Бога і ближнього любили і були покірними, лагідними і святими. Ми знаєм, що ми не є спосібними до того, навіть що се неможливе є для людей, але ми бачимо обітовання Божі, посредством котрих Він хоче дати нам ту любов і зробити нас нокірними, лагідними і святими; ми принимаєм се Євангеліє, ту веселу новину; нам дається вона після нашої віри, і праведність закону сповняється в нас через віру в Ісуса Христа".

"Більші вороги Євангелія Христового", говорить Веслей, "в ті, котрі явно і отверто зле говорять про закон і судять закон, навчаючи людей не тільки нарушати, одміняти і усувати вобовязання не тільки одної заповіди, більшої, чи меншої, але вломати всі заповіди від разу. А що найбільше дивним є, то се, що ті, котрі ідуть за тою наукою, дійсно вірять, що вони почитають Христа тим, що відкидають Його закон і думають прославити Його діло, у той самий час як вони нівечать Його начку. О. так, вони почитають Його як той Юда, коли говорив: "Радуйся, Учителю, і поцілував Його". І тепер Він може запитати кождого із них: "Цілуваннем зраджуєт Сина чоловічого?" Усунути легкодушним способом яку-нибудь часть закона під предлогом, що тим помагається ділу Євангелія, є те саме,, що і зрадити Його цілуваннєм, або говорити про Його кров, а позбавити Його корони. В дійсности кождий в винуватий, хто яким нибудь способом посередно або безпосередно усуває на бік послушенство, або хто проповідує Христа у той спосіб, що нівечить або ослабляє хоч би і одну з найменших заповідий Божих".

Тим, котрі твердять, що "проповідь Євангелія відповідає всім цілям закона", Веслей відказав: "Ми сего зовсім не признаєм. Се не відповідає навіть найбільше потрібній ціли закона, а іменно показати людям гріх і пробудити тих, котрі все єще спять на краю погибели". Апостол Павло говорить: "Законом пізнається гріх", і "не перше, чим чоловік дійсно пізнає вину своїх гріхів, він може почувствувати правдиву потребу примиряючої крови Христа"... "Як і наш Спаситель Сам говорить: "Здоровим не треба лікара, але хорим". Тому нерозумно було б кликати лікара до здорових людей, або

до таких, котрі лиш так уявляють собі, що вони хорі є. Їх найперше треба переконати, що вони хорі є, инакше вони не подякують вам за ваш труд. Також нерозумно є вдаватись до Христа тим, котрих серця не є сокрушені".

І так Веслей, проповідуючи Євангелів про ласку Божу, старався подібно свойому Господеви, "возвеличити і прославнти закон". Він сповняв совісно вложену на нього Богом роботу, і чудесні були послідствія, котрі він міг бачити. При кінци його довгого життя— бо йому було вісімдесять літ, — число його дійсних сторонників було повище пів міліона душ. Але множество, котре завдяки його діяльности і чистоти життя, було спасено від погибели і упадку гріховного для більше взнеслого і чистого життя, і число тих, котрі набрали через його навчання більшого досьвіду, ніколи не буде знане, доки ціла родина відкуплених не збересь у царстві Божому. Життє Веслея є для кождого христіянина неоціненим приміром. О, наколи б тільки віра і покора, невгасаюча ревність, самоодреченнє і вірність того слуги Божого відбилась в церквах нинішного часу!



## $\Gamma \ 0 \ J \ 0 \ B \ A - XV$ .

## БІБЛІЯ І ФРАНЦУСЬКА РЕВОЛЮЦІЯ.

В шіснайцятому віці реформація, даюча народови откриту Біблію, старалась проникнути у всі краї Европи. Декотрі народи з радістю витали її, як небесного післанника. В других знов краях папству вдалось не допустити її до народу і світло Біблійного пізнання зі своїм облагородняючим впливом було майже зівсім виключене. В одному краю хоч і світло дісталось там, однак "темрява не обняла його". Сотки літ правда і заблудженнє боролись за нершенство, і правда була вигнана. "Сей же єсть суд, що світло прийшло на світ, а полюбили люде темряву більше ніж світло". 1) Народ, повіставлений сам собі, мусів збирати те, що посіяв. Народ погордів даром благодати Божої, і лишився без повздержую чого впливу Його Духа. Злу дозволено було дозріти, і цілий світ побачив опісля плоди добровільного відкинення світла.

Боротьба проти Біблії, котра велась у Франції за час многих віків, достигла вищої степени підчас революції. Той страшний вибух спричинений був заказаннєм св. Писання Римом. Се був найліпший доказ того, до чого провадить папська политика. Се були наслідки тої науки, котрій около тисячі літ потакувала римська церква.

Заказанне св. Писання в часі пановання папської єрархії було заповіджено пророками, і автор Одкровення також

1) Hoan. 3: 19.

[279]

вказує на страшні наслідки, котрі настануть, іменно у Франції, з причини пановання "чоловіка гріха".

"Ангел Господній сказав: "І топтати муть город святий, місяців сорок і два. І дам двом моїм свідкам, і пророкувати муть, днів тисячу двісті шістьдесять, з'одягнені у веретища. А коли скінчать свідкуваннє своє, то звір, вийшовши з безодні, заведе з ними війну, і побідить їх, і повбиває їх. І трупи їх будуть на вулицях великого города, що зоветься духовно Содома й Єгипет, де і Господь наш розпятий. І ті, що домують, і веселити муться; і дари посилати муть один одному; бо сі два пророки мучили домуючих на землі. А після трьох і пів дня дух життя від Бога зійшов на них, і вони встали на ноги свої, а великий страх напав тих, що виділи їх". (Одкр. 11: 2-11).

"Сорок два місяці" і "тисячу двісті шістьдесять днів", про котрі тут споминається, є одно і те саме. Се с той час, в котрому церква Христова була угнітана Римом. 1260 літ папьської єрархії начались в 538 році по Р. Хр. і тому повинні скінчитися в 1798 році. В тім часі французська армія увійшла до Риму і забрала в полон папу, котрий опісля умер на вигнанню. Хоч невдовзі потім зістав вибраний новий папа, але папська єрархія вже ніколи більше не мала тої власти, яку мала до того часу.

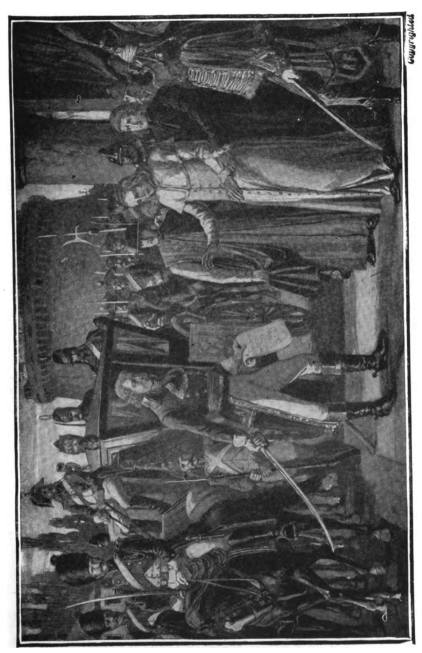
Гонення церкви не продовжались за цілий час 1260 літ. Із милосердія для Свого народу Бог скоротив час їх огняного досвідчення. В свойому пророцтві про "горо днів", котре має постигнути церкву, Спаситель говорить: "І коли 6 тих днів не вкорочено, то жадне б тіло не спаслося; тільки ж задля вибраних укорочені будуть дні тиї". ") Завдяки впливовій реформації переслідованням прийшов конець в1798 році.

Що торкається двох свідків, то пророк говорить: "Се дві оливині і два свічники, що перед Богом землі стоять". ") Псалмист говорить: "Слово твоє світильник перед ногами моїми, і світло на стежці моїй". (Псал. 119: 105). Обидва ті

<sup>2</sup>) Мат. 24: 22.

\*)Одкр. 11: 4.





[281]

свідки представляють Писання із Старого і Нового Завіту. Обидва важні свідоцтва походження і вічности закону Божого. Обидва у той час свідкують про плян спасення. Символи, жертва і пророцтва Старого Завіту вказують на Грядущого Спасителя. Євангеліє і послання Нового Завіту говорять про Спасителя, котрий прийшов іменно у той спосіб, як про Него наперед сказано в символах і пророцтвах.

"І пророкувати муть днів тисячу двісті шістьдесять, з'одягнені у веретища". Більшу часть періоду того свідки Божі оставались в потемках. Папська власть старалась скривати від народа слово правди і представляла йому фальшивих свілків, котрі збивали їх свідоцтва. Коли Біблія була заказана церковним і світським авторитетом, коли свідкуваннє єї перекручувалось, і старались всіми силами призвати всяких крутіїв, хоч би навіть самих чортів, щоб відвернути душу народа від неї, коли ті, що осмілялись проповідувати єї святі правди, були гонені, зраджувані, замикані в темницях, убивані вадля їх віри, або примушені втікати і критися в недоступних горах і печерах — тоді свідки пророкували "з'одягнені у веретища". Але помимо того всього, вони продовжали свої свідкування за цілих 1260 років. В самиї темниї віки находились мужі, що любили Слово Боже і ревнували за його честь. Тим вірним слугам дана була мудрість, сила і власть ва цілий той час проповідувати правду Божу. "Але коли хто схоче з'обідити їх, то огонь вийде з уст їх, і пожере ворогів їх: і коли хто схоче з'обідити їх, то і він мисить так бути вбитий". 1) Не можна безкарно топтати ногами Слово Боже-Значінне тої страшної угрози нам обясняється в послідній годові Одкровення: "Свідкую ж також кожному, хто слухає словес пророцтва книги сієї: коли хто доложить до сього, доложить йому Бог і пораз, що написані в книзі сій. Коли ж хто уйме від словес книги пророцтва сього, уйме Бог часть часть його з книги життя, і з города святого, та і з того, що написано в книзі сій". (Одкр. 22: 18. 19).

4) Ogep. 11: 5.

Такі перестороги, котрі повинні вздержувати людей, щоб не зміняли що-нибудь обявлене або приказане Богом. Сі торжественні угрози відносяться до всіх тих, котрі своїм впливом побуджають людей легковажити закон Божий. Вони повинні навести страх і трепет на тих, котрі легковірним способом твердять, що се не є важне, чи ми повинуємся закону Божому або ні. Всі ті, що ставлять свої власні думки вище Божеського одкровення, всі ті, що хочуть толкувати Слово Боже після своїх думок, приноровляючи їх до світа, беруть на себе страшну відвічальпість. Писаннє, закон Божий, буде служити мірилом характеру всякого чоловіка і осудить тих, котрі вважають те непогрішиме законне мірило несопершенним.

"І коли кінчать вони свідкуваннє своє" і т. д. Час, в котрому ті два свідки мали пророкувати, з'одіти у вретища, скінчився в 1798 році. Коли їх робота, названа "звірем виходячим із безодні", розпічне з ними борбу. Многі народи Европи, котрі управляли церквою і державою цілими віками, позволили сатані завладіти собою посредством папства. Але тут вийшла на яву нова сатанська власть.

Политикою Риму було, під предлогом великої пошани для Біблії, убрати її у пезнану мову і держати її запечатану і скриту від народа. Під час його пановання свідки пророкували з'одягнені у веретища. Але друга власть, звір із безодні — мав повстати і виповісти отверту війну Слову Божому. "Великий город", на вулицях котрого будуть повбивані свідки і де будуть лежать їх трупи, "духовно називається Єгипет". Біблійна історія не вказує нам на ніякий другий нарід, котрий би з більшою смілістю заперечував живого Бога і спротивлявся Його заповідям, чим Єгипет. Ніякий монарх не посмів виступити більше отверто і сміло проти небесної власти, як цар Єгипетський. Коли Мойсей в імя Господа приніс йому вість, Фараон гордо відповів: "Хто сей Господь, щоб я послухав голосу його, та відпустив сини Ізрайлеві? Не

знаю Господа і не відпущу Ізраїля". °) Се богохульство і Сгипетський народ в той самий спосіб заперечував би живого Бога, показуючи такого самого духа недовіря і супротивлення. "Великий город" також духовно порівнується з Содомою. Зіпсутте Содоми в нарушенню закону Божого, проявлялась в головний спосіб в роспусті. І сей гріх також був 
головною характеристикою народа, котра повинна сповнити в 
подробицях той текст Писання. Відносно до даних слів пророка, незадовго до 1798 року мала повстати власть, сатанівська що до походження і характеру, щоби провадити боротьбу 
з Біблією. І в тому краю, де у той спосіб змусять замовчати 
обидвох свідків Божих, покажеться богохульство Фараона і 
розпуста Єгипту.

Се пророцтво в історії Франції найшло дуже точне і поражаюче сповненис. Підчас революції 1798 року "світ по перший раз учув про зібранне мужів, уроджених і вихованих при культурних обставинах, маючих право управляти одною із прекрасних націй Европи, заявляючи в один голос, що заперечують найбільше торжественну правду, котра є доступна людській душі, і однодушно відкидають віру в Бога і поклоненне Йому". <sup>6</sup>) Франція одинокий народ в світі, про котрий історія говорить, що він, як народ, підняв свою руку в отвертему повстанню проти Творця вселенної. Було і єще є богато богохульників, велике множество невіруючих в Англії, Німеччині. Ішпанії і других місцях, але Франція у всемірній історії відзначається найбільше як одинока держава, котра силою декрета свого законодавчого зібрання заявила, що не ма Бога, і в котрій всі мешканці столиці, як і богато людей в других місцях, жени і мужі, з радости співали і танцювали. койи почули сю новину". 1)

Франція виявляла ті самі признаки, котрими головно відзначалася Содома. В часі революції наступив моральний упадок і запанувало зіпсуттє таке саме, що спричинило упадок Содоми і Гомори. Історик говорить про атеїзм і роспусту

<sup>\*)2</sup> кн. Мойс. 5: 2. \*)Скот Сир Волгер, "Житте Наполеона Бонапарта."
7)Блаквуд Магазин, нов. 1870.

у Франції, так як описується в пророцтві. Тісно звязані з законами, що торкається релігії, були ті, котрих супружа звязь, сей святий союз, що звязує людські істоти, котрого тревалисть, сильно об'єдиняє суспільність, зрівнали з горожанським контрактом, котрий має тільки тамчасове значіннє, після котрого дві особи можуть знов розійтися, коли ім захочеться... Наколи б той страшний ворог міг ще придумати деякий спосіб, котрим можна б знівечити всьо, що є достойне, гарне і тревале в семейному життю, і щоб був певним, що нещасть, котре він хоче спричинити, перейде із одного покоління до другого, — він не міг би найти більше дійствуючого способу, як знищеннь супружжа. Зофія Арнолт, акторка, славна із свого бистроумія, описує републиканське супружже, як тайну прелюбодіяння. (Скот, кн. 1, гол. 17).

"Де Господь був роспятий". Се пророцтво також сповнилося у Франції. В ніякому краю ворожий дух проти Христа не показався таким сильним. В переслідованнях, котрими Франція карала віруючих в Євангеліє, вона роспяла Христа в особі Його послідувателів.

Цілими віками проливалась кров святих. Тоді, як Вальденці на горах Піємонтських клали своє життє "за Слово Боже і свідкуванне Ісуса Христа", їх браття у Франції Альбігенці, подібно ж свідкували за правду. В часі реформації її ученики вмерали страшною мученичою смертю. Королі і благородниї, визначні жінки і ніжні дівчата, гордість і сила нації, весело дивились на терпіння мучеників Христових. Хоробрі Гуґеноти проливали свою кров, борючись за права, котрі людське серце має за найбільше святі. З протестантами обходились як з найбільшими криміналистами, платили за їх голови і переслідовали їх, як диких зьвірів.

В вісімнайцятому віці ,,церков в пустині", немногі потомки старих христіян, що крились по містах південної Франції, все єще держались старої віри своїх батьків. Ночами, коли вони на горах відбували Богослуження, на них напада-

ли драгани і заберали їх як невільників на ціле житте до тяжкої роботи на ґалярах. Найбільше шляхотних, образованих і вчених Французів страшно мучили і кували разом в розбійниками і убійцями". 1) Других, з котрими обходились ласкавше, безпощадно стріляли тоді, коли вони неузброєні і безпомічні клячали і молились. Сотки старих мужів, безборонних жінок і невинних дітей були повбивані на тім місци, де вони збирались. Переходячи через гори або ліси, де вони звичайно сходились, не було нічого дивного "подибати, що кілька кроків трупа в траві або повішеного на дереві". Ух вемлі, "спустошені мечем, топором ката і огнем, перемінялись в страшну пустиню". Ті жорстокости не робились в темних середних віках, але в тих світлих періодах часу Людовика XIV, "коли поступала наука і процвітала література, коли придворне і столичне духовенство складалось із учених і красномовних мужів, котрі видавались бути лагідними і любячнми". (Вили, кн. 22, гол. 7).

Але найчорнійшим із всіх чорних проступків, найстрашнійшим між всіми діяволськими ділами в тих страшних віках була кровава Вартоломейська ніч. Світ єще споминає з обридженнєм про ту найбільше жорстоку і трусливу різню. Король Француський з намови священиків і прелатів згодився на те страшне діло. О півночи дзвін дав знак до кровопролиття. Тисячі протестантів, спокійно спавших в своїх домах, — так як вони повірили чесному королівському слову, були нападені і безпощадно помордовані.

Як Христос був невидимим провідником Свого народу із Вгипетської неволі, так сатана був тайним проводиром своїх підданих в тому страшному ділі помножування мучеників. Сім днів різня продовжалась в Парижі, перші три дні в скаженім гніві. Король позволив різати людей не тільки у тім місті, але і по цілому краю, де тільки находились протестанти. Не зважано ні на пол, ні на вік. Не щадили ні невинного, ні старика. Як благородний, так і селянин, старий, чи

\*)Brai n : 22. ra. 6.

Різня в день св. Вартоложея.

"Твсячі, що спаля спокійно в своїх домах, без всякого остережения, вісталя помордовані

молодий, мати і дитина разом гинули. Різня у Франції продовжалась два місяці. Сімдесять тисяч із самого цвіту народа згинуло.

Коли вість про кровопролиттє дійшла до Риму, радости духовенства не було границь. Кардинал Лоренскі нагородив післанця тисячу коронами. Катедральний священик церкви св. Ангеда приказав вистрилити із канона сто разів на віват; дзвони дзвонили по всіх церквах, торжественні огні пущано через цілу ніч, що так стало ясно, як в день, і Григорий XIII в супроводі кардиналів і других дигнітарів у великій процесії удався до церкви св. Людовика, де кардинал Лорен відслу-Була вибита медаль на памятку тої різні, і жив молебень. в Ватикані можна ще видіти три фрескові образи Вазарія, представляючі напад на адмирала, короля, як він нараджуєсь про різню і саме кровопролиттє. Григорій післав Карлови волоту рожу, і чотирі місяці опісля спокійно слухав проповіди одного француського духовника, оповідаючого про той день щастя і радости, коли святий отець дістав вість і торжественно вийшов виразити свою вдячність Богови і св. Людовикови". \*)

Начальник духів, котрий спричинив кровопролитте Вартоломейської ночи, також руководив революцією. Ісуса Христа названо обманщиком, а гаслом французських атеїстів було: "На долину з ним!" значиться з Христом. Велике богохульство і мерзенне беззаконне ішли рука в руку, і найбільше упідлені безбожники і потвори жорстокости і пороків возносились попід небеса. А вже найбільшу честь віддавано сатані, а Христа в Його правді, чистоті і великій любови передано на роспятте.

"Звір, виходячи із безодні, пійде війною на них, побідить їх і убе їх". Богохульна власть у Франції в часі революції і пановання терору виступила з такою війною проти Бога і Вібблії, якої світ єще ніколи не бачив. Поклоненнє Богу було заказане народним зібраннєм. Біблію висмівано і публично пале-

\*)Вайт Генри, "Різня ов. Вартодомея", год. 14, пар. 34, (1871).

но цілими стосами. Закон Божий топтано ногами. Біблійні інституції були знесені, а хрещеннє і причастіє заказані. Недільний день був замінений на кождий десятий день, посвячений веселости і богохульству. Написи на могилах ясно говорили, що смерть — вічний сон.

"Твердили, що страх Божий замість того, щоб бути началом мудрости, в самій річи є началом глупоти. Всякі Богослуження, кромі національного, посвяченого свободі і крайови. Парижський конституційний епископ був завізваний, щоб взяв на себе головну ролю в безстидній і неприличній комедії, котру грали перед народними представителями. Він виступив в формальній процесії, заявляючи зібранню, що релігія, котру він навчав так много літ, у всякому віднашенню в попівською видумкою, не маюча ніякого основання ні в історії, ні в святій правді. Він в торжественних і ясних вираженнях заперечував істнованне божества, котрому він мусів служити, а на будуче він посвятив себе поклонению свободи, рівности, добродійности і моральности. Опісля він поклав на стіл свою епископську одежу і по братерськи обнявся з президентом конвенції. Ріжні відпавші священики пійшли за приміром того прелата. (Скот, кн. 1, гол. 17).

"І живучі на землі будуть радуватися сьому і веселитися, і пішлють дари друг другу, тому що два пророки ті мучили живучих на землі". Невіруюча Франція примусіла замовчати громлячий голос тих свідків Божих. Слово Боже лежало мертве на її вулицях, а ті, що ненавиділи ограничення і потреби Слова Божого, торжествовали. Прилюдно люде визивали Царя небесного. Як грішники в старині вони кричали: "Чи знає Вог? Чи є знаттє у Всевишнього?" (Пс. 73: 11).

З богохульною і безличною смілістю, що навіть не хочеться вірити, оден із священиків нового ордену сказав: "Боже, наколи Ти істнуєш, то пімстися на своїх ворогах, що Тебе обіджають. Я спротивляюсь Тобі. Ти ще мовчиш і боїшся посилати своїх громів. Хто ж від нині повірить, що Ти істну-

<sup>19</sup> Great Con.-Ukrainian

еш?" Се в дійсний відголос Фараонського жадання: "Хто се такий той Господь, щоб я послухав Його голосу? Я не знаю Господа".

"Безумний говорить в серці своїм: нема Бога". (Пс. 14: 1). І Господь говорить про тих, що перекручують Його правду: "Безумство бо їх явлене буде всім". (2 Тим. 3:9). Після того як Франція відреклась від поклонення живому Богу, "Високому і Превознесенному, живучому вічно", не довго було, і вона упала до понижаючого ідолопоклонства, поклонившись богині розума, в особі розпустної женщини — і се було на зібранню представителів нації посредством своїх висших горожанських і законодавчих мужів! Історик говорить: "Одна із церемоній того часу глупоти, полученої з безбожністю, не Двері конвенції отворились перед юрбою мала собі пари. музикантів, за котрими в торжественнім поході слідували чле-Вони прославляли свободу, провадячи ни мійської управи. предмет їх будучого поклонення, женщину, під вельоном, котру вони називали башнею розума. Коли її повели за завісу і з неї з великою церемонією був знятий вельон і вона сіла по правій руці президента, всі пізнали її, як танцерку опери... Тій особі, що мала представляти розум, котрому вони покланялись, народне зібранне оказувало публичне почитанне".

Ся безбожна і смішна машкарада була вбрана в знану форму, і посвяченне богині розума празновалось цілою нацією і відновлялось і наслідувалось в таких місцях, де жителі хотіли виразити свого власного революційного духа.

Бесідник, котрий впроваджував поклоненне розумови, сказав: "Законодавчий фанатизм втратив свою силу, він уступпв перед розумом.. Ми оставили його храми, вони вже не мають того значіння, що мали. Нині величезна товпа зібралась в них, де по перший раз відозвався голос правди. Тут Французи будуть празнувати правдиве богослуженне свободі і розумови. Тут ми дамо нові обіти для добробуту армії і републики; тут поклоненне неживим ідолам замінимо на поклонен-

не розумови — тому живому образови, котрий представляє нам знаменитий твір натури".

Коли богиню запровадили на конвенцію, бесідник взяв її за руку, і звертаючись до зібрання, сказав: "Смертельники, перестаньте трепетати перед безсильним громом Бога, котрого створив ваш страх. Не признавайте від тепер ніякого божества кромі розуму. Я представляю вам його найчистійший і найдоскональший образ, наколи вам потрібні боги, то поклоняйтесь таким, як сей... Покривало розуму, піднесись перед світлійшим сенатом!"...

"Після того як президент обняв богиню, її посадили до роскішного повозу і серед великої товпи повезли до церкви Нотр-Дам, щоби там заняти місце божества. Опісля її підняли на педесталь і всі присутні віддавали її почести".

Трошки пізнійше відбулось публичне спаленнє Біблії. І "популярне товариство музея" увійшло до мійської галі, вигукуючи: "Хай жиє розум! несучи на кінци жердки останки спаленої Біблії, між ними витяги із Старого і Нового Завіту, котрі, як виразився президент, у великому огню відпокутували за всю глупоту, яке з їх причини поповнило людське поколіннє. 10)

Папство начало те діло, котре тепер довершав атеізм. Римська политика спричинила се суспільне, политичне і релігійне відношенне, котре виставило Францію на погибель. Оден із писателів, котрий описує страхіття революції, говорить: "Ті страшні річи, які діялися тоді, спричинені були церквою і престолом". Або, щоб бути справедливим, їх можна приписати тільки церкві. Папство побудило королів проти реформації, вказуючи на неї, як на ворога престола і причину роздорів, від котрих потерпіла би однодушність народа. Злодійський дух Риму при помочи того средства чинив страшні жорстокости і притиснення, виходячи від престола.

Дух свободи ішов разом з Біблією. Де тільки принималось Євангеліє, душі народу пробуджались. Вони скидали

<sup>10)</sup> Journal of Paris, 1793, No. 318.

кайдани, що їх держали в неволи, темряви, порока і суєвіря, і начали думати і ділати, як мужі. Монархи бачили се і боялись за свій деспотизм.

А Рим єще побільшав їх страх. Папа в 1523 році сказав регентови Франції: "Той протестантизм не тільки знищить релігію, але і всі князівства, закони, ордени і ріжниці стану". Кілька літ пізнійше папський післанник упереджав короля: "Ваше величіє, не ошибайтесь, протестанти потрясуть так горожанським як і релігійним порядком. Престол у такій самій небезпеці, як і вівтар. Нова релігія, будьте певні, запровадить за собою і нове правительство". ")

Богослови, користаючи із упереджень народа, звертались до него зі словами, що протестантська наука "звавлює людей до новостий і безумія; воно позбавляє короля вірної любови його підданих і пустошить і церкву і державу". Тим способом Римови вдалось намовити Францію проти реформації. "Меч гонення насамперед начав свою роботу у Франції для піддержання престола, сохранення дворянства і утвердження законів". Правителі того краю були далекі від того, щоби предвидіти наслідки тої пагубної науки. Наука Біблії посіяла би в серцях народа правила справедливости, повздержання, правди, рівности і добродійности. — дійсний угольний камін добробуту народа. "Праведність підносить у гору народ". "Правдою стоїть престол твердо". ") "І ділом правди буде мир, а правосуд зрадить — спокій і безпеку вовіки". (Іс. 32: 17). Хто заховує Божеський закон також найвірнійшим способом окаже послух і пошану законам держави. Хто боіться Бога, той буде почитати і короля, сповняючи всі його справедливі і законні приписи. Але нещасна Франція заборонила Біблію і всіх єї сторонників засудила на проклятте. Сотки літ вірні мужі — мужі чистого характеру, бистроумні і моральні, що відважились висказати свої думки, і потериіли задля правди — сотки літ такі мужі тяжко гарували як невільники на ґалярах, принимали мученичу корону або

<sup>11)</sup>Д'Обпис, "Історія реформації за часів Клазьвина", ки. 2, гол. 36.
12)Прип. 14: 34; 16: 12.



[293]

гнили в підземних вязницях. Тисячі із них ратувались утечию, і се продовжалось через двісті пятдесять літ від початку реформації.

Через той довгий період часу заледве можна було найти одно поколінне Французів, котрі були свідками того, як **ученики Свангелія** ратувались від скаженого гніву своїх гонптелів. Образованне, штуку індустрію і любов до порядку вони брали з собою і збогачали чужі краї тими добрими дарами, а їх рідний край через те біднів. Наколи б всі вигнанці позістали у Франції, наколи б через тих триста-літ промислов і зручність тих бігців і їх старання були ужиті для пожитку їх рідного краю, то їх артистичний дар в протягу того довгого часу поліпшив би їх фабричний промися; їх творчий дух і аналітична сила обогатіла б його литературу і науку, розуміється, наколи б придержувались їх мудрости; їх хоробрість у военних подвигах; їх справедливість в установлянню законів, їх біблійна релігія укрипила би їх дух і завладіла би совістю народа. Яка славна була б нині Франція! Як великим і щасливим краєм була в вона в примір другим народам!

"Але сліпа і вперта фальшива побожність проганяла з його почви всякого учителя добродітели, кождого борця за порядок, всякого чесного оборонця престолу; вона говорила людям, котрі хотіли зділати край славою і препихом на землі: "Вибирайте, що хочете, мучеництво або вигнаннє. Вкінци наступив цілковитий упадок держави. Не осталось ні одної совісти, щоби притісняти її, ніякої релігії, щоби задля неї палити людей на кострі; ніякого патріотизму, котрому можна би загрозити вигнаннєм". ") І революція зі всею її грозою і відразою була страшним наслідком.

"Після утечи Гуґенотів, у Франції можна було замітити загальний упадок. Цвітучі фабричні міста щезали, великі обшари плодовитої землі обертались в пустиню; тупоумів і моральний упадок наступали за періодом незвичайного поступу. Париж стався великим домом для жебраків, бо більше

<sup>13)</sup> Вилі, кн. 13, гол. 20.

як двісті тисяч бідаків шукали помочи у короля, коли внбухла революція. Тільки єзуїти процвітали при тім упадку нації, пануючи з страшним тиранством над церквами, школами, тюрмами і ґалєрами".

Свангеліє принесло би для Франції розвязку политичних і суспільних питань, котрих не могли розвязати ні попи, ні король із його законодавцями і котрі наконець погрузили весь народ в анархію і погибель. Але під панованнєм Риму народ втратив благословенні навчання самопожертвовання і безкористної любови Спасителя. Люде перестали працювати з самопожертвованнєм одні для других. Богаті збиткувались безкарно над бідними, за котрих ніхто не дбав. В протягу цілих віків захланність і розпуста дворянства не мала границь. Пили, їли і розпустували і накладали страшні податки на селян. Богаті ошукували бідних, а бідні знов нензвиділи богатих.

В многих провінціях маєтки були в посіданню шляхти, а робочий народ тільки нанимав у них землю, був зависимим від своїх панів, і мусів сповняти всякого рода тяжкі і неможливі роботи. На удержание церкви і держави платила середня і низша кляса, на котрих церква і держава наложила тяжкі по-Сваволя дворянства вважалась найвисшим законом; хлібороби і робітники могли вмерати з голоду, але панів се нічого не обходило. Народ при кождій обставині мусів приноровлятися до інтересів своїх панів. Життє сілських робітників було дуже тяжке і повне горя, і на їх нарікання, наколи б осмілились висказати їх, дивились з погордою. В судах тільки пани мали право. Хлібороб, коли правувався з паном, ніколи не виграв. Судіїв можна було завсігди підкупити, навіть з тим дуже не крилися. Що захотілось аристократови, то силою загального зіпсуття, сталось по його волі, і се мало зовсім законне значіннє. Із церковних та державних податків, що платив робочий народ, навіть половина не дісталась до епископської або королівської каси, бо всьо покрали і пустили на гуляще житте. І люде, котрі тим способом допроваджували до бідности своїх співбратів, сами були свобідпі від всяких податків і по закону, або звичаю, мали доступ до державних посад. Привілєйованих кляс було сто пятдесять тисяч, і щоби задоволити їх, міліони їх ближніх були призначені на безнадійне і понижаюче житте.

Лвір королівський віддавався роскошам і розпусті. Між королем а його підданими не було довіря; урядники королівські були коварні і самолюбні. Більше як половину століття до революції засідав на француськім престолі Людовик XV, котрий навіть в тих тяжких часах був недбалий, легкомисний і розпустний монарха. При віпсутій і безсердечній аристократії і обіднівшою і темною низшою клясою, при державі у фінансовому упадку, розяренім народі, не треба бути аж пророком, щоб не предвидіти грізний і страшний початок революції. На перестороги своїх близьких король звичайно відповідав: "Хай стараються, щоби всьо ішло як слід, доки я живу, а по моїй смерти хай буде, як собі хоче". Надармо вказували на потребу реформи. Він бачив зло, але в нього не було ні відваги, ні сили боротися з ним. Судьба Франції занадто виразно зазначилась недбалою і самолюбною відповідю: "Після нас, хоч і потоп!"

Рим, знаючи заздрісну натуру королів і памуючих кляс, підмавляв їх, щоб держали народ в рабстві, бо також знали се добре, що тим держава буде ослаблена і можна буде легко поневолити для себе так народ, як і короля. З далековидною политикою він спостеріг, що треба сковати ланцухами душі людські, щоби зробити з них правдивих рабів, і що найліпший спосіб перешкодити ім увільнитися від рабства, а се — не дати ім свободи. Тисячу раз страшнійша від тілесних мук, котрі принесла їх политика, було моральне пониження. Позбавлений Біблії, відданий навчанню фальшивої побожности і самолюбія, народ був поневолений темрявою і забобонами і так застряг в пороках, що стався зовсім не спосібним до самоуправи.

Але плоди оказались зовсім иншими, чим того сподівався Рим. Замість того, щоб держати народні маси в сліпім послушенстві, наслідком його роботи було те, що вони виховували в них невіруючих і революціонерів. Романизмом вони бридилися як ошуканством. На духовенство вони дивились як на партію, котра хоче їх притісняти. Одинокий бог, котрого вони знали, був бог Риму; його наукою була їх одинока релігія. Його захланність і жорстокість вони вважали законним плодом Біблії, і тому не хотіли нічого чути про те.

Рим в фальшивім світлі представив характер Божий, перекручуючи Його жадання, і тепер люде відкинули обидвов — Біблію і її Автора. Відкликуючись на одобрене Слова Божого, Рим зажадав сліпої віри в його догмати. В супереч тому Вольтер і його сторонники цілковито усунули Слово Боже і всюди поширяли їдь безвіря. Рим топтав народ желізними ногами, і тепер упавші і здичілі маси, нараз вирвавшися з під їх тиранства, зломили всі перегороди. Розярені блискучою оманою, котру так довго почитали, вони відкннули правду разом з заблудженнєм, і беручи розпусту за свободу. раби пороків торжествовали у тій ложній свободі.

Після розпорядження короля скликано народне зібраннє, на котрім більшість представителів була із низшої кляси. І тому политична перевага находилась в їх руках. Однак вона не знала розумно поступати. Та щоби пімститися за заподіяні ім кривди, вони рішились перебудовати суспільність Споневажані і покривджені через своїх гнобителів і переповнені гірким чувством несправедливости, вони сами взялися до поліпшення свойої долі, мстячися над тими, що були причиною їх терпіння. Поневолений народ взяв собі приклад від своїх гнобителів, і зачав іх так само гнобити, як і вона його гнобили.

Нещасна Франція збирала в крови, що посіяла. Страшкі були наслідки єї римського підданства. Там, де Франція під впливом романизма в початках реформації запалювала свій

перший костер, революція поставила першу гільотину. тому самому місци; де палали жертви первих мучеників протестантської віри в шіснайцятому віці, на ґільотині упали перві жертви революції в вісімнайцятому віці. Відкинувши Євангеліє, котре могло би її принести спасеннє. Франція отворила двери невірству і погибели. Коли ограничення закона Божого були усунені, показалось, що людські закони в недостаточні, шоби приостановити могучі филі людського гніву, і народ припровадило се до мовстання і анархії. Війна проти Біблії характеризує початок періоду часу, котрий у всемірній історії знаний є під назвою "Панованнє Терору". Мир і щасте були вигнані із огниша домового і сердець людських. Ніхто не був безпечним свого життя. Хто нині вще торжествував, того завтра могли запідозріти і осудити. Насильство і роспуста безкарно бушували.

Король, духовенство і дворянство не бачили иншого виходу тільки піддатися жорстокости розяреного до крайности народа. Іх жажда мести побуджена була смертію короля, і ті, що посягнули на його житте, невдовзі послідували за ним під гільотину. Рішено було постинати голови всім тим, котрі ворожо відносились до революції. Тюрми були переповнені і був час, коли в них було більше як двісті тисячів заключе-По містах королівства діялись страшні річи. них. партія революціонерів ішла проти другої, і Франція виглядала яко одно величезне поле для воюючих мас, розпалених непогамованим гнівом. "В Парижу одна ворохобня слідувала за другою, і горожани поділені були на ріжні мішані партії, котрі, здавалось, не хотіли нічого иншого тільки щоб винищити одні других". І щоби єще побільшити загальне нещасте, нарід був замішаний у велику і довгу війну з другими европейськими державами. Край находився вже близько банкруцтва, війська жадали залеглої заплати, Парижани голодували, на провінції бушували розбійники, і пивілізація макже щезла серед анархії і розпусти".

Сцени на вулицях Парижа підчас революції.

"Нещаслива Франція збирала крові те, що посіяла".

[299]

Аж надто добре народ навчився від Риму як бути жорстоким і мучити людей. Наконець настав день відплати. Тенер вже не було учеників Ісусових, котрих кидали до підземних вязниць і палили на кострах. Вони вже давно погинули або вістали вигнані. Безпощадний Рим почув тепер смертельну власть тих, в котрих він розвивав чувство уподобання в розливанию крови. "Гонение, котре француське духовенство практикувало в протягу многих віків, тепер звернулось ще з більшою жорстокостію проти його самого. Гільотина аж червона стала від крови священиків. Колись наповнені Гуґенотами тюрми і ґалери тепер наповнились їх гонителями. тепер тяжко приходилось робити веслами на галерах і терпіли всі ті муки, які спокійні єретики колись терпіли від них". Тоді настали ті часи, коли панували найбільше варварські із всіх законів і найбільше беззаконні суди, коли ніхто не смів поздоровити свого сусіда або помолитися, щоб його не запідовріли в кримінальнім проступку. . . коли на кождому розі чигали шпігуни, коли кождого рана ґільотина довго і тяжко працювала, коли тюрми були так тісно набиті, як невільничі поміщення на кораблях, коли каналами вулиць людська кров, пінячись, текла до Сену... У той час, як вози повні жертв, переїжджали вулицями Парижа на місце трачення, проконзули, котрих головний комитет вислав до департаментів, допущались таких страшних річей, що навіть таке не водилось в самій стодиці. Ніж занадто поволи спускався і піднімався у своїй роботі відтинання голов. Ловгі ряди нешасних жерта були скошені картачами. Діри у споді в переповнених баржах були пороблені. Ліон обернувся в пустиню. В Арасі полоникам навіть відказували в жорстокій милости, щоб прискорити їх смерть. Вздовж ріки Луари від Сумура до моря цілі стаї ворон і яструбів кормились на голих трупах, носплітаних з собою в відражаючих обнятях. Не щадили ні пола ні віку. Молодців і дівчат по шістнайцять літ, що були повбивані тим проклятим правительством, числено на сотки. дорваних від грудий немовлят кидано із конії на копію вздовж

рядів Якубінців. В протягу десять літ згинуло богато, богато людських істот.

Всьо так робилось як сатана хотів. Він стремів до того уже сотки літ. Його робота від початку до кінця основувалась на обмані і його твердою постановою було — навести на людей горе і нещасте, шкодити ділу Вожому, і знищити Божеський плян любови і благоволення і посредством того спричинити смуток на небі. І він своєю обманчивою штукою захвачує чувства людей, що опісля вони складають на Бога вину свойої роботи, будьто би всьо те нещастє було наслідком пляну творення. Подібним способом він заманює до ріжних проступків і поганих діл тих, котрі наслідком його жорстокої сили здичіли, і тим добувають собі свободу. Тоді тирани і гнобителі вказували на ту розпусту, як на примір вислідків свободи.

Коли заблудженне пізнається під одним плащиком, то сатана прямо прикриває його другою маскою, і товпа принимає його так само охочо, як і перше. Коли нарід пізнався на омані романизма і сатана тоді не міг намовити їх, щоб нарушили закон Божий, він старався переконати їх, що всяка релігія є фальшива, а Біблія се тільки чисті байки. Відкидаючи тим способом Божеські приписи, вони віддавались свобідно всяким неправостям.

Великі заблудження були причиною великого горя Французів, бо забули за ту правду, що правдива свобода находиться лиш там, де панує закон Божий. "Ой коли б ти вважав на мої повеління! тоді б мир твій і лад, як широка ріка, розливався, а справедливість твоя, як филі на морі". "А безбожним не ма впокою, говорить Господь". (Ісая 48: 18, 22). "Хто ж послухає мене, той буде жити безпечно і спокійно, не лякаючись лиха". (Прип. 1: 31).

Атеїсти, невіруючі і відступники вооружаються проти закону Божого, і обвинувачують його, але такий вислід їх виливу доказує, що добробуть чоловіка звязаний з послухом у відношенню до Божеського закона. А хто не хоче прочитати собі тої науки із книги Божої, то хай прочитає її із історії народів.

Коли сатана старався відвернути людей від послуху, він укривав свою роботу і так притворявся у своїй роботі, що повстале із неї нещастє не було признане за плоди нарушення закону Божого. Але Дух Божий знищив його власть перше, чим його наміри змогли розвитися і цілком дозріти. Народ був за лінивий, щоб дізнатися причини того дійствія і не відкрив жерела свого нещастя. Але в революції закон Божий всенародно був усунений народним зібраннєм. І в панованню терору, котрий наступив, всі бачили правдиву звязь між причиною а дійствієм.

Коли Франція публично відкинула Бога і заборонила Біблію, злі люде і духи тьми торжествовали, що достигли давно желаної ціли, а іменно: царства без ограничаючого закона Божого. "Суд над лихими вчинками не хутко судиться; через те і не лякаєсь серце людське, чинити зло". ") Але нарушенне правдивого і святого закону Божого мусить скінчитися нещастем і погибелю. Хоч і не зараз постигнуте судами, однако людська безправність перше чи пізнійше допровадить до загибели. Сотки літ отпаденнем і проступками гнівили люде Бога аж вкінци прийшов час відплати, бо, коли міра несправедливости вже сповнилась, богохульники вже за пізпо побачили, що не треба довго надуживати Божої терпеливо-Вони погорділи Духом Божим, котрий завсігди коротив жорстоку власть сатани, і той, що тішився людським нещастем, міг тепер робити, що тільки захотів. І ті, що затіяли повстание, повинні також тепер збирати його плоди, і край наповнився проступками, котрих перо не є в стані описати. Із опустошених провінцій і понищених міст дався чути крик страшного болю. Франція була потрясена, як би землетру-Релігія, закон, загальний порядок, сімя, держава і церков. — всьо було повалене богохульною рукою, що піднялась проти Божого закону. Правдиве слово від мудрого Соломона:

14) EKKA. 8: 11.

"Безбожний через свою безбожність гине". ") "Та хоч грішник сто раз коїть лихе й тріває в йому, то я знаю, що тільки богобоязливим буде добре, хто почуває почесть перед лицем його. А безбожному не буде щастя". (Еккл. 8: 12, 13). "За те, що знаннє ви зненавиділи і страху Божого не прийняли,... за се їсти муть плоди вчинків своїх та переситяться химерами своїми". (Прип. 1: 29, 31).

Вірні свідки Божі, повбивані богохульною властю, "виходячої із безодні", не мали довго мовчати. "А після трьох і пів дня дух життя від Бога зійшов на них, і вони встали на ноги свої, а великий страх напав тих, що виділи їх". 16) Се було 1793 року француським народним зібраннем була підписана ухвала, котра повалила христіянську релігію і заборонила Віблію. За три і пів року опісля тим самим законодавчим тілом була принята резолюція, силою котрої була знесена та ухвала і тим способом дана була свобода Слову Божому. Світ був поражений відкиненнєм св. Писання, і дюде переконались, що ім не можна жити без віри в Бога і Його Слова, як основи добродітели і моральности. Господь говорить: "Кого ж бо ти зневажав і поругав? Проти кого се ти голос підняв, і так згорда глянув очима? На святого в Ізраїлі!" покажу їм нині, покажу їм руку мою і потугу мою. й зрозуміють, що моє імя — Господь". Ер. 16: 21.

Відносно двох свідків пророк говорить єще далі: "І почули голос великий з неба, що глаголав їм: Зійдіть сюди. І зійшли на небо в хмарі, і дивились на них вороги їх". (Одкр. 11: 12). Від того часу як Франція провадила боротьбу в двома свідками Божими, вони почитаються як ніколи перше. В 1804 році було зосноване Бритійське і заграничне Біблійне товариство. За ним слідують подібні ж орґанізації з многочисленними відділами по цілій Европі. В 1816 році було засноване Американське Біблійне товариство. Підчас орґанізації Бритійського товариства, Біблія переведена і поширена в пятдесятьох мовах. І від того часу вона печаталась на більше як двісті мовах.

<sup>18</sup>) Прип. 11: 5, <sup>10</sup>) Одкр. 11: 11. <sup>17</sup>) Ісая 37: 23.

В протягу пятидесяти літ до 1792 року на заграничн у місіонерське діло мало звертано уваги. Не повстали ніякі товариства і було мало місій, котрі би старалися поширяти христіянство в поганських краях. Аж при кінци вісімнайцятого віку наступила велика зміна. Люде не були вдоволені раціоналізмом і признали конечність Божеського откровення і релігії, основаної на досвіді. І від того часу діло заграничних місій стало дуже розвиватися.

Уліпшення печатання книг дало новий товчок до поширювання Біблії. Улучшення комунікації між ріжними краями, усуненнє всяких старих упереджень і національного виключення, і утрата світської власти римського папи проробили дорогу для Слова Божого. Уже давно Біблія продається без ксяких перешкод на вулицях Риму і тепер вона уже поширилась по цілій кулі земській.

Хвалячись, невіруючий Вольтер колись то сказав: "Мені надоїло все слухати, як люде повторяють, що дванайцять мужів засновали христіянську релігію. Я докажу, що вистачить одного чоловіка, щоби повалити її". Від часу його смерти проминуло вже сто літ. Міліони стали до борби проти Біблії. Але замість того, щоби знищити її, тепер сотки тисяч находиться її там, де за часів Вольтера була сотня. Після слів одного із давнийших реформаторів христіянської церкви, "Біблія є ковалом, о котре розбилось вже много молотів". Господь говорить: "Ніякий знаряд, зроблений проти тебе, не буде придатний; та й всякий язик, що буде правуватись в тобою на суді, — ти обвинуватиш". (Ісая 54: 17). "Слово же Бога нашого тріває по всі віки". (Ісая 40: 8). "Всі заповіди його вірні, установлені на віки вічні; в правді і правоті виповнені". (Псал. 111: 7, 8). Все побудоване на людському авторитеті, буде повалене, але що збудоване на Слові Божим, буде стояти на віки.



## $\Gamma$ 0 Л 0 В А — XVI. **ОТЦІ** — ПЕРЕСЕЛЕНЦІ.

Англійські реформатори, вирікаючись навчання романизма, все таки задержали деякі із його формальностий. Приміром англіканська церква хоч і відкинула авторитет і визнання віри, однак задержали у свойому богослуженню деякі обряди і церемонії. Про ті річи говорено, що вони не є ділом совісти. Хоч св. Писаннє не приказує їх, і вони для того не важні є, але коли вони не є заказані, то нікому шкодити не можуть. Далі говорено, що заховання тих обрядів звужувало ту велику пропасть, котра розділяла протестантську церкву від римської і облегчало сторонникам Риму приняти протестантську віру.

Для любителів старини і таких, що у них був нахил до згоди, ті арґументи здавались бути переконуючими. Але були єще другі люде, котрі инакше думали. Після них ті обряди, котрі мали бути звязю між Римом і реформацією, се був знак рабства, від котрого вони раз на завше повинні увільнитись. Вони були тої думки, що у Свойму Слові Бог виразно говорить як належиться Його почитати, і що людям не вільно нічого ні додавати до того, ні віднимати від того. Самий перший початок відступлення був той, що старались замінити авторитет Божий авторитетом церкви. Рим став приказувати те, чого Бог не заказував, і вкінци дійшов до того, що заказав те, що Бог виключно постановив.

[305]

Многі хотіли дуже вернутися до тої чистоти і простоти, котрою відзначалася перва христіянська церква. Вони бачили в тих обрядах, що завела у себе англиканська церква, памятники ідолослуження, і їх совість не позволяла їм брати участь в тих богослуженнях. Однак церква, котру держава піддержувала, не позволяла нікому відступати від своїх формальностий. Право приказувало ходити до церкви на богослуження, і на недозволені релігійні зібрання не вільно було сходитись під карою смерти, тюремного заключення або вигнання.

З початком сімнайцятого віку, тільки що вступивший на престол англійський король, рішучо заявив, що "Пуританс мають прилучитись до церкви, а як ні, то вигнати їх з краю, або ще щось гіршого з ними зробити". 1) Гонені, переслідувані і увязнені, вони на будуче не могли надіятися на ліпші часи, і многі переконались, що для тих, що хочуть служити Богу після свойої совісти, "Англія перестала бути мешкальним місцем". Наконець декотрі рішились шукати спокійного місця в Голяндії. І тут вони мусіли боротись з всякими трудностями, недостатками і вязницями. Їх надія не сповнилась, їх зраджувано на кождім кроці і віддавано в руки ворогам, однак їх велика витревалисть вкінци побідила і вони поселились на приятельських берегах Голяндської републики.

Втікаючи, вони оставили свої доми, своє майно і средства до життя Знайшовшися в чужому краю, серед народа з иншою мовою і звичаями, вони мусіли забратися до нового і непривичного заняття, щоби заробити собі на кусник хліба. Люде середних літ, котрі ціле життє занимались роботою в поли, тепер мусіли вчитися якого-нибудь ремесла. Але вони радо се робили і не тратили часу в лінивстві або наріканню. Хоч і в біді, але все таки прославляли Бога за благословення, котрими Він наділяв їх і вони находили потіху у їх нічим незаколоченій духовній спільности. Вони знали, що вони чужинці і не журились дуже тим, лиш дивились на небо, свою дорогу вітчину, і заспокоювали свої душі.

<sup>1</sup>)Банкрофт Юрій, "Історія Сполучений Лержав Америки". часть І, гол. 12, стр. 6.

Прощальна бесіда пастора Робинсона.

[307]

На вигнаню і в тяжкій праці їх любов і віра окрипли. Вони уповали на обітовання Божі, і Він не забував за них, коли находились у біді. Його ангели перебували з ними, щоб підкрипляти і піддержувати їх. І коли рука Божа повела їх за море, в країну, де вони для себе могли засновати державу і лишити своїм дітям дорогоцінну спадщину релігійної свободи, вони сміло ішли вперед дорогою Провідіння.

Бог виставив Свій народ на пробу, щоб приготовити їх до сповнення Своїх добрих намірів задля них. Він хотів показати Свою власть для їх добра і тим способом дати світу другий доказ, що Він не забуває за тих, котрі надіються пла Него. Бог так управляв подіями, що гнів сатани і змови влих людей послужили для Його прославлення і привели Його народ в безпечне місце. Переслідовання і гонення проробили дорогу свободі.

Коли вони з початку були змушені відділитися від англиканської церкви, Пуритане злучились торжественно з собого, як свобідний народ Божий, і рішили "ходити по всіх Його стежках, котрі були їм знані або єще зділаються знаними". Тут був правдивий дух свободи, живий принцип протестантизму. З тим наміром отці — переселенці виїхали із Голандії, щоби найти для себе вітчину в новому світі. Їх проповідник, Іван Робинзон, котрому Провідіннє не позволило їхати з ними, у своїй прощальній бесіді сказав вигнанцям:

"Брати мої, ми скоро розстанемся і Господу одному тільки відомо, чи дожию я до того, щоб коли-нибудь побачити ваші лиця, але як би там Бог не зарядив, я приказую вам перед Богом і Його святими ангелими не слідувати за мною дальше, як я слідував за Христом. Єсли Господь обявив вам що нибудь через яке-нибудь друге із Свого знаряддя, то будьте готові приняти се також, як ви були готові приняти яку-нибудь правду через мою проповідь. Я вірю, що в Господа є ще більше світла і правди, котрі появляться в Його святім Слові.

Що до мене, то я дуже жалую, що реформована церква не поступила дальше в своїй релігії, чим ішли знаряд-

дя, котрі спричинили реформацію. Лютерани не хочуть іти дальше і бачити більше, як видів Лютер, а реформатори, бачите, застрягли там, де їх оставив Кальвин, той великий муж Божий, але котрий однак не бачив всього. Се нещастє у вищій степени гідне пожаловання, тому що хотя ті мужі свого часу і були горячими і світячими факлями, вони все таки єще не проникли у всі глубини Божі, і наколи б вони жили в теперішнему часі, вони були би готові приняти дальнійше світло так само, як були готові приняти перве".

"Памятайте на ваш церковний завіт, в котрому ви обіцяли ходити всіми стежками Господніми, про котрі ви вже знасте, або будете знати. Памятайте про ваше обітування і союз з Богом і між собою — приняти усьо світло і всю істину, котра вам єще обявиться в Його писаному Слові. Впрочім прошу вас, будьте осторожні у відношенню до того, що ви принимаєте, як правду. Досвідчайте її, звертайте увагу на неї, порівняйте її з другими словами правди в св. Писанню, перше чим приймете її, бо се не можливе, щоб в христіянському світі із такої густої анти-христіянської темряви появилось совершенство пізнання".

Стремліннє до свободи совісти воодушевляло отців — переселенців з відвагою стрічатися з небезпекою довгої подорожи на морі, переносити всякі трудности і невигоди в дикому краю, і з Божою помочию надіятись на заснованнє могучої нації на берегах Америки. Але які би вони собі там не були чесні і боячися Бога переселенці, вони все таки не могли вповні зрозуміти принципу релігійної віротерпимости. Свободи, ради котрої вони так много потерпіли, щоби добути її для себе, другим вони не хотіли давати. Тільки немногі із визначних мислителів і моралистів сімнайцятого віку мали правильне, поняттє про той чудний принцип, що походив із Нового Завіту, котрий признавав Бога, як одинокого судію людської віри. Навчання, що будто Бог дав церкві право над совістю, назвати єресю і переслідовати її, є одним з найбільших папських заблудженій. У той час, як реформатори

відкинули віроісповіданнє Риму, вони все таки не освободились від духа негерпимости. Густа мрака, в котрій папство в протягу довгих віків закривало ціле христіянство, навіть і тепер єще цілком не щезла. Оден із визначних проповідників в поселеню Масачусетс Бей говорить: "Світ стався антихристіянським в наслідок терпимости, і що церков карала єретиків, то ніколи не шкодила собі". В кольніях було постановлено, що в горожанському правлінню право голоса мо жуть мати тільки члени церкви. Була заснована свого рода державна церква, де кожен обовязаний був платити на удержаннє духовенства, і де правитильство мало власть переслідовати "єресь". Отже тим способом світська власть була в ругах церкви, і внет настав час, коли ті постановлення допровадили до переслідовання і гонення.

В одинайцять літ після засновання першої кольонії Роджерс Виллямс прибув до Нового Світа. Подіоно першим отцям — переселенцям, він приїхав, щоби натішитись свободою віроісповідання, але з тою ріжницею, що він побачив те, -чого немногі бачили за його часів — що та свобода мала бути незапереченим правом для всіх, якого би вони віроісповідання не були. Він шукав за правдою і разом з Робинзоном прийшов до того переконання, що еще не вся правда була вичерпана із Слова Божого. Виллямс "був первим мужем модерного Христіянства, котрий вірив в свобідну совість і рівність перед правом". Він обясняв, що обовязком властий є укорочати проступки, але що до совісти, то вони не мають права мішатися "Публика або магістрати", сказав він, "можуть рішати які є обовязки чоловіка до чоловіка, але коли ьони хочуть приписувати чоловікови його обовязки у відношенню до Бога, то вони мішаються до чужих діл, і тут є цебезпека, бо магістрат нині може приписати одно, а завтра щось иншого, або зглядом віри, наколи він мас власть, як се робилось в Англії ріжними королями і королевами і в римській перкві ріжними папами і соборами, так що віра стається купою путанини". TO JOHN WHEN YOUR HE ALL IN

Під карою грошевою або тюремною мусів кожен ходити на богослуження державної церкви. "Виллямс відкинув той закон; гіршим ще законним постановленнєм, Англійців було те, котре змушало кожного посіщати парохіяльну церкву. Але примушувати людей принимати другу віру, він вважав явним нарушеннєм всіх природних прав чоловіка; тащити богохульників і невіруючих на богослуження значило би робити з них лицемірів". "Ніхто", говорив він, "проти свойої волі не повинен брати участи в богослуженнях". "Як то!", крикнули його противники, здивовані: "Чи не достоєн робітник харчі своєї?" "Так", відповів він, "від тих, котрі посилають його на роботу".

Роджера Віллявса любили і почитали, як добросовістного проповідника, мужа великих здібностий, непохитної чесноти і людяности, але з ним пе могли годитися за те, що він був проти управи горожанських маґістратів церквами і жадав реліґійної свободи. Та його нова наука, як люде говорили, "підкопала б підвалини правительства в краю". Його засудили на вигнання із кольонії, і щоб уникнути арешту, він наконець примушений був втікати серед сніжної бурі і холоду до ліса.

"Через чотирнайцять тижнів", так писав він, "я блукав по лісах серед сирої погоди, не знаючи, що хліб або постіль". "Але круки кормили мене в пустині". Дупло в дереві служило для мене притулком". Тим способом він продовжав свою утечу, аж в кінци знайшовся між Індіянами, у котрих з'єднав собі прихильність і любов, навчаючи їх правди Христової.

По довгих місяцях своєї мандрівки по первобутних лісах, він опинився наконець у берегів Нараґансет Бей і там заснував кольонію нового часу, котра в цілому значінню того слова признала право релігійної свободи. Принцип, що служив за підвалину в кольонії Роджера Виллямса, був той, "що кожен мав право служити Богу так, як йому його совість наказує". Його маленька кольонія, Род Айленд, котра була місцем охо-

рони для гноблених, побільшалась і процвітала, доки дежачі в її основі правила — горожанська і релігійна свобода — не стались угловим каменем Американської републики.

В славній старій рукописи, в котрій ті мужі записали основні правила свойої держави — обявленнє независимости — вони говорять: "Ми уважаєм ті правди понятними сами собою; що всі люде сотворені рівними; що Творець наділив їх знаними незбутими правами і що до них належать життє, свобода і достиженнє щастя. І конституція в ясних вираженнях потверджає ненарушимість свободи совісти: Не зважається на ніякі релігійні переконання при занятю якої нибудь державної посади в Сполучених Державах". Конгрес не повинен ухвалювати ніяких законів дотичних запровадження релігії або заказання свободи віроісповідання".

Ті мужі, що уложили конституцію, признали вічний принцип, що відношеннє чоловіка до Бога стоїть вище людського законодавства і що він має повне право совісти. Для піддержання тої правди не потрібно було ніякого розумовання: ми є свідомі її в нашій груди. Та свідомість противиться людським законам і зділала непохитними стільки мучеників серед найбільшого терпіння і поломіни. Вони чувствували, що їх обовязок у відношенню до Бога є вищий від людських постановлень і чоловік не має права до їх совісти. Се є вроджене правило, котрого ніщо не може викоренити".

Коли в Европейських краях поширилась вість про землю, де кожен може тішитися плодом своєї власної роботи і іти за переконаннем своєї власної совісти, тисячі причалили до берегів Нового Світу. Кольонії дуже скоро росли. "Массачусетс осібним розпорядженнем офірував вільний приют і поміч христіянам всякої народности, котрі втікали за Атлянтицький Океан, щоби скритись перед війною, голодом або своїми гонителями. І так вигнанці і гноблені законним способом стались гістьми держави". В протягу двайцять літ після першої висадки в Плимут, Нової Англії, стільки ж тисяч переселенців.

Для достиження того, до чого вони стремили, "вони задоволялись скромним заробітком ощадного і трудолюбивого життя. Вони не хотіли нічого більше від землі, лиш тільки, що їм вистачало на прожиток. Ніякі золоті лучі надії не кидали обманчивого світла на їх стежки... Вони задоволялись повільним, але сталим успіхом їх суспільного ряду. Вони терполиво зносили в дикому краю всякі недостатки і своїми сльозами і потом лиця орошали дерево свободи, доки не пустило глибокі корені в землі".

Вони держались Біблії, як основи своєї віри, жерела мудрости і освободжаючої грамоти. Її правил приліжно навчали і в дому, і в школі, і в церкві, і плоди її було видко в доброті, ощадности, вздержанности і моральній чистоті. Можна було прожити много літ в Пуританських кольоніях і "не видіти ні одного пяного, не чути ні одного прокляття і не здибатися ні з одним жебраком". Се був доказ, що правила Біблії є найліпшим средством заховання народного величія. Слабі і відокремлені кольонії стали союзом могучих держав і світ з здивованнєм дивився на мирне процвітаннє церкви без папи і держави без короля".

Але безнастанно збільшаючіся товпи, котрі горнулись до берегів Америки, дуже ріжнились від тих отців — переселенців. Помимо того, що проста віра і чистота обичаїв далеко поширяли своє навчаюче значіннє і силу, той вплив все таки ставався слабшим в міру того, як помножилось число людей, котрі шукали лиш світської вигоди.

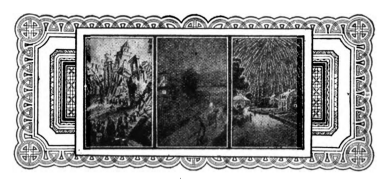
Приняте первими кольонистами постановление, що тільки члени церкви мають право голосу або право занимать державні посади, мало погані наслідки. Ті міри були приняті тільки для того, щоб заховати чистоту держави, але вони зіпсули церкву. В виду того, що релігія була услівєм при заняттю державних посад, многі ходили до церкви лиш для світських користей, а серця їх були далеко від віри. І з того вийшло таке, що до церкви ходили невіруючі, а навіть між

проповідниками були такі, що не тільки придержувались ложного навчання, але і нічого не знали за відновляючу силу Духа Вожого. Тим способом знов прийшло до того, як се часто можна бачити в церковній історії від Константина аж до наших часів як небезпечно є будувати церкву помочію держави і покористуватись світською властію для піддержання Євангелія Того, Котрий обявляє: "Царство Моє не од світа сього". (Поан. 18: 36). Злука церкви з державою, хоч би вона і не значна була, замість того, щоби приближити світ до церкви, то в дійсности воно так виходить, що тільки церква зближа- ється по світа.

Правило, котрого благородним способом боронили Робинсон і Роджерс Виллямс, що правда є поступова, і що христіяне повинні прийняти усе те світло, котре їм обявляється в Божому Слові, — було пропущено із виду їх потомками. Протестантські церкви так в Америці, як і в Европі, діставич благословення реформації, не пійшли далі дорогою реформи. Хоч від часу до часу і находились вірні мужі, щоби проповідувати нові правди і вказати на закоренені заблудження, однак більшість, подібно як Жиди за часів Христа або сторонників папи із часів Лютра, були вдоволені із того і вірили так, як їх батьки вірили, і жили так, як вони жили. релігія знов перевернулась у формальність; заблудження і забобони, котрих би не було, наколи б церква держалась Слова Вожого, були задержані і дальше плекані. Таким способом реформаційний дух постепенно завмирав аж доки не далась чути потреба реформації в протестантських церквах, так як се було з римською церквою за часів Лютра. Тут також пановада та сама світськість, те саме духовне тупоумів, і подібна пошана для людських думок, і заміна навчання Слова Божого людськими теоріями.

Широкому поширенню Біблії в первій половині девятнайцятого віку і великому світлу, що тим способом освічало світ, не слідував ніякий відповідний успіх. в пізнанню обявлених правд або релігії, основаної на досвіді. Сатана не міг, як се було давнійше, закрити Слова Божого перед народом; воно находилось у кожного; але щоби достигнути свойої ціли, віп многих довів до того, що вони його за мало цінили. Люде не любили досліджувати св. Пасання, продовжаю и принимати ложні толковання і придержуватися наук, котрі не є основані на Біблії.

Коли сатана побачив, що його старання переслідовання ми здавити правду не вдались, він знов придумав плян до згоди, що уже з самого початку дало повід до великого відступлення і засновання римської церкви. Він намавяв христіян, щоб злучилися разом, хоч і не з поганами, але з такими, котрі, почитаючи предмети сього світа, в дійсности були такі сами, як і поганці, що покланяються ідолам. Наслідки тої злуки не були менше шкідливі тепер, як давнійшима часами; гордість і глупота розвивались під видом релігії, і церкви підпадали зіпсуттю. Сатана продовжав перекручувати науку Біблії, і перекази, погубивши внаслідок міліони людей, запускали глибоке коріннє. Церква піддержувала ті перекази і обороняла їх: замість того, щоби боротися за віру,, "колись переданої святим". І так з погордою стали відноситися до великих принципів, за котрі реформатори так много потерпіли.



## Г 0 Л 0 В А — XVII.

## РАННІ ВІСТНИКИ.

Одна з найбільше потрясаючих і найкраснійших правд. обявлених в Біблії, є другий прихід Христа у славі для ввершення великого діла спасення. Для намножуючогося Божого народу, котрий так довго має ходити "в темряві і тіни смерти", обітованне другого приходу Того, Котрий є "житте і восвресение", і Котрий знов позбирає вигнанців, є дорогопінною і радісною надією. Головна засада цілої Біблії є та, що Спаситель внов прийде. Від коли наші прародичі Адам і Ева забрались із раю, віруючі надіялись на прихід Обітуванного, Котрий вломить силу нищителя і знов заведе їх до страчено-Святі мужі в старині все ожидали приходу месії у славі, як на спасенне свойої надії. Енох, семий від Адама, що жив в раю, той, котрий триста літ ходив перед Богом на землі, бачив наперед, що Спаситель має прийтирить: "Ось, іде Господь із тисячами святих своїх, зробити суд над усіма". 1) "Я знаю, Відкупитель мій живе, і він у послідний день підійме в пороку отсю розпадаючуся кожу мою, і я в тілі мойму побачу Бога, я самий побачу Його, мої очи, не очи якогось другого побачать його". 3)

Прихід Христовий тому, щоби запанувала праведність, воодушевляв святих писателів до взнеслих і ентузіястичних висказів. Поети і пророки Біблії при тім уживали слів, палаючих небесним огнем. Псальмист співає про силу і во-

1)Юда 14, 15.

<sup>2</sup>)Йов 19: 25-27.

[316]

личіє Ізраїлського царя: "Із Сиона звершеної красоти засіла Бог, Бог наш прийде, і не буде мовчати... Кличе він небо і землю на суд народу свого". ") "Да звеселиться небо і возрадується земля!... перед Господом, бо він іде судити землю. Він буде судити круг земний в справедливости і народи у вірности своїй". (Псал. 96: 11-13).

Пророк Ісая сказав: "Та мерці твої ожиють, устануть мертві тіла! Оживайте, веселітесь, що в порох лягли; бо роса в тебе, — роса, що живить правицю, і земля викине померших". ') "Потоптана буде смерть во всі віки і повтирно Господь сльози з усіх лиць, і здійме ганьбу з свого люду по всій землі, от як говорить Господь. І скажуть того дня: Ось він наш Бог! на його ми вповали, й він спасе нас! Ось, він Господь, на його ми вповали, то й радуватись і веселити мемось спасеннем його". (Ісая 25: 8, 9).

І пророк Аввакум також у свойму видінню бачив Його явленнє: "Колись прийшов Бог від Теману, Святий — від Паран-гори. Покрила небеса величність його і славою сповнив він землю. Сяєво її, як сонце світило". Ступив він, земля струсилась; глянув — і затремтіли народи; розпались гори вічні, первовічні узгіря позападались; дорогі його вічні "Коли ти, неначе всів був на коні твої, і на колесниці ратуючі? "Вглядівши тебе, затрусились гори водні... безодня састогнала голосно і неначе зняла руки в гору. Сонце і місяць з'упинились на свойому місці перед сясвом літаючих стріл твоїх". "Ти виступив на ратунок твого народу, на підмогу помаванникови твойому". (Аввакум 3: 3, 4, 6, 8, 10-13).

Коли Спаситель вже мав розійтись із Своїми учениками, Він потішав їх в їх смутку і запевнив їх, що Він знов прийде: "Нехай не трівожиться серце ваше". "В дому Отця мого осель багато. Колиб ні, сказав би вам: Ійду наготовити місце вам. І, як пійду та наготовлю вам місце, знов прийду і прийму вас до себе". ") "Як же прийде Син чоловічий у славі своїй, і всі святі ангели з ним, тоді сяде він на престолі слави своєї, і зберуться перед Него всі народи". Мат. 25: 31-32.

\*) Hear. 50: 2-4. 4) Ican 26: 19. \*) Hoan 14: 1-3.

Ангели після вознесення Христа, що находились на Оливній горі, повторили ученикам обітуванне Його другого приходу: "Сей Ісус, узятий од вас на небо, так прийде як виділи ви Його сходячого на небо". ") "Сам бо Господь з повеліннєм, з голосом архангелським і з трубою Божою зійде з неба". 7) Пророк з острова Патмоса говорить: "Ось, іде з хмарами, і побачить Його всяке око". (Одкр. 1: 7).

Около Його приходу скупляється вся слава того часу: "Аж до часу новонастання всього, що глаголав Бог устами всіх святих Своїх пророків од віку". В Тоді довге і непреривне панованнє зла буде сокрушене, "і царство світа стало царствомі Господа нашого і Його Христа, і царювати ме по вічні віки". В "Бо явиться слава Господня, і побачить всяке тіло спасеннє од Бога, так бо сказали уста Господні". "Як земля бо видає вроджай свій... так Господь Бог виявить справедливість і славу перед усіма народами". "Одного часу буде один Господь Саваофт величним вінцем і короною слави для останків свого народу". (Іс. 40: 5; 61: 11; 28: 5).

Тоді миролюбиве давно желанне царство Месії буде воздвигнене попід ціле небо. "От так потішить Господь і Сиона, потішить всі розвалища його, і оберне пустиню його у рай, і степ його в сад Господень". "Красота Ливану буде її дана, роскіш Кармеля і Сарону". "Не будуть уже тебе звати покидкою, не будуть звати край твій пустинею, а звати муть тебе: Ласкавість моя на ній, а країну твою — замужня... і як той жених радіє своєю княгинею, так буде Бог твій утішатись тобою".

Другий прихід Христа буде на всякий час надією правдивих його послідувателів. Обітування Спасителя при прощанню на Оливній горі, що Він прийде по другий раз, освітило ученикам будучність і наповняло їх серця радістю і надією, котрих не могли здавити ніякі гризоти або терпіння. Серед переслідовань і гонення "явленнє великого Бога і нашого Спасителя Ісуса Христа" було їх "блаженною надією". Коли Солунські христіяне смутилися при похоронах своїх

7)1 Con. 4: 16.
9)0gep. 11: 15.

<sup>\*)</sup>Діян. 1: 11. \*)Діян. 3: 21.

возлюблених, ап. Павло, їх учитель, показав їм на воскресеннє мертвих, котре має наступити з приходом Христа. Тоді мертві в Христі воскреснуть і разом з живими будуть піцхоплені в хмарах на зустріч Господеви на воздух. "І так", говорить він, "завсігди з Господом будемо. Тим же втішайте один одного словами сими". (1 Сол. 4: 16-18).

На скалистому острові Патмосі улюблений ученик чує обітованнє: "Ось, прийду незабаром!" і його горяче желаннє впражається в молитві церкви у всіх її скитаннях: "О, прийди, Господи Ісусе!" (Одкр. 22: 17-20).

Із тюрми, костра і вісілниці, де святі і мученики свідкували за правду, дається чути через всі ті століття аж до нас вираженнє їх віри і надії. Оден із тих христіян говорить: "Будучи певними, що Христос лично воскресне а і вони також в часі Його приходу вони погарджали смертію і стояли вище неї". Вони були готові зійти в могилу, "щоби воскреснути освободженими". Вони ожидали Господа "в облаках небесних во славі Отця", "Котрий мав принести праведним час царства". І Вальденці мали ту саму віру. Виклиф також дивився на прихід Спасителя як на спасеннє церкви.

Лютер сказав: "Я вірю в те, що Господь скорше прийде як за три літа. Бог не хоче і не може дальше терпіти такого безбожного світа". "Великий день вже не далекий, в котрому безбожне царство буде повалене".

"Тому перестарилому світу вже скоро прийде конець", говорить Меланхтон. Кальвин напоминає христіян, щоб не були нерішучими, горячо желаючи приходу дня Господнього, як найбільшого спасительного із всіх днів". Він говорить: "Ми повинні жаждати Христа, шукати Його і думати про той великий день, що має наступити, в котрому Господь нокаже вповні славу Свого царства".

"Чи наш Господь Ісус не возніся на небо в людському тілі?" сказав Накс, шкотський реформатор, і чи Він не має вернутись? Ми знаємо, що Він вернеться, і то в невдовгим часі". Ридлий і Латимер, обидва віддавши своє життє за правду, з вірою дивились на прихід Христа. Ридлий писав: "Світ без сумніву приближається до свого кінця — тому я вірю і для того говорю. Будем кликати нашого Спасителя Ісуса Христа разом з Іоаном, слугою Божим, в нашому серці: "Прийди хутко, Господи Ісусе!"

Бакстер говорить: "Роздумувание про прихід Господа для мене є дуже дорогим і наповняє мене радістю". Тішитись Його приходом і надіятись на него, се діло віри і характер Його святий". "Наколи смерть — послідний ворог, котрий має бути знищеним при воскресенню, то ми можем навчитись із того, з якою твердою вірою ми повинні ожидати другого приходу Христа і молитися за те, щоб наступила цілковита і рішуча побіда". Се є той день, котрого всі віруючі повинні очикувати, на него надіятись і уповати, як на здійсненнє всього діла їх спасення, всякого желання і стремлення їх душі". Дай Боже, щоб скоро настав той благословенний день!" Така була надія апостолської церкви, "церкви в пустині" і реформаторів.

Пророцтво предсказув не лиш ціль другого приходу і як він наступить, але показув також на ознаки, по котрих можна пізнати, що він вже недалеко в. Ісус говорить: "І будуть ознаки на сонці, й місяці, й зорях". ") "Тільки ж у ті дні, після горя того, сонце померкне, й місяць не давати ме світла свого, і зорі з неба падати муть, і сила, що на небесах, захитаються. І тоді побачать Сина чоловічого, грядущого на хмарах, з силою великою і славою". (Марка 13: 24-25). В Одкриттю слідуючим способом описуються перші ознаки, попереджаючі другий прихід Христа: "Трясеннє велике сталося, і сонце стало чорне, як верета волосінна, а місяць став, як кров". (Одкр. 6: 12).

Ті ознаки видні були до кінця чотирнайцятого віку. Пророцтво се сповнилось, коли в 1755 році наступило страшне

<sup>10</sup>) Лука 21: 25.

трясенне землі, яке коли тільки було. Хоч і загально знане, як Лисабонське землетрясінне, воно однак поширилось на більшу часть Африки і Америки. Воно було замітне в Гренландії, в Західних Індіях і на острові Мадейра, в Швеції і Норвегії, Великобританії і Ірландії. Воно далось чути на земній поверхні, обіймаючої чотирі міліони квадратових англійських миль. В Атриці так сильно земля тряслась як і в Европі. Більша часть Альґерії зістала знищена і недалеко від Мороко одна місцевість, що на ній жило вісім до десять тисяч народу, запалась у землю. Море заляло побережні міста Ішпанії і Аюрики і спричинило тим велике знищенне.

В Ішпанії і Португалії страшно тряслась земля. В місті Кадесі прибуваючі филі, так кажуть, були шістьдесять стіп високі. Гори, "самі найбільші в Португалії, страшно тряслися, так сказати, од самого низшого їх основання. Верхівя декотрих із них тріскалися і чудним образом розрізувались і розривалися, при чім неліченні з них маси були повергнуті в окружаючі їх долини. Кажуть, що навіть поломінь виходив із сих гір".

В Лисабоні дався чути підземний гук, земля затряслась і більша часть міста завалилась. За яких шість минуть згинуло шістдесять тисяч людей. Море з початку відступило, лиш мілизна остала, а опісля знов приплило і піднялось на пятьдесять стіп вище свого звичайного уровня". Наслідком сей катастрофи в Лисабоні зістали прибережні мури, дуже коштовні, бо побудовані з чистого мармуру, погружені у морі. Многочисленна товпа народу зібралась тут ради безпеки, де їх не могли досягнути падаючі відломки, але нараз прибережже зі всіми людьми, що на ньому находились, погрузилось у воду і ні оден із трупів не показався на поверхні.

Після підземного гуку і потрясення всі церкви і монастирі, майже всі більші публичні будівлі і четверта часть всіх

<sup>21</sup> Great Con.-Ukrainian

домів завалились. Менше більше в дві години пізнійше у всіх частях міста зачало горіти, і огонь бушував через три дні з такою силою, що місто пілковито було спустошене. Землетрус наступив в празничний день, коли церкви і монастирі переповнені були людьми, із котрих тільки немногі уратовались. Перестрах народу не дасться описати. Ніхто не плакав, таке було велике нещасте. Перестрашені люде лиш бігали тут і там, як би розуми потратили, били себе в груди і вричали: "Misericordia! Вже настав конець світу!" тері забули про свої діти, бігаючи з хрестами. На нещасте многі із них забігли до церкви, щоби скритись. Але налармо виставляли святі дари; надармо бідні сотворіння чепались руками вівтарів, хрестів, священиків, бо всі разом погинули на місци. "Девятдесять тисяч душ, після обчислення, вгинуло в тому нещасному дні".

В двайцять літ пізнійше появився слідуючий знак — затьміннє сонця і місяця. Сей факт є ще тим важнійшим, що се сповнилося в означений час, так як предсказано було. Спаситель в своїй бесіді з учениками після описання довгого періоду горювання церкви — 1260 літ папського переслідовання, про вотрі сказано, що ті дні будуть скорочені — споминає про звісні події, котрі стануться перед Його приходом, і назначує час, коли має случитись перша із них: "Тільки ж у ті дні, після горя того, сонце померкне, й місяць не давати ме світла свого". ") Ті 1260 днів або літ скінчились в 1798 році. Чверть віку до того переслідовання зівсім устали. Після того гонення, як Христос каже, сонце померкне. І 19 мал, 1780 року се пророцтво сповнилось.

"І так у дні 19 мая, 1780 року наступило невитолковане помрачення всього видимого неба і атмосфери Нової Англії, як найбільше таінственне явлення природи".

· Очевидець, жиючий в державі Массачусетс, Сполучних Держав, описує сю подію в слідуючий спосіб:

"Ранком сонце зійшло ясно, але невдовзі воно зачало меркнути. Хмари постепенно начали опускатись, ставалось

11) Mapka 13: 24.

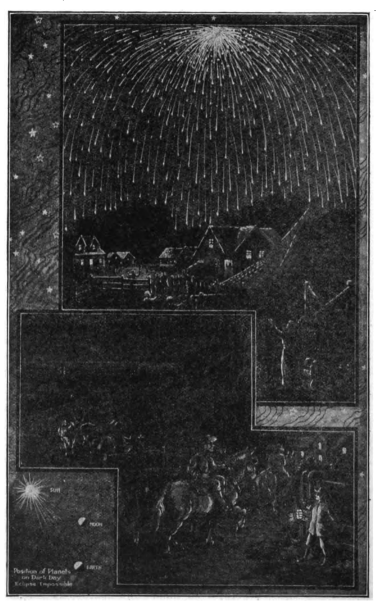
темнійше, блискало, греміло і зачав дощ падати. Около девятої години хмари зачали уступати і начали прибирати бронзово-жовто-мідяну фарбу, так що земля і всьо, що на ній було: скали, дерева, будинки, вода і люде виглядали зовсім відмінно при тому свого рода тайному освічению. За кілька минут, чорні, тяжкі хмари покрили ціле небо з виїмкою вузької смуги на горизонті, і зробилось так темно, як звичайно буває літом о девятій годині вечером...

Великий страх овладів людьми. Жени стояли у дверий і дивились на темний світ, чоловіки їх вертались з полевих робіт до дому; столяр лишав свою робітню, коваль свою кузню, купець свою торговлю. Школи замикались і дрожачі зі страху діти бігли до дому. Подорожні просились на ніч до найблизшої хати. Що се значило? питали одні других з дрожачими губами і серцем. Здавалось, що велика буря надходить або вже настав конець всьому.

Позасвічували свічки, а огонь на коминках горів так ясно, як підчас темної осінної ночи... Кури сідали на банти і засипляли, худоба повертала до дому і мукала, жаби квакали, пташки співали свої вечірні пісні, і лилики зачинали літати, як в ночі. Але люде знали, що ще не настала ніч"...

Доктор Натаїл Виттокер, проповідник при Салимській церкві, держав Біблійні бесіди в галі зібрань, і твердив в своїй проповіди, що тая темрява не є природна. І в многих других місцях були також зібрання і тексти для проповіди вибрано виключно такі, котрі вказували, що тая темрява відповідає Біблійному пророцтву...

По одинайцятій годині було так темно, що не можна було розпізнати на годиннику, котра година, і без світла в хаті не можна було нічого робити. Темрява поширилась дуже далеко. На схід вона сягала аж до Фалмаус, на захід досягла аж до Коннектикута і Албани, на полудне була замітна вздовж морського берега, а на північ так далеко, як Американські держави сягають".



Ознаки Христового приходу.

[324]

Після тої великої темряви того дня небо одна або дві години перед заходом сонця місцями було ясне; сонце внов повазалось, хоч ще було закрите темною і густою мракою. А в ночі було так темно, як і за дня, і хоч був тоді повний місяць, однак не можна було розпізнати і одного предмета без штучного світла, лучі котрого від сусідних домів і других місць світили, як би через Єгипетську темряву, майже непроникливу. Оден із очевидців того явища говорить: "Після моєї думки, більшої темряви не могло бути навіть тоді, наколи б всі світячі небесні тіла закрив чимсь не проникнутим, або наколи б їх зовсім не було. Хоч о девятій годині вечером зійшов повний місяць, то він ніяк не міг розігнати тої смертельної тіни. Після півночи мрака щезла, і коли показався місяць, то виглядав, як кров.

День 19 мая, 1780 року називаєся в історії як "Темний день". Від часу Мойсея не було єще такої темряви. Описанне того випадку очевидцем є лиш відголосок слів Господніх, записаних пророком Йоілом двайцять пять віків до їх сповнення: "Сонце обернеться в темряву, а місяць у кров перед тим, ніж настане день Господень, великий і страшний". (Йоіла 2: 31).

Христос приказав Свойому народови звертати увагу на ознаки Його другого приходу і радуватися при виді предтечів грядущого царя. Ось Його слова: "Як же зачне се діятись, випростуйтесь і підіймайте голови ваші, бо наближилось викупленне ваше". Він звертає увагу Своїх послідувателів на розвиваючися весною дерева і сказав: "Як розпукуються вже, бачивши сами розумійте, що вже близько літо. Так і ви, коли побачите, як се станеться, знайте, що близько царство Боже". (Лука 21: 28, 30, 31).

Однак коли гордість і формализм в церкви витиснули духа покори і побожности, любов до Христа і віра в Його прихід охолонули. Визнаючий Бога народ, застрягши у світськости і проникнутий жаждою роскішного життя, осліп у відношенню до науки Христової і ознаків Його другого явлення. На навчання про другий прихід Христовий не звертано уваги, а слова із св. Писання, що говорять за те, перекручувано або фальшиво толковано, так що в більших случаях легковажено їх або зовсім забувано за них. А найбільше се діялось по Американських церквах. Свобода і вигідне життє, котрими користувались всі кляси суспільности, стремлінне до богацтва, жажда наживи гроша і погоня за славою і силою довели людей до того, що інтересувались лиш сим життєм, відкладаючий на далеку будучність торжественний день, в котрому теперішний порядок річий закінчиться.

Коли Спаситель говорив послідувателям Своїм про ознаки Його другого приходу, Він спімнув про відпаденнє, котре станесь перед самим Його приходом. У той час, подібно як за часів Ноя, покажеться той діяльний дух до світських підпріємств і жажда роскішного життя — вони їли, пили, куповали, продавали, садили, будували, женились і виходили заміж", при чим забували Бога і будуче життя. Тих, що жили у той час, Христос напоминає словами: "Остерігайтеся ж, щоб часами не обтягчались ваші серця прожорством, та пянством, та журбою життя сього, і щоб несподівано на вас не постиг день той. І так бодрствуйте, по всяк час молячись, щоб удостоїлися втекти від того всього, що має статись, і станути перед Сином чоловічим". (Лука 21: 34, 36).

Стан церкви того часу характеризується словами Спаситель в Одкровенню: "Ти маєш імя, що живеш, а мертвий єси" І до тих, що не хочуть вийти із свого рівнодушного обезпечення Він звертається з торжественним остереженнем: "Коли ж не чувати меш, прийду на тебе, як злодій, і не знати меш, якого часу прийду на тебе". (Одкр. 3: 1-3).

Люде повинні звернути увагу на небезпеку, щоб вони пробудились і приготовились до торжественної події в звязн із закінченнєм часу досвідчень. Пророк Божий заявляє: "Во то великий і страшний день Господень — хто видержить йо-

го?" 13) Хто встоїть, коли явиться той, про котрого пророк свідкує: "Не твоїм чистим очам дивитись на лиходійства, не тобі приглядатись угнітанню!" ") До покликуючих: "Боже мій, ми ж тебе знаємо!" (Осія 8: 2), але нарушуючим Його закон, слідуючих за чужими богами, даючи в свойому серці місце беззаконію і любячи стежки несправедливости. — для них день Господний буде "пітьмою, що не ма в ньму просвітку". ") "І буде того часу, я обшукаю з світлом увесь Єрусалим, і скараю тих, що, мов на дріжджах, сидять собі безпечно, та мовляють у серцях своїх: Господь не робить ні добра ні зда". ") "Я скараю люд за здо, і безбожників за їх беззаконня: зроблю конець гордині пишних, і впокорю надутих гнобителів". (Ісая 13: 11). "Ні срібло їх, ні золото їх не зможе вратувати їх у день гніву Господнього, і попадуться богацтва їх у здобич, а доми їх обернуться в пустки". (Софон. 1: 18, 13).

І дивлячись на се застрашаюче время, пророк Еремія воскликнув: "Ой утробо ж моя, утробо! смуток в глибині серця мого, трівожиться в мені серце мов... ти бо чувш, душе моя, трубний гук, боввий галас. Нещаств за нещастви". ") "День гніву буде день той, днем смутку і тіснечі, днем розбурювання і пустошення, днем мраки і темряви, днем хмари і мгли, день гукання труби і воєнного крику". ") "Наступає день Господень, день гніву палкого, щоб обернути землю в пустиню і вигубити грішників на ній". (Ісая 13: 9).

Ввиду того великого дня Слово Воже торжественним і переконуючим способом взиває народ Господний збудитися з духовної сплячки і стати перед ним в покорі і покаянню: "Затрубіте трубою в Сионі; вдаряйте на трівогу на святій горі моїй; нехай стрепенеться все, що живе на землі, бо надходить день Господень, він уже близько — визначіть піст, і оповістіть святочні збори. Зберіть народ, скличте збори, позбирайте старих, дітей і немовлят при грудях; нехай вийде жених із своєї світлиці і молода із своєї комори. Між двором

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>)Йоіла 2: 11. <sup>13</sup>) Аввак. 1: 13. <sup>14</sup>) Аноса 5: 20. <sup>18</sup>) Соф. 1: 12. <sup>19</sup>) Ерем. 4: 19, 20. <sup>17</sup>) Соф. 1: 15, 16.

і жертівником нехай заплачуть священики". "Та тепер ще говорить Господь: Обернітесь до мене всім серцем в пості, в плачу і у жалі. Роздирайте серця ваші, а не одежу, і навернітесь до Господа, Бога вашого, він бо благий і милосердний, довготерпеливий і вірно милуючий". (Йоіла 2: 1-18).

Велике діло реформи повинно бути звершене, щоби приготовити народ, щоб міг встояти в день Господній. Бог бачив, що многі із народу, визнаючи Його, не уповали на вічність, і Він в свойому милосердію готовий був післати їм вість перестороги, щоби пробудити їх із спячки і щоб були готові, як Господь прийде.

Ту пересторогу ми находимо в Одкровенню, голова чотирнайцята. Тут описується трояку вість, котру мали проповідувати небесні істоти і зараз за тим слідує прихід Сина чоловічого, щоби збирати люди земні. Перша із тих пересторог говорить за зближаючийся суд. Пророк бачив "Ангела, що летів серед неба, а в нього Євангелія вічна, що мав її благовіствувати домуючим на землі, і всякому народови, і родови, і язикові, і людові, глаголючи голосом великим: Бійтеся Бога, і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його; і покланяйтесь Тому, що створив небо і землю і море і жерела вод". (Одкр. 14: 6, 7).

Та вість містить в собі часть "вічного Євангелія". Проповідувати Євангеліє не було поручено ангелам, але людям. Святі ангели беруть участь, управляючи тим ділом; вони слідять за великим рухом для спасення людськости, але дійсна проповідь Євангелія на землі звершається слугами Христовими.

Вірні і богодухновенні мужі, слухаючи Слова Божого, повинні оголосити світу сю пересторогу. Се є ті, що звернули увагу на "певніще слово пророче", звернулись "до світильника, що світить в темному місци, аж день засіяє, і денниця зійде в серцях ваших". <sup>18</sup>) Вони шукали пізнання Божого більше чим скритих сокровищ і вважали, "бо набуток се ліп-

18)2 Петра 1: 19.

ший, як набуток срібла, і хісна з його більш, як із золота". ") І Господь обявив їм великі діла Свого царства. "Довірність Господня для тих, що його бояться, а заповіт його на те, щоб 
• звістити їм". (Псал. 25: 14).

Невчені богослови, пізнавши ту правду, занялись єї проповідуванням. Наколи б вони були вірними сторожами і пильно та з побожністю досліджували св. Писання, то вони пізнали би час ночі; пророцтва відкрили би їм події, що могли статися тепер. Однак вони не заняли того положення, і вість .
та була дана більше простим. Ісус говорить: "Ходіть, коли
світло масте, щоб темрява вас не захопила". ") Відвертаючися від світла, що їм Господь дав, або погорджаючи ним, воно находиться близько них, позістають в темряві. Спаситель
говорить: "Хто іде слідом за мною, не ходити ме в темряві, а
мати ме світло життя". ") Кожен з непохитним наміреннем,
що старається сповнити волю Божу, звертаючи увагу на світло дане йому, дістане ще більше світло. Для тої душі зійде
звізда небесного світла, щоб показати її цілу правду.

В часі первого приходу священики і книжники, котрим було поручено Слово Боже, могли розріжнити ознаки часу і проповідувати явленнє обітуваного. Пророцтво Михея вказує на місце родження. ") Даниїл означив час Його приходу. (Дан. 9: 25). Бог поручив ті пророцтва Жидівсьми провідникам. Вони не могли оправдуватися, що вони не знали і не проповідували народови, що Мойсей прийде. Їх незнаннє було гріховним недбальством. Жиди ставили памятники для убитих пророків Божих, між тим як вони почитаннєм великих мужів землі віддавали честь слугам сатани. Будучи в безнастанній борбі за посади і власть між людьми, вони випускали із виду небесні почести, котрими Цар небесний предкладав їм.

Старшина жидівська повинна була з більшим заінтересованнєм слідити за місцем, часом і обставинами тої найбільшої події в історії — приходу Сина Божого для спасення 10) Прип. 3: 14. 20) Йоан 12: 35. 21) Йоан 8: 12. 21) Мих. 5: 2. дюдства. Весь народ повинен бути на сторожі і очикувати, щоб бути первим між витаючими Відкупителя світа. А вось в Вифлеємі двоє умучених подорожних з Назаретських гір ішли по довгій вузькій вулиці, прямуючи до найдальшої східної части міста, надармо шукаючи собі місця, де би могли спокійно переночувати. Ніякі двері не отворились, щоби впустити їх. В нужденній стаєнці, збудованій для худоби, вони наконець найшли приют, і тут народився Спаситель світа.

Небесні вістники бачили славу, котру Син Божий розділяв з Отцом, як еще світа не було, і вони приліжно слідили за Його приходом на землю, як найбільше радісною подією для всіх народів. Ангели були назначені, щоби ознаймити веселу вість тим, що були готові прийняти її і з радістю поширяти єї серед жителів землі. Христос унижив себе, прийнявши людську природу; Він переніс безконечну міру терпіння, даючи Свою душу як жертву за гріх. Але ангели хотіли, щоби Син Всевишнього навіть в Свойому униженню явився перед людьми з достоїнством і славою, відповідно до Його характеру. Чи зберуться великі сьої землі в столиці Ізраїля, щоби повитати Його прихід? Чи представлять Його ангели ожидаючій товпі?

Ангел приходить на землю, щоби бачити, хто приготовився для приняття Ісуса. Але він не бачить ніяких признаків приготовлення. Він не чує радісних голосів, ні торжества, що настав час приходу Месії. Ангел через короткий час кружить над вибраним городом і храмом, де в протягу соток літ обявлялась Божеська присутність, но і тут находить ту саму рівнодушність. Священики у своїй гордости і пишности приносять нечисті жертви в храмі. Фарисеї грімко промовляють до народу або моляться в голос на рогах вулиць, хвалячи себе. В царських палатах, на фильозофських зібраннях, в школах рабинів ніхто навіть і не думає про чудесний прихід, котрий наповняє ціле небо хвалою і славословієм, що Спаситель людства вже має явитися на землю.

Ніхто не доказує, що люде ожидають Христа і ніхто ие готовиться прийняти Князя життя, Небесний вістник здивований; він готовий з недоброю вістю повернути на небо, аж нараз замічає пастухів, котрі ночию пасуть свої стада. Вони, дивлячись на усіяне звіздами небо, роздумують о пророцткі Месії, Котрий має зійти на землю. Тут люде готові прийняти небесну вість. І нараз приходить до них ангел і приносить їм радісну новину. Небесна слава наповняє всю долину, являється велике множество ангелів і, як би ся радість за велика була для одного вістника, щоби принести її із неба, множество голосів лучаться в похвальній пісні, котру колись будуть співати всі спасені: "Слава на вишинах Богу, а на землі впокій, між людьми благоволеннє". (Лука 2: 14).

О, яка наука кристься у тій чудній повісти із Вифлеєма! Як вона ганить нашу невіру, нашу гордість і нашу зарозумілисть. Як вона остеригає нас бути на сторожі, щоби ми виаслідок своєї заслуженої нагани, рівнодушія не пропустили би случаю розпізнати ознаки теперішного часу і тому не пізнали би дня нашого посіщення.

Не тільки на вершках Юдеї, лиш між простими пастухами ангели найшли людей; котрі приготовились до принятти Месії. В поганському світі також були такі, що очикували Його; се були богаті і благородні мудрці, фільозофи із далекого сходу, природознавці, чорнокнижники, пізнавші Бога в ділі рук Його. Із жидівського писання пони довідалися про звізду, котра повинна зійти від Якова, і з радістю очикували приходу Того, Котрий не тільки мав бути утіхою Ізраїля. але також і ,,світло на откриттє поганам на спасенне до краю землі". ") Вони шукали світла, і світло з Божого престола освітило їх стежку. У той час, як священики і книжники брусалимські, законні хранителі і толкователі правди, були окутані тьмою, післана з неба звізда допровадила тих чужосторонців на місце родження новородженого Царя.

"Для ждучих Його" Христос "удруге явиться не для очищення гріха, а... на спесенне". <sup>24</sup>) Вість про родженне Спа-

24) Жид. 9: 28.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup>)Лука 2: 32.

сителя як і вість про Його другий прихід не була поручена провідникам народу в ділах релігії. Вони не заховали своєї звязи з Богом і відкинули світло небесне, тому вони не належали до тих, про котрих ап. Павло говорить: "Ви ж, братте, не в темряві, щоб той день як злодій захопив вас. Усі ви сини світла і сини дня; ми не сини ночі або тьми". (1 Сол. 5: 4-5).

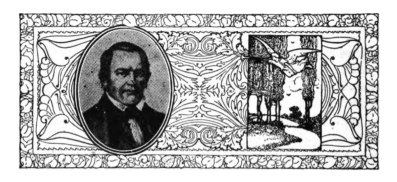
Сторожа на стінах Сионських повинна бути перва, щоб прийняла добру новину про прихід Спасителя, перва, котра повинна проголосити, що Він вже тут, перва, що мала остеречи народ, щоби він приготовився до Його приняття. вони жили собі спокійно, мриючи про спокій і безпеку, підчас коли народ не переставав грішити. Ісус порівнував Свою церкву з безплодною смоківницею, з гордими і пишними листями, без дорогоцінного овочу. Він найшов хвастливе захованне релігійних форм, у той час коли у них не було правдивої покори, покаяння і віри, що лиш могло зділати їх служенне богоугодним. Замість плодів духа були у них гордість, формализм, хвастівство, самолюбіє і угнітанне. Церков що раз більше відступаюча від Бога, закрила свої очі перед ознаками часу. Бог не покидав її і продовжав оказувати Свою вірність у відношеню до неї, але вона відпала від Него і відлучилась від Його любови. Так як люде відказувались заховати услівя, то і обітовання не сповнились для них.

Такі бувають певні наслідки, коли люде не хочуть покористуватись світлом і свободою, якими нас Бог обдаровує. Наколи церков не іде стежкою Провідіння, що відкривається її, і не принимає того світла, котре дається її, то релігія тоді вироджуєся і стається формалізмом, і дух правдивої побожности щезає. Ся правда нераз повтарялась в історії церкви. Бог жадає від Свого народу діл віри і послуху, відповідаючим благословенням і свободі даним йому. Послух хоче жертви і заключає в собі хрест, і се є причина, чому так много послідувателів Христа, визнаючих Його, не хочуть прийняти

мебесного світла і, подібно Жидам в старині, не пізнають часу своїх одвідин. \*\*) Внаслідок їх гордости і невіри Господь віставив їх самим собі і обявив Свою правду тим, котрі разом з Вифлеємськими пастухами і мудрцями зі сходу принимали усе світло, даруване їм.

25) Лука 19: 44.





## ГОЛОВА — XVIII.

## АМЕРИКАНСЬКИЙ РЕФОРМАТОР.

Оден чесний і розумний фармер, доведений до сумніву що до авторитету св. Писання, але хотівши конче пізнати правду, був вибраний Богом лиш на те, щоби іти вперед і проповідувати другий прихід Христа. Подібно многим другим реформаторам, Виллям Миллер у своїй молодости боровся з бідою і тим способом набрав енергії і самоотречення. Члени родини, до котрої він належав, відзначались своєю независимостю, любовю до свободи, своєю витревалостю і великим привязаннем до вітчини — прикмети, котрі відбивались в його характері. Його батько був полководцем в революційній армії, і принесені в тому неспокійному часі жертви в борбі і терпіннях свідкують про тяжкі часи в молодечому віці Миллера.

Він відзначився здоровою і сильною будовою тіла, і вше в дитинячому віці показував незвичайні сили. А коли вій ставався старшим, то се ще більше показувалось. У него був діяльний і добре розвинений розум і горяче стремління до знання. Хоч Миллер не мав вищого образовання, але його любов до знання, його привичка до серіозного роздумовання і бистрота ума все таки зділали з него чоловіка зі здоровим розсудком і загальним знаннем. Він був на скріз моральним і задля його чесноти, господарности і добродійности всюди його любили і поважали. Завдяки свойої енергії і пильности, [334]

він завчасу стався моючим, але не дивлячись на те, він не переставав заниматися наукою. Він з успіхом занимав ріжні горожанські і військові посади і дорога до богацтва і слави була для него широко отворена.

Його мати була правдиво побожна женщина, і він єще в дітинстві находився під релігійним вражіннем, але в першку літах його зрілости він майже виключно попав в товариство деїстів, вплив котрих на підставі того факту, що вони по більшій части були добрими горожанами і чоловіколюбячі та добродійні люде, був тим сильнійший. Серед христіянських закладів, між котрими вони жили, їх характер до певної степени мав відпечаток всього, що їх окружало. Їх гарні прикмети, що приносили їм поважанне і довіре, були плодом Біблії, але ті добрі дари були так поперекручувані, що вони мали вилив, супротивляючийся Слову Божому. Завдяки зносинам із ними. Миллер дійшов до того, що присвоїв собі їх думки. Толкованне Біблії тими часами представляло трудности, як йому видавалось, непоконаними, і його нова віра, лишаюча Біблію на стороні, не давала йому нічого лучшого, щоб ваняло її місце, і він був дадекий від того, щоби бути вдоволеним. Однак він в протягу близько двайцяти літ держався тих ду-Але коли йому було трийцять чотирі літ Дух Божий вилинув на його душу і його охватило чувство глубокої свідсмости свойого гріховного положення. У своїй вірі він не находив ніякого запевнення щасливого позагробового життя. Будучність представлялась йому мрачна і таємнича. ного думок того часу він опісля говорить:

"Думаючи про знищенне, я вздригався і ставало мені страшно. Лична відвічальність була певною погибелю для всіх. Небо над моєю головою виглядало мені як мідь, а вемля під моїми ногами, як желізо. Вічність — чим же вона є? І смерть — чому вона є? Чим більше я хотів вникнути у те, тим більше я віддалявся від доказів. Чим більше я думав про те, тим темнійші були мої заключення. Я старався по-

кинути ті думки, але я не міг. Я дійсно був нещасливий, але не міг поняти причини. Я нарикав і жалувався, і сам не знав чому. Я переконався, що десь мусить бути ошибка, але не знав, де її шукати. Я горював, однак без надії".

В такому положению він пробув кілька місяців. "Нараз", говорить він, моїй душі представився характер Спасителя. Мені здавалось, що повинна бути істота, така добра і милосердна, сама себе даюча в жертву примирення за наші гріхи. Зпочатку я почув, яка велика любов мусить бути у такої істоти, і уявив собі, що я міг би кинутися йому в обяття і уповати на його милість. Але зайшло питання: Як можна доказати, що є така істота? Я переконався, що кромі Біблії не ма ніякого доказу істновання такого Спасителя, або будучого життя".

"Я бачив, що властиво Біблія вказує на такого Спасителя. якого мені треба було, і я не мало змішався, як небогодухновенна книга може містити в собі правида, щоб були як раз придатні для грішного світа. Я мусів признати, що лиш св. Писание може бути тою богодухновенною книгою. Воно зділалось моєю потіхою і в Ісусі Христі я найшов приятеля. Спаситель стався для мене "лучше десяти тисяч других", і св. Писание, з початку темне і суперечне, тепер вділалось світильником ноги моєї і світлом стежки мойої. Моя душа успокоїлась і я був вдоволений. Я переконався, що Господь Бог в скалою посеред океану життя. Біблія тепер головним предметом мойої науки, і я міг сказати по правді, що досліджував її з великою радістю. Я знайшов у ній таке, що мені ніколи за те не говорилу. Я дивувався, як я перше не ма бачити єї красоти і величія і дивувався тому, як я міг колинибудь противитися її. Я всьо знайшов у ній, що тільки бажало моє серце, спасенне средство для всякого душевного горя. Я вже стратив охоту читати другі книжки і всім серцем стремився набрати мудрости від Бога.

Тепер він перед всіми визнавав ту віру, котрою перпіе погорджав. Його невіруючі товариші при кождому случаю

нагадували йому ті докази, з котрими він часто виступував проти св. Писання. Тоді він ще не був приготований до того, щоби відповісти на те, але прийшов до заключення: "Наколи Біблія є обявденнєм від Бога, то вона повинна згаджатися сама з собою, і наколи вона є наукою для чоловіка, то повинна бути приноровлена до його умових здібностей. Він постановив вивчити св. Писаннє сам для себе, щоб бути певним, чи ті суперечности, які находять у ній, не дадуть погодитися одні з другими.

Стараючись усунути всякі наперед повзяті думки, він без всяких обяснень поривнував лиш тексти Писання. Він зачав студіювати Біблію правильно і сестематично, начавши від Битія і, читаючи стих за стихом, він не позволив собі іти дальше, доки він не порозумів усього до тої степени, що в нього розсіялися всякі сумніви. Коли він находив яке-нибудь не ясне місце, то він звичайно поривнував його з всіми другими місцями, котрі відносилися до того предмету. сліджуванню осібних текстів Писання всякому слову придавалось належне значінне, і если його думки годилися зі всіми побічними текстами, недорозуміння щезали. Так бувало завсігди; коли йому траплядись незрозумілі місця, він находив обяснення для них в якій-нибудь другій части св. Писання. При досліджуванню Слова Божого він щиро молився, щоб його Бог просвітив, і ставало ясним те, що перше було темним. Він пізнав правдивість слів псальмиста: "Обявлене слово твое просвічує, дає зрозумінне людям простодушним". 1)

З надзвичайним заінтересованням він студіював книгу пр. Даниїла і Одкровення, уживаючи тих самих правил при толкованню як і при других частях св. Писання, і дуже утішався, коли довідався, що пророчі символи можна порозуміти. Він бачив, що пророцтва, по мірі того, як вони сповнились, сповнились зовсім, як мало бути. Всі ті символи, образові вираження і т. п., можна було обясняти або в їх безпосередній звязи, або і слова виражені в них, більше в подробицях обяснялись в других місцях, і тим способом могли бути

1) II car. 119: 130.

<sup>22</sup> Great Con.-Ukrainian

зовсім зрозумілі. Він говорить: "І так я переконався, що Біблія є система обявлення правд, так ясна і проста, що ято би не держався її, навіть невіруючі не можуть блудити. Досліджуючи великий пророчий ланц, огниво за огнивом, крок за кроком, його старання увінчались успіхом. Ангели небеспі руководили його думками і обявляли Слово Боже так, що віп добре міг порозуміти.

Судячи по тому, що пророцтва мають сповнитися в будучині, так як вони вже сповнидись в минувшині, він прийшов до того переконання, що загальна думка про духовне правління Христа, — земне тисячлітне царство до наступлення кінця світа — не потверджується в Божому Слові. Се навчання, вказуюче на тисячлітне царство покою і справедливости до личного другого приходу Господа відкладало далеко страх дня Господнього на будуче. Як би воно собі там не було приємним, то все таки воно противиться науці Христа і Його апостолів, котрі заявляють, що пшениця і кукіль мусять рости разом аж до часу жнив, до кінця світу; ") що "лукаві люде та чарівники дійдуть до гіршого"; що "в послідні дні настануть времена люті"; ") що царство тьми буде продовжатися до приходу Господа і повинно бути знищене "духом уст своїх і явленнєм приходу свого". (2 Сод. 2: 8).

Апостолська церква не вірила в наверненнє усього світа і духового пановання Христового. Се навчання не було звісне між христіянами аж під конець сімнайцятого віку. Як і всяке друге заблудженнє так і те мало свої злі наслідки. Після того навчання другий прихід Христа відкладано на далеку будучність, і воно перешкаджало в пізнаванню ознаків, вказукчих, що Він вже близько є. Воно без всякого дійсного заложення привело людей до того, що не боялись нічого і жили собі буцім то безпечно, не дбаючи за те, що треба їм як слід приготовитися до приняття свого Господа.

Миллер найшов, що св. Писанне виразно вказуе на личний прихід Христа. Ап. Павло говорить: "Сам бо Господь з

<sup>3</sup>) Mar. 13: 30, 38-41.

3)2 Tem. 3: 13. 1.



поведіннєм, з голосом архангелським і з трубою Божою зійде в неба". ') І Спаситель обявляє: "І побачать Сина чоловічого, грядущого на хмарах небесних із силою і славою великою". "Бо, як блискавка виходить із зходу та сяє аж до заходу, так буде і прихід Сина чоловічого". ') Його будуть проводжати всі війська небесні. Син чоловічий прийде во славі Своїй і всі святі ангели з Ним. "І пішле він ангели свої з голосним гуком трубним, і позбирають вони вибраних Його". (Мат. 24: 31).

При Його приході умерлі праведники воскреснуть, а живучі праведники переміпяться. Ап. Павло говорить: "Всі не впокоїмось, всі ж перемінимось. У хвилину, у миг ока, за останьою трубою — бо затрубить, і мертві повстають нетлінними, і ми попереміняємось. Треба бо тлінному сьому одягнутись у безсмертє". О І в свойому посланню до Солунян він після описання приходу Господа говорить: "І мертві в Христі воскреснуть найперше; потім ми, котрі зостанемо живими, в купі з ними будемо підхоплені в хмарах на зустріч Господеви на воздух, і так завсігди з Господом будемо". (1 Сол. 4: 16, 17).

Заки не наступить другий прихід Христа Його народ пе може увійти до царства небесного. Спаситель сказав: "Як же прийде Син чоловічий у славі своїй, і всі святі ангели з Ним, тоді сяде він на престолі слави Своєї; і зберуться перед Него всі народи; і відлучить Він їх одних од других, як пастух одлучає овець од козлів; і поставить овець по правиці в себе, козлів по лівиці. Тоді скаже цар тим, що по правиці в него: Прийдіть, благословенні Отця мого, осягніть царство, приготовлене вам од основання світу". ') Приведеними місцями із св. Писання ми тут доказали, що мертві поскреснуть нетлінними, а живучі переміняться, коли прийде Син чоловічий. Посредством великої переміни вони будуть готові увійти до парства небесного, так як ап. Павло говорить: "Що тіло і кров царства Божого наслідити не може; і зотліниє невотління пе

<sup>4)1</sup> Con. 4: 16. 9)1 Kop. 15: 51-53.

<sup>\*)</sup> Mat. 24: 39, 27. 7) Mat. 25: 31-34.

наслідить". \*) Чоловік у свойому теперішному положенню смертний, тлінний; а царство Боже буде нетлінне, треваюче на віки. Тому він у свойому нинішному стані не може наслідувати царства. Коли же прийде Ісус, Він одягне Свій народ в безсмертє, і опісля закличе його, щоб завладів царством, наслідником котрого він був до сих пор.

Ті і другі тексти Писання служили для Миллера ясним доказом, що події, що до загальної віри, котрі мали сповнитися до друого приходу Христового, як приміром загальне царство покою і збудованнє царства Божого на землі, наступлять аж після приходу Христового. Далі, всі ознаки часу і положеннє світа відповідали пророчому описанню послідних дніз. Він також довідався із св. Писання, котре приліжно і з увагою перестудіював, що назначений час для землі в єї теперишному положеню, приближається до кінця.

"Другий доказ, що вплинув на мою душу", говорить він, "було літочисленнє в св. Писанню. Я винайшов, що предсказані події, котрі стались в минувшині, часто в означеному часі. Напримір, сто двайцять літ перед потопом (1 кн. Мойсея 6: 3); сім днів, котрі повинні попереджати сорок днів предсказаного дощу (1 кн. Мойс. 7: 4); чотирісто літ поневолення сімени Авраамового (1 кн. Мойс. 15: 13); три дні в сновидіні винара і пекара (1 кн. Мойс. 40: 12-20); сім літ в сновидіні Фараона (1 кн. Мойс. 41: 28-54); сорок літ в пустині (4 кн. Мойс. 14: 34); три і половина року (1 Цар. 17: 1. Дивись також Луки 4: 25); сімдесять літ полону (Ерем. 25: 11); сім часів Навуходонозора (Дан. 14: 13-16); сім сімок (неділь), шістдесять дві сімки і одна сімка, що робить разом сімдесять сімов, визначених для Жидів (Дан. 9: 24-27) — події, котрі сповнились всі так, як було предсказано.

Для того, коли він, читаючи Біблію, найшов ріжні хронольогічні дані, котрі, як він се розумів, простирались до другого приходу Христового, він міг дивитися на них тільки як на

\*)1 Kop. 15: 50.

"перед тим назначені часи", котрі Бог обявив своїм слугам. Мойсей говорить: "Що втасне, то належить Господеви, Богу нашому; що ж відкрите, то наше і дітей наших, по віки". ') І Господь обявляє через пророка Амоса, що Він, "що ні чинить Господь, відкриває він свою тайну слугам своїм, пророкам". ') Досліджувателів Слова Божого сміло можна упевнити, що вони найдуть с Слові правди ясно означені великі події, котрі мають статися в історії людства.

Миллер говорить: "Во я був зовсім переконаний, що всяке Писанне богодухновенне і корисне". ") Що воно не прийшло із волі чоловіка, але воно було написане святими Божими людьми, розбуджуваними Духом Святим (2 Петра 1: 21), що воно написане нам на науку, щоби ми через терпіннє та утішеннє з писання мали надію (Римл. 15: 4). Я не міг дивитись на хронольогічні части Біблії инакше, і вважав їх достойними нашої серіозної уваги в такій самій мірі, як яку нибудь часть св. Писання. Тому я думав, що я, стараючись поняти те, що Бог милостю Своєю для нас обявив, не мало права пропустити пророчих періодів.

Пророцтво, котре дуже ясно говорить про час другого приходу Христового, находиться в Даниїла, гол. 8: 14 ст.: "На дві тисячі триста вечорів та ранків; аж тоді буде святиня знов очищена". Тримаючися св. Писання як свого толкователя, Миллер винайшов, що оден день в Біблійнім пророчім часі означає оден рік. ") Він бачив, що період часу 2300 пророчих днів, або дослівно років, не може відноситися до святині Старого Завіту. Миллер держався тої загальної думки, що наведене в Дан. 8: 14 очищеннє святині означає ощищеннє землі посредством огня при другому приході Господа. Він рішив, що легко можна б було встановити час другого приходу Христового, наколи б можна найти правдивий вихідний пункт для 2300 днів. Таким способом вийшов би час великого довершення, час, коли нинішне положеннє із всею своєю гордістю і властю, своєю пишністю і марністю, своєю

безбожністю і угнітаннєм скінчиться..., коли провляттє буде зняте з землі, і смерть потоптана, слуги Божі, пророки і всі святі, боячися його, будуть нагороджені, а ті, що пустошили землю — вигублені".

З новою і ще більшою ревністю Миллер продовжав досліджувати пророцтва, днями і ночами працював над ними з великим заінтересованнєм. В осьмій голові Даниїла він не міг найти ніякої вихідної точки для тих 2300 днів. Хоч ангелови Гавриїлови і було поручено обяснити Даниїлове видиво, однак він витолкував йому лиш якусь часть із нього. Коли пророк увидів страшие переслідованнє, котре мало постигнути церков, він занедужав. Він не міг того перенести і ангел оставив його на якийсь час. "Даниїл слабував кілька днів. Я зачудовався видивом сим і не розумів його", говорить віп.

Однак Бог розказав Свойому післанцеви: "Обясни йому се видиво!" І се поручение мусить бути сповнене. Сповняючи його, ангел за якийсь час пізнійше прийшов назад до Лчниїла і сказав йому: "Тепер я зійшов, щоб навчити тебе розуміння". "Так вважай на слово і зрозумій видиво". ") Був оден важний пункт у видиві осьмої голови котрий лишився невиясненим, а іменно, що торкається періода часу з 2300 днів; тому ангел, коли знов зачав толкувати, то головно став на тому предметі. "Сімдесять сімок призначено для твого народу... Так дізнайсь і розумій: від того часу як вийде приказ, щоб одбудувати Єрусалим, до Христа Владики — сім сімок і шістдесять дві сімки; і вернеться нарід і збудовані будуть удині та мури, навіть і в тісних часах. А як мине сім і шістдесять дві сімки, відданий буде на смерть Христос, і не буде його народом той... І утвердить завіт із многими одна (послідна) сімка, а в половині сімки перестане жертва і приносини". (Дан. 9: 24-27).

Ангел був післаний до Даниїла з тою особлившою цілю, щоби обяснити йому тую точку в видиві восьмої голови, котрої він не порозумів, що торкається часу. "На дві тисячі

\*) Дан. 9: 22, 23.

триста вечорів та ранків, аж тоді буде святиня знов очищена". Після приглашення: "Так вважай на слово і розумій видиво", найперші слова ангела були: "Сімдесять сімок призначено для твого народу і святого міста твого". Передане тут слово "призначено" дослівно означає "відтяті". Ангел обяснює, що сімдесять сімок означають 490 літ, відтяті і відносяться тільки до Жидів. Але від чого вони були відтяті? Так як 2300 днів є одиноким періодом часу, про котрий говориться в осьмій голові, то той період повинен начатися одночасно. Відповідно до обяснення ангела ті сімдесять сімок зачинаються від того часу, коли вийшов розказ збудувати Єрусалим. Єсли би можна було встановити час того розказу, то тим самим була би найдена вихідна точка великого періоду з 2300 днів.

В семій голові Ездри ми находим сей наказ. (Ездра 7: 12-16). У своїй скінченій формі він був виданий Артаксерксом, царем Перським, в 457 році до Р. Хр. В Ездри 6: 14 говориться, що дім Господній побудований був "із волі Бога Ізраїльового і із волі Кира, Дарія і Артаксеркса, царів Перських. Сі три царі уложили, затвердили і вкінци видали той наказ, щоб означити після пророцтва тую вихідну точку з 2300 днів. Числячи 457 рік до Р. Хр., в котрому був виданий наказ, вихідним його часом, можна було переконатися, що сповнилась всяка подробиця в пророцтві про сімдесять сімок.

"Від того часу коли вийде наказ побудувати брусалим до Христа Владики буде сім сімок і шістьдесять дві сімки— іменпо шістьдесять девять неділь, або 483 р. Наказ Артаксеркса вступив в силу в 457 р. до Р. Хр. І у той вказаний час сповнилось те пророцтво. Слово "Христос" означає "помазаник". В осени 27 р. по Р. Хр. Христос був хрещений Іоаном і дістав помазанне Св. Духа. Ап. Петро свідкує, "як Бог Духом Святим і силою помазав Ісуса із Назарета". ") І Спасигель сам говорить: "Дух Господень на мені; бо Він помазав мене благовістити вбогим". ") Після Свого хрещення Він прийшов "у Галилею проповідуючи бвангелію царства Божого і глаголючи, що сповнився час". Марка 1: 14, 15).

14) Aish. 10: 38.

<sup>15</sup>)Лука 4: 18.

"І утвердить завіт для многих одна сімка". Спімнута тут "сімка", є послідня із сімдесяти, се послідні сім літ особлившого призначеного для Жидів протягу часу. У той час, котрий розтягався від 27-34 року по Р. Хр., Ісус з початку лично, а опісля і Його ученики звертаються тільки до Жидів з проповідю Євангелія. Коли апостоли відправились благовістити про Царство Небесне, Спаситель наказав їм: "Не ідіть шляхом поган, і не ввіходьте в город Самарянський; а радніщ ідіть до загублених овечок дому Ізраїлевого". (Мат. 10: 5, 6).

"А в половині сімки перестане жертва і приносини". В 31 р. по Р. Хр., три з половиною року після Його хрещення, Господь був роспятий. З тою великою жертвою на Голготі перестала мати значіннє система жертвоприношення, котра в протягу чотирох тисяч літ вказувала вперед на Агнця Божого. Символ був замінений істотою, і всі жертви і приноси церемоніяльної системи тут устали.

А іменно призначені для Жидів сімдесять сімок, або 490 літ, як ми бачили, скінчились в 34 році по Р. Хр. У той час народ довершив своє відкиненнє Євангелія рішеннєм Жидівського совіта, побивши Стефана каменями і начав переслідувати учеників Христових. Тоді благую вість про спасеннє стали проповідувати не лиш Жидам, але цілому світу. Ученики переслідовані мусіли втікати із Єрусалиму, "порозсипались ходили благовіствувати слово". Так і Филип прийшов в город Самарийський і проповідував їм Христа. <sup>14</sup>) Ап. Петро, проваджений Богом, открив сотникови Кесарийському, побожному Корнилиєви Євангеліє, і ревний ап. Павло, увірувавши в Ісуса, дістав порученнє нести ту благу вість, далеко між поган". (Діян. 22: 21).

І так всі пророцтва про час акуратно сповнились, і початком сімдесяти сімок, без сумніву є 457 рік до Р. Хр., а кінцем їх — 34 рік після Р. Хр. Посредством тих даних тепер легко означити, коли скінчились 2300 днів. Бо як сім-

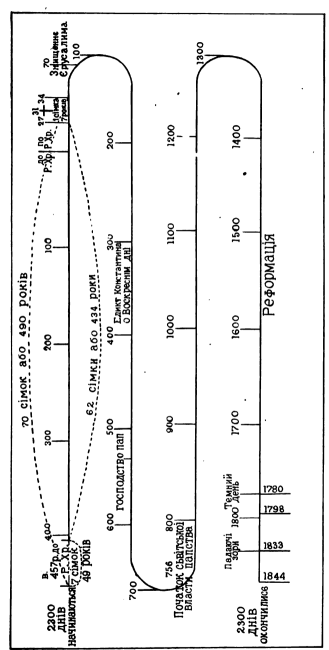
16) Діян. 8: 4, 5.

десять сімок — 490 днів — відняті від 2300, то остається єще 1810 днів. По скінченню 490 днів повинні єще сповнитися 1810 днів. Від 34 року по Р. Хр. числячи 1810 літ дальше, ми дістаєм 1844 рік. Отже 2300 днів в Дан. 8: 14-кінчаться в 1844 році. По упливі того великого пророчого часу відповідно до свідкування ангела Божого "святиня буде очищена". І так час очищення святині означений точно, і подія та — як майже всі думали — повинна була статися підчас другого приходу Господа.

Миллер і його співробітники з початку думали, що 2300 днів повинні скінчитися весною, 1844 року, підчас коли пророцтво вказує на осінь того ж року. Неправильне розуміннє тої точки причинило розчарованнє між тими, котрі думали, що другий прихід Господа буде на весні. Але се ані трошки не підорвало сили доказів, що в 1844 році кінчиться 2300 днів, і що тоді повинна статися велика подія, звісна під назвою очищення святині.

Зачавши студіювати св. Писаннє, щоби доказати богодухновенність його, Миллер з початку ніколи не надіявся, що він колись дійде до того заключення, до якого він тепер дійшов. Він сам заледве міг вірити, що воно так вийде, однак докази св. Писання були занадто ясні і сильні, щоби усунути його.

Він два роки студіював Біблію, коли він в 1818 році прийшов до того торжественного заключення, що за двайцять пять літ Христос повинен явитися для спасення Свого народу. "Я не потрібую говорити", каже Миллер, "про радість, що наповнила моє серце надією і про горяче прагніння взяти участь в блаженстві відкуплених. Біблія для мене тепер була новою книгою. Се в дійсности був празник розума; всьо, що в ній до сих пор було темним, тайним і мрачним, було тепер освічене чистим світлом, котре тепер стало світити із всіх її сторінок, і якою тепер великою і чудною зділалась для мене та правда! Всі суперечности і недорічивости, кот-



Hpopovi nepiodu.

Для вияснения пророчих періодів Даниїла 7, 8 і 9 г. диви стр. 340-347 сьої кинги, також стр. 58, 280, 391, 416. Починаючи від 457 р. до Хр., час "приказу відбудовання Єјусалиму," період "сімдесять сімок," або 494 років, сягаючих На початку послідньої сімки того періоду в 27 р. по Хр. Ісус зачав проповідувати; ,,в половині сімки" **Євангелів**, відкинене Жидами, було запесене до поган. р. по Хр.. Віп був роспятий; а при кінці 34 р. по Х до 34 р. по Хр. B 31

сягає до 1844 р. по Хр. — близько закінчення Се від того довгого періоду ті "сімдесять сімок" Дан. 9: 24 є "призначено," або "відрізано," і в часі його продовження через століття слідує початок історії храстіянської церквя, папство повстає, взносяться до найвистої сили (538 р. по Хр.), процвитає в часі темних віків, повядержаве через реформацію, і в кінці (1260 р. періоду Дан. 7: 25) тратить верховну власть, як пануюча духовна сила (1798 по Хр.) [ан. 8: 14), також почиваеться в 457 р. до Хр. і Tepiog 2390 p. пророчого періоду.

[346]

рі я перше находив в Біблії, тепер щезли, і єсли осталось єще много частий, для котрих, після мого переконання, не було повного розуміння, мій затемнений до того розум все таки на стільки просвітився, що я, студіюючи св. Писання, чувся такий щасливий, як ніколи перше.

"З торжественним переконаннем, що такі надзвичаї важні події, як о них предсказано в св. Писанню, мали сповнятися в такому короткому часі, — мене дуже мучило питанне, які мої обовязки є у відношенню до світа, ввиду тих очевидних доказів, котрі так сильно поділали на мою душу". Він знав тільки те, що його обовязком є — передати другим те світло, котре він дістав. Він також і се добре знав, що з одної сторони безбожники будуть проти него виступати, але з другої сторони він був певний, що всі христіяни повинні тішитися надією, що побачать Спасителя, Котрого вони люблять. Він тільки боявся, що з великої радости, що будуть невдовзі освободжені, многі приймуть ту науку, без достаточного досліджування того місця в Писанню, котре говорить за ту правду. Тому він зразу вагався говорити про неї, щоби в случаю. если сам заблуджаеться, щоби не ввести в заблуджение і других. І він через те єще раз зачав слідити за тим всім, щоби як слід переконатися, чи ті всі його виводи є правдиві. всякі закиди перед світлом Слова Божого щезли, як туман перед лучами сонця. Пять літ, такої роботи, вповні переконали його в правильности його положения.

І аж тепер він почувався до обовязку передати другим ту ясну правду, котру він найшов у св. Писанню. Він говорить: "Коли я занимався своїми ділами, у мене все звонило в ушах: "Іди і скажи світу про його небезпеку". Слідуюче місце в Писанню безнастанно приходило мені на гадку: "Коли я скажу беззаконному: Беззаконнику, ти вмреш, — а ти не скажеш нічого, щоб остеретти ледачого перед його дорогою, то беззаконник умре за свою провину, та кров його я вимагати му від тебе. Коли ж бо ти остерігав беззаконника перед

його дорогою, щоб він звернув із неї, він же не навернувся з своєї дороги, то він за свій гріх погибне, а ти вратував душу свою". ") Я переконався, що многі можуть покаятися, наколи усильно перестерігається безбожників, а коли оставиться їх без перестороги, то може случитися, що кров їх вимагати меться від мене".

Миллер зачав поширяти свої думки потихоньки, де тільки нагода була, і молився, щоб декотрий із проповідників набрав сили і з посвятою взявся до поширювання їх. Однак він був сильно переконаний, що він сам повинен поширювати ті перестороги. Йому безнастанно давались чути слова: "Іди і розкажи се світу, инакше я вимагати му від тебе". Девять літ він чекав, і він єще чув тягар на своїй душі, доки він в 1831 році по перший раз не виявив публично своєї віри.

Як блисей був взятий від полевої роботи, щоб став пророком, так і Миллера покликано від плуга, щоби открити народови тайни Царства Божого. З трепетом він взявся до роботи і провадив своїх слухачів крок за кроком через цілий пророчий час аж до другого приходу Христового. Чим більше інтересувались люде його преповідями, тим більше паберав він сили і відваги до дальшої праці.

Побуджений свіми братями по вірі, в слогах котрих він чув голос Божий, Миллер рішивсь виявити прилюдно свої думки. Йому тепер вже було пятдесять років, він непризвичасний був говорити публично і думав, що він не є здібнем по такої роботи. Але з самого початку його усиловання для спасення душ увінчались знаменитим успіхом. Його перша бесіда викликала релігійне пробудженне, і навернулось тоді тринайцять родин, з виїмкою двох осіб. Опісля він говорив і в других місцях, і діло Боже майже всюди оживлялось його Грішники навертались, христіяни були побуджені роботою. до більшої посвяти, а деїсти і невіруючі приведені до пізнання правди Біблійної і христіянської релігії. Свідкуванне тих, серед котрих він працював, було: "Він мав вплив на таких

17) Esek. 33: 8, 9.

людей, на котрих ніхто не міг вплинути". Його проповіди розбуджували публичну опінію в великих релігійних питаннях і повдержували світськість і змисловість наших часів".

Майже в кожному місті завдяки його проповіди многі навернулись, в инших місцях — сотки. В многих місцях для него отверались протестантські церкви майже всіх названій; запрошення звичайно приходили від проповідників тих ріжних церквів. Його незмінним правилом було працювати там, де його просили, але він не був в стані прибути навіть і на половину тих запрошень, котрими його обтяжали.

Многі, котрі не годилися з ним на означений час другого приходу Христового, все таки переконані були, що прихід Його є близький і що треба приготовитися на него. В декотрих більших містах його робота вробила велике вражіннє. Виноторговці ваперали свої торговлі і переробляли їх на галі для вібрань; доми гри також замикались; невіруючі, деїсти. универсалисти і другі грішники навертались, що через довший час не ходили на ніякі релігійні вібрання або богослуження. Ріжні товариства устроювали молитвенні зібрання майже кожного часу дня у всіх частях міста, і люде, що занимались всякими торговими ділами, сходились у полудне на молитву і богослуження. Всьо те робилось без найменшого фанатизму і майже загальний торжественний настрій замічалось серед народу. При своїй роботі він, як і попередні реформатори, старався більше дійствувати на розум і розбудити совість замість того, щоби викликати тільки порив чувств.

В 1833 році Миллер дістав позволеннє проповідувати в баптиській церкві, до котрої він належав. Більше число баптиських проповідників також признали його роботу і за їх формальним позволеннем він продовжав своє діло. Він подорожував і не переставав проповідувати, коч його особиста праця заключалась тільки на Нову Англію і середні держави. Через кілька літ з початку він покривав всі росходи із своєї власної кишені і пізнійше він не діставав на стільки, щоби

заплатити подорожні видатки до ріжних міст, де його запрошали. Тому його публичні роботи були тягаром для него, так що його матеріяльні средства постепенно маліли. У него була велика сімя, але що всі були працьовиті і ощадні, то їм вистачало на удержаннє.

В 1833 році, два літа після того, як Миллер став проповідувати про скорий прихід Христовий, явидась послідня із тих ознак, котрі Спаситель обіцяв післати перед Своїм другим приходом. Ісус сказав: "І зорі попадають із неба" ") і Йоан обявляє в Одкриттю, коли він у видінню дивиться на эрілиша, заповідаючі день Божий. "А зорі небесні попадали на землю, як смоківниця, од великого вітру трясена, скидає свої недостиглі смокви". 19) Се пророцтво сповнилось точно в великому паденню звізд 13-го падолиста, 1833 року, спричиняючи велике вражінне. Се було велике і чудесне зрілище падаючих вірок, якого еще ніколи не було. Цілий небосклон над Сполученими Державами пілими годинами в огнянім руху... Ніколи еще від часу заселення того краю у нім не було такого небесного явлення, котре з одної сторони дуже задивовало людей, а з другої спричинило веливий страх". Його торжествение величіє нині еще свіжо в памяти у многих... Ніколи еще дощ не падав густійшими краплями, чим падали метеори на землю; на сході, заході, півночи і полудни одно і те саме. Одним словом піле небо, здавалось, бути в руху. Се зрілище, як воно описане в журналі професора Силиманса, було видне по цілій північній Америці. . . При зовсім яснім і прозорнім небі від другої години в ночі аж до білого дня було видко безнастанну гру осліпляючо блискучих світляних тіл по цілому небі.

"Ніякий язик взагалі не є в стані описати красоти того зрілища, ніхто, не будучий сам очевидцем, не може представити собі сей красоти. Здавалось, що ціле небо з звіздами зійшлось одному місци, близько зенита, одночасно спускаючи світляні стріли зі скорістю блискавиці у всіх напрямах го-

18) Mat. 24: 29.

10) Ogep. 6: 13.



ризонта, — i-то без перестанку — тисячі бистро слідували за тисячами, як би навмисне на те приладжені". "Се можна б порівнати до падучих смоквів, коли сильний вітер потрясе смоківницею".

В Ню-Йорськім журналі "Journal of Commerce" із 14-го падолиста, 1833 року появилась подрібна статя про те чудесне явленнє природи, де сказано: "Ні оден мудрець або учений, я думаю, ніколи єще устно або письменно не доніс про таке явленнє, яке ми бачили вчера рано. Тисячу вісімсот літ тому назад пророк точно предсказав се, єсли ми тільки схочемо розуміти під звіздопаданнєм наденнє звізд... в тому одинокому можливому змислі.

Тим способом звершилась послідна із тих ознаків, про котрі Ісус говорив Своїм ученикам: "Як оце все побачите, відайте, що близько під дверима". ") Після тих ознаків Йоан знов бачить, що небо зникло, як лист звинутий, підчас коли земля хиталась, гори і острови двигнулись із місць своїх, а безбожники перестрашені крилися перед Сином чоловічим". (Одкр. 6: 12-17).

Многі, що побачили паденнє звізд, дивились на ту подію. як на окличника зближаючогося суду — страшний символ, вірний предтеча і милостива ознака страшного і великого дня". Посредством того увага була звернена на сповнення пророцтва, і се побудило многих приняти пересторогу другого приходу Христового.

В 1840 році друге свого рода сповненє пророцтва дуже заінтересувало людей. Два роки перед тим Йозей Лич, оден із визначних проповідників, проповідуючи другий прихід Христовий, оголосив толкованне девятої голови Одкриття, в котрій предсказувалось упадок оттоманського царства. Відповідно до його обчислення в місяцю серпню, 1840 року, мав наступити упадок того царства, і тільки всього кілька день перед тим коли се дійсно сталося він писав: "Наколи ми допускаємо, що перший період часу, 150 літ, точно сповнився, перше ніж

<sup>20</sup>) Mar. 24: 33.

Константин XI із позволення Турків вступив на престол, і що 391 рік і 15 днів начались при кінци первого періода часу, — то вони повинні скінчитися 11-го серпня, і в тому часі повинна оттоманська держава упасти. І я твердо вірю, що се так і станеться".

І як раз у той час Турція через своїх послів прийняла протекторат союзних великих держав і таким способом зістала під надзором христіянських націй. Коли се було оголошеню, богато народу прийшло до того переконання, що основи пророчого толковання, принятого через Миллера і його товаришів, правильні, і наслідком того адвентиський рух набраз більшої сили. Люде науки і знання прилучились до Миллера, щоби проповідувати і оголосити ту вість, і від 1840 року до 1844 діло те зачало принимати широкі розміри.

Виллям Миллер відзначався великими умовими здібностями, розвиненими наукою і думаннєм, і до них прилучив ще мудрість небесну, маючи зносини з жерелом мудрости. Він був правдиво достойним чоловіком, всюди маючи велику пошану, де тільки оцінювались правдивість характеру і моральна висшість. Одарений сердечною вічливостю, христіянською покорою і силою пановання над собою, він був розважним і приятелським для всіх, завсігди готов вислухати мнінія других і розважати їх докази. Без пристрастія або зворушення він досліджував всі теорії і навчання при помочи Слова Божого, і його здоровий розум і знаннє св. Писання приспособили його збивати заблудження і викривати лож.

Однак його робота ішла вперед не без більшого супротивлення. З ним таке сталось, як з попередними реформаторамп, так як проповідники, котрі мали вплив на нарід, не конче добре задивлялись на його проповіди. Ввиду того, що положенне їх не оправдувалось св. Писаннєм вони були змушені прийняти людські вискази і навчання і перекази святих отців. Але одиноким доказом, принятим поборниками адвентиського навчання було — Слово Боже. "Біблія і тільки Біб-

лія!" було їх гаслом. Недостаток біблійних доказів противники заміняли насмішками і кпинами. Часу, средств, і здібностий уживано на те, щоби осмілити тих, котрих одиноким проступком було те, що вони з радістю очикували повороту свого Господа, стараючись запровадити святе життя і напоминаючи других, щоб приладились на зустріч Йому.

Противники старались всіми силами, щоб відвернути увагу народа від другого приходу Христового. Досліджування пророцтв, відносячихся до другого приходу Христового і кінця світа, було гріхом, чого люде повинлі встидитися. Тим способом проповідники народа підорвали його віру в Слово. Боже. Їх навчання ділали людей невіруюлими, і многі позваляли собі жити після своїх власних похотий. Тоді виновнпки зла складали всю вину на ожидаючих другого приходу Христового.

Тоді як маса розумних і уважних слухачів товпилась коло Миллера, його імя рідко споминалось в релігійній пресі, здається тільки тому, щоби виставити його на сміх і обвинувати. Рівнодушні і безбожні, опираючись на своїх релігійних провідників. уживали всяких підлих средств, як низькі і богохульні пашквили, щоби зневажити його і його роботу. Посивілого мужа, покинувшого свій вигідний дім, щоби на свій власний рахунок їздити з міста до міста, з місточка до місточка, безнастанно трудившогося, щоб остерегти людей перед зближаючимся судом, висміяли і назвали фанатиком, брехуном і обманщиком.

Насмішки і всякі клевети, котрими закидали його, викликали велике обуреннє навіть у світській пресі. Трактувати сей дуже важний предмет легкомисно і глумливо, значить, як висказувалися навіть світські люде, не тільки ображати чувства його поборників, але навіть , висмівувати останний судний день, жартувати собі з самого Бога і прямо "кпиги собі із страшного суду".

Виновник всякого беззаконня старався виступати не тільки проти адвентисткої науки, але і знищити її проповід-

<sup>23</sup> Great Con.-Ukrainian

ника. Миллер практично приміняв Біблійні правди і тим дійствував на серця слухачів, виявляв їх гріхи, докоряв їх за всякий гріх, і його простодущні і острі слова збуджували їх ненависть. Видячи, що визначні члени церкви ідуть проти його науки, нища кляса пійшла ще дальше, бо хотіла його убити, коли він повертав із зібрання. Але святі ангели находились серед товпи, і оден із них в образі одного мужа взяв слугу Божого попід руку і повів його в безпечне місце від розяреної товпи народу. Його діло ще не було скінчене, і сатана та його післанники завелись у своїх надіях.

Але помимо того всього люде що раз то більше зачали інтересоватись адвентистким рухом. Де перше збиралось десятки і сотки присутних, там їх число тепер доходило до тисячів. Ріжні численні товариства зачали появлятися при церквах, але пізнійше і в тих товариствах дух переслідовання зачав показуватися, бо начали притисняти навернених серед них, що поділяли думки Миллера. І се принудило Миллера до написання відозви до всіх христіян тих товарств, просячн їх, щоб вони йому доказали із Біблії, що його наука є ложна.

"В що вірили", сказав він, "чого не дозволяє нам вірити Слево Боже, як ви сами кажете, що воно є правилом і лиш одиноким правилом нашої віри і життя? "Що ми також зробили, що на нас таким поганим способом нападаєте і в церквах і в пресі, і виключаєте нас із ваших церквів і товариств? Наколи ми поступили несправедливо, то покажіть нам, де є та несправедливість; докажіть нам із Слова Божого, у чим ми блудимо; нас вже досить переслідовали; се нас ніколи не переконає, що ми неправду маєм; тільки одно Слово Боже може змінити наші думки. Свої виводи ми робили розумно і з молитвою, так як ми се находили в св. Писанню".

Від віку до віку остереження, які Бог посилав світу через Своїх слуг, були приняті з таким самим сумнівом і недовірєм. Коли безбожність подоптаного чоловічества дійшла до того, що аж Бог мусів навести потопу на землю, Він в початку остерігав їх, щоби мали час єще завернути зі злої дороги. Через сто двайцять літ остерігав Бог людей, щоби покаялися, щоби гнів Божий не погубив їх. Але ся вість видавалась для них пустою байкою, і вони не повірили її. Вони у свойому безбоженстві висміяли Божого вістника і казали йому, що він хоче бути за дуже мудрим. Як оден чоловік може вистунати проти мудростий тисячів. Вони не вірили остереженням і не хотіли шукати прибіжища в ковчезі.

Богохульники вказували на природу, на незмінні пори року, на голубе небо, з котрого ще не упала ні одна капля дожджу, зелені поля, ще свіжі від ніжної нічної роси, і вони покликували: "Чи не говорить він приповістями?" З погордою вони називали проповідника праведности безумним фанатиком і продовжали з великою ревністю, як ніколи перше, вганяти за роскошами і не покидали злої дороги. Але їх безвірє не могло пріостановити предсказаної події. Бог довго терпів їх безбожности і нераз напоминав їх, щоби покаялися, але вони не послухали голосу Його. Аж вкінци призначений час його суду прийшов на тих, що погорділи Його милостю.

Христос говорить за таке безвіре, що торкається його другого приходу. "Як же дні Ноєві, так буде й прихід Сина чоловічого... та й не знали, аж прийшла повінь і позносила всіх". (Мат. 24: 37, 39). Коли народ, визнаючий Бога, приноровляється до світа у свойому життю і разом з ним бере участь в заказаних роскошах, коли пишність світова стається пишністю церкви, коли свадебні дзвони і всі воодушевлені ожиданнем многолітних світських успіхів, — тоді нараз, як блискавиця заблисне на небі, прийде конець всім блискучим видивам і обманчивим надіям.

Як Бог післав Свого слугу, щоб остерегти світ від надходячого потопу, так Він післав вибраних вістників повідомити, що вближається останний суд. І як співчасники Ноя згордливо сміялись з предсказання того проповідника праведности, так і за часів Миллера многі, навіть із народу, що вірили в Бога, сміялися із його слів перестороги.

І чому до навчання і проповідий про другий прихід Христовий церкви так неприхильно відносились? У той час, як прихід Господа безбожникам приносить горе і погибель, для праведника він є повним радости і надії. Та велика правда була для всіх віруючих утіхою во всі віки, чому ж тепер вона, як і її виновник, зділались для народа завадою і колодою згіршення? Спаситель Сам дав Своїм ученикам обітовання: .. І як пійду та наготовдю вам місце, знов прийду й прийму вас до себе". (Іоан. 14: 3). Милосердний Спаситель предвидів самоту і смуток Своїх послідувателів, післав ангела до них, щоб підкрипив їх надією, що Він знов вернеться лично, так як Він вознісся на небо. Коли ученики, що стояли там, дивились у гору, щоби хоч ще раз побачити того, котрого так дуже любили, вони почули слідуючі слова: "Мужі Галилейські, чого стоїте, дивлячись на небо? Сей Ісус, узятий од вас на небо. так прийде, як виділи ви його, сходячого на небо". 21) Ангелська вість знов оживила їх надію. Ученики "вернулись в Єрусалим з радощами великими, і пробували раз у раз у церкви, хвалячи і благословляючи Бога". ") Вони радовались не тому, що Христос нопрощався з ними і вони остались сами, щоб боротись в досвідченнями і спокусою життя, але тому, що ангел упевнив їх, що Він вдруге прийде.

Вість про прихід Христовий нині, як і тоді, коли ангели возвістили її пастухам Вифлеємським, повинна бути вістею великої радости. Ті, що правдиво люблять Спасителя, з радістю приймають вість, основану на Божому Слові, що Той, в Котрому є одинока тільки надія на їх вічне життє, прийде вдруге, не тому, щоби Його понижали, відкидали і погорджали Ним, як се було тоді, коли Він перший раз прийшов, але в силі і славі великій, для спасення Свого народу! Тільки ті, що не люблять Спасителя, хочуть, щоб Він не приходив біль-

<sup>21</sup>)Діян. 1: 11.

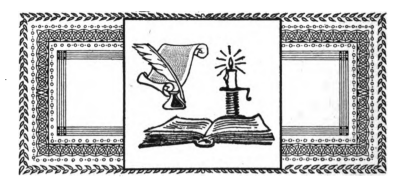
22) Jyka 24: 52, 53.



me. Се є найліпший доказ відпадення церкви від правдивого Бога.

Ті, що прийняли вість про другий прихід Христовий, каялись і смирились перед Богом. Многі довго хитались між Христом а світом, але тепер вони чувствували, що вже настав час заняти тверде положение. Річи, що дотичить вічности, мали для них велику вагу. Небо приблизилось до них, і вони чувствували всю вину перед Богом. Христіяни пробудились в свойому духовному життю. Вони були проникнути чувством, що час спішить, і що те, що вони з'обовязані зділати для ближних, має бути зділане скоро. Сей світ мав для них другорядне значінне: вічність, здавалось, отвералась перед ними, і всі життєві інтереси затемнені ціною душі зі всім тим, що служить для її вічного блаженства або погибели". Дух Божий спочив на них і придавив силу їх відозви до своїх співбратів або грішників, щоб приладилися на день Божий. Тихе свідкуваннє і небезпеки. Всі повинні знати, що має статися на землі.

Чому так широко розпространено незнание, що дотичить одної із так важних частий св. Писання? Се, наслідки добре обчислених старань князя тьми скрити від людей те, що відслонює його оману. Із тої причини і Христос, автор Одкриття, предвидівши боротьбу проти досліджування Одкриття, дав Своє благословенство всім читаючим, слухаючим і заховуючим слово того пророцтва.



## $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 $\Lambda$ A $\Lambda$ XIX.

## СВІТЛО СЕРЕД ТЕМРЯВИ.

Діло Боже на землі представляється від віку до віку те саме, що і робота за часів великих реформацій або релігійного руху. Бог поступає з людьми завсігди після одних і тих самих правил. Великі рухи теперішних часів ідуть паралельно з минувшими, і досвідчення церкви в попередних століттях мають в собі неоцінені поучення для нашого нинішного часу.

Віблія виразно учить, що Бог через Свого Святого Духа у великих пробудженнях особлившим способом управляє Своїми слугами, щоби піднести вперед Своє діло спасення. Люде є знаряддем в руках Божих, котрого Він уживає, щоби достигнути Своїх цілий для милости. Кождий має свою задачу; кождому є дана якась скількість світла, котрого потрібує до звершення того діла, яке Бог вложив на него. Але не ма чоловіка, хоч би в якій близькій звязи він був з небом, котрий вповні порозумів би плян відкуплення, або цілковито оцінив би наміреннє Боже для свого часу. Люде не розуміють достаточно, чого Бог хоче доконати посредством того діла, котре Він вкладає на них; вони не зовсім належито понимають вість, котру проповідують в імя Його.

"Чи можеш ти умом ізбагнути Бога? Чи можеш ти до кінця прослідити Вседержителя? "Мої мислі — не ваші мислі, ні ваші стежки, мої стежки, говорить Господь. Бо як [358]

небо вище землі, так стежки мої вище стежок ваших, і задуми мої вище задумів ваших". Спогадайте давні давна, від початку віків, що я Бог, і не ма иншого Бога, не ма мені рівні. Я прорікаю заздалегідь наперед те, що колись буде, і від давнезних давен говорю про те, що ще не сталось". 1)

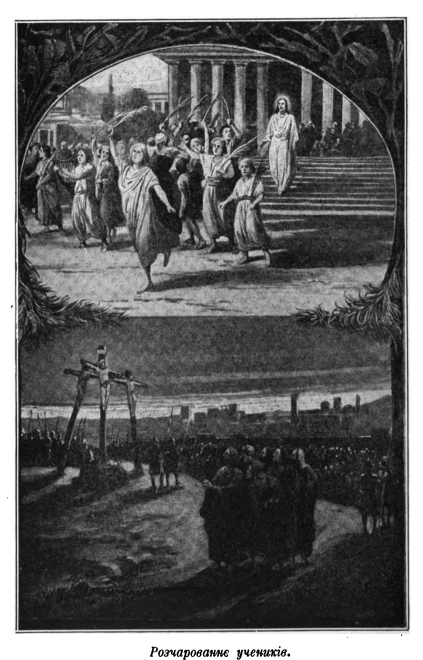
Навіть пророки, котрі були освічені Духом, не зовсім пізнавали значіння даного їм одкриття. Змисл їх вияснювавслі віками, по мірі того, як народ Божий потрібував тих поучених, що находились в них.

Ап. Петро, коли писав про відкупленнє, обявлене через світло євангельське, говорить: "Про се ж то спасеннє розвідували і допитувались пророки, що про вашу благодать пророкували, дознаючись, якого або котрого часу являв у них Дух Христов, поперед свідкуючи про Христові страсти, і про славу, що після них; котрим відкрито, що не самим собі, а нам служили вони тим, що нині звістили". <sup>2</sup>)

Однако і пророкам не було суджено вповні понимати одкриті їм тайни, але вони тим не менше старались дістати усе світло, котре Бог їм радо давав. Вони розвідували "якого або котрого часу являв у них Дух Святий". Яке важне поученне для народу Божого в Христіянському віці, для добра котрого ті пророцтва були дані Його слугам! "Котрим одкрито було, що не самим собі, а нам служили вони тим, що нині звістили". 1) Подивіться на тих святих рабів Божих, як вони "розвідували" і "допитували" дані їм одкровення навіть для покоління, котрих єще не було. Порівняйте їх святую ревність з тою недбалистю, з котрою привілейовані пізнійших віків обходяться з тим даром небесним. Які докори для рівнодушности тих, що люблять покій і світськість, і котрі успокоюються тим, що буцім то пророцтва є не зрозумілі!

Хоч ограничений людський розум не є в стані ізбагнути мудрости предвічного Бога або вповні поняти Його цілий, то се часто буває наслідком того або другого заблудження або недбальства, що так мало понимають небесні вісти. Нерідко

¹)Йова 11: 7; Ісая 55: 8. 9; 46: 9. 10; ³)Л Петра 1: 10-12.



"Коли надіялись видіти їх Господа на Давидовому престолі, вони побачили Його...
на Голготському хресті".
[360]

народ, а навіть слуги Божі засліплені людськими думками установами і ложним навчанням, так що вони лиш отчасти досягають великих річей, що обявляються в Його Слові. Так сталось і з учениками Христовими, навіть коли Спаситель лично пробував з ними. Вони думали лиш про Месію, котрого представляли собі як земного царя, котрий возведе Ізраїля на престол всемирного царства, і вони не могли поняти значіння Його слів, котрими Він предсказував Свої страсти і Свою смерть.

Христос Сам післав їх з вістю: "Що сповнився час, і наближилося царство Боже. Покайтеся і віруйте в Євангеліє". За Ся вість основувалась на 9-ій голові Даниїла. Ангел тут обясняє, що шістдесять девять сімок простирався до "Христа Владики", і з великими надіями і восторженною радістю ученики ожидали заложення Месіянського царства в Єрусалимі, котре мало панувати над цілою землею.

Вони проповідували вість, котру поручив їм Христос, хоч сами і не зівсім понимали єї значіння. У той час, як проповідь їх основувалась на Даниїлі 9: 25, вони не могли порозуміти другого стишка тої самої голови, що Христос буде виданий на смерть. Ще від дітинства вони мріяли про славу земного царства, котрого вони надіялись і се властиво засліпилю їх розум, що не могли порозуміти ні пророцтва, ні слів Христових.

Вони сповнили свій довг, запрошуючи жидівський нарол, щоб прийняв милість Божу, але зараз потім, коли вони ожидали, що їх Господь займе престол Давидів, Його схватили як проступника, бичували, висмівали, осудили і роспяли на Голготі. Яку роспуку і які муки перетерпіли в свойому серці ученики протягом тих днів, коли Господь їх лежав в гробі!

Христос прийшов як раз у той час і таким способом, як сказано в пророцтві. Свідкування св. Писання потвердилось у всіх подробицях підчас Його учительської діяльности. Віп проповідував вість спасення, і Його Слово "було з властію".

<sup>в</sup>)Марка 1: 15.

Слухачі чули в свойому серці, що се була небесна вість. Слово і Дух Божий свідкували про Божеське післаннє Його Сина.

Ученики все вще були привязані до свого Учителя небесною любовю. А помимо того, душі їх мучились в непевности і сумніві. В свойому душевному страху вони не могли пригадати собі слів Христових, відносячихся до Його страстий і смерти. Наколи б Ісус із Назарета був правдивим Месівю, чи постигли би їх таке розчаровання і такий смуток? Се було питання, котре мучило їх душі в безнадійних годинах суботи, між Його смертію і воскресенням, у той час, коли Спаситель лежав в гробі.

Хоча густий мрак охватив душі тих послідувателів Хрпстових, але все таки Бог в ними був. Пророк говорить: "Хоч попаду в темряву, то Господь мене освітить"... Він виведе мене на світло, і спізнаю справедливість Його". "І тьма не затьмить перед тобою, і ніч ясніє, як день; тьма одно, що світло". Бог сказав: "У темряві сходить світло праведникам". "І поведу сліпих по дорозі, якої з роду не знали, незвісними їм дорогами, буду їх провожати; темряву вчиню їм світлом, криві дероги — простими; оттак я їм учиню, та і їх не покину". ')

Проповідь учеників в імя Господа оправдувалась у всіх відношеннях, і події, на котрі вони показували, сповнились як раз перед ними. "Время сповнилось і царство Боже приблизилось!" була їх вість. По упливі часу в шістдесять девять сімок в 9-ій голові Даниїла, котрі простираються до Месії, "Христа", Він після того, як Йоан хрестив Його в Йордані, прийняв помазаннє Святого Духа. І царство небесне, про котре вони говорили, що воно приблизилось, було заложене підчас смерти Христа. Те царство не було земним царством, як їх хотіли переконати. Воно не було також будучим, безсмертенм царством, котре буде заложено, коли "царство і власть і величність царська по всьому піднебесі дана буде народові святих Всевишнього, що його царство — царство

4) Mrx. 7: 8. 9; IIc. 139: 12; 112: 4; Icas 42: 16.

вічне, і усі володарі будуть служити і коритись йому". (Дап. 7: 27). У Біблійній мові, "царство небесне" уживаєся для забезпеченя обох, так царства милости, як і царства слави. Про царство милости говориться в посланню до Жидів. Після того як автор вказув на Христа, як на архиврея, котрий боліє серцем "у немощах наших", він продовжає: "Приступайте ж з одвагою до престола благодати, щоб прийняти милость і знайти благодать на поміч зачасу". (Жид. 4: 16). Престол благодати представляє собою царство милости, так як від істновання престола залежить істновання царства. В многих із Своїх причт Ісус уживає вираженне "царство небесне", щоби означить дійство Божеської милости на людські серця.

З другої сторони престол слави представляє царство слави, і про се царство Спаситель говорить: "Як же прийде Син чоловічий у славі Своїй, і всі святі ангели з Ним, тоді сяде він на престолі слави своєї". ") Се царство відноситься єще до будучности. Воно не буде заложене до часу другого приходу Христового.

Царство милости вістало встановлене безпосередно після гріхопадення, коли уложений був плян для викуплення виновного людства. У той час воно відповідало тій ціли, і після обітовання Божого люде вірою могли статися Його підданими. Воно однако було дійсно встановлене зі смертію Христа. Навіть по вступленню у Свою земную місію Спаситель, огірчений упертистю і невдячністю людей, міг би не прийняти на себе жертви, котру Він мав принести на Голготі. В Гетсеманському саду чаша страдання дрожала в Його руках. Чи обітре Він кровавий піт зі Свого чода і дасть загинути гріховному поколінню в його проступках? Наколи б Він се зробив, то для упавшої людськости не було б вже можности відкуплення. Але коли Спаситель дав Своє життє і, умераючи, покликнув: "Звершилось!" плян відкуплення сповнився. Обітованне спасення, дане Адамови і Еві в раю, було затверджене. Царство милости, котре перед тим істновало через обітовання Боже, було опісля заложене.

\*) Mar. 25: 31, 32.

Таким способом смерть Христа, іменно та подія, через котру ученики втратили послідню искру надії, була запевнена на віки. Хоч вона і завела учеників, однак се було найбільшим доказом їх правдивої віри. Подія, котра припровадила їх до великого жалю і роспуки, давала надію кождому із синів Адамових, і в неї находиться будуче життє і вічне блаженство всіх вірних слуг Божих всіх віків.

Навіть посредством розчаровання учеників сповнились намірення безконечного милосердія. У той час, як на їх серця дійствувала Божеська ласка і сила навчання Того, Котрий говорив так, як "ніколи не говорив ні оден чоловік", все таки чисте золото їх любви до Спасителя було змішане з примішкою світської гордости і честолюбія. Навіть у світлиці, де був приготовлений пасхальний агнець, в торжественний час, коли Учителя уже осіняла тінь Гетсеманії, "постало ж і змаганне між ними, хто з них здається бути більшим". (Лука 22: 24). В їх уяві рисувався престол, корона і слава, у той час як перед ними були ганьба і душевний страх в саді, суд і хрест на Голготі. Се була гордість їх серця і нахил до світських почестий, котрі привели їх до того, що уперто держалися ложної науки свого часу і мало зважали на те, що їм Спаситель говорив про Своє царство і вказував на Його страдання і смерть. І ті заблудження спричинили тяжке, але потрібне досвідченне, котре послужило їм для їх поправи. Хоча ученики неправильно поняли значиние вісти, котру проповідували, і їх надії не сповнились, але вони все таки поширяли поручену їм вість, і Господь хотів винагородити їх за їх віру і послух. Ум було поручено поширяти чудові вісти воскресшого Господа між всіми народами. І щоби приготовити їх до тої роботи, вони мусіли перенести гіркі досвідчення.

Піосля Свого воскресення Ісус явився Своїм ученикам на дорозі до Емаус, і "почавши від Мойсея і від усіх пророків, виясняв їм у всіх писаннях про Него". •) Серця учеників заворушились знов для живої надії, навіть єще перше, заки

6) Лука 24: 27.

Ісус дався їм пізнати. Його ціль була, щоби просвітити їх розум і утвердити їх віру в "правдивому пророчому слові". Він хотів, щоб правда вкоренилась в їх серцях не лиш тому, що Він піддержував її Своїм личним свідкуваннєм, але єще більше силою незбитих доказів, котрі містились в символах і містичних уявах їх типічного закона, так само як і в пророцтвах Старого Завіту. Послідувателям Христовим конче треба мати розумну віру не тільки задля самих себе, але і для того, щоби уділити того Христового знання світови. При уділенню того знання Ісус вказав ученикам на "Мойсея і пророків". Того рода було свідкуваннє, дане воскресшим Спасителем, що торкається вартости і важности Писання Старого Завіту.

Яка переміна настала в серцях учеників, коли вони єще раз могли подивитись на воздюбление лице свого Учителя! В більше совершеннім і повнім значінню, як ніколи перше, вони "найшли Того, про Котрого писали Мойсей в законі і пророки". Сумніви, страх і роспука щезли перед повною надією і чистою вірою. Не ма дивоти, що вони після Його воскресення ,,пробували всегда в храмі, прославляючи і благословляючи Бога". Народ, знавши тільки про ганебну смерть Спасителя, думав, що увидить на їх лицях смуток, замішанне і поражку, але замість того вони увиділи радість і торжество. Яке приготовление се було для учеників до роботи, що на них чекала! Вони перейшли через найтяжші досвідчення, які тільки могли постигнути їх, і побачили, що Слово Боже торжественно сповняється, коли після людського розуміння все здається пропавшим. Що еще могло би захитати їх віру або загасити їх горячу любов? В свойому страху вони мали "кріпке втішенне", надію, як би "якор душі, тверду і пев-Вони були свідками і величія Божого, і "ні смерть ні житте, ні ангели, ні князівства, ні сили, ні теперішне, ні будуче, ні висота, ні глубина, ні инше яке твориво не возможе нас розлучити від любови Божої, що в Христі Ісусі, Господі

7)Жид. 6: 18. 19.

нашім". "Та у всьому тому ми побіджаємо через Возлюбивmoro нас". \*) "А слово Господне пробувае по вік". \*) .. Хто ж се, що осуджуе? Та ж Христос умер, ба і воскрес; Він і по правиці в Отця, Він і заступається за нас!" ") Госполь скавав: "І нарід мій сорому не дознає". (Йоіла 2: 26). "Посилає на ніч сльози, а досвіта радість". (Пс. 30: 5). В день воскресення Спасителя, стрітившись з Ним і з возгордівшими серцями, прислухуючись Його словам, дивлячись на Його голову, руки і ноги, пробитих вадля них, коли Ісус перед Своїм вознесеннєм повів їх до Витанії і, благословлячи їх. підняв руки Свої над ними і сказав їм: "Ідіть по всьому світу і проповідуйте Євангеліє усякому твориву!" і після додав: "І ось я з вами по всі дні". (Мат. 28: 20). Потім в день Пятидесятниці обіцяний Утішитель зійшов, і сила звише була дана, і їх душі здрігнулись в святому страху, бо чули присутність їх вознесшогося Господа, — чи могли ученики тоді вще замінити славу земного престола, котрого вони надіялись у той час, коли були разом із своїм Учителем, — за проповідь Свангелія милости в звязи з "короною праведности, котру мали дістати при Його явленню? Але Той, "Хто дійствуючою в нас силою може зділати незрівнано більше всього, чого ми просимо, або про що думаєм", разом з участієм в Його страданнях, призвав їх також взяти участь в Його радости — радости, приводячих "многих синів у славу", не висказаної радости, надто над міру вічну славу, в порівнанню з котрою після слів ап. Павла "муки теперішнього не достойні слави. що мае явитись в нас".

Досвід учеників в часі первого приходу Христового, проповідуючих Євангеліє царства" іде рівнобіжно з досвідом тих, котрі проповідують вість Його другого приходу. Подібно тому, як ученики проповідували, що "сповнився час, і наближилось Царство Боже" (Марка 1: 15), так і Миллер і його співробітники проповідували, що послідний і найдовший період часу зближається до свого кінця і відбудеться суд, а опісля

\*)Рим. 8: 38, 39, 37. \*)1 Петра 1: 25. \*)Рим. 8: 34.

наступить вічне царство. Проповідь учеників, що дотичить часу, основувалась на сімдесяти сімках в 9-ій гол. Даниїла. В поширюваній Миллером і його співробітниками вісти говорилось про скінченне 2300 днів в Дан. 8: 14, із котрих сімдесять сімок творять одну часть. Проповідь обох вістей основувалась на сповненню одної із частий того самого пророчого періоду часу.

Подібно первим ученикам, Внллям Миллер і його співтовариші не вповні понимали важности вісти, котру вони проповідували. Давно закоренившіся в церкви заблудженпя були причиною неправильного толковання одної важної точки в пророцтві. Хоч вони і проповідували вість, йоручену їм від Бога для світа, вони все таки завелись задля неправильного розуміння єї значіння.

Заявленне Даниїла, гол. 8: 14-ий стишок: "На дві тисячі триста вечорів та ранків; аж тоді буде святиня знов очищена". Миллер, як уже перше сказано, придержуючись загального мнінія, розумів так, що святилище означає землю, і він вірив, що очищенне святині представляє очищенне землі посредством огня в надходячім дні Господнім. Отже коли він найшов точно означений конець 2300 днів, він прийшов до того заключення, що се повинен бути час друого приходу Христового. Ошибка його обясняється тим, що він дотично святині прийняв загальне тоді пануюче мнінє.

В типічній системі, котра була символом жертви і священства Христового, освящення або очищення святині було послідним служенням, котре священик відправляв в часі річного служення. Се була вже послідня робота примирення, усуненнем або змазанням гріхів Ізраїля, і представляло остаточну роботу нашого небесного Первосвященика, змазуючого або згладжуючого гріхи Свого народу, записаних в небесних книгах. В тому служенню звершається досліджування, се є судове слідство, котре попереджує другий прихід нашого Господа, коли Він з силою і славою явиться на хмарах небесних, тому що при Його появленню всяке діло повинно бути вже рі-

шене. Ісус говорить: "Заплата моя за мною, щоб віддати кождому, яко ж буде діло його". (Одкр. 22: 12). Сей суд зариз попереджаючий другий прихід, є той, котрий оголошується первою ангелською вістю в Одкр. 14: 7: "Бійтеся Бога і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його".

Проповідуючі се остереження, вони проповідували правдиву вість і на часі. Але подібно як перші ученики на підставі пророцтва в 9-ій гол. Даниїла обявляли, що "сповнився час, і наближилося царство Боже" (Марка 1: 15), не спостерігли однак, що в тому самому стишку предсказується смерть Месії, — так і Миллер і його співробітники проповідували вість на підставі Даниїла 8: 14, і Оркриття 14: 7, і не завважали, що в 14-ій гол. Одкриття є єще і другі вісти, котрі також повинні проповідуватись перед другим приходом Гос-Як ученики помилялись, що дотичить царства, котрого вони очикували по упливі сімдесятих сімок, так і адвентисти помилились що до події, котра повинна була звершитися при кінці 2300 днів. В обох случаях се було тільки принятте, або лучше сказати привязание до тої загальної ошибки, котра затемнювала значіннє правди. Обі сторони споснили волю Божу, поширюючи ту вість, котру Бог поручив їм, і одні і другі через эле эрозумінне тої вісти завелись у своїх надіях.

Однак Бог достиг Свойої ціли, позволяючи, щоби остереженнє про суд було в той спосіб оповіщено. Великий день настав, і Бог в Свойому Провідінню виставив народ на пробу на означений час, щоби відкрити їм те, що находилось в їх серцях. Вість була наперед обдумана для проби і очищення церкви. Вони повинні бачити, чи їх серце привязане є до сього світа, чи злучене з Богом і Христом. Вони говорили, що люблять Господа; тепер вони повинні доказати свою любов. Чи були вони готові відречися своїх світських надій і честолюбивих плянів, щоби з радістю привітствувати грядущого Господа? Вість та була призначена на те, щоби дати їм нагоду пізнати свій дійсний духовний стан; вона була пі-

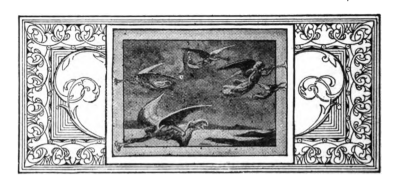
слана по милости Божій, щоби пробудити їх, і вони в покорі і покаянню шукали Господа.

Тому і заблудженне, хоч і спричинене власним неправильним розуміннем вісти, все таки послужила їм для їх добра. Люде, принявши се остереженне, мусіли переходити проби. Чи у свойому заблуджению вони вже так далеко зайдуть, що вовсім стратять надію на Слово Боже? А може вони в молигві і покорі пізнають, де вони ошибались, що не порозуміли значіння пророцтв? Скільки є таких, котрі дійствували тільки зі страху, сліпої побудки і зворушення? Тисячі із них визнавали любов до явлення Господнього. Чи і вони відречуть. ся віри, наколи їм прийдеться переносити насмішки і докори від світа і видержати відкладування і заводи? Позаяк вони відразу не порозуміли Божеських плянів, що торкається них, чи в наслідок того вони відкинуть всі правди, котрі потверджуються дуже ясними і зрозумілими висказами Божого?

Досвідчення відкриють силу тих, котрі в правдивій вірі були послушними тому, що вважали за утішеннє Слова і Духа Божого. Сей досвід навчив їх, що не безпечно є принимати людські теорії і навчання замість Біблії. Для дітей віри клопоти і смуток, походячі із їх заблудження принесуть потрібне улучшеннє. Се побудить їх ще до більшого просліджування пророчого слова. Вони навчаться з більшою осторожністю досліджувати основи своєї віри і відкинути всьо, що пе годиться із св. Писаннєм.

Все те, що було незрозумілим для тих віруючих, як се колись було з первими учениками у той тяжкий час проби, тепер повинно стати ясним. Коли вони побачать "конець Господа", тоді вони зрозуміють, що помимо їх досвідчень, що повстали із їх заблуджень, Його ціль любови до них безпреривно сповнялась. Із досвіду, котрий був для них благословеннем, вони повинні були навчитися, що Господь "милосердний" і всі стежки Його "милосердіє і правда для таких, що заховують Його завіт і Його свідчення."

<sup>24</sup> Great Con.-Ukrainian



ГОЛОВА— XX.

## ВЕЛИКЕ РЕЛІГІЙНЕ ПРОБУДЖЕННЄ.

В пророцтві про перву ангелську вість в 14-ій голові Одкриття при оповіщенню другого приходу Христового предсказуєсь велике релігійне пробудження. Тут видко ангела, "що летів серед неба, а в нього Євангелія вічна, що мав її благовіствувати домуючим на землі, і всякому народові, і родові, і язикові, і людові, глаголючи голосом великим: Бійтеся Бога, і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його; і покланяйтесь Тому, що створив небо і землю і море і жерела вод". (Одкр. 14: 6, 7).

Уже сей факт, що ангел був вістником того остереження, с дуже важним. Божеській премудрости було угодно представити возвишений характер робити звершеної тою вістю посредством чистоти, слова і власти небесного вістника, і також силу і славу, що були в супроводі з нею. Полет ангела "серед неба" і "великий голос", котрим проповідується та вість, і єї поширенне між всіми, сидячими і "і домуючими на землі" — "всякому народові і родові і язикові і людові", вказує на скорість і велику просторонь того руху.

Вість сама вказує на час, коли повинен начатися той рух. Говориться, що вона містить в собі часть "великого Євангелія" і оповіщує початок суду. Блага вість про спасеннє оповіщалась по всі століття, але та вість є одною частию Євангелія, котра може бути проповідувана тільки в послідні дні, бо [370]

тільки тоді в дійсности "наступив" час суду. В пророцтвах показуються події одна по другій, котрі провадять нас до початку суду. Се як раз ми бачимо в книзі пророка Даниїла. Але ту часть пророцтва, що відноситься до послідних днів, Даниїл мусів сховати і запечатати "до послідних днів". І тільки по наступленню того часу мала проповідуватися вість що дотичить суду, котра основується на сповненню того пророцтва. І про той послідний час пророк говорить: "Богато прочитає її і побільшає знанне". (Даниїла 12: 4).

Апостол Павло перестерігає церкву, щоб не очикували приходу за його днів. "Нехай ніхто вас не зводить ніяким робом; бо коли не прийде відступленне перше, і не відкристься чоловік беззаконня". ') Тільки після великого одпадення і довгого правління "чоловіка гріха" ми можемо очикувати явлення нашого Господа. "Чоловік гріха", або як його сще називають "тайна беззаконня", "син погибели" і "беззаконник" представляє собою папство, котре після предсказання пророцтва повинно матй верховну власть протягом 1260 літ. Сей час скінчився в 1798 році. Приходу Христового не могло бути перед тим часом. Остереженне ап. Павла розтягається на весь христіянський новозавітний час, аж до самого 1798 року. І тільки по упливі того року повинна проповідуватися вість про другий прихід Христовий.

Ніколи вще такої вісти не проповідували в минувших часах. Ап. Павло, як ми вже бачили, не проповідував її, він поучав своїх співбратів про прихід Христовий, як подію, котра станеться в далекій будуччині. Реформатори також не проповідували її. Мартин Лютер говорив, що суд наступить менше більше триста літ після його часу. Але від 1798 року книга пр. Даниїла розпечатана, пророцтва були вже більше зрозумілими, і многі начали проповідувати торжественну вість про наближаючийся суд.

Подібно як велика реформація в шістнайцятому віці адвентисткий рух почавсь в ріжних христіянських краях.

1)2 Cox. 2: 3.

Так в Европі, як і в Америці, мужі з молитвою і вірою взялись до студіювання пророцтв і, ідучи за богодухновенним словом, вони найшли переконуючі докази того, що наступить конець всьому. В ріжних краях утворились віддільні христіянські товариства, котрі, досліджуючи тільки одно св. Писанне, увірували, що другий прихід Спасителя дуже близький.

В 1821 році, три роки після того, як Миллер зачав толкувати пророцтва, вказуючи на час суду в 1843 році, доктор Волф, "світовий місіонер", зачав проповідувати про другий прихід Господа. Волф родився в Німеччині і походив із жидівської родини; отець його був рабином. Єще за молодих літ він пізнав правду христіянської віри. Він був дуже енергічним і цікавим молодцем, він любив прислухуватися бесідам, які провадилися в домі його родичів, де кождого дня збирались побожні жиди і говорили про надію і ожидання їх народу, славу грядущого Месії і привернення Ізраїля. Коли молодець почув, як говорили про Ісуса з Назарету, він запитав, хто се такий. Відповідь була: "Муж великих здібностий, але що Він претендував на Месію, то жидівський суд засудив Його на смерть". "Чому ж", продовжав він, "чому **Срусалим** збурений? і чому ми находимось в неволі?" ох", відповів отець, "тому що жиди убивали пророків". Нараз прийшла йому думка до голови: "Може бути, що Ісус із Назарета також був пророком, і Жиди убили Його, не зважаючи на се, що Він був невинен". Він так сильно сею думкою перенявся, що хоча йому і не вільно було посіщати христіянські церкви, він все таки ставав при дверях, щоб почути проповіди.

Коли йому було сім літ, він одного разу хвалився перед одним вже старшим сусідом — христіянином — що Жиди будуть торжествувати, коли прийде Месія, але той старший чоловів відповів йому віжливо: "Слухай синку, я тобі скажу, що правдивий Месія, се Ісус із Назарету, Котрого предки твої прибили на хрест, бо так за давних часів убивали пророків. Іди до дому і прочитай пятдесять третю голову пр. Ісаї,

і ти переконаєтся, що Ісус Христос в Сином Божим". І віл від разу зачав думати, що се так повинно бути, а не инакше. Він пійшов до дому, прочитав згадану голову і здивувався, що всьо сказане про Ісуса з Назарету сповнилося що до йоти. Чи казав сей христіянин правду? Хлопчик попросив свого батька, щоб пояснив йому се пророчество, але той, не відповівши ані слова, так сурово на него поглянув, що він більше не посмів говорити про те. Однак се тільки заострило його ці-кавість, щоб довідатися дещо більше про христіянську релігію.

В його жидівському родинному кружку старанно оминали всью, що могло б йому помогти до пізнання того, що він хотів, але коли йому минуло одинайцять літ, він попрощався з батьківським домом, щоби пійти у світ, дістати там образованне, вибрати собі житєве поле і виробити релігійне переконання. За якийсь час перебував у кревних, але невдовзі його нагнали, як одступника і покинений, без всяких средств, він між чужими мусів промощувати собі дорогу. Він ходив з одного місця до другого, пильно занимаючись науками, удержував себе лекціями жидівського язика. Оден католицький учитель так вилинув на него, що він прийняв панську віру і мав намір стати місіонером серед свого власного народу. В тій ціли він кілька літ пізнійше вступив до наукового закладу для пропагандистів в Римі, і там продовжав свої заняття. Його привичка самостійно і отверто висказувати свої думки довели до того, що його обвинувачували в среси. Він отверто нападав на надужиття перкви і хотів реформи. Хоча папські пигнітари з початку ласково відносились до него, однак по якімсь часі пізнійше його віддалили з Риму. Він находився під надвором церкви і його пересносили з місця на місце, доки не переконались, що він ніколи не дасть себе запрягти до римського ярма. Його оголосили за непоправного і казали йому іти, куди хоче. Тоді він удався до Англії і, прийнявши протестантсыку віру, прилучився до державної церкви. двохлітних наукових занятій він в 1821 році вступив до місії. У той час, як Волф переконався о правді первого приходу Христа, як Того, Котрий був "маловажений і в погорді у людей; чоловік зазнавший горя і болів", він бачив, що пророцтво з такою ясністю предсказує Його другий прихід в силі і славі. І підчас коли він старався вказати свому народові на Ісуса із Назарету, Обітованого, і Його первий прихід в пониженню, як жертва для гріховного людства, він також проповідував про Його другий прихід, як Царя і освободителя.

Він говорив: "Ісус із Назарету, правдивий Месія, руки і ноги Котрого були пробиті, "як вівця ведений на заріз, чоловік зазнавший горя і болів", прийшовши у первий раз після того як берло було взяте від Юди і законна сила зпоміж його піг: Котрий прийде вдруге на хмарах небесних, з трубою архангела, і буде стояти на Оливній горі. над всею вселенною, колись передане Адамови, але втрачене ним — 1 кн. Мойсея 1: 26; 3: 17 — дане буде Ісусови. Він буде царем над всею вселенною. Голосіння, ридання тварий перестануть і буде чути воспівання пісний похвали і подяки. . . , Коли Ісус прийде во славі Отця свого і своїх ангелів. мертві віручі воскреснуть найперше". 2) Се в те, що ми христіяне називаєм первим воскресеннем. Тоді і живучий світ переміниться у свойому характері (Ісая 11: 6-9) піддасться Ісусови (Пс. 8). Загальний упокій буде панувати. знов подивиться на землю і скаже: "І ось хорошо дуже!"

Волф вірив, що прихід Господа близький. Його толкованнє пророчого часу всього на кілька літ миналося з тим часом, коли Миллер очикував звершення тої великої події. А тим, котрі приводили текст із св. Писання: "Про день же той і годину ніхто не знає", і доказували, що люде нічого не знають про час другого приходу Христового. Волф відповів: "Чи сказав коли Господь, що той день і та година ніколи не можуть бути звісні? Чи не дав Він нам ознаки часу, щоби ми принаймні знали, коли той час наближається, як по смоківниці, коли пускає листє, можна пізнати, що літо вже близько?

2) Cog. 4: 16; 1 Rop. 15: 23.

(Мат. 24: 32). Чи ми ніколи не можемо знати того часу, наколи Він сам наноминає нас, щоб ми не тільки читали пророжа Даниїла, але і розуміли його? І як раз в Даниїлі говориться, що слова мають остатися запечатаними до часу кінця (що і сталося свого часу), і що "богато прочитає її і побільшає знаннє", що торкається того часу. (Дан. 12: 4). Кромі того наш Господь не мав наміру казати, що приближеннє часу не повинно бути звісне, але що "про день же той і годину" ніхто не знає. Він говорить, що достаточно буде нам звісно через ознаки часу, щоби ми могли приладитися до другого приходу Його, подібно тому як Ной приладжував ковчег".

Що торкається неправильного толковання і перекручування св. Писання, Вольф писав: "Більша часть христіянської церкви віддалилась від ясного змисла св. Писання і прийняла фальшиву систему варіацького навчання Будистів котрі вірять, що будуче щасте людей заключається в порушуваннюся у воздусі то туди, то сюди, і коли вони читають про Жидів, вони думають, що треба розуміти під тим поганів, а коли читають Єрусалим, вони розуміють, що се є церква, коли ж називається земля, вони розуміють під тим небо, а замість приходу Господнього вони думають про успіхи місіонерських товариств; взійти на гору в дім Господа, значить для них велике зібраннє методистів".

Протягом двайцять чотирох літ, від 1821 до 1845 року Вольф подорожував по далеких краях; в Африці він відвідав Єгипет і Абісінію, в Азії об'їхав Палестину, Сирію, Персію, Бухару і Індію. Він був також в Сполучених Державах. після того як по дорозі тула проповідував на острові св. Елени. В серпні, 1837 р. він прибув до Ню-Йорку і після того як він прочитав лекцію у тому місті, він проповідував у Филаделфії і Балтиморі і вкінци поїхав до Вашінгтону. Тут, як він каже: "На предложенне бувшого президента Іоана Квинси Адамса мені позволено мати зібранне в галі в одному із домів Конґресу. Я назначив зібранне в суботу; мене удостоїли сво-



Др. Волф проповідує Арабам. "Тримаючи Біблію отворену в моїх руках, я почув, що моя сила в Кинзі". [376]

єю присутністю всі члени конґресу, епископ із Вирджінії, також духовенство і горожани Вашінґтону. Та сама честь випала на мою долю зі сторони членів правительства Ню-Джерси і Пенсильвенії, в присутности котрих я читав лекції про мої досліджування в Азії і про будуче личне нанованнє Ісуса Христа".

Доктор Вольф їздив лиш по нецивілізованих краях без нія кої охорони зі сторони Европейських держав, терпів богато, і наражався на ріжні небезпеки. Його били буками, часто морили голодом, продали як нивільника і три рази засудили па смерть. На него нападали розбійники, і одного разу він о мало не умер від спраги. Раз в нього украли всьо, що мав, і він був змушений ходити сотки миль по горах, в той час як найбільша сніговиця була і ноги йому замерзали, бо обувє подерлося.

Коли його остерігали, щоб не ходив поміж дикий народ не вооруженим, Вольф відповідав, що в нього найсильнійше оружіє — "молитва, ревність за Христа і надія на Його поміч". "В мойому серці є також любов до Бога і мого ближнього", говорив він, "і Біблія у мене в руках". Біблію в жидівській і англійській мові він всюди брав з собою, де би не ішов. Про одну із його пізнійших подорожій він говорить: "Я держав отворену Біблію в моїх руках. Я чув, що моя сила заключається в тій книзі і що сила її сохранить мене".

У той спосіб він продовжав свою роботу, доки вість про суд не була проповідувана у більшій части земської кулі, де лиш люде замешкували. Між Жидами, Турками, Персами, Індусами і другими народами і племенами він поширяв Слово Боже на тих ріжних язиках і всюди проповідував про грядуще царство Месії.

По дорозі до Бохари він знайшовся між одним найдальше віддаленим від других людей народом, де проповідувалась вже вість про другий прихід Христовий. "Араби в Емені мають книгу, так звану "Севра", в котрій говориться про другий

прихід Христовий і Його царство слави, і в эни очикують, що в 1840 році стануться ведикі події". "В Емені я забавився через шість днів у Рехавитів. Вони не пють вина, не сіють і не садять виноградників, живуть в шатрах, споминаючи слова Понадава, сина Рехава. З ними були сини Ізраїлеві із коліна Данова..., котрі разом з дітьми Рехава очикують скорого приходу Месії на хмарах небесних".

Подібну віру оден місіонер найшов у татар. Татарський мулла задав місіонарові питаннє, коли Христос має прийти вдруге? Місіонер відповів, що він нічого не знає про те, і мулла, дуже здивований, що знайшов таке незнаннє у того, котрий вважав себе за учителя Біблії, і заявив, що Христос після його власної віри, основаній на пророцтві, повинен прийти менше більше около 1844 року.

В Англії уже в 1826 році зачали проповідувати про скорий другий прихід Господа. Однак той рух не прийняв такої означеної форми, як в Америці. Акуратного часу другого приходу Христового не обявляно так всенародно, але велика правда приходу Христового в силі і славі проповідувалась в широких кругах, і не тільки між инакше думаючими і инакше віруючими (нонконформистами) Моран Брок, англійський писатель заявляє, що около сімсот проповідників англиканської церкви занимались проповідю того "Євангелія царства". Вість, вказуюча на 1844 рік, як на час приходу Господа, поширилась також по Великобританії. Печатні твори із Сполучених Держав розсипались вздовж і поперек на всі боки. Книги і періодичні журнали видавані були в Англії, і в 1842 році туди повернув Роберт Винтер, котрий родився в Англії, щоби проповідувати прихід Господа у своїй вітчині. в тій роботі прилучились до него, і вість про суд рознеслась по всіх частях Англії.

В Південній Америці Лапунца, ішпанський єзуїт, серед грубого неуцтва знайшов дорогу до св. Писання і тим спосо бом пізнав правду про скорий прихід Христовий. Внутренно побуджаємий поширювати остереженнє і все таки старав-

шийся уникнути церковної кари Риму, він оголосив свої погляди під прибраним іменем "Рабина Бен-Ізраїля, видаючи себе за наверненого Жида. Лацунца жив в вісімнайцятому століттю, але се було около 1825 року, коли його книга була переведена в Лондоні на англійську мову. Виданнє її послужило для зміцнення уже взбудженого в Англії інтересу про другий прихід Христовий.

В Німеччині сю науку проповідував у вісімнайцятому віці прелат лютеранської церкви, знаменитий учений, богослов і критик — Бенгель. По скінченню свого шкільного образовання Бенгель зачав студіювати богослове, "до котрого склонило його по природі глибоко-серіозний і богобоязнений стап душі, єще більше розширившийся і зміцнившийся вчасним набуттєм образовання і дисциплини. Як і другі думаючі молоді люде, до і після него, він боровся з релігійними сумнівами і трудністями, і він натякує з великим чуттєм: "Многочисленні стріли, що проколоди його серце і зділали його молодість незносною. Яко член консисторії у Виртемберзі, він виступив за свободу віроісповідання, жадаючи, "щоби всі ті, котрі потерпіли від гнету совісти, могли свобідно відлучитися від державної церкви". Хороший вплив того способу ділання і по нинішний день полишився в його рідному краю.

У той час, як він одної неділі перед празником Рождества Христового приготовлявся говорити проповідь на тему 21-ої гол. Одкровення, нараз просвітив його Бог, що до другого приходу Христового. Пророцтва в Одкриттю стали для него ясними, як ще ніколи перед тим. Чувствуючи надзвичайну важність і вражений безконечною славою зрілищ, які бачив пророк, він був змушений на якийсь час відложити роздумовацне над тим предметом. Але, коли став проповідувати знов те все представилося йому у всій силі і живости. Від того часу він посвятився досліджуванню пророцтв, а іменно Одкриття і незабаром прийшов до того переконання, що після него прихід Христовий повинен бути близько. Між часом, установляним ним для другого приходу Христового, і принятим опісля Миллером, була ріжниця всього на кілька літ.

Твори Бенгаля розповсюднені по всьому христіянському світу. В його власному княжестві, Виртембергії, і до звісної степени також в других частях Німеччини, майже всюди придержувались його поглядів. Рух той продовжався і нісля його смерти, і вість про другий прихід Господа поширилась по Німеччині у той час, коли вона звертала увагу на себе і в других краях. Многі із віруючих поселились в Росії, по кольоніях, і віра в другий прихід Христовий все вще піддержується між німецькими колонистами того краю.

Світло також дісталося до Франції і Швайцарії. В Женеві, де Фарел і Кальвин поширяли реформацію, Гаусен проповідував вість про друге явленне Христове. У той час як ще був студентом в університеті, він стрічався там в духом раціоналізма (віра в розум), котрий в послідній половині вісімнайцятого і в початком девятнайцятого століття панував по всій Европі, і коли він став проповідником, то не тільки що не знав правдивої віри, але навіть мав нахил до скептицизму. В своїй молодости він занимався досліджуваннем пророцтв. Коли він читав старинну історію "Роллина", увага його була звернена на другу голову пр. Даниїла, і він вадивувався з якою чудовою точністю пророцтво сповнилось, як се показалось із записків того історика. Тут він найшов свідоцтво богодухновенности Святого Письма, котре послужило йому опорою серед небезпеки слідуючих літ. Він не міг задоволитися наукою раціоналізму і, продовжаючи студіювати Біблію і шукати більше яснійшого світла, він через якийсь час пізнійше набув тверду віру.

При дальшому досліджуванню пророцтва, він прийшов до того переконання, що прихід Господа повинен бути близько. Торжественність і важність тої правди вилинула на него і хотів обявити її народові, але загальна віра, що пророцтва Діниїла — тайни, котрих не можна поняти — була великою пе-

решкодою на його дорозі. Наконець він рішився, як і колись Фарел, як євангелизував Женеву, начати з дітий, через котрих він надіявся заінтересувати і родичів.

Говорячи про свій намір, він так сказав: "Я би хотів, щоби мене зрозуміли. Не тому, що се є маловажна річ, ал.: навпаки тому, що се є дуже важна річ, отже я представляю се в дружеській формі і звертаюсь до дітей. Я котів, щоби мене вислухами, але я боявся, що мене не вислухають, коли я найперше звернусь до дорослих. "Тому я рішивсь пійти до молодших. Моїми слухачами тепер будуть діти. Коли число їх збільшаєсь, коли можна бачити, що вони слухають, що їм се подобаєсь і вони заінтересовані, розуміють той предмет і обясняють його, — тоді я певний, що в мене невдовзі буде другий круг слухачів, і дорослі із своєї сторони побачать, що се оплатиться сісти і повчитися. А коли се зробиться, то я діпняв свого".

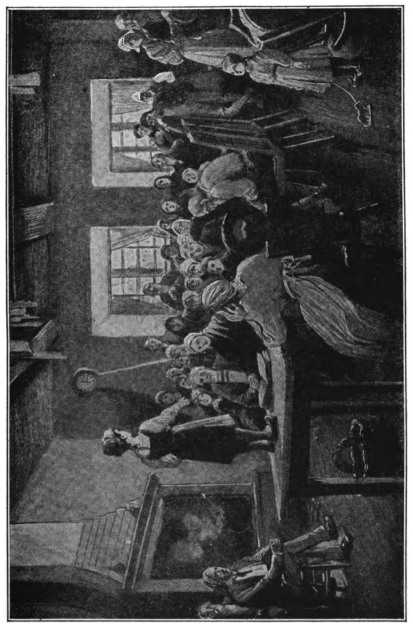
Старання його увінчались успіхом. У той час, як він занявся дітьми, то і дорослі приходили слухати його. Галарії його церкви були повні цікавих слухачів. Між ними находились також і люде заслужені і учені, чужинці, що приходили відвідати Женеву, і посредством них вість та поширилась по других краях.

Заохочений тим успіхом, Гаусен опубликував свої лекції в надії запровадити навчання пророчих книг в церкви, до народ говорить по француськи. Гаусен говорить: "Опубликувати дитинячі лекції, значить говорити до старших, котрі дуже часто помітують подібними книгами, що буцім то вони не понятні: Як вони можуть бути непонятні, єсли ваші діти розуміють їх?" "Я дуже хотів", говорить він, "щоб пізнаннє пророцтва сталось поможности популярним в наших церквах. Направду, не ма другої науки, котра, як мені здається, лучше відповідала би потребам часу". Посредством того ми повинні приготовитися стритити велике горе, пильнуючи і очикуючи Ісуса Христа.

Хоч Гаусен був одним із визначних проповідників у француській мові, однак по якімсь часі він стратив посаду через ге, що замість церковного катихизму і раціонадістичного підручника, в котрому майже нічого про правдиву віру не було, — при навчанню молодіжи уживав Біблії. Він опісля став професором духовної семинарії, а при тім неділями давав дітям лекції із св. Писання. Його писання про пророцтва дуже заінтересували людей. З катедри, в пресі і, занимаючись своїм любим заняттем, як учитель дітей, він через много літ мав великий вплив міл. народоь зділавшисі знаряддем посредством котрого увага многих була звернена на досліджування пророцтв, котрі вказували, що прихід Господа близький.

В Скандинавії також проповідувано вість про другий прихід Христовий і люде дуже тим інтересувались. Многі пробудились із свого недбальства, визнавали свої гріхи і шукали прощення в Ісусі Христі. Але державна церква противилась тому рухові і, завдяки духовенству, многі, проповідуючі ту вість, були заключені в темницю. В многих місцях,де таким способом змусіли замовчати проповідників другого приходу Христового, Богу було угодно чудесним способом передати ту вість через маленьких дітей. Ввиду того, що вони були неповнолітними, державний закон не міг перешкаджати їм, і вони могли свобідно говорити, що захотіли.

Той рух головно поширявся між простим народом, і в бідних хатах робітників сходився народ, щоби почути остереження. Дитинячі проповідники по більшій части були мешканцями бідних хат. Декотрим було лиш від шести до восьми років, і у той час як вони своїм життєм свідкували, що люблять Спасителя і стараються жити після приписів Божих, вони виказували знаннє і здібности вроджені малим дітям. Але коли вони говорили прилюдно, можна було бачити, що вони находились під впливом, виходячим поза границі їх природних дарувань. Їх голос і ціле єство змінялись, і з торжественною силою вони остерігали перед скоро надходячим су-



Проповідуюча дитина у Швеції.

"З торжественною силою вони осторітали перед судом, уживаючи правдивих слів з св. Писання

[383]

дом, і з точністю послугуючись словами Спасителя в св. Писанню: "Бійтесь Бога і дайте Йому славу, бо наступив час суду Його". Вони докоряли людям за їх гріхи, потупляючи не тільки неморальність і пороки, але також і світськість і відступництво, і остеригали людей гнівом Божим, що має прийти.

Народ з трепетом прислухувався. Переконуючий Дух Божий говорив до їх сердець і многі взялися до читання св. Писання, з більшим і глибшим заінтересованнем. Невздержанні і неморальні зміняли свій спосіб життя. Другі показали свої дурні привички і до того прийшло, що навіть проповідники державної церкви мусіли признати, що се рука Божа управляє тим рухом.

Із волі Божої вість про другий прихід Спасителя була проповідувана в Скандинавії, і коли голос Його слуг був заглушений, Він поклав Духа Свого на дітей, щоби діло було звершене. Коли Ісус зближився до Єрусалиму, в супроводі радісної товпи, котра при торжественних окликах в пальмовим віттем в руках, оголосили Його сином Давидовим, ревниві фарисеї просили Його, щоб утихомирив їх, але Ісус відповів їм, що все те повинно сповнитися, так як в пророків написано є, а коли сі замовкнуть, каміннє кричати ме. Наляканий погрозами священиків і старшини, народ заперестав свої радісні оклики, коли увійшли через ворота до Єрусалима, але діти в придворі храму підхватили оклики і заспівали, розмахуючи пальмовим віттем: "Осанна, сину Давидовому!" рисеї опісля розлютувались і казали до Него: "Чи чуєш, що Ісус відповів: "Так, хиба ви ніколи не читаоці кажуть?" ли: Що з уст немовляток і ссущих вирядів єси хвалу?" Бог дійствував посредством дітей в часі первого приходу Христового, так Він через них дійствував і при проповіди вісти про Його другий прихід. Сдово Боже має сповнитися і другий прихід Спасителя повинен бути оголошений всім людям, язикам і народам.

На Вилляма Миллера і його співробітників була вложена задача проповідувати те остереженнє в Америці. Той край стався осередком великого адвентистського руху. Тут пророцтво первої євангелської вісти точнійше сповнилось. Писання Миллера і його співробітників проникли до найдальше віддалених країв. Де би місіонери не явились, всюди була післана радісна вість про скорий другий прихід Христа. Вздовж і поперек поширилась вість вічного Євангелія: "Бійтеся Бога, і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його".

Свідкування пророцтв, котрі вказують на другий прихід Христовий літом 1844 року, пустило глибоке коріннє в людських душах. Коли вість поширилась із держави до держави, всюди видко було велике заінтересованне. Многі переконані були в правдивости доказів, котрі основувались на пророчім обчислению і, не думаючи про себе дуже високо, вони змінили свої переконання і з радістю прийняли правду. Декотрі проповідники відреклись від їх церковних поглядів і пересудів, відказались від своєї платні, полишали церкви і прилучились до проповідників другого приходу Христового. Таких проповідників, що прийняли ту вість, в порівнанню було мало, і по більшій части проповідували світські смирні люде. Хлібороби покидали свої поля, ремісники свої робітні, купці свої торговлі, професійники свої професії, — але все таки число робітників було незначне в порівнаню з роботою, яка мала бути доконана. Стан безбожної церкви і зіпсутого світа обтяжав душі тих вірних сторожів і вони охотно переносили трудности, нужду і терпіння, щоби тільки притягнути людей до покаяння і спасення. Хоч сатана виступав проти них, однак робота постоянно ішли вперед, і тисячі людей принимали правду про другий прихід Христовий.

Всюди було чути душу проникаюче свідкуваннє, остерігаюче так світських людей, як членів церкви щоб не допустили на себе Вожого гніву. Подібно як Йоан Хреститель, предтеча Спасителя, проповідники ті держали уже сокиру при ко-

<sup>25</sup> Great Con.-- Ukrainian

реню дерева, побуджаючи всіх до покаяння. Тх взрушаючі візвання були у великому противенстві з запевненнями в покою і безпеці, котрі проповідувались по церквах, і де би не поширялась та вість, вона всюди пробуджала народ. Проста і виразна наука св. Писання, говоряча до сердець людських помочию Духа Святого, мала таку силу переконання, проти котрої тільки немногі могли встояти. Віруючі пробуджались від свойої ложної безпеки. Вони бачили своє відступленне, свою свідськість і своє безвірє, свою гордість і користолюбів. Многі шукали Господа в покаянню і смиренню. Перше думали люде тільки про земні річи, а тепер звернулися своїми думками до неба. Дух Божий спочивав на них, і з чутким та покірним серцем вони злучились, щоби разом кликнути: "Бійтеся Бога і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його".

Грішники питались зі сльозами: "Що я маю робити, щоби спастись?" Ті, що перше провадили безбожне життє, старались направити свої несправедливости. Всі, що знайшли упокій в Христі, хотіли, щоби і другі стались участниками того благословення. Серця родичів навертались до дітей, а серця дітей до своїх родичів. Границі гордости і скритости були усунені. З глубоким чувством люде сповідались, і члени родини працювали для спасення тих, котрі були їм найбільше близькі і дорогі. В горячих молитвах часто споминались імена близьких людей. Всюди душі боролись з Богом в глубокому страху. Многі день і ніч пробували у молитві, щоби упевнити себе, що власні гріхи простилися їм, або боролись за наверненнє свойої рідні або сусідів.

Всі кляси людей було видко на зібраннях адвентистів. Богаті і бідні, вищі і нищі, із ріжних причин, з великим напруженнєм слухали науки про другий прихід Христовий. Госполь повздержував духа супротивлення в той час як Його слуги вияснювали основи свойої віри. Нерідко знаряддє бувало слабе, але Дух Божий додавав сили Своїй правді. Присутність святих ангелів чувствувалась на тих зібраннях, і многі кождо-

го дня прилучались до віруючих. Коли повторялись докази про другий прихід Христовий, велике множество дюдей з великою увагою прислухувались торжественним словам. Небо і земля, здавалось, приближились одно до другого. Силу Божу почули так старі, як і молоді і люди середних літь Вони повертали до дому із хвалою Божою на устах, і їх радісна пісень роздавалась в тихому нічному воздусі. Ніхто із присутних на тих зібраннях не може ніколи забути тих сцен глибокого заінтересовання.

Означений час другого приходу Христового викликував зі всіх сторін у всіх клясах суспільности велике супротивленне, зачавши від проповідників з катедри аж до самого найбільшого грішника. Слово пророцтва сповнилось: "Се найперш знаючи, що прийдуть в останні дні ругателі, ходячи по своєму хотінню і скажуть: Де обітниця приходу Його? Від коли бо батьки умирають, усе так само пробуває від почину створіння". 3) Многі, говоривши, що люблять свого Спасителя, заявляли, що вони не мають нічого проти навчання про другий прихід Його, тільки не годяться що до назначення часу. Однако всевидюще око Боже читало думки їх серця. Вони нічого не хотіли знати про те, що Христос прийде судити світ по правді. Вони були невірними слугами; їх діла не могли видержати перед всевидючим оком Божим, проникаючим в глубину серця, і вони боялись стрітитися зі своїм Господом. Подібно як Жиди в часі первого приходу Христа, вони не були готові прийняти Спасителя і не тільки що не хотіли признати ясних доказів із Біблії, але навіть сміялись із тих, котрі очикували Господа. Сатана і його ангели торжествовали і кпили собі з Христа і Його святих ангелів, що Його народ так мало любить Його, що навіть не хоче, щоб Він явився.

"Про день же той і годину ніхто не знає", се був арґумент тих, що спротивлялись віруванню адвентистів. В святому Писанню стоїть: "Про день же той і годину ніхто не знає, ні ангели небесні, тільки Сам Отець мій". 4) Ті, що очикува-

<sup>2</sup>)2 Herpa 3: 3, 4.

4) Mar. 24: 36.



ли свого Господа, давали ясні і відповідні обяснення того тексту, і показалося, що противники їх помиляються. Ті незабуті слова були сказані Христом в бесіді з Його учениками на Оливній горі у послідний раз, коли вийшов із святині. Ученики запиталися Його: "Який знак Твого приходу і кінця (Мат. 24: 3). Ісус вказав їм на звісні ознаки і сказав: "Як оце все побачите, відайте, що близько під дверима". 1) Одно речение Спасителя не може бути так толковане, щоби збивало друге. Хоч ніхто не знає ні дня, ні години Пого приходу. Він все таки поучає нас і хоче, щоб ми знали, що воно близько. Далі Він говорить, що легковажение остереження що до Його приходу може бути губительним, так як се було з тими, котрі жили за Ноя і нічого не хотіли знати за потоп. Причта у тій самій голові за вірного і невірного слугу, котрий говорить в серці своїм: "Забариться мій пан прийти", показуе, як Христос при Своїм приході поступить з тими і винагородить тих, котрі пильнують з тими, котрі не признають його. "Ото ж пильнуйте", говорить Він. "Щасливий той слуга, котрого, прийшовши пан його, застане, що робить так". •) "Коли же не чувати меш, прийду на тебе, як злодій, і не знати меш, якого часу прийду на тебе". (Одкр. 3: 3).

Ап. Павло говорить про таких людей, для котрих явленне Господа буде несподіваним: "День Господень, як злодій у ночі, так прийде. Бо як говорити муть: "Упокій і безпечність", тоді несподівано настигне на них погибель... і не втічуть вони. Ви ж, брате, не в темряві, щоб той ден як злодій, захопив вас". (1 Сол. 5: 2-5).

І так показалося, що Біблія не оправдує людського мніия, щоб оставатися в незнанню що до близькости приходу Христового. Але ті, що тільки шукали способу, щоби опрокинути правду, також відказувались вислухати того обяснення, і слова: "Ніхто не знає ні дня ні години", все повтаряли безличні богохульники, а навіть мнимі слуги Христові. Коли знов нарід став питати про дорогу спасення, то релігійні учителі

\*) Mar. 24: 33.

<sup>4</sup>) Mat. 24: 42-51.



зачали грати ролю посередників між ними і правдою, стараючись успокоїти їх, щоб не боялися, ложним толкованнєм Слова Божого. Невірні сторожі прилучились до роботи великого обманця, горлаючи: "Спокій! спокій!" там, де Бог не говорить про спокій. Подібно як фарисеї за часів Христа, многі відказувались увійти до царства небесного і не позволяли тим, котрі хотіли увійти. Крови тих душ Господь буде жадати від їх руки.

Найбільше покірні і віддані церкви звичайно бували первими, що принимали ту вість. І ті, що студіювали св. Писанню сами, сейчас могли добачити не біблійний характер загальних поглядів, що торкається пророцтв. І всюди, де народ не був контрольований духовенством, котре тільки псувало і перекручувало його віру, і всюди, де люде сами шукали за Словом Божим, то адвентиське навчанню треба було тільки порівнати із св. Писаннєм, щоби доказати його Божеське походженню.

Многих пересліджували їх невіруючи співбраття. Щоби задержати своє місце в церкви, многі хотіли пропустити звісні точки віри мовчаннєм, другі знов думали, що вірність Вогови перешкаджає їм скривати правду, котра поручена була їм до пильнування. Много було таких, котрих виключили із церкви тільки за те, що вірували в другий прихід Христа. Дорогоцінними стали слова пророка для тих, що витримали пробу: "Ваше браттє, що не любить вас, і прогонить вас од себе задля імени мого, говорить: Нехай лиш явить в славі Господь, а ми побачимо вас веселих!" (Ісая 66: 5).

Ангели Божі слідили дуже за успіхом остереження. Коли церкви відкинули ту вість, ангели з жалем відвернулись від них. Але було ще богато таких, що не перейшли проби що до їх віри в другий прихід Христа. Богато було таких, що були впроваджені в блуд їх мужами, женами, родичами і дітьми, запевняючи їх, що се гріх навіть прислухуватися таким заблудженням, яких навчають адвентисти. Ангелам було поручено, щоб стерегли їх душі, бо ще друге світло з престола Божого має освітити їх.

З невисказанним желанием ті, що прийняли ту вість. пильнували, ожидаючи приближення свого Спасителя. коли вони надіялись стрітитися з Ним, був близький. очикували того часу зі спокійною торжественністю і пробували в солодкій злуці з Богом — завдаток покою — котрим вони варучились для будучої слави. Ніхто, переживши ту надію і упование, не забуде тих дорогих хвиль очикувания. На кілька тижнів перед тим більшисть із них заперестали всякі світські справи. Із щирого серця віруючі старанно провіряли всяку думку і всяке побудженне свого серця, як би вже лежали на смертельній постелі і що за якийсь час їм вже прийдеться замкнути очі і більше не бачити сього світа. Ніхто не думав про те, щоб на той час по святочному вбратися. Всі чувствували конечність внутрішнього свідоцтва, що вони є готові стрититися з Спасителем і біла одежа для них була — чистота душі, очищений характер помочию примиряючої крови Христової. Наколи б народ Божий еще мав того духа, випробовання серця, і ту рішучу і серіозну віру! Наколи б вони продовжали тим способом коритись перед Богом, засилаючи свої молитви перед престол милосердія, то вони набули би далеко більше дорогоцінного досвіду, чим вони мають тепер. Люде за мало моляться, у них за мало дійсного почування до гріхів, і недостаток живої віри богатьох позбавляє милости, котру так щедро роздае Спаситель.

Бог хотів випробувати Свій народ. Його рука Провідіння скривала ошибку в обчисленню пророчого часу. Адвентисти не відкрили того заблудження і воно не могло бути найдене навіть найбільше вченими із їх проповідників. Послідні говорили: "Ваше обчисленнє пророчого часу правильне. Декотрі великі події незабаром сповнилися, але се не те, про що говорить Миллер: се є наверненнє усього світу, а не другий прихід Христовий".

Час ожидання минув, а Христос не явився для освободження Свого народу. Ті, що очикували з горячою вірою і любовю Свого Спасителя, дізнали гіркого заводу. Але Бог все таки достиг Свого намірення. Він випробував серця тих, котрі говорили, що вони ожидають Його явлення. Між ними було богато таких, котрі не мали ніякого вищого побудження кромі страху. Їх віра не поправила ні їх серця, ні їх життя. Коли очикувана подія не сталась, ті люде заявили, що вони зівсім не завелися, бо вони і так не вірили тому, що Христос прийде. Вони були первими, що сміялись із віруючих, коли ті смутились.

Але Ісус і ціле небо з любовю і симпатією дивились на віруючих, котрі завелись в своїх ожиданнях. Наколи б зняти покривало, віддаляюче видимий світ від невидимого, то можна б увидіти ангелів, приближаючихся до тих постійних душ, щоб їх заслонити від діяволських стріл.





## ГОЛОВА — XXI.

## ВІДКИНЕНЕ ОСТЕРЕЖЕННЄ.

Виллям Миллер і його співробітники проповідували про другий прихід Христовий, маючи на оці ту одиноку ціль, щоби побудити своїх ближніх, аби були готові на судний день. Вони хотіли звернути увагу народа на правдиву надію церкви, та щоб знали, що їм треба більше христіянського досвіду. Також вони старались притягнути невіруючих до покаяння і наверпення до Бога. Вони не мали на думці заманювати нікого до свойого релігійного товариства або секти, і тому вони могли працювати у ріжних товариствах і сектах, бо не мішалися до їх церковних порядків.

Миллер говорить: "Всюди, де я працював, я навіть не думав вводити щось нового в тих орґанізаціях, і ніколи не виносив і пе хвалив одних понад других. Я зарівно бажав для всіх добра. Я все думав, що всі христіяни повинні радуватись другим приходом Христовим, і що ті, котрі дивляться на се не так, як я задивлявся, не мали би менше любити тих, котрі прийняли сю науку, і мені і на гадку не прийшло, що колись окажеся потреба окремних зібрань. Моя одинока ціль була, щоб навернути як найбільше душ до Бога. І більшість із тих, котрих я навернув, прилучилась опісля до ріжних церквів".

Так як через його діяльність число членів збільшилось, то на него з початку дивились ласкавим оком. Але коли проповідники і пресвитери стали висказуватись проти науки [392]

другого приходу Христового, стараючись здавити її, вони також виступили і проти него не тільки з пульпиту, але навіть своїм членам заказали слухати проповіди про прихід Христовий. І через те віруючі знайшлись в немалому клопоті. Вони любили свою церкву і нерадо хотіли відділитися від неї, але наколи побачили, що свідкуваннє Слова Божого здавляється і в них віднимається право просліджувати пророцтва, вони почувствували, що вірність для Бога не позволяє їм піддатися. Вони не могли признати тих, котрі старались виключити свідкуваннє Слова Божого, за "церкву Христову". "стови і утвердженнє правди". Тому вони вважали за відповідане і правне зірвати з ними всякі зносини. Літом 1844 року виступило із церкви близько пятдесять тисяч членів.

В тому часі в більшій части церквів у всіх Злучених Державах можна було побачити велику зміну. Уже протягом многих літ духовне життє зачало занепадати в міру того як люде наберали що раз то більше світових привичок і обичаїв, але у тім році можна було замітити майже в цілій суспільности великий і скорий упадок моральности. А ніхто не міг знати, де тому причина, хоч про се говорили і в пресі і по церквах.

На пресвитерському зібраню духовенства в Франції горожанин Барнес, автор і визначний проповідник, заявив, що він, будучи проповідником уже двайцять літ, завсігди, кромі посліднього причастія, роздаючи святі дари, принимав до церкви більше або менше число членів. Не ма більше, говорив він, релігійного пробудження ані навернення, і ніхто не дбає про спасеннє своєї душі. Чим більше торговлі і індустрії, тим більше світськости. Те саме можна сказати про всі церковні орґанізації.

В місяцю лютім того самого року сказав Финей, професор при калиджу Оберлин: "У нас перед очами той факт, що взагалі протестантські церкви в нашому краю, як такі, майже до всіх моральних реформ сього віку віднеслись або недружелюбно, або навіть ворожо. Вувають виїмки, але їх мало, щоби

придати тому фактові друге значіннє, ніж загальне. У нас є еще другий факт, потверджаючий се, що церкви майже всі не показують пробуджаючого впливу. Духовна нечувствительність майже загальна, і страшно глибока; а се можна бачити із релігійної преси цілого краю. В дуже широких розмірах члени церкви віддаються впливам моди і ідуть разом з безбожниками на прогульки, танці і другі забави. Але ми не потрібуєм говорити більше про те болюче питаннє. Досить того, що на се доказів є богато, котрі тяжать на нас, щоб показати, що церкви вироджаються в той страшний спосіб. Вони далеко відійшли від Господа, і Він покинув їх".

Один автор у звісній релігійній часописи "Релігійний Телескоп" (Religious Telescope) пише: "Ніколи не було такого загального релігійного упадку, як тепер. Направду "церков повинна пробудитися і старатися знайти причину того нещастя, бо кождий, що любить Сион, знав, що се в нещастс. Коли ми подивимся на незначні і одинокі случаї правдивого навернення і на затверділість грішників, то ми майже нехотячи кликнемо: "Чи Бог забув бути ласкавим? або, чи двері милосердія вже заперти?"

Так ніколи не буває, щоби церков не була винувата. Що народи, церкви і поодинокі особи находяться в духовній темряві, то Бог тому не винен, але люде самі, бо не хотіли Божесьокого світла, або зовсім відкинули його. Найліпший примір того подає нам історія жидівського народу за часів Христа. Вони віддались світови, забули за Бога і Його Слово, зділались змисловими, їх розум помрачився, а серця наповнились марністю. Ось чому вони не знали нічого за другий прихід Христа і в своїй гордости і свойому безвірю відкинули Спасителя. Але і тоді єще Бог не відлучив Жидівської нації від пізнання або від участи в благословеннях спасення. Але ті, що відкинули правду, стратили всяке хотіпня, щоб мати дари небесні. Вони зділали із мраки світло, а із світла мраку, доки світло, що пробувло в них, не зділалось мракою, і яка величезна то мрака була!

Ціль сатани є заховати внішні форми релігії, щоби тільки не було духа живої побожности. Після того як Жиди відкинула Євангеліє, вони ревносно продовжали свої старинні обряди; вони строго заховували свою національну замкнутість, у той час, як вони сами повинні були признати, що Божої присутности більше не було між ними. Пророцтво Давида так ясно вказувало на час приходу Месїї і так вир ізно предсказувло Його смерть, що вони старались знеохотити народ, щоб не студіював його, і наконець рабини проголосили проклятте над всіми, що посміли обчислити той час. Тисячу девятьсот літ народ Жидівський вже блудив в темряві, затвердівши своє серце, рівнодушний на милостиві предложення спасення, не звертаючи уваги на благословення Євангелія — тор жественне і страшне остереженнє перед небеспекою, котру тягне за собою відкиненнє небесного світла.

Та сама причина викликала ті самі наслідки. Чоловік, котрий заглушує нарочно своє почуттє обовязку, тому, що воно стоїть на заваді його природному нахилови, вкінци не буде міг відріжнити правди від заблудження. Розум затемнюєсь, совість притупляється, серце стається затверділим і душа віддаляється від Бога. Де церков легковажить і погорджає вістю Божеської правди, там темрява панувати ме; віра і любов холоне і наступає отчужденис і незгода. Члени церкви скупляють свої інтереси для світських підприємств, і грішники стаються затверділими у своїх гріхах.

Перва ангелська вість в 14 гол. Одкриття, вказуюча на час, коли має суд начатися, і взиваюча всіх покланятися Йому, була призначена на те, щоби відділити правдивий народ Божий від шкідливого впливу світа і привести його до пізначня йоого дійсного положення світськости і відпадення. У тій вісти заключається остереженнє для церкви, післане Богом, і єсли б вона прийняла його, то зло, котре перешкаджало її зноситись з Богом, було б усунене. Наколи б вони прийняли небесну вість, упокоряючи свої серця перед Господом, і по

щирости шукаючи приготовлення, щоби встояти в Його присутности, то Дух і сила Божа обявились би серед них. Церков внов достигла би того благословенного стану єдинства, віри і дюбови, в котрому находилась за апостолських часів, коли всі віруючі були "одно серце і одна душа" і "промовляли Слово Боже в одвагою", коли "Господь прибавляв спасенників у церкву що дня". (Діян. 4: 31 32; 2: 47).

Наколи б народ, визнаючий Бога, прийняв світло, як воно світить із Слова Божого, він достиг би того єдинодушія, ра ди котрого Спаситель молився і котре описує апостол, як "єдиненнє духа в мирному союзі". Він говорить, що ми одно тіло і оден дух, яко же і покликані в одній надії вашого покликання; один Господь, одна віра, одно хрещеннє". (Єфес. 4: 3-5).

Такого рода були благословенні наслідки тих, котрі прийняли адвентистку вість про другий прихід Христовий. Вони вийшли із ріжних релігійних товариств, і розділяючі їх перегороди були зірвані, противорічучі мнінія у їх віруваннях розбиті на кусники; надія на тисячлітне царство покою, що спротивляється св. Писанню, тратилась; неправильні погляди про другий прихід Христа поправлялись, гордість і згода зі світом усувались. Несправедливість знов згладжена, серця злучились в тісній звязі, і любов і радість запанували. Єсли та наука зділала таку переміну для тих немногих, котрі прийняли її, то що вона зділала би для тих тоді, наколи б всі прийняли її!

Але церкви взагалі відкидали се остереженне. Їх проповідники, котрі, як сторожі дому Ізраїлевого, повинні були найперше звернути увагу на ознаки другого приходу Христового, а вони не хотіли познакомитися з правдою, будь то із свідкувань пророків або зі знаків часу. Так як світські надії і честолюбіє наповняли їх серця, то любов до Бога і віра в Його Слова охолонули, і коли вони почули адвентисткої науки, вона збудила в них тільки пересуди і невіру. А найбіль ше противились тому, що ту вість проповідували світські люде. Як і вдавнину ясне свідкуваннє Слова Божого не подобалось фарисеям і вони питали: "Чи увірував в Него хто із начальників або із фарисеїв?" І переконавшись, що не можуть опрокинути доказів із пророчих часів, многі не радили досліджувати пророцтва, стараючись переконувати, що пророцтва є запечатані і не можна їх поняти. Цілі товпи народу, сліпо здаючися на своїх духовних пастирів, не хотіли слухати остереження, а другі хоч і переконані о правді, все таки не сміли визнавати її, "щоби їх не виключено із церкви". .Післана Богом вість для випробування і очищення церкви, аж надто добре виявила число тих, котрих серця були привязані до всього, що світське, замість того, щоби зовсім здатися на Христа. Узли, звязуючі їх з землею, були сильнійші ніж ті, котрі провадили їх до неба. Вони пійшли за голосом світської мудрсти і відвернулись від вісти правди, випробовуючої серце.

Відкинувши остереженнє первого ангела, вони також відопхнули від себе средство, призначене небом для їх привернення до давнього стану. Вони погорділи многомилостивою вістю, котра мала усунути зло, розлучаюче їх з Богом, і з великою ревністю звернулись до світа шукати його дружби. Ось в чім заключалась головна причина страшного положення церкви, єї світськости, відпадення і духовної смерти, в котрій находились церкви в 1844 році.

В 14 гол. Одкриття за первим ангелом слідує другий, глаголючи: "Упав, упав Вавилон, великий город. що пристрастним вином блудодіяння свого напоїв всі народи". 1) "Вавилон" значить змішаннє. 2) Се вираженнє уживаєся в св. Писанню для означення ложних і упавших релігій під ріжними видами. В 17 гол. Одкриття Вавилон представляє женщину, котра означає церкви — незіпсута женщина означає чисту церкву, а упавша женщина — зіпсуту церкву.

Святість і трівкість узла, що звязує Христа з Його церквою, в Біблії представляєсься посредсввом супружого союза. Господь звінчався зі своїм народом торжественним союзом, дав

1)Одкр. 14: 8.

3)1 Rm. Monc. 11: 9.



обітованне зі свойої сторони, що Він хоче бути їх Богом, підчас коли вони обовязуються належати до Него і лише до Него одного. Він говорить: "Я одружу тебе зі мною на віки, одружу тебе в справедливости і суді в ласкавости і милосердю". (Осія 2: 19). І знов: "Я бо здружився з вами". <sup>3</sup>). Ап. Павло також виражається в подібний спосіб, коли говорить "Я бо заручив вас одному мужови, щоб чистою дівою привести перед Христа". (2 Корин. 11: 2).

Невірність церкви показалася у тім, що вони перестали любити Господа і уповали на Него, і любов до світових річий запанувала над єї душою, — і її можна порівнати до кевірного супружества. Ся картина представляє нам гріх Ізраїля, відступившого від Господа, і трогательно описуєсь чудесна любов Божа, котрою вони в той спосіб погорджали. "І звязав себе з тобою присягою, говорить Господь Бог, та і стала ти моєю". "І зробилась прегарною, та і доступила царської величности. І пронеслась твоя слава між народи через уроду твою; була бо ти звершена в тих пишних прикрасах, що я вложив на тебе. . Ти ж горда на свою вроду, та на велику славу твою, стала блудувати". "Так як молодиця зраджує друга свого, так ви мене зрадили, ви, доме Ізраїля, говорить Господь". "Але була перелюбною жінкою, що замість свого мужа, приймала чужих". 4)

Новий завіт з цілком подібними же словами звертається до тих, що визнають Христа, але шукають дружби у світа, котру цінять її вище милости Божої. Апостол Яков говорить: "Перелюбники і перелюбниці! хиба не знаєте, що любов світа сього — вражда проти Бога?" (Якова 4: 4).

В 17 гол. Одкриття описується Вавилон, як "жінка з'одягнена в багряницю і кармазин, і озолочена золотом, і дорогим каміннем, і перлами, а в неї золота чаша в руці її, повна гидоти і нечистоти блудодіяння її, а на чолі її імя написане: Тайна: Вавилон великий, мати блудницям і гидотам землі". Пророк говорить: "Я бачив, що жінка була пяна кровю свя-

<sup>\*)</sup> Epem. 3: 14. 4) Esem. 16: 8, 13-15, 32; Epem. 3: 20.

тих і кровю свідків Ісусових". \*) Далі Вавилон представляеться, як "великий город, що має царство над царями земними". \*) Власть, котра протягом віків поширяла своє деспотичне панованнє над князями христіянства — Рим. Порфира і багряниця, золото, дорогоцінні камені і жемчуг живо рисують бляск і більше як царську пишність, котрими відзначається царський престол. І про ніяку другу власть не можна так акуратно сказати, що вона "пяна кровю святих", як про церков, котра таким жорстоким способом переслідувала послідувателів Христа. Вавилон так обвинувачується в беззаконній злуці з "царями земними". Відступленнєм від Господа і через звязь з поганими жидівська церква зділалась блудницею. І Рим, тукаючи помочи світських властий, зіпсувся в той самий спосіб і заслугує на той самий осуд.

Вавилон представляється як "мати блудницям". Його дочками, значить, мають бути представлені ті церкви, котрі придержуються еї навчанню і переказам і ідуть за її приміром, жертвуючи правдою і поклоненнем Богови ради прелюбодійних вносин в світом. Вість в 14 голові Одкриття, оголошуюча упадок Вавилону, повинна відноситися до релігійних товариств. котрі колись були чистими, але опісля зіпсулися. вість слідує за остереженнем перед судом, то вона повинна бути дана у послідні дні, і тому передовсем не може відноситися до римської церкви, бо та уже протягом многих віків находиться під упадком. Затим в вісімнайцятій голові Одкриття народ Божий взивається, щоб виходив із Вавилону. Але після того тексту еще много із народа Божого находиться в Вавилоні. В яких же релігійних товариствах можна нині найти більшу часть послідувателів Христових? Без сумніву в ріжних товариствах, визнаючих протестантську віру. часі їх повстання вони вірно стояли при Богови і Його правді, і Божа благодать була з ними. Навіть невіруючий світ мусів признати благословенні наслідки євангелських правил. В словах пророка до Ізраїля слава його "пронеслась між народи...

6)Одкр. 17: 4-6.

4) Ogrp. 17: 18.

через уроду твою; була бо ти звершена в тих пищних прикрасах, що я вложив на тебе, говорить Господь". Але вони упали наслідком тих самих похотий, котрі запровадили Ізраїля у прокляттє і загибель — бо хотіли наслідувати обичаї безбожників і домагалися їх дружби. "Ти ж, горда на свою вроду та на велику славу твою, стала блудувати". Езек. 16: 14, 15.

Богато із протестантських церквів ідуть за приміром Риму в прелюбодійній звязі з "царями землі"; державні церкви ділають се посредством своїх відношеній до світських правительств, а другі товариства релігійні тим, що вони шукають протекції світа сього. І вираженнє "Вавилон" (змішаннє) як раз добре дається застосувати до тих товариств, бо всі думають, що вони виводять свої навчання із Біблії, але помимо того діляться на безчисленні секти, і ріжняться одні від других в своїх віруваннях і теоріях.

Кромі гріховної звязи з світом, церкви, котрі відділилися від Риму, мають ще другу характеристику.

В одному із римо-католицьких видань читаємо: "Єсли римській церкві закидують поганство тому, що покланяється святим, то її дочці, англиканській церкві, також те саме можна закинути, бо в неї на одну церкву, посвячену в імя Христове, находиться десять церквів, посвячених в імя Діви Магрії". 7)

І доктор Гапкінс в свойому трактаті про тисячлітне царство висказується: "Не ма найменшої підстави закидувати римській церкві антихристіянський дух тому, що у неї обряди в. Протестантські церкви мають много антихристіянського в собі і далекі від того, щоб бути зівсім сціленними від зіпсуття і безбожія". ")

Що дотичить відділення пресвитерської церкви від Риму, доктор Гутри пише: "Триста літ тому назад наша церква з откритою Біблією на свойому знамени і з девизом: "Прослідіть Писання!" на своїх актах вийшла із ворот Риму". І опісля він задає многозначне питання: "Чи вийшла вона чистою із Вавилону?" )

<sup>7)</sup> Dr. Challoner, "The Catholic Instructed," вступне слово, стр. 21, ,22, (1897).

1) Гапкинс, Самуіл, "Works", часть П, стр. 328, (1854).

1) Гутрі, Джон, "The Gospel of Ezekiel", стр. 237, (1157).

10 Сол. 2: 7.

Спорджен говорить так: "Англиканська церква, здається, зівсім пересякла навчаннем, що спасенне заключається в тайнах, а ті, що відділились від тої церкви, здається, так само пересякли фільозофським безвірем. Ті, від котрих вони жадали щось ліпшого, оден за другим відвертається від основ віри. Саме внугрішне серце Англії, як я вірю, зовсім просякло гибельним невірем, котре ще до того сміє взійти на катедру і називати себе христіянським".

Яка була причина великого відступлення? собом перква стала віддалятися від простоти євангелсько"? Приноровлюючись до поганських обрядів, щоби облегчити поганам принятте христіянства. Ап. Павло обясняє навіть за його днів: "Бо тайна беззаконія вже орудує". 10) За апостолських часів церква стосунково була чиста. Але при кінци другого століття більшість із церквів зачали принимати другий вил: давнійша простота щезда і незамітно після того. як перші ученики померли, їх місце заняли їх діти, а опісля новонавернені... і змінили всьо. ") Щоби придбати сторонників, вони знизили високе мірило Христіянської віри, і наслідок того був такий, що "поганство заляло церкву, приносячи з собою свої обичаї, обряди і ідоли". 12) Христіянська релігія, піддержувана світськими володарами, була визнавана внішним способом товпою, котра, принявши вид христіян, на ділі позістала на далі поганами, покланяючись, розуміється, потайки своїм ідолам.

Але чи не повтарялось те саме майже в кождій церкви, званої протестантською? Зі смертію єї основателів, тих, котрі були воодушевлені правдивим духом реформи, передне місце їх занимають їх потомки і "перетворюють всьо на свій лад". У той час, як діти реформаторів сліпо придержуються символів віри своїх батьків, не хотячи прийняти ніякої правди, котра перевисшає всьо, що вони бачили, і вони далеко віддаляються від того приміра покори, самоотречення і зреченняся світа. І так "давня простота щезає". Світськість заливає церкву і "приносить з собою свої обичаї, обряди і ідоли".

11) Робинсон, "Історія Хрещення". 12) Лекції Гавауци. стр. 278.

<sup>26</sup> Great Con .- Ukrainian

О, як далеко посунулась ся дружба зі світом, котра "с враждою Бога", і що нею так любуються мнимі дослідувателі Христа! Як далеко відійшли популярні церкви всього Христінства від біблійського правила покори, самоотречення, про-Іоан Веслей, говорячи про правильне стоти і побожности. уживание гроший, каже: "Не тратьте ані одної части так дорогоцінного дару, щоби васпокоїти хотіння очей, дорогу одежу або непотрібні украшення. Не видавайте ніяких грошей на штучні украшення ваших домів, дорогі меблі, дорогоцінні образи і т. п.... Не віддавайтесь високомірному життю, щоб вас люде подивляли і хвалили... Доки ти вганяеш за хорошим життем, то люде будуть хорошо говорити про тебе. Доки ти одівається в порфиру і товк, і кождого дня будет балюватися, многі, без сумніву, будуть прославляти твій добірний смак, твою ширість і гостинність. Але ти не плати їм так порого за їх хвальбу. Вдоволяйся лучше тою честю, що походить від Бога". (Проповіди Веслея). Але в богатьох нинішних церквах така наука легковажиться.

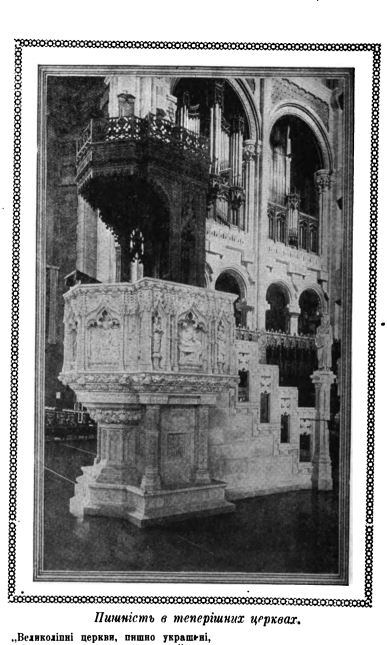
Належати до якойсь церкви се, так можна сказати, увійшло в моду у нинішному світі. Королі, дипльомати, юристи, доктори, купці — всі належать до церкви, щоби з'єднати собі поважание і довіре в суспільности, і тим способом побільшити свої власні інтереси, стараючись укривати свої несправедливі поступки під видом христіянської віри. Ріжні релігійні товариства, піддержувані грішми і впливом тих хрещених світських людей, в їм помічними, коли хочуть з'єднати собі згляди і взяттє в народі. Великанські і пишно прикрашені церкви будуються на головних вулицях. Ті, що ходять до церкви, вбираються в дорогу модну одежу. Даровитому проповідникови платять високу пенсію, щоби приманювати народ і бавити його. В своїх проповідях такий проповідник не сміє виявляти гріхів церковної громади, але його проповідь повинна бути гладонька і приємна для вуха, а іменно для тих, що люблять модні проповіди. Тим способом визначні грішники вписуються до церкви і модні гріхи скриваються під покривалом побожности. Одна із більших американських ґазет, говорячи про теперішне поведенє визнавців Христа у відношенню до світа, пише так: "Незамітно церков віддалась духови віку сього і приноровила форми свого богослуження до найновіших потреб". "В самій річи, всьо, що робить релігію притягаючою, церков приміняє тепер, як своє знарядде". Один автор в Ню-Йоркському "Индіпендент" говорить слідуючим способом про методизм, яким він є: "Границі, розділяючі побожних від безбожників, щораз то більше затираються, і ревні мужі з обох сторін стараються усунути всяку ріжницю між їх способом ділання і їх забавами. Популярність релігії стремить до того, щоби збільшити число тих, котрі хочуть дістати єї благословеннє без того, щоби чесно сповняти свої обовязки у відношенню до неї".

Гавард Кросби говорить: "Що церков Христова не поступає нині так, як Господь хотів, се кожен бачить. Подібно як Жиди в старині посредством дружелюбної звязи з ідолопоклонниками відвертали свої серця від Бога..., так і нинішна церква Христова через свій фальшивий союз з невіруючим світом оставляє Божеські правила свого праведного життя і віддається згубним, хоч чисто і правильно видаючимся обичаям нехристіянського товариства, уживаючи доказів, приходить до заключення, котре не має нічого спільного з Одкриттем, і противиться всьому, що є з Божої ласки". ")

Серед того напливу світськости і вганяння за роскошами самовідреченне і самопосвята задля Христа майже зовсім щезли. Декотрі з мужів і жінок, провадячих тепер в церкви діяльне життє, в їх молодости, як дітей, навчали жертвувати, щоби вони могли давати або ділати що нибудь для Христа. Але коли тепер бракує фондів... то нікого не можна просити, щоб дав. О, ні! На се треба аж базару, живих образів або якої иншої комедиї, дати вечеру або яку иншу гостину — або ще щось иншого, аби тільки забавити людей".

В одиому посланию з дня 9-го січня, 1873 пишеться: "Здається, що треба буде конче ухвалити такі права, щоби не

<sup>&</sup>quot;),,The Healthy Christian: An Appeal to the Church", crp. 141, 142, (1871).



Пишність в теперішних церквах.

"Великоліпні церкви, пишно украшені, будуються на головних вулицях".

[404]

позволяти на такі школи, що в них учать на заводових грачів (gamblers). Навіть сама церква (хоч несвідомо) робить чортівську роботу. Концерти з роздаваннем нагород, назначанне премії, льотерії часто устроюються на релігійній і добродійній ціли і всяких инших способів уживають, щоби тільки добути гроша, за те майже нічого не дати. Ніщо так шкідливо не дійствує на молодіж в моральному відношенню, як добуван не грошей без найменшого труду. Наколи поважані люде беруть участь в такого рода грах, успокоючи свою совість тим, що ті гроші ідуть на добродійні ціли, отже не треба дивуватися, що молодіж в теперішних часах попадає в наліг газардової гри".

Світський дух вкрадається до церквів усього Христіянства. Роберт Аткинс в одній із своїх проповідий, виголошеній Лондоні, малюе CVMHV картину духовного упадку, в Англії: "Направду, праведних людей що раз то менше на світі, і ніхто не жалує того Визнаючи релігію нинішного часу, у всяких церквах люблять світ, годяться із ним, привязуються до світових вигод і вганяють за почестями. Вони мали би терпіти разом з Христом, а вони страхаються навіть най-Відступленне, відступленне, відменшого слова локору. ступление написане в на дверях кожної церкви; і всли би вони знали се і чувствували, то була б еще надія, але, на жаль, вони кажуть: "Я розбогатів, став богачем, і мені нічого не треба".

Великий гріх Вавилона є той, що він моцним вином блуду свого напоїв всі народи. Та опяняюча чаша, котру він подає світови, представляє ложні навчання, приняті ним, як вислідок своєї беззаконної звязи з сильними світа сього. Дружба з світом погубила його віру, і зі своєї сторони він справляє згубне вражіннє на світ, поширюючи навчання, що противляться здоровій науці св. Писання.

Рим заказав народови читати Біблію і жадав, щоби всякий принимав його навчання замість Біблії. Завданнем реформації було знов дати людям Слово Боже, але чи може не правда, що нині в церквах учать покладати свою віру радше на віроісповідних формулах і переказах церковних, ніж на св. Писанню? Карло Бихер, говорячи про протестантські церкви, висказувсь: "Вони страхаються якого нибудь острого слова, сказаного проти їх визнання віри з таким чуттєм, з яким ті святі отці настрашились би всякого сурового слова проти поклонення святим і мученикам... Євангелські протестантські церковні громади самі звязали собі руки, і взаїмно до тої степени, що між ними ніхто не може стати проповідником, не признаючи тої або другої книги, кромі Біблії. В тих словах також не ма ніякої видумки, що віроісповідна власть тепер начинає заказувати Біблію тим самим дійсним способом, як колись зділав Рим, але тільки в делікатнійший спосіб.

Коли вірні учителі толкують Слово Боже, тоді встають люде науки і проповідники, твердячи, що вони розуміють Писаннє, називають здорову науку єресю, і тим способом відвертають тих, що шукають за правдою. Наколи б світ не впився Вавилонським вином, цілі товпи народу були би переконані і навернені до ясних і проникаючих серце правд Слова Божого. Але релігійні навчання є так попутані і так противляться одні другим, що народ не знає, в що має вірити і що признати за правду. Головна причина, що світ такий затверділий у своїх гріхах, лежить таки у порога церкви.

Друга ангелська вість в 14 голові Одкриття найперше проповідувалась у літі в 1844 році, і у той час вона знайшла більше приміненнє в церквах Сполучних Держав, де остереженнє перед судом було найбільше поширюване і також і відкидане; також упадок церквів наступав тоді дуже скоро. Але вість другого ангела єще цілковито не сповнилась в 1844 році. Церкви у той час потерпіли від морального потрясення в наслідок неприняття світла адвентистської вісти, але на тому ще не скінчилося. Відкидаючи деякі важні правди того часу, вони упадали все нище і нище. Але єще не можна ска-

зати: Вавилон упав. . . ,,тому, що він острим вином блуду свого напоїв всі народи", так як він ще не довів всі народи, се є поган, до того. Дух світськости і рівнодушности проти правди нашого часу утвердився в церквах протестантського віроісповідання у всіх христіянських краях і ті церкви включені до торжественного і страшного обвинення другого ангела. Але діло відпадення ще не дійшло до найвисшої точки.

Біблія говорить нам, що перед другим приходом Христовим сатана буде дійствувати "з усякою потугою і ознаками і чудесами омани і з усяким підступом неправди", "бо любови правди не прийняли, щоб спастися їм", представляються сами собі і "за се пішле їм Бог орудованне підступу, бо вони вірували брехні". <sup>14</sup>) Перше чим церква дійде до того стану, і звязь зі світом буде цілком встановлена у всьому Христіянстві, тоді відступленне Вавилону вповні наступить. Відпаденне поволи наступає, і сповненне 8-ої гол. і 14-го стишка Одкриття ще в будуччині є.

Помимо духовної темряви і відпадення по церквах, котрі становлять Вавилон, більшисть правдивих послідувателів Христа все єще находиться в тих товариствах. Між ними є много таких, котрі ще ніколи не чули про правду теперішного часу. Не мало є таких, котрі невдоволені своїм теперішним положеннем і котрі стремлять до яснійшого світла. В церквах, котрими вони є звязані, надармо шукають образу і подобія Христа. Після того як ті церкви все більше відступають від правди і все тіснійше і тіснійше вяжуться зі світом, ріжниця між тими двома клясами робиться більшою, аж вкінци доводить їх до відділення. Прийде час, коли любящим Бога над все, не можна буде більше зіставати в звязи з тими, котрі "більше любять роскоші ніж Бога, мають образ благочестя, сили ж його відцурались".

В 18 гол. Одкриття вказується на той час, коли наслідком відкинення трикратного остереження в Одкриттю 14: 6-12, церква вповні дійде до того стану, котрий предсказується

14)2 Coz. 2: 9-11.

другим ангелом, і народ Божий, все вще находячийся в Вавилоні, взивається, щоб відділився від неї. Се в вже послідня вість, і вона сповнить вложене на неї діло. Коли ті, котрі не вірували правді, а кохались у неправді (2 Сол. 2: 12), будуть зведені сильними заблудженнями, так що вони повірять неправді — тоді світло правди освітить всіх, серця котрих відкриті для прийняття його, і всі діти Божі, находячися в Вавилоні, учують голос з неба: "Вийди з неї, народе мій". (Одкр. 18: 4).





## $\Gamma O J O B A - XXII.$

## СПОВНЕНІ ПРОРОЦТВА.

Коли минув той час, в котрому надіялись приходу Христового. — весною 1844 р. — віруючі, котрі ожидали Його явлення, за якийсь час пробували в сумніві і розчарованню. У той час, як світ дивився на них, як на зовсім обманутих, і старався доказати, що віддавались пустим мріям, жерелом потіхи для них було Слово Боже. Многі просліджували св. Писанне, знов виставляючи на пробу основи свойої віри і старанно студіювали пророцтва, щоби дістати більше світла. І бібдійні свідкування ясно і переконуючо доказували правильність Ознаки, котрих не можна було не пізнати, їх положення. вказували на близький прихід Христовий. Особливше благословение Господа в навернению грішників і пробуджениє Між христіянами свідкували про те, що духовного життя. вість походила із неба. Хоча віруючі і не могли обяснити собі того розчаровання, однак вони чувствували, що Вог руковолив ними в їх минувших досвідченнях.

Разом з пророцтвами, котрі вони приміняли до часу другого приходу Христового, находилось поученнє, котре як раз було для них добре в часі їх непевности і ожидання, заохочувало їх до терпеливого вірування, що те, що їм тепер видаєсь темним, воно свого часу виясниться.

Серед тих пророцтв на первому місци приходило пророцтво Аввакума 2: 1-4: "Став же я неначе на варті, і стоючи,

[409]

•

мов би на башті, роздумував, що скаже він мені, що відповість на мою жалобу. І відказав мені Господь і промовив: "Спиши видиво, а напиши його виразно на таблиці, щоб, хто буде читати, прочитав легко; видиво бо сягає в далекий, але означений час; воно говорить про те, що станеться на кінці, й не заведе; та хоч би воно і загаялось, а ти жди, бо воно збудеться певно й не зміниться. Ось, серце горде не буде мати спокою, а праведний буде вірою своєю жити".

Уже в 1842 році в пророцтві дана інструкція: "Спиши видиво, і напиши його виразно на таблиці, щоб, хто буде читати, прочитав легко", повела Карла Фича на думку написати пророчу карту, щоби образово представити видива в кн. пр. Даниїла і Одкриття. На виданне тої карти дивились, як на сповненне поручення, данного пр. Аввакумови. Але нікому в той час не було ясно, що очевидне опізненне сповнення видива — час ожидання — предсказується в тому пророцтві. Після розчаровання той текст в Писанню показався їм дуже важним: "Видиво бо сягає в далекий, але означений час; воно говорить про те, що станеться на кінці, й не заведе; та хоч би воно і загаялось, а ти жди, бо воно збудеться і не зміниться... праведний буде вірою своєю жити".

Часть пророцтва Сзекіїла також зділалась жерелом великої сили і потіхи для віруючих: "І надійшло до мене слово Господнє: Сину чоловічий! що се в вас, ув Ізраілі — землі за поговірка: Богато часу промине і всяке пророче видиво покажеся марним? Оце ж скажи їм: Так говорить Господь Бог: ...близький час і справдиться всяке видиво пророче. Бо се я Господь, буду говорити і яке слово ні проречу, воно справдиться. Ось, дом Ізраїля говорить: Пророче видиво, що він бачить, станеться хиба в далекому часі; він пророкує про далекі часи. Оце ж скажи їм: Так говорить Господь Бог: Не буде проволочки ні єдиному слову мойому; слово, що виповім, справдиться, говорить Господь". 1)

Ожидаючі урадовались, віруючи, що Той, Котрий знає конець з самого початку, Своїм оком проник у всі століття до

¹)Eaek. 12: 21-25, 27, 28.

посліднього часу і ввиду їх розчарування дав їм слова заохоти і надії. Наколи б подібні тексти не напоминали їх, щоб терпеливо чекали, сильно уповаючи на Слово Боже, то віра їх загасла би у той тяжкий час досвідчення.

Причта про десять дівчат в 25-ій гол. Єв. від Матея також говорить за адвентистів. В 25-ій гол. Матея, коли ученики питались: які будуть ознаки при кінці світа, як Він вдруге появиться. Господь приводить важнійші події у всесвітній і церковній історії, від Його первого приходу до другого, а іменно: збуренне Єрусалиму, велике горювання церкви підчас поганських і папських переслідувань, помраченне сонця і місяця і паденне звізд. Опісля Він говорить про Свій прихід, щоби заволодіти царством, і приводить причту, в котрій описує дві кляси слуг, очикуючих Його явлення. Голова 25-та начинається словами: "Тоді уподобиться царство Небеспе десяти дівчатам". Тут представляється та церква, про котру Він говорить при кінци 24-ої голови, а іменно: живучі у послідні дні. У тій причті Він говорить про їх положенне пілчас свадьби на схолі.

"Тоді уподобиться царство небесне десяти дівчатам, що взявши каганці свої, вийшли на зустріч женихови. Пять же з них були розумні, а пять необачні. Котрі необачні, взявши каганці свої, не взяли з собою олію. Розумні ж узяли олію в пляшечки свої з каганцями своїми. Як же жених барився, задрімали всі, тай поснули. О півночи ж постав крик: Ось, жених іде, виходьте на зустріч йому".

Другий прихід Христовий, як се заповідалось первою Свангелською вістю, описується приходом жениха. Далеко поширена реформація, викликана проповідю про його скорий прихід, відповідала як раз тим дівчатам, що вийшли на зустріч Йому. У тій причті, як і в 24-ій гол. Мат., вказується на дві кляси людей. Всі взяли свої каганці — Біблію — і завляги того світла, що в них було, вийшли на застріч женихови. Але "необачні, взявши каганці свої, не взяли з собою олію: мудрі же, разом із каганцями своїми, набрали також олію до пляшок". Отже ті послідні покористувались Божою милостю, відроджаючою і освічаючою силою Святого Луха. котра ділає Його слово каганием для ніг і світлом для стежок. Зі страхом Божим вони прослідили св. Писанне, щоби дізнатися правди, і серіозно старались достигнути чистоти серця і життя. Се був їх личний досьвід і віра в Бога і Його Слово. котрих не могли підорвати ні завід, ні зволіканне. взявши каганці свої, а не взяли з собою олію. Хоч вони були побуджені торжественною вістю, але здались на віру своїх співробітників, вдоволені мигаючим світлом добрих почувань, однак без найменшого розуміння правди або правдивого дійствія милости в свойму серці. Вони вийшли на зустріч Господеви, повні події, що одержать нагороду, але вони не знали, що їх чекає завід і зволока. Ух віра, виставлена на пробу, захиталась, і їх каганці світили дуже слабо.

"Як же жених барився, задрімали всі, та і поснули". Спізнаннє жениха представляє той час, котрий перейшов в ожиданню Господа, завід і мниме зволіканнє. В тому часі непевности діло поверховних і рівнодушних стало хитатися, і їх старання помякли; але у основую тих свою віру на личнім пізнанню Біблії під ногами була скеля, котру не могли змити филі розчаровання. "Задримали всі тай песнули"; одні в байдужности, перестали вірити, другі з терпіннєм ожидаючи, доки не дістануть яснійшого світла. Але ті, здавалось, через довгий час проби до повної степени стратили свою ревність і посвяту. Байдужні і нерозважні не могли більше покладатися на віру своїх співбратів. Кождий мусів самостійно стояти або упасти.

Майже в тому часі став появлятись фанатизм. Декотрі, заявивши, що вони вірять в ту вість, і ревнісно поширявши її, відкинули Слово Боже, як вірного провідника і, віруючи, що їх побуджає Дух Божий, вони віддавались своїм власним чувствам, вражінням і уявам. Були і такі, котрі оказували

фальшиву ревність, осуджуючи всіх, котрі не годились з їх роботою. Більша часть адвентистів не признавали ні їх фанатичних думок, ні іх роботи, котрі були тільки на те, щоби опоганити діло правди.

Тим способом сатана старався противділати Божому ділу і викоренити його. Народ дуже був зворушений адвентиською вістю; тисячі грішників навертались до Господа і навіть в часі відтягання вірні мужі стали проповідувати правду. Князя тьми покидали його піддані. Але щоби поширяти невірні слухи про діло Боже, він старався впровадити у блуд і допровадити до крайности декотрих, визнаючих ту правду. Тоді його знаряддє було готове покористуватись всяким блудом, всякою ошибкою, всяким неприличним поступком, щоби виставити їх перед народом в як найбільше світачих кольорах і викликати ненавість до адвентистів і до їх віри. І тому чим більше число було тих, котрих сатана міг побудити, щоб заповідали людям, що Господь при дверях, підчас коли він запанував над їх серцями, і вказував на них, як на представителів всіх віруючих.

Сатана — "оскаржитель братів наших", і се є його дух, котрий підмовляє людей, щоб пильнували народу Божого, і щоб виявляли їх блуди і слабости, підчас коли про добрі діла його і не споминається. Він безнастанно є занятий тоді, як Бог дійствує для спасення душ. Коли діти Божі являються перед Богом, то і сатана виступає разом з ними. При кождому пробуджению він готовий впровадити до церкви людей в неосвяченим серцем і непостійним характером. Коли вони приняли декотрі точки правди і дістали місце між віруючими. сатана начинає дійствувати посредством них, запроваджуючи теорії, котрі впроваджують несвідомих в блуд. Отже нікого не можна вважати добрим христіянином тільки для того, що він находиться в товаристві дітей Божих або навіть в самім домі Божим або при столі Господнім. Сатана також є часто там, і навіть при самих торжественних случаях, в виді тих, котрими він послугується, як своїм знаряддем.

Князь тьми бореться о кожду пядь землі на дорозі, по котрій народ Божий іде вперед у своїй подорожи в город невесний. У пілій церковній історії ніколи не була переведена ніяка реформація, щоби при тім не було важних перешкод. Так було за часів ап. Павла. Де би апостоли не закладали церкви, всюди були люде, котрі заявляли, що вони приняли правду, але також вносили в церкву і заблудження, і тим заглушали постепенно любов до правди. Лютра також в подібний спосіб постигло горе, спричинене фанатиками, котрі кавали, що Бог через них говорить, і через те ставили свої власні думки вище свідкування Святого Письма. Многі задля недостатку віри і досвіду любили слухати ріжних новостий і розказувати про них, попсулись від нових учителів, присвоївши собі нові права, і злучились в своїх підпріємствах з помічниками сатани, щоби знищити те, що Лютер звершив, по-Обидва браття Веслеї також послуживши буджений Богом. благословеннем для світа помочню своєї віри і свого впливу, на кождому кроці натикались на хитрости сатани, побуджавшого занадто ревнісних, непостійних і неосвячених людей до всякого рода фанатизму.

Виллям Миллер не брав ніякої участи в тій роботі, котра провадила до фанатизму. Він разом з Лютром заявляв, що всякого духа треба досвідчати помочию Слова Божого. "Діявол", сказав Миллер, "має велику власть над декотрими душами в теперишному часі. І як ми можемо знати, якого ми духа діти? Біблія відповідає: "По овочам пізнаєте їх". "Много духів вийшло в світ, і нам приказано досвідчати духів. Дух, котрий не каже нам бути тверезими, праведними і побожними на сім світі, не є духом Христовим. Я все більше і більше приходжу до того переконання, що сатана бере велику участь в тому движенню". "Многі із нас думають, що вони вповні освячені, але вони ідуть за людськими переказами і очевидно дуже мало знають про правду, як і ті, що не робили таких претенсій". "Дух заблуджения відвертає нас

від правди, а Дух Божий веде нас до правди. Але, скажете ви, чоловік може находитися в заблудженню, і думає, що він пробуває в правді. Що ж тоді? Ми відповідаєм: Дух і Слово згаджаються між собою. Єсли чоловік поривнює себе зі Словом Божим і в тому Слові находиться цілковита згода, то він повинен вірити, що він має правду, але наколи він бачить, що дух, котрий його провадить, не згаджаєсь зі змістом всього закону або з книгою Божою, то він повинен бути осторожним, щоби не попасти в діяволські сіти". "Я часто находив бідьше доказів внутришної побожности в очах, мокрих від сліз, мокрого лиця, в сокрушених словах, ніж у всьому шумі всего Христіянства".

Всяке зло фанатизму в часі реформації вороги приписували іменно тим, котрі з великою ревністю старались противитися злу. Подібно поступили і противники адвентиського руху. Невдоволені мильно представленими і пересадними заблудженнями екстремістів і фанатиків, вони роспускали неправдиві вісти, котрі не мали найменшої підстави. Упередженнєм і ненавистю були побуджані ті люде. Їх спокій був нарушений проповідю, що Христос вже коло дверей. Вони побоювались, що се може бути правда, однак надіялись, що се не так, і в тому заключалась тайна їх ворогування проти сторонників науки другого приходу Христового і їх віри.

Що декотрі фанатики знайшлись в рядах адвентистів, то ще не можна заключати, що сей рух не від Бога, як і присутність мрійників та обманців в церкви за часів ап. Павла, або за часів Лютра, могло би послужити за достаточну причину, щоби потупити їх роботу. Нехай народ Божий пробудиться, візьметься за реформацію і покається; хай прослідить св. Писаннє, щоби навчитися пізнавати правду, яка є в Ісусі, хай він цілковито посвятиться Богу, — і він побачить, що сатана все єще робить свою роботу. Його власть показується у всіх його обманствах, і йому помагають у тім всі упавші ангели його царства.

Се не була проповідь вісти про другий прихід Христовий, що спричинила фанатизм і поріжнення. Се сталось тільки у літи, 1844 року, коли адвентисти находились в стані сумніву і замішання, бо не знали, чого триматися. Проповідь первої ангелської вісти "північного крику" як раз були призначені на те, щоби знищити фанатизм і всякі роздори. Ті, що брали участь в тому торжественному руху, відзначались єдинодушієм, їх серця були повні взаїмної любови і любви до Ісуса, Котрого вони надіялись незабаром увидіти. Одна віра, одна блаженна надія перевисшали всякі людські впливи і оказались щитом проти нападів сатани.

"Як же жених барився, задрімали всі, тай поснули. О півночі ж повстав крик: Ось, жених йде, виходьте на зустріч йому! Тоді повставали всі дівчата тії, та й украсили каганці свої". ') Літом, 1844 року, в половині того часу, коли перший раз було принято, що 2300 днів скінчаться, і в тім самім році в осени, до котрої вони тягнулись, як опісля було відкрито, — роздався крик як раз словами св. Писання: "Ось, жених йде!"

I се, що привело до того, було відкриттє приказу Артаксеркса до привернення Єрусалиму до давньої слави, що зачиналася передом 2300 днів, і вступило в силу в осени 457 року, а не з початком того року, як думали перше. Єсли рахувати з осени 457 року до Р. Хр., то ті 2300 років кінчаться 1844 року після Рождества Христового.

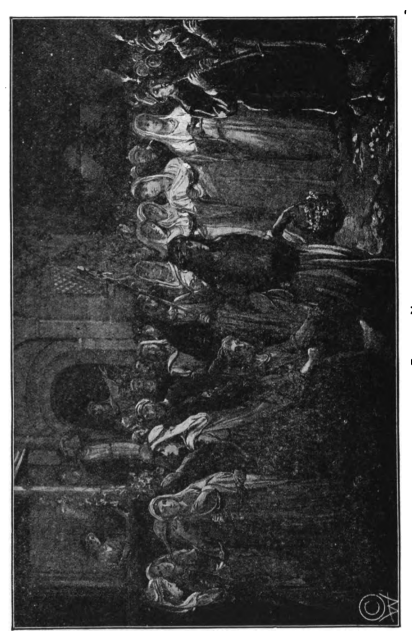
Докази, основуючися на старозавітних символах, також вказували на осінь, як на час, коли повинна статись подія, ввісна під назвою очищення святині. Се стало ясним, коли увага була звернена на се, як сповнились символи, відносно до первого приходу Христового.

Заколенне пасхального агнця було символом смерти Христової. Ап. Павло говорить: "Бо Пасха наша, Христос, заколений за нас". <sup>3</sup>) Первий сніп жатви, котрим підчас Пасхи потрясано перед Господом, був типичним доказом воскре-

2) Mar. 25: 5-7.

\*)1 Kop. 5: 7.





[417]

сення Христового. Ап. Павло говорить про воскресение Христове і весь нарід Його: "Первісток Христос, а потім Христові у приході Його". <sup>4</sup>) Подібно тому, як первий сніп із дозрілого зерна в часі жнив, так і Христос є первісток безсмертних жнив викупленних, котрі в будучим воскресенню будуть зібрані до житниці Божої.

Типічні символи сповнились не тільки у відношенню до події, але і у відношенню до часу. У чотирнайцятий день першого жидівського місяця, того самого дня і місяця, коли кождого року заколювали пасхального агнця в протягу тисячу пятьсот літ, Христос, по з'їдженню пасхи зі своїми учениками, установив празник тайної вечери, котрий повинен був напоминати їм Його власну смерть, як смерть Агнця Божого, "Котрий бере на Себе гріхи світа". В ту саму ніч Він був схвачений безбожними руками, щоби бути заколенни, се є роспятим. І яко символ першого снопа, наш Спаситель в третий день воскрес із мертвих, "первісток між мертвими",") і стався приміром для всіх праведних, і "Котрий переобразить тіло смирення нашого, щоб було подібне тілу слави Його". (Филип. 3: 20).

В той самий спосіб повинні сповнитись типичні символи, що дотичить другого приходу Христового, в указаннім часі символичного служення. Після Мойсейової системи служення освячення святині відбувалось у великий день примирення, в десятий день семого жидівського місяця. \*) Тоді первосвященик звершав приміренне всього Ізраїля. Усунувши їх гріхи із святого-святих, він виходив до народу, щоби благословити його. Тим способом, вони вірили, що явиться Христос, наш Первосвящени, очистить землю, знищить гріх і грішників і безсмертем благословить ожидаючий Його народ. Десятий день семого місяця, час очищення святині, котрий припадав на 22-го жовтня, 1844 року, називали часом другим приходом Христовим. Се також згаджалось з приведеними перше доказами, що 2300 днів кінчаться в осени, і заключення, здавалось, незбитим.

4)1 Kop. 15: 23. 6)1 Kop. 15: 20. 6)3 km. Molic. 16: 29-34.

В причті 25-ої гол. Євангелія від Матея, коли перейшов час ожидання і сну, слідує прихід жениха. Се згаджалось з наведеними доводами, так із пророцтвом, як і типичними символами. З великою силою вони переконували многих в їх правдивости, і тисячі віруючих звіщали "північний крик".

Як филя морська сей рух поширився скрізь по цілому краю. Із міста до міста, із села до села і в найдальші закутини він проник, доки народ Божий цілковито не пробудився. Перед тою проповідю фанатизм щез, як іней при сході сонця. Сумнів і замішанне віруючих були усунені, й надія і відвага наповняли їх серия. Ліло зістало очищене від тих крайностий. котрі завсігди показуються там, де проявляється людське зворушение без пануючого впливу Слова і Духа Божого. Після свого характеру його можна було порівнати з часами смирення і навернення до Господа, котрі в старіннім Ізраїлю слідували за вістями докорів із сторони слуг Божих. Воно проявляло характеристику, котрою відзначається діло Боже у всякому Тут мало було ванеслої радости, але радше глибоке досвідчанне серця, покаянне і відреченне від світа. Приготовитися до стрітення Господа було одиноким стараннем борючихся з Господом душ. Тут була безнастанна молитва і неограничена посвята Богові.

Описуючи се діло, Миллер говорить: "Тут не ма ніякого проявлення радости; вона, так сказати, була захована для будучого случаю, коли все небо і вся земля будуть радуватися у великій і невисказаній славі. Тут не ма ніяких восторженних криків; і се також заховане для звуків труби із неба. Співаки мовчать; вони ждуть, доки не прилучаться до хору небесних ангелів". Тут не ма ніяких незгідних чувств; всі — одно серце і одна душа".

Знов другий, що бере участь в тому русі, свідкує: "Воно всюди спричинило досліджуваннє сердець і смиреннє душі. Звязані з світськими річами, відвикли від своїх наклонностий, незгода уставала, з гріхів сповідались, серця сокрушались і

молитви, проникнуті смиреннем, взносились до Бога, благаючи помилування і примирення. Воно спричинило самоуниженне і смиренне душі, чого ми перше не бачили. Господь приказав через пророка Йоіла, що при наступленню великого дня Божого ми повинні роздирати свої серця, а не свою одежу, і навернутися до Господа в пості, зі сльозами і плачем. Як Господь приказав проповідувати через пр. Захарія, і на його діти був вилитий дух благодати і благання і вони подивились на Того, Кого вони прокололи; тоді був великий плач по цілому краю. . . і ті, що ожидали Господа, упокоряли свої душі перед Ним".

Із всіх великих релігійних рухів від часів апостолських ні оден не був більше свобідний від людських несовершенств і хитростий сатани, як той, котрий стався в осени 1844 року. Навіть єще тепер, по упливі многих літ, всі, котрі брали участь в тім русі і стояли крепко на плятформі правди, чувствують освячаючий вплив того благословенного діла і свідкують о тім, що воно було від Бога.

Коли роздався крик: "Ось, жених йде, виходьте на зустріч йому!" ожидаючі встали "і поправили каганці свої"; вони вивчили Слово Боже з небувалою ревністю і заінтересованнем, як ще ніколи перше. Ангели були післані з неба, щоб покрипити тих, котрі знеохочувались, і приготовити їх до пряняття вісти. Діло не основувалось на мудрости і учености людей, але на силі Божій. Се не були ті, що найбільше даровиті, але покірні і освячені, котрі найперше послухали за-Селяни оставляли свої жнива кликання і прийняли його. на полях, ремісники складали своє знарядде, і зі сльозами радости виходили, щоби остеречи других. Ті, котрі були перше провідниками того діла, прийняли участь в ньому, як найпосліднійші. Церкви взагалі заперали двері перед тою вістю, і велика товпа, принявша її, виступила із їх т вариства-Провідінню Божому до того закликання прилучилась еще друга вість і додала сили тому ділу.

Вість: "Ось, жених йде!" не тільки була доказом, хоча доказ із св. Письма ясний був і переконуючий, але була тою силою, котра побуджала і ворушила душі. Тут не було ніяких сумнівів, ні питань. При нагоді торжественного входу Христа в Єрусалим народ, зібравшися із всіх частий краю, громадився около Оливної гори, щоби удатись на празник, і коли люде прилучились до товпи, котра йшла з Ісусом, нараз ними овладіло вдохновенне і зачали всі разом кричати: "Благословен грядущий в імя Господне!" ') Подібним способом невіруючі, котрі приходили на зібранне Адвентистів — одні із цікавости, а другі, щоби посміятися над ними — чувствували переконуючу силу, супроваджаючу вість: "Ось, жених йде!"

В тім часі була віра, завдяки котрої молитва була вислухана і винагороджувана. Як дощ, орошаючий висохлу землю, так милость Божа спадала на шукаючих її з трепетом. Ті, що надіялись незабаром стрітитися із своїм Спасителем лицем в лице, почувствували велику і невисказану радість. Поскромляюча і усмиряюча сила Св. Духа змягчила їх серця, бо Він наділяв їх у великій мірі своїми благословеннями.

Торжественно і старанно приближились віруючі до того часу, коли вони надіялись стрітитися зі своїм Господом. Кождого ранку вони чувствували, що їх першим обовязком є — переконатися, чи є вони приняті Богом. Їх душі були у сердечній звязі із собою, і вони богато молились друг за друга. Часто вони збирались в самітних місцях, щоби молитися Богу, і молитви їх взносились до неба з піль і гаїв. Знати певно, що Спаситель одобряє їх спосіб життя, вони вважали більше потрібним, як кождодневну їжу, і коли яка хмара затемнювала їх душу, вони не були спокійні, доки вона не була усунена. Коли вони діставали свідоцтво всепрощаючої милости, вони хотіли конче бачити Того, Кого любила їх душа.

Але завід мав постигнути їх. Час ожидання минув, а Спаситель їх душі не явився. З непохитним упованнєм вони надіялись на Його прихід, і тепер вони досвідчили те, що і

7) Mar. 21: 9.

Марія почувствувала, коли вона прийшла до гробу Спасителя і найшла його пустим і потім з плачем скрикнула: "Взято Господа мого, й не знати, де положено Його". (Йоан. 20: 13).

Чувство глибокої пошани і страх, що та вість може бути вірна, за якийсь час держали в карбах невіруючий світ. Після того, як час той минув, вони від разу не освободились від того; з початку вони не сміли показати заведеним у своїх надіях свого торжества, але коли не було видко ніяких признаків гніва Божого, вони вже не боядись нічого і знов почади висмівати віруючих. Велике число людей, котрі заявляли, що вони вірують в скорий прихід Господа, відреклись свойої віри. Декотрі твердо переконані були так глибоко упокорені в своїй гордости, що їм здавалось, що вони повинні десь стратитися із сього світа. Подібно як пр. Йона вони обвинувачували Бога, і хотіли б скорше вмерти, як жити. Основуючи свою віру на мнінію других, а не на Божому Слові. тепер знов були готові перемінити свої погляди. Богохульники притягли слабих і боязливих на свою сторону, і всі вони заявляли, що тепер більше не повинно бути ніяких страхів і ожидання. Час минув, Господь не прийшов і світ останеться таким самим на тисячу літ.

Поважні, правдиво віруючі задля Христа відкавались від усього, і чувствували Його близькість, як ніколи перше. Вони після їх мнінія дали світови послідне остереженнє і, в ожиданню скоро бути принятими в товариство свого Божеського Учителя і небесних ангелів, вони по більшій части віддалялись від тих, котрі не прийняли тої вісти. З сердечним желаннем вони сердечно молились: "Прийди, Господи Ісусе, прийди скоро!", але Він не явився. І тепер знов брати на себе великий тягар старань і трудностий сього життя, зносити насмішки і кпини від світа — дійсно се було страшним досвідченнем їх віри і терпіння.

Однак сей завід не був так тяжкий, як той, що ученики переживали в часі первого приходу Христового. Коли Ісус

торжественно в'їхав до Єрусалиму. Його послідувателі думали, що Він займе престол Давидів і освободить Ізраїля від його притіснителів. Повні гордих надій і радісних ожидань. вони старались оказувати оден перед другим як найбільше почестий свойому Цареви. Многі розстелювали свою верхню одежу Йому під ноги або вистелювали дорогу, по котрій Він йшов, живим пальмовим BITTEM. У свой торжественній радости вони прилучились до радісного оклику: "Осанна Сину Давидову!" Коли фарисеї, занепоковні і розгнівні тими радісними окликами, зажалали, щоби Ісус зганив своїх учеників. Він відказав: "Коли вони замовкнуть, каміннє кричати ме". \*) Пророцтво повинно було сповнитися. Ученики сповнили наміренне Боже, а все таки на їх долю випало гірке розчарованне. Перешило всього тільки кілька днів, як були свідками мученичої смерти Спасителя і того, як Його поклали до гробу. Їх ожидання в нічим не сповнились, і їх надія умерла розом в Ісусом. Тільки після того, як Він, їх Господь, в торжеством вийшов із гробу, вони поняли, що все уже предсказано в пророцтвах і "Христу треба було пострадати і воскреснути із мертвих". (Діян. 17: 3).

Пятьсот літ тому назад Господь через пророка Захарія обявив: "Веселися, Сионова дочко, викликай радісно, дочко Ерусалимська: Се Цар твій надходить до тебе, справедливий і спасаючий, тихий — сидячи на осляті сині яремної ослиці". ") Наколи б ученикам скорше було звісно, що Христос йде на суд і на смерть, вони не могли би сповнити того пророцтва.

В подібний спосіб Миллер і його співробітники сповнили пророцтво, проповідуючи вість, про котре Слово Воже говорить, що вона повинна бути обявлена світу. Але вони не могли би обявити її, єсли би вони вповні поняли пророцтво, вказуюче на їх розчарованнє і в той самий час укриваюча в собі другу вість, котра перед другим приходом Господа повинна бути проповідувана всім народам. Перва і друга ан-

\*)Лука 19: 40.

\*)3ax. 9: 9.

гелська вість, обидві були обявлені рівночасно і сповнили те діло, котре Бог хотів звершити через них.

Світ дивився за тим рухом, і видячи, що Христос не явився, рішив, що вся система адвентизму не годиться. Між тим як многі після довгої боротьби відреклись від своєї віри, другі все таки оставались твердими. Після адвентистського руху дух смирення і досвідчення власного серця, одреченнє від світа і поправа життя, котрі свідкували про се діло, що воно є від Бога. Вони не сміли перечити, що сила Святого Луха показалась в проповідуванню вісти про другий прихід Христовий, і вони не могли найти ошибки при вичислению ча-Найздібнійшим із їх противників не су пророчих періодів. удалось відкинути системи пророчого толковання. Не маючи біблійного основання, вони не могли згодитися, щоби змінити того положения, котре було заняте ними в наслідок серіозного і благоговійного студіювання св. Писання, завдяки просвіченню їх душі Духом Божим і проникновенню в їх серця Його горячої любови. Вони не могли байдужно одречися від заключення, котре встояло перед найсильнійшою критикою і жорстокого ворогування релігійних учителів народа і всесвітних фільозофів і котрі оставались твердими і непохитними, не дивлячись на всякі старання учених і ораторів, і притинків і насмішок так від вищих як і простих людей.

Правда, ожидана подія не звершилась, але і се могло захитати їх вірою в Слово Боже. Коли пр. Йона на вулиці Ниневи проновідував, що за сорок днів місто буде збурене, Господь звернув увагу на смирившихся жителів Ниневи, і продовжив час для них; однак вість пр. Йони була післана Богом і Нинева після Його волі мусіла перейти через пробу. Адвентисти вірили, що Бог провадив їх подібним способом, щоби дати осторогу про суд. Вони обявляли, що остереженне досвідчало серця всіх, котрі чули його і взбудило любов до явлення Господнього; або воно викликало більше або менше замітие, звісне Богу, чувство ненависти проти явлення

Христового. Воно перепровадило пограничну лінію, так, щоб ті, що хочуть випробувати своє власне серце, могли знати, на котру сторону їм стати, єсли би Господь явився у той час. Чи покликнули би вони: "Ось, Він, Бог наш! на Него ми надіялись, і Він спас нас!" або скажуть скелям і горам: "Впадіте на нас, і закрийте нас від лиця Сидячого на престолі, і від гніва Агнця!" Бог в той спосіб — і ми переконані у тім, — досвідчав Свій народ, його віру і їх самих, щоб увидіти, чи вони в часі досвідчення змінять своє положенне, у яке Він їх поставив, — і чи відречуться від світа і покажуть безуслону віру в діло Боже.

Чувство тих, котрі все еще вірили, що Бог руководить ними підчас їх минулого досвідчення, виражені є в словах Миллера: "Ссли б мені прийшлось перейти дорогу життя еще раз з тими самими свідкуваннями, котрі я мав у перший раз. то я ради праведности перед Богом і людьми поступив би так, як я перше поступив: "Надіюсь, що я очистив свою одежу від крови душ і чувствую, що я, о скільки можна, освободився від всякої вини в їх погибели". Хоч я колись то завівся в своїх надіях, писав той слуга Божий, "однак я не упадав на дусі і не тратив надії". "Моя надія на другий прихід Христовий була сильнійша, як коли-нибудь перше. Я зділав тільки те, що я після розумного розмишлення в протягу многих літ вважав за свій торжественний обовязок. Коли я помилявся, то се случалось по відношенню до христіянської любви, любви до мойого ближнього, і після мого переконання, по відношенню обовязків для Бога". "Одно, що я знаю: я нічого не проповідував, тільки те, в що я вірував, і рука Божа була зі мною. Його сила показувалась на ділі, і багато добра зділано". "Многі тисячі, по людському розумінню, проповідю про час були доведені до того, що зачали читати св. Письмо, і завдяки тому средству і окропленню кровю Христовою, вістали примірені з Богом. "Я ніколи не старався підхлібяти гордим і не тратив відваги, коли світ на мене хмурився. Я і тепер не дбаю за його ласку, і буду робити лиш те, що належить до мого обовязку, щоби не роздражнювати моє життя і, надіюсь, що не буду боятись стратити його, всли Бог того захоче".

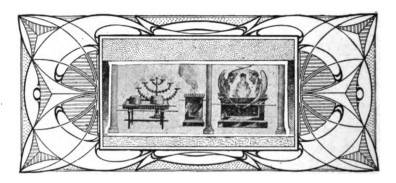
Бог не оставив Свого народу; Його Дух все еще пробував в тими, котрі легкомисним способом не відкидали світла, котре було їм дане і не обвинувачували адвентисткого руху. В посланню до Жидів для терплячих і ожидаючих находились слова ободріння і остереження для того критичного часу: "Не кидайте ж сміливости вашої, котра має нагороду велику. Терпіннє бо вам треба мати, щоб волю Божу вчинити, прийняли обітуваннє. Вже бо незабаром, ось, ось Грядущий прийде, і не загається. "А праведний з віри жив буде"; і "коли хто малодушен, не вподобає душа моя його". Ми ж не малодушні собі на погибель, а віруючі на спасеннє душі". ")

Із слів про недалекість другого приходу Господа видко, що се напоминание відносилось до церкви у послідні дні: "Бо вже незабаром ось, ось Грядущий прийде, і не загається". Із сього ясно видко, що прихід Господа мав би бути на якийсь час запержаний. Се поученне можна як раз примінити до Адвентистів в їх досвідченнях того часу. Люде, про котрих тут говориться, находились в небезпеці утрати свойої віри. Вони сповнили волю Божу, йдучи за проводом Його Слова і Духа Святого, тільки вони не могли поняти його намірення, що дотичить минувшого їх досвідчення, і не морли розпізнати дороги, що була перед ними, тай піддались спокусі, сумніваючись, чи справді Бог руководить ними. Слова: "Праведний вірою жити буде" дуже були на часі тоді. Коли ясне світло "північного крику" освічало дорогу Адвентистам, і вони побачили розпечатані пророцтва і бистре сповненнє ознаків. говорячих їм, що Христос близько, — вони дійсно ходили в видінню. (2 Кор. 5: 7). Але тепер, упавши духом і заведені в своїх надіях, вони могли держатися тільки вірою в Бога і Його Слово. Богохульний світ сказав: "Вас обманули;

10) Жид. 10: 35-39.

відречіться від свойої віри і скажіть, що адвентистський рух в від сатани". Слово Боже однак обясняло: "А хто малодушен, не вподобає душа моя його". Тепер відречися від свойої віри і заперечати силу Святого Духа, котра супроваджала ту вість, значило би йти на погибель. Слова ап. Павла заохочували їх до постоянности: "Не кидайте ж сміливости вашої, котра має нагороду велику. Терпіннє бо вам треба мати. . Вже бо незабаром ось, Грядущий прийде, і не загається". Одинока вірна дорога була піддержувати світло, котре вони дістали від Бога, продовжуючи студіювати св. Писаннє і терпеливо чекаючи і пильнуючи, щоб дістати більше світла.





## $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 $\Lambda$ A — XXIII.

## що се таке святиня?

Текст, бувший перед всіми другими основою і стовпом адвентистської віри — обясненнє, сказане в Дан. 8: 14. "На дві тисячі триста вечорів та ранків; аж тоді буде святиня знов очищена". Се були потішаючі слова для всіх віруючих в скорий другий прихід Господа. Із уст тисячів повторялось се пророцтво, що було гаслом їх віри. Всі чувствували, що від предсказаних там подій залежали їх найліпші ожидання і надії. Разом з позісталим христіянським світом Адвентисти у той час вірували, що святиня представляє землю, або її часть, і що приміреннє, або ощищеннє святині, означає очищенне землі помочию огня у великий послідний день, і се, як вони думали, повинно статися при другім приході Христовім. Із того слідувало те заключеннє, що Христос в 1844 році повинен вернутися на землю.

Але назначений час перейшов, а Господь не явився. Віруючі знали, що Слово Боже не може помилятися; в толкованню пророцтва могла бути ошибка, але де вона? Многі передвчасно старались розвязати того трудного вузла, заперечаючи, що 2300 днів скінчились в 1844 році. Але на се не можна було найти ніякої другої причини, кромі тої, що Христос не прийшов на той час, коли вони ожидали Його. Вони рішпли: Наколи б пророчі дні скінчились в 1844 році, Христос прийшов би, щоби освятити святиню посредством [428]

очищення землі огием. Але що Він не прийшов, то ті дні видко єще не скінчились.

Прийняти те заплючение значило би опрокинути нередше вичисленне пророчих періодів. Як звісно, 2300 днів начались у той час, коли вступив в силу приказ Артаксеркса задля привернення і збудовання **Срусалиму** — в осени 457 року, то воно цілковито згаджається з толкованнем подій, наведених в 9 ій голові Даниїла, ст. 25-27. Шістьдесять девять сімок, або перші 483 роки, від 2300 літ тягнуться до Христа, Помазанника; і хрещеннем Христа і помазаннем Його Духом Святим в 27 році всьо точно сповни-В середині сімдесятої сімки Помазаник або Христос повинен бути знищений. За три і пів року після хрещення, весною в 31 році був роспятий. Сімдесять сімок, або 490 літ, відносились тільки до Жидів. При кінці того часу той народ зовсім відкинув Христа, переслідуючи Його учеників, і в 34 році апостоли звернулись до поган з проповідю Євангелія. По упливі первих 490 літ від 2300 літ, осталось еще 1810 літ. Єсли від 34 року числити 1810 літ наперед, то ми дійдем до 1844 року. Потім, сказав ангел, "святиня повинна очиститися". Всі дані, на котрі вказувалось в пророцтвах, сповнились безсумнівно в означений час. В тому вичисленню всьо так сталось, як мало бути. Вони не могли тільки поняти того, чому в 1844 році не могло наступити очищение святині. Заперечувати, що ті дні скінчились в 1844 році, значило б перевернути ціле питаннє, відкидаючи заключення, котрі свідкують про необманчиві сповнення пророцтв.

Але Бго був провідником Свого народу у великому адвентистському руху; Його сила і слава супроваджали діло, і Він не допустив, щоби воно скінчилось у темряві і розчарованню, котрому закидали, що воно було тільки обманчивим і фанатичним зворушеннєм. Він не міг допустити до того, щоб Його Слово оставалось запутаним в сумніві і недорозумінню. Хоча многі і не придержувались більше пророчого числення і запе-

речали правильність руху, основаного на нім, другі все таки не хотіли відречися від тих точок віри і того досвіду, котрі піддержувались св. Писаннєм і свідкуваннєм Божого Духа-Вони вірували, що при досліджуванню пророцтва вони придержувались здорових правил толковання і вважали своїм обовязком твердо держатися раз набутих правд, все єще продовжаючи студіювати Біблію. З щирою мелитвою вони єще раз провірили свої доводи і досліджували св. Писаннє, щоби найти свою ошибку. А що вони в обчислюванню пророчих даних не могли найти ніякої ошибки, вони рішили в подробицях розслідити діло про святиню.

При свойому досліджуванню вони переконались, що не ма ніяких біблійних доказів, на котрих могла би основуватися загально принята думка, що святиня є земля. Але в Бібвії вони найшли повне вияснення предмета про святиню. Її натуру, її положенне і служенне в ній; свідкуванне св. Писання було так ясне і обширне, що в тім не було більше ніякого сумніву. В посланню до Жидів говориться так: .. Мала ж і перва скиня установи, служби, і святиню людську. Споруджено бо перву скиню, а в ній світильник і стіл і предложенне хлібів, котра зветься: Святим. За другою ж завісою скиня, що звана: Святая Святих; мала вона волоту кадильницю і ковчег завіта, окований усюди золотом, а в ньому посудина золота з манною і жезло Аронове зацьвітше, і скрижалі завіта, а над ними херувими слави. отінюючі ублагальню". (Жид. 9: 1-5).

Святиня, на котру тут вказує апостол, була скиня, земне домуванне Всевишнього, збудована Мойсеем після приказу Божого. "І спорудять мені вони святиню, щоб мені можна було визати серед них". ') Такий приказ був даний Мойсееви, коли він був з Богом на горі. Ізраїльтяне переходили через пустиню, і скиня так була збудована, що її могли переносити з місця на місце, і помимо того, се була препишна будова. Стіни її складались із простих дощок, обитих гру-

1) RH. Monc. 25: 8.

бою верствою золота з срібними підніжками, підчас коли ряд покривал або коврів, служили за дах; внішна сторона була покрита шкірою, а внутрішна була вистелена дуже тоненьким полотном, на котрім виткані були великоліпні херувими. Кромі подвіря, в котрому находився жертівник всепалення, сама скиня складалась із двох відділів, так званих святий і святасвятих, відділені оден від другого богатою і пишною занавісою, або ковром; подібна же занавіса закривала вхід до первого відділу.

В святому, від полудня, находився семирукий свічник, котрий служив для освічення святині як в день, так і в ночі; від півночі стояв стіл з клібами предложення, а перед занавісою, відділяючою святе від святая-святих, находився волотий жертівник, з котрого хмара диму кождого дня взносилась до Бога разом з молитвами Ізраїля.

В святая-святих стояв ковчег завіта — із дорогоцінного дерева з позолотою, місце, де ховались дві камінні таблиці, на котрих Бог написав закон — десять заповідий. Над ковчегом, що служив за покривку святого ящика, був престол благодати, або очистилища, пишної роботи, над котрим взносились два херувими — вся робота із чистого золота. В тому відділі була присутність Божа в хмарі слави між херувимами.

Коли Жиди поселились в землі Ханаанській, скиню замінив храм Соломонів, котрий, хоч і представляв міцну будівлю і був побудований на більшу скалу, однак своєю симетрією і уладженнем був подібний до скині. В такому положенню находилась святиня — з виїмкою того часу, коли вона за часів Данп<sup>т</sup>ла находилась в руїнах — до її збурення Римлянами, в 70 році після Р. Хр.

Та одинока святиня, яка коли находилась на землі і про котру Біблія говорить нам. Після послання до Жидів се була святиня первого завіту. Але чи новий завіт не мав святині?

Ті, що шукали правди, знов найшли, що істнованнє другої або новозавітної святині уже споминається в приведених

апостолом словах: "Мала ж і перва скиня установи, служби, і святиню людську". ") Про ту святиню на початку попередньої голови, де сказано: "Голова ж сказаного: Такого маєм Архиєрея, що сів по правиці престола величчя на небесах, служителя святині і скині істиної, котру поставив Господь, а не чоловік".

Тут відкривається святиня нового завіта. Святиня первого завіту була поставлена людьми, збудована Мойсеєм, послідня знов поставлена Господом, а не людьми. У тій святині службу звершали земні священики, а в тім знов служить Сам Христос, наш великий Первосвященик, по правиці Бога. Одна святиня була на землі, друга на небі.

Далі, збудована Мойсеєм святиня була зроблена після даного взору. Господь дав йому приказ: "Усе, як сам я по-казую тобі, взір домівки і взір усього знаряддя їх, так і мусите поробити". У І знов було дано йому порученнє: "І гледи, щоб зробити після взору, що показано тобі нагорі". У І апостол Павло говорить, що перва скиня "є образ часу настоящого, котрому приносяться і дари і жертви"; М що його святі відділи були "образи небесного", що священики, котрі приносили дари після закону, "служать образу і тіни небесного" і що "не в рукотворену бо святиню ввійшов Христос, зроблену взором правдивої, а в саме небо, щоб нині явитись лицю Божому за нас". (Жид. 9: 9, 23; 8: 5; 9: 24).

Святиня на небі, в котрій Христос служив ради нас, є орігіналом тої святині, що Мойсей збудував. Бог зіслав Свого Духа на будивничих земної святині. Артистична штука при тій будові се діло премудрости Божої. Стіни мали вид чистого золота і на всі сторони відбивали світло сімох лямпочок золотого свічника. Стіл для хлібів предложення і жертівник паленя світились як чисте золото. Богаті коври, що служили за покривало, з витканими на них фігурами ангелів, небескими, пурпуровими і червоними фарбами, додавали ще більше краси цілому тому великоліпному устройству. А



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>)Жыд. 9: 1; 8: 1, 2. 4)2 кн. Мойс. 25: 40.

<sup>3)2</sup> кн. Мойс. 25: 9. 5)Жид. 9: 9.

позаду другої занавіси находилась свята шехина, видиме одкриттє слави Божої, де не міг ніхто входити і пробувати тільки первосвященик.

В незрівнаному препиху земної скині для людського ока відбивалась слава небесного храму, де Христос, наш предтеча, для нас служив перед престолом Божим. Місце домування Царя царів, де тисячі тисяч служили Йому і силенна безліч стояла перед Ним. (Дан. 7: 10). Сей храм, наповнений славою вічного престола, де серафими, його сіяючі хранителі, в благоговінню покривають свої лиця — тільки слабо відбивають своє величчє і славу в препишній будівлі, яка коли тільки була побудована людськими руками. Однак та земна святиня і її богослуження обучають нас важних правд відносно небесної святині і великого діла, котре продовжається там ради нашого спасення.

Святі місця на небі були представлені двома відділами в земній святині. Коли Іоанови в одному видиві було дозволено заглянути до храму Божого на небі, він увидів, як там "сім свічників огняних горіли перед престолом". (Одкр. 4:5). Тут пророкові було дозволено заглянути до першого відділу небесної святині, і він побачив там "сім свічників огняних" і "золотий жертівник", представлені в земній святині золотим свічником і жертівників палення. Він знов бачив як "відчинився храм Божий на небі" і він заглянув "до самого внутра за завісу" до святая-святих. Тут перед ним "явився ковчег завіту Його", свята скриня, котру Мойсей збудував, щоб у ній заховати закон Божий.

І так ті, котрі студіювали той предмет, найшли незбиті докази істновання святині на небі. Мойсей побудував земну святиню після того взору, який йому показано. І посланнє до Жидів обясняє, що той взір був правдивою святинею, що находиться на небі. Йоан свідкує, що він видів її на небі.

В храмі на небі, обители Божої, находиться Його престол, підвалиною котрого є праведність і суд. В святая-святих на-

<sup>28</sup> Great Con.-Ukrainian

ходиться закон, велике мірило права, після котрого повинні судитися всі люде. Ковчег завіту, що в ньому сховані є таблиці завіту, покритий престолом благодати, перед котрим Христос дає Свою кров в користь грішників. Тим способом представлений є союз правелности і милости в пляні вілкуплення дюдськости. Той союз, котрий могла придумати тільки безконечна Премудрість і доконає безконечна сила, наповняє все небо удивленнем і глубокою пошаною. Херувими, дивлячися з великою пошаною на престол благодати земної святині, представляють участь, з котрою небесні сили слідять за ділом відкуплення. Се є тайна милости, в котру желають проникнути ангели — що Бог може бути справедливим, коли оправдуе каючогося грішника, відновляючи зносини з упавшим чоловічеством; що Христос міг зійти до нас, видобуваючи безчисленні товпи із пропасти гибели і одіваючи їх несплямленою одежою Свойої власної праведности, щоби вони могли злучитися з ангелами, котрі ніколи не упали, і жити вічно в присутности Божій.

Діло Христа, як Посередника людей, Котрий називається "Пагонець", представляється в прекрасному пророцтві Захариї. Пророк говорить: "Так, він збудує дом Господень і увінчається славою, й засяде і володіти ме на престолі свойому; буде ж він і священиком на престолі свойому, й буде ради мира між сим і другим". (Захар. 6: 13).

"Він збудує храм Господень". Помочию Його жертви і Його посередництва Христос зділався і тим і другим, основателем і строїтелем перкви Божої. Апостол Павло показує на Него, як на угловий камень, "на которому вся будівля, докупи споєна, росте в церкву святу в Господі. На Ньому й ви збудовуєтесь на оселю Божу Духом". (Єфес. 2: 20-22).

"І прийме славу". Великоліпє, слава відкуплення павшого людства, належаться Христу. В протягу всьої вічности Йому буде посвячена пісня відкуплених: "Йому, милуючому нас, і обмившому нас від гріхів наших в крові своїй... слава і держава по вічні віки. Амін". (Одкр. 1: 5, 6). "І засяде і буде володіти на престолі Свойому; буде і священиком на престолі Свойому". Але єще не на престолі слави Свойої, бо царство слави єще не настало. Тільки по скінченню Свого діла посередництва Бог дасть Йому "престол Давида, отця Його. . й царству Його не буде кінця". ') Як священик, Христос тепер сидить одесную Отця на престолі Його. ') На престолі Вічного, Котрий має Своє существованне посредством Свого власного буття, сидить Той, Котрий "взяв болести і недуги наші на Себе", "Котрий дізнав всякої спокуси по подобію, кромі гріха", щоби "спокушуваним помогти". "А коли хто згрішить, заступника маємо перед Отцем". ') Його заслуги, як заступника — проколені ребра і ноги заступаються за упавшого чоловіка, за відкупленнє котрого була заплачена така безконечна ціна.

"І буде рада мира між сим і другим". Любов Отця не менша чим любов Сина служить жерелом спасення для упавшого людства. Ісус сказав до Своїх учеників, коли відходив від них: "І не глаголю вам, що я просити му Отця за вас. Сам бо Отець любить вас". ") "Яко ж Бог був у Христі, примиряючи світ із собою". ") І в служенню у святині небесній рада мира буде між обоїми. "Так бо полюбив Бог світ, що Сина Свого єдинородного дав, щоб кожен, віруючий в Него, не погиб, а мав життє вічне". (Йоан. 3: 16).

На питаннє: Що се таке святиня? Святе Письмо відповідає дуже ясно. Слово святиля, як воно уживаєсь в Біблії відноситься поперше до поставленої Мойсеєм скині після небесного взору, а по друге, до правдивої скині на нбі, на котру вказувала земна святиня. По смерти Ісуса Христа, символичне служеннє скінчилось. "Правдива скиня" на небі — святиня нового завіту. І так як пророцтво в 14 гол. Даниїла находить своє сповненнє в новому завіті, то святиня, про котру говориться в ньому, повинна бути святиня нового завіту. До кінця 2300 днів. в 1844 році, уже в протягу многих віків не було ніякої святині на землі. І так пророцтво: "На дві тися-

<sup>\*)</sup>Лука 1: 32, 33. 7)Одкр. 3: 21. \*)Жид. 4: 15; 2: 18. \*)Йоан. 16: 26, 27. \*\*\* 21. \*\*\*)2 Кор. 5: 19.

чі вечерів і ранків, і тоді святиня очиститься", відноситься, без сумніву, до святині на небі.

Але еще остається не розвязане найважнійше питаннє: Що означає освяченнє або очищеннє святині? Старий Завіт св. Писання споминає про те, що така служба відбувалась в звязі з земною святинею. Але чи се може бути, щоби на небі находилось що нибудь, що його треба було чистити? В посланню до Жидів в 9-ій голові ясно говориться про очищеннє так земної, як і небесної святині. "А мало не все кровю очищається по закону, і без пролиття крови не буває оставлення гріхів. Оце ж треба було, щоб образи небесного сим очищались, само ж небесне луччими жертвами, ніж сі (Жид. 9: 22-23), а іменно дорогоцінною кровю Христа.

Очищение як в служению тіни, так і в дійснім, повинно звершатися посредством крови, в первому случаю при помочи крови Зристової. В посланию до Жидів наводиться причина, чому те очищение повинно звершатися кровю, бо без кровопролиття не ма ніякого прощення. Примиренне або усуненне гріха—се діло, котре повинно бути зроблене. Але яку звязь гріх мав із святинею, чи то на небі, чи на землі? Сього можна довідатись, наколи звернем увагу на символичне служениє, бо священики, відправляючи свою земну службу, служили "по образу і тіни небесного". (Жид. 8: 5).

Служба в земній святині складалась із двох частий; священики служили кождого дня в святім, підчас коли первосвященик раз на рік звершав особлившу роботу примирення в святая-святих для очищення святині. День в день каючийся грішник приходив із своєю жертвою до воріт скині і, поклавши руку на голову жертви, визнавав свої гріхи, посредством чого він символично переносив їх на невинну жертву. Тоді звіря убивали. "Без кровопролиття", говорить апостол, "не ма прощення". "Бо в крови душа тіла". ") Нарушенне закону Божого потребувало життя проступника. Кров, котра представляла страчене життя грішника, вина котрого була

11)3 RH. Mofic. 17: 11.

переснесена на жертвуеме звіря, священик вносив в святиню і скропляв нею завісу, за котрою находився ковчег завіту, за-ключавший в собі нарушений грішником закон. Посредством того образу гріх через кров символично переносився до святині. В декотрих случаях не вносили крови до святині, але за те мясо принимали, щоб його священики з'їли, як Мойсей приказав синам Ароновим, кажучи: "Він се дав вам, щоб узяли на себе гріхи громади та спокутовали їх перед Господом". ") Оба обряди тим самим способом представляють перенесеннє гріха з каючогося грішника до святині.

Така се була робота, що зверталась цілий рік день в день. Гріхи Ізраїля тим способом переносились до святині, щоб їх більше не було. Бог приказав, щоби для кождого із святих відділів було окреме примиреннє. "І відправить покуту за святиню задля нечистот у синів Ізраїлевих, і задля перестушів їх по всім гріхам їх; і теж саме вчинить про соборний намет, що між ними, серед нечистот їх". Повинно було також відбутися примиреннє жертівника, і очистить його та освятить його від нечистот синів Ізраїлевих. З кн. Мойс. 16: 16. 19.

Раз в рік, у великий день примирення, первосвященик входив до святая-святих, щоби очистити святиню. В день примирення приводили двох козлів до дверей скині і над ними кидали жереби: "Один жереб про Господа, а один жереб на відпущенне". ") Козла, на котрого упав жереб для Господа, мав бути заколений, як жертва за гріх. Первосвященик вносив його кров до внутра за завісу і окропляв нею очистилище, на віку і перед віком. Також скропить кровю жертівник всепалення, стоячній перед завісою.

"І положить Арон обидві руки свої на голову козла живого та й признає над ним всі беззаконня синів Ізрайлевих і всі переступи їх, по всім гріхам їх; і положить їх козлові на голову, та і випустить його рукою певного чоловіка в степ. І понесе козел на собі все беззаконьство їх у землю безлюдну; і випустить він козла в степ". <sup>14</sup>) Козел відпущення не вер-<sup>19</sup>) 3 кв. Мойс. 10: 17. <sup>19</sup>) 3 кв. Мойс. 16: 8. <sup>14</sup>) 3 кв. Мойс. 16: 21, 22, тав більше у табор Ізраїльський, а чоловік, що увів його, повинен був вичистити одежу свою і обмити тіло своє водою перед поворотом в табор.

Ціла та церемонія була на те, щоби показати Ізраїльтянам Вожу святість, щоб бридилися гріхом, і аби знали, що вони не можуть стикатися з гріхом, щоои не спілямитися ним. Від всіх жадалось, щоби упокорювали свої душі у той час. коли звершалось діло примирення. Всяке діло відкладалось, і ціла Ізраїльська громада проводила той день в торжественному смиренню перед Богом, в молитві і пості і глубокому досліджуванню своїх сердець.

примирення в символичному служенню Носредством вказується на великі правди. Виберано заступника на місце грішника, однак гріх не змазувався посредством крові жертівного звіряти. І винайдено средство, через котре гріх переносився до святині. Посредством принесення крові грішник признавав авторитет закона, признавався до свойої вини в проступку і виражав своє желанне дістати примиренне через віру в будучого Спасителя; але він еще не зовсім освободився від осудження закона. В день примирення первосвященик, після того як він прийняв жертву від Ізраїльської громади, входив з кровю тої жертви до святая-святих і окропдяв нею віко ковчега завіту, що находилась зараз над законом, щоби задосить учинити її жаданню. Опісля він як посередник брав гріхи на себе самого і виносив їх із святині. Положивши свої руки на голову козла відпущення, він визнавав над ним всі ті гріхи і тим способом переносив їх з себе Потім козел поніс їх з собою, і вони вважались на козла. назавсігди усунені від народу.

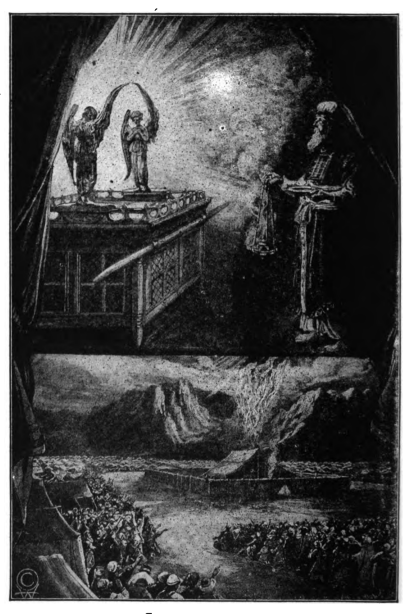
Се таке було служенне, котре служило "образу і тіні небесного". Те, що звершалось в служенню земно святині в образі, в дійсности звершається в служенню небесної святині. Після Свого вознесення наш Спаситель начав Свою первосвященичу роботу ради нас. Апостол говорить: "Не в рукотворенну бо святиню ввійшов Христос, зроблену взором правдивої, а в саме небо, щоб нині являтись лицю Божому за нас". (Жид. 9: 24).

Служение священика в протягу цілого року в первому відділі святині, за завісою, котра служила за двері і відділяла святе місце від зовнішного двору, — представляло ту роботу служення, в котру вступив Христос після Свого вознесення. Робота священика в кождодневному служенню була приносити Богу кров жертви за гріх, як і кадило, котре взносилось у гору разом з молитвами Ізрайля. Так Христос приніс Отцю Свою кров за грішників і представив молитви каючихся віруючих разом з дорогоцінними пахощами Свойої власної праведности. Такого рода було служеннє у первому відлілі небесної святині.

Туда за Ісусом послідувала віра Його учеників, коли Він вознісся на небо. Апостол говорить: "Котру маємо, яко якор душі, тверду і певну, і входить вона у саму середину за заві сою, куди предтеча про нас увійшов Ісус, по чину Мелхиседековому, ставшись Архиєреєм по вік". "Ані з кровю козлиною, ні телячою, а своєю кровю, увійшов раз у святиню, знайшовши вічне відкупленнє". (Жид. 6: 19, 20; 9: 12).

Тисячу вісімсот літ те служенне звершалось в первому відділі святині. Кров Христа вставялася за каючихся грішників, щоб примирити їх з Отцем, але їх гріхи все таки оставались записані у книгах. Як в символичному служенню при кінці року треба було єще звершити діло примирення для усунення гріхів, перше чим завершиться робота Христова для відкуплення людства. І се є те служеннє, котре началось при кінці 2300 днів. У той час, як пр. Даниїл предсказав, наш великий Первосвященик ввійшов до святая-святих, щоби сповнити часть Свого торжественного діла — очищеннє святині.

Як гріхи народу в старині посредством кровної жертви за гріх символично переносились до земної святині, так в но-



День примирення. "Котрі служать по образу і тінн небесного". [440]

вому завіті наші гріхи при помочи крови Христової в дійсности переносяться до небесної святині. І як в символичному служенню звершалось очищеннє земного через усуненнє
гріхів, осквернявших його, так і дійсне очищеннє небесної
святині повинно статися через усуненнє або знищеннє гріхів, внесених туда. Але заки се може статися, повинні бути
переглянені перше книги, щоби означити, хто покаяннєм і вірою в Христа дістав право покористуватись благодіяннями
Його примирення. Тому очищеннє святині заключає в собі
діло слідства і суду. Се діло має бути скінчене заки явиться
Христос, щоби відкупити Свій народ, бо, коли Він прийде, то
принесе з Собою нагороду, "щоби віддати кождому, якож буде діло його". (Одкр. 22: 12).

I так ті, котрі вірували в слова пророцтва, увиділи, що Христос, замість того, щоби явитись на землю при кінці 2300 днів в 1844 році, увійшов тоді до святая-святих небесної святині, в присутности Божій, щоби звершити остатне діло примирення перед Своїм другим приходом.

Також можна було бачити, що у той час заколений козел вказував на Христа, як на жертву, і первосвященик представляв Христа, як посередника, — а козел отпущення представляв сатану, як виновника гріха, на котрого наконець будуть зложені гріхи правдиво покаявшихся. Коли первосвященик силою кровавої жертви, заколеної за гріх, усунув гріхи із святині, він вложив їх на козла отпущення; коли Христос при кінці Свого служення, силою Своєї власної крови усуне гріхи Свого народу із небесної святині, Він вложить їх на сатану, котрий після рішення суду мусить взяти на себе всю вину. Козел отпущення був вигнаний в незамешкалу пустиню, щоби ніколи більше не вертатися між синів Ізрайлевих. І так сатана на віки буде видалений із Божої присутности і Його народа і при останному знищенню він разом із грішниками навіки пропаде.



### $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 $\Lambda$ A — XXIV.

#### В СВЯТАЯ - СВЯТИХ.

Предмет про святиню був товчком до розвязання тайни неудачі в 1844 році. Тут як раз показалось, що рука Божа управляла адвентистким рухом. I так як вияснилось поло женне і діло народу Божого, то його теперишні обовязки та-Подібно тому як ученики після страшкож стали ясними. ної ночі свойого душевного горя і свого розчаровання "утішились, увидівши Господа", так і тепер утішились ті, котрі повірили в Його друге явленнє. Вони ожидали, що Він прийде у славі і винагородить Своїх слуг. Завівшися в своїх надіях, вони стратили із виду Ісуса і говорили подібно Марії при гробі: "Забрали Господа мойого, і не знаю, де Його положили?" Тепер вони у святая святих знов знайшли свого милосердного Первосвященика, Котрий незабаром явиться, як їх Цар і Освободитель. Світло із святині освітило минувше, теперішне і будуче. Вони знали тепер, що Бог провадив їх в Свойому Провідінню. Хоча і сами вони, подібно первим ученикам, не зовсім розуміли ту вість, котру вони проповідували, тим не менше вона у всіх відносинах оставалась пра-Проповідуючи її, вони сповнили намірення Божі. вильною. і їх діло не було даремним в Господі. Породжені ..на впованне живе", вони радувались "радістю невимовною і преславною".

[442]

Але пророцтво Даниїла 8: 14: "На дві тисячі триста вечерів і ранків, і тоді святиня очиститься", і перва ангелська вість: "Війтеся Бога і дайте славу Йому, прийшла бо година суду Його", вказували на служенне в святая-святих небесної святині і на судове слідство, а не на другий прихід Христа для відкуплення Свого народу і знищення безбожників. Заблудженне заключалось не в обчисленню пророчого часу, але в тій надії, котра повинна була статися при кінці 2300 днів. Те заблудженне було причиною їх розчаровання, але вже перше було предсказано в пророцтві, і всьо, чого вони ожидали після Писання, сповнилося того часу. Іменно в тому часі, коли вони жаліли, що їх завела надія, збулася предсказана у той вісті подія, і вона повинна була сповнитися перше чим міг явитися Господь, щоби нагородити Своїх слуг.

Христос прийшов, але не на сю землю, як вони ожидали, але як було показано в тіни. Він ввійшов до святая-святих храму Божого на небі. Пророк Даниїл описує нам, як Він в той час являється перед Стародавним: "І бачив я в ночніх видивах, аж се з небесними хмарами йшов ніби Син чоловічий, дійшов до Стародавного й приведено його до нього". (Дан. 7:13).

Про той прихід говорить також пр. Малахія: "Й негайно за сим прийде в храм свій, що його шукаєте, — Ангел завіту, що його бажаєте; ось, він ійде, говорить Господь Саваот". 1) Прихід Господа в Його храм був для Його народу чимсь негайним і несподіваним. Вони не шукали Його там; вони сподівалися, що Він прийде на землю "в огні поломяному, даючи відомщенне тим, що не знають Бога і не коряться благовістю Господа нашого Ісуса Христа". (2 Сол. 1:8).

Але народ ще не був готовий стрітити свого Господа. Перше треба було звершити діло, щоби приготовити їх. Вони повинні були з початку дістати світло, котре звернуло би їх мислі на храм Божий на небо, і коли вони з вірою пійдуть туда за своїм Первосвящеником в Його священнодійствії, то їм

1) Mazax. 3: 1.

нові обовязки відкриються; еще друга вість остереження повинна бути звіщена церкві для її поучення.

Пророк говорить: "Хто ж видержить день приходу його, й хто встоїть, як Він явиться? Він бо — огонь розтоплюючий і як те зілле очищуюче; і засяде Він до перетоплювання срібла і очистить синів Левіїних і переплавить їх, як золото й срібло, щоб приносили жертву Господеві в праведності". 2) Живучі в той час, коли заступництво Христа в небесній святині устане, будуть находитися в очах святого Бога без одинокого посередника. Їх одежа повинна бути без найменшого пятна, їх характер очищений від гріха через покропленне кровю. Милостію Божою і своїми власними приліжними стараннями вони повинні зділатися побідителями в борбі зі злом. Підчас коли на небі відбувається судебне слідство і гріхи каючихся віруючих усуваються із святині, то серед народа на землі повинна відбутися особливша робота очищення і усунення гріхів. Про се діло ще яснійше говориться в двох ангелських вістях в 14-ій годові Одкриття.

Коли ся робота буде скінчена, тоді і послідувателі Христові будуть приготовлені для Його явлення. "Тоді люба буде Господеві жертва Юдина і Єрусалимова, як у давні давна й в давні роки". <sup>2</sup>) Тоді церква, котру Господь при Свойому приході візьме до Себе, буде преславною церквою, "що не має скази або пороку або чого такого". <sup>4</sup>) Тоді вона явиться "мов заря, що зазорилась, гарна як місяц, а ясна як сонце, грізна мов військо під стягами". <sup>4</sup>)

Кромі приходу Господа у Свій храм, пр. Малахія також предсказує Його другий прихід — явленнє Його, щоби судити суд, в слідуючих словах: "Прийду до вас, щоб судити суд, й буду скорим свідком проти чарівників, перелюбників і тих, що божаться льживо, що вдержують плату поденного робітника, притісняють удовиць і сиріт, та відпихають од себе приходня й не бояться мене, говорить Господь Саваот". 10 По-10 Мал. 3: 2, 3. 10 Мал. 3: 4. 10 Сф. 5: 27; Пісня Піс. 6: 10. 10 Мал. 3: 5.

слание Юди вказує на те саме, коли він говорить: "Ось іде Геподь із тисячами святих своїх, зробити суд над усіми, і декорити між ними усіх безбожних, за всі діла безбожности іх, що безбожно накоїли, і на всі жорстокості, що говорили проти Нього грішники безбожні". •) Сей прихід і вступ Господа в Його храм — є відрубна і незалежна одна від другої подія.

Вхід Христа, як нашого Первосвященика до святая-святих, щоби очистити святиню, спімнений в Дан. 8: 14, і прихід Сина чоловічого до Стародавного, про котре говориться в Дан. 7: 13, і вступ Господа в Його храм, предсказаний пророком Малахією, — є оповіданнє про ту саму подію. Також прихід жениха на весіллє, як оповідає Христос у причті про десять дівчат в 25 гол. Матея, представляє те саме.

Літом і осеню 1844 року проголошено вість: "Ось, жених йде!" Сейчас повставали дві кбяси, яотрі представряли мудрих і нерозумних дівчат. Перша кляса з радістю ожидала явлення Господа і з радістю приготовлялася стрітити Його. друга знов, побуджена страхом і проваджена виключно своїми чувствами, була вдоволена теорією правди, але у неї бракувало милости Божої. Коли вже жених прийшов, "готові увійшли з ним на весілле". Описаний тут прихід жениха мав місце перед весіллєм. Весіллє представляє той час, коли Христос заволодіє Своїм царством. Святий город, Новий Єрусалим, як головний город і столиця царства, називається женою або "невістою Агнця". Бо так сказав ангел Йоанові: "Ходи, я покажу тобі невісту, жену Агнця". "І поніс мене духом на гору велику, і високу", говорить пророк, "і показав мені город великий, святий брусалим, що сходив з неба від Bora". 7) Із того видко, що невіста представляє святий город, а дівчата, що виходять на вустріч женихови, служать символом для церкви. Після Одкриття народ Божий повинен бути покликаними гостями на весільну вечеру. (Одкр. 19: 9). Але если вони е "покликані", то не можуть тоді представляти невісту. Христос після того, як се Данкіл описує, діста-

\*) Юда 14, 15.

7) Ogrp. 21: 9, 10.

не від "Стародавного" "власть, славу і царство". Він прийме Новий Єрусалим, столицю Свого царства, "приготований як невіста, украшена чоловікові своєму". О Після того як Він прийме Своє царство, Він прийде у славі Своїй, як Цар царів і Господь господствующих для підкриплення Свого народу, котрий сяде "а Авраамом, Ісааком і Яковом у царстві небесному". Осядуть за Його столом в Його царстві на весіллю Агнця.

Вість — "Ось, жених йде!" — як була проголошена літом, 1844 року, побудила тисячі ожидати скорого явлення Христа. Однак жених не прийшов на землю в означений час, як сього сподівався Його народ, але до Стародавного на небі, на весілле, щоби заволодіти Своїм царством. "І готові увійшли з Ним на весілле, і двері заперлись". Ум не було позволено лично брати участь в весіллю, бо воно відбудеться на небі, в той час, як вони ще на землі. Послідувателі Христа повинні ожидати "пана свого, коли вертати меться з весілля, щоб, як прийде і постукає, зараз одчинити йому". ") Але вони повинні розуміти Його роботу і з вірою йти за Ним, коли Він явиться перед Богом. В тому змислі про них можна сказати, що вони входять на весілле.

В причті ті увійшли на весіллє, котрі мали олій в пляшечках своїх з каганцями своїми. Ті, котрі разом з пізнаннєм
правди із св. Писання також мали Духа і ласку Божу, котрі
у ночі свойого гіркого розчаровання терпеливо ожидали, просліджуючн Біблію, щоби дістати більше ясного світла, — ті
побачили правду, що до небесної святині і переміни в служенню Спасителя, і, увірувавши, вони пійшли за Ним в Його
священнодійствії на небо. І всі, принимаючи через свідкуваннє св. Писання ті правди і вірою ідучи за Христом, коли
Віи являється перед Богом, щоби звершити послідну роботу
посередництва і по скінченню її дістане Своє царство — всі
ті представляють як ідучи разом з Ним на весіллє.

<sup>a</sup>)Дан. 7: 14; Одкр. 21: 2. <sup>•</sup>)Мат. 8: 11; Лука 22: 30. <sup>•</sup>)Лука 12: 36.

В причті, в 22-ій гол. Мат. говориться про те саме і виразно показується на се, що судове слідство повинно наступити перед весіллем. Але насамперед приходить Цар, щоби подивитися на гостей, чи всі одіті в весільну одежу, себ то чистий характер, ") "і вимили вони одежі свої, вибілили одежі свої кровю Агнця". ") Ті, що не мають тої одежі, будуть викинені, а знов ті, котрі одіті є в весільну одежу, Бог прийме і віддасть їм честь, бо будуть сидіти на Його престолі і домувати в Його царстві. Се є діло випробування характеру — щоби знати, хто приготовлений є для Божого царства, і ся робота, звершена в часі судового слідства, є послідною в небесній святині.

Коли судове слідство вже скінчиться, і будуть розібрані і розсліджені діла всіх, котрі по всі часи вважали себе послідувателями Христовими, тоді, а не перше, скінчиться час проби і двері милости зачиняться. І так одно коротке реченнє: "І готові увійшли з Ним на весіллє, і зачинено двері", приводить нас поза границі посліднього служення Спасителя аж до того часу, коли скінчиться велике діло відкуплення чоловічества.

В служению земної святині, котра, як ми уже бачили, служила символом небесної, коли первосвященик у великий день примирення входив до святая-святих, служба у первому відділі святині кінчиться. Бог приказав: "Тільки ж нікого щоб не було в соборному наметі, коли він увійде покутувати в святині, аж коли вийде". ") Так і Христос, входячи до святаясвятих, щоб звершити послідну роботу відкуплення, скінчив Своє служеннє в первому відділі. Але коли священнодійствіє кінчилось в первому відділі, воно начиналось в другому. Коли первосвященик в символичному служенню виходив із первого відділу святині, в день примирення він являвся перед Богой, щоби представити Йому кров жертви за гріх для всіх синів Ізрайлевих, правдиво покаявшихся в своїх гріхах. Тим способом Христос скінчив тільки одну часть діла, як посеред-

<sup>11</sup>) Мат. 8: 11. <sup>13</sup>) Одкр. 7: 14. <sup>33</sup>) 3 кн. Мойс. 16: 17

ник, щоби приступити до другої части священодійствія, і Він єще заступається Своєю кровю за грішників у Свойого Отця.

Адвентисти в 1844 році не поняли того предмету. Після того як час перейшов, коли вони ожидали явлення Спасителя, вони все еще вірили, що Його прихід близький; вони думали, що наступила важна критична хвиля і що діло Христа, як посередника для людей перед Богом, скінчилось їм здавалось, що Біблія учить, буцім то час благодати кінчиться незадовго до дійсного другого приходу Господа на хмарах небесних. Вони се брали із тих текстів Писання, котрі вказують на час, коли люде будуть стояти у дверей милости, будуть стукати і кликати, але ніхто не отворить їм. Вони питали сами себе, чи се не був час, коли вони ожидали другого приходу Христового, початком того періоду, котрий зараз повинен попереджати Його прихід. Після того, як вони звістили остереженне про близький наступаючий суд, вони думали, що діло їх для світа вже зділане, і зняли з себе тягар для спасення грішників, і безличні і богохульні насмішки безбожників здавались для них другим свідоцтвом, що Дух Божий покинув тих, що погорділи Його милостію. Все те укрипляло їх віру, що час благодати скінчився, або що "двері милости зачинились", як вони виражались у той час.

Але з доходженнем питання про святиню вони набрали більше ясного світла. Вони бачили, що вони мали правду, думаючи, що в кінці 2300 днів, в 1844 році, начнеться важкий період часу. Але між тим як показувалось, то двері надії і милости, через котрі людство протягом тисячу вісімсот літ мало доступ до Бога, зачинились, — однак відчинились другі двері, і люде могли доступити прощення гріхів через заступництво Христове в святая святих. Часть Його священодійствія скінчилась, але тільки щоби зробити місце другому. Двері до небесної святині все єще були отворені, де Христоє служив для добра грішників.

Тепер справджувались слова Христові в Одкриттю, з котрими Він звертався до церкви, як раз в той час: "Се глаголе Святий Правдивий, що має ключ Давидів, котрий відчиняє, і ніхто не зачинить, і зачиняє, і ніхто не відчинить: Знаю твої діла; ось дав я перед тобою незачинені двері, і ніхто не може зачинити їх". (Одкр. 3: 7, 8).

Ті, що з вірою ідуть за Христом в великому ділі відкуплення, також дістають благословення Його заступництва, підчас коли ті, що відкидають світло, котре представляє їм діло небесного служения, не мають ніякої користи із того. відкинувши дане світло при первому приході Христовім, не хотячи вірити в Него, як в Спасителя світа, без Него не могли дістати ніякого прощення. Коли Ісус після Свого вознесення посредством Своєї власної крові увійшов в небесну святиню, щоби вилляти на Своїх учеників благословеннє Свого заступництва. Жиди були оставлені в цілковитій темряві, щоби продовжати своє безхосенне жертвоприношеннє. символам і тіни скінчилось. А двері, через котрі люде перше мали доступ до Бога, більше не були отворені. Жиди відказались шукати Його тою одинокою дорогою, котрою можна було Його найти в той час, а іменно посредством Його служення в небесній святині. Тому вони не мали ніякої стичности з Богом. Для них тепер двері були зачинені. Вони не знали нічого про Христа як про правдиву жертву і одинокого заступника перед Богом, і тому вони не могли користати з благословення Його заступництва.

Стан невіруючих Жидів представляє стан байдужних і певіруючих серед так званих христіян, котрі навмисне не хочуть знати про роботу нашого милостивого Первосвященика. Коли в символичному служенню первосвященик входив до святая-святих, весь Ізраїль повинен був зібратись около святині і торжественним способом упокорити свої душі перед Богом, щоби дістати прощення гріхів і не бути відтятими від громади Ізраїлської. А що ще важнійше, щоб в той дійсний день

<sup>29</sup> Great Con.-Ukrainian

примирення поняли діло нашого великого Первосвященика і пізнали обовязки, котрі є вложені на нас.

Люде не можуть безкарно відкидати остереження, котрі милостивни Бог посилає їм. Вість небесна була післана світу за часів Ноя, і спасенне людей залежало від того, як вони обходились з тою вістю. Так як вони відкинули остереження, то Дух Божий відійшов від того грішного покоління, і вони погинули в водах потопу. За часів Авраама Бог перестав бути милосердним для мешканців Содоми, обтяженими переступками, і огонь, упавший в неба, пожер їх всіх, кромі Лота в його женою і двома дочками. Таке саме случилось за часів Христа. Син Божий обявив невіруючім Жидам тодішного покоління: ..Опе ж оставляється вам дом ваш пустий". 14) І беручи на увагу послідні дні, та сама безконечна власть обявляє відносно тих, котрі "любови правди не прийняли, щоб спастися їм. І за се пішле їм Бог орудованне підступу, щоб вони вірували брехні, щоб прийняли суд усі, хто не вірував правді, а кохавсь у неправді". 11) Так як вони відкидають навчання Його слова, то Бог відберає від них Святого Духа, і лишає їх при їх заблудженнях, котрі вони полюбили.

Але Христос еще заступається за людей, і ті, що шукають світла, найдуть його. Хоч Адвентисти з початку того не порозуміли, однак воно сталося ясним для них, коли відкрився змисл тих текстів Писання, котрі означили їх правдиве положенне.

По упливі часу в 1844 році наступив період великого досвідчення для тих, котрі все єще держались Адвентисткої віри. Їх одинока поміч, наскільки се торкалось увіренности в їх правдивому положенню у відношенню до пророцтва, було світло, котре звернуло їх увагу на небесну святиню. Декотрі відреклись від своєї віри в первісні обчислення пророчих періодів, і приписували людській або діяволській роботі той могутний вилив Святого Духа, котрий супроваджав Адвентисткий рух. Друга знов кляса твердо вірила у те, що Гос-

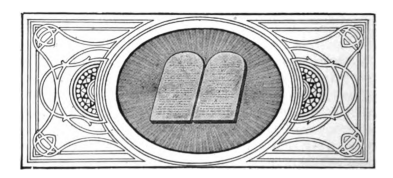
14) Mar. 23: 38.

18)2 Cox. 2: 10-12.



подь руководив ними в минувшій пробі і, ожидаючи, пильнуючи і молячись, щоби пізнати волю Божу, вони бачили, що їх великий Первосвященик приступив до другої части священодійствія, і вірою ідучи за Ним, вони побачили також послідню роботу церкви і набрали яснійшого поняття про перву і другу ангелську вість і тим способом були приготовлені до того, щоби прийняти торжественне остереженнє третього ангела із 14 гол. Одкриття і передати його світові.





# Г 0 Л 0 В А — ХХУ.

# НЕЗМІННІСТЬ ЗАКОНУ БОЖОГО.

"І відчинився храм Божий в небі, і видно було ковчег завіту Його в храмі Його". 1) Ковчег завіту Його находиться в святая-святих, в другій части святині. В часі служення в земній скині, котра служить "образу і тіни небесного", сей відділ отверався тільки у великий день примирення для очи-Тому се заявление, що на небі отворився шення святині. храм Божий і в ньому було видко ковчег завіту Його — вкавує на те, що відкрилось святая-святих в небесній святині. в 1844 році, коли Христос увійшов туда, щоби звершити останне діло примирення. Ідучи вірою за своїм великим Первосвящеником, коли Він приступив до Свого служення в святаясвятих, бачили ковчег Його завіту. Студіюючи предмет про святиню, вони прийшли до того переконання, що Спаситель із святая увійшов до святая-святих, і побачили, що Він тепер Сам відправляє службу перед ковчегом Божим і там зділався заступником за грішників силою Своєї крови.

Ковчег завіту, або кивот, на землі містив в собі дві камінні таблиці, на котрих були написані заповіді завіту. Кивот той служив до ховання таблиць, на котрих були написані заповіди Божі, і се придавало йому ціну і святість. Коли храм Божий отворився на небі, було видно ковчег Його завіту. Внутри святая-святих, в небесній скині, торжественно заховується Божеський закон — той закон, котрий був виска-

1)Одкр. 11: 19.

[452]

заний Самим Богом, в супроводі громів на горі Синайській, і написаний Його власним пальцем на камінних таблицях.

Закон Божий в небесній святині є великий оригінал, вірна копія котрого — заповіди, написані на камінних таблицях і записані в книгах Мойсея. Зрозумівши ту важну точку, вони пізнали незмінний і святий характер Божеського закону. Як ніколи перше вони пізнали силу слів Спасителя: "Доки перейде небо й земля, одна йота, або одна титла не перейде з закону, аж поки все станеться". З Закон Божий, як одкриттє Його волі, копія Його характеру, повинен стояти вічно, "як вічний свідок на небі". Навіть ані одна заповідь не відмінена і не змінена ні йота, ані одна титла. Псальмист говорить: "На віки, Господи, слово Твоє стоїть твердо на небесах". "Всі заповіди Його вірні, установлені на віки вічні". З

Як раз в серцю або в середині заповідий находиться четверта заповідь, як вона була проголошена в початку: "Памятай день субітний, щоб святити його. Шість день можна тобі працювати й робити всяке діло твоє. День же семий субота Господеві, Богу твойму. Не робити меш ніякого діла, ти сам, ні син твій, ні дочка твоя, ні раб твій, ні рабиня твоя, ні віл твій, ні осел твій, ані всяка скотина твоя, ні приходень твій що у воротях в тебе. Бо шість день творив Господь небеса і землю, море й все, що в їх, і перестав дня семого; тим благословив Господь субітний день і освятив його". 4)

Дух Божий вплинув на серця тих, що студіювали Його Слово. Вони переконались, що вони несвідомо переступили заповідь, бо не зважали на день покою Творця. Вони шукали причини святкування першого дня у тижни вмісто того дня, що Бог освятив і не могли нігде найти в Святому Писанню, чому четверта заповідь була знесена або субота змінена. Благословеннє семого дня, котре освячало його з початку, прецінь ніколи не було знесене. Вони чесною дорогою старались пізнати волю Божу і сповняли її; але тепер, коли побачили, що вони переступають вакон Його, їх серця засмути-

лись, і вони показали свою вірність Богу тим, що стали святкувати суботу.

Багато серіозних старань було пороблено, щоби захитати їх віру. Кождому було ясно: всли земна святиня була символом небесної, то закон, що хранився в ковчезі завіту на землі, представляв собою точну копію закона, що був в ковчезі завіта на небі; і, прийнявши правду що до небесної святині, вони рівночасно признавали обовязки у відношенню до четвертої заповіди — суботи. У тім заключалась тайна упертого і рішучого супротивлення проти згідливого в своїх обясненнях толковання св. Писання, через котре показувалось служение Христа в небесній святині. Люде старались зачинити двері, котрі відчинив Бог, і відчинити двері, котрі Він вачинив. Але Той, "Котрий відчиняє, і ніхто не зачинить, і вачиняє, і ніхто не відчинить". Але Він сказав: "Ось дав я перед тобою незачинені двері, і ніхто не може зачинити їх". 1) Христос відчинив двері, се є Він начав служениє в святаясвятих: світло сіяло із відчинених дверей в небесній святині, і видко було четверту заповідь посеред хранячогося тут закону. Те, що встановив Бог, не може змінити ні один чоловік.

Ті, що прийняли світло що до заступництва Христового і вічної незмінности закону Божого, найшли, що ті правди виложені в 14-ій гол. Одкриття. Вісти у тій голові містят в собі трикратне остереженнє, котре повинно приготовляти жителів землі до другого приходу Господа. Проголошеннє: "Наступив час суду Його", вказує на останне діло в служенню Христовому для відкуплення людства. Воно обявляє правду, котра повинна бути проповідувана до сих пор, аж Спаситель перестане заступатися за людей і вернеться на землю, щоби забрати до Себе народ Свій. Суд, начавшися в 1844 році, повинен продовжатися, доки не буде рішена справа кождого — справа живих і мертвих. І тому він продовжиться до кінця часу людського досвідчення. Щоби люде могли встояти на суді, та вість наказує їм: "Бійтеся Бога і дайте славу Йому...

<sup>5</sup>)Одкр. 3: 7, 8.

і покланяйтесь Тому, що створив небо і землю і море і жерела вод". Які будуть наслідки приняття тих вістий, показується із тих слів: "Ось терпиливість святих; ось ті, що хоронять ваповіді Божі і віру Ісуса". Щоби бути приготовленим на суд, конче треба заховати закон Божий. Той закон на суді буде служити мірилом характеру. Апостол Павло обясняє: "Скільки бо без закону згрішило, (стільки їх) без закону й погине; а скільки в законі згрішило, (стільки їх) законом суд прийме... в день, коли судити ме Бог тайни людські, по благовістю моєму, через Ісуса Христа". О І він говорить: "Чинителі закону оправдяться". Для заховання Божеського закону конечною є віра, бо "без віри не можна угодити Богу". "Все ж, що не по вірі, гріх". 1

Первий ангел взиває людей: "Війтеся Бога і дайте славу Йому". Вони повинні покланятися Йому, як Творцю неба і землі. Щоби зділати се, конечно треба заховати Його закон. Екклезіаст говорить: "Бійся Бога і певни заповіді його; в сьому міститься все про чоловіка". ") Поклоненнє Богу без заховання заповідий Його не можна угодити Йому. "Се бо любов Божа, щоб ми хоронили заповіді Його". ") "Хто ухо відхиляє, щоб не слухать закопу, того й молитва — хиба лиш гидота". ")

Обовязок поклонятися Богу основувсь на тому факті, що Він Творець і що всі творення обовязані Йому своїм істнованням. І де би в Біблії не говорилось, що ми обовязані віддавати Йму честь і поклонення більше, як поганським богам — всюди приводиться докази Його творчої сили. "Всі бо боги народів ніщо, Господь же сотворив небеса". (Пс. 96: 5). "Хто ж у вас рівня мені, хто подобен? — говорить Святий. Познрніть лиш у гору очима й побачте, хто се сотворив? Так бо говорить Господь, сотворитель неба — Він, Бог, що создав землю й приспособив її... Я — Господь, а иншого не ма".") Псальмист говорить: "Знайте, що Він Господь Бог! Він, не ми, сотворив нас, — нарід Його". "Прийдіте, поклонімся ")Рим. 2: 12-16. 7)Жид. 11: 6; Рим. 14: 23. 1) Екки. 12: 13. Йоан. 5: 3. 10 Прип. 28: 9.

йому богомільно, приклонім коліна наші перед Господом, що сотворив нас!" ") І святі істоти, що покланяються Богу на небесах, обявляють причину свого почитання: "Достоєн єси, Господи, приняти славу і честь і силу; Ти бо створив усе". (Одкр. 4: 11).

В 14 гол. Одкриття люде взиваються покланятися Творцеви, і пророцтво вказує нам клясу людей, котрі наслідком трикратної вісти хоронять заповіди Божі. Одна із тих заповідий прямо вказує на Бога, як на Творця. Четверта заповідь голосить: "День же семий субота Господеві, Богу твойму... Бо шість день творив Господь небеса і землю, море і все, що в їх, і перестав дня семого; тим благословив Господь субітний день і освятив його". ") Господь говорив далі: "І держіте суботи мої свято, щоб вони були прикметою між мною і вами, та й тямте собі, що я — Господь, Бог ваш". 14) І основання для того слідуюче: "Бо шість день творив Господь небеса і землю, а семого дня спочив". (2 кн. Мойс. 31: 17).

"Субота, як памятний день творення, важна є тому, що посредством того показуеться на дійсну причину, чому Богу належиться поклонение", тому що Він Творець, а мн Його творення. "Субота для того в підставою всього богослуження, бо вона навчає ведикої правди в найвиразнійший спосіб, що ніяка друга інституція того не робить. Правдивою причиною поклонення не тільки є день семий, але і взагали заключається у ріжниці між Творцем а Його твореннєм. Сей великий факт ніколи не буде перестарілим; його ніколи не можна буде вабути". Шоби людям постоянно пригадувати ту правду, Бог установив суботу в саду Едемському, і до тих пор, доки останеться вірним той основний факт, що Він наш Творець, і повинні покланятися Йому, субота останеться Його знаменем і памятими днем. Ссли би всі заховували суботу, то мисли і привязання всіх були б звернені на Творця, як на предмет почитання і поклонення і тоді не було б ні ідолопоклонника, ні боговідступника, ні невіруючого. Храненнє суботи є зна-

13) Hc. 100: 3; 95: 6. 29)2 RH. Moñc. 20: 10, 11. 14) Eser. 20: 20.

ком вірности у відношенню до правдивого Бога, що "сотворив небо і землю і море і жерела вод". Отже з того виходить, що вість, призиваюча людей покланятися Богу ї хранити Його заповіди, а іменно четверту заповідь.

В противенстві до тих, котрі хоронять заповіди Божі і мають віру в Ісуса, ангел вказує єще на другу клясу людей, котрих, в їх заблудженнях, торжественно остерігається: "Хто покланяється перед зьвіром і образом його, і приймає пятно на чоло своє, або на руку свою, той пити ме також од вина гніва Божого". ") Для того, щоби правильно поняти ту вість, конечним є правильно витолкувати примінені тут символи. Що розуміється під зьвіром, образом і пятном?

Пророчий ланцюх, в котрому находяться ті символи, зачинається в 12-ій гол. Одкриття, червоним змієм, котрий хотів пожерти Христа при Його родженню. Сатана також назнвається вужем вікодавним, бо його головним оружем, котрим він послугувався, було римське царство, з його поганською релігією, щоби сповнились його діяволські пляни. ") Він побудив також Ірода, щоб убити Спасителя, і потанське римське царство в первих віках христіянських, щоби йти війною проти Христа і Його народу.

В 13-ій гол. Одкриття описується другий зьвір, "подібний до рися", котрому змій дав "силу свою і престол і велику власть". (Стихи 1-10). Той символ, як думає більшисть із протестантів, представляє папство, котре дістало силу, престол і власть стародавньго римського царства. Про зьвіра, подібного до рися, говориться: "І дано йому уста, говорити велике й хулу. . . І відчинив він уста свої на хулу проти Бога, щоб хулити імя Його, і оселю Його, і тих, що домують в не. . бі. І дано йому провадити війну з святими, і побідити їх; і дана йому власть над всяким родом, і язиком, і народом". Се пророцтво, майже подібне до описання невеликого рога в 7-ій голові Даниїла, без сумніву, вказує на папство.

"І дана йому власть провадити війну сорок і два місяці".

и)Одкр. 14: 9, 10.

<sup>16</sup>)Одкр. 12: 9.

Пророк говорить: далі: "І бачив я одну з голов його наче на смерть вбиту", і єще: "Коли хто веде в полон, той піде (сам) в полон; коли хто мечем вбиває, то мусить сам бути вбитий мечем". Сорок два місяці — те саме, що в 7-ій гол. Даниїла три і пів року, або 1260 днів, "час і часи і половина часу", в протягу котрого папська власть буде угнітати народ Божий. Сей період часу, як уже зазначено в попередних головах, зачався в 538 рці по Р. Хр. папською єрархією і скінчився в 1798 році. У той час папа був взятий армією до французського полону; папська власть зістала смертельно ранена і пророцтво сповнилось: "Хто веде в полон, то пійде (сам) в полон.

Тут представлений є другий символ. Пророк говорить: "І бачив я иншого зьвіра, що виходив із землі, а мав він два роги, подібні як у ягняти, а говорив як змій". ") Як вид того зьвіра, так і образ його возвишення, показують, що нація, ктру він представляє, не має нічого спільного з напіями, представленими в попередних символах. Чотирі великі всемирні царства були показані пророкови Даниїлови в виді хищних зьвірів, котрі боролись, як "чотирі вітри під небом... на великому морі". ") В 17-ій гол. Одкриття ангел обясняє, що води означають "люде, і громади, і народи, і язики". ") Вітри се символи війни. Чотирі вітри небесні, що взмагались на великому морі, представляють зрілища завоювання і революції, завдяки котрих царства достигли своєї власти.

Але зьвіра з рогами, подібними до ягнячих Йоан видів ,,виходячого із землі". Замість того, щоби скинути другі власти і самій утвердитися, так представлена нація повинна повстати на незанятих до сих пор землях, розвиватись постепенно і спокійно. І тому вона не могла розвинутися між борючимися між собою націями старого світа, того розбурханого моря людей, народів, племен і язиків. Ми повинні шукати її в західній части світа.

17)Одкр. 13: 11.

<sup>18</sup>)Дан. 7: 2.

19)Одкр. 17: 15.

Підписують деклярацію независимости

[459]

Яка нація іменно в 1798 році зачала укриплятися і возвисшатися в новій части світа, звертаючи на себе увагу світа? Приміненне того символу не допускає ніякого сумніву. Оден народ і тільки оден відповідає даним в пророцтві; воно виразно показує на Північно-Американські Сполучені Держави. Знов і знов та думка, а часами ті самі слова пророка, несвідомим способом приміняються ораторами і істориками, коли вони описують розвій і процвітанне тої нації. Звіра, "виходячого із землі", було видно; і слово "виходить" означає рости або вийти із землі, як рослина". І як ми уже бачили, та нація повинна розвиться на незанятій до того часу землі-

Один із визначних писателів, описуючи розвій Сполучених Держав, говорить, що вони "вийшли із порожні", і додає: "Як укрите насінне, ми виросли і зділались державою". ") Одна із Европейських газет з 1850 року говорить про Сполучені Держави, як про чудесну державу, котра "зійшла" і "при мовчаню землі кождого дня зміцняла свою власть і свою гордість". ("Dublin Nation"). Едвард Еверет сказав в своїй бесіді про отців - переселенців тої нації: "Чи шукали вони самітного місця, нікому нешкідливого закутка, і безпечного у свойому віддаленню, де би маленька церква Лейденська могла тішитися свободою? Дивіться на могучі землі, на котрих вони в спокійному завоюванню. . здвигли знамя хреста!"

"Він мав два роги, подібні до ягнячих". Ягнячі роги показують на молодість, невинність і лагідність, і як раз дається примінити до характеру того часу, коли пророк бачив їх возвишаючихся, а іменно в 1798 році. Між переслідуваними христіянами, котрі перші втікали до Америки перед королівськими і попівськими переслідованнями, многі рішились основати правительство на широких принципах горожанської і релігійної свободи. Свої погляди вони висказували в обявленню про независимість, в котрій виставлялась велика правда про рівність всіх людей, одарених незбитими правами життя, свободи і стремління до щастя. І се устрійство забезпе-

<sup>20),,</sup>Towsend, "The New World Compared with the Old", ctp. 462.

чує народові самостійне правительство, значиться, вибирані представники народа будуть ухваляти закони і управляти державою. Також була дарувана свобода віроісповідання, так, щоб кождому вільно було після свого власного переконання покланятися Богу. Републиканське правительство і протестантизм зділались головними основами нації. В тих основах заключається тайна її могучости і процвітання. Угнітані і переслідовані у всьому Христіянстві, удавались до того краю з великою надією на краще життє. Міліони прибували до його берегів і Сполучені Держави заняли місце між найбільше могучими націями.

Але зьвір з ягнячими рогами "говорив як змій". І всією властю первого зьвіря орудує він перед ним; і заставляє землю і домуючих на ній, щоб покланялись первому зьвірови, в котрого сцілена смертна рана його. І робить великі ознаки, так що вогонь зводить з неба на землю перед людьми... говорячи домуючим на землі, щоб робили образ зьвіра, що має рану від меча, і ожив". (Одкр. 13: 11-14).

Роги, подібні до ягнячих, і голос змія вказують на велике противенство між визнаннем а практикою наведених тут нації. Говоряча нація се робота її законодавців і судового авторитету. Посредством них вона опрокидає принципи свободи і мира, котрі вони положили за основу при управленню державою. Пророцтво, що вона буде говорити "як змій" і "дійствували зі всею властю первого зьвіра", ясно предсказує розвій духа нетерпимости і переслідовання, показуваного властями котрі представляють змія і зьвіра, подібного до рися. І заявленне, що зьвір з двома рогами, "приказує всій землі і домуючим на ній покланятися первому зьвірови", вказує на те, що та нація ужиє свойої власти на те, щоби добитися поклонення, посредством котрого почитається папство.

Такий поступок просто противний би був принципам того правительства, духови його свобідній інституції, прямим і тора ественним заявленням независимости і цілому державному устройству. Основателі нації мудро старались охоронити себе від державної власти, усвоєної церквою, з її неминучими наслідками — нетерпимостю і гоненнєм. Державні закони постановили: "Конґрес не повинен видавати ніяких законів, що до визнавання реліґії, і взагалі проти реліґійної свободи", і "реліґія в Сполучених Державах ніколи не повинна бути поставлена услівєм, даючим право заняти яку-нибудь державну службу". Тільки при явному нарушенню тої оборони національної свободи державна власть могла би примусити людей визнавати ту або другу реліґію. Але суперечність такої роботи не є більша як є представлена в даному символі. Се є той зьвір з ягнячими рогами — в свойому визнанню чистий, миролюбивий і лагідний — говорячий як змій.

"Говорячи домуючим на землі, щоб робили образ зьвіра". Тут як видко описана система правління, в котрій праводавча власть находиться в руках народа — ясне свідоцтво, що Сполучені Держави в пророцтві занимають місце серед великих націй.

Але що се значить робити "образ зьвіра"? і як він мас бути зроблений? Щоби знати, що таке представляє той образ і як він повинен бути зроблений, ми повинні звернути увагу на признаки самого зьвіра, або папства. Коли церква найперше зачала тратити свою чистоту, віддаляючись від простоти євангелської і принимаючи поганські обряди і церемонії, вони утратили Духа і силу Божу, і щеби заволодіти совістю народа, вона начала шукати помочі державної власти. І вийшло з того папство — церква, котра запанувала над державною властю і уживала її для своїх власних цілий, а іменно для карання "єретиків". Щоби Сполучені Держави тепер могли зробити образ зьвіра, церква повинна запанувати над державою на стільки, щоби вона могла уживати державної власти для достиження своїх власних цілий.

По всякі часи, коли церква добилась до державної власти, вона ужила її на те, щоби карати відступлення від єї навчання. І протестантські церкви, ідучи слідами Риму, злучились із світськими властями, виявляючи подібне ж стремлінне, ограничували свободу совісти. Примір з того ми маєм в довго триваючих нереслідованнях иновірців в англиканській церкві. Вчасі шіснайцятого і сімнайцятого століття тисячі не так думаючих проповідників (non conformists) мусіли покидати свої церкви, і многі проповідники і члени церкви потерпіли від тюрми, мук і тортурів.

Се було відступленнє, котре на початку допровадило церкву до того, що вони мусіли шукати помочі у держави, що дало повід до розвою папства, або зьвіра. Апостол Павло говорить: "Бо коли не прийде відступленнє перше, і не відкристься чловік беззаконня, син погибелі". ") Тому відступленнє в церкві приготовить дорогу для образу зьвіра.

І так Біблія заявляє, що до приходу Господа наступить стан релігійного упадку подібного тому, котре мало місце в первих віках. "Се ж відай, що в послідні дні настануть времена люті. Будуть бо люде самолюбці, сріблолюбці, пишні, горді, хулителі, родителям непокірні, невдячні, безбожні, нелюбовні, непримирливі, осудливі, невдерждиві, люті, вороги добра, зрадники, напастники, гордувники, що більше люблять роскоші ніж Бога, мають образ благочестя, сили ж його відипрались". ") "Дух же явно глаголе, що в останні часн відступлять декотрі від віри, слухаючи духів лестивих і наук бісових". \*) "Котрого (беззаконника) прихід, сатаниною силою, буде з усякою потугою і ознаками й чудесами омани. і з усяким підступом неправди в тих, що погибають бо любови правди не прийняли, щоб спастися їм. І за се пішле їм Бог орудованне підступу, щоб вони вірували брехні". 24) Коли наступить сей стан безбожя, тоді станеться те, що і в перві століття.

 Пануюча ріжниця в віроісповіданнях в протестантських церквах так далеко поширена, що многі вважають се за рішучий довід того, що даремні всякі старання, щоби дійти до

<sup>25</sup>)2THM. 3: 1-5. <sup>24</sup>)2 Cog. 2: 9-11.

<sup>&</sup>quot;)2 Com. 2: 3.
")1 Tem. 4: 1.

якого нибудь вимушеного єдинства. Протестантські церкви уже много літ стремлять до того, щоби все більше і більше злучити загальні догмати і зділати їх підвалиною загального союза. Щоби добитися такого союза, не треба допустити до обсудження всіх предметів, про котрі люде ріжно думають, — хоч би як важні були із біблійної точки погляду.

Карло Бихер, визначний американський бесідник, сказав в одній із проповідий в 1846 році, що духовенство Євангелсько-протестантських громад "не тільки з самого хочатку формувалось під сильним гнетом людського страху, воно живе, рушаєся і дихає в зіпсутому до самого кореня стані і безнастанно звертається до всякого недоброго природного елементу, щоби змусіти правду, щоб замовчала і поклонитись перед силою відступлення". Чи може не сталось так з Римом? Чи не переживаємо ми те саме? І що ми бачимо як раз перед собою? — Другий Вселенський собор! Всемірна конвенція! Євангелський союз і всесьвітне віроісповіданне! Як тільки люде добються до того, тоді хотячі достигнути повного єдинства, остається лиш оден крок, щоб ужити сили.

Коли визначні церкви в Сполучених Державах злучаться в їх спільних доктринах і влинуть на державу так, щоби вона їх піддержала у їх цілях, — тоді протестантська Америка "зробить образ" папської єрархії і начнеться переслідованне иновірців.

Зьвір з двома рогами "зробить те, що усім малим і великим, і богатим, і вбогим, і вольним, і невольним дано пятно на правій руці їх, або на чолі їх. І щоб ніхто не міг куповати або продавати, як тільки, хто має пятно або імя зьвіра, або число імени його". (Одкр. 13: 16, 17.

Остережение третього ангела звучить: "Коли хто покланяеться перед зьвіром і образом його, і приймає пятно на чоло своє, або на руку свою, той пити ме також од вина гніва Божого". Зьвір, про котрого споминається у тій вісті і почитанне котрого жадається другим, є перший зьвір, подібний до рися в 13-ій гол. Одкриття — папство. "Образ зьвіра" є свого рода відпавший протестантизм, котрий прийме той вид, коли протестантські церкви будуть просити помочи держави, щоби примусіти людей приняти їх доктрини. Нам єще остається описати "пятно зьвіра".

Після остереження не покланятися зьвірові і його образові пророцтво обявляє: "Ось терпиливість святих; ось ті, що хоронять заповіді Божі і віру Ісуса". Із того, що заховуючі заповіді Божі таким способом відріжняються від тих, котрі покланяються зьвірові і його образові, і принимають його пятно — виходить, що хороненнє закону Божого з одної сторни і нарушеннє його з другої робить ріжницю між тими, що покланяються зьвірові.

Особливша прикмета зъвіра і його образу є — нарушеннє закону Божого. Пророк Даниїл говорить про невеликий ріг, другий символ папства: "Повстане инший... і... йому буде навіть видітись, що зможе знести в них час і закон". (Дан. 7: 25). І ап. Павло назвав ту власть "чоловіком гріха", котрий взнесеся понад Бога. Одно пророцтво поповняє друге. Зміняючи Божеський закон, тільки папство могло взнестися понад Бога, і хто би не хранив свідомим способом той змінений закон, той посредством того оказує найвищу честь власті, що змінила його. І хто таким способом підлягає папськім законам, признає папу замість Бога.

Папство пробувало змінити закон Божий. В католицькому катехизмі друга заповідь, котра заказує покланятися образам, випущена із закону, а четверта змінена так, що наказує почитати первий день в тижні замість семого. Але паписти кажуть, що друга заповідь була пропущена тому, що вона не потрібна, бо міститься в першій, і що вони передають закон в такому виді, як Бог хотів, щоб ми понимали його. Але се не може бути та зміна, предсказана пророком. Тут говориться про умисну, добре обдуману зміну: "Йому буде навіть видітись, що зможе знести в них час і закон". І зміна четвер-

<sup>30</sup> Great Con.-Ukrainian

тої заповіді як раз відповідає пророцтву. Вказує на церкву, як на одинокий авторитет на те. Тут папська власть явно виноситься понад Бога.

Під час коли ті, що покланяються Богу, відзначаються головно тим, що хоронять четверту заповідь, так як се є ознавою Його творчої сили і свідоцтвом того, що Йому належиться честь і поклоненнє від людей — то знов ті, що покланяються зьвірові будуть відзначатися тим, як би збезчестили памятний день Творця, возвишаючи при тому постановлення Риму. Щоби піддержати святкуваннє неділі, папство в своїх претепсіях по перший раз призвало на поміч державу, щоби примусіти заховувати її, як "день Господній". Але Біблія показує на семий день, як на день Господній, а не на первий. Христос говорить: "Тим Син чоловічий — Господь і суботи". В І Господь Сам в пророцтві Ісаї означає його, як "святий день Мій". (Ісая 58: 13).

Так часто наведені твердження, що будьто Христос змінив суботу, опрокидується Його власними словами. В нагорній проповіді Він говорить: "Не думайте, що я прийшов знівечити закон або пророків; не прийшов я знівечити, а сповнити. Істино бо глаголю вам: Доки перейде небо і земля, одна йота або одна титла не перейде з закону, аж поки все станеться. Тим, хто поламле найменшу з сих заповідей і навчить так людей, той звати меться найменшим у царстві небесному; а хто сповнить і навчить, той звати меться великим у царстві небесному". (Мат. 5: 17-19).

Факт, загально признаний протестантами, — що св. Писання не оправдуя змінення суботи. Того навчають знамениті твори людей по сій і по другій стороні океана. Із тої причини Ауґсбурське визнання віри причисляє неділю до людських постановлень "ради доброго порядка, єдинства і мира". (Apolagia der Konfession Art. XV). Звісний богослов Німеччини заявляє, що неділю "ми переняли не із Нового Завіту, але із церковних переказів". Він твердить, "що Христос і

\*) Mapka 2: 28.

Иого апостоли... запровадили неділю, або празники, сього нігде не можна доказати".

Сторонники римо-католицької церкви доказують, що субота змінена їх церквою і заявляють, що протестанти, заховуючи неділю, признають її власть. В "католицькім катехизмі христіянської релігії", яко відповід на питаннє: "Після старого закону субота була посвяченим днем, але церква, навчана Ісусом Христом і управляна Духом Божим, замінила суботу на неділю, так, що ми тепер заховуєм первий, а не семий день. Недільний день тепер є і означає день Господній".

Папські писателі вказують на заміну суботи недільним днем, як на знак папського авторитету, "з чим годяться і протестанти..., бо вони строгим захованнєм недільного дня признають власть церкви запроваджувати празники і нарушеннє їх вважають за гріх". Отже зміна суботи не є нічим иншим, тільки знаком авторитету римської церкви або "пятном зьвіра".

Римська церква не занехала своїх прав на верховну власть, і коли світ і протестантські церкви принимають створену нею суботу, відкидаючи біблійну суботу, вони дійснє признають ті права. Хоча вони і стараються приписати відвічальність за ту зміну отцям церкви або переказам, але ділаючи се, вони мимоволі забувають за те, що лиш Біблія і тільки Біблія робить їх протестантами і відділяє їх від Риму. Сторонники папи добре бачать, що протестанти ошукують сами себе, і тішаться, що прийде колись час, що весь протестантський світ стане під прапор Риму.

Папісти заявляють, що захованне неділі із сторони протестантів нічого иншого як "почитанне, котре вони на перекір самим собі оказують авторитетови католицької церкви". ") Протестантські церкви, примушуючи заховувати неділю, тим самим змушують і покланятися папству — зьвірові. Ті, котрі, хоч і розуміють, що приказує четверта заповідь, однак замість правдивої суботи заховують фальшиву, вони також тим

<sup>&</sup>quot;),,Plain Talk about Protestantism", crp. 213.

самим почитають власть, котра жадає сього. І церкви при помочі держави, стараючись присилувати людей сповнити який-нибудь релігійний обовязок, сами роблять "образ зьвіра", і наслідком того присилуваннє хоронити недільний день є те саме, щоб покланятися зьвірові або його образові.

Христіяне минулих віків заховували недільний день в тому переконанню, що вони заховують біблійну суботу; і єще находяться правдиві христіяни в ріжних христіянських перквах, не виключаючи і римо-католицької церкви, котрі щиро вірують, що недільний день постановлена Богом субота. Бог признає їх щире намиріннє і їх чесний спосіб думання. коли буде запроваджене законне хранение недільного дия і світ просвітиться у відношенню до обовязків, що до правдивої суботи, тоді всякий, що нарушає закон Божий. щоби заховувати постановлення, заложені авторитетом Риму, посредством того віддасть папству більшу честь, як Богу. Він буде покланятися Римові і тій власті, котра змушує заховувати постановлення, запроваджені Римом. Він буде покланятися вывірові і його образові. Відкидаючи те постановление, про котре Бог говорить, що воно служить ознакою Його авторитету, і почитаючи замість него те, про котре Рим говорить, що воно в ознакою зверхности папи, — дюде тим самим приймуть знак підданства Риму — пятно зьвіра". Тільки після того як се питання буде ясно представлене народові, і він повинен вибрати або закон Божий або людські заповіді, котрі уперто стремлять до того, щоби дістати "пятно зьвіра".

Найстрашнійшу погорду, яка тільки коли була проголошена над смертельниками, ми находимо в третій ангелській вісті. Се мусить бути страшний гріх, котрий викликує на голову виновних страшний гнів Божий, в котрому не ма милосердя. І люде, що торкається того дуже важного діла, не повинні зіставатися в потемках. Остереженнє перед тим гріхом єще до наступлення суду Божого на світі, повинно бути оголошене людям, щоби всі знали, чому та кара постигне нас, і щоб мали можність спасати себе. Пророцтво обявляє, що первий ангел післаний з тою вістю "всякому народові, і родові, і язикові, і людові". Остереженнє третього ангела, що містить в собі часть трикратної вісти, прийме також широкі розміри. Так як представляється в пророцтві, вона грімким голосом проповідуєсь ангелом, летячим посеред неба, і зверне на себе увагу цілого світа.

При звершенню борби цілий світ буде розділений на два табори — заховуючих заповіді Божі і маючих віру в Ісуса, і нокланяючихся зьвірові і його образові і принимаючих його пятно. Хоча церква і держава злучаться у своїй власті, і зробить се, "щоб усім малим і великим, і багатим, і вбогим, і вольним, і невольним дано пятно зьвіра", ") однак народ Божий не прийме його. Пророк на острові Патмосі уже бачить побідивших "зьвіра і його образ і пятно його і число імени його", як стояли на шклянному морі, маючи кобзи Божі і співаючих пісню Мойсея і Агнця. (Одкр. 15: 2, 3).

27) Ogkp. 13: 16.



## Г О Л О В А — XXVI.

### РЕФОРМА СУБОТИ.

Реформа суботи, котра повинна бути звершена в послідні дні, виразно предсказується в пророцтві Ісаї: "Так говорить Господь: Допильновуйте суду і чиніть справедливість; спасенне бо мов недалеко, й незабаром одкрита буде сираведливість. Щастен чоловік, що се чинить обачно, й син чоловічий, що твердо в законі держиться, той, що береже суботу від опоганення, а руку свою від усякого зла впиняє". "Та й синів ізміж чужоплеменників, що пристануть до Господа, щоб йому служити й імя Господне любити, та бути рабами його, — всіх, що стережуть суботу мою від опоганення, і твердо стоять у мойому завіті, тих приведу я на святу гору мою й звеселю—ущасливлю в мойому домі молитви". (Ісая 56: 1, 2, 6, 7).

Ті слова відносяться до Христіянського віку, як видно із слідуючих слів, що находяться в звязі з тим: "Господь Бог, що збірає до купи розсипаного Ізраїля, ось так говорить: до зібраних в Ізраїлі я ще й инших буду збірати". 1) Тут говориться про збіранне поган посредством проповіді Свангелія. І ті, котрі у той час хранять суботу, зістали благословені. І тим способом захованне четвертої заповіді ростігається не тільки на час роспяття, воскресення і вознесення, але ще дальше — на час, коли Його слуги будуть проповідувати благу вість спасення всім народам.

1)Icas 56: 8.

[470]

Господь приказує через того самого пророка: "Завяжи ж се свідченне, й запечатай обяв при учениках моїх". 1) Печать закону Божого ми находим в четвертій заповіді. Тільки вона одна із всіх десятьох заповідей вказує нам на імя і титул законодавця. Вона називає Його Творцем неба і землі і тим способом показує, що тільки Йому одному належиться право почитання і поклонення. Кромі того припису, в десятьох заповідях ми не находим нічого, що вказувало би на авторитет законодавця. Коли папська вдасть змінила суботу, печать була знята з закону. Послідувателі Ісуса є призвані, щоб привернути і возвишити суботу четвертої заповіді до єї закопного положення, як памятний день Творця і знак Його авторитету.

"Звертайтесь до закону та до обяву". Підчас коли багато є суперечних навчань і теорій, то закон Божий служить одипоким вірним правилом, після котрого повинні бути провірені навчання і теорії. Так говорить пророк: "А вони, — як не так говорять, як там сказано, то не ма в них світла". Іс. 8: 20.

Знов оден приказ: "Клич грімко, не вдержуйсь, підніми голос твій, мов труба, і вкажи мойому люду беззаконня його, й дому Якововому всі гріхи його". Се не безбожний світ. але ті, котрих Господь називає Своїм народом, повинні бутивгромдені за свої проступки. Він заявляє дальше: "Вони ж бо питають у мене що дня про путі мої, наче б вони були такі люде, що живуть праведно і не відкидають законів Бога свого". \*) Тут говориться за таких людей, котрі думають, що вони праведні, а навіть удають, що вони дуже інтересуються богослуженнями. Ось таких то Бог картає, бо вони топчуть ногами Божеські приписи, за котрі пророк говорить: "І забудує рід твій пустині давнезні; ти одбудуєщ основи многих поколінь, і казати муть про тебе: Він одбудовав розвалини, попрокладував знов шляхи про поселение. Коли вдержиш ногу твою вадля суботи, та не будеш сього дня мого святого своїх забагів чинити; коли буде субота в тебе осолодою, днем Гос-

<sup>3</sup>)Ісая 8: 16.

\*) Ісая 58: 1, 2.

поднім святим, шанованим; а пошануєш її тим, що не робити меш твоїх діл звичайних, не годити своїм примхам і пусторіки слова понехаєш; тоді мати меш осолоду в Господі". <sup>4</sup>) Се пророцтво відноситься до наших часів. Коли римська власть змінила суботу, закон був нарушений. Але час настав, коли Божеське постановленнє знов повинно бути приведене. Розвалини повинні бути одбудовані і положені основи для многих поколінь.

Адам заховував суботу, освячену через упокій і благословенне Творця не тільки в своїй невинности, в Едемському саді, але і після свого упадку, за що він гірко клявся, будучи вигнаний із своєї щасливої домівки. Всі патріархи від Авеля до праведного Ноя, Авраама і Якова хранили її. Коли вибраний народ находився в неволі в Єгипті, многі стратили пізнаннє Божеського закону серед пануючого ідолопоклонства; але після освободження Ізраїля при торжественних обставинах Бог обявив Свій закон перед всім зібраннєм Ізраїлським, щоби вони пізнали волю Його, були Йому все послушними і боялися Його.

Від тоді аж по нині заховалось пізнаннє Божеського закону на землі і субота, четверта заповідь, хранилась Хоч чоловікови гріху і удалось потоптати ногами святий день Божий, але все таки, навіть в часі його пановання, находились душі в самітних місцях, що почитали його. Від часу реформації завсігди були люде, котрі хранили його. Хоч часто серед докорів і переслідовань, вони однако безпереривно свідкували, що закон Божий і субота — память творення, продовжуєсь вічно і обовязує нас своїм захованнем.

Ті правди, як вони є представлені в 14-ій голові Одкриття, в звязі з вічним Євангелієм будуть відзначати церков Христову в часі Його явлення, так як в наслідок трикратної вісти буде зібраний народ, заховуючий "заповіді Божі і віру в Ісуса". Та вість — послідня, котра повинна бути дана світові перед другим приходом Господа. Зарав по її проповіди

4)Icas 58: 12-14.

пророк видить Сина чоловічого, приходячого в славі, щоби вібрати людей землі.

Принявші світло відносно святині і незмінности Божеського закону, були повні радости і зачудовання, коли вони побачили красоту і згідність правд, обявлених їх розумови. Світлю здавалося їм так дорогоцінним, що вони хотіли звістити про нього всім Христіянам і ніяк не могли сумніватися в тому, що люде з радістю приймуть його. Але многим, котрі вважали себе послідувателями Христовими, не подобались правди, котрі поставили їх всупереч зі світом. Послух четвертої заповіди жадав жертви, і більшість відказалась принести її.

Коли були обявлені жадання суботи, декотрі задивлялись на ту справу, виходячи із світської точки погляду. Вони говорили: "Ми заховували недільний день, наші батьки заховували його, і многі гарні і побожні люде заховували його і умерли праведниками. Ссли вони мали правду, так само і ми. Хранение тої суботи поставить нас в супереч зі світом і ми не будемо мати ніякого впливу на нього. Що може зробити маленька горстка людей, котрі заховують семий день, проти усього світа, хранячого недільний день? Подібними словами і Жиди старались оправдати своє відкиненне Христа. батьки, що служили Богу жертвоприношением, були приняті Ним, чому ж і діти не могли найти спасення, ідучи тим самим путем. Так само аргументували сторонники папи за часів Лютра, що їх релігія достаточна для спасення, так як правдиві христіяне померли, остаючись католиками. виводи є дійсною перешкодою у всякому поступі в релігійному віруванню і життю.

Многі знов доказували, що храненнє недільного дня є твердо засноване віронавчаннє — і далеко розповсюдиений обичай церкви протягом многих віків. В суперечність тому основанню було доказано, що субота і єї святкованнє є далеко старшого походження, так старого, як і сам світ, і признане

Богом і ангелами. Коли була сотворена вемля "як тим часом всі ранні зорі веселилися, і всі сини Божі викликували з радощів", тоді заложено основи суботи. Ось і тому вона заслугує собі на наше почитаннє: вона не заснована ніяким людським авторитетом і переказами. Вона була заснована "Стародавним" (Дан. 7: 22) і слухає Його вічного Слова.

Коли увага народа була звернена на реформу суботи, проповідники перекручували Слово Боже, толкуючи його свідкуваннє таким способом, що мало хто тим цікавився. І ті, котрі не досліджували сами для себе св. Писання, задоволялись заключеннями, котрі згаджались з їх желаннєм. Виводами, хитростю, переказами отців і авторитетом многі церкви старались опрокинути правду. Поборники її мусіли взятися за Біблію, щоби доказати непохитність четвертої заповіді. Смиренні, вооружені виключно Словом Божим, люде відбивали напади учених, котрі з задивованнєм і гнівом бачили, що їх краснорічиві арґументи на ніщо не здались проти простих і щирих доказів людей, котрі більше знали св. Письмо, як шкільну премудрість.

Не маючи акуратних біблійних доказів і, забуваючи, що ті їх розумовання були висказані проти Христа і Його учеників, многі з великою завзятістю говорили: "Чому наші великі мужі не розуміють того субітнього питання? Тільки немногі вірять йому, як ви. Се не може бути, щоби правду мали тільки ви, а всі учені світа поступали би несправедливо".

Для опрокинення таких аргументів треба було привести лиш св. Писанне і вказати на те, як Господь по всі віки поступав зі Своїм народом. Бог дійствує через тих, котрі слухають Його голосу і сповняють Його прикази, і в случаю коли треба, то скажуть різьку правду, а навіть виявлять загальні гріхи народу. Чому Бог так рідко послугується ученими і високопоставленими особами, як провідники реформаційних рухів, обясняється тим, що вони уповають на своє віроісповіданне, свої теорії і богословські системи і не чувствують нія-

5) Йов 38: 6, 7.

кої потреби бути поученими Богом. Тільки маючи личну звязь з жерелом мудрости можуть витолковати і поняти св. Писанне. Часами особи з незначним шкільним образованнєм покликані є, щоб поширяти правду, не тому, що вони не вчені, але тому, що вони не є зарозумілі, щоби не позволити Богові, щоби їх навчив. Вони дістають образованнє в школі Христовій і їх смиреннє і послух роблять їх великими. Дозволяючи їм пізнати Його правду, Бог оказує їм таку честь, проти котрої земні почести і людські величія, як би ніщо.

Більшість Адвентистів відкинула правду відносно святині і Божого закону і многі перестали також уповати на Адвентисткий рух, принимаючн ложні і суперечні погляди про пророцтва, що торкається тої вісти. Декотрі впали в заблудженне, що кілька раз назначували час другого приходу Христового. Світло, яке вони тепер дістали відносно святині, повинно було ноказати їм, що ніякий період пророчого часу не протягається до другого приходу Христового і що не означає точного часу тої події. Але відвертаючись від світла, вони знов і знов продовжали назначати час, коли Господь мав прийти і так часто вони заводились в своїх припущеннях.

Коли Солунська церква при своїла собі погляди про другий прихід Христовий, ап. Павло порадив їм, щоб старанно порівняли їх надії і ожидання із Словом Божим. Він вказав їм на предсказані в пророцтвах події, котрі мали статися до другого приходу Христового, доказуючи, що вони не мають ніякого важного основання вірити, що Він прийде в часі їх життя. "Нехай ніхто вас не зводить ніяким робом!" °), звучать його слова перестороги. Але наколи б вони жили надією, котра не мала б ніякого біблійного основання, то се завело б їх на злу дорогу. Своїми заблудженнями вони стягнули би на себе насмішки невіруючих, і через те знеохотитись і сумніватись в правдах, котрі в їм так потрібні до їх спасення. Пересторога апостола, звернена до Солунян, містить в собі важне поученне для тих, котрі живуть в послідні дні.

\*)2 Coaye. 2: 3.

Многі Адвентисти чувствували, що вони не годні приготовитися як слід, если їм не буде можна вірити в означений час другого приходу Господа. Тому, що вони вже нераз завелись у своїй надії, то їх віра в наслідок того дістала такий тяжкий удар, що їм довше майже не можна було оставатися у згоді в великими правдами пророцтва.

При поширенню певної свангелської вісти наміренисм Божим було проповідуванне означеного часу суду. Як незбитий файт, остається обчисленне пророчого періоду, на котрому основується та вість і після котрого конець 2300 днів повинен наступити в осени 1844 року. Неоднократні старання найти нові числа для початку і кінця пророчого часу і конечні для таких потверджень фальшиві заключення, не тільки віддаляють мисли від теперішної правди, але єще стягають на себе погорду і насмішки, если будуть старатися на ново пророкувати. Чим частійше назначається означений час для другого приходу Христового і чим більше поширюється та наука, тим більше воно на руку сатані, бо по упливі того назначеного часу, він наводить насмішки і клини на тих, котрі надіялися і тим осмішить великий Адветисткий рух із 1843 і 1844 р. р. І в кінці ті, що уперто стоять при тих своїх заблудженнях, назначать такий час другого приходу Христового, котрий буде заходити за дуже далеко в будучніст. І се доведе їх до того, що вони будуть вважати своє положенне безпечним і многі нізнають своє заблудженне тільки тоді, коли буде вже нізно.

Історія народу Ізраїлського дуже влучно малює те, що пережили Адвентисти минулого часу. Як Бог вивів Ізраїля із Єгипту, так Він руководив і Своїм народом в Адвентисткому русі. У великому розчарованню їх віра була випробувана подібно тому, як віра Евреїв у Червоного моря. Наколи б вони продовжали уповати на управляючу ними руку в часі минулого досвідчення, то вони увиділи би спасеннє Воже. Єсли би всі бувші співробітники в руху 1844 року прийняли тре-

тю ангелську вість і стали би проповідувати її в силі Духа Святого, Всемогучий Господь помагав би їм в їх усиновленнях, і потоки світла заляли би світ. Мешканці землі були би давно перестережені і діло було б скінчено, так що Христос міг би прийти для спасення Свого народу.

Бог ге котів, щоби народ Ізраїлський сорок літ мандрував в пусльні; Він відразу котів запровадити їх в землю Ханаанську, щоби вони поселились там, як святий і щасливий народ. "І бачимо, що не змогли ввійти за невірство". ') Наслідком їх безнастанного відступлення вони погибли в пустині і другі були призвані, щоби увійти в обітуванну землю. Так само Бог не коче, щоби другий прихід Христовий так довго задержувавсь, і Його народ стільки літ томився на сьому світі, обтяжений гріхом і клопотами. Але їх невірство розлучило їх з Богом. Коли відказались сповнити те діло, котре Він вложив на них, були покликані другі проповідувати ту вість. Із милосердя Христос не приходить єще, щоби грішникам дати можність почути остереження і скритися в Ньому від гніву Божого, котрий буде виляний.

Нині, як і в минулих віках, проповідь правди, осуджуюча гріхи і заблудження теперішного часу, викликує супротивленнє: "Кожен бо, хто чинить лихе, ненавидить світло, й не йде до світла, щоб не зганено вчинків його". 1) Многі, видячи, що вони не можуть найти основання для своїх переконань в св. Писанню, рішаються, щоб там не було, боронити їх, і злосливо нападають на характер і побуджаючі причини тих, котрі виступають в обороні правди, не більшостію признаної. Се є той самий спосіб дійствія, котрого держались по всі віки. Ілию, приміром, обвинувачували в тому, що він непокоїть Ізраїля, пророка Еремію, що він зрадник; ап. Павла, що він оскверняє храм. Від тоді аж до нині всі, що хочуть бути вірними правді, обвиняються як ворохобники, єретики і шизматики. Люде в наслідок свого невірства, відкидаючи пророче слово, легко повірять брехням на тих, що осміляються

7) Жид. 3: 19.

\*) Йоан. 3: 20.

докоряти за всякі гріхи. Той дух безнастанно буде розвиватися, і Біблія ясно показує на те, що наступить час, коли державні закони будуть находитися в такій суперечности з заповідями Божими, що всякий, що хоче хоронити всі Божеські приписи, мусить зносити глум і кари, як переступник.

Але ввиду всього того, в чому заключаються обовязки вістника правди? Чи повинен він так говорити, що не треба проповідувати правди, бо, мовляв, єї дійствіє справляє те, що люде відклоняються від неї або і противляться її? Ні, у него не ма важнійшої причини, як і у попередших реформаторів задержувати свідкування Слова Божого лиш тому, що воно викликує супротивленнє. Свідкування віри, котре оставили нам мученики і святії, є призначене для добра будучого покоління. Се є живі приміри святости і чистоти обичаїв, щоби воодушевляти відвагу тих, котрі тепер покликані виступити як свідки за Господа. Милость і правда були звіщені не тільки їм одним, але щоби через них земля просвітилась пізнаннєм Бога. Чи дав Бог світло слугам Своїм в теперішному поколінню? Тоді вони повинні присвічати світу.

В старині Господь обявив одному пророкови, котрий говорив в Його імени: "Дом же Ізраїлів не схоче тебе слухати, бо вони не хочуть слухати мене". Але помимо того Він говорить: "Говори їм слова мої, чи будуть вони слухати, чи не будуть". ) До слуг Своїх Бог звертається в теперішному часі зі словами: "Клич грімко, не вдержуйсь, підніми голос твій, мов труба, і вкажи мойому люду беззаконня його, й дому Якововому всі гріхи його". (Ісая 58: 1).

На скільки всякому, хто дістав світло правди, обставини позволяють, він повинен відчувати ту саму торжественну і велику відвічальність, як і поророк Ізраїлський, до котрого Слово Боже заговорило: "І тебе, сину чоловічий, приставив я вартовиком до Ізраїлевого дому, щоб ти, як почувш із уст моїх слово від мене, остеріг-врозумив їх. Коли ж би я скажу беззаконному: Беззаконнику, ти вмреш, — а ти не скажеш ні-

\*) Eser. 3: 7; 2: 7.

чого, щоб остерети ледачого перед його дорогою, то беззаконник умре за свою провину, та кров його я вимагати му від тебе. Кли ж би ти остерігав беззаконника перед його дорогою, щоб він звернув із ної, він же не навернувся з своєї дороги, то він за свій гріх погибне, а ти вратував душу свою". ")

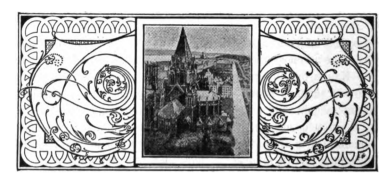
Фактом є, що всякі неприятності і гонення є найбільшою перешкодою в приняттю і поширюванню правди. Се є одинокий доказ проти правди, котрого єї поборники ніколи не можуть опрокинути. Але правдивих послідувателів Христових се не відстрашує. Вони зовсім не чекають на се аж правда станеться популярною. Вони свідомі є того, що їх обовязком є брати на себе хрест і говорити разом з ап. Павлом, що "теперішня легкота горя нашого надто над міру приготовляє нам вічну вагу слави", ") і разом з одним звісним пророком в старині: "Більшим багацтвом на Єгипецькі скарбн вважаючи на ругу Христову". (Жид. 11: 26).

Яке би там не було їх віроісповідання, тільки ті, серця котрих наповнені світом, в релігійних ділах будуть дійствувати із самолюбних, світських побудок, замість того, щоби поступати після принципів правди. Але ми повинні любити правду тому, що вона є правда, а наслідки зіставити Богови. Своїми великими реформами світ обовязаний віруючим особам, котрі придержувались правил і мали сильний характер. Посредством них реформаційна робота і в теперішньому часі повинна поступати вперед.

Так говорить Господь: "Слухайте мене, ви, що знасте справедливість; народе, що в його серці закон мій! Не лякайтесь наруг од людей; їх зневаги не бійтесь. Як одежу бо сточить їх міль, і як вовну, з'їдять їх черви; моя ж справедливість потріває по віки, і спасеннє моє з роду в род". (Ісая 51: 7, 8).

10) Ezek. 33: 7-9.

11)2 Kop. 4: 17.



## ГОЛОВА — XXVII.

### новочасні відродження.

Де би не проповідувалось Слово Боже, всюди були із того вислідки, що доказували Божественність його походження. Дух супроводжав благу вість Своїх слуг, і Слово мало великий Совість у грішників пробуджалась. "Світло, котре вплив. просвічає всякого чоловіка, приходячого у світ", освітило їх душі, і тайні діла темряви вийшли на світ Божий. Глубоке переконанне овладіло душами і серцями людей. Вони були переконані о гріхах, о правді і о будучому суді. Вони набрали поняття о праведности Господа і пануючих і їх налякала думка, що вони в своїх пороках і своїх провинах мусять стати У свойому душевному страсі вони перед Серцевідущим. кликали: "Хто вибавить мене від сього тіла смерти? вони побачили хрест на Голготі з його неоціненою жертвою за гріхи людства, їм стало ясно, що ніщо инше тільки заслуги Христа могли відкупити їх проступки; тільки вони могли знов примирити чоловіка в Богом. З вірою і покорою вони прийняли Агнця Божого, Котрий бере гріхи світа. Через кров Ісуса вони дістали "відпущеннє прежніх гріхів".

Ті душі сотворили "праведний плід покаяння". Вони увірували і, принявши хрещенне, вони стали до нового життя, новими створіннями в Ісусі Христі, не для того, щоби жити в прежніх похотях, але через віру в Сина Божого йти Його слідами, і старатися бути чистими, так як Він є чистий. Рі-[480]

чей, котрих вони перше ненавиділи, тепер полюбили, а річі, котрі перше любили, тепер ненавиділи. Горді і зарозумілі зділались смиренними і сокрушеними. Суєтні і думні стались тепер серіозними і бодрими, богохульники стались побожними, пяниці зділались тверезими, а роспустники чистими. Суєтна модна одежа замінилась на більше скромну. Христіяне не носили завнішного украшення "заплітаннє волося і убираннє в золото, або з'одягненнє в одежу", але окрасою їх були "потайний серця чоловік у нетлінню лагідного і тихого духа, що перед Богом многоцінне". 1)

Відродження доводили до самопізнання і покори. Вони відзначались торжественною, серіозною відозвою до грішників і сердечним співчуттєм до тих, котрі є куплені кровю Христовою. Мужі і жени в молитві боролись з Богом ради спасення душ. Плоди такого відродження можна було бачити в душах, котрі не відказувались від самовідречення і жертв, але радувались, що вони є достойними переносити всякі насмішки і наруги ради Христа. В життю тих, котрі визнавали Ісуса, можна було замітити переміну. Ті, що з ними стикались, користувались їх впливом. Вони збирали разом з Христом і сіяли Духу, щоби пожати вічне життє. (Гал. 6: 8).

Про них можна було сказати: "Ви смуткували на покаянне". "Бо смуток по Бозі нерозкаяне покаянне на спасенне робить; смуток же світа сього смерть робить. Ось бо се саме, що по Бозі смуткували, як велике зробило в вас дбанне, а (яке) оправданне, а жаль, а бажанне, а ревність, яке (відомщенне)! У сьому показали ви, що чисті в сьому ділі".")

Так ділає Дух Вожий. Тільки переміна життя свідкує про правдиве покаяннє. Коли грішник сповняє дану обітницю, і віддає, що зрабував, сповідається з своїх гріхів і любить Бога і своїх ближніх, тоді він може бути певний, що він є примирений з Богом. Такого рода були дійствія, як в попередних роках слідували після кождого релігійного пробудження.

<sup>1)1</sup> Петра 3: 3, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)2 Kop. 7: 9-11.

<sup>31</sup> Great Con.-Ukrainian

Судячи по їх овочах, Господь благословив їх, спасаючи через них душі і возвишаючи людство.

Але многі новочасні відродження дуже ріжняться від проявлення Божеської милости, котра в прежних роках супроводжала ділання слуг Божих. Правда, що велике заінтересованнє поширюється і многі вважають себе дійсно наверненими, і число членів в церкві постоянно збільшається, однак після вислідку, не можна єще напевно сказати, щоб в духовному життю вндко було якийсь більший поступ.

Тай загальні відродження дуже часто повстають із того, що побуджаються воображення і чувства людей і вони інтересуються все чимсь новим, що на них робить вражіннє. Однак біблійні иравди або свідкування пророків і апостолів їх мало інтересує. Богослуженнє, не маюче побуджаючого характеру, зовсім не є для них притягаючим. Вість розумна і безпристрастна не вдоволяє їх. Ясні остереження Слова Божого, прямо відносячіся до їх вічного добра, зовсім не занимають їх.

Для кождої дійсно наверненої душі відношенне до Бога і предмет вічности є важним питаннєм в життю. Але де в нинішних церквах можна найти духа посвяти для Бога? Навернені не хочуть покидатн ні своєї гордости ні своєї любови до світа. У них не ма більше ехоти відречися від самих себе, ваяти на себе свій хрест і пійти ва тихим і смиренним Ісусом, як і перед їх наверненнєм. Релігія сталась посміховиськом для невіруючих і скептиків, так як многі, що носять єї імя, не поступають після її правил. Побожности в церквах майже не ма. Устроюваннє в церквах театрів, пікніків, базарів і всяких инших гумбугів прогнали думку про Бога. Рухомі нерухомі дочасні добра так поглотили душу, що люде майже зівсім не думають про вічне життє.

Але як би собі не було, все таки в тих церквах находяться еще і правдиві послідувателі Христа. Передше чим Бог прийде на сей світ із Своїми судами, серед Його народа на-

ступить таке пробуджение давньої побожности, якого еще не було від часів апостолських. Дух і сила Божа війдуть на Його дітей. У той час многі відлучаться від церквів, в котрих замість любови до Бога і Його Слова панує любов до світа. Многі, так духовні як і світські з радістю приймають ті правди, котрі Бог каже проповідувати в теперітному часі, щоби приготовити народ до другого приходу Христового. людської душі хоче перешкодити тій роботі і, заким настане час для того руху, він постарається в ошуканчий спосіб се вробити. В перквах, котрі йому піддадуться, він постараеться о те, щоби люде думали, що на них зійшло особливе благословение Боже, і тут покажеться те, що люде будуть вважати найбільшим заінтересованнем. Великі товпи будуть тішитися, що Бог ділає для них чудесним способом, а тим часом се є робота иншого духа. Під релігійною маскою сатана постарається поширити своє діло у весь Христіянський світ.

В многих пробудженнях, котрі стались за минулих пятьдесять літ, менше більше мали той самий вплив, що будуть мати в більше поширеному русі в будучині. Буде викликане побудженне чувств, змішаннє правди з неправдою, на те тільки приспособлене, щоби вводити в заблудженнє. Але ніхто не повинен дати себе звести. В світлі Слова Божого нетрудно пізнати характер тих рухів. Всюди, де люде легковажать собі свідкування Біблії, відвертаючись від ясних правд, досвідчаючих душу і жадаючих самоодречення і одречення від світа — там ми можемо бути певні, що в них благословення Божого не ма. Після правила, даного Самим Христом: "По овочах їх, пізнаєте їх", показується, що ті рухи не є діло Духа Божого.

В правдах Свойого Слова дарував Бог людям одкритте Самого Себе, і для всіх, принимаючих його, воно служить щитом проти омани діявола. Занедбуючи ті правди, ми отвераємо двері для того зла, котре тепер так поширяється в релігійному світи. Натура і важність закону Божого по більшій

части затрачуються. Не признаючи свійства і важности Божеського закону, люде були впроваджені в блуд, що до навернення і освячення і побожність в церквах через те потерпіла. Із того можна бачити, чому в пробудженнях нашого часу не достає Духа і сили Божої.

В ріжних релігійних громадах бувають люде, котрі відзначаються своєю побожністю, котрий признають сей факт і смутяться тим. Професор Едвард Парк, описуючи звісні в Америці релігійні небезпеки, дуже влучно виражаєсь: "Жерело небезпеки заключається в тому, що занедбують в катедри сліпо проповідувати закон Божий. В минувших часах катедра була відголосом голосу совісти. Наші найлучші проповідники придавали своїм проповідям чудне величіє через те, що вони ішли за приміром свого Учителя, підносячи високо закон. Його заповіді і погрози. Вони повтаряли або великі принципи, що закон є копія Божеського совершенства, і чоловік, не любячий закона, також не любить Євангелія, бо закон, як і Євангеліс — є зеркалом, котре відбиває правдивий характер Божий. Та небезпека провадить до другої небезпеки, а іменно до зла, придає занадто мале значіннє гріхови, його поширюванню і каранню. Наскільки закон є справедливий. настільки несправедливий непослух".

Кромі вище наведеної небезпеки с вще инша небезпека, котра занадто мало оцінює справедливість Божу. Ціль теперішнього проповідника є — виключати Божеську справедливість із Божеської доброти і знижити Тюго милосердє до почуття ніж вивисшити його до принципу. Але богословська призма роз'єдинює те, що Бог з'єднав. Чи є Божеський закон добром, чи злом? Він є добром. Тоді і справедливість є добра, бо вона хоче сповняти закон. З привички занадто низько оцінювати Божеську справедливість, Божеський закон, поширюванне і караннє людського непослуху люде легко впадають в другу привичку не придавати відповідного значіння тому милосердю, котре устроїло приміреннє за гріх".

Таким способом Свангеліє в душах людських тратить свою силу і важність і внет вони будуть готові відкинути цілу Біблію.

Багато релігійних учителів твердять, що Христос через Свою смерть зніс закон і люде через те зістали вільні від його вимагань. Є такі люде, котрі кажуть, що закон є тяжким ярмом, а противно Євангелія— свобода.

Але не так думають пророки і апостоли про святий закон Божий. Каке Давид: "І буду ходити по широкому просторі; бо я шукав заповідей твоїх". 3) Апостол Яков, котрий писав по смерти Ісуса, відноситься до десяти заповідей як до "дарського права" і до "звершеного закону свободи". 4) А в Одкриттю кажеться: "Блаженні, що творять заповіді Його, щоб мали власть до дерева життя і увійшли ворітьми в город". (Одкр. 22: 14).

Думка, що Христос через Свою смерть зніс Свого Отця закон, є безпідставна. Наколи б се було можливо змінити закон або знести його, то Христос не потрібував би вмерати, щоби спасти чоловіка від гріховної кари. Смерть Христова, так далека від знесення закону, доводить, що Він є незмінний Син Божий, прийшов "звеличити та прославити закон". Він сказав: "Не думайте, що я прийшов знівечити закон... доки перейде небо і земля, одна йота, або одна тит ла не перейде з закону, аж поки все сванеться". Пі що дотичить Його Самого, Він обявляє: "Чинити волю твою, мій Боже, моя радість: і закон твій в глубині серця мого". (Псал. 40: 8).

Божий закон, по його натурі, є незмінний. Він є обявленнем волі і характеру його Автора. Бог є любов, і Його закон є любов. Його два великі правила є любов до Бога і любов до чоловіка. "Любов є сповненнє закона". ') Характер Божий є справедливість і правда; така є натура Його закону. Каже псальмист: "Закон твій є правда. Всі заповіди твої справедливість". ') І ап. Павло заявляє: "Тим же оце закон свят, і заповідь свята, і праведна і добра". (Рим.



7: 12). Такий закон є думка і воля Божа і мусить бути тревалий як і його Автор.

Се в робота навернення і освячення примирити людей в Богом; значиться, щоб були у згоді з правилами Його права. У початку чоловік був сотворений на образ Божий. Він був в совершенній гармонії з натурою і Вожим законом; принцип справедливости був написаний в його серцю. Але гріх відчуждав його від свого Творця. Він не подобав більше на Божеський образ. Його серде бунтувалось проти принципу Божого закону. "Тим що думание тілесне — ворогувание проти Бога; законові бо Божому не кориться, та й не може". •) Але "Бог так полюбив світ, що дав Свого єдинородного Сина", щоб примирити чоловіка з Богом. Через заслуги Христові він може бути назад привернений до свого Творця. Його серце мусить бути відновлене через ласку Божу; він мусить мати нове житте свише. Ся зміна є нове народженне, без котрого, каже Ісус, "він не може увидіти Царства Небесного".

Перший крок до примирення з Богом 6 — потупленне гріху. "Гріх є беззаконне". "Через закон бо познанне гріха". ") Щоби бачити свою провину, грішник мусить досвідчати свій характер через Боже найбільше мірило справедливості. Се є те зеркало, котре показує совершенність справедливого характеру, і дає йому можність розпізнати несовершенність свого власного.

Закон виявляє чоловікові його гріхи, але не дає ніякої помочі. Хоч обіцює життє слухняним, однак заявляє, що смерть є уділом грішника. Сама тільки Євангелія Христова може увільнити його від осудження або осквернення гріховного. Він мусить покаятися перед Богом, що Його закон переступив; і віра в Христа є його жертва примирення. Так він одержує "отпущеннє прежніх гріхів", і стається участником Божеської натури. Він є дитя Боже, принимаючи духа всиновлення, ним же покликує: "Авва, Отче!"

\*)Pau. 8: 7.

10) Йоан. 3: 4: Рим. 3: 20.



Чи він в тепер вільний, щоб переступити закон Божий? Каже Павло: "То ми оце руйнуємо закон вірою? Нехай не буде так. Ні, ми утверджуємо закон". "Ми, що померли гріхом, як ще жити мем в йому?" А Йоан заявляє: "Се бо любов Божа, щоб ми хоронили заповіді Його; а заповіді Його не тяжкі". ") У новому відродженню серця в в єдно з Богом, і згаджаєсь з Його законом. Коли наступила та ведика зміна в грішникові, він перейшов із смерті до життя, з гріху до святости, із переступу і ворохобні до послуху і вірности. Давне життє, що відчуждалось від Бога, скінчилось; нове життє примирення, віри і любови началось, "щоб оправданнє закону сповнилось в нас, котрі не по тілу ходимо, а по духу". ") І душа заговорить: "Як же любий мені закон твій! Цілий день думка моя про його". (Псал. 119: 97).

"Закон Господній звершений, душу оживляє". (Пс. 19: 7). Без закону, люде не мають поняття про чистоту і святість Божу, або про їх власну провину і нечистоту. Вони не мають правдивого переконання про гріх і не чують потреби каятися. Не бачучи свого упавшого стану як преступники Божого закону, вони не видять потреби відкуплення кровю Христовою. Надія спасення приймаєсь без цілковитої зміни серця і поправи життя. І так дійсного навернення не ма і багато є таких членів церкви, котрі ніколи не злучились з Христом.

Ошибочні теорії освячення також виходять із занедбання або відкинення Божого закону, є важним чинником у нинішному релігійному русі. Наука тих теорій є фальшива і небезпечна в практиці.

Правдиве основание є Біблійна наука. Ап. Павло у свойому посланию до Солунянської церкви заявляє: "Така бо воля Божа, освячениє ваше". І він молиться: "Сам же Бог упокою нехай освятить вас зовсім". (1 Сол. 4: 3; 5: 23). Біблія виразно учить, що є освячениє, і як його можна осягнути. Спаситель молився за Своїх учеників: "Освяти їх правдою Твоєю; слово Твоє правда". ") А ап. Павло учить, що 11) Рим. 3: 31; 6: 2; 1 Йоан. 5: 3. 11) Рим. 8: 4. 11) Йоан. 17: 17, 19. віруючі будуть "освячені Духом Святим" (Рим. 15: 16). Яка є робота Святого Духа? Ісус сказав Своїм ученикам: "Як же прийде той Дух правди, то проведе вас до всякої правди". 14) А псалмист каже: "Закон є правда". Через слово і через Духа Божого отвераються для чоловіка великі принципи праведності, що містяться в Його законі. І єсли закон Божий є "святий і справедливий і добрий", копія Божеського звершення, то і характер, котрий повстав через послух для закону, буде також святий. Христос є звершеним приміром такого характеру. Він каже: "Я хоронив заповіди Отця мого". "Бо я роблю всякого часу, що подобається Йому". 19 Пслідувателі Христа стаються такими як і Він. — через ласку Божу вироблюють собі характер, що згаджається з принципами Його святого закону. Се є Біблійне освяченнє.

Ся робота може бути ввершена тільки через віру в Христа, силою Божого Духа. Павло напоминає віруючих: "Із страхом і трепетом про своє спасенне дбайте. Бог бо се робить у вас, щоб і хотіти (вам) і робити по (Його) вподобі". ") Христіяне будуть чути підшептів гріху, але він буде безнастанно боротись проти него. Отже тут Христова поміч є потрібна. Людська слабість лучиться з Божеською силою, і віра покликує: "Богу ж дяка, що дав нам побіду через Господа нашого Ісуса Христа". ")

Св. Писанне прямо показує, що робота освячення є поступова. Коли наверненнє грішника находить упокій з Богом через кров відкуплення, христіянське життє доперва зачалось. Тепер він іде "до звершення, до міри зросту сповнення Христового". Ап. Павло говорить: "Одно ж роблю, забуваючи вже те, що позаду, і сягаючи по те, що спереду, біжу до мети по нагороду вишнього поклику Божого в Христі Ісусі". ") А Петро кладе перед нами степені, котрими можна осягнути Біблійне освяченнє: "То доложіть до сього усе ваше стараннє, і подайте у вірі вашій чесноту, а в чесноті розум, а в розумі вдержаннє, а у вдержанню терпіннє, а в терпін-

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Йоан. 16: 13. <sup>15</sup>) Йоан. 15: 10; 8: 29. <sup>16</sup>) Филип. 2: 12, 13. <sup>17</sup>) 1 Кор. 15: 57. <sup>18</sup>) Филип. 3: 13, 14.

ню побожність, а в побожності братню любов, а в братній дюбові любов для всіх... се бо роблячи, ніколи не спотикнетесь". (2 Петра 1: 5-10).

У кого в Біблійне освячення, у того в і дух покори. Видячи перед собою величів святости, він також бачив свою негідність в порівнанню з непорочністю і возвишеним звершенням з Безконечним.

Пророк Даниїл був приміром правдивого освячення. Ціле своє довге життє посвятив шляхотній праці для свого Господа. Він був "людиною бажання". (Дан. 10: 11). Однак
замість держати себе чистим і святим, той чесний пророк
зачислявся до грішного Ізраїля, коли вставлявся до Бога за
своїм народом: "Ми складаємо перед тебе благання наші,
покладаючи надію не на праведність нашу, а на твоє велике
милосерде". "Ми прогрішили і коїли безбожність". Він заявляє: "І як єще говорив і моливсь та сповідався в моїх гріхах і в гріхах мого народу, Ізраїля". А коли пізнійше Син
Божий явився, щоб його повчити, Даниїл сказав: "І лице
моє змінилось дуже, — вся відвага мене опустила". 19)

Коли Йов, учув голос Господа з бурі, він покликнув: "Тим то я зрекаюсь слова мого та каюсь в поросі і попелі". ") Се було коли Ісая бачив славу Господа і чув херувима покликуючого: "Свят, свят, свят Господь сил", і промовив він: "Горе мені, погибель моя!" п) Опісля як Павло був підхоплений до третього неба, і чув невимовні слова, що не можна чоловікові промовити, говорить про себе як "меньшому всіх святих". Се був любий Йоан, котрий, пригорнувшись до грудей Ісуса, побачив Його славу, і упав як мертвий перед ноги ангела. (Одкр. 1: 17).

Ті, що ходять в тіни Кальварийській, не можуть хвалитись і виноситись, що вони вже вільні є від гріху. Вони знають і відчувають, що се був їх гріх, котрий спричинив душевні страдання Божого Сина, і ся думка допровадить їх до пониження самих себе. Лиш ті, що живуть найблище Ісуса,

<sup>19</sup>) Дан. 9: 18, 15: 10: 8. <sup>20</sup>) Йов 42: 6. <sup>21</sup>) Ісая 6: 3, 5.

найліпше знають слабости і гріховність людства, і їх одинока надія є в заслузі роспятого і воскресшого Спасителя.

Освяченне, відзначаючеся тепер в релігійному світі; має в собі духа самохвальби, і легковаженне Божого закону робить його чужим для Біблійної релігії. Єї оборонці навчають, що освяченне се хвилева робота, через котру, самою вірою, можна осягнути совершенну святість. "Тільки віруй", кажуть вони, "і блаженство є твоє". Не треба більше нічого робити. Коли вони се говорять, то тим самим вони не признають Божого закону, доказуючи, що вони вже не потрібують хоронити заповіді. Але чи се можливе є для чоловіка бути святим і не годитися з правилами, котрі є виражені в Його натурі і волі, і котрі вказують на те, що Йому угодно?

Ті, що хочуть мати легку релігію, значить не хочуть позбутися марностий світових, не хочуть знати нічого за самовідреченне, — створили науку віри; не треба нічого робити. тільки вірити. Але що каже Слово Боже? Ап. Яков говорить: "Яка користь, братте моє, коли хто каже, що віру має, та діл не ма? чи може віра спасти його? Чи хочеш же зрозуміти, чоловіче марний, що віра без діл мертва? Чи бачиш, що віра допомагала ділам його, і ділами звершилась віра?... Чи бачите ж оце, що з діл оправдується чоловік, а не з однієї віри?" ")

Свідкуваннє Слова Божого проти тої заманюючої науки віри без вчинків. Се не є віра, що надієсь ласки з неба без сповнення того, чого милосерддє жадає, се марність, бо правдива віра має свою основу в св. Писанню.

Нехай ніхто не думає, що може бути святим, єсли добровільно переступає закон Божий. Грішна душа відокремляється від Бога. "Гріх є беззаконнє". "Кожен, хто грішить, не бачив Його, ні пізнав Його". ") Хотяй Йоан у свойому посланню говорить переважно за любов, однак не вагаєся вявити правдивий характер тих, що то держаться за святих, а переступають закон Божий. "Хто говорить: Я пізнав Його, а

»)Якова 2: 14, 24.

")1 Йоан. 3: 4, 6.



заповідей Його не хоронить, той ложник, і в тому не ма правди; кто ж хоронить слово Його, істино у тому любов Божа звершена". <sup>24</sup>) Се є проба визнання кождого чоловіка. Ми не можемо признати святості ніякому чоловікові, єсли не буде жити після Божих правил святості на небі і на землі. Наколи люде легковажать собі моральний закон і його Божі принципи, єсли переступлять хоч би одну із Його заповідей і навчають, щоб і другі так робили, то вони не мають значіння у небі, і ми можемо знати, що їх претенсія на святість є надаремна.

І хто каже, що він без гріха, то вже тим самим показуєсь, що він далекий від святости. А се є тому, що він не має поняття про безконечну непорочність і святість Господа Бога, або яким він має бути, єсли хоче бути в єдності з Його характером; і тому, що він не має найменшого поняття про непорочність і возвишену доброту Ісуса, і злобу гріховну, і такий чоловік ще хоче вважати себе за святого. Чим дальше він є віддалений від Христа, і чим більше він не може поняти Божеського характеру і припису, тим більше праведним він бачить себе.

Біблійне освяченне містить в собі всьо вство — духа, душі і тіла. Павло молився за Солунян, щоби їх дух, душа і тіло збереглись непорочно у прихід Господа нашого Ісуса Христа". То непорочно у прихід Господа нашого Ісуса Христа". То непорочно у прихід Господа нашого Ісуса Христа". То не благаю вас, братте, щедротами Божими, представляйте тіла ваші (яко) жертву живу, святу, угодну Богові. (се) розумне служенне ваше". То за часів старінного Ізраїля, кожде приношенне яко жертва Богу було старанно оглянене. Всли найдено деяку хибу у принесеному зьвіряті, то не приймано; бо Господь приказав, щоб було "без пороку". Так і христіяне мають приносити свої тіла "яко жертву живу, святу, угодну Богові". Щоби зробити се, то всі їх сили мусять бути заховані в як найліпшому стані. Всяка практика, котра ослабляє фізичну або умову силу, робить чоловіка неспосібним до слу-

<sup>24</sup>)1 Йоан. 2: 4, 5. <sup>25</sup>)1 Сол. 5: 23. <sup>26</sup>)Рим. 12: 1.

ження Творцеві. І чи Богу буде угодно, єсли ти менше жертвуєш, як ти можеш? Христос сказав: "Ти возлюбиш Господа Бога цілим серцем". Ті, що люблять Бога цілим серцем, будуть хотіти послужити Йому як найліпше в їх життю, і постараються з'єдинити всі свої сили з законом, щоби могли чинити Його волю. Вони не будуть віддаватися страстям, ослаблювати або сплюгавити приношеннє їх небесному Отцю, котре вони собою представляють.

Ап. Петро каже: "Ухиляйтесь від тілесного хотіння, котре воює проти душі". ") Всякі грішні роскоші ослабляють фізичні, умові і духовні сили, і Слово або Дух Божий дуже слабо ділає на серце. Ап. Павло пише до Коринтян: "Очищайте себе від усякої нечистоти тіла і духа, звершаючи святість у страсі Божому". ") А до овощу духа: "Любов, радощі, мир, довготерпінне, добрість, милосерде, віра, тихість"; він також зачисляє — "вдержливість".

Помимо тих вдохновенних обявлень, багато христіян тратять свої сили, вганяючись за зисками і модами; а скільки то їх упідлило своє богоподібне мужество через обжирство, пянство і заказані роскоші. А церква замість докоряти часто заохочує до зла, бо заострює апетит до зисків і до роскошів, щоб наповнити свою скарбницю, бо любов для Христа є за слаба се зробити. Наколи б Христос увійшов нині до церкви і побачив який там гандель провадиться в імени релігії, чи не вигнав би Він тих безбожників, як колись повиганяв міняйлів із святині?

Ап. Яків заявляє, що премудрість, що свише, є "перша чиста". Наколи б він подибав таких, у котрих дороге імя Ісуса на устах, опоганених тютюном, тих котрих віддих і ціле тіло пересмерділо запахом, і котрі сплюгавили воздух небесний і змушують тих, що коло них, вдихати ту смердячу трутину. Наколи б апостол побачив ту погану роботу, чи не назвав би її, земною, тілесною і бісовською?" Невільники тютюну що мають претенсію на освяченнє, говорять про свою

26)2 Kop. 7: 1.



<sup>27)1</sup> Петра 2: 11.

надію в небі; але Слово Боже виразно говорить: "І не ввійде до него ніщо погане". (Одкр. 21: 27).

"Хиба не знасте, що тіло ваше храм Духа Святого, що живе в вас, котрого масте від Бога, і ви не свої? Ви бо куплені ціною: тим прославляйте Бога в тілі вашому і в дусі вашому; вони Божі". ") Той, що його тіло є храмом Духа Святого, не буде невільником шкідливої навички. Його сили належать до Христа, котрий купив його ціною крові Своєї. Він є власністю Господа. Чи може він марнувати повірене йому добро? Христіяни рік-річно видають величезні суми грошей на всякі непотрібні витребеньки, підчас коли душі гинуть за недостатку слова життя. Бога обкрадають з десятин і приношень, а вони марнують грощі на роспусту замість дати їх на убогих або на поширение Євангелія. Наколи б всі, що назива ють себе христіянами, були направду освячені, їх майно, котре вони обертають на непотрібні і шкідливі річи, вложили би до скарбниці Господньої і тоді були би правдивими христіянами і були би прикладом вдержливости, самовідречення і самопожертвовання. Тоді вони були б світлом світа.

Світ піддається роскошам. "Хотіннє тіла і хотіннє очей, гордощі світові" управляють массами народу. "Вийдіть із між них, і відлучіться, глаголе Господь, і до нечистого не приторкайтесь". В світлі Слова Божого ми єсьмо оправдані, єсли кажемо, що освяченнє не може бути правдиве, єсли ми не покинемо гріховну роботу і роскоші світові.

Тим, котрі схочуть прийняти услівя: "Вийдіть із між них, і відлучіться. . . і до нечистого не доторкайтесь", Господь Бог обіцяє: "І я прийму вас, і буду вам за отця і ви будете мені за синів і дочок, глаголе Господь Вседержитель". <sup>30</sup>) Привілейом і обовязком кождого христіянина є мати багато опита в тілах Госпда. "Я світло світу", сказав Ісус, "хто йде слівітах поспода праведних — се та зоря, що зорить р по в ранці, і світить яснійше та яснійше аж до повного

<sup>\*)1</sup> Kop. 6: 19. 20.

<sup>1)2</sup> Kop. 6: 17, 18.

дня". ") Кождий крок віри і послуху приносить душу ближче до Світла світу, в котрому "не ма зовсім темряви". Ясні лучі Сонця Праведности світять на слуг Божих, а вони мають світити Його світло. Як зірки кажуть нам, що там у небі в велике світло, котрого славою вони стались ясними, так і Христіяни повинні показати, що Бог сидить на престолі вселенної, котрого характер треба прославляти і наслідувати. Милости Його Луха, непорочність і святість Його характеру буде представлятися в Його свідках. Ап. Павло у свойому листі по Колосян говорить про ведикі благодати, дані дітям Божим. Він каже: "Того то і ми, від того дня, як почули, не перестаемо за вас молитись і просити, щоби сповнились ровуміннем волі Його у всякій премудрості і розумі духовному, щоб ходити вам достойно перед Господом у всякому догоджуванню, і у всякому доброму ділі приносячи овощ і ростучи в ровумінню Бога, кріпшаючи усякою силою по потузі слова Його на всяке видержувание і довготерпіние з радощами". (Кол. 1: 9-11).

Знов він пише до братів в Єфесі, щоб знали, які є великі христіянські привілєї. Він говорить до них в найбільше зрозумілій мові про чудесну силу і знаннє, яку можуть мати яко сини і дочки Всевишнього. Каже апостол: "Щоб дав вам по багацтву слави своєї утвердитись силою через Духа Його у нутреному чоловіку, щоб ви закоренившись і оснувавшись у любови, могли зрозуміти з усіма святими, що таке ширина й довжина, й глубина, й висота, і зрозуміти любов Христову, що перевисшує розум". Але молитва апостола досягає до вершка привілєї, коли молиться: "Щоб сповнились усякою повнею Божою". \*\*)

Тут в обявлені вишини, осягнення, до яких ми можем дійти через віру в обітування нашого Отця Небесного, коли ми сповнимо Його бажання. Через заслуги Христові ми маємо доступ до престола Безконечної Сили. "Він, що Свого Сина не пощадив, а за всіх нас видав Його, хиба ж з ним і всього

81)Прип. 4: 18.

22) 6dec. 3: 16-19.



нам не подарує?" <sup>23</sup>) Отець дв Свого Духа без границь Свойому Синові. Ми також можемо бути участниками сього. Ісус каже: "Коли ж ви, лихими бувши, знаєте добрі дари давати дітям вашим, як же більш Отець ваш із неба не дасть Духа Святого тим, що просять у Него?" <sup>24</sup>) "Коли чого попросите мене в імя моє, я зроблю". "Просіть, то й приймете, щоб радість ваша була повна". <sup>25</sup>)

Коли характеристика христіянського життя є покора, то еще з того не виходить, щоби воно мало бути сумне і не мало вартости. Кождий повинен жити так, як Бог приказує і благословляє. Бог не хоче сего, щоб ми жили у темноті і під осудом. Се єще не називаєсь покора, наколи кто ходить з похиленою головою, а його серце наповнене думками лиш про себе. Ми можем йти до Ісуса і бути очищеними, і стояти перед законом без стиду і грижи совісти. "Тим же то тепер не ма ніякого осуду тим, що в Христі Ісусі не по тілу ходять, а то духу". (Рим. 8: 1).

Через Ісуса упавші сини Адама стались "синами Божими". "Бо і хто освячує і хто освячується, від одного всі; а сієї то причини не соромиться братами звати їх". <sup>30</sup>) Христіянське життє повинно бути з вірою, побідою і веселістю в Бозі. Все бо роджене від Бога світ побіджає; і ся побіда, побідивша світ, віра наша". <sup>31</sup>) Правду говорив Божий слуга Неємії: "Радощі перед Господом се піддержка ваша". <sup>32</sup>) Ап. Павло каже: "Радуйтесь завсігди в Господі, і знов кажу: радуйтеся". "Всякого часу радуйтесь Без перестану молітесь. За все дякуйте: така бо воля Божа в Христі Ісусі про вас". <sup>32</sup>)

Такі є овощі біблійного навернення і освячення; Христіянський світ мало зважає на великі принципи праведности які є у Божому законі, тому про ті овощі так рідко свідкується. Не видко тепер тої великої христіянської роботи, у котрій проявлявся Дух Божий як се можна було бачити в релігійних пробудженнях минулих літ.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>) Рим. 8: 32. <sup>34</sup>) Лука 11:.13. <sup>38</sup>) Йоан. 14: 14; 16: 24. <sup>38</sup>) Жид. 2: 11. <sup>37</sup>) 1 Йоан. 5: 4. <sup>38</sup>) Неем. 8: 10. <sup>38</sup>) Филип. 4: 4; 1 Сол. 5: 16-18.

Видко, що ми зміняємся. І як та свята наука, я котрій Господь Бог відкрив людям звершеннє і святість Його характеру, є занедбана, і уми людські занимаються нині світськими науками і теоріями, тому і не ма дивоти, що в церквах упадає жива побожність. Сказав Господь: "Мене, криницю води живої, покинули, а повирубували собі діраві колодязі, що не держать води" (Ерем. 2: 13).

"Блаженний чоловік, що не ходить на раду безбожних... Но в законі Господа любується і розмишляє о законі його день і ніч! І буде він як дерево посаджене над водистими потоками, що приносить овочі свої у пору свою, і котрого лист не вяне; і що він творить, все удається йому". 40) Аж коли закн Божий буде привернений так як має бути, тоді наступить пробудженнє первістної віри і побожности між Його народом. "Так говорить Господь: З'упинітесь на дорогах ваших, і роздивітесь, та розпитайте про дороги, що ними ходжено в давнезні давна, де дорога до щастя, та й ступайте нею, а знайдете впокій душам вашим". (Ерем. 6: 16).

40) IIcaz. 1: 1-3.



# Г 0 Л 0 В А — XXVIII. СУДОВЕ СЛІДСТВО.

Пророк Даниїл пише: "А після всього бачив я, що поставлено престоли, й засів Стародавний; убраннє на ньому було біле, неначе сніг, а волоссє на голові в нього — як чиста вовна; престол його — як полумє одняне, колеса ж престолу, як палаючий огонь. Огняна ріка виходила і проходила попри нього; тисячі тисяч служили йому й силенна безліч стояла перед ним; судді засіли, й розгорнулись книги". 1)

У той спосіб показано пророкові великий і торжественний день, коли життє і характер людей повинні бути досліджувані Судією усього світа, кождому воздасться "після його діл". Стародавний — Бог Отець Псалмист говорить: "Перше, чим гори повстали, і ти сотворив землю і весь світ, од віку до віку ти єси, Боже". (Пс. 90: 2). Він — Творець всього істнуючого і жерело всіх законів, буде предсідателем на суді. І яко свідки і прислужники на тому великому суді будуть присутні святі ангели, числом "тисячі тисяч і силенна безліч".

"Аже се з небесними хмарами йшов ніби Син чоловічий, дійшов до Стародавного й приведено його до нього. І дано йому власть, славу і царство, щоб усі народи, племена і язики Йому служили; власть Його, власть віковічна, що ніколи не минеться, і царство Його не повалиться". <sup>2</sup>) Описаний тут прихід Христовий не в Його другий прихід на землю. Він

¹)Дан. 7: 9, 10.

<sup>2</sup>)Дан. 7: 13, 14.

[497]

являється перед "Стародавним" на небі, щоби дістати власть, славу і царство, котрі даються Йому по скінченню Його роботи, як посередника. Той прихід, а не Його друге явленнє після пророцтва повинен наступити в 1844 році, при кінці 2300 днів. В супроводі святих ангелів наш великий Первосвящення входить до святая-святих і являється перед Богом, щоби звершити послідну роботу в Свойому посередничому ділі за людей, — перевести судове слідство і приготовити примиреннє для всіх, котрі покажуться достойними, щоб дістати благословеннє.

В прообразному служению у великий день очищения могли брати участь тільки ті, котрих гріх, після того як вони були сповідані перед Богом, через кровну жертву за гріх, були перенесені у святиню. Так і при кінцевім судовім слідстві, в великий день примирення, будуть розберані тільки діла дійсного народу Божого. Суд над безбожними — друга окремішна подія, котра повинна статися в далеко пізнійшому часі. "Бо пора начатись судови від дому Божого; коли ж найперш од нас, то який конець тих, що не коряться благовістю Божому?" \*)

На судовім слідстві діла будуть рішатися при помочи небесних книг, в котрих записані імена і поступки людей. Пр. Данил говорить: "Судді засіли і отворились книги". Автор Одкриття, описуючи те саме явленнє, додає: "Ще иншу книгу розгорнуто, то єсть життя; і суджено мертвих з того, що написано в книгах, по ділам їх". 4)

Книга життя містить в собі імена тих, котрі коли-будь служили Богу. Ісус приказує Своїм ученикам: "Втішайтеся ж більш, що імена ваші написані на небесах". (Лука 10: 20). Ап. Павло говорить про своїх вірних співробітинків, "котрих імена в книзі життя". ") І пр. Даниїл, дивлячись на "час лютий, якого не бувало від того часу", заявляє, що з поміж народу Божого спасуться всі, що будуть знайдені записа-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)1 Петра 4: 17. 4)Одкр. 20: 12. <sup>3</sup>)Филип. 4: 3.

ними в книзі". І Одкриттє говорить нам, що тільки можуть увійти в город Божий, імена котрих "написані в книзі життя Агнцевій". (Одкр. 21: 27).

"Памяткова книга" списується перед Господом, де записані добрі діла всіх, "що бояться Господа і почитають імя Його" ) їх слова віри, їх діла любови, всі записані на небі. Неємія відноситься до того, кажучи: "Згадай про мене за се, Боже мій, і не затри щирих діл моїх, що я вчинив задля дому Бога мого й служби при Йому!" ')

В памятковій книзі увіковічняється всяке добре діло. Там докладно зазначене всяке супротивленнє спокусі, кожде побіджене зло, кожде ласкаве слово милосердя. Там записані всі діла пожертвовання, всякий біль і смуток, що ми витерпіли задля Христа. Псальмист говорить: "Блуканне мов залічене в тебе. Збери сльози мої в посудину твою; чи не записані вони в тебе?" (Пс. 56: 8).

Там провадиться рахунок гріхів людських. "Бог бо суднти ме все, що дісться; навіть усе втаєне, — чи добре воно. чи лихе". \*) Спаситель говорить: "Що за всяке пусте слово, яке говорити муть люде, дадуть одвіт суднього дня. словам твоїм оправдишся, й по словам твоїм осудишся". \*) Всякі тайні наміри і побудки записуються у тій непомильній книзі, бо Бог "висвітить сховане в темряві і виявить думки сердень". <sup>10</sup>) От, що написано - призначено мною: ... Ваші переступи, говорить Господь, а заразом і беззаконняя отців ваших". 11) Ліло кождого переглядає Бог і записується всьо в означених комнатах для вірних і невірних-Напроти кождого імени в небесних книгах з найбільшою точністю буле зазначено всяке лихе слово, всякий самолюбний поступов, кождий несповнений обовязов, всякий тайний гріх разом ві штучною облудою. Занедбані небесні остереження і докори, утрачені моменти, случаї, котрими не покористувались, вплив на добро або ало в його далеко поширеннин

наслідками, — всьо записується ангелом, котрий провадить рахунок.

Закон Божий — се устава. після котрої судити муться характери і життє кождого. Мудрий Екклезіаст говорить: "Бійся Бога й певни заповіді його; в сьому міститься все про чоловіка. Бог бо судити ме все, що дісться; навіть усе втаєне, — чи добре воно, чи лихе". ") Ап. Яков напоминає своїх братів словами: "Так говоріте і так творіте, яко такі. що законом свободним судити метесь". (Якова 2: 12).

Ті, що на суді найдуться достойними, то возьмуть участь в воскресенню праведних. Ісус сказав: "Котрі ж удостоються дождати віку того й воскресення мертвих... рівні бо ангелам і снни вони Божі, воскресення синами бувши". І єще кромі того Він обясняє: "І повиходять, котрі добро робили в воскресенне життя". 14) Праведні мертві воскреснуть тільки після суду, на котрому мають бути узнані достойними "воскресення життя". І так вони не будуть присутними на суді, будуть переглядані рахунки із їх життя і будуть рішатись їх діла.

Ісус явиться як посередник, щоби заступатися за них перед Богом. "А коли хто згрішить, заступника маємо перед Отцем, Ісуса Христа, праведника". ") "Не в рукотворену бо святиню ввійшов Христос, зроблену взором правдивої, а в саме небо, щоб нині являтись лицю Божому за нас. Тим же і спасти може до кінця приходячих через Нього до Бога, будучи вічно жив, щоб посередникувати за них". ")

Коли судові книги отворяться перед Богом, буде найперше перегляд описання життя кождого віруючого в Ісуса. Наш заступник начне з тих, котрі з початку жили на землі, опісля пійде далі від покоління до покоління і закінчить живучими. Покличеся кождого по імени і перегляне ся докладно його діло. Одні будуть приняті, а другі відкинені. Єсли будуть найдені в книгах чиї-будь гріхи, в котрих грішник не

<sup>12)</sup> Errs. 12: 13, 14. 13) Nyra 20: 35, 36. 14) Noah. 5: 29. 15) Noah. 2: 1. 15) Nyra 20: 35, 36. 14) Noah. 5: 29. 15) Noah. 2: 1.

покаявся і котрі йому не простились, то його імя буде вичеркнено із книги життя і спис його добрих діл зникне із памяткової книги Божої. Господь обявляє Мойсеєві: "Хто провинив мені, вичеркну з книги моєї". ") І нр. Езекіїл говорить: "Коли ж би праведник одступив од своєї праведності і жив неправедно... чи ж йому жити? Ні, не спогадаються йому всі його праведні вчинки". (Езек. 18: 24).

Проти імени тих, котрі дійсно покаялись в гріхах своїх. уповаючи на кров Христову, як на приміряючу жертву, в книгах небесних записується прощеннє. Беручи участь в праведності Христовій і погодивши свій характер з бажаннями закону Божого, вони стались достойними вічного життя, і гріхи їх зістали вимазані. Господь говорить через пророка Ісаю: "Я сам затираю проступки твої задля себе самого, та не памятаю гріхів твоїх".") Ісус говорить: "Хто побідить, хто з'одягнеться в білу одіж, і не витру імя його з книги життя, і визнаю імя його перед Отцем Моїм, і перед ангелами Його". "Отже всякий, хто мене визнавати ме перед людьми, того і я визнавати му перед Отцем Моїм, що на небі. А хто відречеться мене перед людьми, того і я відречусь перед Отцем Моїм, що на небі". ")

Хоч би як старанно провадились справи в земних судових трибуналах, то се є нічим в порівнанню з небесними судами, де записані в книзі життя діла кождого розбіраються перед Судією усього світа. Божеський посередник вступається за тих, котрі, віруючи в Його кров, побідили, щоби вони дістали прощеннє за свої проступки, і знов були впроваджені до раю і увінчані, як насліднки "давньої власти". (Мих. 4: 8). Стараючись перехитрити і обманути людей, сатана задумав знівечити Божеський плян творення при создамню чоловіка, але Христос просить тепер, щоб той плян був виповнений так, як будьто би ніколи чоловік не упав. Він тільки бажає повного прощення і оправдання для Свого народу, а 17)2 ки. Мойс. \$2: \$3. 19) Ісая 43: 25. 19) Одкр. 3: 5; Мат. 10: \$2, \$3.

також і участія в Його славі і права засідати на Його престоді.

У той час як Христос вступався за Своїми людьми, котрі удостоїлись Його ласки, сатана обвинувачує їх перед Богом, як переступників. Великий обманщик старається намовити їх, щоб покинули віру і упованнє на Бога, відділилися від Його любови і нарушили Його закон. Тепер він вказує на те, як вони провадились в життю, на хиби їх характеру, що вони не похожі на Христа, чим вони опоганили свого Спасителя, і на всі гріхи, до котрих він спокушував їх, і на тій підставі він заявляє своє право до них, як на своїх підданих.

Ісус не усправедливляє їх гріхів, але вказує на їх віру і право на прощеннє і, простираючи Свої проколені руки перед Отцем і святими ангелами, заявляє: "Я знаю їх по імени, я написав їх на долонях Моїх). "Жертва Вогу дух сокрушенни; серця сокрушеного і смиренного ти не відкидаєщ, Воже". ") А клеветникові Свого народу Христос відповідає: "Нехай загрозить тебе, сатано, Господь, нехай загрозить Господь, вибравший собі Єрусалим! Хиба він не головня, вихоплена з огню?" ") Христос зодягне Своїх вірних в Свою власну праведність, щоби представити їх Свойому Отцю "славною церквою, що не має скази або пороку, або чого такого". ") Їх імена записані в книзі життя і про них говориться: "Вони ходити муть зо мною у білих одежах, бо достойні". (Одкр. 3: 4).

Так здійсниться цілковито обітуваннє Нового Завіту: "Бо я прощу провини їх і не згадувати му вже гріхів їх". ") "У дні й у ті часи, говорить Господь, шукати муть неправедності Ізраїлевої, та не буде її, і гріхів Юдиних, та й не знайдеться їх". <sup>24</sup>) "В той день явиться пагонець Господній в красоті і честі, і овощ вемлі — в величності й славі, на радість тим, що в Ізраїлі цілі востались. Тоді, хто зостався в Сионі та уцілів в Ерусалимі, зватись буде святим, — всі записані в чнизі живущих в Ерусалимі". (Ісая 4: 2, 3).

Судове слідство і викорененнє гріхів буде закінчене до другого приходу Господа. Так як мертві будуть судитись після того, як записано є в книгах, то неможливо, щоби гріхи людей були зглажені до скінчення того суду, на котрому повинні рішатися їх діла. Але ап. Петро виразно говорить, що гріхи віруючих повинні будуть згладжені, "як прийде час покріплення від лиця Господнього, і пішле наперед проповіданого вам Ісуса Христа". (Діян. 3: 19, 20). Коли скінчиться судове слідство, прийде Христос і принесе з Собою нагороду, щоб віддати кождому, яко ж буде діло його.

В прообразному служению первосвященик, після того як він примирив Ізраїля, виходив до народу і благословив його. Так і Христос явиться, скінчивши Своє посередниче діло, "без гріха на спасенне" (Жид. 9: 28), щоби дати вічне житте ждучим Його народам. Подібно тому як священик, усунувши гріхи із святині, клав їх на голову козла відпущення, так і Христос всі ті гріхи зложить на сатану, виновника беззаконня і скусителя до гріху. Козла відпущення, на котрого передавались гріхи Ізраїля, виганяли "в степ". же способом і сатана, несучи на собі всі гріхи, до котрих він намовив народ Божий, тисячу літ буде звязаний на тій землі, спустошеній і незамешканій, і наконець дістане повну заслужену кару за гріх в тому огню, котрий пожере І так великий плян відкуплення сповнитьвсіх безбожних. ся в остаточному викоренению гріха і освободжению всіх, котрі добровільно відреклись зла.

В назначеному часі для суду — по упливі 2300 днів, в 1844 році — началась робота слідства і викоренення гріхів. Всі, котрі називали себе послідувателями Христа, мусять піддатися точному слідству. Живучі і мертві, так ті, як і другі, будуть судитись "з того, що написано в книгах, по ділам їх".

Гріхи, в котрих ми не покаялись і котрих ми не позбу-

лись, не прощаються і не вимавуються із книг, але будуть свідкувати проти грішника в день Господній. **Чи** він поповняв свої зді діла в ясний день або у темну ніч, — все буде . відкрито перед очима Того, з Котрим маємо діло. Ангели Божі бачать всі гріхи і сейчас записують їх у книги. Гріх свій можна ваперечити, ватаїти і перел отцем і перел матерю, женою і дітьми або перед своїми приятелями. Нікто, кромі виновника, може бути, не має найменьшого підозріння про поповнене зло, але перед небесними істотами закрити його не можна. Темрява найтемнійшої ночі і найтайнійші обманчиві штуки не укриють перед Вічним ні одної мислі. Бог лобре знає про кождий несправедливий поступок і про кождий неправильний рахунок. Його не може обманути і удана побожність. Він правильно оцінює характер кождого. Хитруни або люде зіпсутого серця можуть обманути людей, але Бог проникає у всякий обман і пізнає внутренне житте.

Яка торжественна ся думка! День за днем уходить в вічність і наповняє небесні книги рахунками. Раз висказані слова, раз поповнене діло — ніколи не вернеться. Ангели знають так про добрі, як і злі поступки. Найбільше могучий завоюватель на землі не є в стані відкликати рахунку навіть в одного дня. Наші поступки, наші слова, навіть наші найбільше скриті думки, — всі будуть розважатись при рішенню наших діл, добрих або злих. Хоч би ми і забули про них, вони будуть свідкувати для нашого оправдання або осудження.

Подібно як на фотографічній облящці відбиваються риси тварі, так само і в небесних книгах одрисовуються характери. Але як мало дбають про ті записки, на котрі дивляться небесні істоти. Єсли би люде могли підняти завісу, що відділяє видимий світ від невидимого, а дивитися за ангелами, як вони записують всяке слово і всякий поступок, котрі будуть свідкувати про них на суді, то скільки слів кождого дня оставалось би невисказаними, скільки поступків не сповненими!

На суді буде принято до відомості, наскільки ми послужидись кождим талантом. Як ми уживали капиталу, що нам Вог парував? Чи дістане Господь Бог при Свойому явленню. Своє з ириростом? Чи ужили ми дані нам сили тілесні, душевні і умові для прославлення Божого і благословення світа? Як ми ужили свій час, свій голос, своє перо, свої гроші, свій вплив? Що ми зділали в імени Христа для бідних, засмучених, вдов або сирот? Бог зділав нас хранителями Свого святого Слова; що ми зділали зі світлом і правдою, котрі нам даровані були, щоби приготовити людей до спасення? Тільки устами визнавати Христа — се не ма ніякого значіння; лиш діла, звершені в любові, вважаються правдивими. Тільки одна любов придає ціну якій-нибудь роботі в очах Божих. Що би там не було зділано із любови, яке би воно собі там незначне було в очах людських, воно признасться Богом і нагороджується Ним.

Скрите самолюбство покажеться в книгах небесних. Там провадиться рахунок про несповнені обовязки у відношенню до наших ближніх або про занедбаннє бажань нашого Спасителя. Там вони побачать як часто сатані був посвячений час, умові здібності і сили, що належали до Христа. Сумні ті записки, з котрими ангели відправляються на небо. Одарені розумом істоти, мнимі послідувателі Христа, цілком заняті є погонею за земними добрами або роскошами. Гроші, час і сили посвячають роскошам і вигодам, а лиш дуже мало часу уживають на молитву, досліджуванню св. Писання, упокорюванню душі і сповіданню гріхів.

Сатана видумає незмірне множество способів, щоб заняти наші думки, так, щоби ми не занимались іменно тим ділом, з которим ми повинні познакомитися більше всього. Отець брехні ненавидить великих правд, котрі вказують нам на примиряючу жертву і Всемогучого Посередника. Йому звісно, що для него найважнійшим є те, щоб відвернути мислі від Ісуса і Його правди.

Ті, що хочуть бути участниками в добродійствах заступництва Христового, не повинні відтягатися від того, щоб завершити свое освячение в Божому страсі. Замість того, щоби посвячати дорогий час забавам, роскошам або користолюбію, вони повинні з модитвою на устах взятися до студіювання Слова правди. Народ Божий повинен мати ясне понятте про святиню і судове слідство. Кождий сам для себе повинен знати про положение і роботу нашого великого Первосвященика, инакше не можна вправлятися в вірі, котра має таке важне значінне для нинішного часу, і заняти таке положенне, яке Бог хоче, щоб ми ванимали. У кождого в одна душа, щоб її спасти або погубити. Перед Божим судовим трибуналом рішається справа кождого. Кождий мусить стати лицем в лице в великим Судією. Отже се дуже важне, щоб всякий представляв собі ту торжественну сцену, коли відбудеться суд, де будуть відкриті книги, і кождий разом з Даниїлом дістане жереб свій при кінці днів.

Всі, котрі дістали світло відносно тих предметів, повинні свідкувати про ті великі правди, котрі Бог поручив їм. Святиня на небі є осередком Христової роботи для людей. Вона представляє нам план відкуплення і приводить нас до самого кінця часу, обявляючи торжествений вихід борби між праведністю і гріхом. Дуже важним є те, щоби докладно розізнати ті предмети, щоб ми могли опісля кождому, хто нас запитає, показати на основаннє нашого уповання.

Заступництво Христове за людей в небесній святині є також важною частю в пляні спасення, як і Його хрестова смерть. Своєю смертію Він начав се діло, для довершення котрого Він після Свойого воскресення вознісся на небо. Віруючи, ми повинні увійти у саму середину за завісу, "куди предтеча за нас увійшов". (Жид. 6: 20).

Там відбувається світло, сіяюче з хреста Голготського. Там можем дістати більше ясне поняттє про тайну відкуплен-

За спасение чоловіка заплачена безконечна піна небесна: принесена жертва рівнається общирним жаданням нарушеного закону Божого. <sup>т</sup>сус відкрив дорогу до престола Божого, і через Його заступ, ацтво всі, приходячі до Него з вірою і щирим желаннем, мають доступ до Бога. "Хто прикриває гріхи свої, не зазнає щастя а хто признається й їх покине, той даски доступить". \*) Наколи б ті, що затаїли свої гріхи і старалися оправдати їх, увиділи, як сатана тішиться з того, і яку ганьбу вони приготоваяють своїм життем Христу і Його ангелам, вони поспішили би покаятись в своїх гріхах і покинути їх. Користаючись слабостями характеру, сатана стараеться заволодіти всім нашим еством, знаючи що, коли ті пороки будуть піддержуватися, то побіда буде на його стороні. Тому він безнастанно старається обманути послідувателів Христових своїм ложним представленням, що вони не можуть побідити. Але Ісус задля них вказує на Свої проколені руки і Своє зранене тіло і говорить всякому, що хоче йти за Ним: "Доволі з тебе благодати Моєї". ₹) "Візьміть ярмо моє на себе, й навчіться від мене: бо я тихий і смиренний серцем; то й знайдете відпочинок душам вашим. Во ярмо мов любе й тягар мій легкий". ") Тому нехай ніхто не думає, що його гріхи є несцілимі. Господь дарує віру й милость, щоби побідить їх.

Ми тепер живемо в тому великому дневі примирення. В прообразному служенню у той час як первосвященик звершав примиренне, всі повинні були упокоряти свої душі перед 
Господом, визнаючи свої гріхи, щоби не бути прогнаними із 
народу. У той самий спосіб усі, не хотячи, щоб їх імена були вимазані із життєвої книги, у ті немногі оставшіся послідні дні проби, повинні щиро покаятися в своїх гріхах і упокоряти свої душі перед Господом. Також мусить бути глубоке 
досліджуваннє серця. Легкомисний дух, який мають многі 
послідувателі Христові, повинен бути побіджений. Тяжка

\*) Прип. 28: 13. \*)2 Kop. 12: 9. 27) Mar. 11: 29, 30.

борба ожидає всіх, котрі хочуть перемогти злі наклонности, що стремлять до власти. Діло приготовлення — личне діломи не спасаємось цілими громадами. Побожність і чистота одного не може служити поповненнєм тих недостаючих прикмет в другому. Хоч всі народи стануть на суді перед Богом, однак Він розгляне діло кождого з такою точністю як би кромі него не було ніякої другої істоти на землі. Кождий повинен бути випробуваний і має бути без пятна і без порока або щось подібного.

Звязані з послідною роботою примирення події в висшій степені є торжественні. Се є дуже важне діло. Суд тепер відбувається в небесній святині. Уже багато літ, як началось те діло. Скоро — ніхто не знає як скоро — перейдуть до слідства діла живих. В торжественній присутности Божої має бути досліджуване наше житгя. І у той час, як єще ніколи, для кождої душі конечним є прийняти до серця слова Спасителя: "Гледіть, пильнуйте і моліться, не знаєте бо, коли пора". ") "Коли ж не чувати мете, прийду на тебе, як злодій, і не знати меш, якого часу прийду на тебе". (Одкр. 3: 3).

Коли закінчиться судове слідство, судьба всіх буде рішена — життя або смерті. Час слідства скінчиться невдовзі до другого приходу Спасителя на хмарах небесних. Христос, дивлячись вперед на той час, говорить в Одкриттю: "Хто з'обіжає, нехай же з'обіжає, і хто поганий, нехай же опоганюється; і хто праведний, нехай же оправдується, і хто святий, нехай же освячується. І ось, я прийду хутко, і заплата моя зо мною, щоб віддати кожному, яко ж буде діло його". ")

Праведні і безбожні все єще, як мертві, будуть жити на землі — люде будуть сіяти і будувати, їсти і пити, зовсім не підозріваючи, що кінцевий приговор уже проголошений в небесній святині, котрий не може бути змінений. Перед пото-

") Mapua 13: 83.

»)Одир. 22: 11, 12.

пою, після того як Ной увійшов до ковчега, Бог зачинив за ним двері, виключивши безбожників, однак сім днів люде єще продовжали своє безпечне і роскішне життя і висмівали остереження грозячого суду, не відчуваючи сього, що судьбліх була вже рішена. "Так", говорить Спаситель, "буде і прихід Сина чоловічого". ") Тихо і незамітно, як злодій о півночі, настане рішучий час, коли означиться судьба кожного чоловіка, і люде в своїх провинах назавсігди будуть позбавлені милости, котра була їм жертвована.

"Оце ж пильнуйте... щоб, прийшовши несподіванно, не знайшов вас сплячих". ") Небезпечне положення тих, котрі утомившись від ожидання, знов навертаються до притягаючо го світа. У той час, як діловий чоловік буде вганятись за багацтвами і любитель гулящого життя буде віддаватись своїм похотям, а рабиня моди буде вбератись у свої дорогі шати, в той час Судія усього світа проголосить приговор: "Тебе зважено на вазі і найдено дуже легким". (Дан. 5: 27).

30) Mar. 24: 39.

<sup>31</sup>) Mapka 13: 35, 36.



### $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 $\Lambda$ A — XXIX.

#### ПОЧАТОК ЗЛА.

Лля многих душ початок зла і причина його істновання бувають жередом великого непорозуміння. Вони бачать зло в його страшними наслідками горя і спустошення й запитують себе, чи можливо се, щоби те все було під владою Істоти, Котра є безконечна у Своїй мудрості, силі і любові? Тут є тайна, котрої вони не можуть поняти. І в свойому незнанню і сумніві вони сліпі, що до великої правди, яка находиться в Божому Слові, що має важне значінне для спасення. Другі знов, котрі хочуть дослідити початок гріха, стараються вникнути в те, чого Бог ніколи не обявив. А коли вже не годні розвязати того трудного питання, то зачинають сумніватися в Божому Слові і відкидати його. Инші знов не можуть розвязати того тяжкого питання по тій причині, що його затемнюють перекази і фальшиве толкованне Біблії про характер Бжий, Його правлінне і поступованне з гріхом.

Початок гріха не можна обяснити в той спосіб, щоб дати причину його істновання, Св. Писаннє виразно учить, що Бога ніяк не можна винувати за за се, що гріх увійшов у світ. Він вторгнувся сам незаконним способом, без найменшої причини. Гріх є тайний і непонятний. Усправедливяти його значило б тільки, що боронити його. Наколи б можна було оправдати його, або найти причину для його істновання, [510]

то він перестав би бути гріхом. Одиноке обяснення гріха в дане в Божому Слові; він — "беззаконне"; 1) він — розвій принципу, що находиться в ворогуванню з великим законом любови, на котрому основуєсь Божеське правління.

Коли ще гріха не було, то панував спокій і радість була по цілому світу. Всьо находилось в як найбільшій згоді з волею Творця. Любов до Бога перевишала всьо і любов до ближнього була безсторонна. Христос, — Слово, Єдинородний Син Божий, був оден з вічним Отцем, оден в природі, характері і намірах Божих. Через Христа Отець дійствував при сотворенню всіх небесних істот. "Бо Ним сотворене все, що на небесах і що на землі, видиме й невидиме, чи престоли, чи панства чи князівства, чи власті"... (Кол. 1: 16).

Так як закон любви служив правилом правління Божого, то щасте всіх сотворених істот залежало від їх цілковитої эгоди з його великими принципами праведности. Бог жадає від всього Свойого творення служення любови — і почитання, котре походить із благорозумного оцінення Його характе-Він всім дарував свободу волі, щоби вони добровільно служили Йому. Однак знайшовся хтось, котрий зачав псувати ту свбоду. Гріх мав свій початок в тому, котрий по Христі, був найбільше почитаний Богом і мав найбільшу власть і славу між небесними жителями. До свого упадку люцифер був первим із херувимів, святий і непорочний. "Так говорить Господь Бог: Був еси печатю звершенності, повнотою мудрості, вінцем краси... Тебе помазав я, щоб, наче херувим, розпростерав охоронні крила; тебе поставив я наче на святій горі Божій, і ти ходив серед огнистого каміння. Без хиби були поступки твої з того часу, як тебе сотворено, аж докіль не знайшлось у тобі беззаконності". 3)

Люцпфер, любимий і почитаний всіми силами ангелів, повинен був пробувати в милості Божій, уживаючи своїх шляхотних сил для добра других і прославлення свойого Творця.

1)1 HOAH. 3: 4.

3) Ezek. 28: 12-15.

Але як пророк говорить нам: "Високо неслось твое серце задля пишности твоеї, через гординю стратив еси мудрість твою". В люцифері постепенно стала зароджатись думка про вивисшенне. Бог докоряв його: "Позаяк ти твій розум кладеш ув одну міру з розумом Божим". "Ти ж говорив в серці свойму: Взійду аж на небо, над Божими зорями престол мій поставлю, й засяду на горі між богами. Взійду на висоти хмарні, рівнею тому зроблюсь, що Всевишнім зветься". В Замість того, щоби вивисшити Бога вище всього в вірності і любові Його творення, стремленнем люцифера було з'єднати собі їх служенне і почитанне. І завидуючи почестям, які вічний Отець оказував Свойому Синові, той князь ангелів старався присвоїти собі власть, до котрої мав виключне право тільки Христос.

Всьо небо радувалось, прославляючи Творця свого. І доки так прославляно Бога, всьо дихало споковм і радістю. Лиш одна незгода нарушила тепер той небесний спокій. Внвисшеннє свого власного "Я" і служеннє йому, що противилось плянові Творця, викликало предчуттє зла в душах, для котрих прославленнє Боже було найбільшим щастем. Небесні сили зібрались, щоби приятелським способом переконати люцифера, що він на злій дорозі. Син Божий вказав йому на величіє, милость і праведність Творця і святий, непохитний характер Його закона. Бог Сам запровадив порядок небесний, і люцифер, відхиляючись від того, обезславив свого Творця і сам погубив себе. Але в безконечній любові і милосердію дане остереженнє збудило тільки супротивленнє. Люцифер дав волю чувствам зависти у відношенню до Христа ставався що раз то більше смілійшнм.

Гордість і слава збудили в ньому желаннє, щоби добитися верховної власти. Високі почесті, які віддавано люциферові, він не цінив, як дар Божий, і вони не викликували в ньому ніякої вдячності для свого Творця. Він величався

<sup>3)</sup> Eser. 28: 17.

<sup>4)</sup> Ezer. 28: 6; Icas 14: 13, 14.

своєю красотою і своїм положеннем і захотів стати на рівні з Богом. Небесні сили любили і поважали його. Ангели з радістю сповняли його прикази, і він понад всіх зодягнений був в славу і мидрість. Однак Син Божий був всіми признаний Князем Небесним нарівні з Отцем у силі і власті. Христос брав участь у всіх нарадах з Богом, підчас коли люцифер в подібний спосіб не був посвячений в Божеськіх наміреннях. "Чому", питався себе, "Христос може мати верховну власть? Чому Його таким способом мають почитати више люцифера?"

Оставивши свое положение в присутності Бога, люцифер пійшов сіяти духа невдоволення між ангелами. Потайки і скрито звертаючи свое діло і за якийсь час скриваючи свою правдиву ціль під видом пошани для Бога, він постарався збудити невдоволення відносно законів, котрими руководились небесні істоти. Він твердив, що вони накладають непотрібні ограничення. Він дав їм до зрозуміння, що вони, як ангели, по природі святі, повинні слухати приписів свойої власної свобідної волі, і старався викликати співчуття для себе, говорячи, що будьто би Бог поводився з ним несправедливо, надаючи Христу більше право і почесті, як йому. Він твердив, що стремиться до більшої власті і честі, не задля власного величія, але щоби жителі неба мали більше свободи, і щоб тою дорогою могли діпняти вищого стану буття.

Бог в Свойому великому милосердю довго терпів люциферові. Він відразу не був скинений із свого високого місця, після того як він показав свого духа непокирности, навіть і не після того, як він представив святим ангелам свої фальшиві претенсії. Довго він єще оставався в небі, бо Господь у Своїй безконечній любові і мудрості хотів дарувати йому провини його, щоб тільки покаявся. До сих пор ніхто нічого не знав в небі про невдоволеннє. Сам люцифер з початку не знав, куди првадять його ті почування, так як він не по-

<sup>33</sup> Great Con.-Ukrainian

нимав їх дійсної натури. Коли вже було доказано, що його невдоволеннє безпідставне, він прийшов до переконання, що поступає несправедливо, тоді як Божеські жадання були справедливі, і він повинен признати їх як такі перед цілим небом. Наколи б він се зділав, то він можливо уратував би не тільки себе, але і багатьох ангелів. В тому часі він незовсім єще перестав повинуватися Богу. Хоча він і оставив положенню осіняючого херувима, але, навертаючись до Бога і признаючи мудрість Творця і задоволяючись тим положеннем, котре було назначене для него відповідно до великого пляну Божого — він міг би знов заняти своє місце. Але гордість перешкаджала йому піддатися. Він уперто боронив свого способу ділання, твердячи, що він не потрібує каятися, і вступив у велику борбу зі своїм Творцем.

Люцифер тепер старався всіми силами, щоб через обману викликати співчуттє ангелів, підвладних йому. той факт, що Христос перестерігав його і старався навернути його зі зрадливої дороги, не поміг нічого. Ангелів, котрі находились в найтіснійшій звязі з ним, що його любили і здавались на него, сатана старався переконати, що його осуджають несправедливо, вважають недостойним його положения і ограничують його свободу. І від перекручування слів Христових він перейшов до несповнення своїх обовязків і прямої несправедливості, обвиняючи Сипа Божого в намірі понизити Пого перед жителями небесними. Він також старався викликати штучний роздор між собою і вірними ангелами. котрих він не міг перехитрити і цілковито привернути на свою сторону, він обвинувачував в байдужності у відношенню до небесних істот. А тих, що осталися вірними Богу, він докоряв їх у тому ділі, яким він сам занимався. І щоби потвердити своє обвиненне, будьто Бог несправедливий у відношенню до него він взявся до фальшивого толкування слів і ділання Творця. Його наміром було побурити ангелів хит-



Xpucmos i gapuceï.

л. Богато добрих діл явив я від Отпя мого. За котре з тих діл каменуєте мене?.. рими і ложними виводами відносно цілей Божих. Всьо, що було простим і ясним, він обмотував таїнственною мракою, і штучним перекручуваннєм кидав сумнівом на найбільше зрозумілі речення Господа господствуючих. Його високе становище, в такій тісній звязі з Божеським правліннєм, надавало його представленням ще більшу силу, і многі через те прилучились до його повстання проти авторитету небесного.

Всемудрий Бог позволив, щоби сатана продовжав свою роботу до тих пор, доки дух невдоволення не довів до одкритого повстання. Його пляни мали вповні розвинутися, щоби всі могли переконатися про їх правдивий характер і стремдіння. Люцифер як помазаний херувим, занимав високе становище: всі небесні істоти любили його, і він мав великий вплив на них. Правлінне Боже поширялось не тільки на жителів неба, але і на всіх сотворених Ним світів, і він рівно ж міг поступити з другими світами, наколи йому вдасться затягнути ангелів небесних до повстання, думав сатана. ликою штукою він зі своєї сторони представив те питанне, уживаючи фальшивих і не справедливих доказів, щоби тільки достигнути свойої ціли. Його сила ошукування була дуже велика і, з'одягнувшись у плащ ошуканства, він мав успіх. Навіть вірні ангели не могли цілковито розглянути його характеру або дівнатись до чого допровадить його робота.

Сатану так високо почитали і всі його поступки так були обмотані в тайну, що ангелам трудно було розібрати правдивий характер його діла. До свого повного розвитку гріх не міг показатися тим злом, яким він був в дійсності. До сього часу його зівсім не було на Божому світі, і святі істоти не мали найменшого поняття про його природу і злосливість. Вони не могли знати страшних наслідків, котрі мали наступити внаслідок усунення Божого закону. З початку сатана убрав своє діло в тайну, показуючи удану привязанність до Бога. Він заявив, що шукає слави Божої, постоянности Його цар-

ства і блгословення всіх жителів. Впоюючи невдоволення підвладним собі ангелам, він дуже штучно вмів удавати, що будьто він старається усунути невдоволення. Він обставав за тим, щоби поробити зміни в законі і порядках правління Божого, бо, мовляв, в той спосіб заховається однодушність на небі. Розуміється, се було лиш удавання сатани, бо він не так думав, як говорив.

В свойому поступованию з гріхом Господь Бог поводився тільки справедливостю і правдою. А сатана уживав того, чого Бог не міг ужити — лести і омани. Він старався перекручувати Слово Боже і в фальшивому світлі представити плян Його правління, твердячи, що Бог несправедливий, бо обтяжає жителів неба приписами і законами і жадає піддання зі сторони Свойого творення тільки задля власного вивисшення. Тому всім жителям неба і других світів повинно бути доказано, що правління Боже справедливе і Його закон звершений. Сатана удавав, що він сам старається поперати добро на світі. Всі повинні знати правдивий характер того ворохобника і яка є його ціль. Його можна пізнати по його безбожних ділах.

Нелад, котрий спричинив своїм поведеннєм, сатана приписував законові і правлінню Божому. Все зло, казав він, є наслідком Божого правління. Він твердив, що його ціль є: поправити постановлення Господа Ігосподствующих. Тому конче треба було, щоби показати, чого він хоче, та щоби видко було ту реботу, яка би вийшла із зміни Божого закону. Його власна робота повинна осудити його. Із самого початку сатана твердив, що він не є ворохобником. Обманщик повинен бути здемаскований перед пілим світом.

Навіть після того як було рішено, що сатана не може дальше оставатися на небі, безконечна Премудрість не знищила його. Так як служеннє із любови тільки угодно Богу, то вірність Його творення повинна основуватися на переконанню в Його праведності і милості. Жителі неба і других світів, будучи не приготовлені, не могли би поняти характеру або наслідків гріха і тим способом не пізнали би справедливости і милосердія Божого в знищенню сатани. Наколи б він в той час був знищений, то вони стали би служити Богу скорше із страху, ніж з любови. Вплив обманщика не устав би цілком і революційний дух не був би викоренений. Зло мало дозріти. Для вічного добра цілого світа сатана повинен був розвинути свої принципи більше подрібно, щоби його обвинувачення проти Божого правління показались в правдивому світлі перед всіми створеними істотами, і назавсігди були доказані несумнівна справедливість Божа, милосердє Його і непохитність Його закона.

Ворохобня сатани повинна би бути наукою для цілого світа по всі будучі віки, як безнастанне свідкування характеру і страшних наслідків гріху. Наслідки пановання сатани і їх віплив на людей і ангелів повинні показати, які є овощі повалення Божеського авторитету. Воно повинно доказати, що разом з істнованнєм Божого правління і Його закону звязаний добробут всіх сотворених Ним істот. Таким способом історія тої страшної ворохобні для всіх істот повинна бути вічним средством, охороняючим їх від омани відносно характеру переступу і спасаючим від гріху і наступаючої за ним кари.

До самого кінця боротьби на небі великий ворохобник продовжав оправдуватися. Коли було обявлено, що він разом зі своїми сторонниками має бути прогнаний із місця блаженства, бунтовщик отверто висказав свою погорду до закону Вожого, свойого Творця. Він обстоював при свойому твердженню, що ангели не потрібують ніякого надзору, але свободно можуть йти за своєю власною волею, котра завсігди попровадить їх по правильній дорозі. Він виступив проти Вожеських постановлень, твердячи, що вони є перешкодою до

їх свободи, і обявив свій намір повалити закон, щоби сили небесні, увільнені від того гнету, могли достигнути більше возвишеного і славного істновання.

Всі як оден, сатана і товпа його сторонників, складали на Христа всю відвічальність за свою ворохобню, твердячи, що вони ніколи не повстали би, ссли би докоряли їх. Упертий ворохобник і його сторонники старались конче повалити Боже правліннє і хулити Бога тим, що не називали себе винними жертвами утискаючої сили і за те були прогнані із неба.

Той самий дух, котрий побудив до ворохобні на небі, все еще продовжає намовляти до повстання на землі. Сатана уживає до людей тої самої хитрости, як і до ангелів. Його дух тепер панує в дітях непослуху. Як він, так і вони стараються розірвати всі перегороди закону Божого, обіцюючи людям свободу через нарушенне Його приписів. Докорюванне за гріх все еще збуджує духа ненависті і супротиву. Коли людська совість зістала порушена через остерігаючі Божі вісти, то сатана спокушує людей, щоб оправдувались і шукали співчуття других в своїх гріховних поступках. Замість того, щоб признатися до своїх блудів, вони негодують на караючого їх, як будто би він був одинокою причиною їх клопотів. Від часу праведного Авеля до наших днів тим самим способом докоряли тим, котрі посміли потупити гріх.

Як сатана на небі представляв Бога в злому світлі, щоб дивились на Него, як на страшного тирана, так само і на землі побуджав людей до гріху. І після того як йому се вдалось, він твердив, що несправедливі ограничення Божі привели чоловіка до упадку, і були причиною і його повстання.

Але Вічний Сам показав Свій характер, як "Господь, Господь Бог милосердний і ласкавий, нескорий на гнів, і щедрий на милость і правду, що держить ласку про тисячі, прощає несправедливість, переступ і гріх, хоч ніколи не вважає безвинним виноватого".

Через вигнанне сатани із неба Бог показав Свою справедливість і оборонив честь Свойого престола. Але коли чоловік згрішив, услухавни обмани тої відпавшої істоти, Бог показав Свою любов тим, що дав на смерть Свойого Єдинородного Сина ради упавшого людства. В ділі примирення показується характер Божий. Хрест для цілого світа служить очевидним і могучим доказом, що гріховний поступок люцифера ніяким способом не міг бути спричинений правліннем Божим.

В боротьбі між Христом а сатаною в часі земної діяльности Спасителя, показався характер великого обманця. Ніщо так цілковито не могло відділити сатану від любови небесних ангелів і усього оставшогося вірного світа, як та жорстока боротьба проти Відкупителя нашого світа. Його безличне і богохульне жаданнє, щоби Христос поклонився йому; його безлична смілисть вивезти Його на вершину гори і на дах храму: його хитрий і зрадливий намір в його предложенню кинутися з тої страшної вишини; ніколи не дримлюча злоба, переслідувавшая Його на кождому місці і побудивша серця священиків і народу до того, щоби вони відкинули Його любов, і наконець крики: "Роспни Його! Роспни Його!" — все те внкликало здивованнє і обуреннє цілого світа.

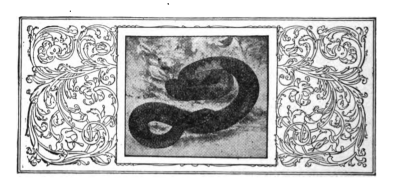
Сатана побудив світ, щоб відкинув Христа. Князь тьми ужив усьої свойої хитрости, щоби знищити Христа, бо бачив, що милосердє і любов Спасителя, Його милосердна ніжність представляли світові характер Божий. Сатана не признавав нічого, що Син Божий говорив або ділав, і уживав всяких способів, щоб затроювати життє Ісуса. Хитрість і несправедливости, якими він старався шкоднти роботі Ісуса, ненависть, яку оказували діти непослуху, його жорстокі обвинувачення проти Того, життє Котрого було безпримірним благоволеннєм, — всьо було овочем глибоко вкоренившоїся мести. Огонь зависти і злоби, ненависти і жажди мести проти

Сина Божого вибухнув повним полумям на Голготі, у той час як все небо в неописаному страсі дивилось на те зрілище.

Цілий світ буде свідком характеру і наслідку гріха. Його остаточне викорененнє, котре на початку налякало би ангелів і опоганило би Бога, тепер докаже любов Його і славу перед всіми істотами цілого світа, котрих найбільшою радістю є творити Його волю і в серцях котрих є написаний Його закон. Зло ніколи більше не появиться. Слово Боже говорить: "І лихо вже не повториться". ") Закон Божий, що його сатана назвав рабським ярмом, тепер буде прославлятися, як закон свободи. Досвідчане і випробуване творіння ніколи не відречеться від свого вірного підданства Тому, характер Котрого вповні показався перед ними, як невичерпана любов і безконечна мудрість.

<sup>5</sup>) Hayma 1: 9.





ГОЛОВА — XXX.

## ВОРОГУВАННЕ МІЖ ЧОЛОВІКОМ І САТАНОЮ.

"І положу ворогуванне між тобою і жінкою і між насіннем твоїм і насіннем її, воно рощавлювати ме тобі голову, ти ж упивати мешся йому в пяту". 1). Судовий вирік, проголошений Богом над сатаною після упадку чоловіка, служить в той самий час і за пророцтво, котре містить в собі всі віки до кінця того світа, і вказує на велику борбу, в котрій возьмуть участь всі людські покоління, що будуть жити.

Бог обявляє: "Ворогуваннє положу". Та вражда не є природна. Коли чоловік нарушив Божеську заповідь, його природа стала злою і се завело його до згоди з сатаною, але не до борби. По природі ворогування не ма між гріховним людством і виновником гріха. Обидвоє стались злими посредством відступлення. Відступник ніколи не успокоїться, хиба тільки тоді, коли йому вдасться викликати співчуттє і піддержку, побуджаючи других, щоб ішли за його приміром. По тій причині відпавші ангели і злі люде лучаться в заїлій борбі. Наколи б Бог навмисне не вмішався, то сатана і чоловік заключили би між собою союз проти неба, і замість того, щоби ворогувати проти сатани, уся чоловіча сімя, злучившись, стала би ворогувати проти Бога.

Сатана звів чоловіка до гріха, так як і побудив ангелів до ворохобні, щоби з'єднати собі помічників у боротьбі проти

1)1 кн. Мойс. 3: 14.

[522]

неба. Що торкається їх ненависти до Христа, то не було ніякої незгоди відносно чувств сатани і упавших ангелів. У той час як у всіх иншіх точках вони були в роздорі, однодушність зділала їх сильними в супротивленню авторитетові Володителя усього світа. Але коли сатана почув, що має бути ворогуваннє між ним і жінкою і між його насіннем і її насіннем, він бачив, що його старання псувати людський характер будуть перервані; що чоловік помочию якогось средства він буде могти супротивлятися його власті.

Ворогувание сатани проти людства загорілось тим, що люде посредством Христа зділались предметом любови і милосердя Божого. Він старається збурити Божий плян відкуплення людства і опоганити Бога, через псуваниє і плюгавленне Його діл. Він хоче спричинити смуток на небі, а на землі горе і спустошіння. І він показує все те зло, як будьто би Бог тому винуватий був, що Він створив чоловіка таким.

Милость, котру Христос впоює в душу, побуджає в чоловікові ворогуванне проти сатани. Без тої навертаючої милости і відновляючої сили чоловік зістав би на завсігди рабом сатани, готовим слугою, щоб сповнити його прикази. Але новий житєвий принцип в душі викликує боротьбу тим, де перше був спокій. Сила, котру уділяє Христос, приспособляє чоловіка супротивлятися тиранові і узурпаторові. Хто чує відразу до гріху, замість того, щоби любити його; кто супротивляється страстям, що хочуть заволодіти його внутрішним світом, і побіджає їх, той доказує, що його побуджає сила, що походить свише.

Ворогуванне між духом сатани показалось ударяючим способом, як світ прийняв Ісуса. Головною причиною, чому Жиди відкинули Його, було не тільки те, що Він явився без земного багацтва, без препихів і величія. Вони бачили, що Він має силу, котра значить далеко більше, як ті всі зовнішні світові привілеї. Але непорочність і святість викликали ненависть безбожників проти Него. Його життв самоодречення і безгрішного посвячення служили постоянним докором для гордого і роскішного народу. І ось, що викликало ворогуванне проти Сина Божого. Сатана і злі ангели злучились ві злими людьми. Всі сили відступлення змовились проти Поборника правди.

Проти послідувателів Христа повстане той самий дух ворогування, котрий переслідував їх Учителя. Хто бачить обридлий характер гріха і помочию сили небесної супротивляється спокусам, збудить гнів сатани і його підданих. Ненависть у відношенню до чистих правил правди і докори і переслідовання звернені на їх оборонців, будуть істнувати до тих пор, доки буде гріх і грішник. Послідувателі Христа і раби сатани не можуть жити в згоді. Оскорбленнє хреста все єще не устало. "І всі ж, хто хоче благочестиво жити в Христі Ісусі, гонені будуть". ")

Знарядде сатани безнастанно працюе під його руководством, щоби утвердити його авторитет і його царство, котре противиться Божому правлінню. Для тої ціли вони стараються обманути послідувателів Христа і відмовити їх від їх вірности. Подібно свойому провідникові, вони фальшиво толкують і перекручують св. Писанне, щоби діпняти свойої ціли. Як сатана старався опоганити Боже діло, так і його помічники стараються пошкодити народові Божому. Дух, прибивши Христа до хреста, побуджає безбожників, щоб нищили Його послідувателів. Все те було предсказане в тому первому пророцтві "І положу ворогуванне між тобою і між жінкою, і між насіннем твоїм і між насіннем її". І воно буде продовжатися до кінця часу.

Сатана напружає всі свої сили і уживає усієї свойої власти в боротьбі. Чому ж він не стрічається із сильнійшим супротивленнєм? Чому борці Христові такі сплячі і байдужні? Тому, що вони мають дуже мало дійсної звязі з Христом;

2)THM. 3: 12.

тому, що у них зовсім не ма Його Духа. Вони не бридяться гріхом, як їх Учитель робив. Вони не стрічаються з ним, твердо і рішучо супротивляючись йому, як се Христос ділав. Вони не бачать дуже великого зла і шкідливости гріха і вони є пілком сліпі так що до характеру як і власти князя тьми. У відношенню до сатани і його роботи не ма великої ненависти, тому, що його власть і злоба і широке роспространенне його ворогування проти Христа і Його церкви так ма-Тисячі у тому відношенню є ошукані. ло звісні. знають, що їх ворог — великий полководець — маючий власть над злими ангелами, маючий добре обдумані пляни, зручно і хитро веде борбу проти Христа, щоб перешкодити спасенню душ. Між так званими христіянами, а навіть проповідниками Свангелія майже не згадується за сатану, хиба часом з пулпіту можна чути дещо за него. Вони обходять мовчанем признаки його діяльності і успіха; вони легковажать собі всякі остереження перед його хитростю і, здається не звертають уваги на його істнованне.

У той час як дюде не знають нічого про його хитрі замисли, той чуйний ворог кождої хвилі переслідує їх. Він вмішається до кождої галузинки домашнього господарства, в кожду вулицю нашіх міст, в церкви, двірці, судові палати; клопоче, обманює, баламутить, руйнує душу і тіло мужів, жінок і дітей, розриває семейні узли, сіє ненависть, роздори, сварні, згіршення і убийства. І Христіянство дивиться на все те, як будьто би воно було постановлено Богом і так повинно бути.

Сатана постоянно старається перемогти народ Божий, усуваючи перегороди, що відділяють його від світа. Старанний Ізраїль був спокушений до гріха, коли він осмілився завести заказану звязь з поганами. У той самий спосіб спокушується і Ізраїль нових часів. "Бог віку сього осліпив думки їх, невірних щоб не засіяло їм світло благовістя слави Христа,

вотрий в образ Бога". (2 Кор. 4: 4). Всі нерішучі послідувателі Христа в раби сатани. В невідродженому серцю находиться любов до гріха і склонність леліяти його і оправдувати. В відродженому знов серцю — ненависть до гріха і воно рішучо супротивиться йому. Коли христіяне виберають товариство безбожників і невіруючих, вони наражені в на спокусу. Сатана не показується їм, лиш потайки надівав на їх очі свою обманчиву завязку. Вони не можуть видіти, що таке товариство в на те, щоби шкодити їм, і підчас коли вони постоянно уподобляються світові в характері, слові і ділі, вони все більше і більше засліплюються.

Посредством того, що церква приноровлюється до світських обичаїв, вона навертається до світа; вона ніколи посредством того не наверне світа до Христа. Дружба з гріхом з певністю зділає для нас гріх менше обридливим. Хто любить сходитися з рабами сатани, той внет перестане боятися їх начальника. Єсли ми на дорозі до обовязку стрінемся з покусою, як пророк Даниїл при царському дворі, ми можемо бути певними, що Бог зохранить нас; але наколи ми сами наражаємось на спокуси, то перше чи пізнійше упадемо.

Спокуситель часто ділає найбільше успішно через тях, на котрих менше підозріння є, що вони находяться під його властію. Тих, котрі мають образованнє і є здібними, почитають і уважають, як будьто би ті прикмети могли замінити страх Божий або дати чоловікові право на Його благоволеннє. Образованнє і здібність є сами по собі дарами Божими, але коли вони повинні заняти місце побожності, коли вони замість того, щоби приближити душу до Бога, відвертають її від Него, то вони є для чоловіка западнею і прокляттєм. Многі так думають, що все те, що має вид віжливости і оглади, треба приписати Христу. Але більшої ошибки не може бути. Ті прикмети повинні украшати кождого христіянина, так як вони мають величезний вплив на правдиву релігію, однак вони повинні бути посвячені Богу, в противному случаю вони мовинні видивна правдиву правинні бути посвячені Богу, в противному случаю вони мовинні видивна правдиву правинні бути посвячені Богу, в противному случаю вони мовинні видивному случаю вони мовинні бути посвячени богу в противному случаю вони мовинні видивному случаю вони мовинні бути посвячення вони посвячення в правиння в п

жуть такою самою силою послужити до зла. Декотрий образованни чоловік, маючий приятний манер, котрий би не згодився зробити який нибудь неморальний поступок, — є в самій річі тільки виполірованим знаряддем в руках сатани. Хитрий і лукавий характер його впливу і приміра роблять його еще більше небезпечним ворогом діла Христового, між тими, котрі є несвідомі і без ніякого образовання.

Щирий молитвою і зависимостю від Бога, Соломон набув мудрости, котра збудила здивованне і подивленне світа. Але коли він відвернувся від жерела свойої сили і пійшов вперед, уповаючи на самого себе, він упав жертвою спокуси. Тоді власне ті сили, даровані тому наймудрійшому із всіх царів, зробили його тим більше діяльним знаряддем ворога душі людської.

У той час як сатана безнастанно старається засліпляти розум що до того факту, Христіяне завсігди повинні собі затямити, що "наша боротьба не з тілом і кровю, а з князівствами, і з властями і миродержителями тьми віка сього, з піднебесними духами злоби". В Уже сотки літ Дух Божий напоминає: "Тверезіться, пильнуйте, бо противник ваш, діявол, як лев рикаючий, ходить, шукаючи кого пожерти". Одягніться у всю зброю Божу, щоб змогли ви стояти проти хитрощів діяволських". (Єфес. 6: 11).

Від Адама аж до наших часів наш великий ворог уживав свойої власти, щоби угнітати і нищити. В нинішних часах він приготовляється до посліднього і великого походу проти правдивої церкви. Всі, що хочуть іти за Ісусом, повинні вступити в борбу з тим страшним ворогом. Чим більше христіянин уподобиться Христу, тим більше сатана буде нападати на него. Всі, що беруть участь в ділах Божих, щоби виставляти на вид заблудження злого ворога і вказати народові на Христа, можуть свідкувати разом з апостолом Павлом, коли він говорить, що служив Господеві, з усякою покорою і многими слізьми і спокусами". \*)

<sup>в</sup>) бфес. 6: 12.

4)1 Петра 5: 8.

\*)Діян. 20: 19.

Сатана нападав на Христа, уживаючи найхитрійших способів в спокушуванню, але завсігди в борбі був відбитий. Він боровся за нас і Його побіди дають і нам можність побідити. Христос дає силу всім, хто шукає її. Сатана не може побідити ні одного чоловіка без його власного дозволення. Спокуситель не мас ніякої власти над нашою волею і не може присилувати душу грішити. Він може огірчати, але не оскверняти. Він може спричинити душевний страх, але не може плюгавити. Факт, що Христос побідив, повинен воодушевляти Його послідувателів, щоб відважно устояли в борбі проти гріха і сатани.





## $\Gamma$ 0 Л 0 В А — XXXI. **РОБОТА ЗЛИХ ДУХІВ**.

Звязь видимого світа з невидимим, служеннє ангелів Божих і ребота злих духів виразно представляється в Біблії і нероздільно звязана є з історією людства. Склонність заперечувати істнованнє діявола все збільшається, підчас коли святі ангели, "служебні духи, посилаємі на служеннє про тих, що хочуть наслідувати спасенне", ') многими принимаються за духів померших. Але св. Писаннє не тільки навчає про істнованнє добрих і злих ангелів, але також наводить незбиті докази, що вони не є безтілесні духи померших людей.

Уже до сотворення чоловіка ангели були, коли була основана земля, Бог "заложив угловий камінь, як тим часом всі ранні зорі веселилися, і всі сили Божі викликували з радощів". ') Після гріхопадення ангелам було поручено охороняти житєве дерево тоді, коли єще не умерла ні одна людська істота. Ангели по природі свої стоять вище чоловіка, так як псальмист говорить про чоловіка: "Ти зробив його трохи меншим проти ангелів". (Пс. 8:5).

Біблія дає нам обясненнє що до числа сили і слави небесних істот як і про їх відношеннє до правління Божого і їх звязь з ділом відкуплення. "Господь утвердив престіл свій на небесах, і над усіми володіє царство його". І пророк говорить: "І я бачив і чув голос ангелів многих кругом престо-

1) Жид. 1: 14.

³)Йов 38: 7.

[529]

ла". Вони находяться в присутности Царя царів — "силою потужні, сповнителі слова його, покірні голосові його". <sup>3</sup>) Число небесних вістників, що бачив пророк Даниїл, було: "тисячі - тисяч і силенна безліч". <sup>4</sup>) Ті вістники Божі "ввихались сюди і туди, наче блискавиця мигає". (Езек. 1: 14), осліпительні у своїй славі і бистрі в свойому леті. Ангел війшов з неба, і прийшов до гробу Христового, а був же вид його як блискавиця, в одежі білій як сніг. Од страху ж його затрусились ті, що стерегли його, і стали наче мертві. <sup>5</sup>) Коли Сенахирим, гордий Асирієць, говорив богохульство на Бога і зневажав Його, грозячи Ізраїлеви знищеннєм, "прийшов ангел Господень та й положив трупом ув Ассирийському таборі сто вісімдесять і пять тисяч". "Він згубив всіх хоробрих і головного начальника, і начальників в війську царя Ассирийського. І вернувся він засоромлений в свій край". <sup>5</sup>)

Ангели з порученнями милости приходять до дітей Божих; до Авраама з обітованням благословення; до Содоми, щоби спасти праведного Лота від огняної судьби города; до ап. Павла і товаришів в бурливу ніч на морі; до пророка Ілії, коли він вмерав з голоду в пустині; до Корнилія, щоби приготовити його душу до приняття Євангелія; до апостола Петра, щоби післати його з вістю спасення до поганського чужинця, — таким способом святі ангели по всі віки служили Божому народові.

Кождому послідувателеві Христовому даний був ангел хранитель. Ті небесні хранителі обороняють праведних від сили зла. З тим годиться сам сатана, коли він говорить: "Чи то ж Йов дармо такий богобоязливий? Чи не ти ж сам обгородив навкруги його й дом його й усе майно його?" (Йов 1: 9). Про знарядде, котрим Господь огорожає Свій народ, псалмист указує слідуючими словами: "Ангел Господень чатує кругом боящихся його; і визволяє їх". (Пс. 34: 7). Спаситель, говорячи про тих, котрі вірують в Него, сказав: "Гледіть, щоб не погорджувати одним із малих сих: глаголю бо

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пс. 103: 19-21; Одкр. 5: 11. <sup>4</sup>)Дан. 7: 10; Жид. 12: 22. <sup>5</sup>)Мат. 28: 3, 4. <sup>6</sup>)2 Цар. 19: 35; 2 Пар. 32: 21.

вам: Що ангели їх на небі по всяк час бачать лице Отця мого небесного". 1) Ангели призначені на те, щоби служити дітям Божим, завсігди мають доступ до Него.

Тим способом народ Божий, піддаючийся хитрої власти, ніколи не дрімлючої злоби князя тьми і ведучий борбу зі всіми властями беззаконня, може бути безпечним, бо небесні ангели його безнастанно охороняють. Коли Бог дає Своїм дітям обітованнє милости і охорони, то се робить тому, що вони будуть стрічатися з могутною силою зла — безчисленним знаряддем, котрі є рішучі і неутомимі і до котрих ми не можемо відноситися з незнаннєм або байдужністю в виду їх сили і ворогування.

Злі духи з початку сотворені безгрішними, по природі рівнялись в силі і славі святим істотам, котрі тепер служать Божими вістниками. Але після свойого упадку в наслідок гріха, вони злучились між собою, щоби обезславити Бога і довести чоловіка до гибелі. Звязані з сатаною в його повстанню і прогнані з ним з неба, вони по всі наступаючі століття ділали разом з ним в борбі проти Божеського авторитету. В св. Писанню говориться про їх начальників, і влю пекарує пліх духовні здібности, їх хитрість і підступні замисли проти світа і добробуту людей.

В Старому Завіті мимоходом споминається про буттє і діяльність злих духів, але в вищій степени задивляючим способом проявляли свою власть у той час, коли Христос жив на землі. Христос прийшов, щоби звершити плян, уложений для відкуплення людства, а сатана постановив боронити своїх прав пановання над світом. Йому вдалось запровадити поганство у всіх частях землі з виїмкою Палестини. До тої одинокої країни, котра не зовсім піддалася власті спокусителя, прийшов Христос із світлом небесним. Тут дві противні собі сили боролись за верховну власть. Ісус простер Свої руки любови, запрошуючи всіх, желаючих доступити в Ньому прощення і покою. Духи темряви переконались, що їм бра-

7) Mar. 18: 10.

кує неограниченої власти і поняли, що панованнє їх скінчиться, єсли діло Христове увінчається успіхом. Сатана кидався зі злости як той лев на ланцуху і в безличний спосіб заявляв свої права так над тілами, як і над душами людей.

Факт, що люде бували біснуваті, показується в Новому Завіті. Мучені тим способом люде терпіли не тільки від болізни по природній причнні. Христос добре знав з ким має до діла і признав, що се є робота злих духів.

Поразительний примір їх чисельности, сили і злоби, як і сили і милости Христа представляється нам в Біблійному оповіданню про сціленне біснуватих в землі Гаддаринській. Ті нещасні варіяти, котрих ніяк не можна було повдержати, скреготали зубами, сичали, пінились, бісились і наповняли воздух своїми криками, калічилися, і були небезпечними для тих, що до них зближалися. Їх покровавлені і покалічені тіла, їх помішаний вид подобалися князеві темряви. Оден із злих духів, завладівши тими нещасними, заявив: "Моє імя Легион, бо нас багато". (Марка 5: 9). В римському війську легион складався із трьох до пяти тисяч людей. Сатанські полчища також поділені на части, і в оддільній части, до котрої належали ті чорти, було не меньше легиона.

По приказу Ісуса злі духи оставляли свої жертви, і ті спокійно сідали у ногах Спасителя, смирні, спокійні, лагідні і розумні. Чортам позволено було ввійти до свиней і кинутися в море. Для жителів Гаддаринських їх страта перевисшала благословення, котрі принесе їм Ісус, і Божеський Ісцілитель, на їх просьбу, мав віддалитися із їх околиці. Такого успіха іменно сатана хотів достигнути. Обвиняючи Ісуса за їх страту, він збудив самолюбний страх в народі і перешкодив їм прислухуватися Його словам. Сатана безнастанно обвинувачує христіян, що вони є причиною страт, нещастя і терпіння, замість того, щоби зложити вину на того, на кого треба, а іменно на самого себе і свойого знаряддя.

Але намірення Ісуса не були перешкоджені. Він позво-



Христос сціллэ біспэвлтого

"Го говолічня Ісуса, злі духи покидали свої жертви". [533]

лив злим духам знишити череду свиней, щоб доборити тих жидів, котрі держали ті нечисті зьвірята задля своєї вигоди. Наколи б Христос не повдержав тих демонів, то вони покидали б у море не тільки свиней, але і їх властителів враз з пастухами. А що так не сталося, то свинопаси і їх властителі можуть завдячити тільки Його милостивій власти, що Ця подія сталась тому, щоби ученики могли сохранила їх. бачити жорстоку силу сатани так над людьми, як і над зьві-Христос хотів, щоб Його ученики пізнали ворога, з котрим мали вступити у боротьбу, і щоб його хитрість не могла обманути їх і побідити. Він також хотів, щоб народ тих сторін бачив Його власть, що Він є в силі розірвати діяволські окови і освободити його полоників. І хоча Ісус Сам віддалився, освободжені тим способом все таки позістали, щоби проповідувати о милості свойого Благотворителя.

Другі приміри подібного рода записані є в св. Писанню. Діявол жорстоко мучив дочку жінки, Сирофиникіянки, і він був прогнаний через слово Ісуса. (Марка 7: 26-30). "Біснуватого, сліпого і німого" (Мат. 12: 22), молодця, котрий часто "кидався в огонь і в воду, щоби погубити його" (Марка 9: 17-27), помішаного, мученого духом, нарушавшого субітний спокій в синагодзі Капернаумській — всіх сцілив милосердний Спаситель. Майже у всіх случаях Ісус говорив зі злим духом, як з розумною істотою, приказував йому оставити свою жертву і більше не мучити її. Коли в школі в Капернаумській побачили Його могучу силу, то "обняв страх усіх, і говорили одні до одного, кажучи: Що се за слово, що властю і силою повеліває нечистим духам, і виходять?" в

Бісноваті звичайно представляються як сильно страдаючі, але бувають і винятки до того правила. Щоби мати надприродну силу, декотрі з охотою піддавалися сатанському впливови. Вони, розуміється, не мають ніякої борби зі злими духами. До тих належать такі, котрі мали духа віщуван-

\*) Лука 4: 34-36.

ня— Симеон Магій, Єлима чарівник, і служаща, котра пійшла вслід за ап. Павлом і Силою.

Нікому не угрожає така небезпека від злих духів як тим, котрі заперечають буттє і діяльність діявола і злих ангелів в супереч свідкуванням св Писання. Доки нам не звісна їх хитрість, вони мають всюди велику перевагу у всьому; многі звертають увагу на їх підшенти, але при тім думають, що вони ідуть за покликом власного розуму. По тій причині сатана, видячи, що ми приближаємось до часу, коли він буде дійствувати з найбільшою силою, щоби ошукувати і нищити — повсюду поширює мнінє, що його зовсім не має. Його хитрість полігає на тім, що він укриває себе і свій спосіб ділання.

Великий ошуканець нічого так не боїться, як того, щоби ми не пізнались на його ошуканстві. Щоби ліпше укрити свій власний характер і свої наміри, то він представляється так, будьто би він не збуджав ніяких сильнійших чувств, як тільки насьмішки і погорду. Йому це подобається, що його представляють як смішне і обридливе сотворінне, обезображене, наполовину — зьвір, наполовину — чоловік. Він тішиться, коли споминається його імя, чи то в жартах, чи в насмішках через тих, котрі себе вважають за розумних і свідомих.

Він так добре може замаскуватися, що нераз запитаєм себе: "Чи дійсне є таке сотворіннє?" Доказом його успіха є те, що теорії, котрі осуджаються яснійшим свідкуваннем св. Писання, всюди так прийняті в релігійному світі. І так сатана декше може запанувати над тими, котрі не признають його впливу. Слово Боже дає нам стільки примірів тої злої діяльности, відкриваючи нашим очам його тайні сили, на-поминаючи нам таким способом бути осторожними перед його нападами.

Сила і злоба сатани і його полчищ по справедливости могли би безпокоїти нас, наколи б ми не могли знайти убіжища і освободження, завдяки далеко більшої силі нашого

Спасителя. Ми осторожно зачиняем наші двері і замикаєм на ключ, щоби охоронити себе від злих людей. Але як мало ми думаєм про злих ангелів, котрі безнастанно стараються знайти доступ до нас і від нападів котрих ми не можемо боронити себе власними силами. Если ми на се позволяемо, то вони можуть розвіяти наші думки, мучити і впровадити в нелад наші тіла, знищити наше майно і наше життє. Їх найбільшим уподобаннем є тішитися з чийогось нещастя і зни-Страшний стан є тих, котрі спротивляються Ботення. жеським приписам і піддаються спокусам сатани так, що Бог наконець передає їх власти злих духів. Послідувателі же Христові завсігли в безпечні нід Божою опікою. котрі відзначаються своєю силою, післані є з неба, щоби боронити їх, і тоді здий ворог не може дістатися до них, бо Бог стереже їх.





## ГОЛОВА — ХХХИ.

## діяволські сіти.

Велика боротьба між Христом і сатаною, продовжаючася майже шість тисяч літ, скоро скінчиться, і беззаконник з подвійною силою старається, щоби побідити Христа у Його ділі задля людей і заманити много душ у свої сіти. Ціль, до котрої він стремить, — держати народ в темряві і непокаянню, доки посередництво Христа не скінчиться і не буде більше дійсної жертви за гріх.

Коли в церкві і у світі панує байдужність і не ма ніяких старань, щоби противділати його власти, то сатана зівсім спокійний, бо йому не грозить ніяка небезпека стратити тих, котрих він поневолює після свойої волі. Але звертається увагу на вічні предмети, і душі питаються: "Що мені робити, щоби спастися?" він дає себе почути і старається своєю властю противділати власти Христовій і перешкаджати впливові Святого Духа.

Св. Писание заявляє, що при звісному случаю, коли сини Вожі явились перед Богом, між ними був і сатана (Йов 1: 6), не для того, щоби поклонитися вічному Цареві, але щоби сповнити свої злобні наміри проти праведних. В тій цілі він там є, коли люде збираються, щоби віддати поклон Богу. Хоч і невидимо, він все таки усильно старається запанувати над душами всіх покланяючихся Богу. Подібно здібному полко-

[537]

водцеві, він завчасу придумує свої пляни. Коли він бачит що вістники Божі розсліджують св. Писанне, він запримічує всьо, що має бути обяснено людям. Тоді він уживає усьої свойої хитрости і обмани і так старається устроїти всьо, щоби вість не дійшла іменно до тих, котрих він хоче обманути, що до тої точки. У того, котрому конче потрібна пересторога, нараз являється яке-нибудь спішне діло, що йому треба там бути, або тим або другим способом перешкоджений є, щоб для него як "пахощі життя на життє".

Дальше бачить сатана, як слуги Божі угнітані внаслідок духовної темряви, котра покриває народ; він чує їх сердешні молитви о Божеські милости і силі, щоби перемогти рівно-душність, недбалисть і тоді він з поновною ревністю уживає свойої штуки. Він спокушує людей, щоби віддавалися надмірній їді або яким другим роскошам і щоб тим способом притупляти їх чувства, так, щоби вони не мали ніякої охоти почути тих поучаючих слів, котрі б для них так дуже придалися.

Злому ворогови добре звісно, що всі, внаслідок його спокушування, занедбують молитви і читанне св. Писання, не видержать його нападів. Тому він уживає всяких хитрощів, щоби занимати їх ум. З давних часів були такі люде, котрі все старались бути побожними, але замість того щоби успівати в цізнанню правди, релігія їх не є нічим иншим, як тільки вишукуванне ошибок в характері або в заблудженях в віроісповіданню тих, з котрими вони не годяться. тим способом в головні помічники сатани. Винувателів наших братів не мало є, і вони завсігди заняті, коли Бог дійствує і Його поклонники оказують Йому правдиве почитанне. Вони представляють в фальшивому світлі слова і дійствія тих, котрі люблять правду. На найбільше серіозних ревних і самоодречених слуг Христових вони показують як на обманутих або обманців. Вони занимаються тим, що ложно представляють побудження до всякого правдиво благородного поступку, повсюду розносять клевети і в душах недосвідчених збуджають підозріннє. Всякими способами, які тільки можна уявити собі, вони стараються представити чисте і справедливе, як зіпсуте і фальшиве.

Але ніхто не повинен ошукувати себе у відношенню до них. Легко переконатися в тім, чиї діти вони, за чиїм приміром вони ідуть і чию роботу роблять. "Пізнаєте їх по овощам їх". 1) В своїх нападах вони подібні сатані, їдовитому брехунові, винувателеві "братів наших". 2)

Великий зводитель має на поготові много знаряддя, через котрих він представляє всякого рода заблудження для спокушування душ — среси, котрі були б по вкусу кождому, котрого він хоче погубити. Його наміром є прилучити до церкви нещирі і невідроджені елементи, котрі будуть заохочувати до сумнівів і зневіри, і загороджувати дорогу перешкодами для всіх, котрі хотіли би бачити успіх в Божому ділі і разом з ним поступати вперед. Многі знов, котрі не мають дійсної віри в Бога або Його Слово, годяться зі звісними правилами правди і вважають себе за христіян, і тим способом запроваджують свої заблудження, як Біблійні навчання.

Одним із найбільших спокушень сатани є твердженнє — що всьо одно, щоби люде собі там не вірили. Він знає, що правда, єсли вона принимається з любовю, просвічає душу принимаючого її, тому він безнастанно старається замінити її ложними теоріями, байками і другим євангелієм. З самого почаку слуги Божі боролись з фальшивими учителями, не лиш як зіпсутими людьми, але як і з поширителями заблудження, котрі провадять душі на загибель. Пророк Ілія, пророк Еремія, апостол Павло безстрашно і рішучо супротивлялись тим, котрі старались відвернути людей від Слова Божого. Ті святі поборники правди не признавали свобідних думок, котрі вважали правильну Біблійну віру за неважну.

1) Mar. 7: 16.

<sup>3</sup>)Одкр. 12: 10.



Пусті і фантастичні толковання св. Писання і многі суперечні теорії відносно Біблійного навчання, котрі находяться в Христінському світі, — робота великого ворога — до того заколочують душі, що вони не є в стані розпізнати правди. І незгоди і розради в христіянських церквах головним
способом повстають із перекручування св. Письма, сього пануючого звичаю, щоби піддержувати яку-нибудь улюблену
теорію. Замість того, щоби старанно і з покирним серцем
розслідувати Слово Боже, многі желають знайти в ньому
тільки що нибудь дивного і оригінального.

Щоби піддержувати фальшиву науку або небіблійні звичаї, вони вибирають отдільні тексти із св. Писання і наводять, на примір, половину одного стишка для потвердження своїх доказів, підчас коли позістала часть показала би, що значіннє зівсім суперечне. З хитрістю змія вонн ховаються за беззвязними вираженнями, так перетолкованими, що вони відповідають їх тілесним похотям. І так многі навмисне перекручують Слово Боже. Другі знов, маючи живу уяву, кидаються на прообрази і симвели св. Писання і толкують їх, як подобається їх фантазії, мало звертаючи уваги на свідкуваннє Слова Божого, як на власного толковтеля, і при тім ще додають свої власні видумки замість Біблійного навчання.

Завсігди, коли св. Писаннє розсліджується без духа покори, жаждущого пізнання, правдивий змисл найпростійших
і найяснійших, як і труднійших місць в ньому перекручується. Папські проповідники виберають такі части св. Писання, котрі найліпше підходять в їх цілях, толкують їх, як їм
угодно, і опісля передають їх народові, підчас коли вони віднимають в нього нагоду студіювати Біблію, щоби самі могли
поняти її святі правди. Цілу Біблію повинні були дати народові в тому виді, в якому вона читається. Лучше було б
для людей зовсім не мати Біблійної науки, чим діставати навчання св. Письма в такому грубому і перекрученому толкованню.

Біблія призначена була на те, щоби служити провідником для всіх, що хочуть познакомитися з волею свойого Творця. Бог дав чоловікові вірне пророче Слово; ангели і навіть Сам Христос прийшли, щоби звістити Даниїлові і Йоанові те, що повинно статися незабаром. Річи, так важні для нашого спасення, ніколи не були зодягнені в тайну. Вони не були представлені таким способом, щоби заколочувати або вводити в заблудженнє щирого розсліджувача. Господь сказав через пророка Аввакума: "Спиши видиво, а напиши його виразно на таблиці, щоб, хто буде читати, прочитав легко". 1) Слово Боже ясне для всіх, хто читає його з сердешною молитвою. Всяка дійсно щира душа приходить до світа правди. "Світло сиплеться на праведника". 1) І ніяка церква не може преуспівати в святості, єсли єї члени не будуть шукати правди, як закопаного скарбу.

Окликом: "Вільнодумство!" люде засліпляються у відношенню до хитрости свойого противника, підчас коли він за цілий час безнастанно старається досягнути свойого намірення. Коли йому вдасться витиснути Біблію людським фальшивим роздумованнем, закон Божий відкидається, і церкви попадають в рабство гріха в той час як вони заявляють свої права на те, що вони свобідні.

Для многих наукові досліджування зділались прокляттем. Бог освітив світ потоком світла через відкриттє науки і штуки, але навіть найсильнійші розуми, єсли вони при своїх досліджуваннях не руководяться Духом Божим, заблуджаються в своїх усилованнях найти звязь між наукою і одкриттем Божим.

Людська наука так в матеріяльному як і в духовному світі не повна і не звершена, тому наукові погляди многих не годяться з обясненнями св. Писання. Другі принимають лиш теорії і спекуляції за наукові факти, і думають, що Слово Боже повинно бути випробуване фальшиво званим знан-

\*) ABBAK. 1: 2.

4) Псал. 97: 11.



нем. (1 Тим. 4: 20). Творець і Його діла перевисшають їх поняття, і так як вони не можуть обяснити їх природним способом, то вони задивляються на Біблійну історію, як на ненадійне жерело. Ті, що сумніваються в Старий і Новий Завіт, часто ідуть єще дальше і заперечують істнованнє Бога, приписуючи природі безконечну власть. Оставляючи свій якор, вони лишаються сами і розбиваються о скалу зневіри.

Тим способом многі попадають в блуд, тратять віру і спокушуються діяволом. Люде хочуть бути мудрійшими свого Творця: людська мудрість силується поняти і обяснити тайни, котрі не можуть бути вияснені по всю вічність. Наколи б тільки люде хотіли розсліджувати і поняти те, що Бог обяснив про Себе і про Свої наміри, то вони дістали би таке поняттє про славу, величіє і силу Господа, що вони пізнали би своє власне ніщо і задоволились би тим, що одкрито є для них і їх дітей.

ПІтука в ошукуванню сатани заключається у тім, що він змушує людей шукати того, чого Бог не обявив, і сумніватися відносно тих річей, про які Він не хоче, щоб ми мали поняттє. Таке сталося, коли люцифер утратив своє місце на небі. Він був невдоволений тим, що його не припускано до всіх тайн Божих, і він не пошанував того, що йому було обявлено відносно його власного діла на його високому становищі. І те саме невдоволениє він вабудив в серцях підвладних йому, і він спричинив їх упадок. Тепер він старається впоїти того самого духа людям і спокусити їх також до того, щоби вони відкинули заповіді Божі.

Не хотячи прийняти ясних і чистих правд Біблії, стараються найти приємні для їх вуха байки, котрі усипляли би їх совість. І чим меньше духа самоодречення в представлених правдах, тим з більшою охотою принимаються. Ті люде понижають сили розуму, щоби служити їх тілесним хотінням. Будучи занадто розумними, як їм здається, щоби студіювати св. Писаннє з сокрушеним серцем, з щирою молитвою, щоб

Бог провадив їх, — вони не мають ніякої охорони проти ошу-Сатана готов зробити для них всью, що тільки захочуть, але у тім правди не ма, тільки ошуканство. спосіб папство завладіло душами людей протестанти ступають по тій самій дорозі, відкидаючи правду, бо вона несе з собою хрест. Всі ті, котрі відкидають Слово Боже, занимаючись науками світа сього і шукаючи вигоди, щоби не відріжнятися від світа, вони замість релігійної правди принимають гідну осудження єресь. Всяку форму заблудження, яку тільки можна собі уявити, принимають ті, котрі відкидають правду. Дивлячись зі страхом на одно заблуджение з охотою приймає друге. Ап Павло говорить про одну клясу людей, котрі "любови правди не прийняли, щоб спастися їм" і виражається про них: "І за се пішле їм Бог орудуванне підступу, щоб вони вірували брехні, щоб прийняли суд усі, хто не вірував правді а кохавсь у неправді". 4) Маючи перед собою таке остереженне, ми повинні бути на сторожі у відношенню до того, яке навчання ми приймаєм.

Одно із найбільше успішного знаряддя великого зводитеяя — фальшива наука і фальшиві чудеса спиритизму. З'одягшись в одежу ангела світла, він закидає свої сіти там, де найменше сподіваються того. Наколи б люде з щирою молитвою студіювали книгу Божу, щоби поняти її науку, вони позіставали би в темряві, щоби одержати фальшиву науку. Але відкидаючи правду, вони стаються жертвою обмана.

Другий небезпечний блуд в навчання, котре заперечув Божество Христа і твердить, що Він не мав ніякого буття до приходу на сей світ. Ця наука охотно приймається великим множеством тих, котрі заявляють, що вони вірують в Біблію; однако воно противиться яснійшим реченням Спасителя, що торкається Його відношення до Отця, як і Його Божеського характеру і Його буття до Свого явлення на землю. Ніхто не може придержуватися тої науки без того, щоби не перекручувти св. Писання не даючимся оправдати тим способом.

4)2 Coa. 2: 10-12.

Воно не тільки понижає представленнє чоловіка про діло снасення, але і підкошує і його віру в Біблію, як одкриттє Боже. Бо коли люде стараються опрокинути богодухновенність св. Писання, заперечують Божество Христа, то даремні будуть старання доказати їм тую точку, так як ніякий доказ, як би він собі там льогічний не був, не переконає їх. "Душевний чоловік не приймає, що єсть Духа Божого; дурощі бо воно йому, і не може зрозуміти, бо се духовно треба розбирати". ") Ніхто із віруючих у те заблудженнє не може мати правдивого поняття ні про характер, ні про місію Христа, ані про великий плян Божий відкуплення людей.

Сще друге делікатно обдумане і шкідливе заблудженнє бистро поширяючася віра, заперечаюча буттє сатани, як личної істоти і доказуюча, що імя його уживається в св. Писанню тільки для того, щоби представити злі думки і хотіння людей.

Загально нині по церквах проповідують науку, що другий прихід Господа заключається в тім, що Він приходить до кождого чоловіка, коли той вмерає. Сю науку видумано на те, щоби відвернути душі людей від Його личного приходу на хмарах небесних. Уже много літ сатана говорить: "Ось, Він у коморах", ") і много душ погинули внаслідок того, що вони прийняли те заблудженнє.

Кромі того мудрість світа сего учить, що молитва не має ніякого важного значіння. Люде науки твердять, що на молитву не може бути ніякої дійсної відповіді, що се було б нарушеннем законів природи — чудом, і що чудеса не звершаються. Вселенна, говорять вони, управляється твердо установленими законами і Бог сам нічого не робить, що спротивлялось би тим законами. Тим способом вони представляють Бога звязаним Своїми власними законами, як будьто би робота Божеських законів виключає Божеську свободу. Такі навчання ідуть всупереч св. Писанню. Чи не творив Христос і Його апостоли чудес? Той Сам милосердний Спасн-

<sup>5</sup>)1 Kop. 2: 14.

<sup>4</sup>) Mat. 24: 23-26.

тель і нині єще живий і також готовий вислухати молитви віруючих, як Він се робив, коли видимо ходив серед людей. Природне іде рука в руку з надприродним. Се є часть Божеського пляну — у відповідь на молитву дати те, чого він не дістав би від Бога, єсли б у той спосіб не просив Його о те. Безчисленні є ложні навчання і фантастичні представлення, котрі поширені в христіянських церквах. Неможливо є вичислити всіх злих наслідків, наколи б усунути тільки одного Божого дорогосказу, установленого в Його Слові. Немногі, що осміляться зробити се, ограничаться відкиненнем одинокої правди. Більшисть продовжає усувати одно правило за другим, доки вони дійсно не зістануться безвірками.

Заблудження взагалі прийняті в богословію, многих провадять до скептицизму, котрі инакше повірили би в Біблію. Ім не можна прийняти науки, котра противиться їх поняттям о праведності, милосердію і людськості і так як вона представлена є як Біблійна наука, то вони не хочуть признавати її за Слово Боже.

Ось ціль, котру сатана хоче осягнути. Він нічого так не хотів би, як знівечити упованне на Бога і Його Слово. тана стоїть на чолі великих полчищ скептиків, і він докладає всі свої сили, щоби притягнути як найбільше душ на свою сторону. Скептицизм увійшов в моду. Многочисельні кляси людей дивляться на Слово Боже з підозріннем, як на їх винителя, а іменно тому, що воно докоряє і осуджує гріх. Ті, котрі не годяться в його приписами, стараються опрокинути його авторитет. Вони читають Біблію або прислухуються її науці в церкві тільки для того, щоби знайи в св. Писанию або проповіди щось такого, щоби можна закинути і не годитися з тим. Богато є таких, що стаються невіруючими, бо не хочуть оправдувати або занедбують свої обовязки. А є знов і такі, що придержуються скептичних правил ізза гордости або лінивства. Є і такі, котрі люблять безжурне житте, і вони не хочуть посвятити себе, щоб зділати

<sup>35</sup> Great Con.-Ukrainian

щось доброго на світі але, щоби зробити собі славу, і щоб люде уважали їх за мудрих, вони беруться до критикування Біблії. Розум непросвічений Божеською мудрістю, не може всього поняти, і се дає людям повід до критики і насмішок. Многі, здається, думають, що, стоячи, по стороні зневіри і сумніву, вони є взірцем добродітели. Але такі люде під видом щирости в самій річи є зарозумілі і горді. Є такі люде, котрі любуються в тім, що винаходять в св. Писанню що-нибудь такого, що буцім то не годиться з розумом, і тим стараються впровадити в блуд другого. Инші знов критикують і аргументують, находячись на несправедливій стороні, лиш тому, що люблять диспутувати. Вони не замічають того, що сами тим способом попадають в сіти ловця. Отверто висказуючи свої думки, вони думають, що мають правду. Тим способом вони дучаться з безбожниками і зачиняють перед собою ворота небесні.

Бог в Свойому Слові дав досить доказів Свойого Божеського характеру. Великі правди, що торкається нашого відкуплення, представляються дуже ясно. При помочи Духа Святого, котрий по обітуванню дається всім тим, що Його з чистим серцем шукають, — кождий може поняти сам для себе ті правди. Бог дав людям тверду основу, на котрій вони можуть утвердити свою віру.

Але ограничений розум чоловіка не є в стані порозуміти плянів і цілий вічного Бога. Ми ніколи не можемо узнати стільки, скільки знає Бог. Ми не маємо права зарозумілою рукою підняти завісу, котра скриває від нас Його величність. Апостол Павло покликує: "Як недовідомі присуди Його і недосліджені дороги Його!" ') Ми не є в стані поняти Його способу ділання з нами і побуджаючі причини через котрі Він ділає, настільки, наскільки ми пізнали Його неограничену любов і милосердє в звязі з Його безконечною стлою. Наш Отець з мудрістю і праведністю управляє всім. і ми не повинні бути невдоволені або недовірчиві, і в най-

7)Pam. 11: 33.

більшій пошані повинні піддаватися Його волі. Він одкриє нам Свої пляни в такій мірі, на скільки се послужить для нашого добра, а що поза тим, то ми повинні здаватися на Його всемогучу руку і на серце повне любови.

Підчас коли Бог дає достаточно основання для віри, Він ніколи не усуває всякої причини для невіри. Ті, що шукають опори для свойого сумніву, можуть найти її. А ті, що не хочуть приймати Слова Божого і поступати після него, заки будуть усунені всякі закиди і ніякого поводу не буде більше для сумніву — ніколи не прийдуть до світла.

Недовірє до Бога є природним пороком невідродженого серця, котре живе у ворогуванню з Богом. Віра впоюєсь Святим Духом, і вона буде побільшатися тільки в тій мірі, як ми піддержуєм її. Ніхто не може без рішучих усиловань зміцнитись у вірі. Невіра збільшається після того, як вона заохочується, і коли люде, замість того, щоби навести докази, котрі Бог дав для потвердження їх віри, позволяють собі всьо піддавати критиці і сумнівови, котрі все більше і більше оправдуються.

Але ті, що сумніваються в обітованнях Божих, і недовіряють увіренням Його милости, безславлять Його через те, і їх вплив, замість того, щоби притягнути других до Христа, вони відвертають їх від Него. Вони як ті безплідні дерева, далеко роспространяючі своє тінисте галузє, віднимаючі соняшне світло від других рослин, через що мусять вянути і усихати під їх смертельною тіню. Життє таких буде безнастанним свідкуваннем проти них. Вони сіють насіннє сумніву і невіри, котре принесе обільну жатву.

Для тих, котрі хочуть освободитися від сумніву, є тільки одна дорога: замість того, щоби піддавати сумнівови і критиці всьо, чого вони не понимають, звернути увагу на світло, котре вже світить для них, і вони дістануть більше світла. Вони повинні сповняти всі обовязки, які до них належать, і

за котрі вони знають, тоді вони піймуть всьо і сповнять те, в чому тепер сумніваються.

Сатана знае добре ошукувати. Він потрапить підложити неправду за правду і ошукає тих, що хочуть бути ошукані. Але тих, що шукають акуратної правди, він ніколи не зведе. Христос — правда, і світло правдиве, що просвічує кождого чоловіка, що приходить на світ. Дух правди є післаний, щоби вводити людей во всю правду. І, відкликуючись на Свій авторитет, Син Божий обявляє: "Шукайте, то і знайдете". ") Коли хто хоче волю Його чинити, знати ме про науку, чи від Бога вона. (Йоан. 7: 17).

Послідувателі Христові мало знають за ті всі інтриги, які сатана і йго чортівські сили готовлять для них. Але Той, Котрий засів на небесах, переможе всі ті замисли на сповненне Своїх глибоких намірів. Бог допускає, щоби народ його піддавався огняній пробі спокушування не тому, щоб йому приємно було дивитись на їх терпіння, але тому, що ті проби мають велике значіннє в їх остаточній побіді. Згідно з Його власною славою, Він не може охоронити їх від спокушування, бо ті терпіння їх служать іменно тому, щоби приготовити їх до успішної борби зі злим ворогом.

Але злі люде і діяволи не є в стані перешкаджати ділу Божому аби виключити присутність Божу з посеред Його народу, коли вони зо смиренним і сокрушеним серцем сповідаються зі своїх гріхів і позбуваються їх з твердою вірою, уповаючи на обітування Божі. Всякому спокушуванню, всякому противлячомуся впливові явному або тайному, можна противостати з успіхом. "Ні військом, ні силою вашою, тільки моїм духом, говорить Господь сил небесних". ")

"Бо очі Господні на праведних, і уші Його на молення їх... І хто ж такий, що заподіяв би вам лихо, коли будете наслідниками доброго?" (1Петра 3: 12, 13). Коли Валаам, заманений обіцянкою дорогої нагороди, ужив проти Ізраїля чародійства і через те, що він прчніс жертву Господеві, ста-

\*) Мат. 7: 7.

°)3ax 4: 6.



рався проклясти народ — Дух Божий не допустив його до того і Валаам був примушений покликнути: "Як я, царю, зважусь того клясти — проклинати, кого Бог сподобив ласки, Господь благодати? Коли б мені так праведно, як і 5м вмирати, я не знаю, чого в світі кращого й бажати". Після того, як знову принесено жертви, безбожний пророк обявив: "Звелів він благословити, я благословив, не сумнився, щоб Яков по Божій волі нічим в світі не журився. Господь, Бог його, по віки з ним пробуває, голубить, і труба його царська голосно рокоче, трубить". "На Ягова в нас не буде ворожби, чи то проклону: про Ізраїля всі люде скажуть: Бог його воздвигнув". ") І все таки по третий раз були воздвигнуті жертівники і Валаам знов старався висказати проклятте. Однак неохотними устами пророка Дух Божий обявив добро їх вибраних і осудив безумство і злість їх ворогів: "Благо, хто тобі радіє та благословляє: проклят, хто тебе не любить, проклинає!" 11)

У той час народ Ізраїлський був вірний Богу; до тих пор, доки вони оставались послушними його законові, ніяка власть на землі, ні пекла не могла перемогти їх. Але сатані все таки вдалось наконець навести на Божий народ те прокляттє, котре Валаам не посмів висказати, так як він звів їх до гріха. Нарушаючи заповіді Божі, вони відділились від Него і були зіставлені самим собі, щоби почувствувати силу душегубця.

Сатана добре знав, що найслабша душа, пробуваюча в Христі, може успішно вести борбу з полчищами темряви, може супротивлятися йому і навіть перемогти його самого, єсли б він посмів явитися лично. Тому то він старається виманити воінів Христових із їх крипостий, у той час, як він зі своїми боєвими силами находиться в укриттю, готовий вигубити всіх, котрі би осмілилися вступити на його поле. Тільки смиренно здаючись на Бога і повинуючись Його законам, ми можем бути безпечні. Ніхто не може находитись в небезпеці

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) 4 кн. Мойс. 23: 8, 10, 20, 21, 23. ")4 кн. Мойс. 24: 9.

ні на оден день, ні на одну годину, єсли він маловажить молитву. А іменно ми повинні просити Господа, щоб нам дав мудрість поняти Пого Слово. В ньому є обявлені хитрі замисли зводителя і средства, котрими успішно можна побороти його. Сатана відзначається здібностю в наведеннях Біблійних текстів, із своїм власним толкованнєм, котрим надіється поконати нас. Ми знов повинні вивчити добре Біблію із смиренним серцем, ніколи не випускаюти із виду свою залежність від Бога. В той час, як ми постоянно повинні вистерігатися злих замислів сатани, будем безперестанно молитися: "Не введи нас в іскушеннє".





## $\Gamma$ 0 $\Lambda$ 0 $\Lambda$ A — XXXIII.

## ПЕРША ВЕЛИКА СПОКУСА.

Від найдавнійших історичних часів людства сатана старавяся спокушати наш людський рід. Той, котрий спричинив ворохобню на небі, хотів довести жителів землі до того, щоби вони злучились з ним в боротьбі проти власти Божої. Адам і Ева, слухаючи закону Божого, тішились повним щастем, і той факт постоянно свідкував проти того заявлення, котре сатана висказав на небі, а іменно, що закон Божий доводить до рабства і находиться в суперечности до добробуту Його створіння. Далі, зависть сатани була побуджена, коли він бачив прекрасну домівку для безгрішної пари. Він постановив спричинити їх упадок, щоб завладіти землею і воздвигнути тут своє царство, наперекір Всевишньому, після того як він розлучить їх з Богом і забере під свою власть.

Відкинули би, так як Адам і Ева остережені були перед тим небезпечним ворогом, але він усе робив в тайні і укривав свій намір, щоб тим лучше осягнути свою ціль. Послугуючись, як знаряддем, змією, бувшої тоді створіннем чаруючим із виду, він звернувся до Еви зі словами: "Чи справді Бог сказав: Не мусите їсти ні з якого дерева райського?" ') Наколи б Ева відказалась мати діло з покусником, вона не виставила би себе на небезпеку, але, осмілившись ввійти в зносини з ним, вона упала жертвою його хитрих замислів. Та-

1)1 кн. Мойс. 3: 1.

[551]

ким способом многі спокушуються вще і тепер. Вони сумніваються в приписи Божі і замість того, щоби повинуватися тим приписам, вони приймають людські теорії, котрі прикривають діяволські пляни.

"І каже жінка зьмієви: З усякого дерева райського їстиме мо, з плоду ж дерева, що серед раю, рече Бог, не їжте з його, ані доторкати метесь до нього, а то помрете. І каже змій жінці: Ні бо, не помрете. А се Бог знає, що скоро попоїсте з нього, відкриються вам очі, і будете як боги, знаючі добре і лукаве". ") Він сказав, що вони зділаються, як боги, одарені далеко більшою мудрістю, як перша, і приспособлені до вищого стану буття. Ева піддалась спокусі, а через її вплив і Адам був намовлений до гріха. Вони послухали слів змія, як будьто Бог говорить не те, що думає; вони не довіряли свойому Творцеви ї уявили собі, що Він ограничує їх свободу, підчас коли вони, нарушаючи Його закон, можуть достигнути великої мудрости і возвишення.

Але що знайшов Адам після свойого гріху? В чому заключався змисл тих слів: "А то вмреш певно того ж дня, як скоштусш із його?" Чи знайшов він їх значіннє відповідаючим твердженню сатани, що він буде впроваджений до вищого стану буття? Тоді в самій річі вони дістали би велику вигоду через проступок і сатана став би тоді добродітелем нашого людського роду. Але Адам бачив, що се зівсім невідповідно змислови Божеського присуду. Бог заявив, що кара за гріх міститься в тім, що чоловік знов повинен вернутися в землю, із котрої узято його: "Земля бо єси і землею візьмешся". ") Слова сатани: "Відкриються вам очі", оправдались тільки в тому змислі, що після того як Адам і Ева не послухали Бога, у них відкрились очі, так, що вони могли увидіти свою глупоту, вони пізнали зло і вкусили гіркого овощу проступку.

Посеред раю росло дерево життя, овощ котрого мав силу для вічного життя. Наколи б Адам був послушний Богові, то

<sup>3)1</sup> кн. Мойс. 3: 2-5.

<sup>3)1</sup> RH. Monc. 3: 19.

він міг мати свобідний доступ до того дерева, і жив би вічно. Аде після того як він згрішив, він більше не мав достуцу до дерева життя і попав під власть смерті. Божеський присуд: "Земля бо вси і землею візьмешся", показує на цілковите знищение життя. Безсмерте, обіцяне чоловікові під услівем послуху, було страчене через проступок. Потомки Адама тому не могли одідичити від него того, чого він сам не мав, і для упавшого людського роду не було би ніякої надії, наколи б Бог через Свого Сина знов не дарував безсмертя. У той час, як "смерть у всіх людей увійшла (через того), в кому всі вгрішили" Христос "осіяв житте і нетлінне благовістем". 4) Безсмертте дістається виключно через Ісуса Христа. Ісус говорить: "Хто вірує в Сина, той має вічне життє; а хто не вірує Синові, не бачити ме життя". (Йоан. 3: 36). Кождий чоловік може доступити того неоціненого благословення, коли він сповнить дані услівя: "Тим, що терпеливостю в доброму ділі шукають слави, та честі, та нетління — житте вічне". (Рим. 2:7).

Одинокий, котрий обіцяв Адамові життє в непослусі, був великий спокусник. І обясненне, котре змій дав Еві в раю: "Ні, не вмрете!", була первою проповідю, сказаною про безсмертє душі. І помимо того, обявленне, котре основується тільки на авторитеті сатани, можна почути в христіянських церквах, і принимається більшостію людей так само охотно, як і нашими прародичами. Божеські слова: "Та душа, що грішить, та і вмерти мусить", ") перекручують, кажучи: Душа, що грішить, не вмре, а жити буде вічно. Ми тільки можем дисуватися свого рода засліпленню, котре робить людей такими легкодушними відносно слів сатани і такими невіруючими відносно слів Божих.

Наколи б чоловік після свойого упадку мав свобідний доступ до дерева життя, то він жив би вічно, і гріх тим способом був би безсмертним. Але поставлено херувима, ,,з полумяним голим мечем обертасами стерегти дорогу до живото-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>)PHM. 5: 12; 2 THM. 1: 10.

<sup>\*)</sup> Ezek. 18: 20.

вого древа", °) і ні *одному* із сімя Адамового не було позволено переступити перегороду, щоби їсти від овощу, даючого життя і тому нема ні одного безсмертного грішника.

Але після упадку сатана приказав своїм ангелам усилуватись впоювати в чоловіка віру в його природне безсмерте. І коли вони спокушують народ до приняття того заблудження, вони повинні довести його дальше до заключення, що чоловік буде жити у вічному нещастю. Тепер князь темряви через своє оруддє представляє Бога, як страшного тирана і заявляє, що Він посилає до пекла всіх тих, котрі Йому не подобаються, де вони вічно відчувають гнів Божий, і підчас коли вони терплять страшні муки і скрегочуть зубами в вічному огні, їх Творець дивиться на те з вдоволеннєм.

Тим способом затятий ворог приписув Творцеві і Добродітелеві роду людського прикмети, котрі характеризують його самого. Жорстокість се сатанська прикмета. Бог — любов, що Він сотворив, було чисте, святе і ворохобника локи посредством первого великого не проник у світ. Сатана є самий той ворог, рий спокушує чоловіка до гріху, а опісля погубляє його, єсли може, і коли жертва є в його руках, тоді він торжествує, що діло йому вдалось. Наколи б йому було позволено, він обмотав би своїми сітями весь рід людський. Если би Божеська власть не вступилась за нас, то не спаслись би ні оден син і ні одна дочка Адама.

Злий ворог старається перемогти людей, як він переміг наших прародичів, підорвав їх упованне на Творця і спокусив їх до сумніву відносно Його правління і законів. Horo післанники ного ведливости Сатана гіршим. представляють **Bora** навіть лалеко ни сами, щоби оправдати свою власну элобу і ворохобню. Великий зводитель старається приписати свою власну страшну жорстокість характерови нашого Отця небесного і доказує,

\*)1 km. Monc. 3: 23.

що з ним поступили несправедливо і його прогнали з неба тільки для того, що не хотів піддатися несправедливому володареві. Він представляв світові свободу, котрою міг кождий тішитись, підлягаючи лагідній власті в супереч рабству, котре вложив Єгова з дуже строгими приписами. І так йому удалось відвертати людей від їх вірности Богові.

Як суперечна всякому побуджению любови і милосердію. а навіть нашому чувству справедливости наука, що померші безбожники будуть мучитись в пеклі, безпечно годіючому вогнем і сіркою, що вони за гріхи коротко треваючого земного життя повинні терпіти в муках так довго, доки жити буде І того всього навчають нас, і те навчанне еще нині находиться в многих віроісповіданнях христіянства. ний доктор богословія сказав: "Святиї у небі, дивлячись на тих, що мучаться у пеклі, чуються дуже щасливими. вони побачать там тих, котрі по природі однакові з ними і родились при тих самих обставинах, а тепер находяться в такому нещастю, то вони чуються дуже щасливими, що вони не в між ними". А знов другий каже: "У той час як судовий вирік вічно буде сповнятися на посудами гніва посуди милости будуть видіти, як дим їх мук буде підноситись, і замість того, щоби співчувати тим нещасним, вони будуть говорити: "Амін, алилуя! Славте Господа!"

Де ми находимо в Слові Божому подібну науку? Чи вже ті, що у небі, позбавлені є всякого почуття милосердя, або загального почуття людськости? Чи вони мали б змінитись на рівнодушних стоїків, або жорстоких дикунів? Ні, ні; книга Божа не містить в собі такого навчання. Ті, що пропо-тіцують вище наведені погляди можуть бути учені і навіть щирі люде, але дались звести ложною наукою сатани. Він напровадив їх до того, щоб перетолкувати зовсім мильно декотрі речення із св. Писання і надали його словам краску горечи і злоби, котрі відносяться до него, але не до нашого Творця. — "Так певно, як я живу, говорить Господь Бог, не

бажаю смерті грішникової, а того, щоб він звернув із свого шляху та й зостався живим. Зверніте, зверніте з вашого ледачого шляху; про що вам умирати?" (Езек. 33: 11).

Шо за хосень для Господа був би із того, наколи б ми признали, що Він любується безконечними муками, або стогнами, криками і прокляттями страдаючих істот, котрі Він держить заключеними у пеклі. Чи можуть ті страшні звуки бути музикою в ушах безконечної любови? Стараються доказати, що відданне безбожників на безконечні муки є свідоптвом ненависти Бога до гріху, яко зда, котре оказалось так руйнуючим для спокою і порядку цілого світа. страшне богохульство! Як будьто би ненависть Божа до гріху могла бути причиною, що Він його увіковічнив. Бо, після навчання тих богословів, безнастанні, безжалисні муки приводять ті нещасні жертви до бішенства, і так як їх злість виливаеться в прокляттях і богохульствах, то вони постоянно побільшають свій тягар гріховний. Але слава Божа, через таке увіковіченнє, постоянно побільшаючогося гріху протягом бозконечних віків, однако не збільшається.

Людський розум не є в стані оцінити зла, котре повстало через фальшиву науку про вічні муки. Релігія Біблії, повна дюбови і милості і надзвичайно переповнена благістю, затемнюється тим суєвірєм і з'одягаєтья в страх. Коли ми подумаєм про те, в яких фальшивих красках сатана змалював характер Божий, то чи можемо ми дивуватися, що люде бояться нашого Многомилостивого Творця, лякаються Його і навіть ненавидять Його? Застрашаючі погляди о Бозі, з казальниці поширюються по світу, спричинили те, що нині є так много скептиків і невіруючих.

Теорія про вічні муки — одно із ложних навчань, се вино блудодіяння Вавилона, котрим він напоїв народи. ') Як слуги Христові могли приняти те ложне навчаннє і проповідувати його в церквах, в самій річи се є тайна. Вони дістали його із Риму, як і фальшиву неділю замість правдивої су-

7) Одкр. 14: 8; 17: 2.

боти Бэжої. Правда, що воно проповідувалось великими і добрими людьми, але світло відносно того предмета не прийшло до них, як воно прийшло до нас. Вони відповідали тільки за те світло, котре світило у той час; ми знов мусимо відповідати за те світло, що світить за наших часів. Коли ми відвертаємось від свідкування Слова Божого і приймаєм ложні навчання із тої причини, що наші батьки держались їх і навчили їх, — тоді нас чекає осудженнє, проголошене над Вавилоном; ми впиваємось вином блудодіяння.

Більшисть людей, котрі не годяться з наукою про вічні муки, підпадають протиположним заблудженням. Вони бачать, як св. Писанне представляє Бога, як істоту повну любви і милосердія, і вони не можуть повірити тому, щоби Він передав свої творення на спаленнє в вічно невгасаючому огню. Вони вірують, що всі люде наконець будуть спасені. Многі кажуть, що погрози Біблії дані тільки на те, щоби посредством них настрашити людей, щоб були послушними, а не для того, щоб були цілковито сповнені. Після того грішник може дальше собі жити в роскошах, легковажити приписи Божі, і все таки надіятися, що наконець буде милостиво принятий. Таке навчання, котре надіється на милость Божу, але не признає Його правосудія, подобається тілесному серцю і робить безбожних ще більше безбожними.

Щоби доказати, як віруючі в загальне спасеннє, основуючись на свойому шкідливому віронавчанню, нерекручують треба тільки привести їх власні вислови. На похомолодого чоловіка, атеїста, котрий нагло умер, не дасного случаю, оден духовник із Універсалиманні бесіді ужив тексту із Біблії відносно Давида: "І переслідував Давид Абессалома, бо потішився з часом по ми она". ") "Мене часто питають", сказав бесідекає тих, котрі оставляють світ в гріхах, вмерав нетверезім стані, — уходять на той світ

\*)2 Cam. 13: 39.

з кровавим пятном проступку, котре не є змите з одежі, або вмерають, як сей молодий чоловік, котрий ніколи не сповідався ані не визнавав ніякої релігії. Ми вдоволяємся св. Писаннєм, його відповідь розвяже тяжку задачу. Амнон був дуже грішний і не каявся; його напоїли вином і, після того як впився, убили. Давид був пророк Божий він повинен був знати, чи буде Амнонови на тім світі добре або зле. Які були вислови його серця? — "І не переслідував Давид Абессалома, бо потішився з часом по смерті Амнона:".

I яке ж заключенне ми можем зділати із тих слів? Чи не се, що безконечні муки не зіставляли ніякої части його релігійної віри? Так ми понимаєм: і тут ми находимо торжественний доказ більше приятних, більше просвічених і добродійних припущень остаточної, загальної чистоти і упокою. втішився, що Амнон умер. А чому так? — Тому, що пророче око дивилось у будучність і побачило свого сина, після того як він став достаточно святим і просвіченим, принятим до громади вознесшихся святим духом, віддаленим від усякої спокуси, увільненим від рабства і освободженим від гріховного зіпсуття. Його одинокою утіхою було, що його син взятий із теперішного стану гріховного і страдання находиться там, де найбільший вплив Святого Духа вливається в його затемнену душу, де розвиваеться його розум при помочі мудрості небесної і солодкого впливу безсмертної любови, щоби тим способом заосмотрений святим характером міг тішитися спокобм і товариством небесних наслідників".

Ми хотіли би бути понятими в такому змислі, що ми віримо, що небесне блаженство не зависить від чогось, що ми могли би звершити в сьому життю, ні від теперішної переміни серця, ні від нашої теперішної віри, ні від теперішного віроісповідання".

I так той мнимий слуга Христовий повторяє лож, висказану змієм в раю: "Ні, не вмрете". А се Бог знає, що скоро попоїсте з нього, відкриються вам очі, і будете як боги". Він заявляє, що найбільший грішник — убийця, злодій, прелюбодій, після смерти буде приготовлений, щоби доступити вічного блаженства.

І звідки ж він, той ложний толкуватель св. Писання виводить свої заключення? — Із одинокого речення, котре каже як Давид покоргеся волі Провідіння. ..І не переслідував Давид Абессалома, бо потішався з часом по смерті Амнона". Після того як його горе поволи утішилось, його думки навернулись від мертвого сина на живого, котрий із страху, що буде справедливо покараний за його проступки, сам віддав себе на вигнаннє. Давид не переслідував більше Абессалома, і се є доказом того, що нетверезий Амнон після смерти сейчас був взятий на місце блаженства і приготовлений для товариства безгрішних ангелів!? Хороша байка, чи ж не правда, дуже підходяча на те, щоби вдоволити тілесне серце! Се власна наука сатани, і вона успішно сповняє свою роботу. І чи ж можна дивуватися, що при такому навчанню безбожність бере верх?

Поступок того одного фальшивого учителя представляє спосіб ділання многих других. Кілька слів св. Писання вибираються із пілого, в звязі з котрим в многих случаях можна було б доказати, що значінне їх як раз противне, і ті відривки перекручуються і уживаються як докази навчання, що не мають в Божому Слові ніякої підстави. Свідоцтво, приведене як доказ, що нетверезий Амнон находиться в небі, є прямо фальшивий вивід, котрому спротивляється ясне і певне заявленне св. Писання, що ніякий пяниця не може наслідити Царства Небесного. (1 Кор. 6: 10). І тим способом невіруючі і скептики перекручують правду Божу в лож. І многі були ошукані своїм фальшивим мудруваннєм і уколисані в тілесну безпеку і дбімоту.

Всли се правда, що душі всіх людей в смертельний час сейчас дістаються до неба, то нам лучше було б вмерти, як жити. Многі внаслідок такої віри поповнили самоубійство.

Коли недоля, терпіння і завід прибивають нас, нам здається нетрудно розірвати слабу нитку життя і взнестись до блаженства вічного світа.

Бог в Свойому Слові дав нам рішучі докази того, що Він карає переступників Свойого закону. Ті, котрі підхлібяють собі, що Він занадто милостивий, щоб віддати грішникові пе справедливості, хай подивляться на хрест на Голготі. Смерть непорочного Сина Божого доказує, що "нагорода за гріх — смерть" (Рим. 6: 23), всяке нарушеннє закону Божого жадає справедливої відплати. Христос безгрішний зділався грішним задля людей. Він взяв на Себе вину проступку, доки Отець не відвернув Свойого лиця від Него, і серце Його не було сокрушене і життє Його не було згнетене. Все те було принесене яко жертва, щоб грішники були відкуплені. Ніяким способом не можна було освободити чоловіка від кари за гріх. І всяка душа, що відказалась взяти участь в відкупленню, приготовленому для неї з такою великою стратою, повинна взяти сама на себе вину і кару за проступок.

Подивімся, що Біблія дальше учить про безбожників і покаявшихся, котрих проповідник универсалистів перепроваджує на небо як святих і щасливих ангелів.

"Я дам жадному з жерела води житте дармо". ") Се обітованне дане тільки тим, котрі жаждуть. Ніхто инший як тільки той, що хоче води життя і старається дістати її, не дбаючи хоч би всьо инше стратив, дістане її. "Хто побідить, наслілить усе, і я буду йому Бог, а він буде мені син". ") Тут рівним способом ставляться услівя. Щоби наслідувати все те, ми повинні противитися гріхови і побідити його.

Через пророка Ісаю Господь заявляє: "Скажіть праведному, що йому благо". "Горе ж беззаконникові, бо буде йому відплата за діла рук його". ") "Та хоч грішник сто раз коїть лихе й тріває в йому, то я знаю, що тільки богобоязливим буде добре, хто почуває почесть перед лицем його; а безбожному не буде щастя". ") І апостол Павло доказує,

<sup>°)</sup>Одкр. 21: 6. 11)Ісая 3: 10, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>)Одкр. 21: 7. <sup>13</sup>)Еккл. 8: 12, 13.

що безбожник сам собі збирає "гнів на день гніву і відкриття праведного суду Бога, котрий віддасть кождому по ділам його". "А котрі сварливі і противляться правді, коряться ж неправді, тим ярость та гнів". (Рим. 2: 5, 6, 8).

"Се бо знайте, що ні один блудник, або нечистий, або зажерливий, котрий є ідолослужитель, не має насліддя в царстві Христа Бога". ") "Дбайте про впокій з усіма і про святість, без чого ніхто не побачить Бога". 14) "Блаженні, що творять заповіді Його, щоб мали власть до дерева життя, і увійшли ворітьми в город. А на дворі будуть пси, і чарівники, і перелюбники, і душегубці і ідолські служителі, і кожен, хто любить і робить лож". 16)

Бог дав чоловікові пізнати Свій характер і показав йому, як Він поступає з гріхом: "Господь! Господь! Бог милосердний і ласкавий, нескорий на гнів і щедрий на милость і правду, що держить ласку про тисячі, прощає несправедливість, переступ і гріх, хоч ніколи не вважає безвинним виноватого". ") "Господь... всіх беззаконників погубляє". "Переступники ж будуть знищені всі до одного, буде загороджена будучність беззаконним людям". ") Бог примінить власть і авторитет Божеського правління для здавлення ворохобні, однак всі обявлення відплачуючої справедливости Його будуть годитись з характером Божим, як милостивої, довготерпеливої і людяної істоти.

Бог непоневолює нічийої волі, нічиїх думок. Він не любить рабського послуху. Він хоче, щоб творення рук Його любили Його, тому що Він є достойний любови. Він хоче, щоби вони слухали Його, проникнуті пізнаннєм достоїнства Його мудрості, справедливості і людяности. І всі ті, що мають правильне поняттє про ті прикмети, будуть любити Його, бо буде притягати їх до Него Його характер, достойний найбільшої пошани.

Правила вічливости, милосердя і любови, яких учив наш Спаситель, і як Він їх Сам проявляв у Свойому життю, є взо-

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>) бфес. 5: 5. <sup>14</sup>)Жид. 12: 14. <sup>13</sup>)Одир. 22: 14, 15. <sup>15</sup>)2 кн. Мойс. 34: 6, 7. <sup>17</sup>)Псал. 145: 20; 37: 38

<sup>36</sup> Great Con.-Ukrainian

ром волі і характеру Божого. Христос обявляє, що Він нічого не учив такого, щоби не походило від Його Отця. Правила Божеського правління вповні згаджаються з приписами Спасителя: "Любіть ворогів ваших". Бог показує Свою справедливість у відношенню до безбожників для добра цілого світа, а навіть для добра тих, котрих посітили Його судьби. Він міг би зробити їх щасливими, наколи б се годилось з ваконами Його правління і з справедливостю Його характеру. Він окружає їх признаками Свойої любови. Він позволяє їм пізнати Його закони і слідує за ними, наділяючи їх Своїми милосердіями, але вони з погордою відносяться до Його любови, переступають Його закон і відкидають Його милосерде. Підчас коли вони постоянно одержують Його дари, вони безчестять даючого; вони ненавидять Бога, бо знають, що Він бридиться їх гріхами. Господь однак довго терпить їм, аж наконець наступає рішучий час і їх судьба рішається. постарається Він привернути тоді тих ворохобників на Свою сторону? Чи присилув Він їх, щоб сповняли Його волю?

Ті, що вибрали сатану своїм провідником і находяться під його властю, не є приготовлені, щоб стати перед лицем Божим. Гордість, обман, розпуста, жорстокість вкоренились і розвились в його характері. Чи можуть вони взійти на небо, щоби вічно жити з тими, котрими вони погорджали і ненавиділи на землі? Правда ніколи не буде приємна брехуногі; лагідність ніколи не вдоволить зарозумілости і гордости; чистота неприятна розпустникові, самоодреченна любов не притягає самолюба. Яке жерело радості небо може дати тим, котрі цілковито пересякли самолюбними інтересами?

Чи могли би ті, котрі перебули ціле своє життє у ворохобні проти Бога, нараз бути перенесені на небо, і своїми власними очима бачити, який високий і святий стан звершенности панує там; як всяка душа переповнена любовю і всяке лице сіяс від радості; як чаруюча музика в мелодийних акордах

взноситься в честь Бога і Агнця, і від лиця Сидячого на престолі безперестанно спливають потоки світла на відкупленних? Чи могли би ті, котрих серця наповнені є ненавистю до Бога, проти правди і святости змішатися з небесними силами і прилучитися до їх славословія? Чи могли вони перенести славу Бога і Агнця? — Ні, ні. Роки минулости були дані їм, щоби виробити характер для пеод, дле води плажій не призвичаювали своїх думок до того, щоби полюбити чистоту; вони не хотіли навчитись язика небесного, а тепер вже за-Житте, що ворогувало проти Бога, зділалось не пригодним для неба. Його чистота буда би лиш мукою для них і слава Божа — пожираючим огнем. Вони захотять втікати Вони будуть ради погибелі, щоби із того святого місця. укритись від лиця Того, Котрий прийшов спасти їх. Безбожники рішають свою судьбу після свого власного вибору. виключение із неба — се їх власне желание, і зі сторони Бога справедливе і милостиве.

Подібно водам потопу, огонь великого дня обявить вирік Божий, що безбожники не поправні є. Вони не мають найменшої охоти піддатися Божеському авторитетові. Їх воля привикла до ворохобні, і коли життє скінчиться, буде вже запізно звернути їх думки в противну сторону — за пізно, щоби відвернутися від проступку до послуху і від ненависти до любови.

Задля того, що Бог дарував житте Каїнові, убийникові, Він дав світові примір тих наслідків, коли грішчик сетасться живим, щоби вести дальше своє непогамоване безбожне житте. Через вплив Каїна і його приміру тисячі із його потомків були спокушені до гріху, доки Господь не побачив, "що ледарство людське було велике на землі, а люде дбають повсечасно тільки про лихе". "Земля же попсувалась перед Богом, і сповнилась насильством земля". ")

Із милосердія до світа Бог вигубив його розпустних жителів за днів Ноя. Із милосердя Він вигубив безбожних жи-

'1)1 кн. Мойс. 6: 5-11.

телів Содоми. Завдяки обманчивої власті сатани, проступникам виражається співчуттє і удивленнє, і тим способом вони спокушують других до повстання. Так було за часів Каїна і Ноя, і за Авраама і Лота; те саме діється і в наших часах. І з милості до світа Бог наконець вигубить всіх, що відкидають Його ласку.

"Плата бо за гріх — смерть, а дар Божий — життє вічне в Христі Ісусі, Господі нашім". (Рим. 6: 23). Підчас коли життє є насліддем праведних, смерть — є уділом безбожників. Мойсей обявив Ізраїлеви: "Дивись, я сьогодні поставив перед гобою життє й добро, смерть і лихо". ") Спімнена в тому тексті смерть не є смерть проголошена над Адамом, так як всі люде карані є за його проступок. "Се є — друга смерть", котра протиставиться вічному життю.

Смерть наслідком гріху Адамового увійшла у весь людський рід. Всі без виїмки мають зійти в могилу. І завдяки відкупляючому плянови Провідіння всі вийдуть знов із своїх могил. Має бути ще будуче "воскресенне мертвих, праведних і неправедних". (Діян. 24: 15). "Як бо в Адамі всі вмирають, так і в Христі оживають". ") Однак робиться ріжниця між тими двома клясами, котрі воскреснуть: "Не дивуйсь сьому, бо прийде час, що в гробах почують голос Його, і повиходять: котрі добро робили, в воскресенне життя. а котрі зло робили, в воскресенне суду". ") "Блаженний і святий", є достойним воскресення життя. "Над сими друга смерть не має власти". (Одкр. 20: 6). А противно тому ті, що не дістали через покаянне і віру прощення своїх гріхів, будуть карані за проступок і дістануть "плату за гріх". Вони будуть мучитися ріжними мувами "після дід своїх", і наконець передані будуть другій смерті. Так як Богові згідно ві Своєю правелностю і милостю не можна спасти грішника в його гріхах, то Він скорочує його істнованне, бо внаслідок своїх проступків, він не є недостойним його. Один чоловік Вожий говорить: "Тільки ще трохи, і не буде безбожників; й

19) 5 RH. Monc. 30: 15. 20) 1 Rop. 15: 22. 2) Hoan 5: 28, 29.

споглянеш на місце його, та й не ма його". (Пс. 37: 10). Другий знов заявляє: "Та й минуться, наче б їх і не було". ") Покриті ганьбою, вони будуть на вічні віки забуті.

Тим способом прийде конець гріхові зі всім його горем і гибелю, котрих він був причиною. Псальмопівець говорить: "Ти... знищив безбожника, імя їх затер єси на віки вічні". (Пс. 9: 5). Йоан в Одкриттю, дивлячись наперед в будучність, чує милозвучну пісню хвали. Він чує, що все сотворінне на небі і на землі славить Господа Бога. ") Там не буде ніяких погибших душ, що хулять Бога і страдають від нескінчаємих мук; крики нещасних сотворінь у пеклі не булучть мішатись зі співом спасенних.

Основною заблудження про свідомість чоловіка смерти — в наука, котра, подібно науці про вічні муки, про-. тивиться св. Писанню, нашому розумові і нашому почуттю людяности. Згідно загально принятій вірі спасенним на небі звісно все, що діється на землі, а іменно в життю приятелів, котрих вони оставили тут. Але яке би се шасте було для померших бачити всі гріхи поповнювані їх дорогими приятелями і дивитись на їх нужду і терпіння, які вони переносять в життю. Чи могли би вони чути себе щасливими на небесах дивлячись на своїх нещасливих братів на землі? Скоро тільки душа відділилась від тіла, а не покаялася, сейчас з нею в огонь! Дійсно се в щось страшного! В який невідомий страх мусять бути погружені ті, котрі видять, як їх приятелі вмирають неприготовані, щоби ввійти у вічність горя і гріху! Та страшна думка доводила декотрих до безумія.

А що св. Писанне говорить про ті річи? — Давид заявляє, що чоловік після смерти не є свідомий. "Вийде дух його, знов до землі своєї вертає; того ж дня самого задуми його марою стали". <sup>24</sup>) Соломон те саме говорить: "Бо живі знають, що помі уть, а мертві нічогісінько не тямлять, і не ма їм уже заплати, бо і память про них пішла в забуток; і

\*\*) Abgis 16 ct. \*\*) Ogrp. 5: 18. 24) IIcaz. 146: 4.

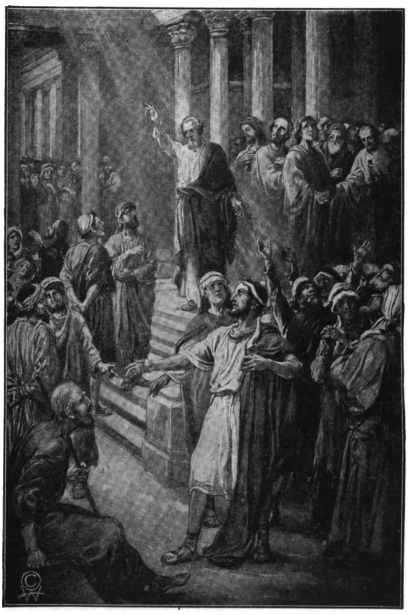
любов їх, і ненависть і боротьба їх минулись, і не буде їм вже ніякої частини ні в чому, що діється під сонцем. "Все, що маєш снагу робити, роби руками твоїми, бо в могилі, куди ти ідеш, не ма вже роботи, ні розумовання, ні мудрості". (Еккл. 9: 5-6, 10).

Коли Бог у відповідь на молитву Езекиїла продовжав його житте на пятнайцять літ, цар виразив подяку Богові за Його велике милосердіє похвальною піснею. У тій пісні він подає причину, чому він так радується: "Бо не безодня славить тебе, не смерть вихваляє тебе, не ті, що лягли в могилі, вповають на твою правду. Живий — тільки живий прославляє тебе, як оце я тепер". \*) Згідно загально принятому мніню праведні усопші находяться на небі, де вони радуються блаженством, прославляють Бога нетлінними устами; але Езекиїл в смерті не міг бачити такої слави. З його словами годиться і свідкуванне псальмопівця: "Бо після смерті ніхто не споминати ме тебе: а в гробі хто возхвалить те-"Мертві не будуть хвалити Господа, ні всі ті, що йдуть до місця мовчання". (Пс. 6: 5; 115: 17).

Ап. Петро у той великий день Пятидесятниці сказав про нашого праотця Давида, "що вмер і поховано його, і гріб його у нас до сього дня. Бо Давид не зійшов на небеса". ") Той факт, що Давид остається в гробі до воскресення, доказує, що праведні після смерти не ідуть до неба. Тльки завдяки воскресенню і силою того факту, що Христос воскрес, Давид в кінці може засісти по правиці Отця.

Ап. Павло заявляє: "Бо коли мертві не встають, то і Христос не встав. А коли Христос не встав, то марна віра ваша: ви ще в гріхах ваших. Тоді і померші в Христі погибли". ") Наколи протягом чотирох тисяч літ праведні сейчас після смерти прямо пійнли на небо, то як міг ап. Павло сказати, що в тому случаю, єсли не ма воскресення, "померші в Христі погибли"? В такім разі взагалі не було б ніякої потреби на воскресеннє.

<sup>28</sup>) Ісая 38: 18, 19. <sup>26</sup>) Діян. 2: 29. 34. <sup>27</sup>) 1 Кор. 15: 16-18.



Петро проповідує в день Пятидесятниці.

"Сього Ісуса воскресив Бог; Його ми всі свідки".

[567]

Мученик Тиндаль, обороняючи навчанне, що мертві спочивають, заявив свойому противникові: "Посилаючи померші душі на небо, в пекло або чистилище, ви опрокидаєте доказ, посредством котрого Христос і ап. Павло свідкують про воскресенне:" "Скажіть мені, єсли душі в небі є, чому вони тоді не є подібні до ангелів? Чому тоді взагалі єще має бути воскресенне?"

Факт, котрого не можна заперечити — що надія на вічне блаженство зараз після смерти довели до широко роспростраменого занедбання Біблійного навчання про воскресеннє. Се ваважав Д-р. Кларк, котрий з початком сього віку сказав: "Навчаннє про воскресеннє, здається, далеко більше уважалось первими Христіянами, чим його уважають нині! Чощу се так? Апостоли посредством него безнастанно заохочували до пильности, послуху і ревности. А їх послідувателі в теперішному часі дуже рідко споминають про него! Так проповідуєм ми і так вірують наші слухачі. Не ма другої науки в Біблії, котра би сильнійше подтверджалася, і ні одного навчання в теперішній системі проповіди, до котрого би відносились з більшим занедбаннєм!"

Се продовжалось так давно, доки правда про воскресенне не була затемнена Христіянським світом і зовсім випущена із виду. Один визначний релігійний писатель говорить в своїх примітках до слів апостола Павла в 1 Сол. 4: 13-18: "Навчанне про блаженне безсмерте праведних заміняється навчаннем другого приходу Христового для нас сумнівного у всіх практичних случаях утішення. В часі нашої смерти Господь являється для нас. Того ми повинні надіятися і пильнувати. Померші уже увійшли в славу. Вони не ожидають звука труби, щоби статись на суд і дістати свою нагороду.

Коли Ісус збирався оставити Своїх учеників, Він не сказав їм, що вони скоро прийдуть до Него, але противно: "Іду

наготовити місце вам. І, як пійду та наготовлю вам міспе. знов прийду й прийму вас до себе, щоб де я, і ви були". ") I ап. Павло говорить: "Сам бо Господь з повеліннем, з голосом архангелським і в трубою Божою зійде з неба, і мертві в Христі воскреснуть найперше; потім ми, котрі зістанемось живі, вкупі з ними будемо підхоплені в хмарах назустріч Господеві на воздух, і так завсігди з Господом будемо". І еще додає: "Тим же втішайте один одного словами сими". \*) Яка велика ріжниця між тими словами утішення і тими више наведеного проповідника. Він потішає позіставших приятелів помершого увіреннєм, що умерший після того, як він випустить послідного духа, іде просто до неба хоч би як грішний був. Ап. Навло вказує своїм співбраттям на будучий прихід Господа, коли окови гробові будуть пірвані і "мертві в Христі" воскреснуть до вічного життя. Заким хто нибудь може вступити в домівку блаженних, його справа мусить бути розсліджена: його характер і його поведення мусять перше бути переглянені перед Богом. Всі будуть судитись після того. як в книгах записано в і кождому віддасться, яко ж буде Той суд не відбудеться в часі смерті. увагу на слова ап. Павла: "Бо призначив день, в котрий судити ме вселенну правдою через Чоловіка, котрого наперед постановив, подаючи певноту всім, воскресивши Його з мертвих". \*\*) Тут ап. Павло ясно говорить, що для суда уже в той час був установлений будучий визначений час.

Ап. Юда вказує на той самий період часу: "І ангелів, що не схоронили свого начальства, оставивших свої оселі, про суд великого дня вічними оковами під темрявою схоронив". І він наводить слова Еноха: "Ось, іде Господь із тисячами святих своїх — зробити суд над усіми". ") Йоан обявляє, що він бачив "мертвих, малих і великих, що стояли перед Богом, і розгорнуто книги", і "суджено мертвих з того, що написано в книгах, по ділам їх". (Одкр. 20: 12).

Але если мертві вже вживають небесного блаженства,

<sup>\*\*)</sup>Йоан. 14: 2, 3. \*\*)Діян. 17: 31.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>)1 Сол. 4: 16-18. <sup>81</sup>)Юдн 6, 14, 15.

або вертяться від болів в пекельному огні, на що тоді єще будучий суд? Навчання Слова Божого відносно тих важних точок є ясні і в них ие ма нічого противного, вони можуть бути легко поняті. Але яка щира душа може бачити у тих загально принятих теоріях мудрість або праведність? Чи можуть праведні при розсліджуванню їх діл судом дістати пожвалу: "Гаравд, слуго добрий і вірний!... Увійди в радощі пана твого", ") єсли вони, може бути, протягом многих віків пробувють в Його присутності? Чи викличуть вони безбожників з місця мук, щоби вони учули присуд від Судді всей вселенної: "Ідіть од мене, прокляті, ув огонь вічний". (Мат. 25: 41). І що за іронія! Ганбляче обвинуваченнє мудрості і праведності Божої!

Теорія про безсмертність душі є фальшивою наукою, котру Рим позичив від поган і приноровив до христіянської релігії. Мартин Лютер зачисляє її до "байок і до купи гною із папських декретів". В своїх примітках до слів Екклезіяста, що мертві нічого не знають, реформатор говорить: "Знов нове свідоцтво, що мертві не свідомі. Соломон твердить, що мертві спочивають і нічого не чують. Вони лежать, не рахуючи ні днів ні років, але наколи вони воскреснуть, їм буде здаватися, що вони спали лиш одну хвильку".

Ніде в св. Писанню не найдеш обяснення, що праведні сейчас після смерти дістають свою нагороду, а безбожні свою кару. Патріярхи і пророки не запевняли нас в тім, що Христос і апостоли не давали ніяких сказівок що до того. Біблія ясно учить, що померші не ідуть зараз до неба. За них говориться, що вони спочивають до воскресення. (1 Сол. 4: 14; Йов 14: 10-12). В той самий день, коли срібний ланцушок пірветься і розірветься золота повязка (нервна і кровоносна система чоловіка в Біблійному змислі), думкам чоловіка конець буде. Увійшовши в могилу пробувають в спокою. Вони нічого більше не знають про те, що діється під сонцем. (Йова 14: 21). Блаженний упокій утомленим пра-

23) Mar. 25: 21.

ведникам! Час той, чи короткий, чи довгий, для них одна хвилина. Вони засипляють і, пробуджені трубою Божою, воскреснуть до безсмерття у славі: "Во затрубить і мертві повстають нетлінними... Як же тлінне се одягнеться в безсмертє, тоді станеться написане слово: Пожерта смерть побідою". 33) В ту минуту, коли вони пробудяться із свого глибокого сну, вони обновлять свої мислі іменно там, де вони перервали їх свого часу. Послідне почуття їх було смертний страх, послідня думка, — що вони сходять в могилу. Коли вони воскреснуть із могили, їх перва радісна думка виллється в торжественному оклику: "Де в тебе, смерте, жоло? Де в тебе, пекло, побіда?" (1 Кор. 15: 52-55).

53)1 Kop. 15: 52-55.





 $\Gamma$  0 J 0 B A — XXXIV.

## -СПИРИТИЗМ (ВІРА В ДУХІВ).

Служення святих ангелів, про що говориться в св. Писанню, надевичай потішаюча і дорогоцінна правда для кождого послідувателя Христового. Але Біблійне навчання, що торкаються того предмету, в затемнене і перекручене загально принятим мнінем в богословії. Наука про природне безсмертє взяте є з поганської фильозофії і в часі темних віків великого одпадення приноровлене до христіянської віри, стало занимати місце правди, так ясно виложеної в св. Писанню, — що мертві нічого не знають. Тисячі пійшли так далеко, що вони вірують, що душі померших ніщо инше, як "служебні духи, послані для тих, котрі мають наслідувати спасенне", — і се помимо свідкування св. Писання, що вще до смерти якої нибудь людської істоти небесні ангели вже були і занимали звісне положеннє в історії людства.

Наука про свідомий стан чоловіка після смерти, а особливо віра, що духи померших вертаються на землю, щоби служити живучим — приготовило дорогу до спиритизму найновійших часів. Єсли допустити, що померші пробувають в присутності Божій і святих ангелів, мають більше пізнання, як вони перше мали, чому ж би вони не могли вернутись на землю, щоби просвіщати і поучувати живучих? Єсли духи померших, як се навчають богослови, окружають своїх приятелів на землі, чому ж би вони не могли мати зносин [572]

Digitized by Google

÷,

з ними, остерігаючи їх від зла або потішаючи їх у їх смутку? Яким способом віруючі в свідомий стан чоловіка після смерти можуть відкидати те, що просвічені духи дають їм, як вожеське світло? Тут є средство, котре вважається святим, помочию котрого сатана старається діпняти свойої ціли. Упавші ангели, сповняючи його прикази, являються вістниками із світа духів. Під предлогом, що вони установляють звязь між живими і мертвими, князь темряви старається ужити свого очаруваного впливу на уми людські.

Він має силу зробити так, що наші мнимі померші приятелі являються перед нами. Наслідованнє знамените: знакомий вид, слова, голос передається з удивительною ясністю. Многі потішаються запевненнєм, що їх дорогі уживають щастя небесного і слухають "духів лестивих і наук бісових", не підозріваючи ніякої небезпеки.

Коли сатані вдасться переконати їх, що померші дійсно приходять назад, щоби мати зносини з пими, він дає приказ, щоби явились ті, що померли неприготованими. І ті та заявляють, що вони мають там навіть високе поло-Отже тим способом поширяеться заблуджение, що між праведними і безбожними не ма ніякої ріжниці. посітителі із світа духів часами остерігають перед такими річами, що часто справджуються. Опісля коли вони вже мають довірє в нас, вони поширяють навчання, котрі потрясають вірою в св. Писанне. Під видом, що дуже інтересуються щастем людей на землі, вони впоюють в них ті небезпеч-Той факт, що вони висказують декотрі ні заблулження. правди і часами навіть можуть предсказувати будучі події, то здається що їх обяснення є правдиві, і через те їх ложна наука так радо приймається множеством людей і її оказується таке довіре, як будьто би вона була найяснійшою правдою Закон Божий відкидається, Духом Божим погорджається, кров завіта вважається не святою. Духи заперечують Божество Христа і понижають Творця, ставлячи Його на рівні з собою. Тим способом великий ворохобник під новою маскою все єще продовжує своє діло проти Бога, котре він начав єще у небі і розвив дальше на землі протягом майже шести тисяч літ.

Многі стараються обяснити спиристицькі проявлення, цілковито приписуючи їх омані і штуці мідіума. Хоч правда, що успіх в ошуканстві часто принимають за дійсне проявлення, але бувають однако надзвичайні пописи діяволської сили. Тайне стукання, котрим начався найновійший спиритизм, не є наслідком людської штуки, або хитрости, але є ділом злих ангелів, котрі тим способом запровадили одно із найбільше успішних і душегубних оманів. Многі будуть спокушувані, щоб вірили, що спиритизм є чисто людською оманою, і коли їм прийдеться мати діло з проявленнями, котрі вони не можуть лиш вважати за надприродні, вони завдяки тої омани, приймуть ті проявлення за велику силу Божу.

Ті люде звертають уваги на свідкування св. Писання відносно чудес, котрі робив сатана з його ангелами. сатанської помочи, Фараонські магії були в стані наслідувати діла Божі. Ап. Павло свідкує що до другого приходу будуть подібні проявлення сатанської власти. Другий прихід будуть попереджувати діла "сатани... Госпола кою потугою і ознаками і чудесами омани, і з усяким підступом неправди". 1) І апостол Йоан, описуючи чудодійні сили, котрі покажуться в послідні дні, говорить: "І робить великі ознаки, так що вогонь зводить з неба на землю перед людьми, і через ознаки, що дано йому робити перед зьвіром, він оманює живучих на землі". 1) Тут не предсказується ніяка проста омана. Люде будуть ошукані тими чудесами, котрі звершаються в дійсности, сатанським знаряддем помочию його власти.

Князь темряви, уже так давно посвятивши свої найвисші умові сили омані, штучно приміняє свої спокушування до людей всіх кляс і положень. Образованим і культурним він

1)2 Com. 2: 9, 10.

<sup>2</sup>) Ogep. 13: 13, 14.



показує спиритизм з його більше вирафінованої і інтелектуальної точки погляду, і тим способом йому удається затягнути многих у свої сіти. Мудрість, котру дає спиритизм і котру описав ап. Яков, "не сходить звише а земна (вона). душевна, бісовська". 1) Але великий зводитель скриває те все штучним способом, если така хитрість лучше всього відповідає його цілям. Той, котрий одягнувсь в славу небесних прийшов до Христа, щоб спокушувати серафимів. в степу, приходить і до людей в як найбільше притягаючому виді, як ангел світа. Він звертається до розуму, предкладаючи взнеслі навчання; приводить до воодушевлення силу воображення притягаючими картинами і опановує симпатію краснорічивими описаннями людяности і добродійности. Він помагає взноситися воображеннями високо і спокушує людей, щоб занадто оцінювали свою мудрість, і через що вони у свойому серці погорджують Вічним. Могуча істота. котра могла підняти Спасителя світа на високу гору і показати Йому всі царства світа сього і їх славу, приблизиться і до людей з такими спокушеннями, що вони опісля доведуть до неладу всіх, що не находяться під Божою опікою.

Сатана нині спокушує людей, як колись скусив Еву в райському саді покушати заказаного овощу пізнання і розвитичестолюбиве стремліннє до вивисшення себе. Віддаючись тим злим хотінням, він спричинив свій власний упадок і старається довести до упадку і весь людський рід. "Ви будете як боги, знаючи добре і лукаве". 1) Спиритизм учить, що чоловік є — сотворіннє поступу; що він є призначений робити успіх від самого уродження до вічности, приближаючись до Божества. І за тим: "Кождий дух сам буде судити себе, а не инший". "Суд буде заслужений; так як се самосуд... Престіл є в тобі самому". Ось як один із спиритистів висказався, коли в ньому пробудилась та "духовна свідомість": "Всі мої ближні були не упавші півбоги". Другий твердить: "Кожна праведна і звершена істота Христос".

<sup>8</sup>)Якова 3: 15.

4)1 km, Monc. 3: 5,

І так замість праведности і звершенности вічного Бога, правдивого предмету поклонення, і замість звершенної праведности Його закону, дійсного мірила людського осягнення, сатана поставив гріховну заблуджаючуся природу людську, як одинокий предмет почитання, одиноку судову уставу і одиноке мірило характеру. Се є успіх, що іде вперед, а не назал.

В закон, так духовний, як і душевний, що ми переміняємось через роздумуваннє. Думки постепенно приноровлюються до тих предметів, про котрі ми думаєм. Вони подібні будуть до того, що полюбили і вшанували. Чоловік не може піднестися вище тої ціли, яку собі назначив, стремлячи до чистоти, доброти і правди. Єсли ж його власне "Я" служить йому за возвишений ідеал, то він ніколи не осяне що нибудь більше возвишеного. Він, противно, загрязне все глибше і глибше. Тільки милость Божа може піднести чоловіка на возвишене положенє. Єсли він зіставлений буде самому собі, то його дорога напевно пійде на долину.

Для тих, що шукають роскошів і тілесного хотіння спиритизм являється в деликатнійшій формі, чим для образованих і умово розвитих людей; в його більше грубшій формі вони находять іменно те, що відповідає їх наклонностям. Сатана студіює всі признаки слабости людської природи, він звертає увагу на гріхи, до котрих склонний кожен отдільно і опісля старається о те, щоби нічого не бракувало, наколи треба заспокоїти ті злі наклонности. Він спокушує людей, щоби уживали всього понад міру, внаслідок чого повстає невздержанність котра ослаблює тілесні, духовні і умові сили. Він завів і єще заводить у погибель тисячі людей через заспоковня похотий, ділаючи тим способом всю природу людську подібну зьвірячій. Щоби завершити своє діло, він заявляє через духів, що правдиве знаннє ставить чоловіка вище всіх законів, і всьо, "що істнує, є добре" і "Бог не осудить", і що "всі гріхи, котрі звершаються, вважаються невинними". Коли люде тим способом спокушуються, що вони вірують в хотіння, як в найвищий закон, в свободу, що означає розпусту, і в те, що чоловік повинен відвічати лиш перед самим собою, отже не можна дивуватися, що всюди, де не обернешся, гниль і зіпсуттє. Тисячі з жадністю принимають навчання, котрі дають їм свободу іти там, де їх тягне їх тілесне серце. Хотіння роскоший управляє уздою самообладання, духовні і умові сили піддаються зьвірячим склонностям, і сатана тоді вдоволений заманює у свої сіти тисячі людей із так званих послідувателів Христових.

Але ніхто не повинен бути ошуканим ложними проявленнями спиритизму. Бог дав світові достаточно світла, щоби він міг відкрити діяволські сіти. Як вже було доказано, теорія, котра містить в собі основу спиритизму, находиться в суперечности з найвиразнійшими реченнями св. Писання. Біблія учить, що померші нічого не знають, що їх замисли скінчились; вони не беруть участи в нічим, що є під сонцем, і нічого не знають про радість і муки тих, що на землі були так дорогі для них. Мало того, Бог рішучо заперечив всякі, так звані, зносини з духами померших. В Старому Завіті находилась кляса людей, котра подібно нинішним спиритистам твердила, що вона мала зносини з помершими. Але "духи знакомі", як називали тих посітителів із другого світа. в Біблії називаються бісовські духи. •) Зносини зі знакомими духами Господь називає огидою і заказує під смертельною карою. Уже само імя ворожбицтва в нинішних часах погано звучить і люде бридяться ним. Твердженнє, що люде можуть зноситись зі злими духами, є середновіковою Однак спиритизм, котрого сторонники числяться на сотки тисяч, а навіть на міліони, проробив собі дорогу до образованих кружків і навіть до церквів, і котрому в праводавчих палатах і навіть на царських дворах оказували ласкаві згляди — та великанська омана представляє собою тіль-Порівнай 4 кн. Мойс. 25: 1-3; Пс. 106: 28; 1 Кор. 10: 20; Одкр. 16: 14.

<sup>37</sup> Great Con,-Ukrainian

ки відновленнє в новій формі уже в старині осудженого і заказаного чародійства.

Всли не ма другої ознаки для установлення правдивого характеру спиритизму, то христіянинові вистарчить се, що духи не роблять ніякої ріжниці між праведністю і гріхом — між благороднійшими і чистійшими апостолами Христовими і самими пропащими слугами сатани. Через те, що сатана посилає па небо самих найбіднійших людей, виставляючи їх, як занимаючих там найвищі місця, він обявляє світові: "Всьо одно, які би ви безбожники не були; всьо одно, чи ви віруєте в Бога або в Біблію або ні; жийте, як вам угодно; небо є вашою домівкою". Спиритистичні учителі в дійсности твердять: "Хто чинить зло, той угоден Господеві, й до таких він ласкавий; або: Де ж той Бог, що право судить?" )

Ті обманчиві духи представляють апостолів, будьто вони є проти того, що писали під впливом Св. Духа, будучи єще Вони заперечують Вожеське походжение Віблії і на землі. тим способом віднимають в христіянина основанне його надії і позбавляють його світла, откриваючого дорогу до неба. Сатана запевнює світ, що Біблія, просто сказати, є книга пригодна хиба лиш для дітей, котру треба легковажити, як перестарілу книгу. І взаміну Слова Божого він дає спиристичні одкриття. Ось і дорога, по котрій він іде, під пілковитою його властю; тим средством він може наклонити світ, . щоб вірив в те, що йому захочеться. Книгу, після котрої буде суджений він і його послідувателі, він усуває на сторону, там де він захоче мати її: Спасителя світа він називає звичайним чоловіком. І так Римська сторожа, охороняюча гріб Ісуса, поширювала фальшиву поголоску, котру священики і старшина видумали для них, щоби опрокинути воскресение Ісуса, так і сторонники спиристичних проявлень стараються доказати, що в життю нашого Спасителя не було нічого чудесного. Після того як вони тим способом усунули Ісуса на

4) Mag. 2: 17.

сторону, вони звертають увагу на свої власні чудеса, і обявляють, що вони далеко перевишають діла Христові.

Правда, що спиритизм змінив свою форму, закривши декотрі із недостойних черт своїх, і прийняв христіянський вид. Але його наука уже много літ дається народу на публичних зібраннях або через пресу, і в них показується його дійсний характер. Його науку не можна ні перечити ні закривати.

Навіть в свойому теперішному виді та омана не заслугує на більшу толеранцію, як перше, але вона тим небеспечнійше, чим вона більше хитрійша. Підчас коли перше спиритизм відкидав св. Писанне і Христа і Біблію, він тепер заявляє, що приймає обидвоє. Однак Біблія толкується таким способом, як се до вподоби необновленому серцю, між тим як найбільше торжественні і важні точки у ній виставляються, як безсильні. Говорять про любов, як головну прикмету Бога, але вона понижається до слабої сентиментальности, котра, робить малу ріжницю між добром а злом. Праведність Божа, осудженне Ним гріха, приписи Його святого закону — все випускаеться із виду. Народ учать дивитись на десять заповідей, як на мертву букву. Приятні і чаруючі оповідання пліняють чувства і доводять людей до відкинення Біблії, котра є основаннем їх віри. Бутте Христа заперечують в той самий спосіб, як і перше, і сатана засліпив народ, що не бачить омани.

Мало є таких, котрі мали б правильне поняттє про обманчиву власть спиритизму і небезпеку дістатися під його вплив. Многі занимаються ним тільки тому, щоб заспокоїти свою цікавість. Вони в дійсности не вірять в него і думка про те, що могли би піддатись власті духам, лякає їх. Але вони осміляються вступити на заказане поле, і могучий губитель робить на них свій вплив помимо їх власної волі. І тіх, котрі колись позволили злому ворогові заволодіти їх розумом, він держить в полоні. Вони не можуть своїми силами розірвати тих чаруючих, згіршаючих оковів, пліняючих «х. Ніщо, кромі сили Божої, котру можна набути помочию щирої молитви, не може освободити тих заблудших душ.

Всі ті. що потакують грішним чертам характеру, або віддаються свобідно гріхові, через те і попадають в спокусу сатани. Вони віддаляються від Бога і опіки Його ангелів, і коли злий ворог опісля представляє їм свою оману, вони є безборонні і легко стаються його добичею. Піддаючіся тим способом його власті, вони мають мало поняття про те, чим закінчиться їх судьба. Після того, як він вже допровадив їх до упадку, спокусник ужиє їх як знарядде, щоби зводити других.

Пророк Ісая говорить: "Коли радять вам: Питайте тих, що померших викликають, чарівників, шептухів та тих, що з черева говорять, — то ви одкажіть: Хиба ж народові не до свого обертатись Бога? Хиба ж мерців про живих питати? Звертайтесь до закону та до обяву. А вони, — як не так говорять, як там сказано, то не ма в них світла". 1) Ссли би люде готові були прийняти правду відносно природи чоловіка і положення мертвих, про що так ясно говориться в св. Писанню, то в твердженнях і проявленнях спиритизму вони пізнали би роботу сатани з властю і ознавами і ложними чудесами. Але замість того, щоби відказатися від свободи. так приятної для тілесного серця і відречися гріхів, що їх так многі люблять, вони закривають свої очі від світла і байдужно ідуть собі дальше тою дорогою, не дивлячись на всі остереження, підчас коли сатана обмотує їх своїми сітями і вони "І з усяким підступом неправди стаються його добичею. в тих, що погибають, бо любови правди не прийняли, щоби спастися їм. І за се пішле їм Бог орудуванне підступу, щоб вони вірували брехні". (2 Сол. 2: 10, 11).

Ті, що супротивляються навчанням спиритизму, вступають в боротьбу не тільки з людьми, але і з діяволом і його ангелами. "Бо наша боротьба не з тілом і з кровю, а з князівства-

<sup>7</sup>)Ісая 8: 19, 20.

ми і властями... з піднебесними духами злоби". (Єф. 6: 12). Сатана також не відступить ні на одну пядь, єсли його не присилуєть до того власть небесних вістників. Народ Божий повинен супротивлятися йому словами: "Писано бо", подібно нашому Спасителеві. Сатана на стільки знає св. Писанне, як і за часів Христових і він перекручує його науку, щоби тим піддержувати свої згіршення. Желаючі видержати в сьому небезпечному часі повинні понимати свідкування св. Письма.

Многі будуть стрічатися з діяволськими духами, котрі являються їм в образі їх рідних або пріятелів, проповідуючи найбільше пебезпечні фальшиві науки. Ті посітителі постараються вплинути на найделикатнійші наші чувства і будуть творити чудеса, щоби підтримати свої претенсії. Ми повинні бути приготовані, щоби мати можність противстояти їм Біблійною правдою, що мертві нічого не знають і що сі духи, що являються у той спосіб, є духами діяволськими.

Перед нами в як раз година "спокуси, що мав прийти на цілу вселенну, спокусити домуючих на землі" в) Всіх тих, що віра їх не є твердо заснована на Божому Слові, сатана Він буде дійствувати "з усяким підстуобмане і побідить. пом неправди", щоби заманити людей під свою власть, і його підступи будуть наберати все більшої сили. Але він осягне свою ціль тільки тоді, коли люде добровільно піддадуться його спокусам. Для тих, що серіозно шукають пізнання правди і хочуть очистити свої душі безуслівним послухом і для тих, котрі ділають все, що тільки можуть, щоби приготовитися до боротьби — Бог правди буде сильною обороною. "Яко ж хоронив еси слово терпеливости Мобі, то я тебе схороню від години спокуси", звучить обітуваннє Спасителя. Він скорше пішле посліднього ангела з неба, щоби боронити Свій народ, ніж би мав сатана одержати побіду над одною душою, котра уповає на Него.

Пророк Ісая пише про той страшний підступ, котрий ")Одкр. 3: 10. прийде на безбожних і зробить те, що вони будуть уважати себе безпечними від слугів Божих: "Ми з смер ю зробили умову, рядну вчинили ми з пеклом: коли побиваючий би і переходити ме, — він нас не досягне, бо ми втечище певне маєм у льжі, й в омані притулок надійний". °) Під того рода людьми розуміються також такі, котрі позістають у своїй упертій затверділості, потішаючи себе надією, що грішників не постигне ніяка кара, що всі люде, хоч би які зіпсуті були, пійдуть до неба, щоби статися подібними ангелам. Але далеко смілійше поступають ті, що то союз з смертю і договор з пеклом заключають, бо відкидають правди, котрі небом дані є на те, щоб помочию їх потішати і боронити праведних в їх недолі, але вони замість того удаються до предложеної сатаною льжі — до обманчивих практик спиритизму.

Засліпленнє нинішного людського роду викликує надзвичайне удивление. Многі відкидають Слово Боже, як недостойне, щоби вірити в него, і з жадністю принимають оману сатани. Скептики і богохульники з великим шумом насміваються над набожністю тих, котрі борються за віру апостолів і пророків, і потішаються тим, що вони виставляють на сміх і кпять собі з торжественних обяснень св. Писання відносно Христа, пляну відкуплення і відплати, котре постигне всіх, що відкинули правду. Вони удають, будьто вони жадують дюдей, котрі є так бездушні, слабі і забобонні, що признають приписи Божі і повинуються Його заповідям. Вони показують таку твердість і певність, як будьто би вони направду заключили союз з смертю і договор з неклом; тай будьто би вони збудовали неприступну і несокрушиму стіну Ніщо не може їх побудити до між ними і Божою местию. страху. Так цілковито вони передались зводителеві, так тісно звязані є з ним, так твердо переняті його духом, що вони не мають ні сили, ні охоти освободитися із його сітей.

Сатана давно напружав свої сили для свойої послідної роботи — ошукати світ. Основаннем його є запевненне, да-

°)Icas 28: 15.

не Еві єще в райському саді: "Ні бо, не помрете". "Скоро попоїсте з нього, відкриються вам очі, і будете як боги, знающі добре й лукаве". ") Мало-по-малу в розвою спиритизму він приготовив собі догогу, щоби зробити найбільше ошуканство. Се йому ще не вдалось зробити, однак він се зробить у той послідний час. Пророк говорить: "І бачив я... три нечисті духи, подобні до жаб. Се бо духи бісовські, що роблять ознаки, що виходять на царів землі і цілої вселенної, зібрати їх на війну в день той великий Бога Вседержителя". ") З виключеннем тих, котрих сохранить власть Божа, весь світ попаде в сіть тої діяволської омани. Народ буде уколисаний ложною безпекою і схаменеться тільки тоді, коли буде виллятий гнів Божий.

Так говорить Господь Бог: "І зроблю суд мірою, а справедливість — вагою, і наче градом, спустошене буде втечище льжи, й води затоплять місце вашого сховку. І так ваші змовини з смертю розірвуться, і ваша рядпа з пеклом не встоїть; і як прийде побиваючий бич, то і вас погубить". (Ісая 28: 17, 18).

10)1 кн. Мойс. 3: 4, 5.

11)Одкр. 16: 13, 14.





 $\Gamma$  0  $\Lambda$  0  $\Lambda$  A — XXXV.

#### ХАРАКТЕР І СТРЕМЛІННЕ ПАПСТВА.

Теперішними часами протестанти дивляться на Романизм ласкавійшим оком, як давнійшими роками. В тих краях, де католицизм не робить успіхів і сторонники папи держаться більше мирної политики, щоби мати вплив, панує все взмагаючася рівнодушність відносно навчання, відділяючого протестантські церкви від папської єрархії. Начинає вкоренюватися думка, що ми, передовсем, не так далеко розходимося відносно важнійших точок, як се думають, і що незначна уступка з нашої сторони запровадить далеко лучші відношення між нами а Римом. Був час, коли протестанти дуже високо цінили свободу совісти, котрої вони добулись такою дорогою ціною. Вони навчали своїх дітей бридитися папством і вважали стремліннє погодитися з Римом на рівні з нарушеннєм вірности для Бога. Але яка ріжниця між тими чувствами а сими, котрі проявляються тепер!

Оборонці папства заявляють, що Римську церкву очернили, і протестантський світ готов єще повірити тому. Многі говорять, що се не є справедливо осуджувати Римську церкву за ті погані діла і несправедливости, котрими відзначаються єї пановання через віки незнання і темряви. Вони приписують єї жорстокість тодішним варварським часам, і твердять, що найновійша цивілізація змінила єї чувства.

[584]

Чи забули ті люде за права непогрішимости, котрих придержувалася та горда власть протягом вісімсот літ? Зовсім ні. Та церква в девятнайцятому століттю не тільки що не відказалась від тих прав, але боронила їх ще з більшою рішучостю, ніж перше. Наколи Рим твердить, що він ніколи не заблуджався і згідно зі св. Писаннем ніколи не буде заблуджавися, як же ж він може відречися від правил, котрі характеризують його поведеннє з минулих часів.

Римська церква ніколи не зречеться своїх прав на непогрішимість. У всьому, що вона зділала в своїх переслідованнях проти тих, котрі відкидають єї навчання про віру, вона обстає при тім, що вона має право; і чи не возьмеся за ту саму роботу, що і давнійше, як тільки трафиться нагода? Усуньте карби, які світські власти наложили на неї тепер, значиться, дайте Римові давнійшу власть, а побачите, що його деспотизм і переслідовання відновляться.

Один звісний писатель слідуючим способом висказується про папську єрархію і відношенню до свободи совісти і тої небезпеки, котра в тім случаю, єсли вона достигне своєї политики, найбільше загрожує Сполученим Державам.

"В такі люде в Сполучених Державах, котрі страх перед римським католицизмом називають дитинством або біготерією. Такі нічого не бачать в характері і положенню романизму, що могло би пошкодити нашим свобідним інституціям, або не бачать нічого зловіщого в його рості. Тому поривняймо з початку декотрі головні принципи нашого правительства з принципами католицької церкви".

"Держава Сполучених Держав забезпечув себе свободою совісти. Не ма нічого більше дорогого або существеного. Папа Пій ІХ сказав в свойому циркулярі з 15-го серпня, 1854 року: "Глупі і ложні навчання або бредні про оборону совісті в вишній степені шкідливе заблудження — пошесть, котрої ми найбільше повинні боятися в державі. Той самий папа в циркулярі з 8-го грудня, 1864 року, проголошув про-

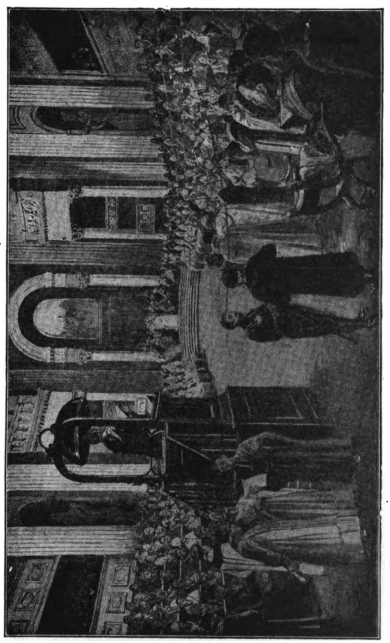
кляттє над тими, котрі стоять за свободу совісти і віри, як і над всіми, котрі хочуть того, щоб церква не мала права послугуватись властю".

"Миролюбивий тон Риму в Сполучених Державах ніяким способом не доказує переміни серця. Він є терпеливий там, де є безпомічний. Епископ О'коннор говорить: "Релігійна свобода терпиться лиш до тих пор, доки суперечність не може бути сповнена так, щоби не пошкодити католицькому світові. Архієпископ із Сен Люїс говорить при одному случаю: "Єресь і невіра є проступками, і в христіянських краях як приміром в Італії або Ішпанії, де всьо населенне католицьке, і де католицька релігія є головною частю краєвих законів, вони караються нарівні з другими проступками".

"Кождий кардинал, архіспископ і єпископ в католицькій церкві, присягаючи папі вірність, говорить слідуючі слова: "Єретиків, шисматиків і тих, що бунтуються проти папи або його послідувателів, я буду всіми силами переслідувати і супротивлятися їм".

Правда, що і в католицькій церкві находяться дійсні христіяни. Тисячі із єї членів служать Богу після того найлучшого світла, яке вони мають. На доступ до Слова Божого вони не мають позволення, і тому вони не можуть бачити правди. Вони ніколи не мали можности бачити ріжницю між живим сердешним служеннем і зовнішними формами і обрядами. Але Бог з великим милосердєм дивився на такі душі, котрі виховані у вірі, обманчивої і незадоволяючої. Він зарядить так, що лучі світла проникнуть через густий туман, окружаючий їх. Він одкриє їм правду, яка находиться в Ісусі, і многі єще займуть місце разом з Його народом.

Але романизм, як релігійна система, нині находиться не в більшій згоді з Євангелієм Христовим, як колись в давнійших часах його історії. Протестантські церкви окутані є густим туманом, инакше вони би пізнали ознаки часу. Римська церква в своїх плянах і підприємствах запускається да-



Проголошенне догми папської непогрішимости.

"18-го липия, 1870 р. догия папської вепомильности буля проголющена в Ватикані, в Римі".

[587]

леко. Вона уживає всяких хитрощів, щоби поширити свій вплив і збільшати свою власть, приготовляючись до страшної і рішучої борби, щоби знов запанувати над світом, запровадити преслідованнє і знищити всьо, що зділав протестантизм. Католицизм всюди начинає вкоренятися. Подивіться на збільшаючеся число його церквів і часовень в протестантських землях; зверніть увагу на популярні католицькі вищі наукові заклади і семинарії, до котрих навіть протестанти в Америці посилають своїх дітей на науку. Подивіться на зріст ритиалізму в Аннглії, і часті одпадення в його рядах на сторону католицизму. 1) Сі річі повинні збудити старанйє у всіх тих, котрі цінять чистими науками Єванґелія.

Протестанти звязались з папством і обороняли його; вони заключили договори і угоди, котрі приводять в задивованнє самих католиків і котрих вони не можуть поняти. Люде закривають очі у відношенню до дійсного характеру римської церкви і небезпеки, котра грозить їм зі сторони католицької єрархії. Народ повинен пробудитися, щоби не допустити до себе такого небезпечного ворога так горожанської, як і релігійної свободи.

Многі протестанти думають, що католицька релігія не є притягаюча і що єї богослуженнє складається із самих нудних і безсмисленних обрядів. Але вони помиляються в тім. Хоч католицька віра і заложена є на заблудженнях, вона все таки не є грубою і неокресаною оманою. Богослуженнє римської церкви справляє сильне вражіннє своїми обрядами. Пишність і торжественні обряди чарують народ і приказують морчати голосови совісти і розуму. Очі воодушевляються. Роскішні церкви, величаві процесії, золоті вівтарі, тілохранительниці, украшені дорогоцінними каменями, знамениті образи і пречудної роботи фігури притягають своєю красою. Слух також воодушевляється. Музика чудесна. Торжественні мельодії звучного органу, змішані зі співом многих голосів, розпливаються і усиливаються попід високими куполами

<sup>1)</sup> Релігійна партія, заснована в Оксфорді 1833 року, що признає перковні перекази, пости. церковні покаяння, обідні і др., і старається приблизити англикансько-епископальну церкву до католицької.

і бічними ґалеріями великанських соборів, усіяних колюмнами і наповняють душу великою пошаною і святим страхом.

Той зовнішний блеск, та пишність і церемоніяльне служеннє, котрі, так можна сказати, тільки кпять собі із прагнущої і наболівшої від гріха душі, служать доказом внутрішного зіпсуття. Релігія Христова для своєї рекомендації не потрібує такої виставности. В світлі, що виходить із хреста, Христіянство світить так чисто і миловидно, що ніякі зовнішні украшення не можуть увеличити його правдивої ціли. Святе украшеннє лагідного і смиренного духа, ось що має значіннє в очах Божих.

Величавість стилю не потрібне є для чистих і возвишених мислей. Високе мніннє про штуку, ніжна тонкість смаку часто бувають плодом похотливої душі. Вони часто приміняються сатаною, щоби люде забули, що потрібно є душі, випускали із виду будучність і вічне житте, відвертались від свойого безконечного Помічника і жили виключно для світа сего.

Зовнішна релігія є притягаючою для необновленого серця. Пишність і обряди католицької церкви мають спокушуючу і пліняючу силу, посредством котрої багато людей даються ошукувати. Люде доходять до того, що дивляться на католицьку церкву, як на дійсні ворота небесні. Ніхто, кромі тих, котрі твердо основані на правді і серця котрих відновлені Духом Божим — не є безпечні від єї впливу. Тисячі, що не мають ніякого пізнання о Христі, основаного на досвіді, дадуться звести і приймуть вид побожности, але без сили. Такої релігії хоче більшисть.

Церква каже, що має право прощати гріхи, отже католики уявляють собі, що вони можуть грішити більше, як другі, і церковне покаяннє, без котрого вона не може прощати гріхів, також відкриває свобідний доступ до зла. Кождий, що гне коліна перед смертним чоловіком і кається перед ним в своїх тайних мислях і сердечних побудженнях, понижає



Courtesy Bausch & Lo Opticul Co.

Внутро церкви.

Внутро "Зовнішна пишність, блеск і церсмопії... кпять собі із прагнущої зболілої душі". [590]

свое людське достоїноство і опоганює всяку благородну черту своеї душі. Ті що сповідаються з гріхів, поповнених в свойому життю, перед священиком, заблуджаючимся, грішним, смертним, котрий дуже часто запивається вином і провадить розпустне житте, - понижають через те свій характер і са-Понятте о Бозі понижається, Його ми себе опоганюють. ставлять на рівні з упавшим чоловіком, бо священик занимає місце посередника Божого. Та понижаюча сповідь перед чоловіком — те скрите жерело, із котрого витекло багато зла, оскверняючого світ і приготовляючого його для цілковитого Але для того, котрий любить позволяти собі на всьо, що лиш захочеться йому, далеко ліпше йому сповідатися перед чоловіком, як відкрити Богу своє серце; людська природа більше склонна до того, щоби каятися як відречися гріха. Далеко лекше облечи своє тіло во вретище, бичувати його кропивою, і заковати себе в острі ланцюхи, ніж роспяти Тяжке се ярмо, котре тілесне серце свої тілесні хотіння. охотнійше хоче нести, як ярмо Христове.

Римська церква дуже подібна до жидівської в часі первого приходу Христового. Тоді, як Жиди потайки топтали ногами закон Божий і його принципи, але поверховно вони заховували його приписи з всякими переказами і вимогами, зділавши його захованне незносним і тяжким. Як Жиди заявляли, що вони почитають закон, так сторонники папи твердять, що вони прославляють хрест. Вони возвишають символ страдання Христового, підчас коли в життю відрикаються Того, Кого він представляє.

Католики украшають свої церкви, вівтарі і свої зодяги хрестами. Всюди можна бачити знамя хреста. Всюди його прославляють і почитають зовнішним способом. Слова Спасителя, що торкається побожних Жидів, єще з більшою силою можна примінити до римських священиків: "Вяжуть бо тяжкі оберемки, що важко носити, й кладуть людям на плечі; самі ж і пальцем своїм не хочуть двигнути їх". ) Добросо-

³) Мат. 23: 4.

вістні люде пробувають в постоянному страсі і боязні, щоб не погнівати оскорбленого Бога, підчас коли церковні дигнітари живуть в роскошах і розпусті.

Щоби погубити людей, сатана старається відвернути їх увагу від Того, у Кого вони можуть як раз найти спасеннє. Він показує їм на який-нибудь другий предмет, котрий може бути поставлений замість Того Єдиного, Котрий сказав: , Прийдіть до мене всі знеможені та отягчені, я впокою вас". (Мат. 11: 28).

Сатана безнастанно старається фальшиво представляти характер Божий, природу гріха і дійсні наслідки, з котрими ми мусимо числитися у великій борбі. Його фальшива мудрість зменшає обовязки відносно Божеського закону і позволяє чоловікові гришнти. Рівночасно він спричинює і се що вони дивляться на Бога більше зі страхом і ненавистю, як з любовю. Жорстокість, котрою відзначається його характер, він приписує Творцю; вона є втіленнєм релігійної системи і вираженнє богослужебних форм. Таким способом душі людські затемнюються, і сатана кріпко держить їх в полоні, як своє знаряддє, щоби вести борбу проти Бога. Наслідком неправильного представлення Божеського характеру поганські народи почали вірити, що людські жертви є конечно потрібні, щоби з'єднати собі ласку у Бога, і найстрашнійші жорстокості звершались під ріжними формами ідолослуження.

Римська церква, приноровляючи поганські обряди до христіянства і, подібно поганству, неправильно представляючи характер Божий, начала віддаватися не менше жорстокни і відражаючим практикам. За пановання папської єрархії були тортури, котрими вона примушала приймати свої навчання віри. Хто не хотів повинуватися їм, того чекав костер. Про тодішні убійства ніхто не знає скільки їх було, хиба довідається судного дня. Церковні дигнітари при помочі сатани, їх учителя, старались винайти средства, спричиняючи найбільші муки, але не убиваючи на смерть. Пекольні му-

ки відновлялись, доки людське терпіннє не доходило до крайности, так, що природа вже довше не хотіла боротись, і страдающий витав смерть, як солодке спасеннє.

Така була судьба противників Риму. Своїх сторонників він держав в послуху батогом, мучительним голодом і всякими другими страшними муками, які тільки можна уявити собі. Щоби з'єднати собі ласку у Бога, каючіся нарушали заповіді Божі тим, що поступали проти законів природи. Їх навчали, щоби розривали всяку звязь, що Бог встановив для благословення і увеселення земного життя людей. Кладбище містить в собі миліони жертв, котрі провадили своє життє в даремних стараннях відречися від своїх природних потреб і щоб угнітати всяку думку і всяке чувство милосердія для своїх ближніх, як ображаюче для Бога.

Коли ми хочемо поняти всім знану жорстокість сатани, котру він протягом цілих віків приміняв не тільки до тих, що нічого не зиали про Бога, але як раз в серцю і у всій області Христіянства, нам треба тільки звернути увагу на історію романизма. Через ту великанську систему князь злоби осягнув свою ціль, наводячи неславу на Бога і приготовляючи нещаств для людей. І коли ми бачимо, як йому вдасться замаскувати себе і звершати своє діло посредством провідників церкви, тоді ми лучше зровуміємо, чому він має таку відразу до Біблії. Коли читаєш ту книгу, одкривається милосерде і любов Божа, і люде можуть бачити, що Він не кладе на них ні одного із тих великих тягарів. Всьо, що Він хоче, се каючеся і сокрушенне серце і смиренний і послушний дух.

Христос в Свойого життя не дас ні одного приміру, що мужі і жени повинні ваператися в монастирях, щоби статися гідними неба. Він ніколи не вчив того, що треба здавляти любов і симпатію. Серце Спасителя було переповнене любовю. Чим близше чоловік приближається до морального совершенства, тим більше чуткими ділаються його чувства, тим лучше він пізнає свої гріки і тим глибша буде його симпатія

<sup>38</sup> Great Con.-Ukrainian

для огірчених. Папа твердить, що він є намістником Христа, але його характеру не можна порівняти з характером нашого Спасителя. Хто бачив, щоб Христос коли небудь давав людей до арештів або на тортури за те, що вони не оказували Йому почестий, як небесному Цареві? Чи чув хто, щоби голос Його осуджав на смерть тих, котрі не принимали Його? Коли мешканці одного Самарянського села не звертали уваги на Його, апостол Йоан обурився на се і сказав: "І'осподи! хочеш, скажемо, щоб огонь зійшов з неба та й пожер їх, як Ілія зробив? Він же обернувшись докорив їм і рече: Не знаєте якого ви духа. Син бо чоловічий не прийшов душі людські погубляти, а спасати". 1) Тут показується найліпше яка ріжниця є між Духом Христовим, а духом Його мнимого намістника!

Римська церква показує світові усміхаюче лице, закриваючи свої страшні жорстокості оборонними річами. Хоч вона і з'одяглася в христіянську одежу, але все таки зістала такою, якою перше була. Всякого правила, котрого папство придержувалось в минулі часи, воно придержується і тепер. Навчання, видумані підчас темних віків, все єще піддержуються. Папство, котре протестанти нині так дуже почитають, є те саме, котре в часі реформації панувало над світом, коли з небезпекою життя повставали слуги Божі, щоби виявити надужиття римської церкви. Вона посідає ту саму гордість і зарозумілість і хоче, як і давнійше, росказувати царям і князям, а навіть присвоює собі Божі привелєї. Його дух відзначається такою самою жорстокостію і тиранією, як і в тих часах, коли він топтав ногами людську свободу і убивав святих Всевишнього.

Папство є тим першим відступленнєм, про котре говориться в пророцтві. (2 Сол. 2: 3-4). Його политика є принимати такий характер, який найліпше відповідає його цілям. Однак під змінною краскою хамелеона він скриває незмінну їдь змій. Воно заявляє: "Єретикам або особам, котрі підозрі-

\*)Лука 9: 54-56.

ваються в єресі, не треба дотримувати даного слова". Чи повинні ми тепер вважати частю церкви Христової ту власть, історія котрої протягом цілих віків писана кровю святих?

Не без причини в протестантських краях думали, що батолицизм тепер не так віддалився від протестантизму, як за давнійших часів. Наступила переміна, але та переміна не з папством наступила. Католицизм в дійсности подібний є дуже до протестантизму, яким він тепер є, тому, що нинішний протестантизм вже звівся і вже не є той, що був за часів реформації.

Протестантські церкви стали шукати ласки у світа, на слідком чого їх очі зістали засліплені фальшивою людською любовю. Вони не можуть зрозуміти, чому не можна думати добре про зло; і, як неминучий наслідок, вони наконець будуть думати зле про всьо, що є добре. Замість того, щоби боронити віру, колись передану святим, вони нині оправдуються перед Римом, що вони так безжалістно поступали з ним, і просять прощення за своє лицеміре.

Багато навіть із тих, котрі дивляться на романизм не ласкавим оком, але дуже бояться його власти і його впливу. Багато є таких, котрі заявляють, що духовна і моральна темрява, що панувала в середних віках, помагали поширятися його вірі. його забобонам і угнітанню, і що ще більше просвіта найновійших часів, загальне поширенне знання і збільшаючася свобода в ділах релігійних є на перешкоді до відновлення нетерпимости і тиранії. Але вони сміються з того, щоби таке дещо могло істнувати в нашому просвіченому віці. Правда, на наше поколінне світить велике духовне моральне Через відкриті сторінки святого Слова і релігійне світло. Вожого було виляте світло небесне на сей світ. Але треба затямити собі: чим більше світла, котре дарується нам, тим більша і темнота тих, котрі перекручують і відкидають його.

Студіюванне Біблії, в звязі з молитвою, відкрило би протестантам правдивий характер папства і вони би опісля бри-

дилися ним і унивали бн його. Але багато протестантів є таких, котрі думають, що вони такі мудрі, що не чують ніякої потреби в смиренню шукати Бога, щоби Він їх завів до правди. Хоч вони й чваняться своєю просвітою, вони все таки є не свідомі так у відношенню до св. Писання, як і до сили Божої. Вонн хочуть мати яке-нибудь средство, щоби заспокоїти свою совість, і вони шукають того, що менше всього подібне до духовного і не потрібує ніякого смирення. Чого вони хочуть, се б то того, щоб забути Бога, замість того, щоб споминати Його. І папство дуже тому радо, щоби заспокоїти потреби всіх таких людей. Воно приготоване є для двох кляс людства, котре занимає майже всю землю: для тих, котрі хочуть бути спасені своїми власними заслугами, і для тих, котрі хочуть бути спасені в своїх гріхах. У тім заключається тайна його сили.

Було доказано, що час великої духовної темряви помагав успіхові папства. Але єще покажеться, що час великого духовного світла тим самим способом поможе його успіхові. В минувших часах, коли люде були без Слова Божого і без пізнання Його правди, їх очі були засліплені і тисячі замотані у невидимі сіти, наставлені для їх ніг. І в нинішному поколінню є багато таких, очі котрих заслішлені є блеском людських спекулюцій — фальшиво названого "знання"; вони не бачать сітий на своїй дорозі, і замотуються до них, як би очі у них були завязані. Бог хоче, щоби людський розум почитали, як дар Божий, і уживали його для служення правди і справедливости, але коли закрадається гордість і амбіція, і люде ставлять свої власні теорії вище Слова Божого, тоді розум може наробити більше шкоди, як незнание. І так фальшива наука нинішного часу, відкидаюча віру в Біблію, буде також приготовляти дорогу до приняття папства, як заказ пізнання в середних віках приготовив дорогу до його возвишення.

В Сполучених Державах нинішними часами настав рух,

щоб держава підпомагала церкві і протестанти вже ідуть слідами католиків. Мало того, вони отверають папству ворота в протестантській Америці до відзискання того пановання, котре воно стратило в старому краю. І се, що надає тому рухові більше значіннє, є факт, що вони стараються, щоб присилувати людей святкувати неділю. Се є постановленнє, котре походить із Риму і є ознакою його авторитету. Се є дух папства, — дух згоди зі світськими обрядами, почитаннє людських переказів замість заповідей Божих, — котрий дістався до протестантських церквів і доводить їх до того, що вони занимаються тим самим ділом возвишення недільного дня, яким папство занималось передше.

Всли читач хоче поняти дійствуючі сили в скоро наступаючій борбі, то ми радимо йому вивчити добре історію Риму, средства, які він приміняв в минулих віках для осягнення тої самої ціли. Всли він хоче дізнатися, як протестанти і католики разом будуть боротися проти тих, котрі відкидають їх правило віроучення, нехай він побачить того духа, який Рим проявив проти суботи і єї поборників.

Царські укази, вселенські собори і церковні постановлення, підпомагані світською властю, були тими степенями, котрими поганський празник дійшов до свого почетпого положення в христіянському світі. Перва загальна міра, котра присилувала заховувати неділю, був указ, виданий Константином. 4) Той указ жадав від мійських жителів, щоби вони відпочивали в "почитаний день сонця", селянам однак позволено було продовжати свої господарські роботи. Хоч се постановленне було поганського походження, воно все-таки вийшло від цісара, після того як він вовнішним способом прийняв христіянство.

Цісарський розказ оказався недостаточним средством, щоби замінити Божеський авторитет, то епископ Римський, після того дав недільному дневи назву: "День Господній". Другий епископ, Євсебій, котрий шукав ласки в князів, особ-

<sup>4)</sup> Cox, R., "Sabbath Laws and Sabbath Duties", crp. 538, (1853).

ливший приятель і підхлібник Константина, твердив, що Христом переніс празник суботи на недільний день. Ні одного тексту із Біблії не наведено в доказ нового навчання. Свята одежа, в котру була з'одягнена підложена субота, було ділом рук чоловіка, і вона послужила людям на те, щоби потоптати ногами суботу Господню. Всі, що хотіли, щоби світ почитав їх, прийняли той загальний празник.

Коли папство вже на добре установилось, возвишение недільного дня продовжалось. Якийсь час народ по селах занимався господарськими роботами, коли не ходив до церкви, але семий день все еще числився за суботу. Зміна наступала поволи, але певно. Судовим урядникам заказано було заниматись судовими ділами в недільний день. Незабаром опісля всім людям, без винятку, приказано було у недільний день вздержуватися від роботи — свобідним під загрозою арешту, а крепакам під загрозою укарання буками. Пізнійше богатим, єсли супротивлялися, відберано половину майна, а наколи б ще продовжали своє супротивленнє, то робили їх невільниками. Низші кляси за таку провину були висилані на ціле життє із краю.

Видумувано тоді також ріжні чуда. За одно таке чудо говориться, що оден хлібороб у неділю пійшов орати. Він в початку хотів очистити свій плуг желізом, при чім желізо врізалось глибоко в його руку і застрягло там так, що він за два роки мусів носитися з ним, і "терпів страшний біль і зносив ганьбу".

Пізнійше папа дав приказ, щоби приходські священики напоминали людей, щоб недільний день святкували, ходили до церкви і молились, бо инакше стягнуть на себе і своїх сусідів велике нещастє. На одному із церковних соборів навели оден арґумент, котрий стався загальним, бо навіть протестанти його уживають, що десь там людей мав грім побити за те, що працювали у неділю, отже се має бути ознакою, що неділя є днем святим, і правдивою суботою. "Оче-

видно Бог не любить тих, що занедбують день святий", говорили прелати. Тоді була видана відозва, щоби священики і проповідники, королі і князі і всі віруючі люде "ужили всіх своїх сил, щоби той день возвишено до давнього положення і на будуче строго заховувано як свято для прославлення христіянства".

Так як відозви церковних соборів оказались недостаточними, то світські власти були запрошені, щоб видали указ, котрого би люде боялись і в той спосіб присилувати їх, щоб вздержалися в недільний день від роботи. Підчас одного синодального засідання в Римі всі давнійші рішення були потвержені з більшою силою і торжественностю. Вони були включені також до церковних законів і впроваджені горожанськими властями майже у всіх христіянських краях.

Однак брак доказів із св. Писання для святкування недільного дня спричиняв чимало клопоту. Народ сумнівався в правах своїх учителів усувати обявленнє Господа господствующих — "день семий — субота Господу, Богу твойому", тому, щоби почитати день сонця. Щоби поповнити недостаток в Біблійних свідоцтвах, були конечними другі помічничі средства. Один із ревних оборонців недільного дня, котрий десь при кінці дванайцятого віку відвідав церкви в Англії, натрафив на супротивлення зі сторони вірних свідків правди; його усиловання були так безплідні, що він на якийсь час виїхав із краю, стараючись видумати деяке средство, щоби потвердити свої навчання. Після його повороту він найшов те, що йому потрібне було, і у своїй дальшій роботі він мав більший успіх. Він привіз з собою звиток паперу, котрий мав бути від самого Бога і містив в собі конечно потрібну заповідь для заховання недільного дня разом із страшними погрозами, щоби настрашити непослушних. дорогопінний документ — такої підлої роботи, як і його постановление, котре воно піддержувало — як говорили, упав в неба і був внайдений в Єрусалимі на вівтарі св. Симеона

на Голготі. Але фактичне жерело, із котрого він повстав, була папська палата в Римі. Щоби помагати власті і добробутові церкви, папська єрархія по всі часи послугувалася оманою і фальшованием.

Звиток заборонював роботу з девятої години с. б. від третьої години в суботу пополудні, до сходу сонця в понеділок. і було обявлено, що авторитет його потверджається многими Також було у ньому написано, що люде, котрі працювали довше приписаного часу, були поражані паралі-Мельник, котрий хотів змолоти своє зерно, замість муки побачив текучу кров, і млинське колесо, помимо сильного напору води, застановилось. Женшина, всадивши хліби у піч, найшла їх сирими, коли виймала їх, помимо того, що піч Друга знов жінка, котра приготовила була дуже горяча. тісто, щоби начати печи його на девяту годину, оставивши його однако до понеділка, на слідуючий день показалось, що з тіста посредством Божеської сили пороблені були бохонці і спечені. Один чоловік, що пік хліб в суботу після третьої години пополудні, на слідуюче рано, коли він розламав бохонень, побачив, що із нього текла кров. Через ті і подібні глупі і забобонні видумки оборонці неділі старались піддержувати її святість.

В Шкоції, як і в Англії, недільний день звернув на себе більшу увагу задля того, що з ним злучили часть старінної суботи. Але час святковання був ріжний. Шкоцький король видав розказ, що субота повинна святкуватися з 12 години по полудні і що ніхто від тої години до ранку у понеділок не має права заниматися ніякою роботою.

Але помимо тих всіх старань, щоб запровадити святковання неділі, сторонники папи сами офіціяльно потверджали Божеський авторитет суботи і людське походження того встановлення, котре замінило її. В шіснайцятому віці оден папський собор виразно заявив: "Нехай всі христіяни затямлять собі, що Бог освятив семий день і що його прийняли

і заховували не тільки жиди, аде і всі другі, котрі твердять, що почитають Бога, хоч би і ми христіяни перемінили їх суботу на день Господній". Ті, що посміли нарушити Божил закон, знали, що роблять. Вони обдумано поставили себе вище Бога.

Як поступав Рим з тими, що не годились з ним, маемо примір із довгого і кровавого найліптий переслідовання Вальденців, із котрих декотрі заховували суботу. терпіли в той самий спосіб за свою вірність у відношенню до четвертої заповіді. Іменно замітна є історія христіян Ети-Серед темряви середних віків прэ опських і Абісинських. христіян середної Африки світ забув, і протягом многих століть вони тішилися свободою віроісповідання. Але в кінці Рим дізнався про них і незабаром опісля звів цісара Абісинського, щоб признав папу за Христового Опісля послідували другі уступки. Був виданий едикт, котрий заборонював хоронение суботи під найстрашнійшою карою. І папська тиранія невдовзі сталась таким великим тягаром, що Абісинці постановили скинути його зі своїх пле-Після страшної боротьби Римляни зістали прогнані із Абисинії, і стара віра була знов привернена. Церкви знов тішилися своєю свободою і ніколи не забували науки, яку дістали відносно омани, фанатизму і деспотичної власти Риму. Вони вдоволялись тим, що могли оставатися в свойому самітному царстві, незнаному для решти христіянства.

Церкви Африканські заховували суботу, так як вона хоронилась римською церквою до її великого відступлення. Слухаючись заповіді Божої, вони святкували семий день, і в той час вздержувались від роботи в недільний день після церковного обряду. Після того як Рим достиг найвищої власти, він став топтати ногами суботу Господню, щоби вивисшити євою власну, але оставшіся незамітними майже протягом одного тисячліття церкви Африканські не брали ніякої участи в тому відступленню. Діставшися під власть Риму, вони були

присилувані відкинути правдиву суботу і прийняти фальшиву, але знов діставши свободу, вони знов вернулись до послуху четвертої заповіді.

Ся історія із минулого ясно доказує ворожнечу Риму до правдивої суботи і єї поборників, і ті средства, яких він уживав, щоби почиталась сотворена ним інституція. Слово Боже учить, що ті зрілища ще повторялись, коли католики і протестанти злучаться між собою для возвишення недільного лня.

Представлена в 13-ій голові Одкриття власть — зьвір з двома рогами, подібними як у ягняти, наставляє землю і ломуючих на ній поклонитися папству, котре тут порівнюється зі зьвіром, подібним до пантери. Зьвір з двома рогами також скаже "домуючим на землі, щоби вони зробили обра: въвіра", і дальше він "зробить, щоб усім малим, і великин, і багатим, і вбогим, і вольним, і невольним дано буде пятно або імя зьвіра", (Одкр. 13: 16). Ся власть, представлена як зьвір з рогами, подібними як у ягняти, — Сполучені Держави, і се пророцтво сповниться тоді, коли Сполучені Держави будуть силувати людей, щоб заховували неділю, на що Рим буде дивитися, як на знак признання його першенства. в тому поклонению папству, кромі Сполучених Держав, возьмуть участь і другі. Вплив Риму в тих краях, котрі колись признавали його панованне, ще не вигаснув. І пророцтво предсказує відновленнє його власти. "І бачив я одну з голов його, наче на смерть вбиту, і смертна рана її вилічена, і дивувалася ціла земля, (ідучи) в слід за зьвіром". •) Павло виразно говорить, що чоловік гріха повинен продовжати свое істнованне на землі до другого приходу Христового. •) До самого кінця часу він буде продовжати свою ошуканчу роботу. Автор Одкриття також заявляе, маючи на думці папство: "І поклоняться йому всі, що домують на землі, котрих імена не написані в книзі життя Агнця". (Одк. 13: 8). Так в старому, як і в новому світі папство прийме поклоненне

•)Одкр. 13: 3.

6)2 Con. 2: 3, 8.



через постановление недільного дня — інституція, котра одиноко заснована на авторитеті римської церкви.

Уже більше як половину століття дослідувателі пророцтва в Сполучених Державах звертали увагу світа на те свідкуваннє. В нинішних подіях можна добачити, що се пророцтво невдовзі сповниться. Протестантські учителі заявляють ті самі права на Божеський авторитет що до заховання недільного дня, і з їх сторони дається чути той самий недостаток доказів із св. Писання, як і зі сторони папських провідників, видумуючих чудеса, котрі занимають місце заповідей Божих. Погрози, що суди Божі постигнуть людей в наслідок нарушення недільного дня, котрий виставляють замість суботи — будуть повторятися, і їх уже начинають приміняти. І рух, щоби присилувати святкувати неділю, скоро змагається.

Римська церква задивляюча є у своїй омані і своїй хитрості. Вона може знати, що буде наперед. Вона спокійно жде часу, бо вона бачить, що протестантські церкви задля приняття фальшивої суботи оказують її пошану і приготовляються до того, щоби накинути її христіянам в той самий спосіб, якого вона уживала в минувшині. Ті, що відкидають світло правди, колись єще звернуться за помочию до тої, по її думці непогрішимої власти, щоби возвишити ту свою інституцію. З якою охотою вона згодиться помочи протестантам в тій роботі, не трудно вгадати. Хто лучше від папських провідників потрафить поступати собі з тими, котрі не повинуються церкві?

Римська церква, котра поширилась по цілому світу, є одною з найбільших орґанізацій під управою папського престола, призначеною на те, щоби служити його інтересам. Миліони його причастників по цілому світу знають се, що мають повинуватися папі. Якої би вони не були народности, і яке би їх правительство не було, вони повинні цінити авторитет церкви вище всього. Хоча вони і складають державі при-

сягу вірнопідданства, клятва же послух для Риму, котрий звільняє їх від всяких обовязків, що ідуть наперекір його інтересам, стоїть все-таки вище.

Історія свідкує про хитрі і вперті старання Риму втиснутися в народні справи, а коли вже там утвердиться, тоді використати як найбілше для себе, жертвуючи навіть князями і народами. В 1204 році папа Інокентий намовив короля Аррагонського, Петра ІІ, щоб той дав слідуючу клятву: "Я, Петро, король Аррагонський, клянусь і обіцюю на віки позістати вірним мойому панові, папі Інокентію, його католицьким ворогам і римській церкві; добросовістно держати в тому повиновенню моє королівство, боронити католицької віри і переслідувати єретиків". 7) Се власне годиться з твердженнями папи, що він має право "скидати королів" і "звільняти підданих від їх обовязків для несправедливих володарів".

Не треба забувати і того, що Рим гордиться тим, що він ніколи не зміняєсь. Правила, котрими руководився Григорій VII і Інокептий ПІ, все єще позістають правилами римської церкви, і наколи б вона ще мала ту саму власть, то вона ужила би її з тою самою енергією, як і в минулих століттях. Протестанти не знають, що ділають, коли вони задумують помагати Римові для возвишення недільного дня. Бо як протестанти хочуть осягнути свою ціль, так знов Рим стремить до того, щоби привернути назад її страчену верховну власть. Коли в Сполучених Державах будуть встановлені принципи, що церков може послугуватися державною властю або контролювати державу і коли сповнення релігійних обовязків можуть бути присилувані горожанськими законами, одним словом, коли авторитет церкви і держави будуть мати власть над совістю — тоді Рим восторжествує у тому краю.

Слово Боже перестерігає перед грозячою небеспекою, і наколи протестантський світ не зверне уваги на ті остереження, він дізнається які є в дійсності намірення Риму, але

<sup>7)</sup> Dawling J., "History of Romanism", RH. 5, rea. 6, crp. 55.

тоді уже буде запізно, щоби виминутися із його сітий. Він незамітно росте в силу. Його навчання мають вплив на праводавчі зібрання, на церкви і людські серця. Він будує свої величаві і могутні будівлі, де у їх тайних підвалах повторяються його давні переслідовання. Потайки і незамітно він укріпляє свої сили, щоби достигнути своїх остаточних цілий і розпочати боротьбу, коли настане рішительна хвиля. Всьо, що він хоче, се є — мати всюди переваї у, і вже її має. Ми невдовзі побачимо і почувствуєм, в чому заключається римський елемент. Однак всякий віруючий в Слово Боже і повинуючийся йому, стягне на себе докори і переслідовання.





# 

### НАДХОДЯЧА БОРБА.

Від самого початку, як началась велика борба на небі, наміреннєм сатани було повалити закон Божий. Для достиження тої ціли він начав свою ворохобню проти Творця і, хоч його прогнано із неба, однак він продовжав ту саму борбу тут на землі. Спокушувати людей, щоби вони опісля переступали закон Божий — се була і є одинока ціль сатани. Чи вдасться йому зівсім змінити закон або тільки часть із його, наслідки ті самі. Бо той, що згрішив лиш "в одному", то він через те нарушає цілий закон; перевага його впливу, як і приміру є по стороні проступку; він "станеться виноватий у всьому". (Якова 2: 10).

Щоби люде погорджали Божеськими приписами, сатана перекручував Біблійну науку і внаслідок многі тисячі, що придержувались св. Писання, в кінці повірили заблудженням. Остаточна велика боротьба між правдою і заблудженням буде вже послідня. Ся боротьба вже надходить. Се буде боротьби між людськими законами і приписами Господа господствующих, між релігією Біблійною а релігією байок і переказів.

Дійствуючі сили, котрі злучаться в тій боротьбі проти правди і справедливости, уже начали свою роботу. Слово Боже, котре дісталось до нас такою дорогою ціною терпіння [606]

і крови, так мало ціниться. Біблію можна кождому дуже легко дістати, але дуже мало є таких, щоб її вибрали собі за провідника у свойому життю. Безвірє поширилось в застрашаючий спосіб не тільки <sub>В</sub> світі, але і в церкві. Многі дійшли до того, що відкидають навчання, котрі є головними стовпами христіянської віри. Великі факти творення, як про них оповідають мужі Божі, гріхопаденне чоловіка, приміренне і вічність закону Божого, цілковито обома частями відкидаються в так званому христіянському світі. Тисячі, шо чваняться своею мудрістю і независимістю, вважають се слабістю, если хто вповні налісться на Біблію і надзвичайною здібністю і ученістю, наколи хто критикує св. Писанне і заперечує або перекручує найважнійші із її правд. Багато в таких проповідників, професорів або учителів, котрі навчають, що закон Божий є змінений або знесений і що ті, що вірують в нього і кажуть, що він є потрібний, виставляються лиш на сміх і погорду.

Відкидаючи правду, люде рівночасно заперечують єї осно-Топчучи ногами закон Божий, вони заперечують вателя. авторитет законодателя. Се в так легко зробити собі ідею із фальшивих теорій і навчання, як і витесати болвана із дерева або каменя. Щоб люде набрали фальшивого поняття про Божий характер, то сатана ложно представляє Божі прикмети. Многі покланяються замість Господу господствующих ідолови фільозофії, підчас коли живий Бог, як Він обявляється в Божому Слові, в Христі і в ділах творення, почитається тільки немногими. Тисячі обоготворяють природу у той самий час як вони не признають Бога природи. Хоч і не в тій формі, ідолослуженне в нинішному христіянстві відбувається так само, як і в старінному Ізраїлю за часів пророка Ілії. Вог многих так званих учених, фільозофів, поетів, державних мужів, писателів — Бог людей із вищих кругів, многих вищих наукових закладів і университетів, навіть декотрих богословських інституцій — тільки немного лучший від Ваала, бога сонця Феникіян.

Ні одно заблудженне, приняте христіянським світом, не повстав так сміло проти небесного авторитету і нічого пе має більше шкідливих наслідків, як навчання найновійших часів, що закон Божий не має більше обовязуючого значіння Всякі народи мають свої закони, котрі жадля чоловіка. дають почитання і послуху; ні одно правительство не могло би істнувати без них; і чи можна собі представити, що Творець неба і землі не має закона, шоби управляти істотами. шо Він сотворив? Припустім, що визначнійші особи із духовенства прилюдно навчали би, що устави, після котрих управляеться край, і права горожан, що їх обороняють, не с обовязані — що вони стісняють свободу народа і тому не мають бути заховувані: чи довго правительство буде терпіти такім людям? Котра є більше провина: чи не зважати на закони держави і народів, чи топтати ногами Божеські приписи, котрі є основаннєм всіх правительств?

Знести свої постановлення і позволити людям робити, що їм угодно, — не мало би таких поганих наслідків для народів, як для властителя вселенної, єсли би Він зніс Свій закон і зіставив світ без якого-нибудь правила для осудження виновного і оправдання послушного. Чи хотіли би ми дізнатись, які будуть наслідки уневажнення закону Божого. Вже проба була зділана. Страшні були зрілища у Франції, коли боговідступництво стало пануючою властю. Світ тоді побачив, що знесеннє приписів, котрі Бог наложив, значить те саме, що жорстоке панованнє тиранів. Коли мірнло справедливости відкинеться, тоді відкриється дорога для князя темряви, щоби запровадити своє панованнє на землі.

Всюди, де би не відкидались Божеські приписи, гріх перестає бути грішним, або справедливість бажаною. Ті, що не хочуть піддатися власти Божій, не будуть в силі панувати над собою. Внаслідов шкідливого навчання дух неповиновення вселиться в серцях дітей і молодіжи, котрі з природи вже не можуть терпіти ніякої контролі над собою, і наступить опісля зіпсуттє в суспільности. Підчас коли загал насмівається із легковірности тих, котрі повинуються приписам Божим, сам з жадністю принимає оману сатани. Віддаючись цілковитій розпусті, він поповняє ті самі гріхи, котрі навели суди Божі на поган.

Ті, що навчають народ легковажити заповілі Божі, сіють непослух, щоби жати непослух. Усуньте зовсім наложені Божеським законом перегороди, і вам неловго прийлеться ждати, доки не наступить цілковите незважанне на всі люлські закони. Так як Бог заказує неморальні поступки, хотіння, лож і оману, то люде готові потоптати ногами Його постановлення, як перешкоду для їх світського добробуту, але наслідки усунення тих приписів будуть для них цілком несподівані. Єсли закон не обовязує, то чого люде бояться нарушати його? Майно не було б більше безпечне. силою заберали би посілости свого ближнього, і сильнійші стали би багатійшми. На саме життє не звертано би уваги. Супружа присяга не вважалась би більше за святу, охороняючу родинне житте. Той, що має власть, наколи б йому захотілось, силою забрав би жінку свого ближнього. Пята заповідь була б усунена разом з четвертою. Діти не здригнулись би перед тим, щоби кинутися на житте своїх родичів, єсли вони через те могли би заспокоїти бажання свойого зіпсутого серця. Цивілізований світ став би бандою рабівників і убійників, і мир, спокій і щасте були би прогнані із землі.

Наука, що люде не мусять робити того, що Бог від них жадає, уже ослабила моральну силу і відчинила ворота несправедливости в світі. Беззаконнє, роспуста і зіпсуттє зачинають свою роботу. В родині сатана взявся щиро до роботи. Його знамено повиває навіть в так званих христіянських родинах. Тут є — завість, обмова, лесть, відчужданнє, роздори колотнечі, зрада, хотіння. Ціла система релігійних

<sup>39</sup> Great Con.-Ukrainian

правил і навчання, котра повинна бути основою і будовою суспільного життя, обернулась в хитаючуся масу, котра туйтуй має розвалитися. Найбільші криминальники, задля своїх проступків замкнені у темниці, наділяються часами дарунками і відзначеннями, як будьто би вони занималн якесь завидне становище. Їх характер і проступки обсуджуються всюди в широких кругах. Преса виявляє страшні подробищі того порока, і тим способом вводить других в спокусу звершати оману, рабунок і убійство, і сатана торжествує, видячи такий успіх свойої пекольної роботи. Засліпленнє наслідком порога, легкомисне убійство, страшно збільшаючася невздерживість і злоба всякого рода і степенів — повинні всі ті, що бояться Бога, застановитися над тим, що їм треба робити, щоби усунути те зло.

Суди були також пересякді зіпсуттєм. Здібності многих зістали запоморочені невздержаннєм, так, що сатана завладів ними майже цілковито. Пянство і гулятика, страсти, зависть, нечесть всякого рода характеризують життє тих, котрі повинні приміняти закон. "Відступив від нас суд, оддалік зісталась справедливість, бо справедливість спотикнулась на майдані, й правота не знаходить входу". (Ісая 59: 14).

Злоба і духовна темрява, котрі взяли верх в часі пановання папської єрархії, були неминучим наслідком заказання єї св. Писання, але де найти причину далеко поширеного безбожія, відкинення закону Божого і витікаючого із того зіпсуття при повному євангелському світі в віці, в котрому панувала релігійна свобода? Тепер, коли сатана не може більше держати світ у своїй власті, відбераючи йому св. Писанне, він послугується иншиими средствами, щоби осягнути ту саму ціль. Повалити віру в Біблію є те саме, що і знищити саму Біблію. Поширяючи сю думку, що закон Божий більше не обовязує нас, воно так само успішно помагає людям нарушати його, як будьто би вони зовсім не знали за його приписи. В нинішному часі, так само як і давнійше, він стара-

еться сповнити свої наміри при помочі церкви. Нинішні релігійні організації не хочуть більше слухати не популярних правд із св. Писання і, підчас коли вони борються проти них, вони принимають толковання і навчання, посредством котрих вони повною пригорщию сіють зерно безвіря. жачися папського заблудження про природне безсмертс і про свідомий стан чоловіка по смерті, вони відкинули одиноке средство, котре хоронило їх перед заблудженнєм спиритизму. Навчание про вічні муки многих довело до того, що вони більше не вірять в Біблію. Коли четверту заповідь треба людям сповняти, то семий день -- суботу також мається ваховувати, і одинокий спосіб учителів, щоби увільнитися від того обовязку, котрого вони не хочуть сповняти — вмовити в людей, що закон Божий не обовязує їх. В той спосіб вони відкидають закон разом з суботою. Після того як діло субітної реформи поширяється, те відкиненнє Божеського закону, щоби оминути четверту заповідь, стається майже за-Навчання тих релігійних провідників відчинили двері безвірю, спиритизмови і легковаженню закону Божого, і на тих провідниках лежить страшна відвічальність за беззаконне, котре істнує в христіянському світі.

Але ті самі люде заявляють також, що так скоро поширюючеся зіпсуттє треба приписати нарушенню так називавмої "Христіянської суботи" і що святкуваннє недільного для в більшій степені поправить мораль суспільности. Се твердженнє висказується особливо в Америці, де навчаннє про правдиву суботу проповідувалось всюди. Там діло про вздержаннє, — одна із найважнійших моральних реформ, находиться в звязі з рухом про захованнє недільного дня, і сторонники його вважають себе як покровителі найвищих інтересів людського суспільства; а тих знова, що не хочуть з ними разом іти, вони обвиняють, як ворогів вздержання і реформи. Але той факт, що рух, що старається поширити заблудженнє, звязане є з ділом, котре не має в собі нічого злого, наколи не може бути доказом, оправдаючим заблудженне. Ми можем укрити їдь, мішаючи його зі здоровою їдою, але не можемо змінити єї натури. Вона робиться ще більше небезпечна, так як її можна лекше зажити. Се є власна хитрість сатани, мішати з оманою стільки правди, скільки треба, щоби надати її вид правди. Провідники руху відносно недільного дня можуть обороняти реформи, потрібні для народу, правила, що годяться з Біблією, однак слуги Божі не можуть прилучитися до них, доки жадання, що супротивляються законові Божому, находяться в звязі з ними. Ніщо не може оправдати тих, котрі усувають заповіді Божі, а принимають людські приписи.

Двома великими заблудженнями — безсмертем душі і святкованнем неділі, сатана обманює народ. Підчас коли перве кладе підвалину для спиритизму, то друге робить симпатичну звязь з Римом. Протестанти Сполучених Держав будуть перші, котрі протягнуть свої руки над пропастю, щоби схватити руку спиритизму; вони перейдуть через пропасть, щоби подати руку римській власті, і під впливом того троякого союза той край пійде по стопам Риму і буде топтати права совістя

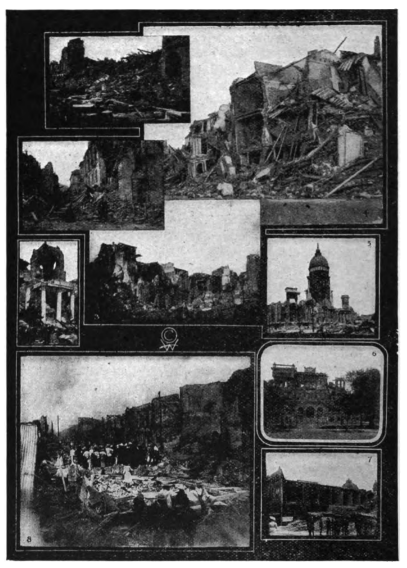
Так як спиритизм нині що раз, то ліпше наслідує так назване христіянство, то він має більшу силу заманювати і ошукувати. Згідно з новим порядком річей, то сам сатана є навернений. Він явиться в характері ангела світа. Помочию спиритизму будуть творити чудеса, сціляти недужих і багато ще инших чудес доповниться, котрих не буде можна заперечити. А як еще до того злі духи визнають свою віру в Біблію і віднесуться з пошаною до церків, то на діла їх будуть дивитися, як на явлення Божого Духа.

Погранична лінія між так званими христіянами і безбожниками є малозначна. Члени церкви люблять те, що любить світ і готові є злучитися з ним. Сатана дуже хоче злучити їх в одно тіло і тим способом укріпити своє діло, стараючись

втягнути всіх в ряди спиритизму. Католики, прославляючи чудеса, як ознаки правдивої церкви, легко дадуться ошукати тою чудодійною силою, а і протестанти рівно ж будуть ошукані, бо відкинули щит правди. Католики, протестанти, як і світські люде, всі приймуть вид побожности у той час як вони відречуться від його сили, і в тій злуці вони будуть бачити великий рух в наверненню світа і початок давно бажаного царства.

В спиритизмі сатана являється добродітелем людського роду, сціляюни медуги народу і предкладаючи нову і більше возвишену релігійну систему; але рівночасно він дійствує як нищитель. Своїми спокусами він губить цілі маси народу. Невдержаннє відберає розум, і тілесні вдоволення, роздір і розлив крови є наслідки із того. Сатана любується у війні, так як вона побуджає найнизші страсти душі, а опісля вічність пожерає їх окровавлені жертви, погружені в пороки. Його наміром є розярувати народи до війни одних проти других, бо тим способом він може легко відвернути увагу людей від приготовлення, щоби встояти в надходячий день Божий.

Сатана дійствує також через силу природи, щоби зібрати жатву не приготовлених душ. Він вистудіював тайні ділання природи і уживає всіх своїх сил, щоби заволодіти елементами, наскільки Господь Бог на се дозволяє. Коли йому було позволено мучити Йова, як скоро були вигублені стада, слуги, доми, діти, при чім одно нещастє хвилево слідувало за Тільки Бог хоронить Свої творення і обороняє їх від власти губителя. Але христіянський світ з погордою віднісся до закону Божого, і Господь зробить се, що Він постановить зробити, если люде не поправляться. Він не буде більше благословити тих, що повстають проти Него і ще других навчають, щоб так само робили. Більше Він не буде опікуватися ними. Буде мати власть над ними сатана. буде навіть помагати їм у їх добробуті і щастю, щоб його наміри сповнились, других знов приведе до ріжних клопотів і



ЗЕМЛЕТРУСИ В РІЖНИХ МІСЦЯХ.

Числа 1, 2, 3, 4. Землетрус в Валпарайзо, Чилі. серп. 16, 1906 р. Числа 5, 6, 7. Дійствіє землетрусу в Калифорнії, квіт. 18, 1906 р. Число 8. Вулиці в Кінкстоні, Ямайка, після землетрусу, січ. 14, 1907. [614]

нещастя, а опісля скаже людям, що се в Бог, Котрий їх мучить.

Підчас коли він являється людям, як великий лікар, котрий може сціляти всі їх недуги, він принесе немочі і нужду, доки всі міста не будуть спустошені і зруйновані. Нині він як раз в роботі. У ріжних нещасних случаях, на воді і на суші, у великих пожарах, в страшних гураґанах і градових бурях, в орканах, наводненнях, у великих морських заливах і землетрусах по цілій землі і в ріжних формах сатана показує свою силу. Він нищить готову жатву, в наслідок чого бувають голод і нужда. Він наповняє воздух смертельною заразою, і тисячі гинуть від неї. І чим близше до кінця, тим частійші і страшнійші будуть ті нещастя. Будуть гинути так вывірята, як і люде. "Засумує, заниє; поникне, помарніє куля земна; поникнуть і ті, що звисока позирали на людей на землі. Бо земля вся зледащіла під живучими на ній, вони бо переступили закони; змінили устави, зломали вічний заповіт". (Ісая 24: 4. 5).

Тоді великий зводитель буде старатися переконати людей, що ті нещастя спричинені є тими, котрі служать Богу. Ті, що викликали гнів Божий, в свойому нещастю будуть обвиняти тих, що повинуються заповідям Божим, за що про-Будуть говорити, що люде обраступники докоряють їх. жають Бога, нарушаючи недільний день, або так звану суботу, і що той гріх є причиною того нещастя, котре буде продовжатися так довго, доки не буде строго приказано святкувати неділю, і що ті, котрі хочуть повинуватися четвертій заповіді, через що понижають неділю, роблять заколот між народом і є перешкодою в приверненню Божеської милости і вемного щастя. І так повторяється обвиненне, висказане в давнині проти слуг Божих, а іменно по тим самим причинам: "Побачивши ж Ахаб Ілию, промовив до його: То се ти, що трівсжиш Ізраїля? Він же відказує: Не я трівожу Ізраїля, а ти і твоя родина, що знехтували заповіді Господні й ходите слідами за Бааламом". 1) Коли гнів Божий буде побуджений ложними обвиненнями, вони поступлять з післапниками Божими подібним способом, як поступив боговідступний Ізраїль, переслідуючи пророка Ілию.

Чудодійна сила спиритизму постарається вплинути на тих, котрі хочуть бути послушними більше Богу, як людям. Духи будуть говорити, що вони післані від Бога, щоби переконати тих, що відкидають неділю, що вони заблуджаються, бо закони державні повинні сповнятися, як і закон Божий. Вони будуть плакати над великим безбоженством світа і піддержувати релігійні свідкування учителів, що упадок моралі спричинений є нарушеннєм недільного дня. Великий буде гнів проти тих, що відкажуться прийняти їх свідкування.

Спосіб ділання сатани у послідній борбі в народом Божим буде той самий, якого він придержувався, коли началась велика боротьба у небі. Він заявив, що старається підпомагати Божеське правління, щоб воно було завсігди сильне і незмінне, а тимчасом потайки хотів повалити його. Ангелів котрі остались вірними, він обвиняв в тому, чого сам хотів діпняти. Такою обманчивою политикою відзначаеться католицька церква. Вона присвоїла собі право небесного намістника в той час, як вона взнеслась вище Бога і змінила Його закон. Помордовані властю Рима задля своєї вірности Євангелію, були проголошені проступниками; вони союзниками діявола, і всяких обявлені средств уживано, щоби опоганити їх і виставити їх в очах народу і їх власних, як найгірших проступників. буде діятись і тепер. В той час як сатана буде старатися погубити тих, що придержуються заповідий Божих, обвиняючи їх, що вони нарушають закон, безславлять Бога і наводять Його суди на світ.

Бог ніколи не силує ні волі, ні совісти; сатана знов противно робить, бо безнастанно уживає насилія і жорстокости, щоби підбити під свою власть тих, котрих не може дістати

1)1 кн. Цар. 18: 17, 18.

иншим способом. Послугуючись страхом і насилієм, він старається заволодіти совістю і добитися поклонення для себе. Щоби осягнути се, він дійствує при помочі духовних і горожанськех властий, налягаючи на них, щоб вони присилували людей хоронити людські закони наперекір законови Божому.

Почитаючі Біблійну суботу будуть проголошені як вороги закону і порядку, як ті, що нищать моральні зупинення суспільности, спричиняючи анархію і зіпсуттє і викликуючи суди Божі на землю. Їх совістне хороненнє закону будуть називати упертістю, непослухом і легковажаннєм власти. Їх будуть обвиняти як ворогів держави. Духовенство, котре заперечує обовязаннє для Божеського закону, з казальниці будуть призивати, щоб люде повинувалися горожанським властям, як Богом постановлених. В праводавчих кругах і судових палатах хоронячи заповіди Божі будуть представлені в ложному світлі і осуджені. Їх слова будуть не правильно толкувати; їх побудительні причини будуть виставлені також в фальшивому світлі.

Так як протестантські церкви відкидають ясні докази Слова Божого для оборони Його закону, то вони присилують замовчати тих, віру котрих вони не можуть опрокинути Біблією. Хоча вони закривають свої очі у відношенню до того факту, тим не меньше вони начнуть діло. котре поведе їх до переслідовання тих, котрі відкажуться по добрій совісти зробити те, що робить остальний христіянський світ, і зі свойої сторони признають жадання панської суботи.

Духовенство і держава разом будуть старатися переконати або присилувати усю суспільність заховувати недільний день. Недостаток Божеського авторитету буде замінений угнітаючими постановленнями. Політичне зіпсуттє візьме верх над любовю до справедливости і правди, і навіть в свобідній Америці праводавці, щоби з'єднати собі загальну опінію, пристануть на се, щоб задоволити желання народу, і ухватять право,

приказуюче хоронити недільний день. На свободу совісти, котрої добилися такими великими жертвами, більше не будуть зважати. В скоро надходячій боротьбі слідуючі слова пророка будуть потверджені фактами: "І розлютився змій на жінку, і пійшов провадити війну з иншими від насіння її, що хоронять заповіді Божі, і мають свідчення Ісуса Христа". 2)

<sup>2</sup>)Одкр. 12: 17.





# 

# БІБЛІЯ ЯК ОХОРОНА.

"Звертайтесь до закону та до обяву. А вони, — як не так говорять, як там сказано, то не ма в них світла".  $^1$ )

Увага Божого народу буде звернена на св. Писанне, як на охорону проти ложних учителів і обманчивої власти духів темряви. Сатана уживає всякої можливої хитрості, щоби перешкодити людям, щоб не могли познакомитися зі змістом Біблії, так як єї власні вислови виявляють його оману. Кожде оживленне діла Божого побуджує князя темряви до більшої діяльности; нині він напружає всі свої сили в послідній боротьбі проти Христа і Його послідувателів. Послідня велика омана скоро повинна показатися нам. Антихрист буде творити свої чудеса перед нашими очима. І його наслідованнє правди буде таке подивляюче, що трудно буде відріжнити правди від заблудження, хиба тільки помочию св. Писання. З його свідчення конечно треба буде порівняти всяке твердженне і всяке чудо.

Ті, що стараються повинуватися всім заповідям Божим, стягнуть на себе ненависть і насмішки. Вони можуть встояти тільки з Божою силою. Щоби видержати ту пробу, вони мусять розуміти волю Божу, як вони являться в Його Слові, бо вони можуть почитати Його тільки в тому случаю, коли мають правильне поняттє про Його характер, Його власть.

¹) Ісая 8: 20.

[619]

Його наміри і поступають після них. Лиш ті, котрі утвердили свої душі Біблійними правдами, встоять у послідній великій боротьбі. Всякій душі буде предложене рішуче питання: Чи я маю повннуватися Богу більше, як людям? Рішучий час вже близький. Чи стоять наші ноги твердо на скалі незмінного Слова Божого? Чи готові ми витревало боронити заповіді Божі і віру в Ісуса?

Перед Своїм роспяттєм Спаситель обявив Своїм ученнкам, що Він буде роспятий і знов воскресне із мертвих. Ангели присутствували, щоби запечатліти Його слова в душах і серцях присутних. Але ученики ожидали дочасного освободження із римського ярма; думка, що Той, в Котрому була вся їх надія, мусить понести таку ганебну смерть, була невиносима для них. Слова, котрі вони повинні були затямити собі, пропали із їх памяти і, коли прийшов той страшний час, вони не були на се приготовлені. Смерть Ісуса розбила їх надії так, як будьто би вони ніколи не були перестерігані. І так в пророцтвах будучність відкривається перед нами так само ясно, як вона відкрилась і перед учениками посредством слів Ісусових. Події, находячися в звязі з кінцевою пробою і ділом приготовлення до часу великого смутку, обявляються дуже ясно. Але цілі маси народа мають так мало поняття про ті важні правди, як будьто би вони ніколи не були обявлені. Сатана пильнує, щоби згладити всяке вражіннє, котре могло би умудрити їх в приняттю спасення, і час великого смутку наступить несподівано, коли вони будуть не приготовані.

Коли Бог посилає людям такі важні остереження, котрі представляються святими ангелами, котрі літають посередині неба і проповідують їх, то Він також ожидає від них, як одарених розумом істот, щоби вони звернули увагу на ту вість. Страшні муки, котрі загрожують тим, що покланяються зьвірови, ") повинні побудити всіх до більше приліжного розсліджування пророцтв, щоби дізнатися, що представляє

3)Одкр. 14: 9-11.

собою пятно зьвіра і як вони можуть уникнути його. Але уші народа навернулись від правди до байок. Ап. Павло говорить про послідні дні: "Буде бо час, що здорової науки не послухають". 3) І сей час тепер настав. Люде не хочуть Біблійної правди, бо вона не згаджається з хотіннєм гріховного світського серця; сатана помагає їм у тім, і вони се люблять.

Але Бог хоче мати на землі народ, котрий хоронить Біблію і тільки Біблію, як мірило всього навчання і основу всіх реформ. Ні думки учених, ні заключення науки, ні віроісповідні правила, ні постановлення церковних соборів — такі самі многочисельні і не згаджаючіся між собою як і сами церкви, котрих вони представляють — голос більшости: ні одного із того, ні всього разом взятого ми не повинні принимати за докази або проти якої нибудь релігійної точки. Заки ми приймем яке-нибудь навчаннє або приписи, ми повинні жадати на се ясного доказу, що "так говорить Господь".

Сатана безнастанно старається звернути нашу увагу на людей, замість Бога. Він вказує людям, щоб дивились на епископів, духовенство, професорів богословя, як на провідників, замість того, щоби розсліджувати св. Писанне, щоб кождий знав самий, які є його обовязки. Маючи тих провідників в своїй власті, сатана також може вплинути на народ після своєї волі.

Коли Христос прийшов на землю, щоби проповідувати слово життя, простий народ з охотою слухав Його, і многі навіть із священиків і старшин увірували в Него. Але первосвященики і народні провідники осуджали і відкидали Його науку. Хоч їм і вдалось у їх стараннях обвинити Його; хоч вони почувствували вплив Божеської власти і мудрости Його слів, вони однак мали упередженнє до Него, і відкинули най-яснійші докази Його месіянського походження, бо инакше вони мусіли би бути Його учениками. Противники Ісуса були люде, котрих народ звик був почитати від самого дитин-

\*) THM. 4: 3.

ства і у всім слухати їх. "Чому", питали вони, "наша старшина і мудрі книжники не вірують в Ісуса? Чи ж ті побожні люде не прийняли би Його, наколи б Він був Христос?" Вплив таких учителів довів Жидівський народ до того, що він відкинув свойого Відкупителя.

Дух, що воодушевляв тих священиків і старшину, нині все єще являється через многих, котрі показують свою побожність. Вони відказуються досліджувати свідчення св. Писання, відносячихся до правд теперішного часу. Вони показують на свою чисельність, своє богацтво і свою популярність і з погордою дивляться на оборонців правди, як на маленьке число небогатих і непопулярних людей, маючих віру, котра відріжняє їх від світа.

Христос наперед знав, що несправедливе присвоение собі авторитету книжниками і фарисеями не скінчиться, коч і Жиди розпорошаться по цілому світу. Він бачив Своїм пророчим оком, що се є діло возвишення людського авторитету, щоби запанувати над совістю людей, що було страшним прокляттем для церкви по всі часи. І Його страшні обвинення у відношенню до книжників і фарисеїв, як і Його остереження, дані народові, щоби не іти за сліпими провідниками, були напомином для будучих поколінь.

Римська церква надає право тільки духовенству толкувати св. Писаннє і на тій підставі, то лиш воно може обяснити Слово Боже, а простому народові не можна його читати. Хоч реформація і дала всім св. Письмо, однак та сама причина, на котру відкликується Рим, в протестантських церквах многим не позволяють, щоб сами розсліджували Біблійну науку. Їх навчають, щоб принимали віронавчаннє як його обясняє церква, і люде не сміють принимати що-нибудь такого, щоби супротивлялося їх віронавчанню, або їх доґматам, хоч би воно як ясно було виложено в св. Писанню.

Хоча Біблія і повна остережень перед фальшивими учи-

телями, однак помимо того многі повіряють свої душі такім учителям, котрими є теперішне духовенство.

Нині між Христіянами находяться тисячі, котрі в доказ того віронавчання, якого вони придержуються, не можуть навести нічого иншого, кромі того, що їх так навчали їх релігійні провідники. Вони майже зівсім минаються з наукою Спасителя, цілковито віруючи словам проповідників. Але чи проповідники непогрішими є? Як-же ж ми можемо ввірятп свої душі їх покровительству, не переконавшись із Слова Божого, чи вони як раз роздають світло? Брак моральної сили покинути раз в світі вибрану дорогу змушає многих іти по стопам учених і, не маючи охоти самостійно розсліджувати правду, вони остаються привязані до ланцюха заблудження без всякої надії. Вони видять, що правда ясно висказана в в Біблії і чувствують силу Святого Духа, котра супроваджає їх проповідь, однак помимо того, вони позволяють відвертати себе від світла правди. Хоча і розум і совість їх переконані в, однак ті засліплені душі все таки не сміють думати инакше, чим їх проповідники, і їх личні переконання і інтереси вічности приносяться в жертву безвірю, гордости і упередженням других.

Богато є способів, через котрі сатана дійствує посредством зюдського впливу, щоби вдержати своїх полонників. Він склоняє на свою сторону цілі товпи, звязуючи їх деликатними ниточками привязанности з тими, котрі є ворогами Христового хреста. Яка би не була привязанність родичів, дітей, мужа, жени або приятеля, дійствіє одно і те саме. Вороги правди роблять всякі зусілля, щоб мати контролю над людською совістю і, находячіся під їх панованнем душі, не мають на стільки відваги і независимости, щоби поступати згідно зі своїми власними переконаннями.

Правда і слава Божа є нерозлучні. Ми не можемо, маючи Біблію під рукою, прославляти Бога, тримаючись ошибоч-

них поглядів. Многі заявляють, що не в тім діло, що вони вірують, коби лиш правильно жити; але життє формується посредством нашої віри. Коли світло і правда находяться в нашому розпорядженню і ми занедбаєм користати із них, то, значиться, ми відкидаєм їх; ми вибераєм темряву замість світла.

"Бувають путі, що здаються прості, та конець їх — дорога до смерті". 4) Заблудженнє і гріх не можна оправдувати незнаннєм в тім случаю, єсли є дана всяка можність пізнати волю Божу. На свойому путі чоловік приходить до місця, відкуди розходяться много доріг, але дорогосказ показує йому, де провадить кожда із них. Єсли ж він не звертає уваги на дорогосказ, і сам вибирає свою власну дорогу, котра здається йому правильна, то він, помимо своєї щирости, правдоподібно буде находиться на недобрій дорозі.

Бог дарував нам Своє Слово, щоби ми пізнали Його науку, і кождий сам про себе може знати, чого Він хоче від нас. Коли один із книжників прийшов до Ісуса з запитаннєм: "Учителю, що мені робити, щоб наслідувати життє вічне?" Спаситель, показуючи на св. Писание, відновів: "В законі що написано? як читаєш?" ) Ні старий, ні молодий не можуть оправдуватися незнаннем, і воно не може увільнити від кари, котра належиться за нарушение Божого закону, так як люде мають в свойому розпоряджению вірне представлениє того закону, як і його правила і жадання. Се ще не в достаточним мати добрі наміри; ще не досить ділати те, що ми вважаемо правильним або що проповідник вважає за правильне. Тут розходиться о спасенне душі, і тому кождий повинен розсліджувати св. Писанне сам для себе. Як би сильні не були його переконання, як би увірений він не був в тому, що його духовник знас, що таке правда — се не може бути його основою. У нього є карта, на котрій є назначена дорога для подорожуючого на небо, і тому він певний є, куди йде.

Первим і найвищим обовязком кождої розумної людини —

4)Прип. 16: 25.

\*)Лука 10: 25, 26.



дізнатись із св. Писання, що таке правда, і опісля жити після того світла і заохочувати других, щоби йшли за його приміром. Кождого дня ми повинні приліжно студіювати Біблію, розважати кожду думку і порівняти текст за текстом. З Божою помочию ми повинні сами виробити собі своє мніннє, так як ми сами маємо відповідати перед Богом.

Правди, найяснійшим способом виложені в Біблії, окутані туманом і сумнівом через учених, котрі, заявляючи свої права на велику ученість, твердять, будьто св. Писаннє має містичне, тайне і духовне значіннє, котрого не можна добачити в приміняємій в ньому мові. Вони є фальшиві учителі. подібним людям Ісус обявив: "Чи не того ви помиляетесь, що не знасте писання, ні сили Божої?" ) Мова Біблії повинна бути перетолкована згідно тому значінню, котре представляеться в ній, з винятком тих случаїв, коли приміняється який-нибудь символ або аллегорія. Христос дав обітованне: "Коли хто хоче волю Його чинити, знати ме про науку, чи від Бога вона, чи я від себе глаголю". 7) Ссли би тільки люде бради Біблію так, як вона є; если би не було фальшивих учителів, котрі би не впроваджували їх в блуд і не морочили їх ума, то було б звершене діло, котрим ангели радувались би і багато тисячів людей, ходячи в блуді, тепер були б приведені до правдивого стада Христового.

Студіюючи Біблію, ми повинні приложити всі наші духовні сили і напружити наш розум, щоби порозуміти глибокі мислі Божі, наскільки се є можливе смертним людям, не забуваючи однак, що понятність і покірність дитяти — характеристичні прикмети правдивого духа ученика. Біблійні трудности ніколи не можуть бути усунені після той методи, якої уживається при розвязанню фильозофських задач. Ми не повинні приступати до студіювання Біблії з тою самонадійністю, з котрою многі вступають в область науки, але з молитвенною зависимістю від Бога і щирим бажаннєм навчитися тому, в чому заключається воля Божа. Ми повинні явитися

\*) Mapra 12: 24.

<sup>7</sup>)Йоан. 7: 17.

<sup>40</sup> Great Con,-Ukrainian

перед Великим "Я бсьм" зі смиренним і понятним духом, щоби від Него дістати пізнання, инакше злі ангели так засліплять нас, що наші серця стануть затверділими і ніяке слово правди не зробить на нас ніякого вражіння.

Инша часть св. Писання, котру вчені виставляють, як з'одягнену в тайну, або вважають за неважну — є повна потіхи і науки для того, хто вчився в школі Христовій. Одна із причин, чому декотрі богослови — а таких багато є, — не мають ясного поняття про Слово Бже, є та, що вони закривають свої очі у відношенню до тих правд, котрих вони не хочуть хоронити. Приниманнє Біблійних правд зависить не лиш від сили розума, котрого уживається при шуканню, скільки від щирости намірів і серіозного стремління до справедливости.

Ми ніколи не повинні студіювати Біблію без молитви. Тільки Святий Дух може запечатліти в нас легко зрозумілі тексти ї або охоронити нас від мильного поняття або перекручування її слів. Се є робота небесних ангелів — приготовляти серця людські до того, щоби вони так понимали Слово Боже, щоб його красота могла воодушевляти нас, його остереження навчати і його обітування заохочувати і укрипляти нас. Ми повинні молитися разом з псальмопівцем: "Отвори очі мої, і побачу дива закону твого". (Пс. 119: 18). Спокуси часто бувають певідперті, бо скушуваний, що легковажить молитву і студіюванне св. Писання, не може відразу памятати обітувань Божих і не є в стані супротивлятися сатані Біблійним знаряддем. Але ангели окружають тих, котрі охотно позволяють навчати себе Божеських приписів, і в часі великого смутку і терпіння вони пригадають собі ті правди, котрі їм як раз потрібні є. "Хоч би ворог, як ріка, наступив, — прожене його подих Господень". (Ісая 59: 19).

Ісус дав ученикам Своїм обітуваннє: "Утішитель же Дух Святий, котрого пішле Отець в імя моє, Той научить вас усього, й пригадає вам усе, що я глаголав вам". \*) Але навчан-

в) Поан. 14: 26.

ня Христові з початку повинні бути в нас, щоби Дух Божий в часі небезпеки міг пригадати нам їх. Псальмопівець Давид говорить: "Слово твоє заховав я в серці моїм, щоб не согрішити проти тебе". (Пс. 119: 11).

Всі ті, котрі дбають тільки про свої вічні інтереси, повинні стерегтися духа сумніву. Атак буде звернений на основні Отже не можна держатися поза границями стовии правди. насмішок і фальшивого мудровання, що повстають внаслідок обманчивого і заразливого безвіря найновійших часів. Сатана приміняє свої спокуси до всіх кляс людей. На необразованих він нападає з насмішками і кпинами, підчас коли до образованих він приходить з нуковими закидами і фільозофічним розумованнем, тут і там старається збудити недовіре і погорду до св. Писання. Навіть неопитна молодіж думає, що вона має право сумніватися, що дотичить основних принципів Христіянства. І те безвірє молодіжи, як би воно простодушне не було, має свій вилив. Багато таких є, що в той спосіб насміхаються над вірою своїх батьків і зневажають Духа благодати. (Жид. 10: 29). Багато життя замість того, щоби служити на славу Божу і приносити хосень світу, отроені є їдовитим віддихом безвіря. Всі, що уповають на горді заключення людського розуму і уявляють собі, що вони-можуть обяснити Божеські тайни і прийти до пізнання правди без помочи Божеської мудрости, знайдуться в сітях сатани.

Ми живем в торжественному часі історії світа. Судьба народних мас буде невдовзі рішена. Наше власне будуче блаженство і спасенне других зависить від того путі, по котрому ми рішились пійти. Нам конче треба того, щоб нас Дух правди провадив. Кождий послідуватель Христовий серіозно повинен запитати себе: "Господи! що прикажеш мені робити?" Ми повинні коритися перед Господом постом і молитвею і багато роздумувати про Його Слово, а особливо проте, мо буде ціятись на суді. Ми повинні старатися набути

глибокого і живого досвіду відносно Божеськіх предметів. Ми не повинні тратити часу. Дуже важні події звершаються воколо нас; ми находимся в зачарованій области сатани. Вартівники Божі! не спіть, бо ворог недалеко нас, готовий кождої хвилинки напасти на вас і зділати вас своєю добичею, єсли ви забудетесь і заснете.

в багато таких, котрі обманюють самі себе відносно їх правдивого положення у відношенню до Бога. Вони вважають себе щасливими, бо не роблять ніяких злих діл, але забувають звернути свою увагу на ті діла, що Бог жадає від них, щоб були звершені, а вони занедбали се зробити. Ще не досить на тім, що вони є деревами в Господньому саді. Вони повнині сповнити Його жадання і родити овощ. робить їх відвічальними за те все, що вони могли би зділати через укрипляючу їх милость Божу, а вони того не зділали. В книгах небесних вони записані як такі, котрі є непотрібним тягаром на землі. Але навіть і та кляса людей не в без налії. І на тих котрі легковажили собі милосердє Боже і надуживали Його благодати, все еще умоляючим способом впливає серце, повне довготерпіння і любови. Tomy Bin roворить: "Устань, сонний, і воскресни в мертвих, то й освітить тебе Христос. Гледіть же, як би вам оглядно ходити, не яко немудрі, а яко мудрі, викуплюючи час, бо дні лихі". \*)

Коли настане час проби, появляться ті, котрі зділали Слово Боже своїм правилом життя. Літом не видко ніякої ріжниці між зеленими а иншими деревами, але коли прийде зіма, завсігди зелені лишаються незмінними, підчас коли другі дерева є голі, без листя. Так і правдивих христіян тепер не можна розріжнити від неправдивих. Але прийде час, коли та ріжниця покажеться. Нехай тільки начнеться супротивленне, хай набожність і нетерпимість знов візьмуться за скинетр і хай переслідованнє розгориться, тоді рівнодушні лицеміри захитаються і відречуться своєї віри, а знов правдивий христіянин буде твердий, як скеля; його віра зділається ще

сильнійша і його надія світлійша, як за часів добробуту.

Псальмопівець говоритьс: "Свідчення твої на думці в мене". "Заповідьми твоїми розумним став я, тому ненавиджу всяку стежку льживу". (Пс. 119: 99, 104).

"Блажен той чоловік, що придбав собі мудрість". "Він — мов те дерево, посаджене над водою, що простягає своє коріннє до потока: Не боїться воно жари, листє його зеленіє; байдужне воно і підсухоліттє; не перестає родити ніколи". (Прип. 3: 13; Єрем. 17: 8).

•) 6фес. 5: 14-16.





 $\Gamma$  0 J 0 B  $\Lambda$  — XXXVIII.

## ПОСЛІДНЯ ПЕРЕСТОРОГА.

"А опісля сього бачив я ангела, що сходив з неба, що мав велику власть; а земля освітилась від слави його. І покликнув сильно голосом великим, глаголючи: Упав, упав Вавилон, велика (блудниця), і став домівкою бісам і сховиском всякій птиці нечистій і огидній". "І чув я инший голос з неба, що глаголав: Вийди з неї, народе мій, щоб не мати вам спілки в гріхах її, і щоб не приняти вам пораз її". 1)

Сей текст вказуе вперед на час, коли повторяється звіщение про упадок Вавилона, як воно було дане другим ангелом в 14-й голові Одкриття, при чім споминається про зіпсутте, котре з тої пори як літом в 1844 році по перший раз була проповідувана та вість, ноширилось в ріжних церквах, з котрих власне складається Вавилон. Погані відносини христі-Після кождої відкинутої правди, янства в тут представлені. уми їх стаються запаморочені, їх серця більше затяті аж наконець запанує між ними страшне безвіре. На перекир пересторогам, даним через Бога, вони будуть продовжать нарушати одну із приписаних десяти заповідей, доки не дійдуть до того, що стануть переслідувати тих, котрі свято хоронять ті приписи. Погорджаючи Словом Божим і Його народом, вони тим оказують погорду і Самому Ісусу Христу. Як тільки церкви приймуть навчание спиритизму, карби наложені на тілесні серця, будуть усунені, і віроісновідання зділається

1)Одкр. 18: 1, 2, 4.

[630]

плащом, щоби ним покрити найпоганійші беззаконня. Віра в спиристичні явлення відчинить ворота духам — зводитилям і навчанням бісовським, і вплив злих духів таким способом дасться почути в церквах.

Про Вавилон як його пророки представляли, говориться: "Дійшли бо гріхи її аж д неба, і згадав Бог про неправди ї". ') Він наповнив міру свойого проступку, і погибіль готова упасти на нього. Але в Бога є єще народ в Вавилоні і до навідання його судами Бжими вірні люде будуть викликані оттуда, як Він і говорить: "Вийди з неї, народе мій, щоб не мати вам спілки в гріхах її, і щоб не приняти вам пораз її". Тому і настає рух, олицетворений ангелом, що сходить з неба, і освічає землю своєю славою і покликує грімким голосом, сголошуючи гріхи Вавилона. В звязі з його вістю даються чути слова: "Вийди з неї, народе мій і" Те оголошенне в звязі з третьою ангелською вістю представляє послідну пересторогу, про котру дається знати мешканцям землі.

Страшний є сей конець, котрому світ йде на зустріч. Власти землі злучаться в боротьбі проти закону Божого і постановлять, "що усі малі і великі, богаті і убогі, вольні і невольні" (Одкр. 13: 16) мусять заховувати обряди церковні і ложну суботу. Всі, котрі не будуть хотіти повинуватися, будуть карані, а опісля засуджені на смерть. З другої сторони, закон Божий, установляючи день покою Господнього, жадає послуху і загрожує гнівом усім, що нарушають його приписи.

Коли таким способом той предмет буде ясно виложений, всякий, що нарушає закон Божий, для того щоби повинуватися людським постановленням, приймає пятно зьвіра; він дістане знак вірности тої власти, котрій він хоче бути послушним замість Богу. Пересторога з неба голосить: "Коли хто покланяється перед зьвіром і образом його, й приймає пятно на чоло своє, або на руку свою, той пити ме також од вина гніва Божого, немішаного, наточеного в чашу гніва Його". <sup>2</sup>)

Але лиш ті всі потерплять від гніву Божого, котрі пізнали

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>)Одкр. 18: 5.

³)Одкр. 14: 9, 10. °

правду Його, а опісля відкинули й. Бо є багато таких, котрі не мали нагоди пізнати правди Божої для теперішнього часу. Обовязки у відношенню до четвертої заповіди ніколи не були їм представлені в їх правдивому світлі. Той, Котрий читає у всіх серцях і досвідчає всякі побудження, не оставить без помочи ні одного, що шукає правди Божої і не допустить, щоб він помилявся в справах, звязаних з тою боротьбою. Приказ той не на сліпо буде даний народові. Кождий дістане досить світла, щоби міг поступати після свого переконання.

Субота буде великим каменем досвідчення вірности, так як вона є особлившою спірною точкою правди. Коли послідна проба прийде для людей, тоді буде проведена погранична лінія між тими, котрі служать Богу, і тими, котрі не служать Йому. У той час як хороненнє ложної суботи відповідно до краєвих законів буде служити доказом вірности у відношенню до властий, котрі ворожо відносяться до Бога, почитаннє правдивої суботи, як знак повиновення законові Божому, покаже вірність Творцеви неба і землі. В тім самім часі як одна кляса людей приняттєм знаку почитання земним властям вірности у відношенню до Божеського авторитету — дістане печать Божу.

До сього часу тих, що проповідували правду, що міститься в третій ангелській вісти, часто вважали за людей, котрі хочуть викликати тільки страх. Їх оповідення, що релігійна нетерпимість візьме верх в Сполучених Державах, і церква з державою злучаться, щоби переслідувати тих, що хоронять заповіді Божі, — обявлялись, як недорічиві і не маючі ніякої підстави. Переконуючо потверджалось, що сей край ніколи не зміниться, і завсігди останеться оборонцем релігійної свободи. Але коли загально будуть обсуджувати питаннє про примусове святкуваннє неділі, то люде побачуть, що наближається подія, в котрій так довго сумнівались, і третя ан-

гелська вість спричинить таке дійствіє, якого ніколи ще не було.

По всі часи Господь Бог посилав Своїх слуг, щоби докоряти гріх, так в церкві, як і поза церквою. Але народ любить послухати файних і лестивих слів, а чиста нічим не прикрашена правда йому не по смаку. Многі реформатори, начинаючи свою роботу, були дуже осторожні у відношенню до гріхів церкви і народу. Вони надіялись приміром христянського життя привернути людей до Біблії. Але як Дух Божий колись зійшов на Ілію і побудив його докоряти безбожного царя і боговідступний народ за їх гріхи, так і вони не могли повздержатися, щоби не проповідувати правдивої науки із Біблії — науки, котру вони з початку боялись голосити. Побуджані Святим Духом, вони ревно проповідували ту правду і показували на небезпеку, котра загрожувала душам. Вони висказували слова, що їм давав Господь, не страхаючись наслідків, і народ мусів вислухати остереження.

Тим способом буде проповідуватися третя ангелська вість. Коли настане час, вона буде дана з великою силою, Господь буде дійствувати через смирне орудде, руководячи душами тих, котрі цілковито посвятять себе Його служению. Робітники будуть приспособлені до того радше помазаннем Св. Луха, ніж образованнем у відповідних наукових закладах. Віруючі будуть побуджані з молитвою і святою ревністю проповідувати слова, котрі Господь дасть їм. Гріхи Вавилона будуть відкриті. Страшні наслідки, походячи від жадання держави хоронити церковні обряди, вмішуваннє спиритизму, незамітний, але скорий успіх папської власти, — все буде виставлено і виявлено. Тими торжественними остереженнями Тисячі людей, котрі ще ніколи не чули народ пробудиться. подібних слів, будуть прислухуватися їм. З задивованием вони будуть слухати свідчення, що Вавилон є упавша церква, так як вона внаслідок свого заблудження і гріхів відкинула правду, післану її з неба. Так як народ звернеться до своїх прежних учителів з запитом, чи се дійсно воно так 6? — то вони будуть оповідати їм байки, будуть леститись їм, щоби успокоїти їх пробудившуюся совість. Многі відкажуться слухати лиш людського авторитету і зажадають ясного, "так говорить Господь!" Коли опісля авторитет проповідників буде захитаний, вони подібно фарисеям в старині загніваються і заявлять, що ся вість від сатани і побудять товпу, котра любить гріх, щоб переслідувати і безчестити тих, котрі проповідують її.

Як тільки боротьба перейде на нові поля і увага народу буде звернена на потоптаний закон Божий, гнів сатани за-Проповідники юудуть ділати майже надлюдські вусилля, щоби держати стадо далеко від світла, котре могло би їх освічати. Вони ужиють всяких можливих і неможливих средств, щоби здавити ті життєві питання. Церква буде шукати помочи у горожанської власти, і католики і протестанти злучаться в тому ділі. Коли рух, в справі святкування неділі зділається отвертим і рішучим, тоді ужиють авторитету держваного закону проти тих, що хоронять заповіді Божі. Будуть грозити їм грошевою карою і арештом, другим знов будуть предложені впливові посади і инші нагороди і привілеї, щоби лиш відказалися від свойої віри. Але їх відважна відповідь буде слідуюча: "Докажіть нам із Слова Божого наше заблудження". — та сама відповідь, котру дав Лютер при таких самих обставинах. Ті, вотрих передадуть судови, будуть боронити правди, ясно викладаючи її, а инші, слухаючи ії, рішаться хоронити всі заповіді Божі. способом світло буде обявлене тисячам, котрі инакше не пізнали би ніколи тих правд.

Совістне повиновеннє Слову Божому буде вважатися за ворохобню. Засліплені сатаною родичі будуть строго і жорстоко обходитися зі своїми віруючими. Службодавці будуть угнітати служащих за те, що хоронять заповіді Божі. Рідна звязь буде знищена; дітей позбавлять наслідства і виженуть

з дому. Слова: "І всі ж, котрі хочуть благочестиво жити в Христі Ісусі, гонені будуть", (2 Тим. 3: 12) цілковито сповняться. Так як поборники правди відкажуться хоронити недільний день замість суботи, то одні із них будуть заключені в темницю, другі знов будуть засуджені на вигнаннє і поневолені. Для людської мудрости все те здається неможливим, але як тільки Бог позбавить людей Свого Духа, що їх зупиняє, то і вони попадуть під власть сатани, котрий ненавидить Божеськіх приписів, то станеться щось незвичайного. Серце може зділатися дуже жорстоким, коли в ньому не ма страху Божого і любови.

Як тілько буря приблизиться, многі увірувавши в трояку ввангелську вість, але не освятивши себе послухом правді, оставлять свое положение і стануть в ряди своїх противників. Через звязь зі світом, зділавшись участниками його духа, вони привикнуть дивитися на ті річи майже з тої самої точки погляду і, коли настане час проби, вони виберуть собі лекшу Люде зі здібностями і притягаючими популярну сторону. манерами, котрі колись придержувались правди, ужиють своїх сил, щоби спокусити других і впровадити їх в заблуджен. не. Вони стануть найбільшими ворогами своїх прежних співбратів. Коли ті, що хоронять суботу, будуть передані судові, задля свойої віри, то ті, що віднали, зділаються найбільше діяльним оруддем сатани і будуть обвиняти їх і оскаржувати ложними доносами і очерненнями і підбурювати начальство проти них.

Підчас того гонення буде досвідчана віра слуг Господніх. Вони вірні давали перестороги, дивлячись на Бога і Його Слово. Дух Божий, дійствуючий на їх серця, приневолював їх говорити. Побуджені святою ревністю і гнані вперед силою Духа Божого, вони приступали до сповнення вложених на них обовязків, не обсуджуючи холоднокровно наслідків, які можуть повстати із того, єсли будуть проповідувати народові богодухновенне Слово Боже. Вони забули свої земні

інтереси і не старались заховати своє добре імя або своє життя. Але коли буря супротивлення і докорів обрушиться на них. декотрі із них зляваються і повликнуть: "Наколи б ми замовчали". Трудности ві всіх сторін окружають їх. Сатана в страшний спосіб спокушує їх. Діло, за котре вони взялись, зласться далеко перевишає їх здібности. вить заглада. Вдохновение, котре заволоділо їх душами, минулось: вони не можуть вернутися назад. У своїй крайній прибігають до Всемогучого і просять безпомічності вони Вони споминають про те, що слова, котрі вов Нього сили. ни висказали, не були сх власні, але слова Того, Котрий приказав їм дати те остереженне. Бог дав правду до їх сердець, і вони не могли вдержатися від того, щоби не проповідувати Е.

I давнійшими часами слуги Божі мусіли переходити такі Виклиф, Гус, Лютер, Тиндель, Бакстер, самі лосвілчення. Веслей заявляли, що всі навчання повинні бути порівняні в Біблією і що вони відречуться всього, що не годиться в Біб-Тих людей переслідували з немилосердною жорстокостю і все таки вони не переставали проповідувати правди. Всякий відділ в церковній історії відзначається якою-нибудь особлившою правдою, котра приноровлена до потреб Божого народу в тому часі. Всяка нова правда помимо ненависти і супротивлення проробила собі дорогу, і ті, котрі дістали благословение через єї світло, були скушувані і досвідчані. всігди, коли є на се потреба, Господь дає Свойому народові особлившу правду. І хто би посмів відказатися і не проповідувати її? Він приказує Своїм слугам предложити послідні запросини милосердя для світа. Мовчати, значило б наразити на небезпеку свою власну душу. Вістники Христові не мають ніякого діла з наслідками. Вони повины сповняти свої обовязки, а наслідки зіставити Богу.

Коли супротивление прийме страшнійший вид, то слуги Божі будуть гризтися тим, бо їм буде здаватися, що се вони сьому причина. Однак совість їх і Слово Боже запевнять їх, що поведенне їх є правильне, і вони дістануть силу те все перенести, хоч би воно як довго продовжалось. Боротьба стаеться острійша і більше рішуча, але їх віра і їх відвага збільшається в кождому крайному случаю. Їх свідченне звучить: "Ми не осміляємся виступати проти Слова Божого, розбити на части Його святий закон, називаючи одну часть важною, а другу не важною, щоби з'єднати собі ласку у світа. Господь, Котрому ми служимо, є в силі освободити нас. Христос побідив земні сили, і чого ж нам боятися побідженого світа?"

Переслідованнє в ріжних формах — розвиток принципу, котрий буде істнувати до тих пор, доки буде істнувати сатана і христіянство буде мати життєву силу. Ні один чоловік не може служити Богу, не викликуючи супротивлення пекольних духів. Злі ангели бояться, що за Його впливом може бути вирвана добича із їх рук, будуть нападати на його. З ними злучаться еще злі люде, докоряні через його примір, і заманчивими спокушеннями постараються розлучити його з Богом. І коли все те не буде мати успіха, тоді ужиють примусових средств, щоби присилувати совість.

Однак до сих пор, доки Ісус в небесній святині остається посередником для людей, володарі і народ будуть чувствувати повздержаючий вплив Святого Духа, котрий все єще до звіснюї степени буде впливати на краєві закони. Світ був далеко гірший, як він тепер є, але завдяки тих законів, він не погіршається. В тім часі, як многі із наших законодателів є знаряддем сатани, Бог також має Свої знаряддя між впливовими людьми нації. Ворог старається, щоб його слуги винаходили способи, якими би можна шкодити Божому ділу, але святі ангели впливають на державних діятелів, боячихся Господа, і вони будуть побивати діяволських слуг незбитими доказами. Тим способом тільки кілька осіб вдержать сильний потік зла. Супротивленнє ворогів правди буде задержане, щоби третя ангелська вість могла звершити своє діло. Коли

опісля дане буде послідне остереженнє, увага тих руководячих осіб, через котрих Господь дійствує тепер, буде звернена на нього, і правда займе декотрих, так, що вони приймуть ї і в часі горя будуть стояти з народом Божим.

Ангел, котрий бере участь в проповіді третьої ангелської вісти, має освітити своєю сдавою всю землю. Тут показується діло незвичайноє сили, обнимаюче цілий світ. Адвентисткий рух від 1840-1844 років є чудесним явленнєм сили Божої; перва євангелська вість проповідувалась на кождій місіонерській стації на кулі земській, і в декотрих краях було так велике заінтересованнє людей, якого ще не було від часу реформації шістнайцятого віку, але рух, спричинений послідним остереженнєм третього ангела, у многому перевишає те перше.

Діло те буде подібне до того, котре було звершене в день Пятидесятинці. Як "ранний дощ" при сошествії Св. Луха був даний в початках поширення Євангелія, щоби помогти зійти дорогоцінному сімени, так і "пізний дощ" буде ляти при кінці його, щоби жатва доспіла. "Ми спізнаємо його; будемо намагатись пізнавати Господа; він же явиться ранньою ворею, і прийде до нас, мов той пізний дощ, що скроплює землю". 4) "Так і ви, чада Сионові, зрадійте і втішайтесь Господом, Богом вашим, бо він подасть вам дощу доволі, посилати ме дощ. — дощ ранний і пізний, як і перед тим". 1) Велике діло Євангелське не повинно скінчитись з меншим показаннем сили Божої, чим воно началось. Пророцтва, які сповнились в часі лляння раннього дощу в початках поширювання Свангелія, еще раз сповниться при кінці його, коли буде лляти пізний дощ. "І буде останнього дня, глаголе Бог, виллю я Духа мого на всяке тіло". "І буде, що всякий хто прививати ме імя Господне, то спасеться". •) ..час покріплення", на котрий ап. Петро дививсь вперед, говорячи: "Покайтеся ж і наверніться, щоб очистились від грі-

хів ваших, як прийде час покріплення від лиця Господнього, і пішле наперед проповіданого вам Ісуса Христа". 7)

Слуги Божі з сіяючими від святої ревності лицями, будуть спішити від одного місця до другого, щоби проповідувати небесну вість. Тисячі голосів проголосять те остереженнє по всій землі. Чудеса будуть творитися, недужі сціляться і ознаки і чудеса будуть супроваджати віруючих. Сатана також буде творити "великі ознаки, так, що і вогонь зводить з неба на землю перед людьми". ) Таким способом жителі землі будуть змушені рішиться на що небудь і заняти своє місце.

Вість та пошириться не так через докази, як через глибоке переконаннє Божого Духа. Докази, уже є приведені. Зерно було посіяне, і тепер воно зійде і принесе овощ. Преса зробила свою роботу і вплинула на многих душ, але вони не поняли ще вповні правди. Аж тепер лучі світла проникнуть повсюду, правда покажеться в ї повнім світлі, і вірні діти Божі розірвуть вузли, що звязували їх. Родинна звязь, церковний звязок тепер безсильні є, щоби вздержати їх. Правда дороща є від того всього. Помимо союзних тил, що виступають проти правди, більше число все таки стає на стороні Господа.

7)Діян. 3: 19, 20.

")Одкр. 13: 13.



## Г 0 Л 0 В А — XXXIX . ЧАС ГОРЯ.

"І встане в той час Михаїл, князь великий, що встоює за синами народу твого; й настане час лютий, якого не було від того часу, як повстали люде, до сього часу; але спасуться в сей час споміж твого народу всі, що будуть знайдені записаними у книзі". (Дан. 12: 1).

Коли скінчиться третя євангелська вість, посередництво милости Божої за виновних жителів землі скінчиться. Народ Божий звершиг свое діло, він дістав "пізний дощ", "покрів лення від лиця Господнього", 1) і приготовився на грядущий час проби. Ангели на небі спішать тут і там. Повернувший з землі ангел заявляє, що діло його звершене; се була послідна проба для світа, і для всіх, котрі оказались вірними у відношенню до Божеських приписів, була наложена "печать живого Бога". 1) Тоді Ісус кінчить своє діло посередництва в небесній святині. Він возносить Свої руки і говорить грімким голосом: "Сталося!" в), і всі сили ангелські зложать свої вінці при Його торжественному заявленню: "Хто ж з'обіжає, нехай ще з'обіжає, і хто поганий, нехай ще опоганюється; і хто праведний, нехай ще оправдується, і хто святий, нехай ще освячується". 4) Ліло кождого було рішене на житте або смерть. Христос звершив діло примирення для Свого народу і вимазав їх гріхи. Число Його підданих поповнилось; "царство і власть і величність царська.

<sup>2</sup>)Одкр. 7: 2. 4)Одкр. 22: 11.

[640]

¹)Ерем. 5: 24; Діян. 3: 19. ³)Одкр. 16: 17.

по всьому піднебесі", буде дана наслідникам блаженства, і Ісус буде царствувати як Цар царів і Господь господствуюших.

Коли Він вийде із святині, темрява покриє жителів землі. У той страшний час праведники в очах святого Бога булуть без всякого посередника. Перегороди, котрі вупиняли безбожників, зістали усунені, і сатана має неограничену власть над тими, що не покаялися. Довготерпіниє Боже зістало вичерпане. Світ відкинув Його ласку, з погордою віднісся до Його любови і потоптав ногами Його закон. Безбожники перейшли границі їх досвідчання. Дух Божий, котрому вони так упорчиво супротивлялись, наконець оставив їх. Позіставлені без Божеської милости, вони дістались під власть злого ворога, котрий опісля погрузить жителів землі у велике горе. Як тільки ангели Божі перестануть зупиняти розбурхані людські страсти, всі елементи боротьби розіграються. Цілому світови буде загрожувати згибель, далеко страшнійша, від тої, що постигнула в давнину Єрусалим.

Оден ангел поубивав всіх первенців в Єгипті і наповнив землю плачем. Коли Давид согрішив проти Бога, числячи людей, оден ангел спричинив страшне спустошіниє, через котре був покараний його гріх. Та сама губительна сила, котру святі ангели приміняють по приказу Божому, буде примінена злими ангелами, єсли Бог позволить на се. Сили уже готові і ожидають тільки Божеського позволення, щоби повсюду робити знищеннє.

Тих, що хоронили закон Божий, уже обвинувачували у тім, що вони навели суди на світ, і на них будуть дивитися як на визиваючу причину страшних переворотів в природі, боротьби і розливу крови між людьми, наповняючих землю горем. Сила, котра супроводжала послідне остереження, привела безбожників до страшної злости; їх гнів розгорівся проти всіх, що прийняли ту вість, і сатана ще більше збудить в них духа ненависти і переслідовання.

<sup>41</sup> Great Con.-Ukrainian

Коли жидівський народ зістав позбавлений Божої присутности, ніхто із священиків і народа не знав того. Ті, що находились під властю сатани, віддані страшним порокам, вони помимо того всього вважали себе Богом вибраними. Служення в святині продовжалось. Жертви приносились на його сплюгавлених жертівниках і кождого дня благали Божого благословення для народу, котрий провинився в дорогоцінній крові Божого Сина і старався погубити Його слуг і апостолів. І наколи в той спосіб буде виданий незмінний вирок і судьба світа запечатана на віки, жителі землі не будуть сього знати. Народ, позбавлений наконець Божого Духа, буде на далі заховувати релігійні форми, і сатанська ревність, котрою князь злоби воодушевить їх до сповнення його хитріх замислів, буде рівнятися Божеській ревности.

Так як субота у всьому Христіянстві зділалась особливим предметом боротьби, і церков і держава злучились, щоби присилувати хоронити недільний день, то упертий відказ меншости те загальне жадання зділається їх предметом загального прокляття. Буде підчеркнуто, що на меншисть, котра супротивляеться церковним інституціям і постановленням держави, не будуть зважати; хай лучше вона пострадав, ніж мали би цілі нації попасти в замішання і беззаконне. Той самий доказ тисяч вісімсот літ тому назад наведено проти Христа зі сторони "старшини народа". Хитрий Каяфа сказав: "Лучше нам, щоб один чоловік умер за людей, а не весь народ вагинув". \*) Той аргумент буде остаточно принятий проти тих, котрі хоронять суботу четвертої заповіді і буде виданий наказ, в котрому їх виставлять, як достойних найсуровійшого укарання, і народові буде повволене, по якомусь часі, укарати їх смертю. Католицизм в старому світі і відпавший протестантизм в новому — обидва одним і тим самим способом поступлять в тими, котрі почитають Божеські приписи.

Тоді народ Божий буде погружений у те горе і нещасте, котре описується пророком, як час горювання для Якова.

<sup>5</sup>)Йоан. 11: 50.

"Так сказав Господь: Чути голос метушні і страху, а не миру. Поспитайте і міркуйте... А чом же... лиця у всіх бліді? Ой горе! страшний той день, не було такого; нещасний час для Якова, але йому прийде ратунок". (Ерем. 30: 5-7).

Ніч страдання Якова, коли він в молитві боровся з Богом, щоб його освободив від Ісава, 1) представляє досвідчення народа Божого в часі горя. Внаслідок омани, шоби дістати благословение батька, призначене для Ісава, Яков, боячись погрозів свого брата, хотів спасти своє життє утечею. Після того, як він много літ перебув на вигнанню, він з повеління Божого пустився в дорогу, щоб повернути на родину зі своїми женами, дітьми і стадами. Коли вже був близько границі краю, йому дали знати, що Ісав зближається на чолі вояків, котрі, без сумніву, хотіли відомститись на йому, і він настрашився. Неузброені і безборонні люде Якова, здавалось, стануться жертвою насилія і різні. А еще до того прилучилось угнітаюче чувство власної вини, так як се був його власний гріх, котрий навів на нього ту небезпеку. одинока надія заключалась в милости Божій. Його одиноким средством оборони буда модитва. Але він зі свойої сторони робить, що тільки може, щоби примиритися в братом і загладити свою вину, відвертаючи грозячу небезпеку. і послідувателі Христові, приближаючись до часу горя, повинні усильно старатись, щоби показати себе перед народом в правдивому світлі, обезоружуючи упередження і усуваючи небезпеку, що загрожує свободі совісти.

Після того як Яков віддалив свою сімю, щоби вона не була свідком його горя, він остався сам оден в боротьбі з Богом. Він признається до своїх гріхів і з подякою признає милость Божу, з глибоким смиреннєм припоминаючн завіт, заключений з його отцями, і повторяючи обітовання, дані йому у ночі в Бетель і краю вигнання. В його життю наступила критична і не небезпечна хвиля. У тьмі і на самоті він далі молиться і упокорюється перед Богом. Нараз він чувствує, як чиясь рука діткнулась його плечей. Він думав, що се

<sup>4)1</sup> RH. Monc. 32: 24-30.

якийсь ворог чигає на його життя, і в свойому отчаянню він бореться зі своїм противником. На розсвіті незнакомий показує свою налприродну силу; за його дотиком найсильнійшого чоловіка сили упадають, і він паде, як безпомічний, плачучий, покірно просячий на шию свого тайного противни-Тепер Яков пізнав, що се є ангел завіта, з котрим він боровся. Хоч і безпомічний і обезсилений, страдаючи від сильного болю, він все таки не покидає свого наміру. Довго він находився у безвихідному положению, мучений грижою совісти в наслідок свого гріха; тепер він мусить бути певний, чи йому ларувано. Божеський посітитель зласться хоче відійти, але Яков не пускає його, просячи в нього благословен-Ангел спішиться, кажучи: "Відпусти мене, бо війшла варя". Але патріярх говорить: "Ні, не відпущу тебе, дови не поблагословиш мене". Яке довіре, яка рішучість, яке терпінне показується тут! Наколи б се була хвальба або гордість, се могло би відразу погубити Якова, але він дістав запевненне, котре може дістати кождий, зізнаючий свою неміч і негідність і все таки уповаючий на милость правдивоro Bora.

"Боровся з ангелом — і переміг". 7) Смиреннем самовідречення той грішний, заблудший смертельник переміг Величе небесне. Він з трепетом уповав на обітовання Божі, і серце безконечної Любови не могло відказати просьбі грішника. Як доказ свого торжества і заохота для других, щоб йшли за його приміром, його імя, що напоминало йому гріх, було змінене на друге, що напоминало його побіду. І сей факт, що Яков переміг Бога, був для него запевненнем, що він переможе і людей. Він не боявся більше здибатись зі своїм розгніваним братом, так як Господь був його обороною.

Сатана пожалувався на Якова перед ангелами Божими, заявляючи права на його житте внаслідок його гріху. Він побудив Ісава виступати проти нього і, підчас коли патріярх боровся через цілу довгу ніч, сатана старався обтяжити його чувством вини, щоби позбавити його надії і підорва-

7)Ocis 12: 4.

ти його віру в Бга. Якова привело се до розпуки, але він знав, що він мусить загинути без небесної помочи. Він щиро покаявся у свойму великому гріку і здавався на милість Божу. Ніщо не могло його повздержати від його намірення; він не пускав ангела і слова розпучливого крику вирвались із уст його, доки він не переміг.

Як сатана побудив Ісава йти проти Якова, так він буде підбурювати безбожників в часі горя нищити народ Божий. I як він обвинувачував Якова, так він обвинувачувати ме і народ Божий. Він вважає жителів землі за своїх підданих, але не велике число людей, котрі заховують заповіді Божі, супротивляються його панованию. Наколи б він міг викоренити їх із лиця землі, то його торжество було би звершене. Він бачить, що святі ангели охороняють їх, і з того заключає. що їх гріхи повинні бути прощені їм, але він не знає, що суд над ними вже відбувся у небесній святині. Він добре знає ті гріхи, до котрих він побуджав їх, і він представляє х Богу в найпоганійшому світлі, як недостойних милости Божої так само, як і він сам. Він заявляє, що Господь не може бути справедливим, если Він прощає їм гріхи, і все таки вигубляє їх з його ангелами. Він каже, що вони належать до него, і жадає, щоб вони були передані в його руки для вигублення.

Коли сатана\ обвинувачує народ Божий задля їх гріхів, Господь позволяє йому, щоб він спокушував їх як найбільше. Їх надія, їх віра і їх рішучисть буде строго досвідчана. Коли вони споминають минувше. надія їх гасне, так як у всьому їх життю вони видять дуже мало доброго. Вони вповні є свідомі свойої слабости і свого недостоїнства. Сатана старається настрашити їх мислию, що їх положеннє безнадійне, що плюгаві пятна, які на них є, ніколи не можуть бути змиті. Він надіється так знищити їх віру, що вони піддадуться його спокусі і перестануть уповати на Бога.

Помимо того, що нарід Вожий буде окружений ворогами, котрі будуть чигати на його життє. Але ті терпіння їх не є

вадля правди; вони більше бояться того, чи при поваянию не пропустили якого гріха, через що не могли б сповнитись слова Спасителя, що Він сохранить їх "від години спокуси, що має прийти на всю вселенну". ") Наколи б тільки вони були певні, що їм простились гріхи, вони не боялись би ні мук, ні смерти, але єсли вони окажуться недостойними і утратять своє життє задля їх власного зіпсуття характеру — тоді було б зневажене імя Боже.

Всюди вони чують про заговори і видять грозячу революцію, і вони конче стремлять до того, щоб те велике відступленне звершилось і міра злоби беззаконників наповнилась. Але між тим, як вони просять Бога пріостановити діло повстання, вони сами дорікають собі, що у них не ма сили супротивлятися могучому потокові зла і вдержати його. Вони візнають, що, наколи б вони посвятили всі свої здібності служенню Христовому, поступаючи вперед в силі Божій, то сатанські сили мали би менше вплисти над ними, щоби побідити їх.

Вони упокорюють свой душі, показуючи на свое минувше покаянне і свої многочисельні гріхи і наводять заохочуючі слова Спасителя:..., шукати захисту в мене, схоче мене примирити? Нехай трібує тоді мир ізо мною вчинити". \*) їх віра не захитається, єсли Бог не вислухає сейчас їх молитви. Хоч вони і терплять від великого страху, боязни і горя, вони все таки не перестають молитися. Вони держаться сили Божої, як Яков держався ангеля, і мова їх душі є слідуюча: "Не відпущу Тебе, доки не поблагословиш мене!"

Наколи б Яков з початку не покаявся в свойому гріху, що він обманом дістав первородство, Бог не вислухав би його молитви і милостивим способом не сохранив би його життя. Так і народ Божий в часі горя, коли перед ним стануть гріхи, в котрих він покаявся, буде побіджений, мучений страхом і боязню; сумнів заглушить їх віру і вони не будуть мати уповання на Бога, щоби боротися з Ним за своє освободжениє. Але набувши вже перше чувство глубокого недо-

\*)Одкр. 3: 10.

°) Ісая 27: 5.



стоїнства, у них не буде більше ніяких скритих гріхів, щоби покаятися в них. Їх гріхи уже перше були розсліджені на суді і згладжені, і вони більше не можуть споминати про них.

Сатана многих напроваджує до того, щоб вірили, що Бог не дивиться на їх невірність в менших житєвих справах, але Бог Своїм способом ділання з Яковом вказує, що Він ніяк не оправдує зла і не терпить його. Всі ті, що стараються оправдати свої гріхи або укрити їх, оставляючи їх записаними в небесних книгах, без покаяння і без прощення, будуть побіджені сатаною. Чим більшу притенсію до побожности вони мають, чим достойнійше їх положеннє є, котре вони занимають, тим гірше їх поведеннє в очах Божих і тим більші надії на торжество в їх великого противника. Ті, що відкидають своє приготовленнє до дня Божого, не можуть приготовитися в часі горя або в який-нибудь пізнійший час. Стан таких всіх є безнадійний.

Ті із так званих христіян, котрих застане не приготовденими той послідний страшний час, у свойому отчаянню і страсі будуть каятися в своїх гріхах, підчас коли безбожники будуть тішитися з їх нещастя. Але ті признання подібні є признанням Ісава і Юди. Каючіся у той спосіб нарікають тільки на наслідки свого проступку, але не признають своєї вини. Вони не чувствують ніякої правдивої потреби каятися і ніякої відрази до зла. Вони признаються до гріхів зі страху перед карою, але як Фараон в давнині, вони після того як скінчаться суди, знов вертають до своїх гріхів, визиваючи небо.

Історія Якова також запевняє нас, що Бог не відкидає отуканих, і скушених до гріху, єсли щиро покаялися, навернулися до Него. У той час, як сатана старається знищити ту клясу людей, Бог пішле Своїх ангелів, щоби потішити і сохранити їх в часі небезпеки. Напади сатани є страшні і рішучі і його отуканства великі, але очі Господні дивляться за Своїм народом і Його уті прислухуються до його плачу.

Горе велике, полумя огняної печі готове пожерти їх, але очищаючий виведе їх, як золото, випробоване в огні. Любов Вожа до Його дітей в часі горя і найтяжших досвідчень така сама сильна і ніжна, як підчас найбільшого добробуту. Однак се є конечним для них вкинути їх в огняну піч, щоб всьо земне було від них відлучене і щоб в них вповні відбився образ Христа.

Надходячий час горя і страху жадає від нас віри, котра може перенести нужду, зволоку і голод — віри, котра не шезає, хоч строго досвідчена. Всім дається час милости, щоби приготовитися до того. Яков переміг Бога завдяки свойої витревалости і рішучости. Його побіда служить доказом сиди безнастанної молитви. Всі, так як він, що придержуються обітувань Божих і ревно та витревало пробувають в молитві, як він, будуть мати той самий успіх, який мав він. Ті, що не хочуть відречися самих себе і борються в Богом, безнастанно і ревно просячи Його благословення, не дістануть його. Ті, що борються з Богом — як мало узнають, що се означає! Чи богато є таких, котрі приближились до Бога з таким ревним желаннем, що се до крайности напружало всі їх душевні сили? Як мало таких є, котрі в непохитною вірою держаться обітовань Божих, коли филі отчаяння, котрих не може описати ніякий язик, загрожують похлоненнем просячого.

Тепер ті, у котрих віра слаба, находяться у великій небезпеці, бо можуть бути побіджені силою діяволської спокуси і стисненнем свободи совісти. І навіть тоді, коли вони витримають пробу, час горя втрутить їх ще у гіршу біду і страх, тому, що вони привикли уповати на Бога. Лекцію віри, котру занедбали, вони тепер мусять вчитися під страшним гнетом отчаяння.

Ми тепер повинні пізнатися з Богом, досвідчаючи Його обітовання. Ангели записують всяку серіозну і щиру молитву. Ми радше повинні відречися від самолюбного вдоволення, як занедбувати зносини з Богом. Найбільша нужда і

найбільше самовідреченнє при Його благословенню більше значить як богацтва, вигідне життє і почести без Него. Ми повинні все мати час на молитву. Наколи ми думаєм, що не ма на се часу, бо світські інтереси занимають наші душі, то Бог може нам дати час, віднимаючи від нас наших золотих ідолів, наші доми або урожайні поля.

Молодіж не була б спокушана до гріху, всли би вона вступала на иншу дорогу, як та, ідучи по котрій вони можуть просити благословення Божого. Наколи б вістники, даючи світові послідне торжественне остереженне, просили благословення Божого не колодним, байдужним і недбалим способом, але з ревністю і вірою, як Яков — вони найшли би много случаїв, коли б можна єм сказати: "Бачив бо я Бога лицем до лиця, тай вирятувалась душа моя". 10) Всни почитались би небом, як князі, і перемогли би Бога і людей.

Час горя, якого вще не було, скоро постигне нас і нам треба буде досвіду; котрого ми тепер не маємо і не дбаємо його набути. Часто буває, що очекуване горе здається нам більшим бути, яким воно на ділі є, але сего не можна сказати, що до кризи, котра перед нами в. Навіть не можна собі представити, яка се тяжка проба буде. І підчас коли наш дорогий Спаситель тепер старається, щоби примирити нас, ми повинні знов старатися звертатися до Христа. В тому часі досвідчання кожда душа сама за себе повинна постояти перед Богом. Наколи б навіть Ной, Даниїл і Йов були в краю, ,,говорить Господь, — не вратували б ні синів, ані дочок, тільки спасли би власні душі праведністю своєю". ")

Тепер, підчас коли наш великий Первосвященик звершає наше примиреннє, ми повинні усильно старатися, щоб зділатися звершеними в Христі. Навіть ні одна думка не могла побудити нашого Спасителя піддатися силі спокушення. Сатана находить в людському серцю те або друге місце, що його підперає, розвивається та або друга склонність до гріху, посредством чого його спокуси ділаються сильними. Але Христос говорить про Себе: "Іде бо князь світа сього, й у ме-

<sup>10</sup>)1 кн. Мойс. 32: 30.

11) Esek. 14: 20.

ні не має нічого". ") Сатана нічого не найшов в Божому Синові, щоби дало йому можність одержати побіду. Христос хоронив заповіді Свого Отця і в Ньому не було ні одного гріху, котрим сатана міг би покористуватись для свойої вигоди. Се є відносини, у яких повинні находитись ті, котрі хочуть видержати в часі горя.

В нинішному життю ми повинні позбутися гріху помочию віри і примиряючої крови Христової. Наш дорогий Спаситель запрошує нас, щоб ми злучились з Ним, і замінили нашу неміч Його силою, наше незнаннє Його мудрістю, наше недостоїнство Його заслугами. Провідіннє Боже є тою школою, в котрій ми повинні навчитися покори і униження Ісуса. Господь завсігди веде нас по дорозі до правдивої життевої ціли, а не по тій дорозі, котру ми сами хотіли би вибрати для себе, і котра нам здається лекша і приємнійша. Ми повинні перемінити наші характери на взір небесних. Ніхто не повинен занедбувати сего або відкладати те діло, щоби через те не виставляти свойої душі на страшну небезпеку.

Ап. Йоан чув в одному видиві грімкий голос на небі, покликуючий: "Горе живучим на землі і на морі, бо зійшов діявол до вас, маючий великий гнів; знає бо, що короткий йому час". ") Страшні зрілища, визиваючі той оклик небесного голосу. Гнів сатани збільшається в міру того як час приближається до свого кінця, і його діло ошуканства і знищення достигне свойої найвисшої степени підчас днів горя.

Страшні видива надприродного характеру невдовзі появляться на небі на знак чудодійної сили злих духів, або демонів.

Діяволські духи пійдуть до володарів всьої вселенної, щоби очарувати їх своєю сманою і намовити їх, щоб злучились в сатаною у тому послідному воєнному погоді проти небесного правління. Помочию тих дійствуючих сил тим способом будуть обмануті так пануючі, як і піддані. Повстануть люде, котрі будуть видавати себе за Христа, заявляючи свої права на титул і почести, котрі належаться Відкупителеві світа.

12) HOAH. 14: 30.

<sup>38</sup>)Одкр. 12: 12.



Вони звершать чудесні сцілення і заявлять, що вони мають откровення небесні, що супротивляються свідченню Святого Писання.

Найголовнійшим актом в драмі ошуканства буде, коли сатана буде грати родю Христа. Церков давно вже голосила, що вона очикує приходу Спасителя, як сповненне її надії. Тепер великий ошуканець буде удавати, що будьто Христос явиться. В ріжних частях землі сатана буде показуватись, як величність небесна, в осліпляючому блеску, котрий полібний є до описання Сина Божого, в Одкриттю. (Одкр. 1: 13-15). Слава, що його окружає, перевишає всьо, що смер-Торжественні оклики наповтельні очі могли коли бачити. нять воздух: "Христос явився! Христос явився!" Народ паде на коліна, підчас коли він піднимає свої руки і благословить його, як і Христос благословив Своїх учеників, коли Його голос лагідний, не грімкий, але милобув на землі. ввучний. В словах, повних лагідности і милосердія, він висказує небесні правди, повні милости, котрі висказував Спаситель; він сціляє недуги народа і, видаючи себе за Христа, заявляє, що він замінив суботу недільним днем і приказує всім святим той день, котрий він благословив. Він заявляє, що ті, котрі продовжають хоронити семий день, хулять його імя, відказуючись слухати його ангелів, котрих він післав до нас ві світлом і правдою. Ось яка сильна обманчива ро-Подібно Самарянам, котрі були ошукані Симоном Магусом, народ від великого до малого, держаться того чародійства, говорячи: "Се є велика сила Вожа". (Ліян. 8: 10).

Але народ Божий не дасться звести. Наука того лжехриста не згаджається зі св. Писаннем. Його благословення дається тим, що почитають зьвіра і його образ — іменно та кляса людей, про котрих Біблія говорить, що над ними буде виляний гнів Божий.

Мало того, сатані не вольно наслідувати прихід Христовий. Спаситель перестерігав Свій народ перед ошукою того рода, ясно предсказуючи, яким способом звершиться Його

прихід: "Устануть бо лжехристи і лжепророки, й давати муть ознаки великі і дива, щоб, коли можна, звести і вибраних. Коли ж скажуть вам: Ось він у пустині; не виходьте; ось він у коморах; не діймайте віри. Бо як блискавка виходить зі сходу та сяє аж до заходу, так буде і прихід Сина чоловічого". 14) Фальшувати такого рода прихід Христа не можливе є. Він буде взагалі звісний і цілий світ буде свідкувати про І'сто.

Тільки ті, що ревно студіюють св. Писанне і ті, котрі люблять правду, будуть охоронені від великої омани, котрій піддасться весь світ. При помочи свідчення Біблії вони виявлять ошуканця. Для всіх настане час проби. Чи уповає народ Божий так твердо на Пого слова, щоби не підлягати ванадто своїм чувствам і не дати ошукати себе? Чи будуть вони в тому критичному часі держатися Біблії і тільки Біблії? Сатана по можности постарається вдержати їх від приготовлення, щоби могли встояти в той великий день. Він устроїть їх діла так, що се загородить їм дорогу; він заплутає їх земними скарбами, наложить на них великі тягарі, так, що їх серця будуть обтяжені ріжними житєвими клопотами, і день суду прийде на них несподівано, як злодій.

Виданий ріжними володарами Христіянства декрет проти тих, що сповняють заповіді Божі, щоб позбавити їх правительственної охорони і дати їх на поталу тим, котрі стараються погубити їх. Тоді народ Божий буде змушений втікати із міст і сел, злучитися в маленькі ґрупи і жити в найбільше віддалених, самітних і пустих місцях. Мпогі найдуть захорону в недоступних горах. Подібно як христіяни Півмондських долин, вони зділають святинею високі місця землі і будуть славити Бога за ті "неприступні скелі". ") Але многі із всіх народів і кляс, високі і низькі, богаті і бідні,, чорні і білі надзвичай несправедливим і жорстоким способом будуть вкинені у темницю. Возлюблені Божі перебувають тяжкі дні, сковані ланцухами, в тюрмі, засуджені на смерть, а инші передані на очевидну голодну смерть в від-

ражаючих підземних дірах. Ні одно людське вухо не чує їх плачу. Ні одна людська рука не дасть їм помочи.

Але чи забуде Господь Свій народ у той час терпіння? Чи забув Він праведного Ноя, коли допотопний світ був застигнутий Його судами? Чи забув Він Йоснфа в Єгипті, окруженого ідолоповлоннивами? Чи забув Він пр. Ілию, коли клятва Езавелі загрожувала йому судьбою пророків Валових? Чи забув Він пр. Еремію в темній і страшній ямі? Чи забув Він трох геройських молодців в огняній печі? Або пр. Данила у львіній ямі?

"А Сион говорив: покинув мене Господь, і Бог мій забув мене! Хиба ж забуде молодиця своє немовлятко? хиба їй свого власного тіла жаль не буде? та хоч би й вона забула, то я не забуду тебе. Глянь, я написав тебе, на долонях у себе". 16) Господь сил небесних сказав: "Хто бо торкається до вас, торкається об зіницю ока мого". (Зах. 2: 8).

Хоч вороги і вкинуть їх у темницю, стіни тюремні все таки не роз'єдинять їх душі з Христом. Той, Котрий видить всяку їх слабість, знає їх всі досвідчення, що панує над всіми земними властями, пришле ангелів до них в їх самітні, тюремні камери з світлом і миром з неба. Тюрма переміниться на палату, так як там будуть находиться ті, котрі богаті є вірою, і темні стіни будуть освічені небесним світлом, як у той час, коли ап. Павло і Сила- в тюрмі в Филипах молились о півночи і співали похвальні псальми.

Суди Божі прийдуть на тих, котрі стараються угнітати нарід Божий і погубити його. Його довге терпіннє з безбожниками ділають людей тільки єще смілійшими у своїх проступках, помимо того, їх постигне кара, хоч вона і довго затримувалась. "Бо встане Господь так, як на горі Перазимі, р зініваєсь, як на долині Габаонській, щоб зробити діло своє, діло незвичайне, та й завершить своє діло, своє діло дивижне". 17) Наш милостивий Бог неохотно карає. "Так повно, як я живу, говорить Господь Бог, не бажаю я смерти грішні кової". 11) "Господь! Господь! Бог милосердний і

<sup>16</sup>) Ісая 49: 14-16. <sup>17</sup>) Ісая 28: 21. <sup>15</sup>) Езек 33: 11.

ласкавий, нескорий на гнів і щедрий на милость і правду, що держить ласку про тисячі, прощає несправедливість, переступ і гріх, хоч ніколи не вважає безвинним виноватого".") Страшними чудесами, що свідкують про Його праведність, Він приверне авторитет Свого подоптаного ногами закону. Строга відплата, чекаюча проступника в далекій будучности, повазує, як неохотно робить Свій суд над ним. Народ, котрого Він терпить так довго і котрого Він не хоче покарати, доки він не наповнить міри свого беззаконня в очах Божих, наконець має випити чашу гніву Його, не змішаного з милостю.

Коли Христос скінчить Своє посередниче діло в небесній святині, тоді буде виляний чистий незмішаний гнів Божий, загрожуючий тим, котрі покланяються зьвірові і його образові і принимають його пятно. (Одкр. 14: 9, 10). Суди, котрі постигнуть світ як раз перед остаточним освободженнем народу Божого, буде мати еще страшнійший характер, як пошести, що навиділи Єгипет перед освободженнем Богом Ізраіля. Автор Одкриття, описуючи ту страшну кару, говорить: "І обкинуло людей элим і лютим боляком, тих, що мали цятно вывіра, і покланялись образові його. А другий ангел вилив чашу свою на море; і стала кров наче у мерця, і всяка душа жива вмерла в морі. І третій ангел вилив чашу свою на ріки і жерела водні: і стала кров." Як би страшні ті суди не були, праведність Божа все таки вповні буде доказана ними. Ангел Божий обявляе: "Праведний Ти, Госпеди, котрий вси, і був, і святий, що таке судин єси; кров бо святих і пророків пролили вони, тим і кров дав еси їм пити; вони бо достойні". ") осуджуючи народ на смерть, вони провинились в їх крові так само, як би вони проливали ї своїми власними ру-Подібним способом Ісус обвинувачував Жидів Свого часу в крови святих, пролитої з часів Авелевих, так як вони були того самого духа і разом з тими убийниками пророків старались робити те саме діло.

Слідуюча язва буде вилить на сонце: "І дано йому пекти людей огнем. І пекла людей велика спека". <sup>11</sup>) Пророки

<sup>19</sup>)2 кн. Мойс. 34: 6, 7. <sup>20</sup>)Одкр. 16: 2-6. <sup>21</sup>)Одкр. 16: 8, 9.

описують стан землі в тому страшному часі: "Поле облогом лежить, землиця сумує, витоптано збіжже"; "всі дерева в полі повисихали, тим то і в синів людських всі радощі зникли". "Зерно зітліло під скибами своїми, спорожніли засіки... як реве скотина, сумує стадо худоби, що не ма їм паші"... Повисихали води в потоках, а огонь випалив в степу всю зелень". "Пісні по палатах обернуться того часу в риданне, говорить Господь Бог; богато їх помре, кидати муть трупи всюдн, мовчки". (Йоіла 1: 10-12, 17-20; Амоса 8: 3).

Однак ті пошести не будуть загальними, инакше мешканці землі були би цілковито ними винищені. Се будуть найстрашнійші навідини, яких коли тільки зазнали смертниї. Всі суди, навидівші людей до кінця часу пробн, були змішані з милостю. Кров Христова, заступаючася за грішників, щадила їх, так, що вони не могли дістати повної відплати за свою вину, але при кінцевім суді буде вилитий гнів Божий, не змішаний з милостю.

В той день цілі товпи будуть взивати Божої помочи, котрою вони так довго погорджали. "Се надходять дні, говорить Господь Бог, що пішлю голод на землю — не голод хліба, тай не жадобу води, а жадобу почути Боже слово. Будуть ходити од моря до моря і блукати від півночі на південь, шукаючи слова Господнього, та не знайдуть його". \*\*)

Хоч народ Божий буде переносити терпіння, але між тим як його будуть переслідувати і стісняти і він буде терпіти нужду і страдати задля браку їди, він все таки не буде оставлений або переданий на загибель. Бог, Котрий опікувався пр. Ілибю, не оставить без уваги ні одного із Своїх дітей, пожертвовавших собою. Той, Котрий рахує волоси на їх голові, буде старатися за них, і вони будуть мати що їсти в часі голода. У той час як безбожні будуть вмерати з голоду і чуми, ангели сохранять праведних і не буде їм нужди. Тому, "хто ходить в справедливости і говорить правду", дане є обітованнє: "Хліб його йому подасться, і вода не зсякне в його". "Злиденні і убогі шукають води— не знаходять; сохне язик

<sup>&</sup>quot;) Amoca 8: 11, 12.

сх, я, Бог Ізраілів, не опущу їх". (Ісая 33: 15, 16; 41: 17). ,,Та хоч би не цьвіла фиговина, не родив виноградник, і оливина завела; хоч би нива не дала хліба, не стало овець в кошарі а товару в стайнях, — то я й тоді буду веселий в Господі, й радуватись буду Богом спасення його". ")

"Господь сторож твій, Господь тінь твоя, праворуч у тебе. Не вдарить на тебе сонце в день, ні в ночі місяць. Господь заступить тебе від всякого лиха, він заступить душу
твою". "Він бо спасе тебе від сіла птахоловця і від чуми
погибельної. І закриє тебе покровом своїм, ти знайдеш притулок під крилами його; щитом і тарчою буде правда його.
Не злякаєть перед страхом серед ночі, перед стрілою, що
в день летить. Перед чумою, що в темряві ходить, перед заразою, що в день нівечить. Тисяча впаде коло тебе, і десять
тисячей правобіч від тебе, — тебе ж не займе. Тілько будеш
позирати очима твоїми і помсту над беззаконними бачити.
Ти бо Господа всевишнього, мою пристань, взяв собі за оселю. Так не постигне тебе жадне нещастє, і жадне лихо не
приблизиться до шатра твого". (Пс. 121: 5-7; 91: 3-10).

Після людського розуміння, здається, що народ Божий мусить запечатати свое свідченне кровю, як се ділали мученики перед ними. Вони сами зачинають боятися, що Господь оставив їх і вони мусять впасти від рук ворогів своїх. став час стращного душевного страху. День і ніч вони взивають Бога, щоб їх освободив. Бевбожники тішаться з того і даються чути насмішливі голоси: "Де тепер ваша віра? Чому Бог не освободить вас із наших рук, если ви направду Його народ?" Але народ Божий споминае вмираючого на хресті Голготському Ісуса і архиереїв і старшину, котрі в насмішкою казали: "Инших спасав, а себе не можен спасти. Колн Він цар Ізраїлський, нехай тепер зійде в хреста, й ввіруемо в Него". (Мат. 27: 42). Подібно Якову всі борються з Богом. На їх лицях можна бачити внутрішний страх. Всі лиця у них бліді, однак вони продовжають щиро молитися.

**Ссли б у людей були небесні очі, то вони бачили би силу** 

<sup>™</sup>) Abbar. 3: 17, 18.

небесних ангелів, окружаючих тих, котрі заховували слово терпіння Христового. З великим милосердієм вони дивляться на їх нещастє і слухають їх молитв. Вони ожидають слова свого Повелителя, щоби охоронити їх від небезпеки. Однак вони ще мусять трошки довше почекати. Народ Божий повинен пити із тої чаші і приняти те хрещеннє. Зволока, хоча вона прикра для них є, але є найліпшою відповідю на їх молитви. Стараючись уповати на Господа і чекати на Його роботу, вони через те вправляються більше в вірі, надії і терпінню, як се перше було у їх релігійному досвіді. Однак ради вибраних той час горя буде скорочений. "Бог же чи не помстився б за вибраних своїх, що голосять до Него день і ніч. . Глаголю вам, що помститься за них незабаром". 24) Конець прийде скорше, чим люде сподіваються. Пшениця буде зібрана в Божу клуню, а полова вкинена в огонь.

Небесна сторожа совістно сповняє свою задачу, стоячи дальше на свойому пості. Помимо того, що загальний вирок назначив час, коли мають гинути ті, що хоронять заповіді Божі, їх вороги в декотрих случаях все таки постараються випередити той вирок і позбавити їх життя ще перед назначеним часом. Але ніхто не може перейти через могучу сторожу, котра стеїть коло кождої вірної душі. На инших нападуть в часі їх утечи із міст і сел, але підняті на них мечі поломаються і упадуть безсильні, як солома. Других будуть боронити ангели в виді воїнів.

По всі часи Бог дійствував посредством святих ангелів для піддержання і освободження Свого народа. Небесні істоти брали діяльну участь в людських справах. Вони являлись в одежах, світячих, як блискавка; приходили як люде, в одежах мандрівників. Ангели являлись слугам Божим в людському образі. Після обіда вони спочивали під дубами, як би утомлені і користали з гостеприємства в людських домівках. Ночами вони служили за провідників для запізнившихся подорожних. Власними руками вони запалювали огонь на жертівниках. Вони відчиняли тюремні двері і ви-

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup>) Jyka 18: 7, 8.

<sup>42</sup> Great Con.—Ukrainian

пускали на свободу слуг Божих. Одіті в небесну збрую, вони явились, щоби відвалити камень у гробу Спасителя.

В образі людей ангели часто присутні є на зібраннях праведних і вони відвиджують сходини безбожників, як вони прийшли і до Содоми, щоби дізнатись про всі їх діла і переконатись, чи вони не перейшли міру довготерпіння Божого. Господь милосердний, і задля немногих, котрі дійсно служать Йому, Він відвертає нещастє і хоче продовжати спокій народу. Грішники не хочуть сего признати, що вони обовязані є за своє власне життє кільком благочестивим, котрих вони угнітають і над котрими насміхаються ради свойої утіхи.

Володарі світа і не знають того, що ангели часто бували руководителями на їх зібраннях. Людські очі дивились на них; людські уші прислухувались їх голосові; людські уста супротивлялись їх предложенням і висміяли їх добрі ради; людські руки обіджали і зневажали їх. В державних і судових палатах ті небесні вістники показались ліпшими оборонцями угнітаних, ніж найздібнійші і красномовні їх покровителі. Вони нівечили замисли і вдержували зло, котре шкодило би дуже Божому ділу і спричинило би великі терпіння його народу. Ось підходяче слово в часі небезпеки і горя: , Ангел Господень чатує кругом боящихся його; і визволяє їх". (Псал. 34: 7).

Торжественним способом народ Божий очикує ознаків свого приходячого Царя. На запит: "Яка пора ночі? А сторож відказує: Надходить поранок, та ще ніч". ") У хмарах над верхами гір світає. Скоро явиться одкриттє Його слави. Сонце праведности готове показатися. Ранок і ніч — початок безконечного дня праведности і поширеннє вічної ночі над безбожниками — обоє наступили.

Коли борючіся взносять свої молитви до Бога, завіса, відділяюча їх від невидимого світа, майже піднята. Небеса засвітились світлом вічного дня і даються чути слова, як мило-

")Ісая 21: 11, 12.

ввучна пісня ангелів: "Оставайтесь твердими в вірі. Поміч наближається. Христос, всемогучий Побідник, дає Своїм борцям вінець несмертельної слави, і із отворених воріт доноситься Його голос: "Се я з вами. Не бійтесь. Я знаю все ваше горе і ніс ваші болести. Ви не боретесь з недосвідченим ворогом. Я перейшов ту боротьбу задля вас, і в Мойому імени ви будете щось більшого як побідники".

Дорогий Спаситель пришле нам поміч, а іменно тоді, коли ми будем її потребувати. Дорога до неба освячена Його стопами. Всяке терне, котре ранить нашу ногу, зранило також Його. Кождий хрест, котрий ми призвані нести, Він ніс перше нас. Господь позволяє боротись, щоби приготовити нас для душевного спокою. Час горя — страшна огняна проба для народу Божого, але вона є також для кождого правдивого віруючого — час склонити свою голову, коли він, віруючи в обітованнє, може бачити радугу завіта Божого, що окружає його.

"Так і тепер повертаються вибавлені Господом і прийдуть на Сион із піснями, й радість вічна — над головами їх; вони знайдуть радощі й веселощі, а смуток і взітхання церестануть. Я, я сам — утішитель ваш. Хто ж ти, що боїшся чоловіка, котрий вмерає, й людини, що як та травиця? А забуваєш Господа, творця твого.. Ти що дня тремтиш перед лютостю гнобителя, що наладивсь тебе затратити. Де ж поділась та злющого ярость? Хутко визволений буде невольник, не помре в ямі і не зазнає недостачі хліба. Я Господь, Бог твій, що бурить море аж филі ревуть: Господь Саваот — імя моє. Я вложу слова мої в уста тобі і тіню руки моєї закрию тебе".

"Слухай же тепер, бідолахо, що впився та не вином: Так говорить Господь і Бог твій, що мститься за народ свій: Ось я беру з руки твоєї упоюющу чашу; виливаю з чаші гущу гніву мого, — не будеш уже ї пити. А передам її в руки томителям твоїм, що приказували тобі: Впади ниць, щоб по тобі нам пройти; ти ж свою спину робив пішоходом, стежкою мусів ї простягати" (Ісая 51: 11-16, 21-23).

Проникаючі всі часн око Воже, звернене на критичну хвилю, по котрої зближається Його народ, коли земні власти виступлять проти них. подібно прогнаному полоникові, вони будуть боятися стратити житя від насилія і голодної смерти. Але Святий, Котрий осушив перед Ізраїльом Червоне море, покаже Свою могучу силу і відверне їх полон. "Вони будуть моїми, говорить Господь сил небесних, будуть моєю питоменностю того дня, що наведу, й буду любити їх, як милує чоловік сина свого, що його слухає". \*) Ссли би у той час проливалась кров вірних свідків Христових, то вона не могла би бути сімям, подібним до крови мучеників, щоби принести плід для жатви Божої. Іх вірність не могла би бути свідченнем, щоби других переконати в правді, так як закаменіле серце відбили назад филі милосердя, що вже більше не вер-Ссли би праведники тепер були передані ворогові, щоби зділатися його добичею, то се було б торжеством для князя темряви. Псальмопівець говорить: "Він бо заховає мене в своїй домівці в день недолі, він захистить мене в заулку намета свого, він підніме мене на скелю". (Пс. 27: 5). Христос сказав: "Іди ж. народе мій, ввійди в свої хатини, зачини за собою двері, сховайся на часнику, докіль гнів перейде в пробутку свого покарати вемнородних за їх безваконство". (Ісая 26: 20, 21). Чудесне буде освободжение тих, котрі терпеливо ожидають Його явлення і імена котрих записані в в книзі життя.

\*) Marax. 3: 17.



ГОЛОВА — XL.

## народ божий освободжений.

У той час як почитаючі заповіді Божі будуть позбавлені всякої людської охорони, в ріжних сторонах настане рух, щоби погубити їх. З приближенням назначеного часу народ постановить вигубити ту ненавистну секту. Вони рішать, що в одну ніч повинно ся вдарити на них і зробити з ними конець.

Народ Божий — декотрі в тюремних камерах, другі в укритих місцях, ховаючіся по лісах і горах — все вще призивають Божеську поміч, підчас коли узбровна товпа повсюду готовиться на їх смерть. Тепер в часі найбільшої небезпеки, Бог Ізраїлів прийде з помочию Своїм вибраним. Господь сказав: "Ви ж співати мете пісні, як у ночі перед святами святим, а на серці буде весело, як у того, що серед сепілок іде на гору Господню, до твердині Ізраїлевої. І явить важку руку свою в гніву й поломі пожераючого огню; в бурі й повідді та камінному граді". (Ісая 30: 29, 30).

З торжественними покликами, ругательствами і прокляттями товпи безбожних людей готові напасти на свою добичу, але ось, — густа мрака, темнійша, як найтемнійша ніч, вкриває землю. Радуга з'являється на небі, сяюча славою з престола Божого і простирається над усіми молячимися. Розгнівані люде нараз застановляються. Їх насмішливі поклики завмирають. Предмет їх смертельної ярости забутий. Зі страшним передчуттєм вони дивляться на символ Божого

[661]

завіту і дуже хочуть, щоб їх закрив від його перемагаючого бляску.

Народ Божий чує виразний мельодийний голос, що говорить: "Дивись у гору!" і піднявщи очі до неба, вони бачуть радугу завіта. Темні і грізні хмари, що закрили небо, розійшлись, і подібно Стефанові вони видять славу Божу на небі і Сина чоловічого, сидячого на Свойому престолі. На Його Божеському тілі вони бачать знаки Пого униження і чують молитву із Його уст, висказану перед Його Отцем і святими ангелами: "Отче! котрих дав єси мені, хочу, щоб, де я, і вони були зі мною". 1) Знов дається чути ликуючий голос, повний любови, говорячий: "Ідуть! ідуть! Святі, невинні і несплямлені! Вони заховали Моє слово терпіння, вони повинні ходити серед ангелів". І бліді дрожачі уста тих, котрі твердо держлися свойої віри, кричать голосом побіди.

В північ Бог покаже Свою власть для освободження Свого народу. Сонце світить ясно. Ознаки і чудеса скоро слідують одні за другими. Безбожники дивляться на ті зрілища зі страхом і з здивованнєм, підчас коли праведники з торжественною радістю дивляться на ознаки свого освободження. Всьо в природі, здаєтья, змінило свій прежний хід. Ріки перестають плисти. Темні тяжкі хмари надходять і мішаються з собою. Серед розгніваного неба видна є смуга в неописаній славі, звідкиль дається чути голос Божий, подібний до шуму многих вод, говорячий: "Сталося". (Одкр. 16: 17, 18).

Той голос потрясає небо і землю. І трясенне повстало велике, якого не було, від коли люде на землі постали; таке трясенне! таке велике! Небо, здається, відкривається і закривається. Слава з Божого престола світить на скрізь, як блискавиця. Гори хитаються, як тростина, що її вітер колише, і відорвані скелі розсипаються на всі сторони. Шум, як від надходячої бурі. Розярене море вздимається. Чути рик гураґана, що подібний до голосу многих демонів, коли вони готовляться до страшної роботи. Вся земля хитається і вздувається як филі мэрські. Поверхня єї рэзтр ску-

¹) Йоан. 7: 24.



Велике трясіння землі.

"Ціла земля піднимається і водувається як филі на морі".

**6**11

[663]

еться, всі єї основання зістали потрясені. Гірські ланцухи погрузились у море. Острови, що на них люде живуть, щезають. Морські пристані вадля своєї безбожности подібні до Содоми, пропадають в розгніваних водах. "І про Вавилон великий згадано перед Богом, дати йому чашу вина лютости гніва Його". ") Камяний град, "великий як сотнар", звершає своє діло знищення. Найбільше пишні городи на землі обертаються в розвалини. Великоліпні двірці, на будову котрих великі люде потратили свої богацтва, щоби прославити себе, обертаються в розвалини перед їх очима. Стіни тюремні розвалюються і народ Божий, заключений в темницю, задля свойої віри, знов випускається на свободу.

Гроби отворяються, "і богато з тих, що сплять в поросі земному, прокинеться, одні на вічне життє, другі на вічний сором і ганьбу". Всі померші, що увірили в третю ангелську вість, виходять прославленими із своїх гробів, щоб почути завіту мира з Богом разом в тими, котрі хоронили Його закон. "І ті, що Його прокололи", 4) ті, що кпили собі з Христа і насмівалися з Него, як Він смертельно страдав, найбільше злісні противники Його правди і Його народу воскреснуть, щоби бачити Його славу і почести, котрі приготовлені є для вірних і послушних.

Густі хмари все вще покривають небо; але тут і там визерає сонце, що подібне до караючого ока Господа господствуючих; блискавка у гніві блискає на небі і покриває землю огняним морем. Серед страшних громів таємничі грізні годоси заповідають судьбу безбожників. Не всі понимають висказаних слів, але фальшиві учителі добре розуміють, що вони означають. Бувши ще недавно такі безпечні, такі горді, такі смілі в свойому поведенню, в свой жорстокости торжествовавші над народом, що хоронять закон Божий, тепер поражені страхом і великим трепетом. Їх риданнє і плач заглушують шум первотин. Демони признають Божество Христа і трепещуть перед Його силою, підчас коли люде благають милости і зі страху повзають по землі.

•)Одкр. 12: 2.

4)0дкр. 1: 7.



Пророки в давнину, видячи день Божий в святому видиві, сказали: "О, ридайте, бо день Божий ближиться, — як опустошаюча сила рукою Всемогучого". ) "Ой сховайся у скелі, врийся в землю зі страху перед Господом і перед славою величности Його! Поникнуть горді вигляди мужів і піднесені голови людей будуть принижені; один Господь явиться високим того часу. День бо Господень сил небесних прийде на все горде і високомірне того часу". "В той день покидає чоловік кертицям (лиликам) срібні свої ідоли, й золоті свої ідоли, що понароблював собі, щоб їм покланялись. Щоб тільки самим сховатись в щілини скельні та розколини гір зо страху перед Господом і перед славою величності його, коли він встане, карати землю". (Ісая 2: 10-12, 20, 21).

Звізда сяє через розколину в хмарах і блеск ї всупереч темряви здається вчетверо перевисшає звичайний. воодушевляє вірних Божих і вони радуються; а беззаконники видять в неї угрозу і гнів. Пожертвовавші всім задля Христа тепер безпечні, тайно укриті в Божому наметі. ни були досвідчані і показали свою вірність Тому, Хто умер за них, перед світом і тими, що погорджують правдою. десна переміна наступила у тих, котрі навіть ввиду смерти держались праведності. Вони відразу освободились від страшного гнету зі сторони людей, що стались демонами. Їх еще до недавна бліді, боязливі і вихудлі лиця тепер ясніють від радости, віри і любови: "Бог нам прибіжище і сила, поміч скора в нещастях. Тому не влякаемось, хоч би вемля зворушилась і гори захитались серед моря. Хоч би ревіли і пінились поводі його, гори тряслись від його досади". •)

У той час, як ті слова святого уповання возносяться із престола Божого, хмари розходяться, і стає видним засіяне небо звіздами, не висказано чудне всупереч темному і розгиваному небосклону по обидвох сторонах. Слава небесного міста видна є через отворені ворота, і на небі являється рука, котра держить дві зложені скрижали. Пророк говорить: "І небеса звіщають справедливість його; Бог бо сам суддя".

<sup>5</sup>)Ісая 13: 6.

•) Псал. 46: 1-3.

(Пс. 50: 6). Той святий закон — праведність Божа, — котрий був даний серед громів і вогню на горі Синай, як руководство в життю, тепер буде показаний людям, яко мірило суду. Рука отворає скрижали, і видно приписи десяти заповідей, написані як би огняним пером. Слова такі виразні, що всякий може прочитати їх. Память пробудилась; темрява забобонів і єреси усунулась від всякої душі, і десять коротких, понятних і многозначних слів Божих представляються всім мешканцям землі.

Не можна описати страху і отчаяння тих, котрі топтали ногами святі Божі приписи. Бог дав їм Свій закон; вони повинні порівнювати з ним свій характер і пізнати свої ошибки в той час, коли можна було єще покаятися і поправити їх, але щоби з'єднати собі ласку у світа, вони відкидали Його приписи і навчали других нарушати їх. Вони змушували народ Божий зневажати Його суботу. Тепер вони будуть осуджені тим законом, котрий вони відкидали. Зі страшною певністю вони бачать, що не можуть оправдатися. Вони сами вибрали, кому хотіли служити і кому покланятися. "І знов тоді побачите ріжницю між праведником і безбожником, між тим, хто служить Богу, а тим, хто Йому не служить". 7)

Вороги закону Божого, начинаючи з проповідника і доходячи до найнизшого між ними, дістануть цілком инше поняттє про правду і обовязки. За пізно вони переконуються про правдивий характер їх ложної суботи і лихого основання, на якому вони будували. Вони бачать, що вони боролись проти Бога. Релігійні учителі вводили людей в блуд під тим предлогом, що вони ведуть їх до райських воріт. Не перше як в день остаточної відплати покажеться, яка велика відвічальність людей, на духовному становищі, і які страшні наслідки їх невірности. Тільки у вічности ми пізнаєм правдиву ціну одної одинокої душі, котра була загублена. Страшний буде жереб тих, котрим Бог скаже: "Проч від мене, безбожний слуго!"

7) Marax. 3: 18.

З неба дається чути голос Божий, заповідаючий день і час приходу Христового і передачу вічного завіта Його народові. Подібні до сильних громів даються чути слова по всій землі, і Ізраїль Божий прислухується, склонивши сво голови. І лиця освічені славою і сяють як лице Мойсея, коли він зійшов з гори Синай. Безбожники не можуть дивитися на них. І коли проголошується благословеннє над тими, котрі прославляли Бога, хоронячи Його суботу, роздається сильний побідоносний крик.

На сході незабаром появляється маленька чорна хмарка, величини з половину мужеської долоні. Се є хмарка, що окружає Спасителя, котра здалека здається бути окружена темря-Народ Божий знає, що се є ознака Сина чоловічого. В горжественному мовчанню вони дивляться на неї, як вона зближається до вемлі, і стається яснійша і світлійша, аж доки не зміниться на величезну білу хмару, основанне котрої попібне до поїдаючого вогню і над котрим в горі видко радугу завіта. Ісус йде наперед, як могучий побідник. Тепер Він не є вже мужом болесті, щоби випити гірку чашу горя і пониження, але щоби, як побідник на небі і на землі, судити живих і мертвих. "Вірний і праведний, що судить і воює по правді". "А війська, що на небі, йшли слідом за Ним". 1) Святі ангели — велика сила їх — супроводжають Його з піснями небесної мельодиї. Небозвід, здається, наповнений світячимися образами тисячі-тисяч і велика безліч. Ніяке людське перо не може описати слави тої сцени і ні один смертельник поняти його препиху. "Покрили небеса Його, і славою сповнив він землю". ") Коли жива хмара приближаеться, кожде око бачить Князя життя. чена голова більше не в покрита терновим вінцем, але вінець слави спочиває на Його святому чолі. Його лице сяє яснійте як південне сонце. "На одежі в Нього, і на поясниці в Нього імя написане: Цар царів і Пан панів". (Одкр. 19: 16).

Від Його присутности "всі поблідли на лиці" ") і на тих, що відкинули милость Божу, напав страх вічної роспуки.

\*)Одкр. 19: 11-14. 
\*) Аввак. 3: 3, 4. 
16) Ерем. 30: 6.

"Серце мліє, воліна трусяться. . . і лиця у всіх потемніли".") Праведні з трепетом взивають і кілька хвиль панує страшна тишина. Тоді дається чути голос Ісуса, котрий говорить: "Досить для тебе благодаті Мойої". Лиця праведних ясніють і радість наповняє всі серця. І ангели ударяють у вищі тони і знов співають, зближаючись до землі.

Пан панів сходить на хмарах в палаючому вогню. Земля хитається перед Ним, небеса звиваються до купи, як паперовий звиток, і всі гори і острови порушуються із своїх місць. "Бог наш прийде і не буде мовчати; перед Ним огонь пожираючий, кругом Него сильна буря. Кличе Він небо і землю на суд народу свого". (Пс. 50: 3, 4).

"І царі землі, і вельможі, і богаті, і тисячники, і сильні, і всякий невільник, і всякий вільний скрились у печерах і скелях гірських, і кажуть скелям і горам: Впадіте на нас і закрийте нас від лиця Сидячого на престолі і від гніва Агнця, бо прийшов великий день гиїва Його, і хто може встояти?" ")

Всякі насмішки вже устали. Лживі уста мовчать. Брязк оружя і боєвий шум, "вся обув жовніра і одежа, в війні кровю злита", ") всьо втихаєть. Нічого більше не чути кромі голоса молитви, ридання і плачу. Із уст єще не так давно ругаючих виривається крик: "Прийшов великий день гніву: хто може встояти?" Безбожники просять, хай лучше гори і скали вкриють їх, ніж їм стрітитися лице в лице з Тим, Котрого вони з погордою відкинули.

Вони знають той голос, котрий проникає ухо померших. Як часто той тихий умоляючий голос кликав їх до покаяння. Як часто люде чули той голос в трогаючій просьбі приятеля, брата або Відкупителя. Для тих, що відкидали Його милость, ніякий другий голос не буде таким докоряючим і важким, як той, котрий так довго благав їх: "Зверніте, зверніте з вашого ледачого шляху; про що вам умирати?" 11) О, наколи б сей голос для них був голосом чужого! — Ісус говорить: "Я (мудрість) звала вас, а вн не слухали, я руку простягала, та не було, хто б уважав; моєю радою ви гордували і докорів

<sup>11)</sup> Hayma 2: 10. 12) Ogep. 6: 15-17. 13) Icas 9: 5. 14) Eser. 33: 11.

моїх не приняли". ") Той голос напоминає їм факти, котрі вони хотіли би забути, — перестороги, до котрих вони відносились з погордою, запросини, котрих вони не хотіли приняти, привілеї, котрі легковажили собі.

Тут находяться ті, котрі насміхались з Христа в Його пониженню. Торжественні слова Страдальця, котрі Він висказав, проникають їх душі з великою силою: "Від нині побачите Сина чоловічого, по правиці сили і грядущого на хмарах небесних". ") Тепер вони видять Його в Його славі до того вще сидячого по правиці сили.

Ті, що насмівались з Него за те, що Він казав, що є Сином Божим, тепер не знають, що казати. Тут гордий Ірод, котрий сміявся з Його Божеського титулу і приказав жовнірам, котрі також сміялись із Него, короновати Його царем. Тут є ті самі, люде, котрі безбожними руками одягли Його в пурпуровий плащ і наділи на Його святе чоло терновий вінець, в правицю Його вложили тростину, і кидались на коміна перед Ним, насміхались із Него. Ті, котрі били Князя життя і плювали на Него, тепер відвертаються від Його всепроникаючого зору і хочуть скритися від перемагаючої слави Його присутності. Ті, що пробили гвоздями Його руки і ноги і той вояк, котрий проколов Йому ребра, дивляться на ті знаки зі страхом і грижею совісти.

Зі страшною точністю священикам і старшині представляються сцени на Голготі. Зі здригненнєм і страхом вони пригадують собі те, як вони в сатанському торжестві, киваючи головами, говорнли: "Инших спасав, а себе не може спасти. Коли Він цар Ізраїлський, нехай тепер зійде з хреста, й ввіруємо в Него. Він уповав на Бога, нехай тепер визволить Його, коли хоче Його". (Мат. 27: 42, 43).

Живо вони пригадують собі приповість Спасителя про виноградарів, що не хотіли давати свойму хозяїнові овощ виноградника, і побили його слуг, тай не убили його сина. Вони також пригадують собі, як сами говорили: "Лютих люто погубить". В гріхах і у каранню тих невірних людей, свя

")Прип. 1: 24, 25.

") Мат. 26: 64.



щеники і старшина видять своє власне поведенне і своє справедливе осудженне. Єще голоснійше від крику: "Розпни! Розпни Його!", кстрий було чути по вулицях Єрусалиму, тепер дається чуги страшпий, повний розпуки плач: "Се Син Божий! Се правдивий Мессія!" Вони хочуть тікати з передлиця Пана панів. Вони надармо стараються скритися в глибоких печерах, котрі повстали із трясіння землі.

В життю тих, котрі відкидають правду, бувають хвилі, коли совість пробуджаєсь, в памяти їх відновляються мучительні споминання із лицемірного життя і душа томиться даремним покаяннєм. Але се ще нічого в порівнанню з грижою совісти того дня, коли обгорне їх "смуток і тіснота, як прийде на них переляк мов та буря". 17) Ті, котрі хотіли погубити Христа і Його вірний народ, видять тепер славу, котра спочиває на них. Серед того страхіття вони чують голос святих, звіщаючих в торжественних акордах: "Ось, Він наш Бог! на Його ми вповали, і Він спас нас!" 14)

Серед хитаючоїся землі, блискавиць і громів голос Сина Божого кличе усопших святих. Він дивиться на могили праведних і, піднявши Свою руку до неба, покликує: "Воскресайте, воскресайте ви, що спите в порэсі, і вставайте!" Як широка і довга земля, а померші чують той голос, приходять до життя, і встають. Вся земля, здається, аж дрожить від ступання надзвичано великої товпи із всякого племені, коліна, язика і народа. Вони виходять із тюрми смерті, одягнені в безсмертну славу і покликують: "Де в тебе, смерте, жоло? де в тебе, пекло, побіда?" (1 Кор. 15: 55). І оставшіся в живих праведники і воскресші святиї лучать свої голоси разом в нродовжаючих, радісних, побідних криках.

Всі виходять із своїх гробів, такого самого росту, якого були, коли їх положили туда. Адам, що находиться між воскресшими, відзначається визначним ростом і гарною поставою тіла, подібного, хоч не зівсім, до маєстатичної постави Сина Вожого. Він, що до свойої нрекрасної тілесної форми, богато відріжняється від людей пізнійших поколінь; у тому

17)Прип. 1: 27.

18) Icas 25: 9.



одинокому відношенню буде видко велике виродженнє люзського роду. Але всі воскреснуть в свіжости і силі вічної молодості. З самого початку чоловік був сотворений по Божому подобію, не тільки що до характеру, але і що до форми і лиця. Але гріх попсував Божеський образ і майже згладив його; однак Христос прийшов, щоби привернути те. що було страчене. Він перемінить наше дрантиве тіло так, що воно подібне буде до Його преображеного тіла. Смертна дрантива форма тіла, нераз опоганена гріхом, станеться гарною, досконалою і безсмертною. Всі пороки і хиби остануться в гро-Знов допущені до дерева життя, відкуплені будуть звершатись в давно страченому раю (Мал. 4: 2), доки вони не достигнуть повного зросту людського покоління і його початкової слави. Послідні ще лишившіся сліди прокляття гріха усунуться і вірні в Христі являться во славі Господа Бога нашого, і духом, душою і тілом уподобляться свойому Господеві. О, чудесне відкупленнє! про котре давно говорено, котрого давно бажано і з нетерпіннем ожидано, але котре ніколя не є вповні поняте.

Жиючі праведні переміняться "у хвилину, у миг ока", вони були прославлені при звуці голосу Божого, тепер вони з'одягнуться в безсмертє і разом з воскресшими святими будуть підхвачені на хмарах на зустріч Господеві. Ангели "зберуть вибраних Пого від чотирох вітрів від краю небес до краю їх". Маленьких дітей святі ангели понесуть в обяття їх матерей. Приятелі, котрих смерть давно розлучила, зійдуться, щоби вже більше ніколи не розлучитися, всі разом з радісною піснею взнесуться до Божого города.

По обидвох сторонах хмарної колесниці находяться кри ла і під ними живі колеса, і підчас коли взноситься колесниця, колеса покликують: "Свят" і крила, рушаючись, кличуть: "Свят", і сили ангелів покликують: "Свят, свят, свят, Бог, Госпедь Всемогучий". І відкуплені покликують: "Алилуя!" коли колесниця рушається вперед до нового Єрусалиму.

При в'їзді в святий город Спаситель роздає Своїм послідувателям відзнаки за побіду і дає царські ознаки, відповідні до 🗓 високого становища. Влискучі ряди *<u>уставіяються</u>* в квадрат; посеред них стоїть Цар їх, Котрого постава перевисшає святих і ангелів, а з липя Його сяє велика доброта і любов. В тому великому здвизі відкуплених всі очі є звернені на Него, всяке око дивиться на славу Того, Котрого "лице було обезображене над усякого чоловіка". 19) власноручно надіває вінець слави на голови побожників. Для кождого із святих приготовлений є вінець з його власним новим іменем \*) і надписю: "Свят Господь!" Всякому вручаеться побідна пальмова вітка і блискучі гуслі, і чути чудну музику в високих мельодійних акордах. В невисказаному восторзі всяке серце дрожить і всі уста заиваються в подяці і славословю: "Йому, милуючому нас, і обмившому нас від гріхів наших в крові своїй, (і вробив тому нас царями і священиками Богу і Отцеві своєму,) слава і держава по вічні Амінь". (Одкр. 1: 5, 6).

Перед відкупленими лежить святий город. Ісус широко відчиняє перлові ворота, і входить народ, що хоронив правду. Там він видить рай Божий, домівку Адама в її невинності. Вони слухають голосу, що перевистає всяку музику, яку коли кто чув за свого життя: "Прийдіть, благословенні Отця мого, осягніть царство, приготовлене вам од основання світу". Тепер сповняється молитва Спасителя за Своїх учеників: "Отче! котрих Ти дав Мені, хочу, щоб там, де Я, і вони були зі Мною". Христос вказує Отцю на відкуплених Своєю кровю "перед славою Своею непорочних в радості" (Юди 24), і обявляе: "Ось я і діти, котрих дав мені Господь". "Тих, котрих Ти дав Мені, Я сохранив". О, чудеса любви спасительної! Благословен час, коли вічний Отець, дивлячись на відкуплених, знов увидить в них Свій образ, коли розлад, спричинений гріхом, буде усунений, його проклятте зняте і людське еще раз буде вповні годитись в Божеським!

<sup>19</sup>)Ісая 52: 14,

**»**)Одкр. 2: 17.

З невисказаною любовю Ісус витає Своїх вірних "в радощі їх Пана". Радість Спасителя заключається в тому, що Він в царстві слави видить душі тих, котрі були спасені посредством Його смерті і униження. І відкуплені візьмуть участь в тих радощах, пізнаючи між блаженними тих, котрі були придбані для Христа їх молитвами, їх страданнями і їх жертвами любови. Коли вони зберуться коло білого престола, їх серця наповняться невисказаною радістю, коли побачать тих, котрих вени придбали для Христа, і других, котрі були придбані тими, і єще других придбаних тими, — всіх, що ввійшли в мирну пристань, щоби поскладати свої вінці до ніг Ісуса і славити Його в безконечні часи вічности.

У той час як відкуплених витають в Божому городі, душу проникаючі торжественні голоси молитов наповняють воздух. Обидва Адами стрічаються. Син Божий з роспростертими руками готов обняти отця нашого рода чоловічого — істота, котру Він сотворив, котра согрішила проти свого Творця, задля гріхів котрої у Спасителя на Його тілі остались знаки розпяття. Побачивши сліди страшних гвоздів, Адам не кидається в обяття свого Господа, але в смиренню падає до ніг Його і покликує: "Достоїн, достоїн Агнець, котрий був заколений!" З ніжностю Спаситель підіймає Його і каже йому ще раз подивитися на свою райську домівку, із котрої він так довго зістав вигнаний.

Після вигнання Адама із раю життє його переповнене горем; кождий зівялий листок, кожда жертва посвячена, кожде пятно на гарному лиці природи, кождий порок чоловіка знов напоминав йому його гріх. Страшні були душевні страдання його, коли він бачив збільшаючеся беззаконнє і у відповідь на свої остереження, мусів слухати тільки докори, що се він є причиною того гріху. Але він терпеливо і в смиренню зносив протягом майже тисячу літ сю кару за свій проступок. Він щиро розкаявся в свойому грісі, уповав на заслуги обітуваного Спасителя і умер в надії на воскресеннє. Син Божий направив ошибку і упадок чоловіка, і тепер Адам

<sup>43</sup> Great Con.-Tkrainian

завдяки ділу примирення знов удостоїться свого прежнього пановання. (Первий Адам був отцем усього чоловічества, котрий утратив, своє життя і пановаинє посредством гріху; другий Адам — Христос, котрий Своєю смертю відкупив чоловічество і привернув утрачене панованнє).

У великому восторзі він любується деревами, котрі його колись то дуже утішали. Ті самі дерева, з котрих він зривав овощ, коли він ще був у своїй невинності і святості. Він дивиться на виноградні лови, на ті цвіти, що він любувався ни-Йому представляється дійсність тої сцени; він бачить. що се в самій річі привернений рай, ще краснійший тепер, як той, що був прогнаний із него. Спаситель провалить його до дерева життя, вриває в нього дорогоцінний овощ і каже йому, щоб вкусив із його. Він оглядається і бачить тисячі відкупленних його сімій, і всі тепер в Божому раю. Тоді він скидає свій сяючий вінець до ніг Ісуса і, упавши на Його груди, обнимаеть Його. Він доторкається волотих струн кобзів, відзиваються чудні голоси торжественної небесної пісні: "Достоїн, достоїн, достоїн Агнець, котрий був заколений і знов живий. Вся сімя Адамова підхватила музику і кидаєть свої вінці до ніг Спасителя, і з великою пошаною покланяється Йому.

Плакавші при упадку Адама і радуючись, коли Ісус після Свого воскресення вознісся на небо, після того як Він обіцяв відкрити гроби всіх, віруючих в Него — ангели тепер бачать се діло примирення звершеним і прилучуються до загального славословія.

На кришталовому морю у престола Божого, тому шклянному морю як будьто би змішаному з вогнем, так воно сяє від слави Божої — зібравшись, стоять ті, "що побідили зьвіра і образ його". ") На горі Сионі разом з Агицем стоять, "держачи кобзи Божі", сто сорок чотирі тисячі, що викуплені від землі; чути голос як би многих вод і наче голос великого грому, "і чути голос кобзарів, що грають на кобзах своїх". ") "Вони співають, як би нову пісню перед престолом", пісню,

<sup>20</sup>)Одкр. 14: 1-5; 15: 3.



<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>)Одкр. 15: 2.

котрої ніхто не може навчитися, кромі ста сорока чотирох тисяч відкуплених. Се є пісня Мойсея і Агнця, після освободжения. Ніхто, кромі ста сорока чотирох тисяч, не може внати тої пісні, бо се є пісня їх досвіду, і ніхто инший не перейшов таких досвідів, як вони. "Се є ті, що ідуть слідом за Агицем, де б Він не ішов". Вони рахуються, "як первістки Богу і Агицеві" після того як вони були перенесені живими із землі. ") "Се є ті, що прийшли з великого горя"; 24) вони перейшли тяжкі часи, яких не було на землі від тоді. яв на ній живуть люде; вони встояли горе і тісноту в часі Якова. У той час, як була вилита послідня чаша Божого суду, вони оставались без заступника. Але вони в освободжені, так як "вони обмили одежі свої і убілили одежі свої кровю Агнця". "І в устах їх не знайшовся підступ, вони бо непорочні перед престолом Вожим". "Тим то вони перед престолом Божим і служать Йому день і ніч в храмі Його; і Сидячий на престолі оселиться в них". 25) Вони бачили, як земля була спустошена голодом і заразою, як сонце пекло людей великим жаром, і вони сами переносили страдання, голод і жажду. Але,, вони вже не будуть голодні, ані жадні, ані падати ме на них сонце, ані жадна спека; Агнець бо, що на середині престола, пасти ме їх, і водити ме їх до живих жерел вод; і Бог отре всяку сльозу з очей їх". (Одкр. 7: 16, 17).

По всі часи вибрані Спасителем мусіли перейти школу досвідчання. Вони ходили вузькими стежками на землі і були очищені в огняній печі огірчення. Задля Ісуса вони переносили супротивлення, ненависть і клевети. Вони слідували за Ним в страшній боротьбі; вони мусіли відречися самих себе і перейти гіркі розчаровання. Із власного гіркого досвіду, вони пізнали шкідливість гріху. Дивлячись на безконечну жертву, принесену для їх сцілення, вони упокорюються в своїх власних очах, і їх серця наповняються славословем і вдячністю, чого не можуть ніколи поняти не упавші душі. Вони люблять богато, так як їм много простилося. Бе-

 ручи участь в терпіннях Христових, вони будуть також участвувати в Його славі.

Наслідники Божі вийшли із убогих хатин, тюремних кімнат, в гір і пустинь, із підземля і морських глибин. На землі вонн терпіли недостатки, наруги і всяке горе. Міліони війшли в могилу опоганені тому, що твердо держались в бороть-Людськими судами вони вважались нарівні бі в сатаною. **Тепер же "Бог їх суддя".** (Пс. 50: 6). в проступниками. Земні вироки опрокидаються. Він "здійме ганьбу з свого дюду". (Ісая 25: 8). "І назвуть його народом святим одкупленим від Господа". \*) Господь постановив, "що даний їм буде вінець замість попелу, замість плачу — єлей радощів, вамість сумовитого серця — одежа слави". (Ісая 61: 3). Вони вже не в більше слабі, огірчені, розпорошені і угнітані. Від нині вони назавсігдн будуть пробувати з Господом. Вони стоять перед престолом, з'одягнені в богатшу одежу, яку коли люде носили на землі, що були в великих почестях. Вони увінчані більше чудними діядемами, які коли небудь земні монархи надівали на свої голови. Дні болізні і плачу минулись назавсігди. Цар слави отер всі сльози; всяка причина смутку усунена. Підчас розмахування пальмовим віттєм, да-**СТЬСЯ** ЧУТИ ЇХ ЧИСТИЙ, СОЛОДКИЙ І МИЛОЗВУЧНИЙ ГОЛОС ПІСНІ; ВСІ підхвачують мельодію і могучий хор, що його чути по всім небесам, співає: "Спасеннє Богу нашому, сидячому на престолі, і Агнцеві!" І всі жителі небесні одноголосно відповідають: "Амінь; благословення, і слава, і премудрість, і подяка і честь, і сила і кріпость Богу нашому по вічні віки". 27)

У сьому життю ми тільки начинаєм понимати чудесне відкупленнє. Ми своїм ограниченим розумом можемо роздумувати про ганьбу і славу, про смерть і життє, про праведність і милость, котрі стрічаються на хресті, і все таки при великому напруженню наших духовних сил, ми не можем вповні порозуміти їх значіння. Довгота і ширина, високість і глубина відкупительної любови понимаються тільки дуже не ясно. Пляну відкуплення не піймуть навіть тоді, коли відкуп-

») Icaя 62: 12.

27) Ogep. 7: 10. 12.



лені увидять так, як видять їх, і пізнають так, як вони пізнані є, але через всі століття вічности для здивованої утішеної душі відкриються завсігди нові правди. Хоча горе і болесті і спокуси скінчаться і причини їх будуть усунені, народ Божий однако буде мати, досвідом придбане, ясне пізнаннє того, що його спасеннє коштувало.

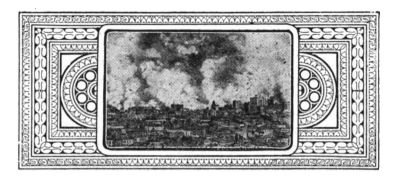
Хрест Христовий по всю вічність буде предметом науки і В прославленному Христі вони безнапісні відкуплених. станно будуть видіти розпятого Христа. Ніколи вони не забудуть, що Той, сила Котрого в безконечному пространстві небес створила безчисленні світи і удержує їх — Возлюбленний Божий. Величче небесне — Той, перед Ким в торжестві покланяються херувими і світлі серафими — упокорився, щоби підняти упавшого чоловіка, поніс вину і ганьбу гріха, доки Отець не відвернув від Него лиця Свого і горе погибшого світа не сокрушило Його серця, і Він умер на Голготському Що Творець всіх світів, Рішитель усьої судьби, здіймив з Себе Свою славу і упокорився із любви до чоловіка завсігди буде взбуджати удивленне і почитанне усьої вселенної. Відкуплені із всіх народів, дивлячись на свого Відкупителя і, бачучи на Його лиці чудесну славу Отця, і Його престол, котрий тревати ме по вічні віки, і знаючи, що Його царству не буде кінця — обявлять свої чувства в пречудній пісні: "Достоєн, достоєн Агнець, Котрий був заколений і примирив нас в Богом Своею власною дорогоцінною кровю!"

Тайна хреста обясняє всі другі хрести. В світлі, що виходить із Голготи, прикмети Божі, наповняючи нас страхом і боязню, являються прекрасними і притягаючими. Благодать, милость і батьківська любов злучена з святістю, праведністю і силою. У той час, як ми роздумуєм про величче Його святого і возвишеного престола, ми бачимо Його характер в Його милостивих откровеннях, і нам, як еще ніколи, вияснюється значіння того дорогоцінного імени: Отче наш.

Всі увидять, що Той, мудрість Котрого безконечна є, не міг придумати другого пляну для нашого спасення, кромі

пожертвовання Свого Сина. Нагородою за ту жертву служить радість, котра покажеться при заселенню землі відкупленими, святими, щасливими і безсмертними істотами. Наслідки боротьби нашого Спасителя з властями темряви можна буде бачити в радості відкуплених, котра буде виражатися вічно в Божому прославленню. Ціна душі є так велика, що Отець вдоволений є, що вона стільки коштує, і Сам Христос є задоволений, бачучи овощ Свойої великої жертви.





#### ГОЛОВА — XLI.

#### СПУСТОШЕННЕ ЗЕМЛІ.

"Дійшли бо гріхи ї аж до неба, і згадав Бог про неправди її. Віддайте їй, як вона віддавала вам; і подвоїть їй у двоє по ділам її; і в чаші, в котрій вона мішала, мішайте їй у двоє. Скільки вона себе славила, і розкошувала, стільки завдайте їй муки і смутку. Бо в серці своїм говорить вона: Сиджу парицею, і я не вдова, і смутку не побачу. Тим то прийдуть одного дня порази її: смерть і смуток і голод; і буде огнем спалена; сильний бо Господь Бог, що судить її. І заплачуть і заголосять по ній царі земні, що з нею блудили й розкошествували, коли побачать дим пожару її, оддалеки стоячи задля страху перед мукою її, говорячи: Горе, горе (тобі), великий городе, Вавилоне, городе кріпкий, одної бо години настиг суд твій!"

"Купці сього всего, котрі збогатіли з неї, оддалеки стануть із страху перед мукою її, і будуть плакати, та сумувати, та казати: Горе, горе (тобі), городе великий, з'одягнений у виссон, і багряницю, та кармазин, та озолочений золотом, і в каміннях дорогих, та перлах. Одної бо години спустошене таке багацтво". (Одкр. 18: 5-10, 15-17).

Такого рода суди, які постигнуть Вавилон в день навідин його гнівом Божим. Він перебрав міру свойої несправедливости; час його прийшов; він дозрів для погибелі.

Коли голосом Божим буде повалений полон Його народу, наступить страшне пробуджение тих, котрі потратили всьо

[679]

в боротьбі за істнование. В той час, коли еще не вкоротилась милость Божа, вони були засліплені спокусою сатани і оправдували свое гріховие життя. Богаті гордились своєю висшостю над тими, котрі покористувались меншим благословеннем, але вони нарушением закона Божого придбали свої богантва. Вони погорджували ділом справедливості, не любили милосердя, не дбали про голодних і не одівали нагих. Вони старались виноситись понад других і добиватися почестей від своїх ближних. Тепер вони позбавлені всього того, що їх робило великими, і остались нагими і безпомічни-Зі страхом і вони дивляться на повалені ідоли, котрих вони почитали більше, як свого Творця. Вони продали свої душі за земні богацтва і роскоші і не старались зділатися богатими в Бозі. Наслідки такі: ціле їх життє було неудачне, їх роскоші тепер обернулись в жовч, їх скарби зогнили. Достатки, придбані протягом цілого життя, пропали в оден миг. Богаті оплакують повалені пишні доми і своє розкинене волото і срібло. Але їх жалоби ватихають перед страхом, що вони сами мусять погибнути разом зі своїми ідолами.

Безбожники жалують дуже не задля того, що гріховно занедбували Бога і ближних, але для того, що Бог побідив. Вони жалуються на такі наслідки, але вони не каються в своїх гріхах. Вони не знати, що робили б, наколи б могли знов побідити.

Світ бачить тепер тих людей, котрих висмівував і кпив з них, що їм нічого не сталося помимо зарази, бурі і землетрусу. Той, Котрий був для переступників Свого закону по- їдаючим огнем, — для народу Свого, безпечним наметом.

Проповідник, котрий пожертвував правдою, щоб з'єднати собі ласку у людей, тепер бачить, який характер і який вплив мала його наука. Показується, що за ним наглядало всевидюче око, коли він проповідував в церкві, ішов вулицею і в ріжних життєвих обставинах сходився з людьми. Кождим ворушеннем душі, кождою написаною стрічкою, кождим висказаним словом, кождим ділом, котре побуджало людей ві-

рити фальшивій безпеці — він сіяв зерно, і тепер він в нещасних, загублених душах воколо него видить жатву.

Господь сказав: "І гоять рани у людей моїх легкодушно, приговорюючи: "Спасеннє, мир!" А мира нема". І дальше: "За те, що ви праведникове серце оманою засмучуєте, я ж не хотів би завдавати йому смутку, й за те, що піддержуєте безбожного руки, щоб не навернувся від ледачої дороги своєї, та не вберіг душі своєї". (Ерем. 8:11; Езек. 13:22).

"Горе пастирям, що занапащують і розгонять вівці отари моєї, говорить Господь... Я скараю вас за ледачі ваші вчинки". "Ридайте, пастирі, голосіте і посипайте голови порохом, ви значнійші в отарі; прийшла бо ваша година, щоб вас поколено і порозпуджувано... І не буде втечища пастирям ані притулку передним ув отарі". 1)

Проповідники і народ бачать, що вони не піддержували правильного відношення до Бога, що вони повствали проти Бога, від Котрого походять всі справедливі і правдиві закони. Усуненнє Божеських приписів дало повід до зла в його ріжних видах, як: роздору, ненависти, несправедливости, доки земля не зділалась широким полем боротьби і страшного зіпсуття. Се є той вид, котрий тепер представляється тим, котрі відкинули правду і прийняли заблудженнє. Ніякий язик не годен виразити того, як ті віроломні і непослушні хотіли би відзискати назад те, що утратили, с. є. — вічне життє. Люде, котрим покланявся цілий світ задля їх здібности і їх краснорічія, тепер все бачать в правдивому світі. Вони бачать, що вони утратили внаслідок нарушення закону, і падуть до ніг тим, котрими погорджали і з них насмівались, і признають, що Господь полюбив їх.

Народ бачить, що він ошуканий є. Один старається обвинувачувати другого, що він не ввів його в заблудженнє, і всі однодушно обсипують проповідників самими гіркими докорами. Невірні пастирі проповідували честь; вони побудили своїх слухачів до того, щоби повалити закон Божий і переслідувати тих, котрі свято хоронять його. Нині ті учителі

1) Epem. 23: 1, 2; 25: 34, 35.

в свойому отчаянню признаються перед світом до свойої омани. Народ доходить до ярости. "Ми погибли!" кричать вони; "ви є причиною нашої гибелі", і вони нападають на лжепастирів. Іменно ті, котрі найбільше почитали їх, тепер будуть їх проклинати. Ті самі руки, котрі колись украшали їх лаврами, тепер піднесуться, щоб їх знищити. Мечі, котрими вони хотіли убити народ Божий, тепер уживаються на се, щоби позбавити життя їх ворогів. Всюди — колотнечі і розлив крові.

"Гук военний понесеться до кінця землі, бо Господь буде розправлятись із народами, буде судитись із усяким тілом, і подасть безбожних під меча, говорить Господь". ") \_ Шість тисяч літ продовжається велика борба, Син Божий і небесні вістники находились в борбі з властями темряви, стараючись перестерігати людей, просвічати і спасати їх. Тепер всякий вибрав се або друге; безбожники цілковито злучились з сатаною в його боротьбі проти Бога. Наступив час, коли Бог приверне авторитет Свого потоптаного ногами закону. Боротьба тепер не лиш з сатаною, але і з людьми. "Господь звершить суд над народами, і подасть безбожних під меча".

Знак освободження буде положений на "чолах у людей, що вітхають і сумують задля всіх гидот, що діються в городі". Опісля виходить ангел смерти, котрий в видиві в Езекиїла представляється людьми заосмотреними смертоносними знарядами, котрим приказано: "І старого й молодика, дівицю, дитину й жіноцтво вбивайте на смерть; із тих же, на кому положено знак, не займайте нікого, а починайте од моб святині". В Пророк говорить: "І почали вони від тих мужів, що були перед храмом". (Ст. 6). Діло вигублення начинається від тих, котрі вважають себе хранителями духовних благ народа. Невірна сторожа перва, котра повинна упасти. Не ма такого, хто би мав милосердє до них або пощадив їх. Мужі, жени, дівиці і малі діти всі мають гинути.

"Ось бо, Господь вийде в пробутку свого покарати вемнородних за їх беззаконство; й земля видасть із себе кров, що

\*)Epem. 25: 31.

\*) Eser. 9: 6.



повсисала; не таїти ме вже своїх убитих". 4) "І от яка буде язва, що нею вдарить Господь усі народи, що будуть воювати Ерусалим: у кожного нидіти ме тіло його, як іще він стояти ме на ногах; очі його потануть у ямках своїх, а язик його висохне в роті йому. І настане того часу між ними велика замішанина од Господа, — так що вони хапати муть одно одного за руку, й буде здійматись рука проти руки ближнього свого". 5) В отчаянній боротьбі їх власних розяренних страстей і через вилитте лютої чаші гніва Божого, не змішаного з милостю, падуть безбожні жителі землі — священики, старшина і народ, багаті і бідні, вищі і нищі. "І будуть того часу побиті Господом від краю до краю землі, не будуть по них плакати, не будуть їх збірати ані ховати". 9)

При другому приході Христовому безбожники будуть вигублені із землі — убиті духом уст Його і знищені явленнем слави Його. Христос візьме Свій народ до Себе в город Божий і земля лишиться без своїх жителів. "Оце попустошить Господь землю і вчинить її неплідною; змінить вигляд її і розсіє все, що живе на ній". "Земля опустіє до щаду, й мов би злуплена буде, бо Господь вирік се слово". "Вони бо переступили закони; змінили устави; зломали вічний заповіт. Тим то пожере прокляттє землю, і живучі на ній відберуть кару; за те попалені осадники землі". (Ісая 24: 1, 3, 5, 6).

Вся земля подібна до безлюдної пустині. Розвалини повалених землетрусом городів і сел, вирвані з коріннєм дерева, викинуті морем або вирвані із землі нерівні скелі, розсіяні по єї поверхні, підчас коли безодня, роззявивша свою пащу, вказує на те місце, де гори були вирвані із своїх основаній.

Тепер звершається подія, представлена в послідному торжественному служенню в ден примірення святилища. Після вершилось служеннє в святая-святих і гріхи Ізраїкрові, жертви за гріх, були усунені із святилища, ущення був представлений Господеві і архиєрей эти народу "признавав над ним всі беззаконня си-

· 21. 

6) 3ax. 14: 12, 13. 
6) Epem. 25: 33.

нів Ізрайлевих, і всі переступи їх, по всім гріхам їх, " <sup>7</sup>) поклавши їх на голову козла. В той самий спосіб, коли скінчиться діло примирення в небесному святилищі, в присутности Бога, святих ангелів і безлічі відкуплених гріхи народа Божого будуть покладені на сатану і він буде обвинувачений у всьому тому злі, до котрого він запровадив їх. І як козел отпущення був відосланий в незалюднену пустиню, так і сатана буде прикований до опустошеної землі, незалюдненої і пустої місцевости.

Автор Одкриття предсказує полон сатани, і цілковите спустошеннє землі. Він обявляє, що такий стан буде продовжатнся тисячу літ. Після того як в пророцтві описуються сцени другого приходу Господа і погибель безбожників, дальше слідує: "І бачив я ангела, що сходив з неба, і мав ключ від безодні, і ланцюг великий в руці своїй. І схопив змія, вужа вікодавнього, що то діявол і сатана, і звязав його на тисяч років; і вкинув його у безодню, і зачинив його і запечатав над ним, щоб не зводив більше народи, доки не скінчиться тисяч років; а після сього має бути розвязаний на короткий час". (Одкр. 20: 1-3).

Що слово "безодня" означає спустошену землю, показує із иншого тексту Писання, Біблія каже, як земля виглядала з початку: "Земля ж була пуста і пустошня, і темрява лежала над безоднею". ) Пророцтво вказує на се, що земля, хоч частиво, знов такою станеться. Ввиду великого дня Божого пророк Еремія заявляє: "Подивлюсь на землю — і ось вона порожна й пуста, — на небо, а нема на йому світла. Гляну на гори, а вони дрожать, та й усі горби хитаються. Озираюсь — і ось, ні людини, ба й всі птахи піднебесні порозлітались. Дивлюсь, та бо й Кармель — пустиня, й усі міста порозвалювані від лиця Господнього, від гніву й досади його". )

Тут через тисячу літ змушений буде мешкати сатана зі своїми злими ангелами. Прикований до землі, він не буде мати ніякого доступу до других світів, щеби кусити і обтяжати тих, котрі ніколи не упали. В тому змислі він скова-

7)3 RH. Monc. 16: 21. 1)1 RH. Monc. 1: 2. 1) Epem. 4: 23-27.

ний; ніхто не зістанеться, з ким би міг поступити, як йому подобається. Він зівсім тепер не може робити ошуканчої роботи, що перше через довгі віки було його улюбленим заняттєм.

Пророк Ісая, котрий предвидів упадок сатани, покликує: "Як же се ти впав із неба, досвітная зоре? Ти розбився об землю, що топтав народи! Ти ж говорив в серці свойму: Взійду аж на небо, над Божими ворями престол мій поставлю, й васяду на горі між богами, на краю півночі; Взійду на висоти хмарні, рівнею тому зроблюсь, що Всевишнім зветься. А тепер ти попав в пекло, — в глибінь преисподню. Хто тепер тебе бачить, придивляєсь зблизька: Чи се ж той — мовляв — що хитав землею, та трусив царствами? Що в пустиню обернув світ, його міста побурив, полонянам не давав вертатись в домівку?" (Ісая 14: 12-17).

Шість тисяч літ сей ворохобник хитав землею, "в пустилю обернув світ і його міста побурив, полонянам не давав вертатись в домівку".

Навіть на безбожників сатана тепер не буде мати ніякого впливу, і він остається один зі своїми злими ангелами, щоби сповнилось над ним прокляттє, спричинене гріхом. "Всі царі в народів, всі спочивають, кожен в честі у своїй домівці; ти ж покинутий за гробищем, як пуста галузка, мов одежа вбитих, мечем посічених, що їх вкидають у вапяні ями, — ти, мов те падло, що його топчуть". (Ісая 14: 18. 19).

Тисячу літ сатана буде скитатися по спетошеній землі, щоби побачнти вислідки його ворохобні проти Вожого закону. У той час він буде надзвичайно терпели Від часу його упадку він у свойому життю безнастанної деяльності не мав часу для думання, але тепер він позбавлений усякої власти і зіставлений сам собі, щоби застановитися над тим злом, що він наробив від того часу, коли по перший раз збунтувався проти небесного правління, щоби з трепетом і страхом дивитися на страшну будучність, коли він месль терпіти за те

все, і буде укараний за всі гріхи, причиною котрих він був.

Для Божого народу полон сатани приготовить велику радість, бо пророк говорить: "І станесь тоді: як Господь тебе визволить від смутку твого й від страху й тяжкої неволі, що на тобі тяготіла, то висьпіваєт у пісні побіду над царем Вавилонським і промовит: Ось, не стало мучителя — скінчився грабіж! Поломав Господь палнцю в безбожних, скипетр у тиранів, що побивав люто народи ударами без'упинними, панував над племенами в гніві, докучав без міри". ")

Протягом тисячу літ, між первим і другим воскресеннем, відбудеться суд над безбожними помершими. Апостол Павло показує на той суд, як на подію, що наступить після другого "Тимже ні про що перше часу не судіть, доки прийде Господь, Котрий висвітить сховане в темряві і виявить думки сердець". ") Пророк Даниїд обявляє, що "доки не прийшов був Стародавний, та не передано суду святим Всевишнього". 13) У той час праведні будуть панувати як парі і священики Божі. Ап. Йоан обявляє в Одкриттю: "І бачив я престоли, і посідали на них, і дано їм суд"; "вони будуть священиками Божими і Христовими, і царювати муть в Ним тисяч років". ") У той час згідно предсказанню ап. Павла "святі світ судити муть" Разом в Христом вони будуть судити безбожників, порівнаючи їх ділання з книгою закона, Біблією, і рішаючи діло всякого після того, як він поступав, живучи в тому тілі. Тоді та участь, котра постигне безбожників, буде рівнатися їх ділам, і вона буде записана в книзі смерті проти кожного імені.

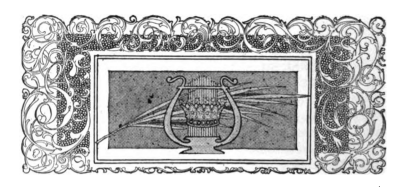
Сатана і влі ангели також судити муться Христом і Його народом. Ап. Павло говорить: "Хиба не знасте, що святі світ судити муть?" <sup>14</sup>) І ап. Юда обявляє: "І ангелів, що не схоронили свого начальства, оставивших свої оселі, про суд великого дня вічними оковами під темрявою схоронив". (Ст. 6).

При кінці тисячліття відбудеться друге воскресенне. Тоді воскреснуть безбожні і являться перед Богом, щоб відбув-

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ісая 14: 3-6. 
<sup>11</sup>) І Кор. 4: 5. 
<sup>13</sup>) Одкр. 20: 4-6. 
<sup>14</sup>) І Кор. 6: 2, 3.

ся над ними суд, згідно з св. Писаннем. Після того як автор Одкриття описав воскресенне праведних, він говорить: "А остальні мертві не ожили, доки не скінчиться тисяч років". (Одкр. 20: 5). І пророк Ісая обявляє відносно безбожників: "І збере їх до купи, як вязні, у яму, та й зачинить їх разом у темниці, й по довгому часі будуть все ще кари терпіти". (Ісая 24: 22).





# ГОЛОВА — XLII.

### конець боротьби.

По упливі тисячліття Христос знов повернеться на землю в супроводі великої сили відкуплених і святих ангелів. В страшному величчю, сходячи з неба, Він приказує безбожникам помершим воскреснути, щоб одержати свою відплату. Вони виходять з пороху, і так єх є багато, як піску в морі. Яка ріжниця між ними а тими, котрі воскресли при первому воскресенню! Праведні були з'одягнені в бесмертну молодість і красоту, безбожні знов показують на собі сліди болізні смерти.

Очі всіх у тій величезній товпі звернені на Божого Сина, тоби побачити Його славу. Товпа безбожних однодушно покликує: "Благословен Грядущий во імя Господа!" Але се не є любов до Ісуса, котра вимушує у них се признаннє. Сила правди мимоволі побуджує їх до того, щоб вимовили ті сло-Як безбожники зійшли в могилу, так вони і виходять вa. оттуда, а тими самими ворожими чувствами до Христа і тим самим бунтивничим духом. **Ім** більше не буде даний час благодати, в котрому вони могли би направити ошибки свого минувшого життя. Если би і був даний такий час, то тим ніщо не було би осягнуте. Іх серця закаменіли в життю, проведеному в проступках, і другий час милості вони провели би в нарушению заповідей Божих і в побуджанию до ворохобні проти Него, як і перше було.

[688]

Христос виходить на гору Оливну, де Він після Свого воскресення вознісся на небо і де ангели повторили обітовання при Його повороті. Пророк говорить: "І прийде Господь Бог мій і усі святі з Ним". "І стануть ноги Його на горі Оливній, що навпроти Ерусалиму до сходу сонця, й розпадеться Оливна гора надвоє по середині на схід сонця і на захід, вельми ведикою долиною". "І царювати ме Господь над усією землею; один тоді буде Господь, й одно імя Його". 1) Коли опісля з неба зійде новий Ерусалим в свойому осліпляючому блеску, він буде стояти на очищеному і приготовленому міспі, і Христос зі Своїм народом і ангелами ввійдуть у святий город.

Тепер сатана приготовляеться до послідної великої боротьби за першенство. Позбавлений свойої власті і не маючи вже більше нагоди ошукувати людей, князь здоби находиться в оплаканому стані. Але як тільки воскреснуть безбожники і він побачить, що та величезна товпа по його стороні, надія його знов оживиться і він постановить взятися до рішучої боротьби. Він постарається забрати під свою власть всі полчища погибших, щоби його пляни сповнились. божники в полониками сатани. Відкидаючи Христа, вонн піддалися під власть бунтивничого провідника. Вони готові є іти за його порадою і сповняти його приказання. Послугуючись однако своєю давньою хитрістю, він не видає себе за сатану, але заявляе, що він є князем, що має законне право до світа, тільки його позбавлено наслідства незаконним і несправедливим способом. Він представляє себе своїм ошуканим підданим, відкупителем, запевняючи їх, що його власть пивела їх із гробів, і що він хоче освободити їх від страшної і жорстокої тиранії. В присутности Христа, затвердити свої права, сатана також творить чудеса. робить слабих сильними, і воодушевляє всіх своїм власним духом і енергією. Він пропонує їм взяти приступом табор святих і запанувати над Божим городом. В діяволському торжестві він показує на ведичезні міліони, котрі воскресли із мертвих, і обявляє, що він, як вожд їх, може запанувати

1)3ax. 14: 4, 5, 9.

<sup>44</sup> Great Con.—Ukrainian

над городом і знов утвердити свій престол і своє парство. В тій безчисленній товпі находиться много із того довговічного покоління, котре жило ще до потопа; люде великої будови тіла, в великанською силою розума, котрі, підчинившись власті упавших ангелів, усю свою зручність і всьо своє знание посвятили на те, щоби возвишати самих себе. Твори штуки тих людей впровадили в блуд світ, що він їх прослав-- дяв, як ґеніїв, однак жорстокість і шкідливі винаходи їх дали причину до вічного їх нищення на Божому світі, так як вони опоганили землю і образ Божий. Тут царі і полководці, одержавши побіди над народами, що ніколи не стратили ані одної битви, горді воїни, одно приближенне котрих потрясало парствами. Вонн не змінились по смерті. Як тільки вони виходять із могил, вони знов відновляють свої мислі як раз там, де вони були перервані. Їх воодушевляє та сама страсть до завойовань, котра овладіла ними, коли вони упали.

Сатана радиться зі своїми ангелами і опісля з тими царями і завоювателями і хоробрими героями. Вони обявляють, що сила і численність по їх стороні і що армія внутри города маленька в порівнаню з тою армією, котра находиться в їх розпорядженню, і що вони можуть перемогти її. Вони роблять пляни, щоби заволодіти багацтвами і славою нового Єрусалиму. Всі тоді приготовляються до війни. Здібні майстрі будують нові воєнні знаряди, полководці, славні із воєнних подвигів, організують баталіони і полки із спосібних до війни людей.

Наконець дається приказ рушати, і несчисленна армія виступає вперед — армія, якої еще ніколи не було, армія, перевишаюча всі союзні сили усіх віків, з тих пор як війна началась на землі. Сатана найбільше могучий із воїнов, провадить перед, і його ангели лучать свої сили у тій послідній боротьбі. Царі і воіни находяться в рядах тої армії, і великанське військо слідує, кождий полк із своїм полковником на чолі. В повному боєвому строю ряди тиснуться вперед по зритій і нерівній поверхні землі просто на Божий город. На

приказ Ісуса ворота нового брусалиму зачиняються, і сатанські армії окружають город, приготовляючись до нападу.

Тепер Христос внов показується Своїм ворогам. Високо над городом на основанню із сяючого золота, находиться возвишений і святий престол. На ньому сидить Син Божий, а воколо Него піддані Його царства. Величчє і сила Христа не є в стані ніякий язик описати ані ніяке перо змалювати. Сина окружає слава вічного Отця. Сіяннє Його присутности наповняє город Божий і виливається на вні його ворот, освічаючи всю землю своїм лучезарним сяєвом.

Близько престола находяться ті, котрі колись з ревністю занимались ділом сатани, але, вирвані із вогню, як головні, вони опісля послідували за Спасителем з великою набожністю. За ними ідуть ті, котрі серед омани і невіря звершили свій характер христіянина; ті, котрі польтали закон родкий, коли Христіянський світ обявляв, що він не має ніякого значіння, і ті міліони всіх віків, котрі задля свойої віри прийняли вінець мученичий. І кромі того тут "пребогато людей, котрих ніхто не міг перелічити, з кождого народу, і роду, і людей, і язиків, стоїть перед престолом і перед Агнцем, з'одягнені в одежі білі, а пальмові вітки в руках їх". ") Борба їх скінчена і побіда одержана. Вони біжали на гонах і дістали нагороду. Пальмова вітка в їх руках служить символом їх торжества, а біла одежа — знак незапятненої праведності Христової, котра тепер зділалась їх власною.

Із уст відкуплених роздається похвальна піснь: "Спасеннє Богу нашому, сидячому на престолі, і Агнцю!" І ангели і серафими прилучають свої голоси і беруть участь в поклоненню. Коли відкуплені увидять і силу і злобу сатани, вони, як єще ніколи, переконаються у тім, що ніяка власть, кромі власті Христової, не могла бн зділати їх побідниками. У всій тій блискучій товпі не ма нікого, котрий приписав би своє спасеннє собі, будьто би вони побідили внаслідок свойої власної сили і доброти. Нічого не споминається за се, що вони говорили і що потерпіли, але зміст всякої похвальної

<sup>3</sup>)Одкр. 7: 9.

пісні і головна точка всякого хору є: Спасенне Богу нашому і Агнцю!

В присутності зібравшихся жителів землі і неба відбудеться послідне коронованнє Сина Божого. І облечений вищим величем і властю Цар царюючих тепер оголошує судовий вирок над ворохобниками Свого правління і звершає суд над тими, котрі нарушали Його закон і переслідували Його народ. Пророк Божий говорить: "І бачив я престол великий білий, і Сидячого на ньому, від котрого лиця утікла земля і небо, і місця не знайдено їм. Також бачив я мертвих, малих і великих, що стояли перед Богом, і розгорнуто книги; ще иншу книгу розгорнуто, то єсть життя; і суджено мертвих в того, що написано в книгах, по ділам їх". <sup>3</sup>)

Як тільки отвераються книги і очі Ісуса звертаються на безбожників, в них пробуджається свідомість всякого гріха, котрі вони звершали. Вони бачать, як по перший раз їх нога збочила зі стежки чистоти і святості, як далеко опісля гордість і ворохобня попровадили їх по дорозі до нарушення закону Божого. Ошуканчі спокушування, котрим вони піддавались, поблажаючи гріхові, благословення, обернені на зло, погорда для Божих вістників, відкинуті остереження, відбиті упертим і непокірним серцем филі милосердя — всьо являється перед ними, будьто написані огняними буквами.

Над престолом возвишається хрест, і як в панорамі представляються сцени спокушування і упадок Адама і слідуючі опісля одно по другому дійствія в пляні відкуплення. Низьке уродженне Спасителя; простодушність і Його послух в молодості; Його хрещенне в Йордані, піст і спокушування в пустині: Його публичне проповідуваннє, що відкрило людям дорогоцінні небесні благословення; дні відзначаючіся любовю і милосердем; ночі, проведені у молитві і пильнуванню на самоті в горах; замисли зависти, ненависти і злоби, котрими Йому платили за Його добродійства; Його передача в руки злодійської товпи; страшні події нічного страхіття — несупротивляючийся полонник, покинутий Своїми горячо любимими учениками і силою повлечений по вулицях Єрусалиму;

<sup>в</sup>)Одвр. 20: 11, 12.

в злому намірі представлений архієрею Анні Син Божий, як Пого ведуть у дворець архієрея, в верховне судилнще до Пилата; перед малодушним і жорстоким Иродом, осміяний, опоганений, бичований, вимучений і засуджений на смерть — все те живо представляється.

Дрожачій товпі тепер откриваються кінцеві сцени: терпеливий Страдалець, як Він йде по дорозі на Голготу, Цар небесний, як Його розпяли на хресті; горді священики і глумливий народ, як вони насміхаються із Його передсмертної борби; надприродна темрява, землетрус, рознадаючіся скелі, отворені гроби, означаючи ту хвилю, коли Відкупитель світа передав Свого духа Богу.

Зрілища такі страшні, як і перше. Сатана, його ангели і його піддані не в силі відорватися від тих сцен, представляючі їх власні діла. Кождому представляється та часть, у котрій він брав участь. Ирод, що казав поубивати невинних дітей в Віфлеємі, щоби погубити царя Ізраїлського, недостойна Іродіяда, винувата в крові Йоана Хрестителя; Пилат, безсильний раб обставин; глумливі жовніри, священики і старшина, розярена товпа, крічуча: "Кров Його на нас і на літях наших!" — всім представляється їх найпоганійша вина. Вони надармо стараються скритися від Його Божеського величія, своїм сяєвом перевишаючі слаку сонця, підчас коли відкуплені кидають свої вінці до ніг Спасителя з покликами: "Він умер за мене!"

Серед відкупленої товпи находяться апостоли Христові; геройський ап. Павло, горячий ап. Петро, возлюблений і любячий ап. Йоан і їх прямодушні співбраття, і з ними великанська товпа мучеників, підчас коли за стіною і воротами разом зі всіми поганими і обридливими річами находяться ті, котрі їх переслідовали, заключали в тюрму і убивали. Тут в Нерон, той потвір жорстокости і порока, і він бачить радість і високе положення тих, котрих він колись мучив, і в страшних їх муках і терпіннях він находив сатанське вдоволення. Його мати також в там, щоби видіти наслідки своїх власних діл і переконатися о своїм власнім веканім характе-

рі, котрий вона передала свойому синові, страсті, розвинувшіся за ї приміром і впливом, були причиною таких страшних проступків, що аж весь світ здригався.

Там в папські священики і предати, котрі казали, що вони в післані Христом, однак уживали тортур, тюрем і огня, щоби запанувати над совістю народа. Там в горді папи, що виносились понад Бога і осьмілилися змінити закон Божий. Ті мнимі отці церкви мусять тепер відповідати перед Богом. Занадто пізно вони пізнають, що Всевідущий карав за проступки Свого закона і нікого не оставляв безкарно. Із досвіду вони тепер знають, що Христос ставить Свої інтереси нарівні з інтересами Свого народу. Всі чувствують силу Його власних сил: "Скільки раз ви чинили се одному з сих братів моїх найменших, мені чинили". (Мат. 25: 40).

Цілий безбожний світ тепер повинен стати перед судом Божим, оскаржений за проступок проти правління небесного. Вони не мають нікого, хто би їх міг боронити; вони завинили і вирок вічної смерти прочитається їм.

Всі тепер видять ясно, що відплата за гріх не є благородна независимість і вічне життє, але рабство, погибель і смерть. Безбожні видять, що вони осягли своїм бунтівничим життєм. До найбільшої і вічної слави вони віднеслись з погордою, але як би вони хотіли її мати! "Все те", кричить погибший, "я міг би мати, але я се відкинув геть далеко від себе. О, страшна омана! Мир, блаженство і честь я замінив на неміч, ганьбу і отчаяннє". Всі бачуть, що їх виключеннє із неба є справедливе. Своїм життєм вони заявили: "Не хочемо, щоби той Ісус царював над нами".

Як очаровані безбожники дивляться на коронованне Сина Божого. В Його руках вонн бачать скрижали Божеських заповідей, постановлення, котрими вони погорджали і нарушали іх. Вони видять святих, як вони віддають хвалу Богу при мельодійних звуках, що чути аж поза місто, всі одноголосно глаголючн: "Великі і чудні діла Твої, Господи Боже Вседержителю; праведні і правдиві дороги Твої, Царю святих". 4) І вони кидаються на землю і покланяються Князеві життя.

4)Одир. 15: 3.

При виді слави і величія Христа, сатана здається бути пораженим. Той, котрий перше був осіняючим херувимом, споминає Того, від Котрого він відпав. Світлий серафим, "рання зоря", як він змінився, як він упав! Він назавсігди виключений із совіта, де він перше мав таку честь. Він видить другого, стоячого вблизи Отця і осіняючого Його славу. Він увидів корону, котру ангел, високої і гарної постави, поклав на голову Христа, і він знає, що се служенне належалось би йому.

Він пригадує собі свою домівку певинности і чистоти, про мир і вдоволеннє, котрими він тішився, доки не зачав шемрати на Бога і виявляти чувства зависті проти Христа. Його обвинення, його омана, його ворохобня, щоби з'єднати собі симпатію в ангелів і дістати від них підмогу, його упертість, коли Господь Бог готов був дарувати йому провину, наколи б тільки хотів, тепер все те живо представляється йому. тепер пригадує свою роботу між людьми і її наслідки — ворожнечу чоловіка до його ближніх, страшне внищеннє життя, повставание і падение царств, поваление престолів, безнастанні ворохобні, борбу і революцію. Він спомипає свої старання ділати проти роботи Христової і все глибше і глибше тручати людей в погибель. Він бачить, що його пекольні замисли погубити тих, котрі уповали на Ісуса, є даремними і безсильними. Дивлячись на свое парство і на овощ свойої роб ти, сатана видить лиш невдачу і гибель. Він змусів товпу вірити, що город Божий буде для них легкою добичею, хоч він знас, що се не правда. В великій борбі він безнастанно терпів пораження і змушений був відступити, і йому добре звісна власть і величіє Вічного.

Стремліннє великого ворохобника завсігди було оправдуватися самому, що буцім то причиною ворохобні є Божеське правліннє. До того він уживав всі свої великанські сили розума. Він працював розважно і систематично і з чудесним успіхом, стараючись, щоб величезні товии прийняли його толковання великої боротьби, котра так довго продовжалась Протягом многих тисяч літ той ворохобник туманив людей.

Але нині настав час, коли його ворохобні мусить бути конець, і діла і характер сатани будуть виявлені. В тому послідному стремлінню, щоб позбавити Христа Його престола, вигубити Його народ і запанувати над Божим городом, той великий ошуканець зовсім буде виявлений. Ті, що злучились з ним, бачать тепер цілковиту невдачу його роботи. Перед послідувателями Христа і вірними ангелами цілком виявляються його замисли проти Божого правління. Він стався тепер предметом загального обриджения.

Сатана видить, що його добровільна ворохобня зділала його непригодним для неба. Він розвинув свої сили, щоби вести борбу проти Бога; чистота, мир і однодушність небесна зділались би для него найбільшою мукою. Його скарги на милость і праведність Божу тепер затихли. Вину, яку він старався звалити на Пана пануючих, тепер упала на него. І ось сатана тепер низько клонить свою голову і признає справедливість свого осудження.

"Хто не убоїться Тебе, Господи, і не прославить імени Твого? Ти бо один святий, бо всі народи прийдуть і поклоняться перед Тобою; бо Твої суди обявились". \*) Всякий сумнів відносно правди і заблудження тепер роз'яснений підчас довгої боротьби. Наслідки ворохобні, овощі усунення Божих приписів показались перед очима всіх сотворених істот і панованне сатани всупереч Божому правлінню нині цілий світ бачить. Сатану осудили його власні діла. Мудрість Божа. Його праведність і Його милость вповні оправдались. Стало ясним, що всі Його дійствія в великій боротьбі звершались для вічного добра Його народу і добробуту всіх світів, котрі Він сотворив. "Восхвалять тебе, Господи, всі творива твої, а праведні твої люде прославлять тебе". •) Історія гріха буде свідкувати по всю вічність, що блаженство всіх сотворених істот нерозривне в з хороненнем закону Божого. Маючи перед очима всі ті факти великої боротьби, вся вседенна і всі вірні, та і ті, що бунтувалися, істоти обявлять: "Праведні і істині путі Твої, Царю, святих".

<sup>5</sup>)Одкр. 15: 4.

\*) IIcar. 145: 10.



Цілому світу представиться велика жертва, котра була принесена Отцем і Сином задля чоловіка. Настав час. коли Христос повинен заняти відповідне Йому положенне і бути прославленим "вище всякого начальства і власти і всякого імени, названого не тільки в сьому віці, але і в будучому. була Його велика радість, що Він міг многих синів повести до слави — Він перетерпів хрест, погордівши ганьбою. скільки велике Його горе було, настільки велика Його радість і Його слава. Він дивиться на відкуплених, котрі відродились по Його власному подобію, серце котрих носить цілковитий отпечаток Божеського і лице відбиває славу їх Царя. Він бачить в них успіх роботи Своєї душі і є вдоволений. Опісля обявляє голосом, що доноситься до всіх зібравшіхся правелних і безбожних: "Ось вислідок Мові крови! Для сих Я страдав, для сих я умер, щоби вони на віки могли пробувати в Моїй присутності". І славословіє виливається із уст відкуплених, з'одягнених в білу одежу і окружаючих престол: "Достовн Агнець, заколений, приняти силу й багацтво, й премудрость, і кріпость, і честь і славу". (Одкр. 5: 12).

Хоч сатана і був змушений признати праведність Божу і поклонитися перед зверхністю Христа, характер все таки остаеться незмінним. Дух знов завладів ним подібно могучому потокові. Повний непогамованого гніву, він рішається продовжати велику борбу. Настав час послідної отчаяної борби з Царем небесним. Він кидається в середину Своїх підданих і старається воодушевити їх своєю яростю і побудити їх до скорого атаку. Але із всіх тих безчисленних міліонів, котрих він побудив до повстання, не ма ні одного, щоб признав його верховну власть. Його панование скінчилось. Безбожники також повні ненависти до Бога, котрою воодушевлений сатана, але вони видять, що їх положенне безнадійне, що вони не можуть встояти проти Пана пануючих. Тх ярість ровгоряється проти сатани і тих, котрі брали участь в його ошуканстві. З діяволським бішенством вони нападають на них.

Господь сказав: "Позаяк ти твій розум кладеш у одну мі-

ру з розумом Божим, напущу я на тебе чужовемців, що наймютійших з проміж народів, а вони добудуть мечі свої проти всего гарного, що твоя мудрість надбала, та й затемнять сясво твоє; вони струтять тебе в яму". "Тим то скинув я тебе як нечистого з Божої гори, вигнав тебе, ти херувиме осяйний, впосеред огнистого каміння... За те ж я звалю тебе на землю, оддам тебе царям, щоб поругались над тобою... Й оберну тебе в попелище перед очима всіх, що поглядати муть на тебе. Всі, що знали тебе між народами, здивуються над тобою; ти станеш страховищем і зникнеш по всі віки". 7)

"Бо вся обув жовніра й одежа, в війні кровю злита, пійде на спаленне, на жир огнені". "Загорівсь бо гнів Господень на всі народи, й досада його — на всю миоготу їх. Він наложив на них проклин, передав їх на заріз". "Жаром посипле він на безбожних; огонь і сірка і вітер палящий буде частина їх чаші". ") "Ось бо настане день, палаючий як піч; тоді всі горді і безбожні будуть неначе солома і спалить їх той день, що настане, так що не зоставить із них иі кореня ні галузя". ") . . . Первотини ж, розпечені розтопляться, і земля і діла на ній погорять". ") Поверхня земля, здається, розтопленою масою — великим кипучим огняним морем. Настав бо день суду і погибелі безбожних людей — "день Божої пімсти, час відплати за Сион". (Ісая 34: 8).

"Така відплата безбожному на землі". ") Инші будуть вигублені в одній хвилі, підчас коли другі будуть терпіти по цілих днях. Всі будуть укарані по ділам їх. Гріхи праведних будуть зложені на сатану і він мусить терпіти не тільки за його власну ворохобню, але і за всі гріхи, до котрих він намовляв людей Божих. Його кара буде далеко більша, як кара тих, котрих він ошукував. Після того як будуть вигублені всі ті, що їх обманув сатана, він все єще буде жити і терпіти. Очищаючим вогнем наконець вигублені всі безбожники — корені і галузя; сатана — корень, а його послідувателі — галузє. Всіх постигла кара по закону; жадання праведности Божої заспокоєні, і небо і земля, бувши свідками, призпають праведність Єгови.

<sup>7)</sup> Езек. 28: 6-8, 16-19. °) Ісая 9: 5; 34: 2; Пс. 11: 6. °) Мал. 4: 1. °)2 Петра 8: 10. "Прип. 11: 31.

Руйнуюча робота сатани устала на віки. Шість тисяч літ він дійствував по своїй волі, наповняючи землю горем і спричиняючи неспокій по цілому світу. Всі творива стогнали від мук, спричинених тим горем. Твар Божа тепер на віки освободжена від присутности ворога і його спокушування. "Всі краї тепер оддихають в спокою, з радощів співають".") Пісня торжественна взноситься до неба від усьої оставшоїся вірної вселенної. Голос "многочисельного народу як би шум вод, як голос сильних громів" товорить: "Агнця! бо воцарився Господь Бог Вседержитель",

У той час як земля була погружена в огню знищення, праведні жили безпечно в святому городі. Над тими, котрі мали участь в первому воскресенню, друга смерть не має някої власти. ") Підчас коли Господь для безбожників як поїдаючий огонь, Він для Свого народа — ,,сонце і щит". Пс. 84: 11.

"І бачив я нове небо й нову землю; перве бо небо і перва земля перейшла". <sup>14</sup>) Огонь, вигубляючи безбожних, очистить землю. Всякий слід прокляття пропав. Ніяке вічно горіюче пекло не буде більше напоминати відкупленим страшних наслідків гріху.

Одиноке, напоминаюче їм минуле, се — сліди від розпяття в нашого Спасителя, котрі остануться на все. На Його пораненій голові, на Його покалічених руках і ногах остануться знаки того жорстокого діла, котре було спричинене гріхом. Дивлячись на славу Христа, пророк говорить: "Сяєво її, як сонце, світило; од руки його промінне, там утаєна його сила". ") Його ребра, котрі були проколені, і із котрих витекла кров, примиряюча чоловіка з Богом — в них заключалась слава Спасителя, "тут є тайник Його сили!" Сильний, щоби спасати посредством жертви відкуплення — ось чому Він був уповажнений дати на суд тих, котрі з погордою віднеслись до милосердя Божого. І ті знаки Його униження є Його найбільшою частю; протягом безконечних віків рани Голготські будуть прославляти Його і проповідувати Його силу.

"А ти, башто стада, ти горбе дочки Сионово", до тебе <sup>12</sup>)Ісая 14: 7. <sup>23</sup>)Одкр. 20: 6. <sup>14</sup>)Одкр. 21: 1. <sup>18</sup>)Аввак. 3:4. прийде давна власть". ") Наконець настав час, котрого з нетерпіннєм ожидали святі з тих пор як огняним мечем із райського саду була вигнана перва чоловіча пара. — час "насліддя нашого на викуп придбаного". (Єф. 1: 14), Земля, котра з початку була чоловікові в наслідде, і опісля передана ним в руки сатани, того могучого ворога, державшого її так довго під своєю властю, знова буде дана назад посредством великого пляну відкуплення. Все, утрачене внаслідок гріху, знов назад звертається. "Так бо говорить Господь, сотворитель небес, — він, Бог, що создав землю й приспособив її; він же утвердив її, та й не надармо сотворив її; він приспособив її, щоб на ній жили". 17)

Перве наміреннє Боже при сотворенню землі сповнилось, бо вона зділалась мешканнєм відкуплених на віки. "Праведні будуть мати землю і жити на ній по віки". (Пс. 37: 29.)

Обава, щоби наше будуче насліддє не було за дуже матеріяльне, многих довела до того, що вони неправильно витолковали ті правди, котрі торкаються новя земді — нашої домівки. Христос запевняв Своїх учеників, що відходить, щоби приготовити місце для них в домі Отця Свого. Принимаючи навчання Слова Божого не будуть не свідущі, що до небесної домівки. Апостол Павло обявляє: "Чого око не виділо, ні ухо не чуло і що на серце чоловікові не зійшло, те наготовив Бог тим, хто любить його ". ") Людський язик не годен описати нагороду праведних. Ух оцінять тільки ті, котрі наслідять її. Ніякий людський розум не може поняти слави Божого раю.

В Біблії наслідде благословенних називається їх отчиною. (Жид. 11: 14-16). Там небесний Пастир водить Свої вівці до жерела води живої. Дерево життя кождого місяця дав свій овощ і листе дерева служить на пожиток народам. Там в вічно пливучі ріки, чисті як криштал, і воколо них колишучіся дерева кидають свою тінь на стежки, приготовлені для відкуплених Господа. Там далеко розпространяючіся рівнини возвишаються до прекрасних горбків, і гори Божі піднимають свої возвишені верхи. В тих спокійних долинах,

10) Mux. 4: 8.

17) Icas 45: 18.

18)1 Kop. 2: 9.

на берегах тих живих рік, народ Божий, бувший так дов. Эмандрівниками, найде свою домівку.

"Тоді народ мій житиме в пробутку мира і в осадах безпечних та в спокійних займищах щасливих". "Не чути оўде вже про насилування в землі в тебе, про спустошення та розбої — в займищах твеїх; і звати меш мури твої спасенною безпекою, а ворота твої — славою". "І будуть будувати доми й у них жити, й насаджувати виногради й поживати їх плоди. Не будуть будувати, щоб инший там жив, та й садити не будуть, щоб хто инший споживав. .. й влбрані мої будуть довго користуватись працею рук своїх". ")

"Возвеселиться пустипя і суха земля, возрадуєсь країна беслюдна і зацьвіте нарцязом". "Замість тернини рости ме кипарис; замість кропиви родити ме митр". ") "Тоді буде вовк у купі із ягнятком жити, барс — із козеням лежати... а мала дитина зможе їх пасти". "На всій святій горі в мене одні одним шкодити не будуть". (Ісая 11: 6-9).

Про болізни в небесній атмосфері і мови не ма. Тут не буде більше ні сльоз, ні похоронів, ні смутку. "І смерти більше не буде; ані смутку, ані крику; ... перве бо минуло". ") "І ніхто з осадників не скаже: ,я не здужаю', а людям, що там будуть жити, відпустяться всі гріхи їх". (Ісая 33: 24).

Там в новий Єрусалим, столиця прославленої нової земл. "наче корона в руці Господа, наче царський вінець — в долоні Бога твого". ") "А світло його подібне до найдорощого каменя, наче до каменя ясписового, як хриштал блискучого". "А народи, що будуть спасені, ходити муть у світлі його; а царі земні принесуть славу і честь свою до нього". ") Господь говорить: "Та й буду веселитись Ерусалимом і втішатися людом моїм". 24) "Ось, оселя Божа з людьми, і домувати ме з ними, а вони будуть Його люде, і сам Бог буде з ними. Бог їх". (Одкр. 21: 3).

В Божому городі "не буде ночі". Ніхто не буде хотіти відпочивати, бо не потреба йому буде. Сповненнє волі Божої і прославленнє імени Його не буде утомляти нас. Ми будем постоянно чувствувати свіжисть поранку і се завсітди так

") I сая 32: 18; 60: 18; 65: 21, 22. ") I сая 85: 1; 55: 18. ")Одер. 21: 4. ") I сая 62: 3. 23)Одер. 21: 4, 11, 24. 24) I сая 65: 19.



Власть привернена. "А мала дитина вможе їх пасти". [702]

буде. "І не потрібувати муть свічника і світла сонця, бо Господь Бог освічує їх". ") Соняшне світло буде замінене сяєвом, котре далеко перевисшить південне сонце, але не буде дійствувати осліпительно. Слава Бога і Агнця буде виливатися над святим городом. Відкуплені будуть ходити в сяєві слави вічного дня.

"А храму не бачив я в ньому, бо Господь Бог Вседержитель — його храм і Агнець". ") Народ Божий буде мати привілєю постоянно вноситись з Отцом і Сином. "Бачимо бо тепер через дзеркало, в загадці". <sup>27</sup>) Ми бачимо образ Божий, відбиваючийся в ділах творення Його, і в Його способі дійствія з людьми, як в дзеркалі, але тоді ми побачимо Його лицем до лиця без ніякого затемняючого покривала. Ми будем стояти перед Ним і бачити славу Його лиця.

Відкуплені там пізнають, як і вони пізнані. Чувства любови і симпатії, котрі Бог вселив в душу, там будуть проявлятися найблагороднійшим способом. Чисті і невинні зносини зі святими істотами, і згідне товариське життє з возвишеними ангелами і вірними Божими всіх віків, котрі омили свої одежі і убілили їх кровю Агнця; святі узли, що лучать всю землю, на небесах і землі" (Єф. 3; 15), все те творить блаженство відкуплених.

Там безсмертні душі з великою утіхою і вдоволеннєм будуть роздумувати над чудесами творчої сили і досліджувати тайни відкупительної любови. Там більше не ма ні одного жорстокого хитрого ворога, щоби спокушувати на путь беззаконня. Всякі здібності будуть розвиватися і всякі спосібности умножатися. Набуте пізнаннє не буде ні утомляти памяти, ні ослаблювати енергії. Найбільші підприємства можуть звершитися там, найбільше возвишені стремління будуть достигнуті, найблагороднійші желання сповняться, і все еще остануться недостигнуті нові висоти, нові чудеса взбудять удивленнє, нові правди відкриються для розума, нові предмети займуть всі душевні, духовні і тілесні сили.

Всі скарби вселенної будуть відкриті відкупленим для студіювання. Освободжені від смерти, вони невтомимим поле-

\*\*)Ogep. 22: 5 \*\*)Ogep. 21: 22. 27)1 Kop. 13: 12.

том понесуться в далекі світи — світи, котрі вздригались при виді людського горя і страдання і відзивались в торжественних піснях при радісній новині про спасеннє одної душі. З невисказаним блаженством жителі нової землі будуть студіювати радости і мудрость ніколи незгрішивших істот. Вони поділяться з ними скарбами науки і пізнання, котрі вони набули протягом цілих віків, в роздумованню над Божими ділами. З незатемненими очима вони дивляться на славу вселенної — на сонця і звізди з цілою їх системою, як вони всі в найбільшому порядку кружать воколо Божого престола. На всіх, від малого до найбільшого, написане є імя Творця і у всіх проявляється богацтво Його сили.

І разом в бистро уходячими у вічність роками вони набудуть все більшого знання, умножиться і любов, побожність і восторг. Чим більше люде пізнають Бога, тим більше вони будуть воодушевлятися Його характером. І коли Ісус отворить перед ними богацтва відкуплення і виявить надзвичайні геройські подвиги у великій борбі в сатаною, серце відкуплених все більше і більше буде запалюватися любовю, і в найбільшому восторзі вони заграють на своїх золотих арфах, і безчисельні тисячі голосів прилучаться до того могучого хору славословія.

"І всяке створіннє, що в небі, і на землі, і під землею, і що на морю, і все, що в них, чув я, що говорило: Сидячому на престолі і Агнцеві благословеннє, і честь, і слава і держава по вічні віки". ")

Велика боротьба скінчена. Гріх і грішник перестали істнувати. Вся вселенна очищена. Всюди бється один і той самий пульс радости і восторга по всьому Божому світу. Від Того, Котрий сотворив все, виходить життє, світло і радість на всі области безграничної простороні. Від найменшої пилинки до найбільшого небесного тіла, всі предмети, одушевлені і неодушевлені, в своїй дівичій красоті і звершеній радости заявляють, що Бог е любов.

<sup>38</sup>)Одкр. 5: 13.

. (C) In the day on the 7.2.71, to the 7.7.71, September 5 leading 4.2.71, to 5, 2, 2, 1.

- 1

TE IN

This Partie IN ST (1997) Production 22, AcY, 1997)

Digitized by Google



