

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/



#### 



# HARVARD COLLEGE LIBRARY







•



·





.

# ТРУДЫ

# КІЕВСКОЙ ДУХОВНОЙ

# AKA JEMIN.

TRUDY ..

KIEV. DUKH. AKAD.

•

# 1899.

# томъ первый.

#### КІЕВЪ.

Типографія Императорскаго Университета св. Владиміра. Н. Т. Корчакъ-Новицкаго, Михайловская улица д. № 4. 1899.

HARVARD COLLEGE LIBRARY TREAT FUND

Печатать дозволяется 13 декабря 1899 г. Ректоръ Кіевской Духовной Академіи, Епископз Димитрій.

40°20

## оглавление

# перваго тома журнала "Труды Кіевской духовной Академі́и" за 1899 годъ. №№ 1—4.

## Январь (N 1·й).

| 1. | Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ                                                      |     |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
|    | русскомъ переводѣ). Двѣ книги толкованій на про-<br>рока Захарію къ Евсуперію, епископу Тулузскому. | 1   |
| 2. | Слово въ день памяти св. ап. Андрея Первозван-<br>наго. Произнесено 30 ноября 1898 года въ Кіево-   |     |
|    | Андреевской церкви. Священ. Ө. И. Титова.                                                           | 3   |
| 3. | Алексвё Степановичъ Хомяковъ. (Продолжение).                                                        |     |
|    | В. З. Завитневича                                                                                   | 8   |
| 4. | Незабвенной памлти профессоровъ А.С. Павлова                                                        |     |
|    | и Н. Ө. Красносельцева. А. А. Дмитріевскаго .                                                       | 59  |
| 5. | Къ исторіи Кіевской Трехсвятительской церкви за                                                     |     |
|    | вторую половину XVII столётія С. Т. Голубева .                                                      | 105 |
| 6. | Пятидесятильтвій юбилей преосвященнаго Силь-                                                        |     |
|    | вестра, епископа Каневскаго церваго викарія Кіев-                                                   |     |
|    | ской епархіи, почетнаго члена Кіевской духовной                                                     |     |
|    | Академіи                                                                                            | 143 |

### ВЪ ПРИЛОЖЕНИИ:

- 7. Извлеченіе изъ протоколовъ Совѣта Кіевской дух. Академін. 9 іюня 1898 года . . . . 209
- 8. Объявленія.

•

ĩ

# Февраль (**К** 2-й).

2

| 9., | Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ     |     |
|-----|----------------------------------------------------|-----|
|     | русскомъ переводъ). Двъ книги толкованій на про-   |     |
|     | рова Захарію въ Евсуперію, епископу Тулузскому.    | 17  |
| 10. | Слово, говоренное въ церкви Кіево-Братскаго мо-    |     |
|     | настыря 31 декабря 1898 года въ день годичиаго     |     |
|     | поминовенія учившихъ и учявшихся въ академіи.      |     |
|     |                                                    | 213 |
| 11. | Слово въ день новаго года. Произнесено въ Кіево-   |     |
|     | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••             | 220 |
| 12. | Изъ исторія гомилетики. Теорія духовнаго красно-   |     |
|     | рвчія Юнгманна В. О. Пленицкаю                     | 226 |
| 13. | Преосвященный Кириллъ Наумовъ, епископъ мели-      |     |
|     | топольскій. (Продолженіе). Свящ. Ө. И. Титова .    | 248 |
| 14. | Арсеній, Архіепископъ елассонскій и его вновь      |     |
|     | открытые исторические мемуары. (Продолжение). А.   |     |
|     | А. Дмитріевскаю                                    | 268 |
| 15. | Неизвъствое полемическое сочивевіе противъ пап-    |     |
|     | скихъ притязаній въ юго-западной Россіи (1633 г.). |     |
|     | С. Т. Голубева.                                    | 300 |
| 16. | Рѣчь о философіи, произнесенная профессоромъ фи-   |     |
|     | лософін А. Н. Гиляровымъ на торжественномъ актв    |     |
|     | университета св. Владиміра, 16 января 1899 года.   |     |
|     | П. И. Линицкаю                                     | 342 |
|     | ВЪ ПРИЛОЖЕНИ:                                      |     |
| 17. | Древній Востовъ при свётё Божественнаго Откро-     |     |
|     | венія. Іеромон. Платона                            | 449 |
|     | -                                                  |     |

•

18. Объявление.

,

#### Мартг (N 3 й).

| ro. Dadachha  | го Герони  | i <b>na</b> , ei | и <b>ск</b> оца | в Стј           | ридонс        | каго           | (въ          |             |
|---------------|------------|------------------|-----------------|-----------------|---------------|----------------|--------------|-------------|
| русскомъ      | переводѣ)  | . Двѣ            | RBNLN           | TOJE            | в <b>аній</b> | H <b>8</b> U   | <b>D0-</b>   |             |
| • •           | арію въ Е  | ••               |                 |                 |               |                | •            | 3 <b>3</b>  |
| 20. Алексви   | Степанов   | ичъ Х            | ONSKO           | въ. (           | Продо         | лжен           | ie).         |             |
| B. 3. 3a      | витневича  | •                | •               | •               | •             | •              | •            | 357         |
| 21. Большой   | Катихизис  | ъ Лавр           | еятія З         | визані          | is. (Or       | ончан          | <b>ie</b> ). |             |
| Ө. М. И       | льинскаго  | •                | •               | •               | •             | •              |              | 3 <b>95</b> |
| 22. Преосвяш  | ценный Ки  | риллъ            | Наумо           | въ, е           | HECKO         | іъ ме          | ли-          |             |
| тополрски     | а. (Продол | женіе).          | Свяш            | ι. Θ.           | И. Т          | <b>u mos</b> a | ι.           | 415         |
| 23. Англійски | ая швола.  | По по            | воду и          | я <b>дан</b> і: | 8 K. I        | J. 110         | бѣ-          |             |
| доносцева     | : "Новая   | школа            | <b>M.</b> 1     | 898 <i>"</i> .  | <i>. H</i> .  | К. М           | an-          |             |
| кавейскан     | 0          | •                | •               | •               | •             | •              | •            | 440         |
| 24. Дача Кіе  | во-Братска | аго мон          | астыр           | я, Ц            | ерковл        | นุหยล.         | <b>П.</b>    |             |
| А. Лашк       | арева .    | •                | •               | •               | •             | •              | •            | 473         |
| 25. Отчетъ 1  |            |                  |                 |                 |               |                |              |             |
| Кіевской      | духовной   | Акаде            | мів ва          | 189             | 8 года        | . <i>H</i> .   | И.           |             |
| Петрова       |            |                  | •               | •               |               | •              |              | 482         |
|               | рл         |                  | נהריתף בי       |                 |               |                |              |             |
|               |            | прил             |                 |                 |               |                |              |             |
| 26. Отчетъ о  |            |                  |                 |                 | -             |                | •            |             |
| Кіевской      | дух. Ак    | адеміи           | для             | вспо            | мощес         | TBOBA          | .нія         |             |
|               |            | ентамъ           |                 |                 | -             |                |              |             |

- 29. Объявленія.

Апрпаь (№ 4·й).

30. Блаженнаго Іеронима, епископа Стридонскаго (въ русскомъ переводѣ). Двѣ книги толкованій на пророка Захарію къ Ексуперію, епископу Тулувскому. 49

| 31. Гръхъ Іудинъ. Слово, сказанное въ церкви Кіево-            |      |
|----------------------------------------------------------------|------|
| Братскаго монастыря, въ пятокъ первой недъли                   |      |
| великаго поста, 5 марта 1899 года, на вечернемъ                |      |
| богослуженія, извёстномъ подъ именемъ пассін.                  |      |
| В. Ө. Ппеницкаю                                                | 519  |
| 32. Слово о Псалтири. Произнесено въ Кіево-Братскомъ           |      |
| храм'в, въ пятокъ второй нед'вли великаго поста,               |      |
|                                                                | 5 31 |
| 33. Виленское СвДуховское братство въ XVII и XVIII             |      |
|                                                                | 578  |
| 34. Слово въ цятокъ третьей недёли великаго поста.             |      |
| Дѣло жизни. Произнесено въ Кіево-Братскомъ храмѣ               |      |
| 19 марта 1899 г. на пассів. Н. К. Маккавейскаго.               | 601  |
| <sup>7</sup> 85. Арсеній, Архіепископъ елассонскій и его вновь | 001  |
| открытые исторические мемуары. (Окончание).                    |      |
| А. А. Дмитріевскаго                                            | 616  |
| ., _                                                           | 010  |
| 36. Слово въ пятокъ четвертой недёли великаго поста            |      |
| при воспоминании Страстей Христовыхъ. Произне-                 |      |
| сено въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 26 марта              |      |
| 1899 г. В. П. Рыбинскаго ,                                     | 639  |
|                                                                | 648  |
| 38. Подлогъ. (Библіографич. замътка). Свящ. К. Ооменко.        | 655  |
|                                                                |      |

## въ пьиложении:

| <b>3</b> 9. | Древній Востовъ при св'ятв | Божеств | еннаго | Откр  | 0-         |             |
|-------------|----------------------------|---------|--------|-------|------------|-------------|
|             | венія. Іером. Платона      | •       | •      |       |            | 57 <b>7</b> |
| <b>4</b> 0. | Извлеченіе изъ протоколовъ | Совѣта  | Кіевсі | вой д | <b>y</b> - |             |
|             | ховной Академіи 1899 г     | •       |        |       |            | 241         |

.

.

# СЛОВО

### въ день памяти св. ап. Андрея Первозваннаго 1).

"Тъмже убо, братіе, стойте и держите преданія, имже научистеся или словомъ, или посланіемъ нашимъ" (2 Солун. П, 15).

Великое собраніе молящихся нынё въ святомъ храмё семъ невольно приводитъ на умъ еще большія собранія благочестивыхъ богомольцевъ, приходящихъ въ сей храмъ въ теченіе лётняго времени. Буквально со всёхъ концовъ нашего обширнаго отечества, съ сёвера и юга, съ востова и запада стекается сюда русскій православный народъ... для чего? для того, чтобы видёть это святое мёсто и чтобы вовнести вдёсь свою усердную молитву ко Господу.

Но что же собственно влечеть сюда нашь русскій благочестивый народь? Храмь сей необилень святынями, столь любезными для русскаго благочестія, необилень ими въ такой степени, какь окружающіе его кіевскія обители и храмы. Не славится сей храмь и глубокою древностію, ибо онь есть юнѣйшій посреди древнихь святынь Іерусалима русской земли. Не можеть привлекать русскій православный народь въ сему святилищу и чудная оригивальная красота его, ибо эта красота не есть произведеніе нашего русскаго благочестиваго творчества.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Произносево 30 ноября 1898 года въ Кіево-Андреевской церкви.

Но что же, въ такомъ случав, влечетъ сюда, въ сей храмъ русскихъ поклонниковъ со всвхъ концовъ нашего отечества? Ихъ влечетъ сюда предапіе, идущее изъ глубины древнихъ временъ, преданіе, гласящее, что здвсь, на этомъ самомъ мѣстѣ нѣкогда стоялъ св. ап. Андрей Первозванный и проповѣдывалъ евангеліе нашимъ отдаленнымъ предкамъ. Вотъ это-то преданіе, начало котораго скрывается въ глубинѣ временъ и которое съ неизмѣнною непрерывностію хранится въ сознаніи русскаго народа, и дѣлаетъ сей храмъ особенно дорогимъ, особенно любезнымъ и особенно привлекательнымъ для русскаго народа: оно-то и собпраетъ сюда молящихся всегда въ великомъ множествѣ и со всѣхъ концевъ Россіи.

Но что такое, спросимъ себя, преданіе, почему оно имѣетъ такое важное значеніе въ глазахъ вѣрующаго русскаго парода?

Преданіе бываетъ различное: есть Преданіс Священное, есть преданіе церковное, хранямое и почитаемое всею христіанскою, вселенскою православною церковію, и есть, наконецъ, преданіе, хранямое нашею православною русскою церковью. Каждое изъ сихъ преданій имфетъ свою особенную важность и каждое изъ нихъ заслуживаетъ почитанія со стороны православныхъ христіанъ.

Священное Преданіе есть Божествепное Откровсије, незаписанное въ книгахъ Св. Писанія. Спаситель пашъ, Господь Іисусъ Христосъ училъ всегда устно и не оставилъ писаннаго евангелія. Ученіе Его записали апостолы и евангелисты только уже по вознесенія Его на небо. Но апостолами записано далеко не все то, чему училъ и что творилъ Спаситель во время земной Своей жизни. "Суть же и ина многа, яже сотвори Іисусъ, яже аще бы по единому писана быша, ни самому мню всему міру вмастити пишемыхъ книгъ", говоритъ св. евангелистъ Іоаннъ Богословъ (XXI, 25). Слѣдовательно, многое изъ ученія Спасителя не записано въ



евангеліяхъ и посланіяхъ апостольскихъ. Все то, что изъ Божественнаго ученія Спасителя не ваписано, и составляеть Св. Предание. Все это неваписанное учение Спасителя сначала сохраняли апостолы, которые затёмъ передали его своимъ учепикамъ. Все это преданіе постоянно хранилось и доселё неязывано хранится въ жизни вселенской церкви Христовой. Все то, во что в вровали и в врують, что дблали и дёлають всё христіане, вездё и во всё времена,-все это и есть Священное, Божественное Преданіе. Воть, напр., мы полагаемъ на себя врестное знамение. Почему ны это дълаемъ? Въ Св. Писаніи ийть прямого повелёнія вреститься, совершать врестное впаменіе. Отвуда же взялся этоть благочестивый обычай? Изъ Св. Преданія, ибо всё христівне, жившіе всегда и вездів, совершали и совершають врестное знаменіе. "Кавое писаніе научило насъ", — говоритъ объ этомъ преданія св. Василій Великій,---, къ востоку обращаться въ молитев? Откуда и троекратное погружение человъка и прочее, относящееся къ крещенію: отрицаться сатаны и аггеловъ его, изъ какого взято Писания? Не изъ сего ли не обнародываемаго и неизрекаемаго ученія, которое отцы наши сохранили въ недоступномъ любопытству и вывѣдыванію молчаніи, бывъ основательно паучены молчаніемъ охранять святыню таинствъ"? Это же Св. Преданіе разуміветь и ап. Павелъ, когда говоритъ: "Тъмз же убо, братие, стойте и держите предания, имже научистеся или словома, или посланіемъ нашимъ".

Есть, дялёе, церковное, отеческое преданіе, хранимое вселенскою православною церковью Христовою. Когда цервовь Христова пачала устрояться, то явилась нужда въ правилахъ, по которымъ бы совершалось это устройство. Такія правила составлялись, вырабатывались въ собраніяхъ всёхъ върующихъ, подъ руководствомъ ихъ пастырей—сначала апостоловъ, а потомъ ихъ преемниковъ—епископовъ. Правила эти частію были записаны потомъ, по большею частію хра-

нятся въ самой жизни и деятельности церкви, составляя общецервовное преданіе. Преданіе это, по самой древности своей, равно какъ и потому, что оно есть выражение церковнаго сознанія, заслуживаеть глубокаго уваженія съ нашей стороны. Въ своемъ непрерывномъ преемствъ, сохраняя неизмѣнныя основанія вѣры и всего церковнаго управленія, оно способствуетъ сохраненію единства вселенской православной церкви. Его непрерывность и неизмённость дёлаеть то, что православная церковь во всѣ времена и во всѣхъ мѣстахъ сохраняетъ то же чистое исповѣданіе вѣры, тѣ же основные законы своего благоустройства, то же священноначаліе, вакое получила въ самомъ началѣ своего устроенія на вемль. Это единство, образующее всегда единый духъ православно-вселенской церкви, составляетъ важнъйшую основу ся цёлости и внутренней чистоты, и главный характеръ, или признавъ единой, истинной церкви Христовой. Посему, стойте и держите, братіе, предавія, имже научистеся или словомъ, или посланіями святыхъ соборовъ, отцовъ и учителей цервви Христовой!

Наша русская православная церковь есть одна изъ самыхъ юныхъ посреди православныхъ христіанскихъ церквей. Но и она имъетъ уже свои древнія священныя преданія, которыя должны быть дороги для насъ. Вся первоначальная исторія нашей церкви, исторія распространенія и утвержденія христіанства у насъ основывается преимущественно на преданіи. Кто записывалъ, какъ очевидецъ, дъянія св. княгини Ольги русской? Кто былъ свидътелемъ и записывалъ дъянія св. равноапостольнаго князя Владиміра? Нътъ такихъ записей, а все это мы знаемъ по преданію, какъ и тотъ, кто первый записывалъ все это, записывалъ по преданію.

Къ числу этихъ древнихъ преданій относится и то, которое влечетъ неудержимо русскій православный народъ къ сему святому мѣсту, которое гласитъ, что здѣсь, на этомъ самомъ мѣстѣ стоялъ нѣкогда и проновѣдывалъ евангеліе св.

ап. Андрей Первозванный. Великое значеніе и дорогую цёну имѣсть это преданіе для русскаго народа. О чемъ оно говоритъ? О томъ, что мы, русскіе, приняли вёру христіанскую отъ самого Апостола, самовидца Господа Іисуса Христа, что, слёдовательно, наша вёра есть вёра апостольская, Христова, вёра истинная. Оно говорить о томъ, что и мы, русскіе, взысканы великою милостію Господа Бога. Оно говорить о томъ, что и мы ничёмъ не меньше другихъ христіанскихъ народовъ.

Да будетъ свято и неизмѣнно хранимо преданіе сіе въ народѣ русскомъ! "Тюмже убо, братіе, стойте и держите преданія, имже научистеся или словомъ, или посланіемъ нашимъ<sup>\*</sup>. Аминь.

Священвикъ О. Титоез.



# АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

#### (Продолженіе').

Оканчивая свое первое письмо объ общинъ, Кошелевъ писаль Хомявову: "Сдёлай милость, не полёнись отвёчать мнѣ на это письмо. Наша переписка можетъ сдѣлаться очень интересною и полезною не для насъ однихъ. Я съ своей стороны объщаю тебъ быть авкуратнымъ и добросовъстнымъ. Если ты убъдишь меня въ ложности моего мибнія, то тотчасъ въ томъ сознаюсь". Кошелевъ исполнилъ свое об'єщаніе и на письмо Хомякова отвётиль новымъ письмомъ, изъ котораго видно, что Хомяковъ не уб'вдилъ его, а поэтому онъ и не нашелъ нужнымъ сознаться "въ ложностн" своего мибнія, хотя и призналъ, что предметъ изслёдованія Хомяковъ обняль полно. Большая часть вовраженій Кошелева уже намъ знакома. Онъ по прежнему доказываетъ, что передълы, даже и при 20-ти и 30-ти лётнемъ владеніи, должны вредно отвываться на сельскомъ хозяйствћ, что общинное начало не есть чисто славянская принадлежность, если же оно у насъ сохранилось лучше, то это потому, что у насъ почва дёвственнъе и что при дальнъйшемъ культурномъ развитія оно у насъ такъ же исчезнетъ, какъ исчевло оно на Западъ, что общины въ томъ идеальномъ видъ, въ какомъ ее представляють ся защатники, нигдѣ нѣтъ, а сохранившіеся остатки ея быстро идуть въ разложению, что западно-европейский пролетаріатъ не есть слёдствіе отсутствія тамъ общины,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Труды Кіевск. дух. Акаденія, за н. ноябрь 1898 г.

и отсутствіе его у насъ не есть плодъ ся существованія и т. д. Но сущность, самая, такъ сказать, соль висьма Кошелева завлючается не въ этомъ; она содержится, въ слёдующихъ послёднихъ строкахъ его письма. "Для тебя общество есть высшее проявление человыка, -- въ совершенномъ обществъ человъкъ долженъ уничтожиться. Для меня общество есть здо, но вдо необходимое, -- какъ человёкъ вышелъ изъ состоянія безобщественности, такъ онъ долженъ въ это состояніе и возвратиться. Чёмъ общество совершеннёе, тёмъ оно въ требованіяхъ своихъ ограничение, тёмъ личность пользуется большею свободою для развитія своихъ силъ и способностей" ). Въ этихъ пемногихъ словахъ намъчена цълая система міровоззрівнія, сущность которой можно выра, зить такъ. Истинцый смысль историческаго процесса закаючается въ свободномъ, шировомъ, всестороннемъ развити личности. Но при данныхъ условіяхъ личность вив общества развиваться не можетъ, не можетъ потому, что ее завдятъ другія такія же личности. Вотъ почему люди по необходимости соединяются въ общества; это значитъ, что они отвавываются отъ части своей свободы для того, чтобы, подъ прикрытіень законовь общежитія, безпрепятственно пользоваться остальною частію свободы; но цонатно, что гораздо лучше было бы, чтобы личность могла пользоваться всею полнотою своей свободы; а такъ какъ въ условіяхъ общежитія это невозможно, то отсюда и вытекаетъ выводъ: "общество есть зло, но зло необходимое". Отсюда понятно, почему Кошелевъ такъ вооружается противъ древне-русской общины. Община, въ представлении Кошелева, есть самая первобытная, самая примитивная форма человъческаю общет житія, въ которой свобода личности доведена до минимума. Вотъ почему поддерживать общину, это вначить стъснять свободу развитія личности, а вмёсть съ тёмь задерживать

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Біограф. А. И. Кошелева. Т. II, прялож. Ж 22.

и процессь историческаго развитія. Послё этого понятно и то, почему община сохранилась въ мало-культурной Россіи, и почему она исчевла у высоко - культурной Европы.-Иная точка эрвнія у Хомякова. Развитіємъ личности Хомявовъ дорожитъ не меньше Кошелева; но въ процессъ развитія онъ не предоставляеть ее ся полному произволу, а требуеть подчинения са правственному закону любви. Личность по своей природѣ эгоистична. Любовь же есть начало альтрунстическое, н. какъ таковая, для своего проявления нуждвется въ общения: законъ любви, вит общения личности съ хругими личностями, проявиться не можеть ни съ отрицательной стороны-въ смыслё обузданія эгонзма, ни съ положительной-въ смыслё развитія альтрувзиа. Вотъ почему общество, по представлению Хомявова, не есть зло, а есть необходимое условіе нормальнаго развитія личности. Сообразно съ этимъ измёняется взглядъ и на самое общество: общество-это не есть случайное сцупление людей, соединивпижея въ силу печальной необходимости; это есть духовный организиъ, подчиняющийся въ своемъ развития общимъ вавонамъ всякой органической жизни: "лица, связанныя между собою живою органическою цёпью, говорить Хомяковъ, невольно и постоянно действують другь на друга; но для этого нужно, чтобы между наме была органическая соязь. Раврушьте ее, и живое пёлое обратится въ прахъ, и людипылнаки стали чужды другь другу, и все ихъ стремленіе въ дъйствію на другнаъ людей остается безъ плода, покуда, по законамъ неисповёдимаго Промысла, не осядутъ снова разровненныя стихів, не окрыпнуть, не смочатся дождями и росами небесными и не дадуть начала новой органической жнани 1). Вотъ почему, въ то время какъ по представленію Кошелева разложение личностью общества есть необходимое условіе историческаго процесса, по представленію Хомякова



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Couss., t. 1, ctp. 189.

такое разложение есть условие смерти и для общества и для личности; истинный же прогрессъ завлючается въ развити началъ, лежащихъ въ основани даннаго общества. Теперь понятно также и то, почему Кошелевъ не могъ понять того, на что съ особою силою упираль въ своемъ письмъ Хомяковъ. "Не ностигаю также, нишетъ Кошелевъ, вакую связь особенную общинное начало имьсть съ православіемъ. т. е. съ греко россійскимъ ученіемъ христівнской церкви..., какъ Кремль, Кіевъ и Саровская пустыпь могутъ быть основою и корнемъ нашей жизни; съ трудомъ догадываюсь, что ны ножень цочерануть существеннаго и живительнаго для общественной жизни въ папикъ пёсняхъ и обрадахъ..." 1). То, что Кошелеву назалось ненужной, отжившей и потому до. стойной забвения стариной, въ томъ Хомяковъ видёлъ залогъ нашей будущей жизни, основу нашего дальнийшаго развития. Такъ и съ нашей общиной: Кошелевъ ждетъ и не дождется, своро-ли она разложится и исчезнеть съ леца руссвой земли. какъ исчевла она на Западъ; Хомявовъ же, напротявъ, хотёль бы спасти ес, потому что онъ вёрить, что наъ руссвой общены, какъ взъ основной ячейки, "можеть разветься цвлый гражданскій міръ".---Такая точва зрвнія могла подать Кошелеву основавие думать, что Хоняковъ и его единомытленныки являются врагами прогресса, стараясь возвратить нашу жизнь въ старымъ, въ отжившимъ ся формамъ. Хомяковъ спѣщитъ разсвять это недоразумвніе. "Сдвлай одолженіе, пишеть онь, отстрани всякую мисль о томъ, будто воввращеніе въ старинѣ сдѣлалось нашею мечтою. Одно дѣло: совётовать, чтобы корной не отрубать отъ дерева и чтобы заявчить поосторожно сделанные нарубы, и другое дело: совътовать оставить только вории и, такъ сказать, снова вколотить дерево въ землю. Исторія свётить назадъ, а ве впередъ, говоришь ты; но путь пройденный долженъ опредълить

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Biorpad. Komezesa, ibid. crp. 107.

а будущев направление. Если съ дороги сбились, первая задача-воротиться на дорогу<sup>41</sup>).

Хомаковъ надъялся, что изъ нашей общины "ножетъ развиться цёлый гражданскій міръ". Въ то время, когда писались эти строки, у Хомякова были особыя побужденія мечтать объ этомъ. Письмо объ общине писалось въ 1849 г., т. е. тогда, когда ближайшіе итоги февральской революціи для Франція, а за нею и для всей Европы, уже были подведены. Революція эта была явленіемъ столько же политическанъ, сколько и соціально-экономическимъ. Она вызвана была столько же анти-правительственной реакціей, сколько и эвономическимъ положеніемъ рабочаго класса и ндеями Сонъ-Симона, Фурье и др. Не забудемъ, что въ рядахъ ея двятедей видное м'есто запимали Люн Бланъ и Марксъ. За февральсвими днями послёдовали іюньскіе, когда поднятый рабочими ножаръ пришлось потупитъ потоками врови. Напрасно изобрѣтательныя головы старались помочь горю при помощи такихъ попытовъ и проектовъ, какъ "національныя настерскія", "общественныя настерскія", "рабочія ассоціаців" и др. Посторонній наблюдатель изъ всей этой сустви выносиль то впечатлёніе, что Европа безсильна въ рёшени вопросовъ, выдвинутыхъ са собственною жизнію. Особенно харавтерно сознание этого безсилия Европы отразилось у нашего Герцена. "Когда многіе надбялись, писаль онъ въ декабрв (21-го) 1849 г., мы говорили имъ, это не выздоровленіе, это руманецъ чахотки. Сиблые мыслію, дерзкіе на явыкъ, мы не побоялись ни изслёдовать зло, ни высказать его, а теперь выступаеть холодный цоть на лбу. Я первый блёднёю, трушу нередъ темной ночью, которая наступаеть; дрожь пробёгаеть по кожё при мысли, что наши предсказанія сбываются такъ скоро, что ихъ совершеніетакъ неотразимо... Прощай отходящій міръ, прощай Европа!--Среди этого хаоса, среди этого предсмертнаго томленія и му-



<sup>1)</sup> Pyces. Apx. ibid crp. 263-264.

чительнаго воврожденія, среди этого міра, распадающагося въ прахъ вокругъ колыбели, взоры новольно обращаются ка Востоку". Чёмъ же именно этотъ Востокъ можетъ освётить охваченный ночью Западъ? Оказывается, что представитель этого Востока, "русскій человѣкъ, равнодушный, неспособный ко всѣмъ политическимъ вопросамъ — бытомъ своимъ ближе всъхъ европейскихъ народовъ подходитъ къ новому соціальному устройству", а сущность этого быта заключается въ общинт. Вотъ почему, думаетъ Герценъ, "сохранить общину и дать свободу лицу, распространитъ сельское и волостное self—governement по городамъ и всему государству, сохраняя народное единство, вотъ въ чемъ состоитъ вопросъ о будущемъ Россіи, т. е. вопросъ той же соціальной антиноміи, которой рѣшеніе занимаетъ и волнуетъ умы Запада" 1).

Если одинъ изъ самыхъ рьяныхъ западнивовъ могъ вовлагать па нашу общину такія надежды, то тёмъ естественнве это было для Хомявова, всегда върнышаго въ міровое призвание Русскаго народа. "Всеобщее стремление во всей Европъ, пишетъ онъ въ томъ же письмъ къ Кошелеву, свидътельствуеть объ одномъ, о борьб'в капитала и труда и о необходимости помирить этихъ двухъ соперниковъ или слить ихъ выгоды. Стреиление всеобщее и разумное встрёчаетъ вездв неудачу; неудача же происходить не отъ какой имбудь теоретической невозможности, но отъ невозможности практической, именно отъ нравовъ рабочаго власса. Эти нравы — плодъ живни, убившей всю старину съ ся обычаями (т. е. плодъ развитія въ смыслё вигизма), не допускають ничего истинно общаго, нбо не хотять уступить ничего на правъ личнаго произвола. Для нихъ недоступно убъждение, что эта уступка есть уже сама по себъ выгода для лица: ибо, уступая часть своего произвола, оно становится выше, кака лицо нравственное, прямо действующее на всю массу

<sup>1</sup>) COMBBER. 7. V, CTP. 135, 178, 280, 283.

: .

٠,

общественную посредствомъ живого, а не отвлеченнаго или словеснаго общенія. Это уб'яжденіе будеть доступно или, лучше сказать, необходимо присуще человвку, сыросшему на общинной почев. Община промышленная есть или будеть развитіемъ общины земледёльческой" 1). Послёдняя мысль казалась Кошелеву особенно сомнительною. "Крестьяне могуть имёть общину въ твоемъ смыслё, пишетъ онъ въ своемъ первоять письмё, потому что они будуть выёть землю въ общемъ, нераздъльномъ владъни и потому, что они почти всегда дома и всё виёстё, по ремесленники, торговцы-какъ могутъ они составлять общину въ твоемъ симслё? Вёрно ты не потребуешь, чтобы они всё свои заработки слагали въ одну общую кассу?" 2). На это Хомяковъ отвѣчаетъ: "Учрежденіе артелей въ Россіи довольно извѣстно; оно одѣнено вностранцами; оно имфетъ кругъ дъйствія шире всёхъ подобныхъ учрежденій въ другихъ зепляхъ. Отчего? Оттого, что въ артель собираются люди, которые съ малыхъ лёть уже жили по своимъ деревнямъ жизнію общинною. Въ артеляхъ мало, почти нёть, мёщань, мало дворовыхь. Вся основа-крестьяне или вышедшіе паъ крестьянства. Это не случайность, а слёдствіе нравственнаго закона и жизневныхъ привычекъ. Конечно, я не знаю ни, одного примъра совершенно промышленной общины въ Россіи, такъ сказать фалянстера<sup>3</sup>), но много есть похожаго; напримёръ, есть мельницы, эксплуатируемыя на паяхъ, есть общія деревенскія ремесла и что еще ближе, есть деревни, которыя у купцовъ снимають работу и раздають ее у себя по домамъ. Все это не развито; да у насъ вся промышленность не развита. Народъ не познакомился съ машинами;

:14

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccz. Apx., ibid., crp. 268.

<sup>\*)</sup> Biorpad. Komezesa, ibid., crp. 105.

<sup>\*)</sup> Теринить изъ доктрины Фурье, въ которой онь означаеть группу зданій для моніщенія "Фаланти", т. е. группы инць (изъ 1500—1800 душь), соединенных между собою интересами общаго зруда.

естественная жизнь торгован нарушена. Когда простёе устроится нашъ общій быть, всё начала разовьются и торговая вли лучше сказать промышленная община образуется сама собою "1).

Кто хоть сколько нибудь знакомъ съ исторіей промышленности, кто знаетъ, какую роль въ процессб ся развитія на Западѣ сыграла личность съ ся предпріимчивостью и легвою подвижностью, съ ся жаждою наживы, словомъ, съ ся хорошнии и дурными сторэнами, тому надежды Хомякова на торжество общиннаго начала могутъ показаться несбыточною мечтою, какъ несбыточными оказались надежды многихъ не менње благородныхъ мечтателей въ томъ же родъ. Но не вабудемъ, что "община" Хомякова есть созданный действительною жизнію уже готовый реальный фактъ, а не плодъ воображенія досужей фантазіи, въ родѣ искусственно придуманной "фаланги" Фурье. Хомяковъ надбется лищь на дальнъйшее развитие того, что уже создала сама жизнь, а не того, что кому-нибудь угодно будетъ произвольно навизать этой жизни. А затёмъ, если исторія промышленности процессомъ своего развитія говорить въ пользу торжества начала личнаго, то многими сторонами своихъ конечныхъ результатовъ она говоритъ противъ этого начала. Торжество въ Европъ личнаго начала въ промышленности повело въ скоплению богатствъ въ рукахъ немногихъ и вызвало недовольство ненмущаго большинства, раздѣлившаго общество на два враждебныхъ лагеря-представителей труда и представителей капитала. Вражда эта не симпатична не потому только, что она говорить о существовании въ обществъ обидчиковъ и обяжаемыхъ и, слёдовательно, о существования неправды: но и потому, что эта, какъ и всякая вообще вражда, составляетъ дурное условіе для правственнаго восин танія общества: вражда сопровождается борьбою, а борьба

:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русся. Арх. 1884 г., ян. 2, стр., 268.

разлигаеть дурные инстинкты и тыль уродуеть нравственную личность челов'вна. Самымъ существеннымъ возражениемъ противъ общиннаго начала всегда считалось то, что будто бы всякая нераздельная общинная собственность есть ка--мень, поторымъ люди тянутся не впередъ, а назадъ". Пусть такъ (хотя въ д'ыйствительпости это не вполнъ върно); но что, скажите пожалуйста, съ того движенія впередъ, которое приводить въ концв концовъ къ тому состоянию, въ которомъ находится современная Европа? Полагаемъ, что кто интересъ жизни полагаетъ въ достижени не одного только внёшнаго комфорта, кто считаеть себя христіаниномъ не по имени только, для кого слова: любовь, сострадание, гуманность, человѣчность, -- не одни пустые звуки, тотъ, послё всего сказаннаго, легко пойметъ, почему Хомяковъ такъ -горячо отстаивалъ общинное начало, выдвигая на первый планъ его правственно воспитательное значение; а намъ это только и нужпо. Входить въ обстоятельное обсуждение этого вопроса мы не можемъ, такъ какъ для этого потребовалось бы поднять значительную литературу предмета, что ужъ никоимъ образомъ не можетъ входить въ нашу за-Мы позволямъ себѣ только напомнить следующія 18'9Y. слова издателя разсмотрѣннаго трактата Хомякова. "Все, что потожъ писалось у насъ про общину (т. е. многіе томы), есть только сравнительно-слабое изложение и развитие сказаннаго Хомявовимъ. Слишкомъ тридцать лътъ тому назадъ (писано въ 1884 г.) написанная статья его и теперь еще сохраняеть всю свою цённость, свёжесть и, такъ сказать, пенсчернаемость. Не говоримь уже про широту и всеобщность веглядовъ, про стальную логику доводовъ ... 1).

Если имъть въ виду не фактическую разработку вопроса, а его принципіальную постановку, то съ этимъ отвывомъ вполнъ можно согласиться. Дъйствительно, вопросы,

\*) Pyccs. Apx. ibid., crp. 269,

выдавнутые въ перепискъ Хомакова съ Кошелевымъ, доводы, приведенные за и противъ, въ своихъ основныхъ положеніяхъ и по сіе время остаются одни и тё же. Но фактическая разработка предмета, конечно, много подвинулась впередъ и результаты сл говорять въ пользу Хомякова. Теперь, наприивръ, достаточно доказано, что исчевновение общиннаго веилевладвнія, гдв оно пронзошло, не было слёдствіемъ его внутренныго саморазложенія, а въ большниствь случаевъ было результатомъ насильственнаго дъйствія извуб. Въ Европѣ, папримѣръ, общинное вемлевладѣніе исчезало почти вевдѣ вслёдствіе насильственнаго расхищенія общинныхъ земель привилегированными влассами, бороться съ воторыми земельныя общины были не въ состоянии. У насъ въ России стремленіе въ разложенію общиннаго землевладёнія путемъ развитія мелкой собственности въ общемъ крайне невначительно, а гдё оно замёчается, то вызывается часто мелкими ворыстными цёлями (желаніемъ, напримёръ, продать вёмлю по выгодной цёнё) и обыкновенно сопровождается скупкой земли кулаками, и слёдовательно ведеть къ обезземеленью врестьянъ в развитію пролетаріата, зла, которое, послё даннаго исторіей урова, не можеть быть тернимо въ благоустроенномъ обществъ. Для борьбы съ этимъ зломъ, какъ извъстно, у насъ потребовался особый законъ, запрещающій переходъ врестьянскихъ земель йъ руки другихъ сословій. Въ Европъ расхищение общинныхъ земель привилегированными илассами неръдко поддерживалось правительствами, которыя въ свою очередь находили опору въ литературѣ, выдвигавшей все то же соображение, что общинное земледелие съ краткосрочными передѣлами препятствуетъ-де успѣтному развитію земледелія. Но факть блестящаго успёха земледелія въ Англія при систем'я фермерства, отм'яченный въ свое время Хомяковымъ, в въ настоящее время считается лучшимъ опроверженіемъ этого мнёнія, а разныя усовершенствованія, вводнымя въ позднъйшее время нашами крестьянами общин-

Труди Кіев. дух. Акаденія, т. І. 1899 г.

Digitized by Google

2

никами, служать новымъ подтвержденіемъ того, что общинное землевладеніе, взятое само по себё, не мёшаеть развитію земледёльческой культуры. Что же касается неудобствъ, вытекающихъ изъ дробленія земля на мелкіе участки при передёлахъ, то оказывается, что они существуютъ и при системё мелкой собственности, съ тою только разницею, что при общинномъ землевладёнів они гораздо легче устранимы. Впрочемъ, при имёющейся литературё, особенно послё работы проф. А. С. Постпикова (Общинное вемлевладёніе), много распространяться на эту тему не приходится.

Мы позволимъ себѣ только воспольвоваться заключительными строками изъ статьи по этому вопросу Кавелина, небольшой по объему, но замъчательной по широтъ и всесторовности анализа. Разобравъ все, что только можно сказать за и противъ общиннаго землевладёнія, авторъ дёлаетъ такой выводъ. Благодеянія, вносимыя общиннымъ землевладвоюмъ въ жизнь крестьянскихъ сольскихъ массъ "такъ существенны и важны, послёдствія, вытекающія изъ общиннаго владёнія для пёлаго строя народной жизни, такъ многозначительны и плодотворны, что нельзя разсматривать этотъ видъ повемельныхъ отношеній какъ предметь только частнаго права и частнаго интереса; наравий съ желёзными дорогами, вредвтными учрежденіями, отправленіемъ правосудія, способами ворреспонденціи, уврѣпленіемъ имуществъ, общинное зечлевладение есть предметь публичнаго или обществепнаго права, и касаясь одною стороною частныхъ пользъ и выгодъ, оно другою тёсно связано съ вопросами общаго интереса и общаго благосостоянія. Если мы не хотимъ, рано или повдно, видёть у себя зарожденіе рабочаго вопроса, со всёми его экономическими и правственными послёдствіями, съ его ученіями, страстями и борьбами, мы не должны расшатывать пароднаго обычая, который носить въ себъ всъ **зачатки пра**вильной экономической и поземельной организацін, но безъ тёхь фантавій и миражей, въ которыхъ заблу-. . . .

-дилась европейская мысль, ища выхода изъ ненормальнаго экономическаго положения, созданнаго исключительнымъ и безусловнымъ господствомъ начала поземельной собственности... Теперь ны видимъ у насъ разложение непосредственной крестьянской семья на са составныя единицы. Начало индивидуальности предъявляеть свои права весьма замътно. Въ такую менуту особенно важно, чтобы это начало не разнесло и не разрушило того, что составляеть прочное основание -благосостоянія, осёдлости, обезпеченности и спокойствія многочислевнаго сельскаго населенія. Періодъ развитія, который оно теперь переживаетъ, очень многозначителенъ, и если мы пойдемъ по пути исвлючительной и безусловной индивидуализаціи поземельной собственности, то попадемъ безвозвратно на тоть опасный путь, благодаря которому казнится теперь Европа и съ котораго сойти не будетъ уже потомъ никакой возможности, безъ глубовихъ соціальныхъ потрясеній. Поэтому то мы и должны не упразднять, а бережно охранять общинное владение и пронести его неприкосновеннымъ до того времени, когда большая степень культуры, лучшее пониманіе частныхъ и общественныхъ интересовъ, сдёлаетъ ограж. деніе его ненужныму. Возведенное въ общественное учрежденіе, укралленное завономъ, выработанное и опредаленное юридически, освобожденное отъ посторонныхъ наплывовъ и примесей, оно дасть намъ возможность спокойно и благополучно пережить трудный въ жизни каждаго народа періодъ ввдивидуализацій; но и послів, когда пройдеть этоть періодъ, общинное вемлевладение будеть приносить нашей общественности, правильному ходу нашихъ внутреннихъ дблъ, существенную пользу, оказывать нашему развитию безчисленныя, неоцънныя услуги. Общинное землевладъніе, какъ можно видъть уже и теперь, не предназначено двигать сельсное ховяйство, толкать впередъ промышленность: оно можетъ тольво обезнечивать существование народныхъ сельскихъ массъ съ ихъ подростками. Оно не есть поприще для кипучей и

широкой промышленной деятельности, но есть почва, на которой можеть спокойно вырости и приготовиться къ промышленной двятельности многочисленная народная масса, и въ то же время мёсто прибёжища для тёхъ, которые изнемогають и падають въ непрерывной борьбѣ экономическихъ и промышлепныхъ интересовъ. Для сильныхъ, предаріимчивыхъ, способныхъ, даровитыхъ людей общинное владение слишкомъ твсно и узко, и они будутъ изъ него выходить; но для слабыхъ, посредственныхъ, непредпримчивыхъ, довольствующихся немногимъ, и для неудачниковъ-а такихъ огромное большинство-общинное владение есть якорь спасения, тотъ чел-.новъ, или та спасительная доска, на которыхъ они могутъ держаться около берега, посреди экономическихъ треволненій и бурь, поодаль отъ ожесточенной борьбы за наживу".---Эти замёчательныя строки составляють прекрасное дополненіе въ тому, что сказано по этому вопросу Хомяковымъ; овѣ тёмъ цённёе, что относятся въ зрёлому періоду (1877 г.) учено-литературной двятельности Кавелина 1).

По убъжденію Хомякова наша община поконтся на "исконномь обыча", основанномь на коренныхъ началахъ жизни и чувства", встрёчающехся "бевпрестанно въ древней исторіи нашей". Положенія этого онъ пе довазываеть, а выдвигаетъ его какъ готовую истину, А между тёмъ въ то время, когда шла эта перениска между Кошелевымъ и Хомяковымъ, вопросъ объ ископности нашей общины и характерѣ, лежавшаго въ основаніи ея быта, далеко не былъ уясненъ въ наукѣ. Въ виду того серьезпаго значенія, какое занимаетъ теорія общиннаго быта въ системѣ историческаго міровозврѣнія Хомякова, намъ необходимо остановиться на ней нѣсколько подробнѣе.

Когда наши историки, во второй половинѣ сороковыхъ годовъ, занялись изученіемъ внутренняго быта нашей древ-

4) Собр. Сочин. т. 2, стр. 279-281.

.....



ней исторія; то мизнія ихъ по этому вопросу раздёлились. Одни изъ нихъ: Соловьевъ, Кавелинъ, Чичеринъ, поздийе Забблинъ и др., выступили горячные защитнивами теорія родовою быта, впервые примъненной въ объясневию нашей древне-исторической жизни проф. дерптскаго университета Эверсонь († 1830 г.); другая же ватегорія ученыхь: К. Аксаковъ, Самаринъ, Лешковъ, Бъляевъ и др., выдвинули теорію семейно общиннаю быта. На страницахъ тогдашнахъ журналовъ (Русскаго Въстника, Современника, Русской Бесёды, Москвитянина, Журн. Министр. Народи. Просвёщ.) завязалась горачая полемика, способствовавшая уяснению иногнах спорныхъ вопросовъ. Между прочимъ выяснилось, что различіе мизній противниковъ по центральному вопросу не такъ велико, какъ это могло вазаться на первыхъ порахъ. Овазалось, напр., что сторонниви теоріи родового быта подъ словомъ "родъ" понвиають не вастоящій патріальный родъ съ деспотическою властью родоначальника, порабощениемъ личности, полнымъ безправіемъ женщины и т. д., а родъ уже, такъ сказать, растворенный и смягченный началомъ семейныма. Они собственно настаивали на той мысли, что основная единица, изъ которой образовалось тогдашнее общество, состояло изъ лицъ, связанныхъ нежду собою узами крови; славипо-русскій родъ-ото была разросшаяся семья. "Выражаясь какъ можно проще, говорить Кавелинъ, мы скажемъ, что у руссвихъ славянъ былъ первоначально одинъ чисто семейственный, родственный быть, бевь всякой прамёси; что русско-славянское племя образовалось въ древныйшія времена исключительно однимъ путемъ нарожденія". Характеривуя внутреннее устройство родовой единицы, Кавелинъ говорить: "Внутри поселеній царствуеть чисто семейный быть подъ управленіемъ старшаю рожденіемъ и лётами. Его власть была семейная, родительская; подвластные ему были какъ будто его дъти и между собою соединены родственными узами и отношеніями... Люди жили сообща, не врозь, не отчужденные, какъ

нотомъ; не было еще гибельнаго различія между моимъ и теоимъ-нсточника послёдующихъ бёдствій и пороковъ: всё, какъ члены одной семьи, поддерживали, ващищали другъ друга, и обида, нанесенная одному, васалась всёхъ. Такой быть долженъ былъ восинтать въ рускихъ славянахъ семейныя добродътели: вротвіе, тихіе нравы, довърчавость, необывновенное добродушіе и простосердечіе" и т. д. <sup>1</sup>). Подъ такой характеристивой охотно подписались бы и представители теоріи семейно-общиннаго быта, твиъ болбе, что объемъ семьи они не ограничивали непремённо только отцомъ и дётьми, а расширяли ее включеніемъ братьевъ старшаго члена семьи и вхъдётей, т. е. дядей и племянниковъ<sup>2</sup>). Въ свою очередь и представители теоріи родового быта соглашались съ характеристивою семьи своихъ противниковъ, но только называли эту семью родомъ. "Они (защитники семейно-общиннаго быта). замѣчаетъ И. Е. Забѣлинъ, говорятъ, что рода не было, а была семья, что было семейное чувство, семейное начало (Жизни), вакъ начало чисто нравственное, что семейная об. щина любовно исполняла волю отца и т. д. Со всёми этими утвержденіями мы согласны вполню. Семейное чувство, семейное начало жизни им почитаемъ правственною стихіею древнерусскаго быта, основою всёхъ его жизненныхъ движеній. Мы только, желая вёрнёе и точнёе обозначить свойства этого быта, именуемъ его не семейнымъ, а родовымъ, и въ той семьв, которую изобразила намъ общенная теорія, видимъ родъ, въ семейномъ-именно родовое чувство; въ семейной общини-родовую общину или общую родню. Семьею мы именуемъ семью въ тесномъ, т. е. въ ея собственномъ смыслё, пе почитая умѣстнымъ переносить этотъ смыслъ на новый своеобразный порядокъ жизни, для обозначения котораго существуеть свое, ему именно приличествующее слово. Родъ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Coбpaule Covnu. T. 1, 1897 r., crp. 11 m 19.

<sup>\*)</sup> К. С. Аксаковъ. Полнов Собр. Сочен., т. І, стр. 104.

есть семья семей, что, конечно, не одно и то же съ семьею въ обывновенномъ смыслъ". Воть почему авторъ находить, что сцоръ между представителями этихъ двухъ теорій есть въ сущности "споръ о словахъ" 1).

Семейно-общинная теорія признаеть, что древнерусскія семын соединялись въ общины. И представители родовой теорія признають то же. "Но была же, однако, община въ древней Руси?" спрашиваеть тоть же И. Е. Забелинь и отвечаеть: "Действительно была, и дворъ, этотъ цензбъявный сосудъ родоваго быта, своею внашнею стороною, тою стороною, что онъ есть собственность или часть общей вемской собственности, является единицею общеннаго быта. Дворъ былъ жилещемъ семьн-рода, онъ же быль веменны ниуществонь, частью земли, на которой съдъло племя"... Выражениемъ двора былъ "ховяних, большой. Большимъ же быль отепъ или родоначальныеть и пнато другой, т. е. въ собственномъ смыслё старшій. большой по крови". Изъ дворовъ-хозяйствъ, владившихъ участками общей земли, выростала земская община. "На особомъ хозяйствъ могла жить одна семья, могло жить нъсколько семей, цалый родъ, со многими домочадцами; но для земской общины всё лица, жившія при хозяний, т. е. жившія на особомъ земскомъ хозяйствѣ, не имѣли значенія и никакого смысла. Для нея смысль заключался въ одномъ лишь ховяний этого хозяйства, или въ тёсномъ и непосредственномъ смыслё въ самомъ хозяйствё съ его представителемъ<sup>« 2</sup>).

Нужно, впрочемъ, замѣтить, что не всѣ сторонники теоріи родоваго быта привнавали нашу земельную общину исконнымъ явленіемъ древне-русской жизпи. Б. Н. Чичеринъ, напримѣръ, признавая въ ней явленіе поздиѣйшее, происхожденіе ен объяснялъ финансовой политикой государственной власти. Но и тѣ изъ представителей родовой теорів, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Донаший быть Русскихь Цариць, стр. 21-22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., crp. 22-23.

24

рые признавали исконную древность общины, въ поннманіи ея виутренняго характера существенно расходились съ сторевниками семейно-общенной теорія. Пунктомъ разногласія вначение личности въ служиль неодинавовый взглядь H8 общень. Уже изъ приведеннаго отрывна видно, что, по мибвію И. Е. Забълина, имущественные интересы въ общинъ отодвигали человъка-домовладыку, вакь вравственную личность, на второй планъ. "Земскан община, говорить онъ, было-ли то въ деревит, въ городъ, въ цълой области, являлась въ существенномъ своемъ смыслѣ общеною хозяйства, а не модей, вменно, общиною дворовъ, совокупностью домохозяевъ, домовладыкъ, какъ нредставителей частныхъ, отдъльныхъ хозяйствъ. Въ ней лице разсматривалось лишь съ виушественной земской точки зрения. Съ точки зрения владения вемлей, сидёные на общей земль. Ясно, что здёсь не было ивста для нравственных опредълений личности, для личности самой по себъ, для свободной личности въ нравственномъ ея вначении и смыслю, а слёдовательно не было и правственнаго равенства лицъ... Здёсь наиболёе пезависимое положеніе, собственно не свободное, а своевольное, личность могла пріобрёсть лишь посредствома богатства..." 1). Словома, "рода", вакъ сила, всюду господствовалъ и пригнеталъ личность. Свобода личности не была вовсе мыслима" и т. д.<sup>2</sup>). Эгу же мысль Кавелинъ развиваеть путемъ сопоставления русскославянскихъ племенъ съ племенами германскими. Въ своемъ суждении по этому вопросу онь выходнть изъ слёдующаго положенія: "для всёхъ народовъ новаго, христіанскаго міраодия цёль: безусловное признание достоинства человъка, лица и всестороннее его развитие". Оцвнивая съ этой точки врбвія народный характерь германцевь и славянь, Кавелинь находить между ними существенную разницу, которая говорить не въ польву славянъ. "Германскія племена, передовыя

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 23-24.

<sup>\*)</sup> Ibid., 25.

дружным неваго міра, выступним первыя. Ихъ частая, вйковыя, непріявненныя столкновенія съ Римонъ, нхъ безпрестанныя войны и дазекіе переходы, какое-то внутреннее безповойство и нетаніе, признаки силы, ищущей нищи и выраженія,---рано развизи въ нихъ глубоков чувство личноснии, но подъ грубыми, диками формами. Германцы жили разрозвенно. Ихъ жестовость къ рабанъ и побъжденнымъ была неунолима; вхъ семейныя отношенія бели юридическія. Издавна появились у никъ дружины-добровольные, союзы, заключаеные для военной цели между храбримъ, : славнымъ вожденъ и людьмв, жаждавлинии завоеваній и добичи. Начало личности положено въ основание этихъ сощовев. Предводитель не быль полновластнымь господаномь друживы. Оне обязана была върно служить сму, но и онъ обязайъ быль дёлиться съ ней добичей. Нарушеніе условій разрушале союзь. Съ самаго начала всё отношевія германцевь запечатлёны этимъ началомъ личности и выражаются въ строгихъ юридическихъ формахъ". Вліяніе христіанства и римсной обравованности повело из смягчению правовъ германцевъ. "Но и смёшавниясь съ туземцами почвы, ими завоеванной, принявши христіанство, усвонявши себ'ь многос. изъ римской жизни в быта, они сохранили глубовую почать своей національности. Государства, ими основанныя, ---явленіе совершенно новое въ исторіи. Они проникнуты личныма началома, котерое принесли съ собою германцы". Личное начало въ новосоздавныхъ государствахъ сначала "проникнуто эгонзмомъ. н. потому выражается въ условіяхъ, р'езко обозначенныхъ, часто суровыхъ и жестовихъ формахъ. Оно создаетъ множество союзовъ въ одномъ и томъ же государствъ", которые "живутъ другъ возлё друга разобщенные или въ открытей борьбъ". Это несимпатичныя стороны личнаго нанала; но оно вийло и обратную сторону; изъ него, подъ разнообразными формами воспитывался человъка, какъ вравственная лачность. "Изъ области религи мысль о безусловномъ его

достоинствё постепенно переходить въ міръ граждвискій и начинаеть въ немъ осуществляться. Тогда чисто историческія опредёленія, въ которыхъ сознавала себя лачность, какъ излашнія и ненужныя, падають и разрушаются, въ различныхъ государствахъ различно. Безчисленные частные союзы замёнаются въ нихъ одникъ общимъ союзомъ, котораго цёль ---всестороннее развитіе человёка, воспитаніе и поддержаніе въ немъ нравственнаго достоинства. Эта цёль еще недавно обозначилась. Достаженіе ся въ будущемъ" 1).

Въ этомъ взглядъ Кавелина, повиденому, все просто, асно, естественно. Основу внутренныго строя германскаго нареда составляетъ начало личности. Начало это, развившись надъ воздъйствіемъ историческихъ условій, по преимуществу въ борьбё съ сосёдями, даеть о себё знать во всёхъ формахъ быта, на всёхъ ступеняхъ воторическаго развития; оно, такъ оказать, красною нитью проходить чрезъ всю исторію германскаго племени, составляя основную стехию его жизни. Но личность въ германскомъ мірь не остается одниокою: лица соединаются въ союзы на началахъ договорныхъ, началахъ часто юридическихъ. Эти два элемента-личный и юридаческий и легли въ основу поздивищей государственной жизни, быть которой, такимъ образомъ, совершенно естественно, безъ всякой ломки, выросъ наъ более ранныхъ формь быта. Перехода изъ одной формы быта въ другую, лачность, подъ воздёйствіемъ римской образованности и христіанства, постепенно, такъ сказать, шлифовалась, смягчалась, БУЛЬТИВИРОВАЛАСЬ, СЛОВОМЪ-СОВЕРШСНСТВОВАЛАСЬ ВЪ ОДНОМЪ главномъ направлении, именно: въ направлении безусловнаго признания своего правственнаго достоинства. А такъ какъ въ развити вравственнаго достониства личности и завлючается вонечная цёль всякаго историческаго развитія, то понятно, какой блестящій историческій матеріаль представляетъ собою германская народность. Зная эту точку зрънія

<sup>1</sup>) Собран. Сочин. Т. 1; 1897 г., стр. 16-17.

Кавелина, мы уже напередъ ножемъ догадываться, что онъ поставитъ се критеріемъ при оцёнкё исторической правоспособности и славяно-русскаго племени. Кавелинъ такъ дёйствительно и дёлаетъ.

"Русско-славянскія племена, говорить онь, представляють совершенно иное явление. Спокойныя, миролюбивыя, она жили постоянно на своихъ м'Естахъ. Начало личности у нихо не существовало. Семейственный быть и отношения не могли воспитать въ русскомъ славянияв чувство особно. сти, сосредоточенности, которое ваставляеть человвка проводить рёвкую черту между собою и другими и всегда и во всемъ отличать себя отъ другихъ. Такое чувство рождаютъ въ перазвитомъ человћић безпрестапная война, частныя столиновенія съ чужеземцами, одиночество между ними, опасности странствования. Онъ привыкаеть надеяться и опираться только на самого себя, быть вёчно на чеку, вёчно на сторожв. Отсюда возниваеть въ немъ глубокое сознание своихъ силъ в своей личности. Семейный быть действуеть противоположно. Здёсь человёва накъ-то расплывается; его силы, ничёмъ не сосредоточенныя, лишены упругости, энергія, и распускаются въ моръ блазвихъ, мирныхъ, отношения. Здъсь человыкъ убаюкивается, предается повою и нравственно дремлетъ. Онъ довѣрчивъ, слабъ и безпеченъ, какъ дитя. О грубомъ чувствъ личности не можетъ быть и ръчи. Для не. родовъ; призванныхъ въ всемірпо-историческому дийствовапію въ новомъ мірѣ, такое существованіе безъ начала личности невозможно. Иначе они должны бы навсегла оставаться подъ гнетомъ вибшнихъ, природныхъ опредблений, жить, не живя умственно и нравственно. Ибо когда им говоримъ, что народъ действуетъ, мыслитъ, чувствуетъ, мы выражаемся отвлеченно: собственно действують, чувствують, мыслять единицы, лица, его составляющія. Такимъ образомъ личность, сознающая сама по себъ свое безконечное, безусловное достоинство, ---есть необходимое условіе всякаго духовнаго развитія народа. Этимъ мы совся́мъ не хотимъ сказать, что она непремённо должна ставить себя въ противоположность съ другими личностями, враждовать съ ними. Мы, напротивъ, думаемъ, что послёдняя цёль развитія—ихъ глубовое, внутреннее примиреніе"...

Эгимъ опредёляется законъ раявитія нашего внутренцяго быта. Оно должно было состоять въ поетаеленномъ образованіи, появленіи начала личности, и слёд., въ постепенномъ отрицании исключительно кровнаю быта, въ которомъ личность не могла существовать. Стецени развитія начала личность не могла существовать. Стецени развитія начала личность не совиадающія съ вими стецени упадка исключительно родственнаго быта опредёляютъ періоды и эпохи русской воторіи".

Такъ, задача исторіи русско-славанскаго племени и германскихъ племенъ была различна. Послёднимъ предстояло развить историческую личность, которую они принесли съ собою, пъ личность челов'яческую; намз предстояло создать личность. У насъ и у нихъ вопросъ поставленъ такъ неодинаково, что и сравненіе невозможно", хотя потомъ "и мы и они должны были выйдти, и въ самомъ дёлё вышли, на одну дорогу" !).

Зная эту исходпую точку врвнія, уже напередъ можно догадаться, какъ авторъ дальше поведетъ развитіе своей мысли. Разъ признано, что первая наша задача состояла въ томъ, чтобы развить личность, то въ осуществления этой задачи и долженъ заключаться истинный смыслъ нашей древней исторіи. У Кавелина такъ дъйствительно и выходитъ: путемъ тонкой діалектической игры онъ довольно остроумно разсуждаетъ па тему о томъ, какъ родовое начало, совершенно отвергающее личность, разлагалось началомъ семейнымъ, какъ это послёднее въ свою очередь разложено было началомъ личнымъ, и какъ потомъ на основъ освободившейся изъ

<sup>1</sup>) Ibid., crp. 17 - 18.

28-

подъ родового гнета личности, при помощи юридическаго элемента, вознивло уже государство и то подъ вліяніемъ идеи, принесенной варягами. Въ окончательномъ выводъ, такимъ обравонь, получилось какъ разъ то, что въ началъ поставлено было какъ необходимый постулять: "все назначение, конечная задача" древней Русской исторія "въ томъ и состояди, чтобы выработать начало личности, высвободить ее изъ подъ ига природы и кровнаго быта". Итакъ, вся наша древняя историческая жизнь, вплоть до Петра В., имбла лишь отрицательное значеніе; весь нашъ многовѣковой труцъ пошелъ лишь на разрушеніе стараго порядка вещей. Правда, въ результать получилась личность, -- эго необходимое данное для будущей положительной, истинно строительной диятельности. Но эта личность оказалась пустою, безсодержательною: "Лицо было приготовлено древней русской исторіей, но только какъ форма, лишенная содержанія". Такого содержанія мы. предоставленные сами себъ, и не нашли бы, если бы не помогли намъ ипоземцы: "оно (содержаніе) должно было быть принято взвив; лицо должно было пачать мыслить и дийствовать подъ чужних вліяніемъ". Огсюда понятнымъ становится значение Петра В. и его преобразования. "Въ Цетръ Великомъ личность на русской почвъ вступила въ свои безусловныя права, отрышилась отъ непосредственныхъ, природныхъ, всключительно-иаціональныхъ опредбленій, побъдила ихъ и подчинила себѣ. Вся частная жизнь Цетра, вся его государственная двятельность есть первая фаза осуществле. нія начала личности въ русской исторіи" 1).

Игакъ, съ момепта возникновенія на Руси государства, славяно-русское племя тратило свои силы на одну разрушительную работу и послё восьми съ половиною-вёковаго труда достигло лишь того, что германцы вынесли уже готовымъ изъ своей колыбели. Тутъ невольно вспоминаещь остроумное за-

~

<sup>1</sup>) Ibid., crp. 57-58.

течание по этому поводу Санарина: въ история "Германцу оставалось выработать себя въ человъка; Русскій долженъ былъ сперва сдълать изь себя Германца, чтобы потомъ научиться оть него быть человъкомъ"1). Такая странная до панвности точва врёнія не была плодомъ простого легкомислія молодого ученаго. Кавелинъ, подобно другимъ тогдашнимъ нашимъ историкамъ, сделался жертвою фальшивой системы. Сущность эгой системы состоить въ слёдующемъ. Сравинваются два народа: германскій и славяпо-русскій; процессъ всторическаго развитія перваго признается идеаломъ, нормой всяваго вообще общественнаго развитія и поэтому ставится для оцѣвки хода историческаго вритеріемъ passutia eroрого. Измиряя русскую историческую жизнь нимецкимь аршиномъ, историкъ естественно долженъ былъ обрекать на выбрасывать за бортъ, все то, что не подходило СЛОМКУ, подъ этотъ аршинъ; а такъ вакъ такимъ, неподходящимъ подъ иноземный, аршиномъ оказалось почти все положительное содержание нашей своеобразной исторической жизни, то оно и оказалось выброшеннымъ за борть. И не одинъ Кавелинъ пришелъ къ такому результату. Къ такому же результату, въ той или другой формь, въ той или другой степени, приходили и другіе наши представители теоріи родового быта, державшіеся той же системы изслёдованія. Для враткости, приведень мёткую характеристику, сдёланную Самаринымь, выводовъ другого нашего ученаго юриста, Б. Н. Чичерина, насколько они обозначились въ раннихъ его изслёдованіяхъ. "Въ вонцё своей внаги о Русской администраціи, говорить Самаринъ, г. Чичеринъ сводить итогъ своихъ разысканий, и передъ читателемъ является дливный перечень всего не оказавшагося въ наличности. Отсулствіе союзнаго духа, отсутствіе систематическаго законодательства, отсутстве общихъ разрядовъ и категорій, отсутствіе юридическихъ началь и юридическаго со-



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Сочин. т. I, стр. 43.

знапія въ народь, отсутствіе общихъ соображеній, отсутствіе теоретическаго образованія, и еще нъсволько другихъ отсутствій удалось отмѣтить г. Чичерину на перевличвь учрежденій до-Петровской Руси.—Такъ что же въ ней присутствовало? естественно спрашиваетъ вритикъ. Въдь живнь народа не можетъ наполняться тъмъ, чего въ ней нѣтъ или чего мы въ ней не нашли. Должны же мы допустить въ ней и положительное содержаніе, да и самое множество дъйствительно или мнимо отсутствующихъ началъ можетъ быть понято только какъ признавъ рѣшительнаго преобладанія кавихъ лябо другихъ творческихъ силъ. Къ сожалёнію, ихъ то мы и не видамъ<sup>4</sup> 1).

Огысканіе этихъ другихъ творческихъ силъ, составляющихъ положительную сторону нашей исторической жизни, и ставили себѣ задачею представители теоріи семейно общипнаго быта. Въ этомъ отношеніи особеннаго вниманія заслуживаютъ воззрѣнія Самарина, во-первыхъ, потому, что они больше всего подходятъ къ миѣніямъ Хомякова, во-вторыхъ, потому, что они въ значительной степени выяснились уже въ статьѣ: "О миѣпіяхъ Современника", писанной за два года (1847 г.) до выше проанализированнаго письма Хомякова и прямо направленной противъ только что изложеннаго миѣнія Кавелина. Возърѣнія Самарина мы, конечно, коснемся настолько, насколько это необходимо для уясненія мѣста, занимаемаго письмомъ Хомякова въ однородной ему современной литературѣ.

Теорія родового быта Самаринъ не отказывалъ въ пѣкоторыхъ заслугахъ; но онъ считалъ ее безпочвенною въ основанія и погому недолговѣчною. "Въ ученія о родовомъ бытѣ, говоритъ онъ, существенное завлючается въ слѣдующемъ, вѣрно подмѣченномъ признакѣ: личность не играла у насъ той первостейенной роли, не представляла у насъ

<sup>3</sup>) Ibid., crp. 200-201.

тёхъ требованій, не вывидывала такъ смёло своего зпамени, какъ на Западѣ; да и союзы це представляли того, строгоусловнаго характера, тёхъ рёзкихъ, юридическихъ формулъ, которыя извёстны намъ изъ другихъ исторій; что же касается до положительныхъ свойствъ родового быта, то всё попытви опредблить вхъ сбивались постоянно на черты семейнаю или общиннаю быта, в, по мёрё того, какъ выяснялось представление о нашей старинь, безплотный призракь родового быта уходиль все дальше и дальше, такъ что, наконець, теперь (писано въ 1857 г.) онъ уже отодвинутъ въ доисторическую и чуть-чуть не допотопную эцоху" 1). Что всв попытки опредвлить положительныя свойства родового быта авествительно "сбивались постоянно на черты семейнаго или общиннаго быта", это мы видели въ характеристике этого быта Кавелинымъ и Забёлицымъ. Такого же миёнія держался и Соловьевъ, находившій, что старшій въ род'в былъ "въ отца мъсто для младшихъ", что "власть, сила старшаго основывалась на согласи младшихь; это согласие было для старшаго единственныма средствома въ двятельности, къ обнаруженію своей власти, всл'ядствіе чего младшіе были совершенно обезпечены отъ насилій старшаго, могущаю дъйствовать только чрезз нихз" »). Если бы представители теоріи родового быта врёпче держались основъ этого быта, какъ онъ выступаеть въ патріархальномъ быть римляпъ, евреевъ и др., то они характеризовали бы его иными словами и никоимъ образомъ не пришли бы въ сознанію, что ихъ споръ со сторонниками теорія семейно-общиннаго быта есть "спорь о словахъ". Эги двѣ формы быта имѣютъ свои харавтерныя, рѣзко очерченныя особенности, и смѣшивать ихъ можно тольво по недомыслію. Древне-римская формула, которою опредвлялись права родоначальника въ родь, гласила: "Qui ex te et uxore tua nascitnr, in tua potestate est. Item qui ex fi-

<sup>1</sup>) Couns., ibid., crp. 201-202.

») Истор. Россін, т. 1, над. 6, стр. 57.

Digitized by Google

. .

lio tuo et uxore ejus nascitur, id est nepos tuus et neptis, atque in tua sunt potestate et pronepos et deinceps caeteri". А въ чемъ завлючалась эта "potestas" родоначальника, это видно изъ словъ благословенія библейскимъ Исаакомъ своихъ сыновей. Благословляя Іакова, принятаго ошибочно за первенца Исава, Исаавъ, между прочемъ, говоритъ: "Да послужать теб'в народы, и да поклонятся теб'в племена; будь 20сподинома надъ братьями твоими, и да поклонятся тебъ сыны матери твоей". Когда обманъ обнаружился и возвратив**шійся съ охоты Исавъ сталъ просить и себ** благословенія, Исаавъ отвётнаъ ему: "вотъ, я поставнаъ его (Іакова) госпо*дином*а надъ тобою, и всёхъ братьевъ его отдалъ ему въ рабы", и, въ утвшение на горькия жалобы обманутаго млядшимъ братомъ первенца, отецъ могъ только сказать: "будетъ же время, когда воспротивишься, и свергнешь ию ею са вым теоей". Таково было право родоначальника въ истинно-родо. вомъ быту. А чёмъ это право было на дёлё, это видно изъ факта принесенія Авраамомъ въ жертву Исаака: кто, кромъ Бога, могъ бы воспрепятствовать Аврааму умертвить своего сына?-Воть быть, къ которому въ точномъ, строго научномъ, сиыслё можеть быть приложимо название родового. Что же общаго этотъ бытъ имфетъ съ бытомъ, охарактеризованнымъ только что приведенными словами Соловьева, гдё старшій въ родъ былъ "въ отца мъсто для младшихъ", гдъ власть, сила старшаго основывалась на согласіи младшихъ", гдё "младшіе были совершенно обезпечены оть насилій старшаго" и т. д. Называть этоть послёдній быть родовыма, это вначнть вводить смуту представленій и въ терминодогію и въ соединяемыя съ нею понятія. Эта смута представленій в зам'ятна д'йнствительно у сторонниковъ теоріи родоваго быта, которые, характерныуя якобы родовой быть, по мёткому вамёчанію Самарина, "сбивались постоянно на черты семейнаго или общицнаго быта".

Признавая за теоріей родового быта заслугу въ томъ, Труди Біев. дух. А-аденія. Т. І. 1899 г. 3

Digitized by Google

что она выдвинула вопросъ о сравнительномъ значения личности въ древнемъ бытв народовъ германскихъ и славяноруссвихъ, Самаринъ возражаетъ противъ дъйствительнаго рвшенія этого вопроса. Онъ, напр., не думаетъ, чтобы личность играла ужъ такое исключительное значение въ истории Запада, какъ это доказывалъ Кавелинъ. "Неужеля, спрашиваеть онь, всв явленія ся (исторія Запада) представляють только моменты развитія одного начала — личности? Вёдь это противно самымъ простымъ, элементарнымъ понятіямъ, почернаемымъ изъ всей исторической литературы французской и нёмецкой". И затёмъ, ссылаясь на авторитетъ Гизо, онъ видить въ западной исторіи "встрівчу, борьбу и какое-то отрицательное примирение въ равновъсии трехъ началъ: личности, выражаемой германскимъ племенемъ, отвлеченнаго авторитета, перешедшаго по наслѣдству отъ древняго Рима и христіанства. Послёднее начало, само по себё цёльное, въ Западной Европъ распалось на два историческия явления, подъ тёми же категоріями авторитета и личности. Римскій міръ понялъ христіанство подъ формою ватолицизма, германский міръ-подъ формою протестантизма". Въ Европъ дъйствительно возлагались большія надежды на развитіе начала личности; но это начало уже успѣло заявить себя съ такой стороны, что теперь нельзя не замѣтить разочарованія въ этихъ надеждахъ. "На разныхъ тонахъ цовторяется одна тема: скорбпое признание несостоятельности человической личности и безсиліе такъ называемаго видивидуализма. Что значать эти упреки современному обществу въ эгоизмв и личной корысти? Они обратились теперь въ общія міста; но въ искренности основнаго чувства нельзя сомнѣваться". Положительная сторона этого чувства свидётельствуеть о потребности кръпкаю, самостоятельнаю начала, собирающаю личности. Эга потребность сильно высказалась въ соціальныхъ школахъ, вышедшихъ изъ революціи и ей обязанныхъ своимъ существованіемъ. Старая терминологія революцін: свобода, личность, равенство, въ новёйшихъ школахъ замё-

Digitized by Google

няется слонами: общение, братство и пругими, заимствованными изъ семейнаго или общиннаго быта. Въ этихъ и подобныхъ имъ явленіяхъ новъйшей эпохв уже можно замвтить "признаки направленія, заключающаго въ себѣ если не зародышь, то переходъ къ будущему; постарайтесь по пимъ вдуматься въ этотъ ожидлемый, новый порядовъ, и ръшите по совъсти: которое племя къ нему ближе и способнъе осуществить его, способнѣе не по степени относительной развитости, но по существу своему, опредиленному самимъ авторомъ (Кавелинымъ)? Германцы-ли, въ "которыхъ частыя, вёковыя, непріязненныя столкновенія съ Римомъ, безпрерыввыя войны развили глубокое чувство личности, которые жили разрозненно, которыхъ жестокость къ рабамъ и побъжденнымъ была неумолима, у которыхъ семсиныя отношенія опредёлены были юридически"; или славяне, "спокойные, миролюбивые, жившіе въ своихъ мёстахъ, не знавшіе гибельнаго различія между моныт и твоимъ, жившіе какъ члены одной семьи, сознававшие свои отношения подъ формою родства, смотръвшіе на рабовъ и чужеземцевъ не съ юридической, а съ семейной, кровной точки зрвнія"? Не следуетъ-ли изъ всего этого, что германское племя, или, точнве, романогерманскій міръ дошелъ до отвлеченной формулы, до требованія такого начала, которое составляеть природу племени славянскаю, что послёднее дасть живой, въ самомъ быти его завлючающійся, отвёть на послёдній вопросъ кападнаго міра?".

"Если такъ, то навая была нужда славянскому племени искусственно прививать въ себъ односторонность германскаго начала?" Да и въ тому же нельзя "понять того логическаго процесса, посредствомъ котораго изъ германскаго начала (личности), предоставленнаго самому себъ, изъ одной иден личности, можетъ возникать иное общество, кроиъ искусственной, условной ассоціаціи? Какимъ образемъ начало разобщающее обратится въ противоположное начало примиренія и единенія? Какимъ образомъ, говоря словами автора (Кавелипа), понятіе о личности персйдетъ въ понятіе о человъкъ? Само собою разумъстся, что послъднее принимается въ смыслъ абсолютной нормы, обязательнаго закона, а не отвлеченнаго родового понятія, заключающаго въ своей широкой и равнодушной средъ всъ возможныя проявленія личности" 1).

Затъмъ, самое то положеніе Кавелина, что "начало личности у славянъ не существовало", едва ли можетъ быть довазано: Прежде всего, говоря о личности, должно различать личность съ характеромъ исключительности, ставящую себя мъриломъ всего, изъ себя самой создающую свои опредъленія, и личность, какъ органъ сознанія". Можно ли доказать, что у славянъ не было личности въ этомъ послёднемъ смыслі? "Что бы тавое, говоритъ Самаринъ, могло дать намъ право завлючать, что тамъ, гдё господствуетъ бытъ семейный, нётъ личности въ смыслё сознанія, или что тотъ, кто живетъ подъ опредёленіемъ семейнаго родства, не сознаетъ въ себѣ возможности отрѣшиться отъ него, или что человѣвъ, который никогда не билъ другого и не бьетъ его, не сознаетъ своей силы, или, наконецъ, что человѣвъ, еще не лишившій себя жизни, не внаетъ, что онъ живетъ?" <sup>2</sup>).

Кавелинъ, говоря объ условіяхъ, способствовавшихъ развитію личности на Западъ и о причинахъ отсутствія ся у насъ, противополагаетъ воинственный бытъ германцевъ мирному быту славяно-руссовъ. Нётъ сомнёнія, что борьба, какъ и всякая вообще дёлтельность, способствуетъ болёе быстрому развитію борющихся и вообще дёйствующихъ силъ. Отъ того-то русскій богатырь, родившійся въ семьё мирнаго престьянина, долженъ тридцать три года сиднемъ просидёть прежде, чёмъ почувствуетъ притокъ своихъ богатырскихъ силъ. Но ва то, смотрите, какія силы воспитываетъ эта мирная среда; говоримъ не о физическихъ, а о нравстверныхъ силахъ. Сравните



<sup>1)</sup> Сочинен., ibid., стран. 37-40.

<sup>\*)</sup> Ibid., crp. 44.

нравственный типь Ильн Муромца, этого гуманныйшаго, благороднівящаго изъ богатырей, съ героями хотя бы знаменитой Пъсни о Нибелунахъ. Что представляютъ изъ себя эти Гунтеры, Зигфриды, Кримгильды, Брунгильды, какъ не воплощевіе мести, злобы, коварства, віроломства и другихъ отрицательныхъ сторонъ нравственной личности человъка, воспитываемыхъ обыкновенно долгою ожесточенною борьбою. Не ясно ли, что борьба хотя и закалаеть личность, но за то она и нравственно уродуетъ се, развивая въ ней начало эгонзма. Начальныя страницы нашей исторіи не внають типовъ аналогичныхъ вышеуказаннымъ. Н'вчто подходящее, пожалуй, представляетъ виновница мести древлянамъ за смерть Игоря, но и та была жена варяжская, вышедшая, слёдовательно, изъ той же среды, изъ которой вышли и Кримгильда и Брунгильда. Тогдашней жевщины славяно руссваго происхожденія, въ родѣ, напримѣръ, Ярославны взъ Слова о Полку Игоревѣ, мы и представить собъ не можемъ въ роли героннь Писни о Нибелуниахэ. Наконецъ, положение, что для развития личности непремённо будто бы нужна борьбя, въ самой основе неверно. Въ основъ человъческой индивидуальности лежитъ начало сознающее и волящее, которое, какъ таковое, по природъ своей есть начало личное, развивающееся изъ себя, по своимъ внутреннимъ законамъ. Борьба, вызывая въ личности самодѣятельность, можетъ способствовать ускоренію ся развитія, но отсутствіе ся, однимъ своимъ фактомъ, не можетъ умертвить стремленія въ развитію, точно тавъ же, какъ неупражненіе ребенкомъ мускуловъ не можетъ остановить развитіе у него мускульной системы.

На ряду съ развитіемъ индивидуализма на Западъ долженъ былъ, по Кавелину, развиваться и взглядъ на человъка, какъ на нравственную личность. У славяно-руссовъ же, жившихъ въ родовомъ быту, не было перваго, не могло быть слъдовательно и второго. Тутъ Самаринъ уличаетъ его въ противоръчи самому себъ. Кавелинъ говоритъ о славяно-руссахъ: "Всѣ, какъ члены одной семьи, поддерживали и защищали другъ друга; обида, нанесенная одному, касалась всёхъ... На рабовъ и чужеземцевъ они смотрвли не съ юридической, а съ семейной, кровной точки врения". По поводу этвхъ словъ Самаринъ вамъчаетъ. "Если могла быть нанесена, почувствована и отомщена обида, значить существовало понятіе о правѣ и о возмездіи за его нарушеніе; но всего труднѣе понять, какимъ образомъ въ быту, созданномъ природою, кровью, могло быть такъ хорощо забвжимъ иностранцамъ? У дикарей, не признающихъ никакихъ другихъ отношеній крожѣ природнаго родства, за взжающаго чужевенца чуждаются или убивають; тамъ же, гдв его принимають какъ родного, очевидно фактъ естественнаго родства обобщился въ народномъ сознании до понятія о правственномъ, человѣческомъ родствѣ и, слёдовательно, авторъ приводить фактъ, который прямо противоръчитъ его общему опредълению. Кажется, авторъ сознаваль это и думаль отделаться фразою: "и на нихъ, тоесть на чужевемцевъ, простирался покровъ и благословеніе семейной жизни"; если и на нихъ, не родныхъ по врови съ туземцами, то значить быть послёднихь создала не одна природа и кровъ" <sup>1</sup>).

Итакъ, въ противоположность Западу, гдѣ личность развилась до крайностей индивидуализма, допускающаго возможность соединенія людей или подъ условіемъ невольнаго подчиненія авторитету внёшней власти, или подъ условіемъ формальнаго договора, слёдовательно, на основѣ формальноюридической, — въ славяно-русскомъ мирѣ личность развилась въ такомъ направленіи и въ такой степени, что могла совнать свое нравственное достоинство, не исключающее, но побуждающее, въ интересахъ, конечно, взаимной выгоды, соединаться людей въ общины на основѣ взаимнаго довѣрія, основѣ чисто нравственной, не вуждающейся въ формаль-

1) Ibid., erp. 46.

номъ договоръ. Такая связь людей въ славяно-русской общинь не исключала непремънно связи родственной, основанной. узахъ крови, а равно и связи практической, основанной Ha на польвовании общимъ достолніемъ, напримівръ, землею. Н'втъ; но не въ этомъ сущность и духъ нашей общины, а въ томъ, что здъсь люди всякія другія основы взаимной связи одухотворили началомъ правственнымъ, проявляющимся во взаимной любви и довъріи. Это, конечно, не значить, что любовь и довъріе практически вполнѣ осуществлялись въ славянорусской общинь: здесь идеть рычь о началь, которое ставилось нормой, своего рода идеаломъ жизни, -- началь, при которомъ согласіе людей должно было достигаться не путемъ. певольнаго подчиненія предписаніямъ внішней власти, и не путемъ формальнаго договора, а путемъ взаимнаго соглашенія, основаннаго на добровольноми признаніи лицомъ чужихъ правъ. Словомъ, славяно-русская община покоилась на основѣ не естественно родственной, кровной, и не на юридической, а на основъ правственной. Вотъ этотъ-то общинный духъ, по мвѣнію представителей теоріи общинно-семейнаго быта, и составляль положительное начало нашей исторической жизни, которое не только не разлагалось личностью, но, напротивъ, освященное христіанствомъ въ духъ восточнаго православія, покоящагося на началѣ соборности, росло и развивалось, мёняя въ этомъ своемъ историческомъ движеніи лишь форму, а не содержаніе. "Семейство и родъ, говорить Самаринъ, представляютъ видъ общежитія, основанный на единств' вровномъ; городъ съ его областью-другой видъ, основанный на единствъ областномъ и позднъе епархіальномъ; наконецъ, единая, обнимающая всю Россію государственная община, -- посл'вдній видъ, выраженіе земскаго и церковнаго единства. Всё эти формы различны между собою, но онъ суть только формы, моменты постепеннаго расширенія одного общиннаго начала, одной потребности жить вийсти въ согласіи и любви, потребности, сознанной каждымъ членомъ общины, какъ верховный законъ, обязательный для всёхъ и носящій свое оправданіе въ самомъ себѣ, а не въ личномъ произволеніи каждаго. Таковъ общинный бытъ въ существё его; онъ основанъ не на личности и не можетъ быть на ней основанъ, но онъ предполагаетъ высшій акть личной свободы и сознанія—самоотреченіе". "Въ каждомъ моменть его развитія онъ выражается въ двухъ явленіяхъ, идущихъ параллельно и необходимыхъ одно для другого. Въче родовое (напр., княжескіе сеймы) и родоначальникъ. Въче городовое и князь. Въче земское или Дума и царь".

"Первая служитъ выраженіемъ общаго связующаго начала; второе личности" <sup>1</sup>).

Этого краткаго изложенія мивній Кавелина и Самарина, высказанныхъ цечатно еще въ 1847 году, совершенно достаточно для того, чтобы цонять точки отправленія, изъ которыхъ выходили въ своей перепискъ Кошелевъ и Хомяковъ<sup>2</sup>).

<sup>3</sup>) Болье обстоятельное изложение ваглядовь, висказанныхь по данному вопросу въ тогдашней литератури, не входя въ прямую нашу свдачу, отвлекло бы наше вялианіе далеко въ сторону. Въ этонъ вопросв, какъ онъ выяснился въ современной латература, выступаетъ двъ стороны: историческая и нолитикоэкономическая. Историческая сторона этого вопроса, затронутая, какъ им вядін, еще во второй половині сороковихи годови, сділалась предметони горячаго обсуждения въ вятидесятие годы. Въ это время первымъ защитинкомъ теорія семейно-общаннаго быта и возражателень противь теоріи родового быта выступных К. С. Аксаковь въ двухъ статьяхъ: 1) "Родовое яли общинное явленіе быль нагой?" (Московск. Відон. 1850 г., № 97) и 2) "О древнемь быть у славянь вообще и у русскихъ въ особенности" (Московск. Сборн. 1852 г., т. 1). Толчковъ въ новому обсуждению этого вопроса послужила статья Б. Н. Чечерина: "Обзоръ историческаго развития Сельской общины въ Россия" (Русси, Въстн. 1856 г., нн. 3 н 4). Статья эта вызвала обстоятельный притический разборъ со сторовы И. Д. Бъляева (Русск. Бес. 1856 г., кн. 1), на которую г. Чичерных отвётных анти-критической статьей: "Еще о сельской общний" (Р. Вестн. 1856 г., т. Ш н IV). Въ этотъ споръ вийшался С. М. Соловьевъ, наисчатавшій статью; "Споръ о сельской общенъ" (Р. Вести. 1856 г., ноябрь), на которую Бѣляевъ отвѣтилъ антикритикой (Р. Бес. 1856 г., IV). Споръ освъжился съ выходомъ въ свётъ извёстнаго васлёдованія г. Чичерина: "Областныя

Digitized by Google

<sup>1)</sup> Ibid., crp. 52.

Не трудно видъть, что Кошелевъ стоитъ на точкъ зрънія Кавелива, Хомявовъ-на точкъ зръвія Самарина. Для Кошелева, такъ же, какъ и для Кавелина, конечная цёль всяваго историческаго процесса-есть развитие личности; волъ почему общество, ограничивающее свободу личности, для него зло; для Хомякова же, такъ же, какъ и для Самарина, общество есть самостоятельный организиз, который развивается по своимъ внутреннимъ законамъ, переходя изъ оддой формы въ другую. Сообразно съ этимъ Кошелевъ, вслёдъ за Кавелнымъ, и на русскую общину смотритъ вакъ на остатокъ стараго патріархальнаго (родового) быта, который со временемъ долженъ исчевнуть подъ напоромъ развивающейся личности; Хомяковъ, вслёдъ за Самаринымъ, доказываетъ, что изъ нашей общины "можетъ развиться цёлый гражданскій міръ". Послёднія слова представляють, очевидно, лишь болёе сжатое воспроизведение мысли, выраженной Самарннымъ въ слёдующей тирадё: "Нетъ, общинное начало составляеть основу, грунть всей Русской исторіи прошедшей, настоящей и будущей; свмена и ворни всего веливаго, возносящагося на поверхности, глубоко зарыты въ его плодотворной глубини, и нивакое дило, никакая теорія, отвергающая эту основу, не достигнеть своей цёли, не будеть жить" <sup>1</sup>).

1) Couns., ibid., crp. 51.

учрежденія въ Россів въ ХVII в". 1856 г. Сочнненіе это визвало обстоятельную рецензію Кавелина: "О каштё г. Чичерниа" (Огечеств. Записки 1856 г., ки. 12), но поводу которой польняась небольшая замътва Соловьева: "Насколько донолинтельчихъ словъ въ статъй: Споръ о сель:кой община" (Р. Вйсти. 1836. Современная Дъточись, т. VI, 192). Дисиутъ г. Чичерния визвалъ "Критическія Замъчанія" одного изъ озпонентовъ, проф. Крыдова (Р. Бесъда 1857 г., ки. 1 и 2). Тогда же появилось "Насколько словъ по полоду историческихъ трудовъ г. Чичерина" Самарина (напеч. тамъ же), и обстоятельвая работа Леникова: "Общивний быть дрезней Руси" (Журя. Мив. Народя. Проовъщ. 1856 г., ч. XCl, отд. II, стр. 89 и 207).-Обсужценіе политико-экономической и соціальной сторовъ общиннаго копроса визвало еще болѣе обшириую литературу, вивиательний обзоръ которой см. во II т. Біограф. А. И. Кошелева, стр. 309-411.

Послё этихъ разъясненій, мы можемъ опять обратиться въ крёпостному вопросу и слёдить за дальнёйшимъ отношеніемъ въ нему Хомякова.

Указъ 1842 года ни на шагъ не подвинулъ врестьянскаго вопроса впередъ и вся мыслящая часть нашего общества продолжала интересоваться имъ, выдвигая его впередъ при каждомъ удобномъ случав. Движение польскаго дворянства въ Галидія въ 1846 году, вызвавшее возстаніе врестьянъ, не могло пройти у насъ незамъченнымъ. Для Хомякова этотъ яноземный вопросъ быль пашямъ собственнымъ вопросомъ, чего многіе не понимали. Характеризуя состояніе московскаго общества, онъ по этому поводу писалъ къ Самарны оть 6 апрёля того же 1846 года: "Неужели это не совершенная пустыня въ нравственномъ и даже умствецномъ отношения? Понимаете ли ту глупость, которая поздравляеть васъ (какъ это недавно случилось со мною) при пятидесяти свидътеляхъ, на вечеръ и съ самою наивною благонамфренностью, съ глупымъ движеніемъ галицкихъ дворянъ? Что же здёсь могуть понять, когда не понимають, что между всёми мыслями общественными или политическиме Запада и моими убъжденіями столько же симпатія, сколько между чортомъ и ладономъ? Эго меня взбъсило потому, что тутъ отврылась передо мною цёлая бездна неисповёдимой глупости. Впрочемъ, разумъется, я отвъчаль очень умъренно и только спросилъ (зная уже про реакцію врестьянъ): "А вы всё что по эгому случаю намёрены дёлать?" Отвётъ: "Какъ мы? Да намъ то вавое дёло!" На это я возразилъ: "Есть пословица: громъ не грянетъ, мужикъ не переврестится, а я прибавлю: громъ грянетъ, а дворянипъ все таки не перекрестится!" На это послёдовали помахиванія головами и взгляды, полные необывновенно глубокомысленной тупости"<sup>1</sup>). У обычно сдержаннаго и благодушнаго Хомявова вдёсь

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pycos. Apx. 1879, ss. 3, 323.

слышится нёкоторое раздраженіе, впрочемъ, совершенно естественное въ даиномъ случаё, а поэтому, и понятное.

Не встречая въ обществе сочувствия своимъ ваглядамъ на крѣпостной вопросъ, Хомяковъ естественно долженъ былъ замкнуться съ нимъ въ тёсномъ кругу своихъ друзей, обмъниваясь съ ними мыслями и совийстно выработывая програмну будущаго рѣшенія его. "Помня обѣщаніе, данное вамъ въ деревнѣ, писалъ онъ Самарину въ письмѣ отъ 1-го жарта 1849 г., я записаль кое что въ программи у Алевсандра Николаева (Попова). Чувствую, что этого мало и слишкомъ иало, и что изъ этого малаго еще менье можетъ пойти въ дело; но что же делать? Мы не привыкли думать, и отъ того и придумать не умбемъ. Польза покрайней мбрб та, что все таки ны можемъ быть не безполезны другъ другу и паводить другъ друга на иную незамёченную стежку. Что одинъ замыслитъ, то другой домыслить. Главное дъло у насъ: ве вводить и не предлагать прямо и правтически полезное, но пробуждать, уяснять или вводить нормы, согласныя съ правдою и истивнымъ христіанствомъ"<sup>1</sup>). При установившемся взглядѣ на крестьянина, какъ на цѣнную вещь, помёщики привыкли смотрёть на разные таланты своихъ крестьянъ, какъ на цённый капиталъ, увеличивающій ценность самой вещи. При такихъ условіяхъ, въ случай выкупа кавого нибудь талантливаго врестьянина, напримёръ, художника, пом'вщики заламывали такую цёну, уплатить которую вногда затруднялось даже само правительство. Въ томъ же письмъ къ Самарину Хомяковъ даетъ такую постановку этому вопросу. "Вотъ вамъ еще маленькій намекъ. Въ программѣ упомянуль я о expropriation forcée въ отношения въ врвиостнымъ художнивамъ. Нормою, важется, надобно бы поставить слёдующее: правительство не можеть давать того, чего само не имветт. Разумвется этоть considerant остается при

<sup>1</sup>) Ibid. 334.

44

насъ; но такъ какъ умственныя и правственныя силы лица не принадлежатъ праву припудительному (правительство можетъ отъ меня требовать, чтобы и былъ солдатомъ, по не полководцемъ), очевидно помёщвиъ можетъ получать отъ правительства только физическую нормальную силу крѣпостнаго человёка; а представленіе ся предъ закономъ есть иъ своемъ maximum рекруть. Итакъ свыше рекрутской квитанціи (кромѣ случая особыхъ издержекъ со стороны помѣщика) инкакого требованія быть не можетъ<sup>4 1</sup>).

Во время польскаго вовстанія 1830—1831 года, наше правительство, желая удержать въ върности себъ врестьянъ юго-западнаго края, увбряло ихъ, что они "никогда уже не будуть принадлежать твиз поивщикамь, которые возстануть противъ закопной власти". Об'вщаніе это не было всполнено и положение врестьянъ, въ виду мести помъщиковъ и арендаторовъ поляковъ, еще ухудшилось. Послёднее обстоятельство вызвало цёлый рядъ офиціальныхъ заявленій правительству о необходимости ограничить крепостное право въ областяхъ, присоединенныхъ во время раздёловъ Польши, а Д. Г. Бибиковъ, назначенный въ 1838 году генералъ-губернаторомь юго-западнаго врая, нашель неисполнение правительствомъ своихъ объщаний важною политическою ошибкою. Слёдствіемъ эгихъ заявленій было высочайшее утвержденіе, 15 априля 1844 г., положенія комитета по диламъ вападныхъ губерній, которымъ преднисывалось въ губерніяхъ: виленской, гродненской, ковенской, минской, кјевской, волынской, подольской, витебской и могалевской учредить комитеты для разсмотрънія и составленія инвентарей помъщичьимъ имъніямъ въ западныхъ губерніяхъ,--съ цёлью огразичить произволъ помѣщиковъ и точно опредѣлить норму врестьян. скихъ повинностей. Результатомъ дъятельности этихъ вомптетовъ было составление извъстныхъ инвентарныхъ правилъ,

<sup>1)</sup> Ibid. 834-335.

которыя стали вводиться по мёстамъ съ 1845 г., и, послё ивкоторыхъ измвневій и дополненій, высочайщимъ повелівніемъ отъ 22 декабря 1852 г., подведены были подъ одну общую форму для всего края 1). Инвентарныя правила не остались совершению безполезными, но они не оправдали вполнъ возлагавшихся на нихъ надеждъ. Хомяковъ, находившій, что настало время положить прочное основаніе для ръшенія кръностнаго вопроса, конечно, не могъ помириться съ такою полумброю. "Главный недостатокъ инвентарнаго положенія, писаль онь Ю. Ө. Самарину, заключается въ томъ, что оно, повидимому, опредбляеть окончательныя отношенія крестьянъ къ помѣщикамъ и не содержитъ въ себѣ никавого указанія на дальнёйшее ихъ развитіе. Дёятельность врестьяница заключена въ безвыходно-тёсномъ кругѣ; ему даже не дано права требовать замѣпы барщины оброкомъ; пусть бы лучше наложили высовій оброкъ, лишь бы врестьянинъ видълъ, что когда пибудь да прекратится барщина. У насъ, на Руси, барщина, усовершенствованная и подведенная подъ строгія правила, не долго продержится съ упраздненіемъ пом'вщичьяго полновластія. Германія, въ этомъ случав, намъ не указъ. Нашъ крестьянинъ терпъливъе нъмда вынесеть грубый произволь; но ему нужно болье простора, и онъ не пойметъ свободы въ кандалахъ, хотя бы кандалы были заковнаго вёса и образцовой мёры" 2). Видя, что въ обществѣ и правительствѣ господствують дна мивнія по крѣпостному вопросу: мижніе защитниковъ стараго норядка вещей и мифніе сторонниковъ полумфръ, Хомяковъ требовалъ отъ лучшихъ людей протеста и "противъ прошедшаго и противъ новаго". "Вопросъ Бибиковскій (врёпостной), писаль онъ А. М. Языкову, больше и важите вопроса Царьградскаго. Двѣ партія: одна хочетъ коснѣть въ прошлой мерзо-

<sup>3</sup>) Сеневскій. Крестьянскій вопу осъ. Т. Ц. гл. XVI.

\*) Pycck. Bec. ibid. 57-69. Перенадано въ Сочиненияха, т. 1 247-248.

сти: другая хочеть ес поправить новою глупостью. Гблоса добрыхъ и разумныхъ людей не слыхать. Кому стыдно? Добрымъ и разумнымъ. Отзовитесь! Надобно куда слёдуетъ направить отовсюду настоящую мятель протестовъ и противъ прошедшаго, и противъ новаго. Кто лучше васъ можетъ это сдёлать изъ Симбирска? Вы желаете свободы для крестьянъ, но вы челов'ёкъ практическій, а не утоплістъ. Разберите инвентарь въ его нелёпости и предложите хоть проектъ мёстнаго разрёшенія..." 1).

Въ 1854 году Самаринъ написалъ записку по крестьянскому дёлу, которую поспёшиль сообщить Хомякову. Познакомившись съ запиской, Алексви Степановичь писаль ея автору: "Вы подробно изслёдовали хозяйственную сторону вопроса, но вы мало обратили впиманія на его правственную сторону. У насъ подъ рукою неисчерпаемый запасъ матеріаловъ для развитія темы, заброшенной къмъ-то изъ французскихъ писателей: "L'esclavage déprave le maître plus que l'esclave". Обращение съ людьми, которыхъ нравственный судъ до насъ не доходить, пріучаеть насъ жить спустя рукава: А внутреннее, хотя и затаенное, сознаніе нашей неправды передъ вими лишаетъ насъ всякой свободы суда надъ равными. Есть какая-то всеобщая стачка не проговариваться о томъ, что у всёхъ на умё и на сердцё. Отсюда-застой мысли, дряблость воли, безплозность нашего негодованія, и это расчетливое равнодушіе къ добру и злу, которое выносить все, вром'в исвренияго слова, затрогивающаго совъсть " 2).

20 ноября 1857 года послёдоваль первый Высочайшій Рескрипть объ открытія въ губерніяхъ сѣверо-западнаго врая комитетовъ для составленія проектовъ объ устройствѣ

<sup>3</sup>) Русск. Бес. ibid 58; Сочни. Ю. Ө. Самарина, т. 1, 248; т. II, стр. 1, см. приитчавие. Самарина воспользовался этима указаниема Хомякова и при дальнийшей перераб тът своей записки онъ внеса въ нее особую глану: "влиніе прилостило права на общественную нравственность"; См. Сочнаенія Самарина, т. Ц. стр. 21.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccs. Crap. 1883 r. T. XXXIX, 636.

и улучшении быта пом'ящичьихъ крестьянъ. Съ впечатлъніемъ, произведеннымъ на Холякова какъ этимъ рескриптомъ, такъ и отношеніемъ въ пему современнаго общества, знакомять насъ слёдующія характерныя строки изъ письма самого Хомякова въ Л. М. Муромцову. "Мы брошены единымъ словомъ Царя въ самую глубь и кипёніе жизни общественной, гражданской, политической и всякихъ жизней, кромѣ жизни покойной. Впрочемъ, зная меня, вы легко угадаете, что это нивавъ не ропотъ съ моей сторовы. Дадеся ми Царь по сердцу моему. Великій ловецъ предъ Господомъ, какъ Немвродъ, и великій освободитель людей, какъ Маккавей. Вы знаете, что я все это умбю цвнить. Батюшка вашъ очень сочувствуетъ этому послёднему качеству, но увы! грёхъ свазать, чтобы такое сочувствіе было общимъ. Н. П. Шишковъ нисколько не приходить въ восторгъ, и это настроевіе довольно общее. Какъ это понять? Стойгъ ли дворянство за рабство? Нисколько, или по крайней мбръ слабо; а просто оно растерялось, не знаетъ какъ за дъло взяться; нужно подумать, а мы отъ всякой думы серьезной такъ отвыкли, что съ перваго приступа голова болитъ, и мы вымъщаемъ свою досаду фрондерствомъ. Народъ очень хорошъ: никогда не былъ такъ послушенъ и тихъ, вовсе не отъ равнодушія, ибо онъ сильно заинтересованъ и безпрестанно объ этомъ говоритъ, но по какому то чувству, которое я вначе не могу опредёлить вакъ словомъ историческаго чувства. Таковъ долженъ быть характеръ народовъ великихъ и, не смотря на это и на важность минуты, дворяне не очнутся. Кто винтуетъ, кто засъкаетъ по прежнему: просто гадко! Дворъ старается парализовать добрыя наифренія Государя; мнимые аристократы хотять выбарыщинчать невозможные барыши, надувая народъ и Царя; а за всёмъ тёмъ, я увѣренъ, что переломъ будетъ не къ болѣзни, а къ здоровью" <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Pyccs. Apx. 1897 r., su. 1 crp. 318.

Digitized by Google

Вообще, первый Высочайшій рескрипть обрадоваль Хонякова, какъ ранній благовёсть, возвёщающій паступленіе дня, послё долгой, томительной ночи. Вы помните, писаль Самаренъ Погодену, какое множество оттънковъ обозначелось въ общественномъ мевнів, когда въ нестройномъ говоръ. поднявшемся на всемъ пространстве Русскаго царства, мало по малу начали выясняться понятія о характерѣ и объемѣ возвёщенной реформы. Въ то время какъ большинство видбло въ ней не болбе какъ смягченіе в ограниченіе крбпостныхъ отношеній, Хомяковъ, изъ первыхъ, понялъ необходамость полнаго освобожденія крестьянъ и предоставленія виъ земли въ собственность посредствоиъ выкупа. Теперь (1860 г.) эта мысль никого не пугаеть и ежедневно пріобрётаеть болве и болве поборниковъ; но на первыхъ порахъ многіе видели въ ней дерзкую мечту и посягательство на право собственности. Подъ вліяніемъ этихъ толковъ, составлена была А. С. Хомявовымъ записка, которой главная задача заключалась въ раскрыти несостоятельности безвыходно-обязательных отношеній, въ оправданія выкупа, какъ необходимой, окончательной развязки предпринятой реформы, и въ опровержение тёхъ доводовъ, которые заявлялись противникаме выкупа, безоговорочно принимавшеми начала, изложенныя въ Высочайшемъ рескриптв<sup>а 1</sup>).

Записка, о которой здёсь упоминаеть Самаринъ, это извёстное письмо Хомякова Я. И. Ростовцову, первому предсёдателю Редакціонныхъ Коммиссій, писанное въ 1858 году<sup>\*</sup>). Извипившись заблаговременно въ ошибкахъ, возможныхъ при отсутствіи достовёрныхъ извёстій относительно истивныхъ намёреній правительства, Хомяковъ сначала указываетъ мотивы, побудившіе его въ данномъ случаё взяться



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Р. Шес., ibid. 58-59. Сочин. Самарина, т. 1, 248.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Письмо это изнечатано было два раза: въ Русси. Арх. 1876 г., ки. 1 и въ I т. Полиаго Собр. Сочинений Хонякова, над. второе.

за перо. "Я думаю, пишетъ опъ, что при всякомъ измѣненіи внутренняго устройства государственнаго, будь оно въ области администраціи или въ области правосудія, частный человѣкъ имѣетъ право и, скажу болѣе, нѣкоторую обязанность способствовать успёшному и разумному ходу дёла со. общеніемъ своихъ мыслей объ немъ или обществу (если тавое сообщеніе дозволяется) или тёмъ лицамъ, которымъ дёло по преимуществу поручено. Но эта обязанность особенно сильна и, такъ сказать, повелительна при теперешнемъ вопросв". Ошибки въ области суда и администраціи, хотя и сопровождаются вредомъ, но онѣ легко поправимы, "При теперешнемъ дёлё не то: цёлая будущность Россіи ставится на ставку. Разумное ръшение обезпечиваетъ навсегда счастье народа, ошибка же можетъ быть неисправимою: всё основы общества могуть быть ею потрясены; всё вещественныя и нравственныя отношенія сельскихъ сословій другъ въ другу и въ государству могутъ быть искажены навсегда, и длинный рядъ неотвратимыхъ волненій и революцій можеть быть послёдствіемъ мёры, задуманной для самой благой и человёколюбивой цёли. Воть что мнѣ даетъ смѣлость и налагаетъ обяванность писать въ вамъ". Эта смёлость увеличивалась въ виду ходившихъ толковъ о томъ духъ, въ которомъ Ростовцевъ собирался приступить къ дёлу освобожденія врестьянъ. Хомявовъ резюмируеть содержание этихъ толковъ, составлявшихъ, очевидно, pia desideria его самого. "Говорили, пишетъ онъ, что вы намфрены отстранить всякое переходное состояніе, всегда сопровождаемое шатвостью и, такъ сказать, неувъренностью закона въ самомъ себъ, слъдовательно и нъкоторымъ недовѣріемъ и неуваженіемъ народа къ нему. Говорили, что вы намбрены прямо, при объявлении свободы народу, объявить его полноправство в прямыя отношенія въ государству, безъ всякой утвенительной подчиненности другому сословію, и отдать ему въ пеотъемлемую собственность, на правъ общинномъ, часть той полевой земли, на которую въ продолжение Труди Кіев. дух. Акаденін, т. І, 1899 г.

вёковъ лился его кровавый потъ. За ету часть земли, отходящей отъ дворянскихъ вотчинъ, дворянство (какъ говорили) должно было получить умвренное вознаграждение отъ вазны, а казна должна была, по срокамъ, въ теченіе извѣстнаго числа годовъ, получить уплату отъ собственниковъ---крестьянсвихъ міровъ". Такое рътеніе даннаго вопроса Хомяковъ признаетъ простымъ, справедливымъ и вообще-прекраснымъ, а поэтому въ русскомъ обществѣ люди всѣхъ направленій нашли въ немъ тѣ или другія симпатичныя стороны. Отмѣчая далбе тв именно стороны, благодаря воторымъ люди различныхъ направленій встрётили этотъ проекть съ сочувствіемъ, авторъ письма въ сущности указываетъ свое личное отношеціе въ нему. Люди благонам вренные, говорить онъ, любящіе Отечество и уважающіе нравственный законъ христіанства, радовались прекрасной будущности Русской земли; радовались закону, удовлетворяющему всвых требованіямъ правды и человѣколюбія, восколько такое удовлетвореніе возможно для обществъ, возросшихъ на случайностяхъ исторической жизни; радовались тому, что государство получало твердое и, можно сказать, святое основание въ истинно человъческомъ устроении сельскаго сословія, свободнаго собственника и облеченнаго въ полноту гражданскихъ правъ по дёламъ внутревняго суда и внутренней администраціи. Такое нравственное и христіанское основаніе общества, возможное только въ Русской земль, становило ее сразу выше всёхъ другихъ народовъ, предметомъ ихъ зависти и посильнаго подражанія. Такъ думали лучшіе; но и менфе просвъщенные, болье себялюбавые или закованные въ старую привычку не отказывали въ своемъ искреннемъ одобрения. Правда, роптали отчасти на излишнюю умъренность вознагражденія (желяя, разумъется, неумбреннаго), но все таки цонимая, что вопросъ, поднатый такъ сильно, не можетъ уже оставаться безъ разрътенія; радовались скорости и простоть разръшенія; радовались тому, что собственность отходила не безъ върнаго вознагражденія и особенно радовались тому, что нолная свобода врестьянъ, единожды надёленныхъ землею, давала полную свободу самому помёщаву въ распоряжения всею остальною землею, всёмъ своимъ досугомъ, всёми своими способностями, всёми овонми заботами. Онъ лишался господства и его злыхъ радостей; но оно замёнялось свободою, а не горьвимъ рабствомъ вещественныхъ узъ и вещественной зависимости, сврытыхъ подъ именемъ права на обязанности, трудовыя или денежныя. По совёсти я утверждаю, что радость была общая и во всёхъ сословіяхъ".

Конечно, мы не повёримъ, чтобы такъ равсуждали не лучшіе изъ тогдашнихъ дворянъ, т. е. "менёе просвёщенные, болёе себялюбивые или закованные въ старую привычку"; радости крёпостничества для истивнаго крёпостника не могли казаться злыми радостями, и мысль о замёнё ихъ правомъ свободнаго пользованія "всёмъ своимъ досугомъ, всёми своими способностями, всёми своими заботами" не могла соблазнить его. Такъ разсуждали немногіе лучшіе люди того времени и прежде всего самъ Хомяковъ; въ этомъ смыслё указанныя имъ точки зрёнія имёютъ для біографа особенно цённое значеніе.

"Теперь, продолжаеть авторъ письма, говорять, что этоть (выше изложенный) прекрасный и разумный плань брошень по слёдующимъ причинамъ: а) потому что у правительства нёть ни денегь, чтобы совершить выкупъ единовременный будущей крестьянской собственности, ни кредита, чтобы пополнить денежный недостатокъ; б) погому что выкупъ полевыхъ земель у помёщиковъ по цёнё, не ими самнми назначенной, есть нарушеніе права собственности; а требованія отъ крестьянь уплаты за: покупку, ноторой они, иометъ быть, не желали, есть нарушеніе свободы; в) потому, наконець, что такой крутой переходъ отъ рабства из полной свободё невозможенъ и долженъ подать порать конерать во дененіямъ".

Оставляя пова въ оторонъ эти возраженія, Хомяковъ считаеть ихъ однакожъ достаточными для того, чтобы повърять слуху объ оставления правительствомъ перваго плана. и поэтому прямо переходить въ вопросу о томъ, чёмъ же этоть оставляемый планъ можеть быть замёнень? "Форма рёшенія, говорить онъ, неизвёстна никому, и по всей вёроятности еще не опредблена, но смыслъ ся несомнвненъ: свобода врестьянъ, а затёмъ или 1) устранение всёхъ ихъ правъ или притязаній на полевую землю (объ усадьбахъ отдъльно и говорить нечего) и допущение вольныхъ договоровъ съ помѣщиками, или 2) признаніе ихъ права на полевую землю, права, отягченнаго обязанностями въ отношения къ твиъ же помвщикамъ". Допуская, что оба эти проекта впереди предполагають полный выкупь земли крестьянами, авторъ письма сначала дълаетъ нъсколько замъчаній относительно юридическаго достоинства такого переходного состоявія.

"Первое предположение, говоритъ онъ, сбливило бы положеніе русскаго селянина съ положеніемъ заграничнаго и не представляло бы ничего противнаго здравому смыслу. За всёмъ тёмъ его вовсе допустить нельзя". Оставляя въ сторонѣ общія соображенія, воторыя можно было бы привести въ пользу такого рёшенія этого вопроса, Хомаковъ прямо переходить въ указанію положительныхъ данныхъ. "У насъ, говорить онъ, въ теперешнемъ случав есть данныя положительныя, именно: глубовое и ничёмъ неотразимое убёжденіе всёхъ врестьянъ въ своихъ правахъ на нёкоторую часть земли тёхъ дачъ, на которыхъ они живутъ. Это вёковое, исконное убъждение; подтвержденное всёми законами правительства (старавшагося, въ продолжение многихъ въвовъ, только опредблить взаимныя права помбщиковъ и крестьянъ), не можетъ быть искоренено. Уничтожение этихъ крестьянскихъ правъ на землю будетъ въ глазахъ врестьянъ похищеніемъ со стороны пом'вщивовъ и изм'вною со стороны правитель-

Digitized by Googl

ства, отъ котораго они всегда ждали и теперь ждуть защиты и обороны. Усиленная ненависть къ дворянскому сословію, съ которымъ они только съ прошлаго года начали мириться, ненависть къ правительству, которому они всегда служили и служатъ самою твердою опорою, наконецъ, ръзня въ близкомъ или по крайней мъръ недалекомъ будущемъ, — вотъ несомиённый исходъ обращения крестьянъ въ безземельныхъ работниковъ! Я, упомянулъ о такомъ разръшения крестьянскаго вопроса потому, что есть на Святой Руси не мало людей, ослёцленныхъ себялюбіемъ и завознымъ просвъщеніемъ, которые върятъ въ него и желаютъ его: съ своей стороны, я убъжденъ, что правительство никогда не допуститъ такого разръшенія, не ради стрвха, но ради чувства правды и стремленія къ добру и счастью народному".

Вторая половина разсматриваемой дилеммы состоить въ признании права врестьянь на владение частью полевой земли, права, отягченнаго какою-вибудь обязанностью трудовою или денежною въ отношения въ помещику. "Какая бы ни была форка этихъ обязанностей, общій юридическій характеръ ихъ будеть слёдующій: договорь между двумя свободными лицами (помѣщикомъ и врестьянскимъ міромъ), завлюченный безъ наъ согласія третьних лицомъ (правительствомъ). Одного этого опредъления достаточно, чтобы одёнить всю нравственную несообразность закона, основаннаго на такихъ началахъ, а между тёмъ это опредёленіе есть единственно возможное. Имъ уже была осуждена вивентарная система Юго-западныхъ губерній въ самое время ся учрежденія, и мы знасмъ, что правтика доказала справедливость осужденія: и крестьяне, и поивщики только объ одномъ и думаютъ, какъ бы изъ договора вискочнть, а покуда это еще невозможно, какъ его не исполнять. Распространение такого начала на всю Россию служило бы въ великой славъ юриста Димитрія Гавриловича Бибикова, но никогда не перешло бы въ общее убъждение тёхъ сословій, которыхъ права слёдовало бы опредёлить".

Но допустимъ, что "завонъ состоялся, престьяне свободны, помёщикъ обязанъ уделеть имъ часть земли, а они обязаны на него работать или платить сму извёстную ренту. Очень хорошо. Работать? Что значить работать? Кбиз и какь? Долженъ ли таглецъ непремённо самъ работать? Вы инямую свободу обращаете въ саное тяжелое рабство, ибо крестьянивъ лишенъ возможности распоряжаться своими способиестами и своимъ времененъ. Или можетъ онъ замвнить себя плохниъ батракомъ или плюгавынъ мальчишкою? Вы допускаете врайнюю несправедливость въ отношения въ помѣщику. Или можетъ крестьянинъ замънить себя другимъ только съ согласія пом'ящика? Вы допускаете непремізно надбавочний ж произвольный налогъ. Но вопросъ "квиъ?" можетъ быть устраненъ опредбленіемъ "какъ?" Ибо при достоинствъ работы, однажды определенномъ, не нужно знать, къмъ она будетъ совершаться. Можно ли опредблить самую работу? Повремени? Прохаживаться по паший не вначить пахать. По рабочему уроку? Опредёлить эти уроки не только для всей Россів, но даже для одной пубернія невозможно. И вто же будеть судать о достоянствъ исполненнаго урока? Какъ глубоко вспахано? Есть ли огрёхи? Какъ обмолочено? и т. д. На каждую деревушку придется назначить по эксперту, или экспертомъ придется назначить помёщика съ правомъ суда и казни. т. е. съ врёпостными правами, или экспертство надобно предоставить міру, который, не участвовавь въ сдёланномъ положении, не приметь и по совъсти не можетъ принять на. себя судъ надъ отдёльными рабогами и отвётственность за нихъ. Обязательная работа окажется сейчасъ невозможною при вольнома работникъ. Она осуждается собственныть, неизбъявымъ своимъ назвсніемъ: вольно - принудительный mpydz.

"Вићсто работы положимъ деньги. Сколько? Непремљино гораздо болње, чљиз слњдовало бы платить процентовз съ погашеніемз при выкупъ; вначе пожвщикъ будетъ раворенъ.

Итакъ, плата обязательная за вомаю непременно будеть отлтотительна крестанний и нее таки неудовлетворительна для помѣщика, потому что у него, на первый разъ, не будетъ капитала для заведенія нервихъ вольно насивихъ работъ. Но чёмъ же обезпечена уплата этой ренты? Совёстью врестынь? Они не участвовали въ сдблиб и, слбдовательно, совёстью не связаны. Властью помёщика? Надъ людьме свободными ся изтъ, или самая свобода обращается въ слово безъ смысла, раздражающее и неудовлетворяющее надежды. Властью правительственною? По мивнію многихъ, недочиви съ казенныхъ крестьянъ не внушаютъ большого довърія къ такому взыску; во я такого мибнія не раздбляю и твердо убъждена, что всъ эти недовики происходять отъ дурного распредбленія взавиной отвътственности и дурного управленія. Изъ этого вовсе не слёдуеть однако, чтобы сборь быль также легокъ съ бывшихъ помѣщичьихъ крестьянъ: тутъ совсёмъ иное дёло. Казенные крестьяне смотрятъ на свою подать, какъ на повинность государственную, и понимають. что законы, обезпечивающіе ее, во-первыхъ, могутъ быть строже, и, во-вторыхъ, всегда будутъ строже исполнены, потому что недоника отзывается въ карманѣ того самаго правительства, которое имфетъ власть взыскивать. Имущественныя средства къ взысканію съ міра или съ отдёльныхъ крестьянъ всегда очень ограничены и легко могуть быть утаены. Уголовныя же средства могуть быть употребляемы только въ отношения къ обязанностямъ государственнымъ; придоженіе ихъ къ взыскамъ въ пользу частныхъ лицъ почти невозможно и носить на себъ харавтеръ безиравственности. Очевидно приходится самую поземельную ренту обратить въ налогь, котораго выручка поступаеть въ пользу помёщика, чтобы сколько небудь обезпечеть пом'вщика; но тогда это тотъ же выкупъ, безъ вапитализаціи, слёдовательно болёе тяжелый для крестьянина и болёе невыгодный для помёщика, и помъщикъ никакъ не можетъ быть обремененъ заботою о его сборѣ. Здравый симслъ не допускаетъ такого неразумнаго соединенія юридическихъ понятій противоположныхъ другъ другу.

"Къ этимъ соображеніямъ сябдуетъ прибавить: 1) вражду сословій, изъ которыхъ одно обложено податью въ пользу другого; 2) непріязненное отношеніе сословій къ правительству: ибо помѣщикъ, всегда не вполиѣ удовлетворенный, будетъ считать себя обманутымъ, а крестьянинъ, обложенный налогомъ въ пользу дворянства, будетъ считать себя постоянню ограбленнымъ; 3) безиравственный характеръ налога, соединеннаго съ общинною отвѣтственностью, падающею не на собственность (что было бы равумно), но на невольное пользованіе.

"Всё эти формы разрёшенія крестьянскаго вопроса очевидно дурны, отяготительны для крестьянъ, разорительны для помёщиковъ, сопряжены съ самыми вредными нравственными послёдствіями, какъ въ смыслё отношенія сословій другъ въ другу, такъ и въ смыслё отношенія сословій въ самому правительству".

Противники единовременнаго полнаго выкупа вооружались противъ него во имя сохраненія правъ собственности. Хомяковъ утверждаетъ, что и при единовременномъ выкупѣ и при переходномъ состояніи отношеніе къ праву собственности одинаково; это онъ доказываетъ между прочимъ слѣдующимъ аналогичнымъ примѣромъ: "1) берется домъ бевъ моего согласія въ казну, и выплачивается мнѣ за него произвольная капитальная сумма, или 2) домъ остается за мною съ тѣмъ, что наемщики опредѣляются правительствомъ, и высшая цыфра найма опять таки опредѣляется правительствомъ и все это разъ навсегда... Очевидно, во всѣхъ этихъ случаяхъ нарушеніе правъ собственности одинаково, и обвененія, падающія на одну изъ двухъ предполагаемыхъ формъ, палаютъ точно также на другую". Что же касается того,

Digitized by Google

что такъ называемое переходное состояніе представляеть будто бы больше удобствъ для перехода отъ крёпостнаго права къ свободё, то доказывать это, это тоже, что признавать аксіомами слёдующія два положенія: 1) шаткость, неопредёленность, запутанность всёхъ отношеній и затрудненіе во всёхъ оборотахъ составляеть, въ вещественномъ смыслё, хорошій переходъ отъ одного общественнаго порядка, утвержденнаго временемъ и привычкою, къ другому, который опредёляется закономъ; и 2) вражда, ссоры, неурядицы и бевпрестанное неисполненіе обязанности, такъ легко входящія въ привычку, составляютъ, въ нравственномъ смыслѣ, хорошее приготовленіе къ мирному и строгому исполненію законовъ.

Между врагами немедленнаго освобожденія крестьянъ съ землею Хомяковъ различаетъ два типа: 1) типъ себялюбцевъ, расчитывающихъ, что переходное время совдастъ условія, при которыхъ правительство, оказавшись въ затруднительномъ положении, разрёшитъ вопросъ простой передачей земель въ безусловное распоряжение помъщиковъ, и 2) типъ людей искренно желающихъ выкупа, но предпочитающихъ выкупъ, основанный на добровольныхъ соглашеніяхъ, выкупу одновременному и основанному на однообразной нормѣ. Послёдніе отстанвають свою систему въ виду двухъ выгодъ: большей справедливости въ оцёнкё и большаго удобства въ добывке необходимыхъ для выкупа суммъ. Возможно, что въ нъкоторыхъ случаяхъ, при добровольномъ соглашении, интересы справедливости будутъ соблюдены, но въ большинствѣ случаевъ получится противное. Дёло въ томъ, что при торге между помещикомъ и врестьянами, связанными одинавово тяжелою для объихъ сторонъ цёлью наложенныхъ извнё обязанностей, рёшать вопросъ о цёнё будеть не разумная и справедливая оцёнка самой земли, а большая или меньшая твердость торгующихся, хорошее или дурное отношение къ власти, взыскивающей крестьянскія повинности, примёръ сосёдей, страхъ и т. д.

При такихъ условіяхъ вольное соглашеніе будетъ все въ выгоду сильнёйшихъ, которые и безъ того всегда въ барышахъ; напротивъ, установленная правительствомъ опредѣленная норма будетъ спасеніемъ для слабыхъ, которые особенно и нуждаются въ покровительствѣ.

В. Завитневичъ.

(Продолжение будеть).



## НЕЗАВВЕННОЙ НАМЯТИ ПРОФЕССОРОВЪ А. С. ПАВЛОВА и Н. О. КРАСНОСЕЛЬЦЕВА.

Русская богословская наука въ только-что истекшемъ году (1898) понесла двё тяжкія и, можно сказать, долго не вознаградимыя потери въ лицѣ двухъ своихъ замѣчательныхъ и плодовитыхъ представителей: заслуженнаго ординарнаго профессора Московскаго Университета А. С. Павлова и ординарнаго профессора Новороссійскаго Университета Н. Ө. Красносельцева. Оба названные ученые, вавершившие свое земное поприще на педагогической службе въ светскихъ высшихъ учебныхъ заведеніяхъ, по своему происхожденію принадлежали духовному сословію, высшее свое образованіе и воспитаніе получили въ Казанской духовной Академін, въ которой оба были въ началё своей служебной дёятельности и профессорами одного и того же предмета-литургики, съ тою, впрочемъ, развицею, что первый изъ нихъ служилъ въ періодъ до-реформенный, соединая съ литургикою или екклизіастикою и каноническое право, а второй, послѣ введенія устава 1869 года, преподавалъ съ литургивою уже и новую науку-цервовную археологію.

I. Алексёй С. Павловъ сынъ причетника томской епархіи (родился въ 1832 г.). По окончания воспитания въ Тобольской Семинаріи, какъ даровитый питомецъ ся, онъ поступилъ въ 1854 г. для довершения образования въ Казанскую духовную Академію. Съ умомъ острымъ, при темпераментё живомъ и увлекающемся, талантливый А. С. Павловъ хотя и выдвинулся

изъ среды своихъ сотоварищей по Академін 1) и занялъ въ спискъ VII курса первое мъсто, но не былъ оставленъ при Академія баккадаврокъ. Причины этого обстоятельства кроются, во-первыхъ, въ нерасположения новаго ректора Академін арх. Іоанна ко всему VII курсу, доставшемуся ему въ наслёдіе отъ предшественняка арх. Агафангела<sup>2</sup>), вообще, в лично въ А. С. Павлову, въ частности, за его студенческія увлеченія и живой темпераменть <sup>8</sup>) и, во-вторыхъ, въ желанія ректора видёть въ академической корпорація молодыхъ людей съ наклонностями къ монашеству, на что Алевсей Степановичъ не подавалъ никакихъ надеждъ. Назначенный, по окончании курса въ Академии, преподавателемъ общей и русской церковной исторіи въ Казанскую духовную Семинарію, Алексёй Степановичь, однако же, не оставался въ Семинарія и одного года и былъ перемъщенъ въ Академію 11 марта 1859 года баккалавромъ по казедръ каноническаго права и литургикъ, тавъ вакъ желательныхъ кандидатовъ не было на лицо. Ho "литургика, по зам'вчанію П. В. Знаменскаго, бывшаго однимь изъ первыхъ слушателей А. С. Павлова, не смотря на множество совершенныхъ имъ работъ по ен предмету 4), была у. него менве любимой наукой, и разработывалась имъ менве самостоятельно, чёмъ каноника" в). Главнымъ толчкомъ къ изысканіямъ въ области каноническаго самостоятельнымъ

») Tans me, crp. 170.

•) О проф. Павновѣ едва ли можно говорить, какъ плодовитонъ литургистѣ. Изъ его статей по этой спеціальности намъ извѣстим немногія, какъ, напр., Страствая педѣля (Дух. Весѣд. 1860, № 14), Древніе христіанскіе праздинки въ честь мученнковъ (Странн. 1860, т. Ш) и праздинкъ Пятидесятивци (Дух. Бесѣд. 1861, № 23). ~

•) Исторія Казан. дух. Акад. Каз. 1892, в. П. стр. 320.



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Въ Академия на А. С. Павлова оказаль веська сильное влиние из въстный писатель А. П. Щаносъ, состоявший въ эго время профессоромъ русской исторія (П. В. Знаменскій. Исторія Казан, дух. Акад. Каз. 1892. ч. 11 стр. 135).

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) П. В. Званенскій. Исторія Казан. дух. Акад., Казань. 1891, ч. І. стр. 160-161.

права вообще и русско - византійскаго права въ частности послужно богатое собрание ваноническихъ сборниковъ въ рукописяхъ Соловецкой библіотеви, переданной въ в'єдініе Казанской Академии<sup>1</sup>). Съ увлечениемъ отдавшись ихъ всестороннему изучению на первыхъ порахъ своей службы въ Академін. Алексёй Степановичь заложиль здёсь прочныя основанія тому научному в богатому запасу свёдёній по излюбленной спеціальности, которымъ онъ мастерски пользовался всю свою не кратковременную жизнь, и который онъ не успЪлъ исчерпать и до самаго конца, не смотря на свою необывновенно плодовитую дёнтельность. Довазательствомъ для сего можетъ послужить рядъ статей, напечатанныхъ въ "Византійскомъ Временникъ" ва 1895 и 1896 годы, и множество матеріаловъ для предположенной, но не осуществившейся II части "Памятниковъ древне-русскаго каноническаго права". Что же касается прямыхъ и очеведныхъ результатовъ его увлеченія и серьезнаго занятія ваноническими памятниками на первыхъ порахъ его службы, то они сказались въ цёломъ рядё изданій новыхъ и неизвёстныхъ памятниковъ, какъ, напр., "Церковно-судебныя опредъленія Кипріана, митрополита новгородскаго" (Прав. Соб. 1861, т. III), "Посланіе старца Елеазарова монастыря въ веливому внязю Василію Іоанновичу" (тамъ же, 1863, т. І), "Посланіе Геннадія новгородскаго въ Московскому собору 1490 г." (тамъ же), "Три, доселё неизданныхъ, посланія внязя Андрея Курбскаго" (тамъ же, т. Ш), "Полемическія сочиненія инока-князя Вассіана Патриввева" (тамъ же) и "Апокрифическое слово о судіяхъ и властителяхъ" (тамъ же, 1864 г., т. І).

Съ переходомъ въ 1864 году на службу въ Казанский Университетъ<sup>2</sup>) съ званіемъ экстраординарнаго профессора по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) На работы по каноническому праву направляль А. С. Павлова и ректоръ Академии арх. Іоаннъ, пользовъвшийся неръдко услугами трудолобивато молодого бивиалавра для своихъ ученных работъ по каноническому праву (П. В. Значенский. Истор. Каз. дух. Акад., в. І. стр. 212; в. П. стр. 224).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изъ Казави А. С. Павловъ въ 1865-65 учебн. году Задняъ на годъ

казедов каноническаго права, которая открыта была въ нашихъ университетахъ уставомъ 1863 года, Алексай Степановичъ продолжалъ свою прежнюю учено-издательскую дѣятельность въ области русско-византійскаго права. Въ это время, кромѣ актовой рѣчи "Объ участія мірянъ въ дѣлахъ церкви съ точки врѣнія православнаго каноническаго права" (Учен. Записк. Казан. Унив. 1866 г.) и статьи "Личныя отношенія супруговъ по греко-римскому праву" (тамъ же, 1865), имъ напечатаны были въ томъ же родѣ слѣдующія статьи: "О кормчей инока-князя Вассіана Патрикѣева" (тамъ же. 1864 г.) и "Два посланія великому князю Михаилу Ярославичу тверскому константинопольскаго патріарха Нифонта и русскаго инока Акиндина о поставленіи на мадъ" (Прав. Соб. 1867, т. II).

Блестащимъ завершеніемъ этого, можно сказать, перваго и подготовительнаго періода учено-литературной двятельности А. С. Павлова въ области церковной наноники и изученія паматниковъ русско-византійскаго права нужно признать его небольшое сравнительно объему, но выдающееся uο П0 научнымъ достоянствамъ сочинение: "Первоначальный славянорусскій Номоканонъ" (Учен. Зап. Казан. Унив. 1869 г.). Ученые выводы покойнаго профессора, основанные на всестороннемъ знакомствѣ съ первоисточнивами и пособіями по данному вопросу, прозили яркій свёть на судьбу нашей Кормчей и сдълались въ настоящее время не только достояніемъ науки, но вошли целикомъ въ учебные курсы по церковному праву. Научный авторитеть съ этихъ поръ прочно установился за именемъ проф. А. С. Павлова, и его ученая карьера пошла быстрыми шагами впередъ. Удостоенный за это сочинение премін Академін Наувъ, Алексёй Степановичь всвор'я же; по выход'я его въ св'ять, въ 1870 году быль

въ загразначную конандировку-слушать курсъ лекцій по придическими наукамъ. Вольшую часть этого времени он-провель въ Гейдельбергѣ у преф. Вагнерова, о которомъ онъ правила благодарния воспонинанія до конца своей жизни. приглашенъ на ту же кассдру, но съ зранісмъ ординарнаго профессора въ Новороссійскій Университеть.

Учено-литературная двятельность за шестилётнее пребывание Алексвя Степановича въ Новороссійскомъ Университетъ выразилась ярко главнымъ образомъ въ двухъ его капитальныхъ произведеніяхъ: 1) "Историческій очеркъ секуляризаціи церковныхъ земель въ Россів" (Одесс. ч. 1, 1871) и 2) "Номоканонъ при Больщомъ Требникѣ, изданный вивсть съ греческимъ текстомъ, до сихъ поръ неизвёстнымъ и съ примъчаніями" (Одесс. 1872 г.). Оби эти ученыя изслёдованія были премированы Академіею Наукъ, а послёднее въ частности дало юридическому факультету Новороссійскаго Университета правственное право присудить, въ 1873 году, автору его honoris causa выстую ученую степень доктора церковнаю права. Матеріалы для перваго изъ этихъ сочиневій были собраны еще во время его службы въ Казани, въ рукописяхъ Соловецкой библіотеки, а на изслёдованіе Номоканона при Большомъ Требникъ онъ натолкнулся, благодаря случайному пріобрётенію на внижномъ рынкё плохенькой рукописи XVI в. греческаго Номоканона, дотолъ ему совершенно неизвъстнаго. Это его изслъдование о Номоканонѣ имѣло, громадный успѣхъ, и среди спеціалистовъ ученыхъ, и въ сферахъ духовно-административныхъ, и даже въ средъ читателей и почитателей памятниковъ древней письменности, а поэтому въ продажв послъднаго времени. оно совершенно не встрѣчалось. Желаніе придти на помощь жаждавшимъ имѣть это его изслѣдованіе, съ одной стороны, а съ другой, сознаніе нѣкоторой неполноты в несовершенствъ въ примѣчаніяхъ и въ текстѣ, который ему сдѣлался впослёдствія извёстень и по другимь лучшимь спискамь, были всегда присущи отзывчивому и любившему свой предметь до самозабвенія профессору, и онъ постоянно подготовляль матеріалы для второго цаданія этой вниги, но успёль выполнить, его едва лищь, наканунь своей смерти. Новое (второе) издавіе "Номоканона при Большомъ Требникъ" явилось лишь въ концъ прошлаго 1897 года, но за то въ видъ "отъ начала до конца переработанномъ" и встръчено со стороны критики восторженными похвалами.

Здёсь же, во время пребыванія на казедрѣ въ Одесскомъ Университетв, Алексви Степановичъ, быть можетъ даже подъ вліяніемъ своихъ занятій "Номоканономъ", ясно созналъ необходимость болёе близкаго знакомства съ рукописными источниками византійскаго права, а поэтому неоднократно предпринималь повздки изъ Одессы въ Москву для занатій въ тамошнихъ богатыхъ библіотекахъ греческихъ в славянскихъ рукописей. Плодомъ этого знакомства являются его прекрасныя статьи: "Отрывки греческаго текста каноническихъ отвѣтовъ митрополита Іоанна П" (Зап. Импер. Авад. Наук. 1873, т. ХХП, прил. № 5), "Замёчательнёйтія греческія рувописи ваноническаго содержанія въ Московской Синодальной библіотекъ" (Зап. Новор. Унив., т. XIII), "Замёчанія на программу изданія въ русскомъ переводъ церковныхъ правилъ съ толкованіемъ" (тамъ же, т. XVI) и "Замёчанія о грузинскомъ Номоканонъ" (Зап. Авад. Наувъ 1874, т. ХХУ). Болёе близкое знакомство съ внижными богатствами первопрестольной столицы имбло несомнённо рёшающее значеніе и въ дѣлѣ перемѣны вѣста его постояннаго жительства и служебнаго положенія, такъ какъ жизненныхъ выгодъ Московский Университеть въ 1875 году, когда совершился переходъ Алексвя Степановича изъ Одессы въ Москву, не представляль никакихь.

На каседру старыйшаго изъ русскихъ университетовъ Московскаго Алексёй Степановичъ явился во всеоружи своихъ научныхъ познаній и съ прочно установившеюся за нимъ репутаціею "знаменитаго канониста" не только въ Россіи, но даже за границею среди канонистовъ, пользующихся громадною извёстностію и популярностію (какъ, напр., недавно скончавшійся ученый Цакаріе-фонъ-Лингенталь и др.).



#### памяти проф. А. С. ПАВЛОВА И Н. О. КРАСНОСЕЛЬЦЕВА. 65

Но не смотря на свою прочно установившуюся ученую репутацію и уже почтенный возрасть, покойный Алексви Степановичъ, въ теченій всёхъ двадцати трехъ лёть пребыванія на московской кассарь, ни на минуту, можно свазать, не выпускаль своего талантливаго пера изъ своихъ рукъ до самой смерти. Окруживъ себя, подобранною съ тонкимъ вкусомъ знатока-любителя и спеціалиста, библіотекою по своей наувъ 1), составленною на собственныя средства, которыхъ онъ на этотъ предметъ никогда не жалблъ, и находясь вблизи богатыхъ рукописныхъ библіотекъ Москвы, Алексей Степановичъ поработалъ такъ усердно и много въ дълъ разработки источниковъ русско-византійскаго права, что его московскій періодъ учено-литературной деятельности можеть по справедливости названъ самымъ плодотворнымъ. быть Капитальнёйшими его трудами за этотъ періодъ дёятельности считаются: "Критические опыты по встория древнийшей греко-русской полемики противъ датинянъ<sup>4</sup> (СПБ. 1878), "Памятники древне-русскаго каноническаго права до XV в." (Руссв. Истор. библіот. т. VI, 1880. СПБ.), "Книги законныя, содержащія въ себѣ, въ древне-русскомъ переводѣ, византійскіе законы вемледільческіе, уголовные, брачные и судебные" (СПБ. 1885), "50 глава Кормчей книги, какъ историческій источникъ русскаго брачнаго права" (М. 1887 г.) и

Труды Кіев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Библіотека Алексія Степановича бегата изданіями XVII – XVIII віковъ, составляющеми въ большинстві случаевъ ныні библіографическию рідкость, но видное місто въ ней завинають изданія библіографическаго характера; въ его библіотекі можно находить всі почти илейстивійнія описанія рукописей в старопечатимах книгь библіотекъ заграничныхъ и русскихъ. Покойный гордился своей библіотекой и всегда мечталь, какъ мы слышали віз его усть веоднократно, послі своей смерти, безмездно передать въ собственность родного Томскаго Увиверситета (Алексій Степановичь сибирянь, уроженець Томской губерців). Пожертвованіе, нужно правду сказать, кноли благовременнос в въ висшей степени ціяное для только-что открытаго юрицическаго флиультета этого университета, есля, конечно, покойный профессорь свои мечти оформиль на бумагі

"Мнимые слёды католическаго вліянія въ древийшихъ памятникахъ юго-славянскаго и русскаго церковнаго права" (М. 1892). Кромѣ этихъ общирныхъ и капитальныхъ изслѣдованій, изъ коихъ н'якоторыя удостоились премій и золотыхъ медалей со стороны Авадемія Наукъ, покойный напечаталь нёсколько мелкихъ, но весьма цённыхъ въ научномъ отношения, статей, относящихся также къ изучению источниковъ русско-византійскаго права, каковы напр., "О сочиненіяхъ, приписываемыхъ русскому митрополиту Георгію" (Прав. Обозр. 1881, т. I), "Неизданный памятникъ церковнаго права XII в." (Журн. Мин. Нар. Просв. 1890, № 10), "Кому принадлежать канонические отвёты, авторомь которыхь считался Іоаннъ, еп. китрскій" (Визант. Временн. 1894, в. 3-4), "Синодальное постановление патріарха Сисинія о невёнчания второбрачныхъ" (тамъ же 1895, в. 1-2), "Канонические отвъты Никиты, митрополита ираклійскаго (XI-XII в.), въ ихъ первоначальномъ видѣ и въ позднѣйшей переработкѣ Матвѣя Властаря" (тамъ же), "Канонические отвъты Никиты, митрополита солунскаго" (тамъ же т. II, в. 3), "Синодальный автъ константинопольскаго патріарха Михаила Анхіала 1171 г. о привод' архіереевъ къ присяг на върность императору Миханлу Комнину и его новорожденному сыну Алекс'ью, съ формою самой присяги" (тамъ же), "Синодальное постановленіе константинопольскаго патріарха Харитона (1177—1178) о третьемъ бракъ, редактированное Өеодоромъ Вальсамономъ" (тамъ же в. 4), "Подложная дарственная грамота Константина Великаго папѣ Сильвестру въ полномъ греческомъ н славянскомъ переводъ" (тамъ же 1896, т. П., в. 1) и др.

Живой по темпераменту и весьма отзывчивый сердцемъ, Алексви Степановичъ не могъ оставаться равнодушнымъ и къ вопросамъ, которые ставила на очередь текущая жизнь или влоба дня, и разръшения которыхъ искало современное ему общество у людей компетентныхъ, стоящихъ во всеоружи научныхъ знаний. Вотъ почему неръдко талантливый и

Digitized by Google

многосвёдущій Алексёй Степановичь или самь, по личной. иниціативъ, выступалъ съ отвътомъ на эти злобы дня, вакъ напр., въ статьяхъ: "Каковъ долженъ быть каноническій судъ о причетнивахъ двоеженцахъ" (Рук. для сельск. пастырей 1862 т. ПІ), "Объ участія мірянъ въ дълахъ церкви съ точки зрѣнія православно-каноническаго права" (Учен. Зап. Каз. унив. 1866 г.), "Могутъ ли незаконнорожденные быть поставляемы на священнослужительскія степени" (Церк. вѣд. 1889, № 9), "Дополнительная историческая справка по вопросу о существовании инквизиции на. Востокъ" (Моск. въд. 1891, № 341), "Quousque tandem? Отвѣтъ В. С. Соловьеву" (тамъ же 1892, № 8), или же вызывался въ тому представителями высшей правительственной власти. Напр., его статья: "Есть ли твердое каноническое основание для содержащагося въ 253 стать устава Духовныхъ консисторій правила объ осужденін на всегдашнее безбрачіе лица, бракъ котораго разторгнуть по нарушенію имъ супружеской върности?" нацечатана въ книгѣ, изданной по распоряженію Оберъ-прокурора Св. Синода: "Мићнія и отвывы по вопросу о правћ лицъ, бракъ которыхъ расторгнутъ по причинѣ нарушенія нии супружеской вёрности, на вступленіе въ другой бракъ" (СПБ. 1893 г.).

Еще болёе отзывчивъ и чутокъ былъ покойный Алексёй Степановичъ къ вопросамъ литературнаго характера въ излюбленной имъ спеціальности. Здъсь, можно сказать, не осталось ниодного болёе или менёе выдающагося вопроса, на который бы не отозвался съ своимъ посильнымъ и иногда, по свойству своего холерическаго темперамента, ръзко обличительнымъ и горячимъ словомъ нашъ талантливый канонистъ. Статьи: "Замёчанія на программу изданія въ русскомъ переводъ церковныхъ правилъ съ толкованіемъ" (Зап. Новор. универс. т. XVI), "Новый переводъ толкованій на церковныя правила" (Правосл. Обозр. 1876 г. т. 1), "Теорія восточнаго папизма въ новѣйшей русской литературъ каноническаго пра-

ва" (Прав. Обовр. 1879, т. III), "О внигв Заозерскаго церковный судъ" (Критич. Обозр. 1879, кн. IV), "Вопросъ о ереси жидовствующихъ на VI археологическомъ съвздё-отвёть Иловайскому" (Совр. Изв. 1884, № 266), "По поводу нѣкоторыхъ недоразумёній въ наукё православнаго церковнаго права" (Чтен. въ общ. люб. дух. просв. 1891, т. 1), "Мнимые сльды ватолическаго вліянія въ древнёйшихъ памятнивахъ юго-славянскаго и русскаго церковнаго права" (тамъ же 1891, т. II, 1892 т. I), "Продолжающіяся недоумънія по вопросу о воспріемничествѣ и духовномъ родствѣ, какъ препятствія въ браву" (тамъ же 1893, т. I), "По поводу полемики **II D0**тивъ сенатскаго толкованія о давности въ примивении къ церковнымъ землямъ" (Русск. Обозр. 1894, № 5)-отчасти уже и своими заглавіями достаточно ясно говорять сами за себя. Въ свое время онъ послужили поводомъ къ живому обмъну мыслей между покойнымъ канонистомъ и его коллегами по спеціальности в не остались незамізченными со стороны русской интеллигентной публики.

Справедливость требуеть отмётить, что Алексёй Степановичъ всегда и всюду оставался вёренъ самому себё, в присущія ему вачества, вакъ образцоваго ученого, вынаруживалъ въ одинаковой степени и въ большихъ вапитальныхъ изслёдованіяхъ и въ мелкой библіографической статьё. Обладая громадною эрудиціею, благодаря превосходному внанію языковъ влассическихъ и новёйшихъ, съ запасомъ всегда новыхъ и въ большинствё случаевъ неизвёстныхъ въ наукё данныхъ, извлеченныхъ изъ манускриптовъ не только нашихъ русскихъ библіотевъ, но-и важвёйшихъ ваграничвыхъ<sup>1</sup>),

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ своихъ ученихъ розысканіяхъ А. С. Павловъ нерёдко пользованся неваданными матеріадами заграничныхъ библіотекъ, которые ему доставляли учевые профессора Дондона, Олесфорда, Парижа, Мючхена, Берлика, Лейицига и другихъ городовъ Евроим, получая отъ него за дюбезность, въ свою очередь, спраим и копія для себя въ московскихъ кингохранилищахъ. Иногда Алексій Степановичъ вынуждался дёлать комім съ рукописей заграничныхъ библіотекъ

онъ принимался за работу или изслёдованіе того или иного вопроса не прежде, вакъ выноситъ его хорошо въ душъ своей и почувствуеть себя въ силь дать надлежащий отвътъ. Отсюда, при чтеніи его диссертацій и статей, невольно поражаеться и изумляеться не столько глубинѣ мысли, строгой и ясной послёдовательности ся и эрудеціи по главному вопросу, сколько тёмъ детальнымъ примёчаніямъ, которыми обывновенно испещрались всё его ученыя работы. Проф. Павловъ не только всестороняе изслёдоваль извёстный вопросъ, но, можно сказать, не оставляль иногда и мёста другому поработать по тому же вопросу, а поэтому къ его авторитетному мнёнію прислушивались съ уваженіемъ даже и его литературные недруги. Вотъ почему, между прочимъ, мы, раздвляя, высказанное почтеннымь доцентомъ М. духовной Авадеміи И. М. Громогласовымъ въ его прочувствованной и содержательной поминкѣ по проф. Павловѣ, сожалѣніе о томъ, что покойный авторитетный профессоръ не успѣлъ выпустить въ свётъ II тома "Памитниковъ древне-русскаго каноническаго права" XVI---XVII вв., не раздёляемъ въ тоже время его увъренности, что найдется лицо способное и ютовое принять на себя разборку и приведение въ извъстность оставшихся матеріаловъ" (Богослов. Вёстн. 1898, № 9, стр. 335 прям., 1). Сколько намъ лично извёстно, матеріаловъ для этого тома собрано сравнительно немвого, и состоять они лишь изъ неизданныхъ въ свёть митрополичьихъ и епископскихъ грамотъ, -- это во первыхъ, а во вторыхъ, главное содержание этого тома, по предположению ученого издателя, долженъ былъ составить, такъ называемый, "Стоглавъ", списки вотораго Алексви Степановичь началъ изучать сравнительно недавно и имфлъ ихъ у себя ограниченное количество. А мёжду тёмъ для II тома "древне-рус-

и за весьма почтенную идату коніистамъ, прося кого инбудь изъ своихъ загравичнихъ друвей лимь о свёрка копіи съ оригиналовъ. скаго каноническаго права" важное дёло избрать основной текста "Стоглава", такъ какъ Алексви Степановичъ не удовлетворялся спискомъ "Стоглава" въ изданіи Казанской духовной Академіи, подысвать лучшіе ч древнёйшіе списки для варіантовъ, однимъ словомъ, произвести тщательную учено-критическую работу надъ текстомъ этого важнаго памятника XVI в., что, по нашему мивнію, далево не по силамъ лицу, только "способному и готовому принять на себя разборку оставшихся матеріаловъ". Здёсь необходимъ самъ покойный А. С. Павловъ, его многолётная опытность и рёдкая добросовёстность при изданіи памятниковъ, доходившая нногда до щепетильности. Только одинъ А. С. Павловъ могъ сказать свое авторитетное слово о каноническомъ значения "Стоглава", и, конечно, такое слово было бы выслушано всёми съ уваженіемъ, но, увы, этого ждать теперь напрасно, и чувство горечи по поводу утраты столь выдающагося и талантливаго ученого для насъ теперь еще острве, глубже и больние... Потеря А. С. Павлова, какъ ученого канониста, потеря трудно вознаградимая.

Являя въ себѣ образецъ истаго жреца науки, служенію которой онъ отдался всецёло, до самозабвенія, до полнаго, можно сказать, равнодушія въ другимъ своимъ не менѣе священнымъ обязанностямъ, каковы, напр., обязанности главы семейства, члена общества и т. д., требовательный въ себѣ самому въ высшей степени, обстоятельный, точный и даже изящный съ внѣшней стороны (онъ не выносилъ корректурныхъ опечатокъ, заботился и не мало о бумагѣ для своихъ изданій, форматѣ, шрифтѣ и тому подобныхъ мелочахъ), Алексѣй Степановичъ былъ строгъ и требователенъ къ трудамъ другахъ русскихъ и иностранныхъ ученыхъ. Его горячія, правдивыя и рѣзко обличительныя вритическія статьи стяжали покойному А. С. имя суроваго судіи и человѣка желчнаго, тяжелого по характеру, но кто близко зналъ покойнаго и имѣлъ возможность видѣть и бесѣдовать съ ниъ или вни его ученого кабинета, или даже и здись, но въ минуты, когда онъ, хотя и изръдка, тушилъ, такъ сказать, огонь на своемъ жертвенникъ, тотъ несомнънно выносилъ о немъ другое митие. Въ обществъ людей ему симпатичныхъ-это быль живой остроумный собесёдникь, пересыпавшій свою мастерскую, увлекательную ричь и латинскими поговорками, и стихами, и анекдотами юмористическаго содержавия, способный одинь въ течени цёлаго вечера приковывать къ себѣ внимание всего общества, изъ вого бы оно ни состояло: дамы, девицы и мужчины въ одинаковой мере увлекались беседою этого живого, остроумнаго и благообразнаго старца. Въ бесвав съ ученымъ-спеціалистомъ Алексви Степановичъ былъ находчивъ и неистощимъ и въ короткое время успѣвалъ обнаруживать свое энциклопедическое знаніе, которому положительно дивились весьма многіе. Очаровательно любезнымъ, предупредительно въжливымъ и деликатнымъ до высшей степени являлся Алексей Степановичь предъ молодыми людьми, начинающими тернистый путь служенія наукв. Опъ встрвчаль ихъ сь распростертные объятіями, какъ своихъ старыхъ добрыхъ друвей, бесёдоваль съ ними самымь интимнымь образомь, вызывая на отвровенность, и приводилъ всякаго молодого человъка, съ робостію и даже не безъ страха переступившаго въ первый разъ кабинетъ извъстнаго ученого, въ такое спокойное и благодушное состояние, что ему казалось, что онъ бесвдуеть съ добрымъ пріятнымъ товарищемъ, человвкомъ ему давныму.-давно знавомыму. Для такихъ юношей Алексей Степановичь быль заботливымь отцемь, нёжнымь другомь и самымъ опытнымъ руководителемъ: рекомендація въ извёстнымъ лицамъ въ архивы и библіотеки, учебники и пособія изъ собственной библіотеки, неръдко даже выписки и копіи изъ рукописей, бывшія въ рукахъ его 1), давались Алексвемъ

<sup>2</sup>) Въ посл'ядненъ нисьм'я ко ний отъ 28 дек. 1897 г. А. С. Павлоръ нисалъ мий по поводу моей рецензів на киргу проф. А. И. Алиазова "Тайная испов'ядь", что рецензентонъ на это сочинение, представленное на махарыезСтепановичемъ охотно. За такими молодыми людьми онъ потомъ зорко слёдилъ въ жизни, если могъ, руководилъ ими въ ихъ первыхъ опытахъ самостоятельной ученой работы, дёлилъ съ ними всё радости и постигавшія ихъ неудачи... Превосходную и вполнѣ вѣрную характеристику этой стороны личности покойнаго профессора сдѣлалъ названный уже мною доцентъ Московской духовной Академіи И. М. Громогласовъ, бывшій нѣкоторое время его слушателемъ въ Московскомъ Университетѣ. Мы, съ своей стороны, охотно и съ полною готовностію подписываемся подъ этою правдивою характеристикою, такъ какъ на себѣ испытали обаяніе этой свѣтлой личности въ пору своего студенчества и имѣли счастіе сохранить личное и даже семейное знакомство до послѣдняго времени.

Юношей двадцати пяти лёть, студентовь III курса Казанской духовной Академіи, я прибыль въ 1881 году літомь въ первый разз для занятій въ библіотекахъ нашей первопрестольной столицы. Не имбя въ Москвъ ниединой души изъ знакомыхъ, не зная хорошо условій столичной жизни, я явился въ Москву съ сотнею рублей денегъ и съ желаніемъ поработать въ столичныхъ библіотекахъ четыре лётнихъ мёсяца. Рекомендательныя письма, данныя мнё въ Казани бывшими сослуживцами и учениками почившаго профессора, открыли мнё доступъ въ семью проф. Павлова, проживавшую въ то время на дачв по курско-московской дорогв въ селеньв Воскресенскомъ. Алексёй Степановичъ принялъ меня радушно, какъ "землява" и "сокашнива" — эпитеты, которыми онъ награждалъ меня до самой своей смерти. Снабдивъ, въ свою очередь, рекомендаціями въ разныя московскія библіотеви и узнавъ скудость моихъ финансовъ, онъ предложнаъ перебраться на его пустовавшую, за вызвадомъ на дачу его

скую премію зъ Синодъ, назначенъ проф. Моск. Акад. Засерскій, и что "копія съ извёстиато Минхенскато слиска Х в. Ноноканова Іоанна Постинка деставлена была Засерскому мном", т. с. миъ, Алексъемъ Степановиченъ.

 $\mathbf{72}$ 

Digitized by Google

семьи, квартиру (домъ Комлева на новинскомъ бульварѣ) и быть въ ней полнымъ хозянномъ. Я съ глубокою благодарностію приняль это предложеніе и твиъ съ большею радостію, что ключи отъ своей богатой библіотеки онъ отдалъ въ полное мое распоряжение. Днемъ я работалъ надъ греческими рукописями Синодальной библіотеки и мучился надъ хитросплетеніями греческихъ тахиграфовъ, съ искусствомъ воторыхъ въ то время я былъ весьма мало знакомъ, а по вечерамъ я искалъ разрѣшенія своихъ недоумѣній и затрудненій въ внигахъ по греческой палеографіи Монфакона, Гардгаузена, Саввы арх. и др., составлявшихъ достояніе ученого кабинета А. Степановича. Преисполненный глубокой признательности къ памяти почившаго профессора, я не могу не заявить теперь, что самымъ надожнымъ и опытнымъ руководителемъ въ монхъ урокахъ по греческой палеографіи былъ мой незабвенниый добрый хозяинъ, А. С. Павловъ, который въ теченін лёта довольно часто покидалъ деревню и пріёвжаль въ свою городскую квартиру. Эти пріфеды были для меня настоящимъ праздникомъ, такъ какъ въ это время я нсвалъ разрёшенія всёхъ своихъ недоумёній, а отзывчивый Алевсёй Степановичь охотно делился со мною и своими обширными свёдёніями по интересующимъ меня вопросамъ, и посвящаль меня въ тайны своихъ ученыхъ ровысканій, которыя его занимали въ ту пору (О 50 главѣ книги "Кормчей"), и неръдко сообщалъ мнъ свои живыя воспоминанія о сибирской школь, о старой Казанской Академін и др. Въ этихъ бесёдахъ проходили цёлые вечера, и часто онё затягивались до зари, когда были уже потушены свёчи, и им расходились по постелямъ... Во вѣки незабвенны останутся для меня эти глубово поучительныя и въ высшей степени интересныя бесёды съ покоёнымъ А. С. Павловымъ: много полезнаго я почерпнулъ изъ нихъ для живни и берегу это, какъ дорогой даръ, въ своемъ благодарномъ сердцё... Съ этой моей первой встрёчи установились у меня съ А. С. Павловымъ

самыя добрыя дружескія отношенія, которыя выражались и въ томъ доброжелательномъ и лестномъ для меня отзывё о моей маленькой брошюрё: "Евхологіонъ IV в. Сарапіона, епископа тмунтскаго", который сдёланъ А. С. Павловымъ въ "Византійскомъ временникъ" (1894 т. І, в. 1), и въ томъ общеніи, которое между нами не порывалось до самой его кончины. Вѣчная память тебѣ, великій подвижникъ русской наукы! Да будетъ твой высокій примѣръ доблестнаго служенія ей путеводною ввѣздою для насъ, твоихъ молодыхъ почитателей и учениковъ!

А. С. Павловъ представлялъ изъ себя строго кабинетнаго ученого, уединенію котораго ничто не должно было мішать въ домв, а поэтому его семейная внутренняя жизнь была мало доступна для наблюденій постороннихъ людей, изъ конхъ весьма немногных удавалось бывать далёе кабинета ученаго хозянна. Не удивительно по этому, что надъ свёжею могилою почившаго профессора - труженника раздались со стороны его хотя в добрыхъ внакомыхъ, но мало посвященныхъ во внутреннюю интимную жизнь покойнаго, горькія сётованія о его "злостраданіяхъ" при жизни и о полной необезпе-"недостаточности матеріальныхъ чевности NTH средствъ для безбѣднаго существованія его довольно многочисленной семьи".

Эти жалобныя сётованія, излившіяся на страницахъ "Московскихъ В'ёдомостей" <sup>1</sup>), проникли и отразились и въ духовной періодаческой печати (Церковн. В'ёстн. 1898, № 39). Но, по нашему миёнію, они прежде всего не дёлають чести имени покойнаго профессора, да къ тому же и совершенно



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Эта статья перепечатава была и въ журналъ мин. Народч. просв. 1896 г. ня. Х. отд. 3, стр. 184-186.

напрасны, такь какъ не соотвётствують, сколько мы знаемъ. действительному положенію вещей. Кто хотя немного зналь семейную жизнь покойнаго профессора, въ высшей степени акуратную въ экономическомъ отношенін, тотъ никогда не можеть примириться съ мыслію, чтобы покойный профессоръ, получавшій уже давно съ жалованьемъ и пенсію, а въ послёднее время весьма солидный гонорарь за левціи свои для студентовъ нившихъ курсовъ Московскаго многолюднаго Уннверситета, при "побочныхъ заработкахъ"-въ лицев Цесаревича, гдё онъ былъ преподавателемъ, отъ печатанія статей въ разныхъ изданіяхъ, при ежегодныхъ командировкахъ для предсёдательствованія въ экзаменаціонныхъ коммиссіяхъ,--чтобы такой работящій и бережливый профессорь во всю многолётнюю труженинческую жизнь почти вичего не скопялъ", и, "вслёдствіе скудости получаемаго содержанія, терпвлъ всякаю рода лишенія, отъ вонхъ преждевременно и умеръ". Эти напрасныя сътования, въ виду указанной сейчасъ "скудости получаемаго содержанія", о которой многіе изъ русскихъ профессоровъ и мечтать даже не могутъ, для лецъ мало знавомыхъ съ привычками почившаго и съ его повседневною домашнею жизнію дадуть несомнивно основанія во многимъ заключеніямъ, оскорбительнымъ для памяти почившаго профессора, не знавшаго другихъ гибельныхъ въ живни страстей, кромё одной страсти-къ наукё, которая и была причиною его сравнительно еще преждевременной вончины. А между тёмъ картина кабинетной жизни почившаго А. С. Павлова, нарисованная мастерскимъ перомъ Ив. Ив. Шаховскаго, вёрна дёйствительности, внолив натуральна и можетъ быть воспроизведена талантливою вистью даже на полотив съ подписью: "мученики науви". Но причина этихъ "злостраданій" не скудость средствъ къ жизни, а ибчто другое, надъ уясненіемъ чего не потрудился г. Шаховской.

Алексей Степановичь Павловь, проведя всю свою жизнь

въ своемъ кабянетъ за книгами, мало очень удълялъ времени семьћ, а поэтому, когда подросли дћти и потребовали въ себѣ вниманія и со стороны отца, кавъ бы незамѣчавшаго дотолё ихъ существованія, такъ какъ воспитаніе ихъ всею своею тяжестью ложилось обывновенно на добрую мать, то онъ въ послъднее время сталъ все чаще и чаще задумываться надъ ихъ судьбою въ отдаленномъ будущемъ. Подъ вліяніемъ этихъ думъ, у него и у его супруги явилось желаніе скопить путемъ "сбереженій" трудовый грошь "на черный день" въ обевпечение будущности семьи. И по воспитанію и по привычкамъ оба, весьма скромные и нетребовательные отъ жизни, супруги Павловы стали систему "сбереженій проводить иногда уже чрезмёрно сурово, съ ограниченіемъ себя въ потребностяхъ самыхъ насущныхъ. "Квартирный вопросъ", и для каждаго московскаго обывателя не легво поддающійся рёшенію, особенно добдаль повойнаю Алексёл Степановича, для котораго онъ былъ "злобою" всякаго почти лётняго каникула. Ассигнуя на квартиру скромныя помосковски суммы и требуя отъ нея въ тоже время удобствъ, Алексей Степановичъ нанималъ кеартиру всегда въ предбляхъ вторыхъ бульваровъ, дабы сообщение съ центромъ города не было затруднительно ни ему, ни его семьй. Квартиръ за скромную сумму и вполнѣ удобныхъ не отыскивалось. Къ тому же Алексей Степановичъ, кавъ человъкъ житейски непрактичный, весьма оригинально понималъ и квартирныя удобства. Во время жаркихъ лётнихъ мёсяцевъ, онъ свитался по Москвъ цѣлые дня, разыскивая подходящія ввартиры, кавовыми онъ считаль пом'ященіе въ 6---7 комнать не выше бель-этажа, съ кабинетомъ общирнымъ и высовимъ, въ воторомъ свободно и безъ ломки могли бы установиться его изящные шкафы съ внигами, а равно и съ другими некоторные приспособленіями, весьма необходимыми для немощнаго, старчески-болёвненнаго органивыа. Поэтому въ рукахъ Алексъя Степановича сантиметръ быль всегдашнимъ спутникомъ, и квартирныя удобства отнскивалясь при его помощи: прежде всего обывновенно вымёривались ствны и проствнки кабинета, и разъ онв пригодны были для его шкафовъ, объ остальныхъ удобствахъ въ квартирѣ онъ весьма мало безпокондся. Восторгамъ отъ новой ввартиры не было вонца, если онъ находилъ домивъ съ овнами и съ балкономъ изъ зала въ садъ, такъ какъ идиллическимъ его мечтамъ давался здёсь самый швровій просторъ, по его любви въ сельсвой простотв, и онъ предъ такимъ соблазномъ уже ръшительно не былъ въ силахъ устоять. Въ этихъ случаяхъ въ жертву приносились и шкафы съ книгами, которые въ подобныхъ случаяхъ (разумвемъ его квартиру на смоленскомъ бульварѣ въ домѣ Смольянинова) размѣщались по темнымъ коридорамъ... Но ливованія и восторги смвнялись быстро жалобами и свтованіями самаго безотраднаго свойства, когда наступали сорока-градусные московскіе морозы, когда въ комнатахъ появлялась сырость, а прелестный балкоиъ въ садъ служилъ предательскимъ проводникомъ ужаснаго холода на весь домъ... Въ такихъ слупосътитель ученаго вабинета Алевсъя Степановича аяхъ наблюдаль описанную г. Шаховскимь картину: "печь плохо согр'ввала его кабинетъ; онъ защищалъ свои ноги валенками, а тёло фуфайками и теплымъ пальто. Грустно было смотрѣть, какъ зимой заслуженный профессоръ старвишаго университета, краса русской науки, съ трудомъ пишетъ и отъ холода согръваетъ руки дыханіемъ своимъ". Да, дъйствительно тяжело было видеть такую картину, но вина въ этомъ, конечно, ни "въ старъйшемъ Уникерситетъ", ни "въ скудости получаемаго содержанія", а въ излишней экономіи, въ житейской непрактичности и въ чрезмфрной заботливости о швафахъ и внигахъ, при полной забывчикости о немолодыхъ своихъ годахъ и о своемъ здоровьѣ, которое никогда не было блестящимъ. Нътъ, --- мы говоримъ съ увъревностію, и на это имфемъ несомифиныя данныя, --Алексфй Степановнчъ Павловъ, строгій въ исполненіи другихъ своихъ обязанностей, остался въренъ себв и въ исполненіи своего родительскаго долга, конечно, какъ его понималъ онъ самъ, и оставилъ семью, къ тому же, за исключеніемъ двухъ сыновей, уже болѣе или менѣе устроенную, не безъ средствъ, и дѣти въ этомъ отношеніи не могутъ упревнуть отца въ разнодушіи къ ихъ матеріальному обезпеченію. Вѣчную память о рачительномъ дѣдушкѣ сохранятъ, быть можетъ, даже и его благодарные внуки.

II. Покойный Николай Оомичъ-сынъ бълнаго многосемейнаго священника Уфимской губернии. Годы своего ранняго дётства и школьного образованія онъ провелъ подъ гнетомъ суровой бѣдности и всякаго рода лишеній въ самыхъ насущныхъ потребностяхъ. Не удивительно, поэтому, нисколько, что эти тяжелыя жизненныя обстоятельства, окружавшія его д'втскую колыбель и сопутствовавшія ему и въ годы воспріимчивой юности, глубоко и навсегда запечатлелись . въ его отъ природы нъжной и доброй душь и неизгладимо отравились на складѣ его характера. Ниволай Оомичъ до самой смерти, не смотря на высокое свое служебное положение, быль скромень до застенчивости, самоуглублень въ себя до сврытности, не довѣряя тайнъ своего сердца даже людямъ, всецёло ему преданнымъ и глубово его любившимъ;---въ своей обычной повседневной жизни прость и не притязателенъ, сводя свои потребности до минимума и отвазывая себѣ нерѣдко въ необходимомъ, особенно если того требовало, высоко развитое въ немъ, чувство нравственнаго долга.

Надёленный отъ природы выдающимися умственными способностями, съ которыми счастливо сочеталось и замёчательное трудолюбіе, Николай Оомичъ, не смотря на тяжелыя матеріальныя условія своей школьной жизни, занялъ среди сверстниковъ по Семинаріи одно изъ первыхъ мёстъ и былъ отправленъ, по окочаніи курса въ ней въ 1866 году, для довершенія образо-

78

Digitized by Google

ванія въ Казанскую духовную Академію. Даровитый юноша Красносельцевъ и адёсь, среди товарищей по Академіи, составившихъ XIII ся курсъ (1866—1870 г.), который далъ потомъ Академіи многихъ преврасныхъ профессоровъ, а наукѣ талантливыхъ работниковъ<sup>1</sup>), не затерялся, но занялъ въ ихъ спискѣ высокое мѣсто. За свою вандидатскую диссертацію: "Западныя миссіи противъ татаръ<sup>2</sup>)-явычниковъ и особенно противъ татаръ-мусульманъ" (Каз. 1872 г.), Николай Оомичъ Совѣтомъ Академіи былъ удостоенъ ученой степени магистра богословія и назначенъ въ лучшую по тому времени Самарскую Семинарію преподавателемъ Священнаго Писанія.

1870 годъ, годъ окончанія курса въ Академіи Няколая Оомича, былъ вмёстё съ тёмъ и годомъ преобразованій въ Казанской духовной Академіи и введенія въ ней новаго устава 1869 г. По примёру университетскихъ факультетовъ, паши Академіи, по этому уставу, были подёлены на три отдёленія: богословское, историческое и церковно-практическое; въ курсы преподаванія введены многіе новые предметы, до того времени или не читавшіеся совершенно въ Академіи, или же не имѣвшіе самостоятельнаго значенія. Естественно,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Товарищами по курсу новойнаго Инколад Оонича были: профессоръ Казанской духовной Академія и Казанскаго Университета по церковной исторія О. А. Куртановъ, покойный профессоръ той же Академія Д. В. Гуссеъ, бывшій профессоръ Академіи А. В. Вадковскій, нымѣ архіспископъ финляндскій Антоній, профессоръ той же Академія М. И. Ботословский и бывшій профессоръ Академія по обличенію мусульманства Н. П. Остроумовъ, вынѣ директоръ Ташкентской гимиазів. Не мало было въ курсѣ ХШ студентовъ Казанской Академія и другихъ дароватыхъ юношей, заявившихъ о себѣ или практическою дѣятельностію на пользу церкви и отечественному просвіщенію, пли лигратруними трудами (См. П. В. Знаменскаго. Исторія Казанск. духов. Академія. в. Ш, Каз. 1892, стр. 484-444).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Н. Өөмнчъ принадзежалъ по воспитанию Уфинской губерния, населенной весьма многими внородцами, а поэтому въ Академии изучаль инородческие язнии и съ особеннымъ усердиемъ язниъ татарский, на которомъ онъ даже и говорилъ. Очевидно, онъ не прочь былъ посвятить свои силы миссіонерскому служению въ родной езархин.

по этому, сраву же потребовалось въ Академію нёсколько профессоровъ для новыхъ каседръ, и Николай Сомичъ, вызванный изъ Самарской Семинаріи въ мартё мёсяцё 1871 года, т. е. всего черезъ восемь мёсяцевъ, по окончаніи академическаго курса, въ числё другихъ своихъ даровитыхъ товарищей, по указанію высоко-просвёщеннаго ректора Академіи, архимандрита Никанора<sup>1</sup>), скончавшагося на каседрё архіепископа херсонскаго и одессваго, занялъ въ Академіи вновь созданную каседру литургики и церковной археологіи.

Если и въ настоящее время, при существовани, по новому уставу 1885 года, института, такъ называемыхъ, профессорскихъ стипендіатовъ, оставляемыхъ при Авадеміи на одинъ годъ для приготовленія ихъ, подъ руководствомъ профессора-спеціалиста, къ занятію свободныхъ профессорскихъ ваеедръ въ Академіи, наши молодые профессора въ большинствѣ случаевъ являются на каоедру неопытными и мало подготовленными, то что же нужно сказать о молодыхъ доцентахъ академическаго устава 1869 года, прямо съ студенческой скамый посаженныхъ на профессорскую казедру. Положеніе этихъ доцентовъ было несомнённо въ высшей степени тяжелое. Трудность эта усугублялась еще болёе для нёвоторыхъ изъ нихъ, такъ какъ на долю ихъ выпадала обязанность читать курсы, ими самими даже не выслушанные въ Академіи, и, слёдовательно, этимъ молодымъ профессорамъ приходилось начинать дёло съ самаго начала... Въ такомъ именно положение очутился повойный Ниволай Оомичъ, какъ доцентъ церковной археологія и литургики <sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Покойный Николай Оонича всегда относнися ка, бившену своему ректору, высокопреоскащенному Никанору съ чувствома глубокой признательности, и, во время своей совмиствой службы въ Одесси съ приснопамятнымъ архипастырема, поддерживала съ нимъ самыя сердечныя и живыя отношения.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Уставомъ 1869 года былъ призвавъ на казедру церковной археологія и литургики и ввийствий археологъ, проф. Петербургской Академіи и дирек-

илияти проф. А. О. ПАНОВА. И Н. О. КРАСНОВІНЦЕВА. 84

Церновная археоногія, накъ наука, была совлана устаконт Акадения 1869 года, и дозвий не нити итста въ луховно-улебныхъ вавеленіяхъ, с титургика хога и существована въ Анаденіяхъ, по старону, уставу 1814. года, съ скромнымъ названіемъ "обряды", но не имъла самостоятень наго значения и юдилась, въ качествъ придатка, при казедрв канонического права. Молодинь доцентамь нашихъ Аког ценій, на долю которыхъ выпадала тажелая обазанность--занниять карсиру интургани и перковной археологіи, предстоядо, таквит образомъ, начинать двло мовое: меобходимо было вырабатывать програнны членій, изунать литературу предмета, готовить аккуратно декцій и при томъ сразу по двумъ предметамъ, руководить студентовъ, при написания нин курсовних соннвений, и т. д. и т. д. Однимъ словонъ, оть преподавателей наяванных предметовь, помино талантдивости, требовались и напраженныя усидчивость, и упорный трудъ, и самая добросовъстивя методичность въ занятиять, чтобы счастливо выйти изъ твхъ волдизій, въ вавія ови были поставлены своимъ. Вовымъ, хотя и высокнить, но для иногихъ изъ нихъ совершенно неожиденнымъ положениемъ. Но вдесь-то и оправдалась со всею ясностию и убъдительностію та лестная для цитомца нашей духовной, а особенно старой, шволы репутація, что для него нать трудностей, какія бы онь не могъ превозмочь. Блестящій литургисть Московской духовной Авадемін, покойцый И. Д. Мансветовъ и невабаевный Цикодай Өомичъ Краспоседьцевъ не долько съ дестію вынесли на своихъ могучихъ плечатъ всв предстоявщія них трудности ву это, можно сказать, врилическое

торь Аркеологическаго Института, Н. В. Покровскій, но выступиль онь на каседру Сранинтельно съ прочини коллегани при более благонріятнихъ условіяхъ. Кну удалось предъ началона профессорской далтельности нолучить продолжитольной имъ спеціальности въ аудиторіяхъ германскихъ университетовъ, а сь сыянии замятиянами христійнских древностей онь хорошо ознакомніся въ рузодхъ "Коринчін и "Италін, худа доска предприяналь и иторчено спеціальное путемествіе на подгода съ тов же цілір. Труди Біев. дух. Аваденія, т. І, 1899 г.

### 82 труды віевской духовной аваденій.

время, но и цёлымъ рядомъ талантлибыхъ работъ по избранной спеціальности оставили по себё столь замётный слёдъ, что присвопамятныя имева ихъ будутъ, мы увёрены, долго и часто съ благодарностію повторяться ихъ преемниками.

Николай Оомичъ, какъ и его талантливый коллега по каседрё въ Московской академіи, И. Д. Мансветовъ, при внаніи новыхъ изыковъ, отдался прежде всего изученію памятниковъ христіанской древности или церковной археологіи, какъ науки новой, до нёкоторой степени модной, интересной въ одинаковой мёрё и для слушателей и для молодого профессора, имёвшей къ тому же на западё уже и богатую литературу. Плодомъ этвхъ первыхъ увлеченій Николая Оомича новою своею спеціальностію и данью времени были самостоятельный курсъ чтеній по церковной архитектурѣ, вышедшій въ свётъ отдёльною книгою подъ заглавіемъ: "Очерки изъ исторіи христіанскаго храма" (Каз. 1880) и критическан брошюра "О происхожденіи христіанскаго храма" (Каз. 1880 г.).

Но недостаточность спеціальной подготовки въ научнымъ занятіямъ памятниками христіанской древности чувствовалась молодымъ даровитымъ профессоромъ на важдомъ шагу и ясно имъ сознавалась, а поэтому онъ ръшился просить ученую командировку за границу. "При исполнении обязанностей преподавателя церковной археологія, равно какъ при ближайшемъ взучения литературы этой науки и ся письмепныхъ источниковъ, я, писалъ въ своемъ заявленія церковнопрактическому отдёленію въ 1881 году Николай Оомичъ, не разъ имплъ случай убъдиться въ совершенной необходимости нагляднаго и личнаго ознакомленія съ памятниками христіанской древности. Въ виду ътого я решаюсь ваявить отделению о своемъ желания занаться ивкоторое время нагляднымъ изученіемъ памятниковъ христіанской древности на мастахъ ихъ нахождения и для этого посътеть тв гореда Европы, гдё можно найти наиболбе обяльный и цённый мате-

Digitized by Google

ріаль для такого изученія" (Проток. Акад. 1881 г. стр. 8-9). Получивь годичную командировку (съ 1 сентября 1881 по 1 сентября 1882 г.), Николай Сомнух посётнах города Римъ. Флоренцію, Миланъ, Венецію, Равенну, Парижъ, Берливъ н др. и изучаль въ нихъ памятники классическихъ древностей, христіанскія ватавомбы, древніе христіанскіе храмы и зажічательнивате музен, по преимуществу съ христіанскими древностями. Научные результаты этого путешествія Николай Ооннчъ представилъ Совёту Академін въ двухъ полугодняныхъ высоко-ваучныхъ отчетахъ, напечатанныхъ въ протоколахъ Академін (1882 г. стр. 64-87, 269-293). Несомнённо, подъ впечатлёніемъ тойже заграничной поёздки, имъ была написана и актовая академическая рёчь подъ заглавіемъ: "Древне-христіанскія усыпальницы въ Рим'в и значеніе сабланныхъ въ нихъ отврытій для богословской науви" (Прав. Собествия. 1883, 111), послужившая вакъ бы эпилогомъ ") къ его учеными работами по церковной археологін. Каки это ни удивительно, но это положительный факть, Николай Ооинчъ, послё побадки за границу, превратилъ свои занятія по археологіи и вруто повернулъ въ сторону другой своей спеціальности-литургики<sup>9</sup>), 'капитальные труды по которой и стяжали ему главнымъ образомъ почетное и авторитетное имя среди русскихъ ученыхъ. Поворотъ этотъ совершился, однакоже, не бевъ серьезныхъ причинъ.

Время вступленія Николая Оомича въ среду братскиединодушной корпораціи Казанской Академіи совпало съ вре-

<sup>2</sup>) Посяй этой рази Наковай Сонназ насаль по археологія очень наме и случайно. Намъ инфотим это нечати его станьи: "Церковная археологія на русскихь археодогическихь съйздахь" (Правося. Соб. 1887, Ш), "Церковь св. Клинента въ Рима и соединенныя съ нев воспоминанія о славинскихъ апостолахъ" (Тамъ же 1885, І) и "О значенія археологическихъ открытій для обработки дрейней церковной астория" (Учен. Зая. Неворос. увисярс. 1891 г.).

<sup>3</sup>) До побядии за границу Николай Осничъ минечаталь запь одну литурначескую статью: "Толковая Злужба" и други сочинения, отноващияся нь объковению богослужения въ древней Руси до XVIII вбав" (Праз. Соб. 1678, II).

MORGELE HOOGLERROBCERO OMERICENCE VICEO-ISTODATVDEOE IEтельности въ средъ са ворбще и глибокато интораса въ нитчению наматичновь доевной посьменности, благодаря богатому собранию Соловецьных руконносй, находириныхся въ акаденнческой библюгеки, въ частности. Во слави, любителей древней письменности и ученыхъ веслёдователей са, изъ среди анадемноской корнорація сталя два такіе корнфея и знатока ев, какь, присноваматеми въ абтописяхь Казанской Академін, И. Я. Поромовевь и, по нынё благополучно заравствующий. талантливфёщій историкь П. В. Знаменскій. Николай Ооминь вивств съ некоторыми другами нолодыми товарящами-доцентами применуль из этому вружку и съ 1875 года занялся описаніемъ рукописей Соловецкой библіотеки сначала каноническаго характера (напечатано 9 печатныхъ листовъ во II том'в "Описания рукописой Соловенкой библіотеки"), а потоиз натурическихь (болёе 20 печатныхъ листовъ, вошедшихъ въ составъ III тома этого "Олисанія", вышедшаго въ свётъ только въ встекшенъ году). Приблизительно все описание литургическыхъ рукописей вчерий было приготовлено понойнымъ Николаемъ Оомичемъ еще до пойздки за границу въ 1881 году. и несомнённо уже въ то время оно въ значительной степени носодействовало пробуждению въ немъ интереса во второй его спеціальности-литургина, которой онъ не быль въ состояній удівлять много вниманія. на первыхъ порахъ своей службы. Находясь въ Ране близъ знаменитой Ватиканской библіотеки, богатой, между прочимъ, и литургическими рукописями. Николай Сомичь не могь оставаться равнодушнымь на на арагоцинными помятивлени презентийского богосячженія, чекаль разъясненія в нихъ чногихь яюбенытных фитуальныхъ особенностей нашего древняго богослужения, съ



<sup>\*)</sup> Пода займісна отого кружа создала соба каульную рекуладію. в друвой полодой доценть насанской Аладомія А. В. Вадколекій, лица аркіскискова финалидскій, потрудавцийся лосьма усердно пода описаніона руконисцика сборцикова утайже Соловецкой библіонеди.

воторыми сму удалось познакомиться дома, при описании руконисси Соловецкой библіотеки. Николай Сомичь пербано носыщаль съ упожнитою перью названную библіотеку, и у него. такимъ образомъ, накопилось немало извлеченій, замътонъ, даже цёльныхъ списковъ или коній, выбранныхъ изъ ватиканскихъ рукописст греческихъ и славенскихъ. Повидимону, въ началь своихъ ученыхъ занятій въ Вативанской библіотекь, онъ не придавалъ имъ особеннаго серьезнаго вначенія и работаль по рукописямъ безъ опредёленной цёли, знакомясь съ книжными сокровищами этой библіотеки въ интересъ самообразованія в практики, такъ какъ доселё онъ не виблъ еще случая читать зреческія рукописи, чёмь мы и объясняемь безпорядочный видь его матеріаловь, въ какомъ они били привезены въ Казань и попали въ наши руки, при нанисании магнетерской дносертація 1), и тв досадливые пропуски, недоиольки и другіе недочеты, нежелатольные въ капитальныхъ изданіяхъ, какіе ны виднить, при обработкт этихъ матеріаловъ, уже въ печати. Но какъ бы тамъ ни било, по возвращении изъ ученой командировки въ Казань, Николай Сомичь, не смотря на свои усердныя ванатія за границею главнымъ образонь вещественными намятныхами христанской древности. о чемъ враснорёчиво свидётельствують и два его полугодич. ные отчета, неожнавано для всёкъ, а можетъ быть даже и для себя самого, при составлении полнаго отчета объ ученыхъ ванитіяхъ, останавливается исключительно на упожянутыхъ выше матеріалахъ, алвлеченныхъ изъ литургическихъ руконисей Ватиканской библіотеки, которые, нужно правду сказать, подъ его талантливымъ перомъ превратились въ нъчто неузнаваемое. Ясво до оченидности, что Ниволай Оомичь. нослё всесторонняго знавомства съ памятниками христіанской дусьностя на ибств них накождения, дозналь горькимъ опы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Въ сноей дискортания "Богослужение въ русской нарчан из XVI наяй" ч. I, Каз. 1884 г. зведен. стр. VII, прим. 2, им выразная покойному Никодаю Фоннчу глубокую благодарность за эту добезность.

86

томъ, что русскому археологу нътъ инкакой нозможности, стоя вдали отъ этихъ помятниковъ, работать самостоятельно, а приходится всегда идти по слёдамъ своихъ ваграничныхъ коллегъ, болёе счастливо поставленныхъ въ отношении въ этимъ памятникамъ, усваивать и церерабатывать ихъ научные ревультаты, съ чёмъ никакъ не могъ примириться его пытливый умъ, стремившійся въ работё самостоятельной, творческой. Переходъ отъ церковной археологія яъ литургивё по. этому былъ естественный и вполнъ резонный.

Привявшись, за выполнение поставленной себъ задачи и имбя въ рукахъ только вырезенные ямъ матеріалы изъ вативанскихъ рувописей. Никодай Оомичъ скоро же поняль, что съ полнымъ, успрхомъ овончить свою задечу онъ не можеть, е по этому рёшнися привлечь къ делу важнёйшія литургическія рукописи изъ нашихъ русскихъ библіотекъ Московской Синодальной, Руманцевского мувея и С.-Петербургской Императорской публичной, съ конии ему удалось мелькомъ ознакомиться, при возвращение изъ заграничнаго путешествія, благо, при существованія тогда преврасяаго обычая-высылать рукописи въ другіе города даже и изъ Московской Синодальной библіотеки, онъ могъ работать надъ. упомянутыми рукописями въ Казани въ своемъ кабинетв. Подробный отчеть объ ученыхъ занятіяхъ за границей въ 1882 г., вышедній въ свёть въ видё объемистой книги съ заглавіемь: "Свёдёнія о нёкоторыхь литургическихь рукописяль Ватиканской библіотеви съ замбчаніями о составъ и особенностяхъ богослужебныхъ винопоследований, въ няхъ содержащихся, и съ приложеніями" (Каз. 1885 г.), такимъ образомъ, не есть тольно описаніе литургическихъ рукописей Ватинанской библіотеки, какъ гласитъ заглавіе отчета, но вийств съ тёмъ в описаніе литургическихъ важнёйшихъ рукописей руссвихъ библіотекъ (стр. 207-375). Для науки, однаво же, дело безразличное, рукописями какихъ библіотенъ пользовался тотъ или иной ученый, при своей работь, -- важны несомнённо тё научные прісмы, воторые имъ приложены были. при сврей работв, и из какина научныма выводама она, прищель въ концё концевъ, послё изученія бывшихъ у него. цодъ руками натеріаловъ. Разсматривая названный отчеть. Николая Оомича съ этихъ именно сторонъ, мы, надъюсь. не преувеличимъ, если скажемъ, что онъ и въ томъ и другомъ отношенияхъ представляетъ явление замъчательное и долженъ быть признанъ дённымъ вкладомъ въ нашу сравнительно небогатую литургическую литературу. Особенно важенъ настоящій трудъ для начинающихъ работать по литургикв. Проф. Н. Ө. Красносельцевъ, представляя въ этомъ, отчеть на судъ ученыхъ спеціалистовъ результаты своихъ наблюденій надъ греческими и славянскими рукописами, съ. которыми ему лично пришлось имъть дъло, всякій разъ. по важдому отдельному вопросу, по чему вибудь его интересовавшему, старается прежде всего представить хотя и сжатый, но довольно рельефный очеркъ литературы его у насъ въ Россіи и на Западів, и, такимъ образомъ, вводитъ своего читателя въ самую суть вопроса и даеть ясно понять ему, что новаго онъ привноситъ изъ своего опыта и наблюденія наль манускраплами. Многочисленныя обстоятельния и ниогда довольно объемистия его "прим'йчанія", снабженныя основательными вритическими замбчаніями и тонкими, доходящими вногда до виртуозности, соображеніями и гаданіями, при изящномъ летературномъ изложения, увлевательны и поучительны не для однихъ только спеціалистовь, но и для всёхъ, вто интересуется древне русскою и византійскою письменностію вообще и религіознимъ бытомъ нашахъ предвовъ, по въръ въ частности. Само собою разумъется, какъ и слёдовало ожидать, не всё, затронутые въ отчете, вопросы, разрешены авторомъ съ одинаковою обстоятельностію и основательностію: лучшими страницами его нужно признать тё, вогорыя посвящены взлюбленному покойнымъ профессоромъ вопросу объ исторической судьбѣ нашего полнаго чина литургія и о значений древних толковательныхь трухова кій actopia storo 4888. Ilokonanti Hanozat Counts ogit bočia сербезно душаль этому вопросу посвятить и спеціальную ивнография, но почему-то не осуществиль своего благого намвеnis, örpännungennes nistanfent bis ebbrs imms . Marefflatobs для исторіи чинопослёдованія литургін св. Ісення Златоуста" (B. 1 Ras. 1889, a upogolizenie proro royla, Il Bunycks лишь начать быль печатаніемь въ Прав. Собесван. (1896; 1), но остался не оконченнымъ 1)).-Вотъ почему книга "Сивдвнія о невоторыхъ литургическихъ рукописніхъ Ватиканской библютейн несомнано надолго останется въ литургической литератур'я руководящемъ пособіемъ для всякаго, йто возьиеть на себя труда разработви исторической судьбы натего чина литургій. Выдающіяся научныя достоянства этой книги обратили на себя внимание спеціалистовъ и Совета Казанской духовной Академіи, который постановиль сначала навечатать трудъ проф. Красносельцева на казенный счёта (Прот. Акад.

1) Очевидно, покойный Никозай Фонкчъ, отправляясь въ свое послёднее заграйнчное нутешествіе, призеднее его, кикъ уже нізвістно, къ еще болів OTRAJERSONY AFTEMECTAID IS OFERELE OTRE HEFEELATO, METTARS NOROZERYS CHOR матеріалы новник находками., "На дияхь я нолучиль изь министерства разріменіе командировки за граннцу на годъ, съ 1 іюня 1898 но 1 іюня 1899 года, конечно, безъ всякаго пособія, нисаль мий Николай Сомнчь отъ 30 марта 1896 roga. Teneps boupocs: sars pacuopaguraca spenenes? Byta ganayika k гда провести зник? Серьевно ванникться я, коненцо, не могу, но содстить оставаться безъ занатій въ теченія цілаго гола также ужасно. Желалось бы основаться гда вноудь поблизости библіотеки, чтобы ниать по крайней нара сознаніе, что вотъ-де, если захочу, то и заняться можно, хоть перелистиваніения; a soce uno nubijo i nationes tamopecnos. Lizizio, uto zoofizizio-oro zpoжать вину въ тердонь, крад. Указивають и вкоторые на Канръ, въ окрестностяхъ которато есть будто бы санаторная станція для больныхъ въ рода меня. Не знар еще, какъ что будетъ, но временя много; можетъ быть можно будетъ notinars a sh Tepycanus. Bu heas, nonever, wodpoond oshakokume cv codilak нампреніяни, когда чиство ни будете въ Терусалить и прат. Натон ин, ножоть быть, эстральться. Хотплось бы побывать защимы сь Рими, Венении и Парижи, а пожалуй и съ Лондони, но...". На этонъ планъ пеосуществивша-гося путешествия оборвался и не безъ причник...

1884; стр. 208), и потой и 1886 году присудали ему преию интрополнии Майфия из 600 р. (Таки же 1886 стр. 9, 280-292). Ивсколько времена спустя, из 1899 году, когда из Совять той же Анадейна баль подняти вопроск б присуждения Инколаю Обынчу попотія салия ученой стейени доктора церковной всторія; то оффиціальные рецензенти, подвергнувите обстоительному разскотрімню всю совокупность его учено-литературныхи трудови, си цілью мотивировать справедливость признанія за авторовть права на это высшее учёное званіе, си особенною выразательностію и обстоительностію останавливались на научныхи достоинствахи именно этого труда. (Таки же 1898, стр. 35-46).

Трудъ Николан Оомича "Свідінія о нівоторыхъ литургическихъ рукописахъ Ватиканской библіотеки" направиль его ученую любовнательность въ сторону литургики, кота, въ глубокому сожалёнию, какъ увидчиъ ниже, не надолго и не вседбло<sup>1</sup>). Всябят за окончаніенть отчета о заграничной командировкъ, проф. Красносельцевъ на страницахъ "Прав. Собесбан." началь печатать цёлий ридь весьма любовштныхъ "изслидования" подъ заглавиемъ: "О нувоторихъ церковныхъ службаха и обрадахъ, нынъ не употребляющихся" (1887 я 1889 гг.), составившихъ потомъ самостоятельную книгу: "Къ веторів Православнато богослуженія" (Каз. 1889). Матеріаль для этой цённой въ научномь отношенів кинга дали, съ одной сторони, рукописи Соловенкой библіотеви, а сь другой греческія рукоався восточныхъ книгохраннянць, съ которини Нинелай Осмачь, успъль познакомиться, во время перваго своего ученаго путешествія на православный

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Къ бтоку періоду литеритурной двительности Инколан Обынча обносятен слёдующія матургическія статы: "Ламатанкъ древно-русской нисьменности, относящійся къ исторія нашего богослуженія въ XVI в." (Прав. Соб. 1884, 1), "Объясненіе литургія, составленное Өеодоромъ, евископемъ андидскийъ" (Пімиатичкъ инзантійской духоббой автератури XII в.) (Тамъ же) и "Вогослуженіе ісрусалийской церки въ тоби IV явля" (Тамъ же 1888, II).

## 90 труды візводой духорной авадемии.

Востокъ въ 1888 году <sup>1</sup>). Названная сейчасъ книга несомнѣнно могла бы разростись въ объемѣ до размѣровъ весьма почтенныхъ, но въ 1889 году состоялся вереходъ Николая Оомича въ Императорскій Новороссійскій Университетъ на церковную цсторію, и онъ принужденъ былъ превратить свои въ высшей степени интересныя "изслёдованія".

Съ переходомъ на службу въ Одесский Университеть, Наколай Сомназ еще разъ изийнилъ свои симпатія въ литературно-ученыхъ взысваніяхъ. Принятый весьма дружелюбно и сочувственно новыми своими сослуживцами по Новороссійскому Университету, Николай Сомичь скоро же сблизился до интимной дружбы, продолжавшейся до смерти, съ семпатичнайшымъ и известнайшемъ византологомъ, Осодоромъ Ивановичемъ Успенскамъ, который въ ту пору былъ деканомъ историко-филологическаго факультета этого Университета (вынъ директоръ нашего археологическаго Института въ Константивополѣ). Около Өсодора Ивановича Успенскаго, съ энтузіазмомъ предандаго изученію византійской исторія и всеновможнаго рода памятниковъ византійскихъ древностей, какъ разъ въ это самое время сгрупнировался небольшой кружокъ филологовъ подъ именемъ "историко-филологическаго общества при Императорскомъ Новороссійскомъ Университетв" съ "византійскимъ отделеніемъ". Всегда отвывчивый на все благое, Николай Оомичъ приминулъ въ этому кружку и сдёлался въ немъ деятельнейшимъ членомъ. Не выходило съ 1891 г., можно сказать, почти не одеой книжен "Лётописи" этого общества безъ нёсколькихъ. статей нокойнаго Николая Оомича по разнымъ ся отделамъ...

Первыя его ученыя работы на мёстё новаго служенія стоять еще въ связи съ предыдущею литературною дёятельностію въ Казани и, въ частности, съ его излюбленною спе-

<sup>1</sup>) Прямних плодомъ его этой пойзден и была брошара: "Славяяскія руконеси натріаршей бябліетеки въ Іерусалимъ" (Каз. 1889). ціальностію, какъ напр., его статьн: "О значенія археологическихъ отврытій для обработки древней церковной исторін" (Записки Импер. Новор. Универс. 1891 г.), "Патріархъ Фотів и византійское богослуженіе его времени" (Тамъ же 1892), "Новый списокъ русскихъ богослужебныхъ "двйствъ" (Труды VIII археолог. събяда 1890, т. П. М. 1895), "О пещномъ дъйствъ" (Русск. Филолог. въстн. 1891 г. т. XXVI), но, со времени появленія въ свёть его капитальной статьи, сдблавшей имя покойнаго извёстнымъ даже и за границею, подъ заглавіемъ: "Типикъ церкви св. Софіи въ Константинополь" (Льт. Истор.-филол. общ. в. П, 1892 г. и отдельно), въ которой почти двё трети текста посвящены вопросамъ о вонстантинопольской топографіи и мёстно-историческому элементу, Николай Оомичъ увлекается изученіемъ топографія Константинополя, памятниковъ византійскихъ древностей вообще и древне-византийской письменности въ частности. Къ этому періоду его двятельности относятся слёдующія его статьи: "Замътка о мъстоположения Халкопратийскаго храма въ Константинополъ" (Тамъ же в. IV. 1894 г.) "Къ изученю "Типика великой церкви" (Тамъ же в. VI. 1896 г.), "Къ вопросу о греческихъ источникахъ "Бесъды трехъ святителей" (Зап. Импер. Новор. Уняв. 1889), "Еще къ вопросу объ источникахъ "Бесъды трехъ святителей" (Тамъ же 1890), "Преніе Панагіота съ Азимитомъ" по новымъ греческимъ спискамъ" (Лът. истор.-филол. общ. VI в. 1896) и послъдняя его работа "Addenda къ изданию А. Васильева "Anecdota graeco-byzantina" (Ogecc. 1898), оконченная почти на кануни отъйзда (2 сентября), къ мисту вичнаго упокоенія, въ Константинополь. Оставшіяся послё покойнаго бумаги содержать въ себё начала новыхъ работь въ этой области византиновъдънія 1) и свидътельствують о томъ, что, отправляясь

<sup>2</sup>) Ресультатовъ узлоченія закантановъдбийсять на счатаемъ и его многочисленния притическія статьи, наибчатами» " " "Вирантійскою зременний": ва

## тууды киявоной хуховной Аваденти.

вѣ свое веосуществившееся путешествіе, онъ мечталъ продолжать начатыя работы, въ которымъ интересъ у него зародился несомибнио еще въ Казани подъ вліяніемъ извъстныхъ трудовъ его учителя профессора И. Я. Порфирьева.

Что васается его симпатій въ прежней излюбленной имъ спеціальности-къ литургикъ, то онъ не дремали въ покойномъ профессоръ, хотя и вынаруживались въ послъдніе годы его жизни сравнительно слабо. Плодомъ его этого интереса нужно считать спеціальную статью: "О древнихъ литургичесвихъ толкованіяхъ" (Лётоп. истор.-филолог. общ. в. VI, 1894) и двё обстоятельныя рецензіи на мои книги: "Богослуженіе страстной и пасхальной седмицъ въ Іерусалимъ въ X-XI в. и "Описаніе литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востова" т. І. в. I Топиха", напечатанныя въ "Византійскомъ временникъ" (т. II, в. VI и т. IV, в. III-IV), деятельнымъ сотрудникомъ котораго онъ сделался, съ самаго появленія въ свёть этого почтеннаго журнала, несомнённо, по сочувствію въ его задачамъ и направленію, и, наконецъ, частые запросы его ко мнѣ о судьбѣ печатающагося второго тома "Описанія литургическихъ рукописей, хранящихся въ библіотекахъ православнаго Востока", посвященнаго греческому евхологію.

Вотъ краткій очеркъ учено-литературной двятельности Н. Ө. Красносельцева ва всю его сравнительно недлинную, двадцати-восьми-лѣтнюю, профессорскую службу. Изъ него,

однакоже, со всею оневидностию становится ясныму, рто почившій профессорь быль весьма плодовитымь работникомь на нивъ русской науви и работаль, не покладая рукъ, до посладняго дня своей жизни, -- это во первыху, в во рторыхъ, что онь не быль узвань, односторовникь спеціалистомь, до работаль своимь мастерскимь веронь въ разныхъ областихъ человуческого вудунія, интересовался многими живыми водросами русской науки и поработаль усерано нада рёшеніень назсь выдающимся успёхомъ. Какъ литургасть, покойный Никодай Оомних, послё смерти проф. И. Д. Мансветова, не имиль себѣ давнаго но многихъ отношеніяхъ, и въ его годосу въ данной области знанія прислужинвались съ глубокимъ натерасомъ заввятые споціалисты, а для неспеціалистовъ одъ былъ нопредеваемый авторитеть. Какъ церковный археологь и какъ добросовъстный изслёдователь византійскихъ древностей, у лиць весьма компетентныхъ въ этой отрасли человфческаго вёдёнія онь пользовался удаженіема, и его работы этого рода встричались нии .съ живыма дитересомъ и ценились высоко. Внесь также не малоцанную лепту Накодай Оомакъ и дъ исторію русско-византійской литературы.

Не мѣсто и не время теперь входить въ серьезную критическую одѣнку немалоянсленныхъ трудовъ покойного Николая Оомича, но небезъинтересно, однакоже, для воякаго уяснить причину ихъ разнообразія и несомиѣнный успѣкъ въ наукѣ среди спеціалистовъ. Выше, въ обзорѣ учено-дитературной дѣятельности покойнаго профессора, мы уже указаим на внѣщнія причины этого разнообразія, т. е. на переѣяды его до сдужбѣ изъ одного города въ другой, на встрѣчи съ новыми дюдьми, оказывавшими на него большое вніяніе и т. п., но такое объясненіе все же нужно дрязнадъ одностороннимъ. Причины вышеуказанныхъ любопытныхъ явленій кроются, по нащему миѣнію, глубже, а именно въ темцераментѣ новойнаю ученаго, нъ основныхъ чертахъ его яараютера, въ складѣ ума и въ особенныхъ, ему присущихъ, свойствахъ его литературныхъ гаровавій.

Надвленный отъ природы темпераментомъ несколько флегматическимъ, съ комплекціею сырою и болёвневною, по характору свромный и застенчивый, Николай Оомичь представляль изъ себя типь строго вабинетнаго ученаго. Живая кипучая дёятельность, удобоподвижность и энергическая настойчивость въ достижение намъченныхъ цэлей, цънимыя покойнымъ высоко въ другихъ, не были никогда его личнымъ достояніемъ. Совершая въ послѣдніе годы своей жизни довольно частыя путешествія на Востовъ для отдыха и научвыхъ розысканій въ памятникахъ древней письменности. Николай Оомичъ избиралъ мъстомъ своего пребыванія тамъ въ большинстве случаева русскій Пантеленионовскій монастырь и Андреевскій русскій свять на Авонь, Пантеленмоновское руссвое подворье въ Константинополѣ и русскія постройки Палестинскаго общества въ Іерусалимъ, т. е. тавіе "мирные" и гостепріимные пункты, въ которыхъ онъ находилъ и приличную для непривывшаго въ роскоши обстановку, и удовлетворение самымъ первымъ насущнымъ потребностямъ неизбалованнаго' жизнію человѣка, благодаря чему и самыя научныя занятія здёсь были для него пріятнымъ развлеченіемъ, отдыхомъ отъ житейскихъ треволнений. Пунктовъ, такъ сказать, "боевыхъ", гдъ русскому ученому приходится добывать интересующее его и необходимое для науки путемъ всевозможнаго рода лишеній, даже иногда въ вускѣ насущнаго хлёба <sup>1</sup>), по съ громаднымъ запасомъ, не отступающей ни передъ чънъ, настойчивости, большого терпънія, о воень приходится слышать на Востокв постоянно, какъ о conditio sine qua non, повойный Николай Оомичь или нарочито избъгалъ, или посъщалъ ихъ на самое воротное время. Съ библіотеками Ватопедскаго монастыря, Кутлумуша и Ксенофа,

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. ной отчеть "Путешествіе по Востоку и его научние результати" Кіев. 1890 г. стр. 11-12; отчеть проф. В. Истопия, нанечатанний из Журналі Министерства Народнаго просвіщенія 1896 г. ч. СССVIII, № 11, отд. 3 стр. 37 и д.

ВЪ : Которыя : доступъ сравникально леговъ, онъ ознакомелся -вникь въ самое послёднее время, а во жногихъ воонскихъ монастырякъ, имъющихъ но мадоцённыя книжныя сокровища, никогда к но быръ:

. Проживан, такинъ образонъ, цълые мъсяцы подъ гостопріямнымъ провона русскить асонскихь обителей, Николай Оомичь сстественно нивль пелеую возможность хорошо и всестороние ознакомиться съ рукоплении библіотекъ Пантеленионовснаго монастира и русскаго Андреевскаго скита (Хорошо также навёстны ему были рукописи библіотеки іерусалимскаго подворья въ Константинополф). Не имбя передъ собою какой либо строго опредвленной цели или задачи, онъ исподоволь, не торонясь, ванимался сначала латургическими рукописами, потомъ переходилъ къ каноянческимъ, а когда и тв и другія не представлязи интереса, онъ перелистываль и читаль разнаго рода литературные оборники. Въ его записныхъ и наматныхъ внижкахъ, такимъ образонъ, . навоплялся за каждую побядку самый разнообразный матеріаль, хотя неріздко весьна цівнняй по своей новязні, но не всегда удовлетворительный, что справедливость требуеть тоже замётить, въ текстуальномъ отношения, потому что на розысвание лучшихъ снисковъ открытыхъ имъ текстовъ, въ силу вышеувазанныхъ свойствъ темперамента, не хватало у повойнаго ни силь, им энергія. Кто вникательно читаль . труды нокойнаго Николая Оомича и даже изучаль ихъ, тоть не мога: не видёть, что въ них'ь нерёдко чувствуется недостатокъ всесторонняго знакомства съ источнивами, и главное, первоисточнивами затронутыхъ имъ вопросовъ,это во первыхъ, а во вторыхъ, свои труды, за отсутствіемъ цённаго наличнаго матеріала, онъ старался иногда наполнять матеріаломъ неглубовой древности и не всегда имеющимъ прямое отношение къ заглавию книги (напр., "Свъдънія по повоторыхъ литургическихъ рукописахъ Ватиканской библіотеки"), нерёдко получая его изъ вторыхъ рукъ,

# 96 TRATH PIERCHOR TAXOBECH YEARSHIE

T. C. HAN OTS CRONXS VICENMONS, MAN OTS MEDITOMICIONHUXS LOODHES COORES SHARONHES (TARS COGRAPIONS BUS 1 B. MATCріаловъ для исторін ченовослёдованія летурнія св. Іодена Златеуста" и такимъ же образомъ написана капитальн ваная его работа подъ загланіемъ: "Типнизь )) церкви св. Софія на Констратанополф"). Здёсь же вростся истанена причина, и того любощитнаго двления, присущаго произведениять пера Николая Оомича, что онь, за недостаткомъ положитольныхъ фактовъ, не любиль отвладывать въ долгій ящихь рёшеніе нівоторыхь важныхъ вопросовъ, его сильно интересовавшихъ, съ наасждою и уповнийсть на стастливий случай и удачную находку гай нибудь въ рукописань, а пытался давать на ныхь огвёти путемъ свояхь остооумымхъ соображеній, которыя онъ называль предположениями, гаданиями, и воторымь онъ придаваль нажное научное значение. "Конечно, это предположение. писаль мей вы своемы предсмертномы письмы. Николай Оомичь (оть 30 мая 1898 г.) въ отвёть на возраженіе мое до доводу недостаточно убёдительных основаній, высказанныхъ имъ въ рецензія на мою вынгу "Богослуженіе страстной и дасхальной сединиъ въ Герусальной, что Санайскій канонарь можно признать памятникомъ богослуженія јерусалимскаго, сели угодно, даже мечтаніе, но таковыя мачтанія весьма полезны во наукь, вбо направляють вничание наследователя въ разные темные закоулки и неогда приводять въ неожиданнымъ и порезительнымъ находкамъ". Консуно, мочтанія и оставались въ большинствё случаевъ

<sup>2</sup>) Труда этота написана Инколаена. Ооничена главника образонь на денована рукописнато Динисова IX-X в. М.266 Матиросской библютели, но понойный сана анчно миконда не была на Папилосе, и рукописе опру лично миконда не сидила. Всё свёзбнія оба втой руконнос она получнав отчасти изв "видержета и извлеченій" изв нея, сдёлавниха, по заказу о. библіотекари руссимго Дантелекиеновскико люжестири на Авони, натрополитона нелусійских Анфидокіена, проживнощита да Патиров, в гланиция, образона нелусійских Анфидокіена, проживно объблани такима, рабона стр. 6-8).

Digitized by Google

нечтаніями, не переходили въ область действительности. напротивъ, неръдко, при первомъ соприкосновевіи съ фантами разлетались, какъ дымъ по вётру, но иногда и дёйствитель. но поразительно оправдывались. Такъ, напр., немало его предположений по вопросамъ константинопольской топографии, висказанныхъ въ статьё "Тепекъ св. Софія въ Константинополъ", подтвердилъ новыми соображеніями и положительными данными компетентный въ работахъ подобнаго рода извёстный русскій ученый Д. Ө. Беляевъ, бывшій проф. Казанскаго Университета. Я лично, сибша на условленное наин свидание въ Константинополь изъ Іерусалима, послё сличенія рукописнаго Типикона св. Гроба, 1122 года, патріаршей іерусалимской библіотеки съ издавіемъ во II томъ "'Ала́дехта" извѣстнаго Пападопуло-Керамевса, везъ, въ вачествѣ пріятной для повойнаго новости, извѣстіе, что предложенные вых въ упомянутой выше рецензія на мою книгу чтенія вёкоторыхъ мёсть<sup>1</sup>) этого замёчательнаго Типикона, во многихъ случаяхъ неправильно прочитаннаго HSIATEлемъ, оправдались подлинникомъ вполню. Я увъренъ, что Николай Оомичъ съ величайшимъ удовольствіемъ принялъ бы эту весьму пріятную для него въсть. Такого рода моменты онъ переживалъ съ чувствомъ полнаго самоудовлетворенія, и они были торжествомъ его доброй души и свътлымъ теплымъ лучемъ въ его полное страданій и мученій сердце.

Гдё же, послё всего сказаннаго, кроется причина успёха его разнообразныхъ литературныхъ трудовъ въ наукё, среди спеціалистовъ, о чемъ мы замётили вышс? Прежде всего и главвымъ образомъ въ сопжести и интересть того матеріала, который давалъ въ своихъ работахъ покойный Николай Фомичъ почти всякій разъ. Это во-первыхъ. Во-вторыхъ, въ чуткости и въ отвывчивости на живые запросы даннаго времени, которыми

Труды Кіев. дух. Академін. Т. І. 1899 г.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Визант. времени. 1895 т. П. в. 4, стр. 644, прим. 1.

интересовалось общество или которые волноваля и занимали умы людей науки. Въ-третьихъ, въ счастливой манери объективно, съ академическимъ спокойствіемъ и полнымъ безористрастіемъ обсуждать затрогиваемые имъ вопросы. Безъ всякой напыщенности, чуждый самомнёнія, чёмъ грёшита въ большинствё случаевь ограниченная посредственность, съ полнымъ уваженіень кь чужань мевніянь, хотя бы опи я не согласовались съ его личными воззръніами, покойный Николай Оомичъ принимался за работу съ искреннею благожелательностію и дышаль одною страстію придти съ своимъ посильнымъ ръшеніемъ на помощь ученымъ спеціалистамъ и вмъстъ съ ними, путемъ трезваго обсужденія, отыскать дорогую въ наукъ встину. Въчетвертыхъ, навонецъ, въ безукоризненной литературной обработкѣ его трудовъ, благодаря мастерству издагать свои мысли ясно, отчетливо и въ то же время простымъ, но въ высшей степени изящнымъ язывомъ. И, нужно сознаться, что съ такими солидными достоинствами пишутся въ наше время ученыя работы далеко не весьма многими изъ русскихъ ученыхъ.

Скромный и заствичивый по характеру, Николай Оомичъ не могъ передблать себя и являясь таковымъ же въ аудиторію на профессорскую каоедру. Не владбя даромъ устнаго свободнаго изложенія своихъ мыслей и многостороннихъ свёдбній, онъ почти всегда въ наше время читалъ свои лекціи по тетрадкамъ, отрываясь отъ нихъ лишь на короткое время, чтобы сдёлать чертежъ на доскё или показать важный рисунокъ въ книгѣ. За популярностію у молодежи онъ никогда не гонялся и былъ чуждъ желаній срывать у нея дешевые аплодисменты, но оставался на каоедрё всегда серьезнымъ и дёловитымъ профессоромъ, стараясь по возможности стоять на высотё своего высокаго служенія и строго, выполнять свою прамую обязанность — научить своихъ слушателей и сдёлать изъ нихъ людей науки и долга. Какъ профессоръ

руководитель студентовъ, Николай Оомичъ, въ средъ своихъ коллегь по Казанской Академіи считался въ наше время образцовымъ, что можно подтвердить и офиціальными данны-. ме, неоднократно заявленныме его бывшимъ начальствомъ (См. С. Терновскаго. Историческую Записку о состояния Казанской дух. Акад. послё преобраз. Каз., 1892, стр. 408; Прав. Собесѣд. 1895. ІХ). Любя всею душею свою спеціальность, Николай Оомичъ любняъ своимъ добрымъ сердцемъ и своихъ учениковъ, особенно тёхъ изъ нихъ, которые желали работать у него по церковной археологів яли литургик'в. Съ полною благожелательностію онъ шелъ на встрёчу молодымъ труженикамъ и отдавался имъ всею своею нъжною душею: онъ уясняль имь предметь избранной темы, ясно и опредвленно очерчиваль рамки сочинения и высказываль безь обяняковъ свои требованія и желанія, тратя на это много времени въ промежутвахъ между ленціями и у себя на дому по вечеранъ, охотно снабжалъ ихъ источниками и пособіями н нерёдко изъ своей собственной библютеки, щедро и великодушно отдаваль въ руки ихъ неизданные матеріалы, почерпнутые имъ изъ рукописей, и собранныя имъ самимъ разнаго рода зам'ятки. Однимъ словомъ, всячески онъ старался облегчить работу своихъ учениковъ и поддержать въ нихъ "духъ бодръ" надеждою на благіе плоды въ результать. Я лично, напр., будучи еще студентомъ Академіи IV курса и занимаясь магистерскою диссертаціею, обращался къ Николаю Оомичу, въ бытность его за границею, неръдко съ просьбани навести въ греческихъ рукописяхъ ту или иную справку, и всегда въ самомъ непродолжительномъ времени получалъ, къ своему удовольствію, полное удовлетвореніе на эти просьбы. Не порывалъ сердечныхъ истинно отеческихъ отношеній къ своимъ любимымъ ученикамъ Николай Оомичъ и послё, когда эти ученики оставляли заведение и вступали въ жизнь: онъ, если могъ и былъ въ состоянии, устроялъ ихъ карьеру, всячески промовировалъ, велъ съ ними оживленную

перепнску, настойчие рекомендоваль имь не превращать научныхъ ванятій и для сего старался ставить ихъ въ благопріятныя условія, отечески журиль за уклоненія въ сторону и т. д. Въ чувстве глубокой признательности я не могу умолчать о томъ, что вся моя шестнадцатилётняя педагогическан и учено-литературная двятельность прошла подъ сильнымъ вліяніемъ незабвеннаго для мечя учителя Николая Ооинча, который охотно и съ полнымъ сердечнымъ участіенъ дёлиль со мною в горе и радоств, выпадавшія на мою долю ва это время, бызъ единственнымъ для меня авторитетнымъ совётникомъ во всёхъ монхъ научныхъ предпріятіяхъ и планахъ, и самымъ строгимъ судіею всёхъ уклоненій въ сторону съ правой стези, имъ указанной... Памятникомъ этихъ живыхъ и сердечныхъ отношеній можеть служить та громадная переписка (Въ посмертныхъ бумагахъ покойнаго найдено мое въ нему письмо въ 22 листика малаго почтоваго размёра съ возраженіями на одву изъ критикъ Николая Оонича на мою книгу), которая велась между наме и которую, какъ сообщаль покойный Николай Оомичь, онь храниль въ пілости". Эта переписка любопытна и для меня самого въ томъ отношевія, что въ вей содержатся самые внимные и подробные отчеты о монхъ путешествіяхъ и находкахъ съ греческими текстами изъ самыхъ памятниковъ и такія наблюденія и впечатлёнія, которыя никакъ не укладываются въ рамки обычныхъ офиціальныхъ отчетовъ, это съ одной стороны, а съ другой въ нихъ откровенно высказывались мон сужденія в возраженія по поводу тіхъ вли иныхъ вопросовъ, которые подвергаль повойный научному разсмотрёнію въ своихъ многочисленныхъ работахъ. Чтобы иллюстрировать свою мысль' и врче обрисовать отеческія отношевія Николая Оомича въ своему питомцу, я позволю себъ привести здъсь выдержку ввъ послёдняго его ко мнё письма, писаннаго подъ впечатлёніемъ скорбнаго<sup>1</sup>) для него извёстія моего, что я,

<sup>1</sup>) "Весьма удручень я, писаль Цикодай Ооничь ний оть 25 иля 1898 г.,

увленнись разработною историческихъ мемуаровъ Арсенія 1). архіеннскопа елассонскаго и архангельскаго, отврытыхъ мною въ прошлогоднюю потздку въ Трапезунтъ, прекратилъ на время печатание греческаго евхологія, им'вющаго составить II томъ моего "Описанія литургическихъ рукописей, хранащихся въ библіотекахъ православнаго Востока", или, какъ я выразнася, пересталь думать" о немь. "Объ евхологіяхъ вы говорите, писалъ Ниволай Оомичъ ко мив, что "перестали о нихъ думать". Ждать, слёдовательно, придется долго, а я не долголътенъ и едвали доживу до этого времени... Мив подобаеть малиться, но вы растете ли? Растете, конечно, но только ростъ вашъ, кажется, все болёе и болёе уклоняется въ сторону отъ литургики. Очень вы обязали бы меня, если бы сообщили мив экземпляры бёловыхъ, напечатанных уже, листовъ Евхологіона: я ванялся бы ими во время путешествія (увы, неосуществившагося!), и это, ножеть быть, было бы не безполезно для васз"... Веливій предсмертный уровъ незабвеннаго учителя! Вотъ, какъ любиль покойный Николай Оомичь свое дёло, какь дорожиль успехами излюбленной спеціальности, принося въ жертву ей и всёхъ и вся. И сколько самыхъ нёжныхъ и попечительныхъ заботъ проявилъ онъ объ одномъ изъ своихъ учениковъ, стоя уже одною ногою у врая своей преждевременной могилы, но дерзновенно утверждаю, что я лично не былъ единственнымъ его пёстуномъ; находилъ онъ и досугъ и время интересоваться не менће живо и горячо и другими своими учениками...

ожиданісят вашею Евхологія в вообще сельно натересуюсь его скорийшних виходент. Какъ хорошо било би занаться имъ на свободи, во время леченія. Но ви, очевидно, не торопетесь".

<sup>2</sup>) Николай Сомить не любиль въ ученикахъ укленений въ сторову и норищаль ихъ за это откровенно. Такъ, напр., онъ не одобраль моего намърения инсать очеркъ "Русские на Асонъ", а когла я избралъ предметонъ акторой академической ръчи-свои внечатявния, имнесемныя взъ ковадки на Патиссъ, то онъ положительно упреказъ меня въ намънъ своей спеціальности и сурово ссущаль неня за это,

Какъ товарищъ-сослуживецъ, покойный Николай Оомичъ со стороны своихъ коллегъ повсюду пользовался полнымъ уваженіемъ и искренцею любовью. Ровный, спокойный и въ • одинаковой мёрё ко всёмь благожелательный, Николай Оомичъ къ старшимъ своимъ сослуживцамъ всегда былъ почтительно въжливъ, а съ своими сверстниками и младшими членами профессорской корпораціи товарищески задушевенъ и всегда милъ, а поэтому былъ общимъ любимцемъ. Искреннія товарищескія отношенія къ нему съ особенною интенсивностію обнаружились въ средъ профессоровъ Одесскаго Университета, когда неожиданно для всёхъ пришла печальная весть о кончинѣ его въ Константинополѣ. Въ глубокопрочувствованной прекрасной характеристикѣ высокоуважаемаго Алексвя Николаевича Деревицкаго, декана историко филологическаго факультета, мы съ чувствомъ полнаго удовлетворенія н удовольствія, прочли слёдующія строки, посвященныя обрисоввѣ этой черты покойнаго Николая Өомича: "Щедро одарепный многими качествами талангливаго ученаго, добросовъстнаго изслѣдователя и преданнаго своему дѣлу профессора, Николай Оомичъ былъ больше, чёмъ ученый и профессоръ: онъ былъ человъка въ лучшемъ благороднъйшемъ смыслъ этого слова. Чуткій и отзывчивый, чуждый всякой мелочности и тщеславія, справедливый и великодушный, онъ покоряла вспха своею безграничною добротою и невозмутимою ясностью нрава. Всѣ, узнавшіе его близко, становились его друзьями. А были ли у него враги, -- могли ли у него быть?... (Одесск. Лист. 1898 № 211, стр. 5).

Отвѣчаемъ на поставленный вопросъ: да, къ глубокому сожалѣнію, были. "И врази человъку, скажемъ словами Св. Писанія, домашніи его (Мато. Х, 36; Сн. Мих. VII, 6). Но рго domo sua покойный не любилъ говорить даже и съ интимными друзьями. И если я дерзаю воснуться этой стороны жизни почившаго, то единственно для того лишь, чтобы укавать на новую черту его характера—е.о рыцарски велико-

102

дущное отношеніе въ своимъ домашнимъ, которыхъ онъ любилъ горячо и беззавётно, и для которыхъ онъ жертвовалъ рёшительно всёмъ, отказывая часто себё въ самыхъ насущныхъ потребностяхъ. Онъ великодушно все прощалъ милымъ и близкимъ его сердцу, испытывая самъ лично глубокія душевныя страданія. Силу своихъ душевныхъ страданій и нравственный гнетъ "испорченной жизни" онъ немногословно, но, по нашему мнёнію, краснорёчиво высказалъ незадолго до своей кончины въ слёдующемъ четверостишіи, написанномъ имъ въ записной книжкё, найденной нами въ посмертномъ его пакетё, и датированномъ "21 іюля 1898 года. Кисловодскъ":

> "Вотъ тополей стройныхъ аллея Радуетъ мой очарованный вворъ, Но жизнь отз того для меня не милъе, И ей посылаю я горькій укоръ".

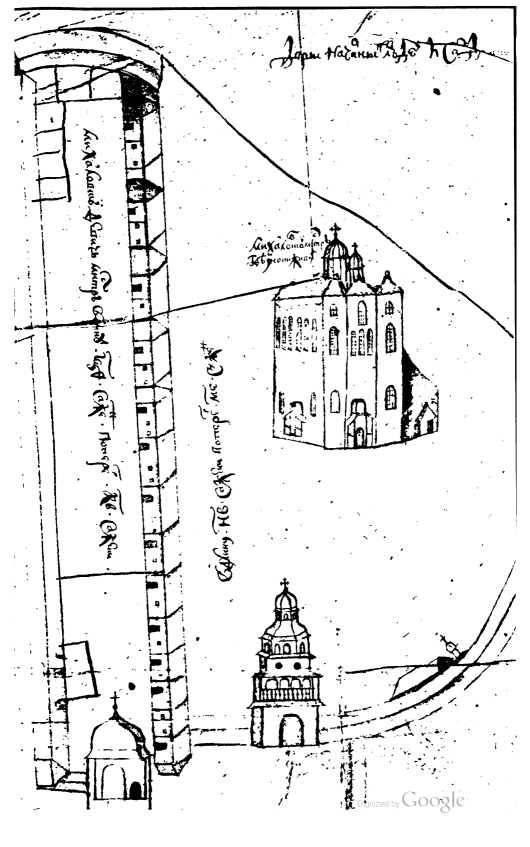
Сь этимъ "горькимъ укоромъ" своей "разбитой жизни" Николай Оомичъ сошелъ и въ могилу, закрывъ свои глаза на чужбинѣ одинокимъ, вдали отъ родины, отъ родныхъ, отъ друзей, подъ гостепріимнымъ кровомъ обители великомученика Пантелеимона, гдѣ онъ любилъ проводить время своихъ одинокихъ каникулъ. Но, нѣтъ, Николай Оомичъ и въ чась смертный не былъ одинокъ и всѣми покинутъ. Русская наука, которой онъ служилъ вѣрою и правдою въ теченіе всей своей жизни, въ лицѣ своего достойнѣйшаго представителя, О. И. Успенскаго, директора нашего археологическаго Института въ Константинополѣ, встала у изголовья умирающаго, приняла его послѣдній скорбный вздохъ, своею дружескою рукою на вѣки закрыла его ясныя очи, а его брепные останки окружила такою нѣжною заботливостію и товарищескимъ участіемъ<sup>1</sup>) въ послѣдніе дни ихъ надземнаго

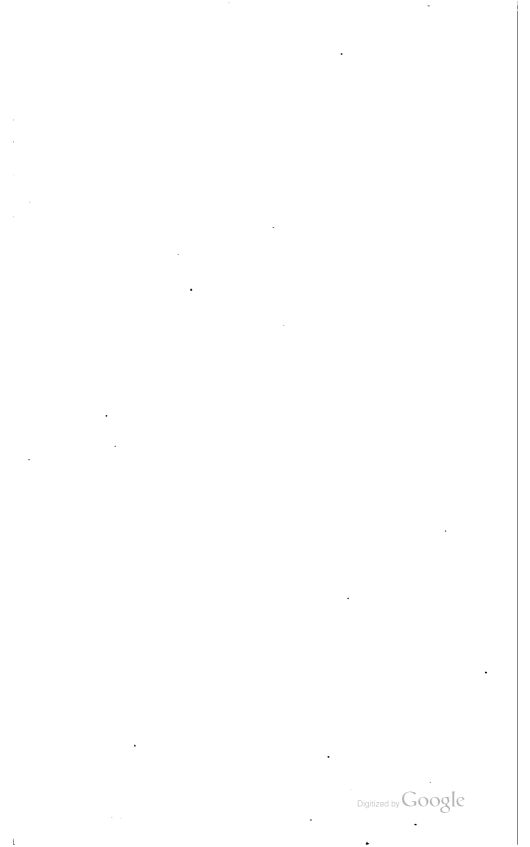
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Константинопольскія газети — французскія в греческія почтили панять усоншаго профессора добрымъ словомъ, а о похоронахъ его отозвались съ рашительною похвалов.

пребыванія, какія не всегда выпадають у нась на долю людей науки у себя дома на родинѣ, подъ роднымъ кровомъ... Честь, хвала и многая лѣта тебѣ, великій труженякъ русской науки, никогда, конечно, не мечтавшій, что къ многосложнымъ прямымъ обязанностямъ на чужбинѣ по долгу своего офиціальнаго положенія присоединится еще и забота о членахъ-мертвецахъ, а незабвенному Николаю Оомичу едиными усты и единымъ сердцемъ скажемъ вси: "Вѣчная память"!

А. Дмитріевскій.







# Къ исторіи Кіевской Трехсвятительской церкви за вторую половину XVII стольтія.

Въ недавно вышедшемъ въ свётъ II томъ нашего сочиненія: Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвиноники, говоря о возобновлении П. Могилою Трехсвятительской церкви въ Кіевъ, мы, на основанія документальныхъ данныхъ, утверждали, что озваченная церковь должна быть отнесена къ наиболье сохранившимся храмамъ до-монюльскаго періода, ныйя при этомъ въ виду время, о которомъ у насъ шла ричь, т. е. первую половину XVII столътія. "Правда,-писали мы-въ настоящее время отъ первоначальнаго зданія дрезней Васильевской (Трехсвятительской) церкви наиболёе компетентные церковные археологи считають уцёлёвшими только: а) алтарные абсиды (до сводовъ включительно) и б) ствны теперешней средней части церкви (до охватывающаго ихъ вверху карниза); но извѣстно, что около 1660 года эта церковь сгорвла, находилась затвив въ запуствній и начала вторично обновляться съ 1693 года. Очевидно, ко времени послѣ означеннаго пожара, а не ко времени до-могилянскому, вакъ нвкоторые думаютъ, должно быть относнию документальное извъстіе, что "на Трехсвятительской церкви илавы и сводовъ нътъ, обвалились, и во многихъ мистахъ разсълись".

Означенныя краткія свёдёнія о судьбё Трехсвятительской церкви во второй половинё XVII столётія были заимствованы нами изъ извёстныхъ трудовъ преосв. Евгенія (*Описаніе Кіево*. Софійскаю собора, Кіевъ 1825 г.), Н. В. Закревскаго

(Описаніе Кіева, изд. 1868 г.), М. А. Максимовича (Объяснительные параграфы о Кіевп) и друг., послё взаимнаго ихъ сличенія и критическаго въ нимъ отношенія. Въ настоящее время мы имёемъ возможность означенныя свёдёнія провёрить и подкрёпить, а отчасти и восполнить на основаніи документальныхъ данныхъ, извлеченныхъ нами изъ Архива Министерства Иностранныхъ Дёлъ въ Москвё <sup>1</sup>).

1) О пожарь Трехсвятительской церкви во второй по ловинь XVII стол.-Преосв. Евгеній въ "Описанія Кіево-Ссфійскаго собора (стр. 210) пишетъ относительно этого слѣдующее: "Васильевокая (Трехсватительская) церковь митрополитомъ Петромъ Могилою приписана была къ Братскому монастырю, отъ котораго тамъ опредёленъ былъ строитель съ братіею для служенія. Но по сторпніи около 1660 года опять запустѣла и приписана была къ Золотоверхомихайловскому монастырю". Это показание преосв. Евгения о времени "сгорвнія" Трехсвятительской церкви принимаемо было послѣдующими изслёдователями кіевской старины: М. А. Максимовичемъ ("Обозрвніе Стараго Кіева", 1894 г.), Фундуклеемъ ("Обоврѣніе Кіева", 1848 г.) и другими. Но Закревскій въ своемъ "Описаніи Кіева" (изд. 1868) г.) означенное "показаніе" преосв. Евгенія или, какъ онъ выражается, показаніе Максимовича счелъ ошибочнымъ, заявивъ, что по свидътельству украинских льтописей Трехсвятительская церковь сгорвла 17 августа 1651 года. Это новое мивніе Закревскаго вызвало сильное возражение со стороны Максимовича. "По какимъ это украинскимъ лётописямъ-говорятъ онъ-Трех-

106

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Инкоторымы неизданным документами Минастерства Иностранных Дёлг, относящимися ка трактусному вреднету, пользовалоя авторы "Историческиха замётока о Кіеві" (протоїерей П. Г. Лебединцева), поміщенныха ва октябрьской книжкі *Кіев. Старины* за 1884 г. Но, очеведно, она бёгло просиатривала олначенные документы и потому крайне была скупь на видержки иза инха, что (помимо накоторыха негочностей, допущенныха самиа авторома), давало иногда повода и другима, занимающимся изучсніена кіечской старины, діять на о пованій сиха видержекь ошибочных предположенія.

Свитительская церковь сгорёла 17 августа 1651 года?... Въ старенныхъ укранискихъ лётописнахъ о томъ не упоминается; изъ нихъ видно, что пожаръ былъ тогда не на старомъ или верхнемъ городѣ, а на Подолю, и погорёли церкви Кіевоподольскія. Я очень люблю точное и вѣрное означеніе 100005, но поправляю и отмѣняю прежде принятые годы не иначе, какъ на основаніи достовѣрномъ. Въ настоящемъ же случаѣ, я остаюсь по прежнему при Евгеніевомъ показаніи 1660 года, знан, что онъ свои свѣдѣвія о Трехсвятительской церкви ваимствовалъ изъ старинныхъ городовыхъ книго и разныхъ грамотъ, видя въ то же время, что показаніе Закревскаго о 1651 годѣ ошибочно и напрасно" 1).

Отрицательное отношеніе М. А. Максимовича въ мийнію г. Закревскаго объ истребленіи пожаромь Трехсвятительской церкви 17 августа 1651 юда, какъ основанное на документальныхъ данныхъ, упрочилось въ наукѣ, и изслёдователи (точнѣе, большинство изслёдователей) по данному вопросу по прежнему продолжали держаться показанія преосв. Евгенія, хотя оно имъ и не подкрёплено было ссыякою на первоисточ-

<sup>1</sup>) Собраніе сочинскій М. А. Максиновича, т. II стр. 54.-Максиновичь въ подтверждение своего изъ́пія, что 17 авг. 1651 года пожаръ бидъ на Цедель́в и въ это время сгорбли ибкоторыя Кіево-нодольскія церкен приводить выдержки, во 1-хъ, взъ лётониси Јорлича, где говорится: "17 августа (1651 г.) своевольники, для грабежа, зажгли Кіевь (т. с. Подоль); здясь сгоряло тогда болье двухъ сотъ дворовъ и итсколько церквей, а именно: 1) церковъ святой Пречистой на риний, въ которой спратани были городскія и земснія кинги, и всё пропаль; 2) дівнчій монастырь Флоровскій; 3) церковь Добразо Николы в 4) клянторъ Бернардинскій"; во-2-хъ, выдержку изъ тоговременнаго письма очеведца означеннаго пожара, которое напечатано въ Старожитностяза, изд. въ Варшавъ въ 1840 г. Анвросіекъ Грабовскимъ: "Олять (17 авг. 1651 г.) повазвлея (на Подол'в) огонь страшений и незиданный. Сперва сгорбль костель о. Бернарднновъ, съ кланторомъ и шконами; затъмъ церковъ ариянская и двъ каненыя стародавия церки дизунитовъ, одна пресвятой Троицы, другая еще Кіевскимъ вняземъ Владиніромъ заложенная... Къ вечеру поднялся такой ужасный вихорь, что намь, заядненнымъ съ зоры, представлялся адъ вли Содонъ и Fouops" (Ibid).

никъ. Въ настоящее время мы имъемъ возможность указать на этотъ первоисточникт, изъ коего можно видъть и то, почему преосв. Евгеній, опредъляя время новрежденія пожаромъ Трехсвятительской церкви, обозначилъ оное приблизительно: около 1660 года. Первоисточникъ этотъ-прошеніе избраннаго на кіевскую митрополію Варлаама Ясинскаго къ царя́мъ Іоянну и Петру Алексъевичамъ, въ которомъ онъ, какъ увидимъ, ходатайствуя о возобновленіи Трехсвитительской цервви, указываетъ, что она сгорѣла "при восводстви бояршиз Василія Борисовича Шереметева".

Бояринъ Василій Борисовичъ Шеренстевъ, пользоваенийся славою весьма искуснаго военачальника (царь Алевсъй Махайловичь называль его "благонадежнымь архистратигонъ"), назначенъ былъ воеводою въ Кіевъ, на смёну окольвичаго Андрея Васильевича Батурлина, 6 апрёля 1658 года 1); вибхаль изъ Москвы 5 мая 2), прибыль въ месту своего навначенія въ Кіевъ 17 іюня тою же года<sup>8</sup>). На воеводствѣ въ Кіевѣ В. Б. Шеремстевъ пробылъ съ небольшимъ два года. Въ 1660 году, вскоръ послъ 6 августа ("по Святомъ Спасва), онъ "по указу великаго государа", отправился въ походъ протевъ поляковъ 4), окончившійся, какъ извёстно, всявдствіе намвиническаго образа двиствій малороссійскаго гетиана Юрія Хивльницкаго, полнымъ пораженіемъ Шереметева: послёдній вынуждень быль сдаться на вапитуляцію съ своимъ войскомъ и, вопреки заключенному при этомъ съ поляками договору, отданъ былъ, въ качествъ заложника, въ Крымъ, гдъ в томился въ неволъ въ теченіе 20 лътъ ).

<sup>4)</sup> A. 10. # 8. P. r. VII, M 75.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Родъ Шеренетевник, Александра Варсунова, кн. б, Сиб. 1889 г., стр. 50. Дополнения въ тому 111 Дворцовникъ ракулдовъ. Сиб. 1854. столб. 130.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Родъ Шеренетевнихь, А. Барсукова, Ця. 5, стр. 74 (на основания янсьма Васнай Ворисовича из государи).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ibid. xs. 5, crp. 297.

<sup>•)</sup> Подробности си, въ уномянутомъ трудъ А. Бар-укова, ки. 6.

Очевидно, преосв. Евгеній, имва въ виду, съ одной стороны, указаніе упомянутаго первоисточника о "сожженіи" Трежсвятательской церкви во время воеводства Василія Борисовича Шереметева, а съ другой----зная, что это непродолжительное воеводство окончилось *ез 1660 году*, приблизительно въ сему послёднему и пріурочиль означенное событіе. Возможно, что когда-либо въ пензданныхъ доселё памятникахъ, касающихся кіевской старины, найдется течное обозначеніе времени, вогда сгорёла Трехсвятительская церковь. Но пока таковое указаніе неизвёстно, соотвётственнёе съ виёющимася данными говорить, что означенная церковь повреждена пожаромъ "ео еремя воеводства ез Кіевъ боярина Василія Борисовича Шереметева, т. е. ез 1658—1660 годахъ<sup>«1</sup>).

2) О возобновлении Трехсвятительской церкви въ 90-хъ 1.1. XVII ст. Авторъ "Историческихъ замѣтовъ о Кіевѣ", на основаніи архивныхъ данныхъ, говориїъ, что кіевскій интрополитъ Гедеонъ въ 1688 юду просилъ у царей (Іоанна и Петра Алексѣевичей) пособія на возобновленіе храма св. Софін и разрѣшенія разобрать и употребить на почнику его "доть церкви каменныя, гораздо худыя, что стоять пусти въ городи, св. Екатерины и св. Василія"... "Спустя три года посль сего игуменья Кіево-Михайловскаго монастыря просила объ отдачѣ подъ свой монастырь каменной Трехсвятительской

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Вознажно, что Трехсвятительская церковь была "сожнена" во время двухдневной кіевской битви Шеренетева съ братонъ гетиана Даніндонъ Выговскихъ и кіевскимъ полковникомъ Яненко, происходнешей 23 и 24 аегуста 1658 года. Въ денесения кари Аленски Михайловичу воеводи Шеренетева сбъ оздаченной битвѣ, нежду прочвиъ, говорится: "А кабъ мы, бхолони твон, Кіевского нолговинка Павла Яненка обозъ взяли и мушки на Щековник въ обозѣ всѣ понналя, (нежду нимв) в тѣхъ пушевъ (даннихъ кіевскимъ мъщананъ князьяни Куракиникъ и Велионскимъ) ебъязанись у нихъ въ обозѣ асфинхъ и желіеникъ четире пушки, и мущая, зосударь, страњоба по насъ, колоней теонить, била съ Щекоенны, изъ обозу, изъ твязь пушевъ". (Сборнитъ Матер. для историч. толографіи Кіевъ. Кіевъ. 1874 г., отд. 111, стр. 82-83). О сокисний во время этой битън изкоторихъ церквей на Додоль есть прямия документальния уназанія (А. Ю. в З Р. т. IV, № 93, стр. 186).

церкви<sup>\*</sup> 1)...Эти краткія и не совсёмъ точных рёти дали поводъ проф. Н. И. Нетрову сдёлать предположеніе, что въ первомъ случаё дёло касается церкои св. Василія на Новомъ двори, созданной правнукомъ Владиміра Мономаха, великимъ княземъ Рюрикомъ Ростиславичемъ (1195—1202 г.г.), а не церкви Трехсвятительской <sup>2</sup>). Но такое предположеніе омибочно. Въ данномъ случаё рёчь была именно о Трехсватительской церкви: о разобраніи ся для починокъ Кіево-Софійскаго собора, и если Трехсвятительская церковь уцёлёла, то случилось это вслёдствіе нёвоторыхъ благопріятныхъ для сего обстоятельствъ.

Приведемъ документальныя данныя, касающіяся затронутаго нами вопроса.

"Въ 196 (1688) году, апрѣля въ 12 день, (читаемъ въ одпомъ изъ тоговременныхъ документовъ) билъ челомъ великимъ государемъ, царемъ і великимъ княземъ Іоанну Алексѣевичу, Петру Алексѣевичу і великой государыне благовѣрной царевне и великой княжне Софіи Алексѣевнѣ и всея великія и малыя и бѣлыя Росіи самодержцемъ преосвященный Гедеонъ, митрополитъ кіевскій і галицкій і малыя Росиі, чтобъ великіе государи пожаловали его, велъли въ Киевъ церкви каменные св. Великого Василія и святыя великомученицы Екатерины, которые стоять обветшавши і пусты, разобрать, і разобранти перевести ихъ великихъ государей казною на починку соборные церкви святые Софіи Премудрости Слова Божия".

Однако такое разрѣшеніе митрополяту Гедеону дано не было. Въ Москвѣ предварительно рѣшено было (22 апрѣля) послать "великихъ государей грамоту въ Киевъ къ боярину и воеводамъ, къ Ивану Васильевичу Батурлину съ товарищи",

i

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Кіев. Старяна, октябрь 1884, стр. 235.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Историко-тонографические очерки древияго Киева. Н. И. Цетрова. Киевъ. 1897 г., стр. 126.

## къ встории каквск. трехсвятительской церкви. 111

чтобы они "описали" означенныя обветшавшія церкви св. Василія Великого и великомученицы Екатерины и, "описавъ, учинням смётпую роспись, сколько старыхъ каменныхъ припасовъ на починку Софійской церкви будетъ, і что какихъ припасовъ на то церковное строеніе надобно изготовить вновь, і о томъ о всемъ къ великимъ государемъ писать въ приказъ малыя Россіи"<sup>1</sup>).

Когда дошло въ Кіевъ извѣстіе о состоявшенся рѣшеніи московскаго правительства произвести "опись означеннымъ "опустввшимъ" церквамъ, монахини дввичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря рёшились обратиться въ государямъ съ просьбою о предоставлении имъ Трехсвятительской церкви, такъ какъ своей собственной онв пе имвютъ. Съ этою цвлію во второй половинѣ мая (1688 г.) одправилась въ Москву сама игуменья дёвичьяго монастыря съ сестрами, куда онѣ и прибыли 16 іюня. Въ поданномъ имп государямъ прошени говорилось, что "живуть онъ въ томъ (Кіево-Михайловскомъ) монастырѣ ізстари, 84 сестры, і приходять въ церковь въ Михаилу Архангелу. А въ томъ монастырѣ iryменъ Сильвестръ, да братья 15 человѣкь; і на игумена и на братью въ огородахъ и въ поле около всякого хлъба работають онь; а въ городъ Киевъ старая церков наменная во имя трехъ святителей Василія Великого, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго, и у ней только порушились одни главы, и строение великого князя Владиміра, а около той церкви близко дворовъ нътъ, толко однъ житницы ихъ великихъ государей, а государскаго жалованыя имъ, руги, противъ иныхъ монастырей, нётъ, скитаются в кормятся Христовымъ имянемъ, и чтобы великіе государи пожаловали, вельли ту церковь починить и огородить, и іхъ въ томъ монастырь построить" ?).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Араньь Мин. Иностр. Діла. Діла Малорос. свяв. 76. (N 69).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Архияъ Мин. Иностр. Дълъ. Д+ла Малорос. св. 76 (№ 69) и 84 (№ 46).

Огправляясь въ Москву съ просьбою, не соотвётствовавшею видамъ митрополита, по крайней мъръ, не согласовавшеюся съ ран'ве подалнымъ имъ прошеніемъ о разобранія Трехсвятительской церкви, вгуменья Кіево-михайловскаго двичьяго монастыря исходатайствовала посланіе къ государямъ и отъ митрополита, въ которомъ опъ, извѣщая государей о цели путешествія въ Москву вгуменьи Агафы съ сестрами, предоставляетъ то или иное ръшение о Трехсвятительской церкви благоусмотрению ихъ Царскихъ Величествъ. Указавъ въ начало сего посланія, что внокина довичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря, желають "нёкінхъ ради вниъ" переселиться "на іное м'всто", митрополить продолжаетъ: "Извѣстно о семъ творю Вашему Царскому Пресвѣтлому Величеству. Будеть ли воля предречевныхъ вновных благоугодною божественной і Вашей Царскаго Величества во:и: да сподобить ихъ Вышній Обладатель государскую Вашего Царскаго Величества получить милость. Вашего Царсваго Величества отчина присущная, Вашего Царскаго Пресвётлаго Величества и богомолицы. Яко убо блаюуюдно Обладателской Вашего Царского Пресвётлого Величества воли: тако да будеть. Азъ же подъ монаршеский Вашего Царскаго Пресвётлаго Величества престоль, выю до лица земли превлонивъ"... и проч. 1).

Въ то время, когда въ Москвъ заслушивалось (2 іюля) профиеніе кіево-михайловскихъ инокинь, здъсь не полученъ былъ еще отвътъ отъ воеводы по указанпому запросу о состояніи церквей Трехсватительской и великомученици Екатерины, вызванному помянутымъ прошеніемъ митрополита Гедеона о разобраніи сихъ церквей. Поэтому, надо полагать, тогда же былъ посланъ въ Кіевъ вторичный запросъ къ воеводъ по сему предмету, причемъ требовались свёдънія и

112



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. связ. 76 (¥ 69). Означенная грамота интрополита Гедеонта датирована 16 иля 1688 года,

о топъ: возможно ли возобновление Трехсаятительской церкви? По крайней мёрё, въ концй августа кневскимъ воеводою означенныя свёдёния сообщены. Опи состояли въ слёдующемъ: "Церковные каменные стёны сретого Велякого Василия во иногихъ мёстёхъ разсёлись, члаев церкен и сводоев июте, обеалились ев давныхъ ноджах; а мочно ль тое церковь, не разбирая, починять, і своды і главы тё стени удержать ли, і сколько на починять той церкви каменныхъ и всякихъ прицасовъ надобно, того осмотрёть и смётить нёкому, каменныхъ дёлъ подмастерья нётъ" 1). Виёстё съ этимъ отвётомъ кневский воевода прислалъ (очевидне, тоже но требованию нать Москвы) планъ той части города Кнева, гдё находились церкви Трексвятительская и Михайловский можастырь, съ изображеннами той и другого.

Въ виду неопредёленцаго отвёта изъ Кіева относительно возможности возобновить Трехсвятательскую церновь, вопросъ объ ея дальнёйшей судьбё былъ на время отложенъ. Просьба же кіево-михнёловскихъ инокинь, сётованияхъ на неимѣніе собственной цернан, была удовлетворена рёшеніемъ построить имъ на мёстё црежняго цхъ пребыванён невую деревянную церковь, о чемъ митроцолитъ навёщенъ былъ особою грамотою отъ имени государей отъ 1 октябра 197

<sup>3</sup>) Арх. Мин. Иностр. Дёль. Дёла Малорос. свян. 76, № 69 в слян 84, № 47.—Что въ данномъ случай рёчъ идеть именно о Тределятительской цегкви, это видно изъ непосредственно слёдующей за сняв справки о церкви, которую желана нолучить инокими Кіево-Михайловскаго конастира: "А въ росписи какооую они бозре и восной приснаят, написано: Циркевь каменная Презъ Ссяминислей въ данну въ основани съ алтаремъ 7 сажень, внутри отъ западинхъ дворей до елтаря полъ 4 самени, олиеръ въ длину 3 сажени съ аринномъ, коноретъ тоя церкви и алтаря 4 самени съ аринномъ; на той церкви глами и аподовъ ифтъ, объеминсь, і но иногида дестана слени разоблисъ". - Эго та саная разавсь, которур, безъ скномовля сремени св соснавления, ариномить прерова Евгеній на смояна "Синский бить признава обфинисалинить домунантоль, сотисаленных полоза присоздинения Бісва: зъ Моспоскому чосударскиеу (Кісвы сий интрополить Петръ Могнае, т. II, стр. 445).

Труды Кіев.дук. Акад. Т. І. 1899 г.

8

(т. е. 1688) года. "Въ ниненинемъ въ 197 году--говорится въ этой грамотъ--мы великіе Государи, Наше Царское Величество, въ нашей отчивне въ Богоспасаемомъ граде Кневъ, Михайловского Дъвичъя монастыря игуменъ Агафии съ сестрами велъли построить иерковь новую деревянную съ трапезою теплою, а отъ Михайловскаго мужескаго монастыря отгородить крбпкою и не нискою оградою, чтобъ проходу исъ того дъвическаго монастыря въ мужеской монастырь отнюдь никакова не было. А для совершения Божественныя службы указали мы, Великіе Государи, Наше Царское Величество, тебъ, богомольцу нашему, дать священника да діакона добрыхъ. Денежное и хлъбное жалованье тому священнику съ причетники учинить и давать велъли"... Царскій указъ о построеніи для кіево-михайловскихъ инокинь церкви былъ вскоръ исполненъ <sup>1</sup>).

Неиввёстно, какъ-бы рёшился вопросъ о судьбё Трехсвятительской церкви, еслибы продолжилось управленіе кіевскою митрополією Гедеона Святополка Четвертинскаго, очевидно, не особенно дороживщаго памятниками старины. Но митрополитъ Гедеонъ скоро скончался (6 апрёля 1690 г.). На его мёсто "по давнимъ правамъ и обывновеніямъ" на соборё, происходившемъ 1 и 2 іюня "въ церкви престолной Софёйской", избранъ былъ кіево-печерскій архимандритъ Варлаамъ Ясинскій. Новоизбранный митропотить, по требованію московскаго правительства, прибылъ для посвященія въ Москву и, осыпанный здёсь царскими милостями<sup>2</sup>), вошелъ съ прошеніемъ о многихъ нуждахъ, касающихся какъ его лично, такъ

<sup>1</sup>) Цервовь св. Софін въ д'явичесть Кіезо-Мях. ненастир'я взображена уже на план'я Кіева 1695 г., над. Кіев. Археограф. Коничесіев.

<sup>5</sup>) Что нооконокое крантельстве, саботнически о тонк, чтоби кленкую интрополичые казедру занималь человіць, которий би "зеликних Государенъ. Ихъ Царскому Величеству, быль спремъ и селкого добра и инлости шелетеленъ", оказало самий короній пріємъ Варламу Делискому,—объ этонъ моди о заключать изъ масси полученнихъ них подариовъ (Подробнести объ этонъ си. въ и тилож. въ "Описанів Кіезо-Соф. собора, № 25, стр. 126-128).

114

ŧ

# въ история вієвской треховятительской церкви. 115

и ввъренныхъ его управлению церквей и монастырей. Къ числу тавнаъ нуждъ, настоятельно требовавшихъ удовлетворенія, отнесено было низ и вовстановленіе Трехсвятительской церкви, а если окажется возможнымъ то и Екатерининской. "Трехсвятительская церковь, — заявлялъ Варлаамъ Ясинскій, --стоятъ пуста, обетшала и попремногу разорена, сотиснена же оврестъ акбарами житницъ и запасовъ отъ воеволъ вневскихъ, і священнодъйствие молитвенное за православную державу тако не бываетъ со озоворому мношку, что при владъніи православномъ таковое есть нерадъніе о той церкви, інестроение же и запустъніе, каково не бъ і при державъ ляцкой, оть вся же дана бъ та церковь, за тщаниемъ блаженныя памяти митрополита Киевского Петра Могилы, въ доворъ владёние приписное мовастырю Брацкому Киевскому, отъ него же тамо живяше строитель іеромонахъ началный съ свонии помощниками, священнодъйствуя по вся дни даже до сожженія при воеводство боярина Василья Борисовича Шереметева, по немъ же обращена на житницы запасовъ". По этому Варлаамъ Ясинскій "дерзаетъ воспоминати и челомъ бити Царскому Пресвётлому Величеству імянема есею православія, чтобъ та церковь толико чесная, первоначальная Россійская была очищена и освобождена ото таха амбарово и житниць, окружившихь е, и да будеть въ досмотрени митрополитанскомъ, таже і безъ отлагания, во времяни зими, за инлостивных Богоугоднымъ указомъ монарховъ васъ православныхъ, наслёдниковъ Владиміровыхъ, построена будетъ тщаниемъ воеводъ вневскихъ... Недалече же ото тоя воспомененныя Трехсвятительскія каменныя церкви въ томъ же городъ въ верхнемъ Киеве і другая ветхая, много паче развалившаяся, каменная святыя великомученицы Екатерины цервовь, ся же токмо нъкія столпы і часть стънь на оснооаныя стоить". Новонебранный матрополить "воспоминаеть и о той: аще возможно будеть, воздвигнути и ю, по премилостивому разсмотринію ихъ Царскихъ Величествъ"; а до того времени Варлаанъ Ясинскій просить, чтобы она была "въ досмотрвнін власти духовныя метрополитанское, съ помощію воеводскою, да не до конца разорена будеть оть безчиннаю народа, взимающаю оттуда камение на мирскія ихъ потребы" 1).

Въ то время, когда Варлаамъ Ясинскій обратился кь государямъ съ просьбой о возобновленіи церкьей Трехсвятительской и св. великомученицы Екатерины, у московскаго правительства имълись уже свъдёнія о томъ, какое количество виринча можетъ доставить разборка означенныхъ церкрей. "А по досмотру и по смътё,--читаемъ въ одномъ тоговреиенномъ документё,--въ обетшавшихъ каменныхъ церквахъ святаго Василія и святыя великомученицы Екатерины кириичу цълаго и ломанаго выберетца 60 тысячъ"?).

<sup>1</sup>) Архних Мин. Иностр. Дала. Малор. связ. 81. № 46.

<sup>3</sup>) Докладъ объ этонъ кіевскаго возводи съ товарищами доставлень биль носкорскому правительству (какъ имъ и требовалось) въ связи съ свёдбліями "о ветхостяхъ" св. Софік Кіевской и о количествё необходимихъ для ясправленія вхъ матеріаловъ. Приводимъ оту часть доклада, важную для интересующихся кіевскою старияов, въ полномъ видё:

"А но изръ Софійские церки довадетца ночинть і вноль едйлать обегналихъ и разваленихъ изстъ противъ прежидго основанія двукъ сторонъ, въ преділехъ по два свода, на одной сторонъ въ длину 30 саженъ, а понеретъ однаъ сводъ 8 сажени, другой 4 сажени, а въ вишнеу до сводовъ дъй етйин вочивить вверхъ но 8 сажени съ нолусаженью.

Въ другомъ предъле своди въ длину 9 саженъ съ полусаженый, понереть однат сводъ 3 сажени, въ другомъ 4 сажени, да на всходъ вадъ хорными дверми, да на предъле святихъ четиредесятъ мучениковъ сдълать 2 глави запово противъ прежняго основания, и стъим імнутря и съ наружныхъ сторонъ во мистихъ мъстехъ облазищися. Да у той же Святосообъёской цермъи противъ прежняго противъ прежняго основания, и стъим імнутря и съ наружныхъ сторонъ во мистихъ мъстехъ облазищися. Да у той же Святосообъёской цермъи противъ прежват прежняго основания здълать башир въ бесбарор, а на тъ своди, и на глави, и за почини стъиъ, и на башир въ бесбарор, буде вишеномянутие церкви (Трехсалтительскую и св. великомученици Екатерини) разобрать, къ старому киринър надобно вновъ въ прибанку 250,000 киринър зженого, 900 бочекъ ізвести, да въ связи 500 кудъ шелъм, да 300 брусовъ дубонныхъ по 4 саменъ, да къ дверякъ на крюки и на завъси и нъ окнанъ на ременякъ и на глонды че крину церковной провли 100 кудъ желъза, да на своди и нъ окнанъ на закръния аршиненъхъ і 3 четвертныхъ 1000 камней бълихъ". (Ibid. св. 94).

116

Если у московскаго правительства и была мысль, вызванная просьбою митрополита Гедеона, разобрать церкви Трехсвятительскую и св. великомученицы Екатерины, то въ настоящее время, съ избраніемъ на кіевскую матрополію Варлаама Ясинскаго, дорожившаго древними церковными памятниками и настойчиво просившаго государей о возобновленіи ихъ, мысль эта была оставлена, по крайней мёрё относительно Трехсвятительской церкви, какъ сравнительно наиболёе сохранившейся. Въ Кіевъ посланъ былъ приказъ снести амбары, ближайщіе къ означенной церкви, а митрополиту Варлааму Ясинскому было заявлено, что "о строеніи" церкви св. Василія "епредь ихъ Царскаю Величества указъ будетъ, какъ съ непріятелми басурманы война кончится".

Оть 1692 года (послё возобновленной въ 1691 году просьбы М. В. Ясинскаго о томъ же предметв) имвются уже свъдвнія о снесенія нёкоторыхь, наиболёе "утёснявщихъ" Трехсвятительскую церковь, амбаровъ и перенессяли ихъ на другое "угодное" ивсто. Надо полагать, что непосредственно послё этого начались подготовленія въ возобновленію и самаго храма на средства митрополита. Лётомъ 1693 года, когда прибылъ въ Москву посланный Варлаамомъ Ясинскимъ ректоръ Кіево-могилянской коллегін Іоасафъ Кроковскій, то чревъ него доставлены были разнообразныя прошенія митрополита и государямъ. Между прочими прошеніями было и о Трехсвятительской цервви. Именно, митрополить заявляль, что "хотя уже певсоторые амбары по указу монаршескому (отъ Васильевской церкви) и снесены", но желательно, чтобы "и прочіе отнесены были подале"; такъ какъ "церковь Святительская уже начинаеть починиватися тщаниема его, митрополита, того вёло желающаго". Объ этоль возобновления, т. е. вспомоществовании отъ правительства, митрополить опять и просить "милостиваго монаршего указа" 1). По этой новой просьбё митрополята о Трехсвятительокой церкви 11 января 202 (1694) года состоялось такое постановлевие (сохравившееся въ черновомъ спискъ царскихъ

\*) Арх. Минист, Иностр. Даяз. Даяв Макорос. св. № 94.

отвѣтовъ по прошеніямъ Варлаама Ясинскаго): "Великіе государи древнюю церковь Трехъ Святителей починивать ему, преосвященному митрополиту, указали. А о хлёбныхъ анбарахъ указали послать свою великихъ государей грамоту въ Кіевъ боярину и воеводамъ, чтобы они въ Верхнемъ городъ порозшихъ мёстъ, гдё бы мочно было тё хлёбные амбары построить вновь, осмотрёли, и описали, и учинили чертежъ съ мёрою, и тоть осмотрь и чертежь прислали въ Москвё въ приказъ Малыя Россіи. И какъ бояринъ и воеводы о тонъ отпишутъ, тогда и указъ ихъ Царскаго Величества учиненъ будеть по разсмотрвнію" 1). Съ этого времени, безь сомнвнія, вовобновленіе Трехсвятительской церкви пошло успёшнёе, хотя и не съ такою быстротою, какъ обыкновенно думаютъ. М. А. Максимовичь считаеть "наиболье выроятнымь предполагать, что въ 1693 году приступлено было къ возобновленію Трехсвятительской церкви, 1694-го года произведена постройка, а въ 1695 году, въ храмовой день 30-го января, освящена церковь и тёмъ довершено ся возобновление" 2). 1695 года, вакъ время окончательнаго возобновления Трехсвятительской церкви, указывается и другими изслёдователями кіевской старины <sup>3</sup>). Но, какъ не подтверждаемое документальными данными, мибніе это не имъетъ прочной основы. На изданномъ Кіевскою Коммиссіею для разбора древнихъ актовъ "Планъ Кіева, составленномъ въ 1695 году", Трехсвятительская церковь изображена далеко не оконченною, не доведенною даже до сводовъ (обращаемъ на подчеркнутыя слова вниманіе нашихъ церковныхъ археологовъ, касающихся вопроса: "что уцёлёло отъ древней Трехсвятительской церкви?"); слёдовательно, быть освященною въ этомъ году (да еще 30-го января) она не



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Архивъ Минист. Иностр Дблъ Малор. св. 94.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Собраніе сочиненій. II. 63.

<sup>&</sup>lt;sup>•</sup>) Н. И. Петровъ, Историко-топографические очерки древнято Біека, изд. 1897 г. стр. 126.—Закревский (Описание Кіева, изд. 1868 г., т. І. стр. 210) возобновление Трехсвятительской церкви относить даже къ 1693 воду.

могла. Но мы имбемъ въ виду еще одно, хотя косвенное, но не незначительное документальное основание отодвигать довершеніе возобновленія Трехсвятительской церкви при иптрополнтъ Варлаамъ Ясинскомъ ко времени вначительно позднъйшему 1695 года. Въ Церковно - Археологическомъ Мувев при Кіев. Духовной Академія находится, между мпогими гравюрами XVIII вёка, вышедшими изъ Кіево-печерской типографіи, гравюра архидіакона віевской митрополін Иларіона Микцуры (Мигуры), преподнесенная ниъ 1-10 января 1707-ю юда генеральному судів Запорожскаго войска Василію Кочубею въ день его ангела. Въ верху гравюры изображенъ небольшихъ разыбровъ хранъ, съ тремя куполами; на самомъ верху храма помъщено пылающее сердце такимъ образомъ, что врестъ на главѣ главнаго купола приходится въ самой серединъ сего сердца. Вокругъ сердца находится треугольникъ, испускающій лучи на облака, скружающія весь храмъ. Справа и слёва отъ храма изображены сидящими два святителя, въ полномъ архіерейскомъ облаченін (очевидно, Григорій Богословъ и Іоаниъ Златоустъ). Въ лёвыхъ рукахъ ихъ-посохи; въ правыхъ-перья, которыми они пишуть на лежащихь у нихъ на колънахъ книгахъ. Въ этой, верхней части гравюры находятся слёдующія надписи: внизу храна: Будеть слава храму сему послъдняя паче первыя (Аггей, гл. 2); вверху храма, вокругъ пылающаго сердца: Вознесеся сердие твое доброти ради твоея (Ев.); вовругь облавовъ: Облакъ великъ, и видъніе озненно, и свътъ окрестъ (Езев. I); на лентъ, овружающей обонхъ святителей: понеже пріиде на сердце твое, еже создати храмъ имени Моему, добръ сотворилъ си, яко быти на сердиу (1 Цар. 8)<sup>1</sup>). Въ средней части гравюры изображены: а) непосредственно подъ храномъ молодой, безъ бороды, (въ полурость) святитель, въ архіерейскомъ облаченія, причемъ головное украшеніе состав-

4

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вбриая цитата должна быть: З Цар. гл. 8.

ияеть тiapa, напоминающая папскую, съ надинсью вокругъ него: пріукрашенный, яко подобіе церкви (Цсал. 143); нѣсколько ниже, въ самой середний гравюры, тоже въ полурость, ввображенъ святитель въ полномъ архіерейскомъ облаченів, очевидно св. Василій Великій, благословляющій объими руками; вокругь головы его находится слёдующая надпись: мирь на обращающія сердца къ нему (Псал. 84); па лентв, обвавающей вёнокъ изъ цвётовъ, въ которомъ помвщено изображение святителя, начертано: Поучение сердца мосю предз Тобою выну (Псал. 18); а нёсколько далёе за симъ ввнкомъ: Да будутъ сердиа наша совершенна ко Господу Вогу нашему (З Цар. 8). Съ обѣихъ сторонъ святителя находятся ввображевія: съ правой-женщины, въ сидячемъ положении, освитваемой Духовъ Святымъ, въ видъ голубя, и держащей въ объяхъ рукахъ архипастырскій жезль, оканчивающійся престомъ, въ цептр' вотораго изображено сердце, тоже съ двумя врестами; на жезай-лента съ надинсью: Духа мой на племя твое, и благословения моя на года твоя. Съ львой стороны-тоже жевщина въ сидачемъ положении; около головы ся звёзда; правою рукою она поддерживаеть сердце, изъ котораго истекаютъ благоуханія, обравующія облака около упомянутаго храма; лёвою-держить якорь, оканчиваю. щійся вверху пылающимъ сердцемъ съ двумя начертанны. ми на немъ врестами; отъ якоря развѣвается окружающая вв'взду лента съ надписью: возсіяеть тебь рано свыть твой (Исаія 58). Въ нижней части изображенъ гербъ Кочубеевъ, помёщеный среди цвётовь, поддерживаемыхъ купидонами. Въ самомъ низу гравюры находится следующая падпись, до извъстной степени объясняющая ся содержание:

"От міамъ сердечный Богоявленный іерирхъ Василій Великій, поученіемъ сердца севего облагоухающій торжественную церковъ, Велножному Его милости пану Василію Кочубею, Его Цар(скаго) Прсв(пьтлаго) Вел(ичества) Войск(в) Запор(ожскаго) Судіи генералному, въ день памятственный патронскій луз

1

новаю мьта іануаріа ї зъ трудомобнымь повпьниоване нь офпрованный чрезь Архидіацона Метрополіи Кіевс(кія) Іларіона Мінуру.

Красно видпнів, Велможный Милостивий Добродню. Огнь возюръся въ сердиу гербовомъ, отъ него же облакъ рожденный поднебесный, оспоняющий алтарь, окріваеть храль Соятительскій, яхо исполнитися оному Славы. Средствуеть из тому пламени отенному церквоносець Аниель Вел. Вашой Васілій Велікій, вонею поученіа своего облагоухая церковь. Назирают добродители Богословские, болша тъхъ любовь сердиы исправляеть молитеу, въщаетъ приложение, імже преложился еси по благословителному совъту несоравненнаго хвали Божія ревнителя іерарха первороссійскаго Варлаама; за кое виждь (?) коликаго ублаженія и достоинства крестоносное сердие возносится горь, селение его Бога, яко возмобити вго осных сердцема твоима и благольпіе дому Господня и мъсто селеніа слави его, въ честь святителскую обновленнов. Не меншимъ обогащается септомъ гербовая денница за Луною ота умния благодити Реиментара и перваго Россін кавалпра ко правленің жезла наданые. Та во леленіе утреняы свътлости Благородіа Вашого, - ова во знамініе блаисти точениеть добродътелнымь красящаяся. Сие Ви[дъние], здъ зрімое, понеже твое есть, пріими твол ото твоіх Тебь пріносимое. За пріложение благодителское на церкоп Соятителской да пріложіть Господь дому Твоему святыню ег долготу дный. Сердие твое и плоть твоя да возрадуется о церкви святыхъ, въ церкви же нерукотворенной въчной на нъбесехъ да удостоинися свъта тонка царственных словесь: Се азъ зъ тобою, яко сердце твое, тако сердце мое".

Какъ ни затёйливъ и витіеватъ объяснительный текстъ въ означенной гравюрё, гармонирующій съ ся характеромъ, сущность дёла ясна: архидіаконъ Микгура восхваляетъ Василія Кочубея за то, что онъ, послёдуя "благословительному совёту" митроиолита Варлаама Ясинскаго, оназалъ вспомоществованіе на возобновленіе Трехсвятительской церкви, послё чего она явилась окончательно реставрированною, "исполня-

#### труды вівоской духовной лалденін.

лась славы". Это обстоятельство и было побуждениемъ для Макгуры соорудить въ честь Кочубед панегирикъ въ видѣ затѣйливой гравюры (на что онъ былъ великій мастеръ)<sup>1</sup>), поднесенной ему отъ имени составителя 1-10 гемодря 1707 чода, оз день имянииз.

Равумйется, не невозможно, что вспомоществораніе на Трехсвятительскую церковь сдёлано было Василіемъ Кочубеемъ лётъ 12—13 передъ тёмъ, а Микгура, въ концё 1706 года, желая снискать благоволеніе вліятельнаго магната, припомниль эту давнюю его жертву на храмъ и восхвалилъ его за нее. Но предположеніе это имѣетъ вѣроятность минимальную. Естественнѣе предполагать, что панегирическая гравюра Микгуры вызвана была современнымъ событіемъ, т. е. окончательною реставраціею Трехсвятительскаго храма, въ чемъ оказана была матеріальная помощь Василіемъ Кочубеемъ, склоненнымъ къ сему митрополитомъ Варлаамомъ Ясинскимъ, безъ сомнѣнія, выставившамъ ему на видъ, что одинъ изъ святителей, памяти которыхъ посвящена означенная церковь, есть его патронъ...<sup>2</sup>). Такимъ обравомъ, окончательное возоб-

<sup>1</sup>) Краткія съблянія о Мягурі находятся въ "Подробновъ словарі русскихъ граверовъ XVI—XIX в в." *Д. А. Росинскано*, Сиб. 1695 г. т. І, столб. 409 (но роскошному від.). Здісь же неречисляются в граворы Мягуры, счетовъ 17.

<sup>3</sup>) Васнлії Леонтьевичъ Кочубей, навістный своею трагическою судьбою (обсеглавлень 15 іюля 1768 г. за ложный якобы донось объ измівні государю гетнана Мавены), извістень и своею благотворительностію духовенству и церквань. На допросй предъ судьями (во время процесса по упонакутому доносу на Мавену) о своемъ имуществі, онъ, между прочимъ, говориль: "Три тисяти волотихъ чеховой моцети отослалемъ до рукъ п. отца еще гого (1708) року на заплаченье церковнымъ монастмиря Полтавскато найстроль муроване дляса. – 100 червонныхъ злотных п. Искрія позичилень на туржъ церковь на цегду, сколько лить робленую, якон больше пошло на потерю, нежели въ діло; такоже на вапну, на желізо и на работипновъ всянихъ смило до десятни тисяч чей золотнихъ, чали воценьше, чили побольше, тое не раховано (не сосчитию), а можеть быть побольше 10,000 ч... "А духовнимъ посй желкой особи, въ милостичны давлаецъ больше твердов, нижли нелкой монастов, ... "На будованье

122

новленіе Трехсвятитсльской церван при митрополёть Варлаами Ясинскомъ, въ виду приведенныхъ данныхъ и соображеній, всего въролтиве относить ка 1706 году.

Сравнительно медленное возобновление Трехсватительской церкви зависьло, кажется, оть того, что московское правительство, почти ежегодно осаждаемое просьбани, притемъ многочисленными, о разнато рода вспомоществованиять віевсвимъ монастырямъ и церквамъ, не могло вседбло и сразу удовлетворать ихъ, всябдствіе чего возобновленіе пісвскихъ храмовъ (тёхъ, которые въ семъ нуждались), производившееся преимущественно на средства или при помощи правительства, велось довольно медленно. Едва-ли не единственное въ этомъ отношения исключение вредставляеть быстрое ссоруженіе новой церкви для внокинь Кіево-Михайловскаго монастыря (о чемъ мы упомянали); по въ данпомъ случав (вромв того, что церковь проектировалась деревянияя) побудительными причинами въ усворению сего могли быть, съ одной стороны, бросавшееся въ глаза и сознаваемое московскимъ правительствоиъ неудобство инбть иновинанъ совитстную церковь съ ниоками, а съ другой - долговременное пребываніе въ Москвѣ, въ качествѣ просительницъ, игуменьи Агафіи съ сестрами, безъ сомивнія, усиленно, по-женски, домогавшимися милостей отъ правительства 1).-Во всякомъ случай и въ 1694 году, - какъ ин видбли, - опредъленного отвъта на просьбу Варлаама Ясинскаго огносительно отпуска средствъ

кнаких дерекей дереванных що сыложилося, тою эрих скоминаты, але по приказу докладаю для вёдона, же милемь деньзань расходы (Источники Малорос. исторія, собранные Д. Н. Бантышь-Каменскимъ и изданные О. Бо. дянскичь. ч. П. стр. 141 и сяёд.; цомёщ. въ Чтеніяхъ Импер. Общ. Исторія и Древи. при Москов. умпьерситетѣ, 1858 г.. кн. І).—Для характеристики отноненій В. Кочубел къ интрополиту Варлааму Ясинскому см. его инсьмо къ посліщнему съ датов отъ 1692 г. въ Шт. Лётовнен Самунда Величко, стр. 121 - 125).

<sup>1</sup>) Въ Мостлу нуменья Кіезо-Мяхайловскаго монастиря Агафія съ сеетрами прибила 16 іюня 1688 года, а зийнала обратие въ Кіезъ въ октябрѣ того года. (Архизъ Мин. Иностр. Дёлъ. – Дёла Макорос., связ. 76).

# тууды віввокой духовной акадиніч.

124

на возобновление Трехсвятительской церкви не воспослёдовало отъ мосновскаго правительства, можетъ бить въ виду удовлетворения другихъ неотложныхъ ходатайствъ его же, митронолита<sup>1</sup>).

Ходатайствуя передъ мосвовскимъ правительствонъ о предоставления въ свое въдъвие полуразрушенной Трехсвятительской церкви, дотолъ приписанной, виъстъ съ Воздвижен-

<sup>1</sup>) Въ это вреня интрономтъ кодатайствонат, нежду прочинъ, о пособія на окончаніе Петро-Павловской перию, реставрировазшейся на отпущенныя правительствомъ средства. Приводних докладъ государанъ объ этонъ ходатайствй, составленномъ съ достаточною обстоятельностію и представляющій въ ийкоторикъ отношеніяхъ для чанимающихся изслёдовачіями о кісьской старией не маловажный интересъ, въ нодровъ видё:

"Пожаловали их царское величество: указалі дать въ блевъ ис Клевскихъ доходовъ триста рублевъ на строевие из костела ладциого каненного церкви во имя святихъ верховнихъ якостолъ Петра і Панда и кредъда святаго і праведнаго Алексия челевка Вожия, и то уже дъко началось; их цъ Царскому величеству і о прежнемъ вризрали блетъ (житрополциъ) челонъ, нонеже то ихъ царского величества жалованье на самое начало дълъ, на киринчъ і на известь, істощеваетца; ктому въ царскому величеству бъетъ челомъ о милостівонъ указе на зеллю ближкою костелную но тергежу і по описанню, и Москва прежде сего лъта посланному, на что ихъ царского величества указу и вену не призлано.

И въ приказе Малия Росіи винисано: Въ проилонъ во 199-нъ году по указу великихъ государей, а по челобитью ево интрополичью велено ему донниканской костелъ, которымъ владъли кіевские мещане, отдать на строеніе цервон Божіе.

I о томъ іхъ везикихъ государей грамота зъ Кіевъ хъ боярнау і воеводанъ, ко вилаю Михайду Григорьевнию Ромодановскому с товарища, послана.

Да в точъ же во 199-их году велиних государенъ биль челонъ онъ же интрополить чрезъ присланнаго своего јеромонаха. Стеелия Яворскаго, чтобъ волниее государи пожаловалі ево, велдли въ данновъ ему костеле донинсанскомъ постронть церковь святихъ верховнихъ апостолъ Петра і Павла да предълъ святаго Алексби человъка Божія.

И на то ево челобитье въ іхъ великихъ государей указе в нему писан:

Что великіе государи, іхъ царское неличество, уназали на того донянкаяского костеля церковь во ими святихъ верховныхъ апостолъ Петра і Павла да предблъ святато Алексва человбка Вожня построить і освятить ему, интроиодігу, по правиловъ святихъ апостолъ і святихъ отедъ, а на строеніе той церкви повеяблі ему из своей царского величества какин дать 300 рублевъ не Киенскихъ доходовъ.

И о томъ іхъ великнях государей грамота в Киевъ нослана.

## къ история вивеской треховатительской церкви. 125

скою церковію, из Кіево-Братскему попастырю, Варлаанз Ясинскій виžаз въ виду исключательно сохраненіе сего па-

Да в произомъ же въ 200 голу нодбря въ 5 день валиких государенъ белъ челонъ онъ жъ, интроподитъ Кіеволій, что но унару велинихъ Государей велено ему в Нижненъ городе Кневе в Дадцконъ костеле построить цериовь святихъ авестелъ Петра і Иавла і прамътъ съзтато і праведзяго Аленова человъкъ Божия, а на строение той церини дано ему великихъ государей ис Кіевсинхъ доходовъ 300 рублевъ, а блиско того костеля жавутъ на костелной вений кневского полку назаки і нещаже, и за тъни дворами ему, митрополиту, той церки строить незозножно.

І члобъ великіе государи ножаловали ено, митрополита, веріли свой великихъ государей умарь косдать въ гетивачу, чтобъ онь послалъ ег себя в Киевъ для рознату подле того костела земель, і ті казацкие двори спесть і ніста очиетить, также і о винкъ костелинкъ ладянкъ билинът месталь розновать.

І в томъ ще 200 году, нолбря въ 6 день, нослана іхъ велинахъ государей грамота въ Кневъ к столнику і воеводамъ, велено імъ по прежнему і но сему іхъ великихъ государей указу в Кневе рознокать и досмогратъ, банско гого каненного костела доманитанисного деревлиние прежде сего . . . били-ль (дво ри), и сколь давено били, і иного-ль ікъ било, і двори ниме около того наменного костела чый, і в сколикъх саженакъ отъ того отарого наменного дочининанского костеля, і учинить тому всему чертежт, а рознокать и дозметря того есего, велено імъ к великихъ государенъ внеать і чертежъ прислать.

І апріля ва 16 день того жа 200 году на венняния гесударень пасалі не Кнева столника і воеводи князь Дука княжа Федорова сина Долгорукова є товарища, что по указу великная государей для рёвиску и доснотру і чертежу доминивнокато ностела, і чин около востела ниме двори, і на сколкнаї баженаха, посилали они Кіевскіе приказиме йзби подажиха. Матийя Налетова да Давида Фатйева, а преболященний Рарлами инбратиха Матийя Налетова да Давида Фатйева, а преболященний Рарлами интрополить для указываная той костолной венля, на которой имне построени двори, посила із с ними ігуменова Махийловскаго монастира Сіливерста Головчича, Наколаванскиху і воетодама розмску своего і досмотру костелу и дворань описные мини і чертежь на словни і вишепомянутиха ігуменовь руками; і На квига і чертежа на діячаето приянсью прислялі они к великних госудирени в Мостаў.

A B OFECHER'S REFLATS BARECARD:

что вишеномянутие ігумени указылі імъ модъячних доменниканской наменной костель і чего изоблезь лемяю, а росписи того костель землями не описи і в приказь и дёлу интрополить но присиликать.

A so appe fors socress a gavay 28 camera, somepers 11 camera,

И от того костела та нтунени указали с'яздой сторони пряно дорогов и церкви Николая, что казивается Притиского, но ибре в длину 34 сажени с полусаженый. мятника цервовной... старины, а не стремился въ увеличению доходныхъ статей митрополичьей каседры; ибо хотя въ церв-

От того миста, от Николаевской Притиского колоколии, направо чо болной улиди до угла, гди живеть кневской нещания. Ізань Ероновь, в длину 54 сажени.

От того двора впранъ направо но нереулку до двора шинеонного ратушного въ данну 59 саженъ.

А от того ратушного минковного двора, ідучи и соборной колонани направо черезь дворы, и в дворомъ казака Ізапа Цинфрика и болшой улике до угла са пожного двора но мире 72 сажени; отъ угла са тожного двора до каненного костела в длину 39 сажень с полусаженыю.

А сказалі они ігуневи, что та вонля постелива, і биваль около постела на той земли римской монастирь, і в проилонъ во 167-мъ году, в бунсь Ізаник Виговскаго, Клевъ нажней городъ горъж, і тоть понастирь вгоріль же. И воеле того на той костелной землі почали стрентда пісескіе начаки, і мещаме живуть дворами.

С лавой стороны возле костеля:

Дворъ штиковой бизшаго кнеясного нолковника Григоръя Коровченка, на немъ хороми деревляние, водъ костеломъ погребъ каменной с виходоиз; і в томъ погребу выне стоить питьъ, а живетъ на вемъ і предаетъ то питъъ Григоръя Коровченка дворвикъ Сенка Кривой.

Подле того двора дворъ кјевского зазава Михайла Казициего.

Церкви Николя Притиского богадёлня—2 язби с сёния; в вихъ живутъ ницве.

Николаевская колосолия.

Падла зыщеномлиугой богоділия дворь Кневского жигеля Гасрила Луцка. Дворь вдови-Міхайловской жени Шлавчева.

Мусто огорожено, а на менъ кненской войть Івань Биневской владоть сано.

Даоръ кнеяского жителя Ізана Ерошента.

Дворъ кіезского жителя Анания Созонова.

Дараз кіевского жителя Ігната Іванова.

Дворъ кісяского жителя Өслора Волонавина.

Дворъ вневского жителя Васілья Водольянова.

Дворъ вневского жителя Григорья Серевева.

- Дворъ внеяского жителя Клима Сазельска.

Дворъ вдовы Івановской жени греченина Осодоським,

Дворъ шинковой ратушной.

Дворъ виевского казака. Івана Дирудина.

Дворъ вневсиято жителя Онлина Зодо ади.

Дворъ кнерского жителя Ізана Кодаля.

Аворъ кневского жителя Карка Проконова.

126

•



× .

ванъ Трехсвятительской и Воздвиженской пріурочено было ивсколько угодій (безъ точнаго обозначенія, что принадле-

Курница кневского жизеля Даника Іванова.

Дворъ вдови Тарасовской жени Алексвева.

Дворъ инсвеного жителя Ізана Шавлова.

Близъ костела дворъ шинковой казацкой, на немъ строенье дерезянное да погребъ старой домниканской каменной с выходонъ.

Колодевь донниканской.

Дчоръ столника і полковника Дмитръева полку Жукова стрелца десят. ника Іващия Безийнинкова с тозарищи, куплена у казака у Костантина Балдирева для торгового проимслу.

Дворъ кневского козака Григорья Григорьева.

Влизъ костела дворъ столника и полковника Ільниа полку Дурова патідесятника Оски Григорьева с товарищи, купленъ для торгового иромислу.

Дворъ кневского жителя Провосья Ранаря.

Дворъ яненского жителя Онельни прасела.

Дворъ кисъского жителя Ізамки Белоуса.

Місто порозжее.

Дворъ здови Стевановской жеви Вахраийева Агаезиян.

Дворъ кіевского назана Александра Сакова,

Всего 30 дворовъ.

По изре пругонь тахъ всяхъ дворовъ, промя костела, 259 саженъ

И та вименомянутие жители в допросе сказали, что живуть они на донниканской ностелной землй, а платять съ тахъ деорогь оброку въ церковь Салтителя Николая, что словеть Притискъ, по 10, и не 6, и но 3 алгина но 2 денти на годъ, а крекостей у нихъ ни у ково на та костелные вемли никакихъ изтъ

Да и той скаске руки приложены:

Кневского нещанина Проковья Ряморя сних дляковь Ізвих вибото отца своего і Энлина плотника ругу призодням.

Поризи сватителя Нинолая Причисного дляновъ Клинъ Сулина, той же цериан при протоконо при Лелино Уланчномъ і при пово Андрбе вибето именсияхъ жителей, которие инсани в онисники инигахъ, а живутъ на костояной земля, но іхъ неленью руку приложилъ.

А церки саятателя Николая Притекого протоков Голина Улиники сказаяз: с той ноетелной вений илитать вышенисанные лоді оброкь в церковь Нинолая Притекого по мыненисанному окладу по 10, 1 по 6, 1 но 3 алтика по 3 денти за двора по вся годи, тому кътъ с сорокъ, а та коиля, с которой они обронъ платить, допиннанского имисиного костела.

Да и той скаско Іодинь Углаций вротоновь коевскій руку приложиль.

жить той и другой), интреполить не тольно не звявляль притязаній на эти угодья или часть ихъ, но неоднократно ходатайствоваль предъ правительствомъ о закрепление оныхъ за Кіево-Братскимъ монастыремъ. Подобное ходатайство, увѣнчавшееся успёхомъ возобновлено было и въ 1693 году. Докладъ государямъ по новоду этого ходатайства имиетъ большую важность въ томъ отношения, что завлючаетъ въ себь одно, досель неизвъстное свъдъніе, въ вначительной степени распутывающее недоумание: церкви Возденженская и, упоминаемая въ первый разъ въ сочинения священника Іоанна Лукьянова (въ 1701 г.), Андреевская-суть-ли IBB различныя церкви или одна и та же, и если одна, то при какихъ обстоятельствахъ упрочилось за ней послёднее наимепование?-Думаемъ, что не васлужниъ большого упрева, если нёсколько отвловимся отъ прямой задачи настоящей статьи, остаповиншись на разъяснении означеннаго недоумѣнія.

М. А. Максимовичъ полагалъ, что древная Воздниженская церковь существовала еще въ началѣ XVII столѣтія, но вскоръ потомъ была разобрана. Затѣмъ, въ началѣ второй половины означеннаго столѣтія, на завѣтной высотѣ" (т. е. около или на мѣстѣ бывшей Воздвиженской церкви) построена была дереванная церковъ Андрея Первозваннаго.

Да в промяють во 200-из жь году августа въ 26 день в неликинъ государенъ инсьлі іс Кіева столивсь і коеноди виль Дула хижкъ Өсодоровъ сниздолдорудова с товарищи і вриснали просслященного Вариалия, мирібнолита инослето, чалобатири за рукою о якъх не контелникъ ийстехъ, нь кохорой наинослето, чалобатири за рукою о якъх не контелникъ ийстехъ, нь кохорой наинослето, чалобатири за рукою о якъх не контелникъ ийстехъ, нь кохорой наинослето, чалобатири за рукою о якъх не контелникъ ийстехъ, нь кохорой наинослето; Чтобъ волики с нелу о всяхъ костоянникъ ийстехъ соно заликихъ кинтъ и чертежа прислать к нену о всяхъ костоянникъ ийстехъ соно заликихъ государей граноту: котерно, двори блиско костель не чертему свесяъ : и изето очистить для строенія церки; в которие не блиско, чтобъ, е изяъ дверявъ дамані на ту, церковъ годовой оброкъ, чтобъ за хъма дворяма, которие банско костель, кой деркви в строенія сетановки і нотчація не било, і чтобъ в Клене мостельное імя некогда не поминалося, 1 чтобъ тѣ дводя тей периодие ромая не продавали. (Арх. Мик. Ин стр. Діль, Діла Малеров, се, 94).

128

# КЪ ИСТОРИИ КЛЕВСКОЙ ТРЕХОВЯТИТЕЛЬСКОЙ ЦЕРКВИ.

"Объ этой церкви-говоритъ М. А. Максимовичъ-совсёмъ позабыто въ Кіевъ и не вспомянуто, кажется, еще ни въ одномъ описании Кіева и церкви Андреевской. Извёстіе о ней сохранилось въ Путешествии въ святую землю московскаго священныка Іоанна Лукьянова 1701-1702 годовъ. При описанія "преславнаго града Кіева", путе́шественникъ говорыть: а где святой Апостоль Андрей кресть поставиль, тотъ холиъ въ городской стене зело красовитъ; на томъ ивств стоить церковь деревянная ветха, во имя святаго апостола Первозваннаго". "Если-умозаключаетъ М. А. Максимовичъ-та церковь была или казалась ветхою въ началъ 1701 года, то она стояла на томъ мёстё, конечно, около полувѣка... Объ этой Андреевской церкви не упоминается въ Росписа Кіеву 1682 года; но тамъ же не упомянуто и объ Георгіевской деревянной церкви, построенной въ 1674 году, на развалинахъ древней. Строителемъ этой церкви былъ тогдашній воевода кіевскій, князь Юрій Петровичг Трубецкой. Применая, что онъ построилъ ее въ память своего патрона, можно примёнить этоть древне-русскій христіанскій обычай и къ построенію Андреевской деревянной церкви, и принять предположительно, что она построена была ез 1656 году тогдяшных воеводою кіевскань Андреемь Васильевичемь Батурлиныма, въ память своего святаго патрона..." 1).

Обнародованныя за послёднее время данныя, которыхъ не выблъ подъ руками М. А. Мавсимовичъ, показали ошибочность его предположения о несуществовании Воздвиженской церкви съ начала XVII въка: на планъ Кіева 1695 года означенная церковь оказывается изображенною. Эго об. стоятельство побудило одного изъ послёднихъ изслёдователей о древней топографіи Кіева, Н. И. Петрова, ваняться пересмотромъ вопроса о церкви Воздвиженской, при чемъ онъ притель въ слёдующимъ выводамъ и предположевіямъ: "Не позже . . . 

<sup>4</sup>) Собраніе сочиненій М. А. Максинсьича. П. стр. 128-130. Труди Кіев. дух. Акадонів, т. І, 1899 г.

9

129

1571 года Воздвиженскимъ священникомъ является Филиппъ Аванасьевичь Одоній, который въ 1573 году выпросвять въ свое вавёдываніе каменную опустёвшую Трехсвятительскую церковь"... "Священникъ Филиапъ владблъ также Софійскимъ соборомъ и церквами Николаевскою Десятивною и Никитскою. Но Софійскій соборъ и Десатинная церковь у него были взяты въ 1605 году, а сама Воздвиженская церковь обвалилась, и священникъ ся перешелъ на жительство въ Трехсвятительской церкви, продолжая владъть и развалившеюся Воздвиженскою и ея имвніями. Послёдняя возстановлена быля, вёроятно, послё 1626 года, на прежнемъ мёстё, но съ переименованиемъ въ Симеоновскую, въроятно, по имени возстановителя, для уничтоженія преданія объ апостоль Андреъ, противоръчащаго притязаніямъ папы на подчиненіе ему Русской Церкви"... "Съ 1640 года на этой м'естности опять явлается Воздвиженская церковь, переименованная изъ Симеоновской, и въ этомъ году отдана грамотою короля Владисла. ва IV отъ 7 іюня 1640 года Кіево-Братскому учелещному монастырю"... "На планъ Кіева 1695 г.... обозначена дереванная церковь Воздвиженія на томъ мѣстѣ, на которомъ стоять нынѣ Адреевская церковь. Но въ 1701 году путешественникъ въ св. землю священникъ Іоаннъ, въ монашествъ Леонтій Лукьяновъ, уже видёль на мёстё прежней Воздвиженской церкви ветхую деревянную Андреевскую церковь...\* "Спрапивается, откуда же взялась эта ветхая Андреевская церковь, нигдё дотолё не упоминавшаяся, и куда дёлась Воздвиженская церковь, которая нослё 1695 года тоже нигдъ болёв не упоминается? Мы думаемъ-говоритъ Н. И. Петровъ,-что это не двъ различныя перкви, но одна и та же церковь, первоначально называвшаяся Воздвиженскою, но между 1695 и 1701 годами переименованная въ Андреевскую". Далве авторъ еще точнѣе (предположительно) указываетъ время, когда могло случиться означенное переименованіе: именно, что оно, по всей въроятности, имъло связь

130

съ учрежденіемъ въ Россіи Петромъ I, 10 марта 1699 года, ордена св. Андрея Первозваннаго, однимъ изъ первыхъ кавалеровъ котораго былъ тогдашній малороссійскій гетманъ Иванъ Мазепа, и слёдовательно случилось между 1699 и 1701 годами"<sup>1</sup>).

Хотя нёкоторыя положенія и сображенія Н. И. Петрова о Воздвиженской церкви и не могуть быть приняты, какъ не согласныя съ историческими данными<sup>2</sup>), — тёмъ не менёе

<sup>4</sup>) Историко-топографические очерки древнаго Кіева. Н. И. Петрова. Кіева, 1897 г., стр. 112-116.

<sup>2</sup>) Такь Н. И. Петровъ ошибочно думаеть, что Возданженская церковь (доевняя) обеданьясь въ началь XVII в. (посль 1605 г.). Это событие случелось рание 70-хъ годовъ XVI столютія. Въ "Люстрація воеводства Кіевскаго 1616 r.º (cu. Żródła dziejowe, t. XX Warszawa, 1894 r., str. 50) читаенъ: "Na teyże słobodzie (r.e. Cooinckoń warponozauseń) była cerkiew Wozdwiżenie Czesvego Kresta, po polsku Podniesienie ś. Krzyża, ztamtąd, kiedy też obaliła się ta cierkiew prseprowadsił sie pop na Góre. Potym popie drugi pop Filipiej mieszkał tamże na Gorze ... и проч. Огсюда ясно видно, что Воздвяженская цервовь обвалилась при предластника Воздваженскаго священных Филипа (Одоијя), а такъ навъ последній виденъ въ Воздвиженскома приходе съ санаго пачала 70-хъ годовъ ХГІ столютія, то означенный обваль церквя произощель равбе 1571 года. Опибочно также предположение Н. И. Петрова, что Воздвиженская церковь ноэстановлева посля 1626 года. Захарія Копистенскій въ своей Палинодіи, песавной въј1621 году, говоритъ о Возденженской церкин, какъ существовавшей въ его вреня ("w meneps sems"; сн. Рус. История. Библ., над. Археогр. Коми., т. IV. столб. 970). Констатируется существование Воздвижевской церкви и въ королевскомъ де. крета между кісьскими мащанами и уніатскима священникома Іоаннома Юзефовичонъ.-декретя, датирозанномъ 1 марта 1616 года (см. наше сочинение: Бісескій минерополить П. Мозила, т. І, прилож. № ХХХІІ, стр. 212). Съ больнен вароатвости должно полагать, что Воздвиженская церковь возстановлена была еще въ концѣ XVI стол., до введенія въ западно-русскихъ областахъ реля. гіозной унія; ноо сія унія не якіза сколько-нибудь прочных корней въ Кіеві, а потому относить возобновление Воздвиженской церкви (надодившейся во влаувене уніатовъ) въ началу XVII стол. не представляется возможнымъ (уніаты въ Кіевъ не могли поддерживать и существующихъ то, ими захваченныхъ, церквей). - Ошибочно также думаеть Н. И. Петровъ, что Симеоновская и Воздвиженская церкви-одих церковь. Не говоря уже объ искусственности тоявованій, въ которних прибъгаеть при эгонъ авторъ (церковь перениенована уніатами якоби въ досажденіе православнымъ для уначтоженія преданія объ апостолъ Андрев), признать его инбије нельза потому, что наибстенъ факть существованја въ 1638 году

его мпѣніе, что Воздвиженская и Андреевская церкви—не дев различныя церкви, но одна и та же церковь, совершенно справедливо. Объ этомъ свидѣтельстеуетъ тотъ докладъ государямъ въ 1693 году, о которомъ мы упомлнули, какъ о заключающемъ чрезвычайно важное, доселѣ неизвѣстное свѣдѣніе о Воздвиженской церкви. Именно, въ докладѣ, между прочимъ, читается:

"Монастырь учителный братцкій кневскій, церкви святой за учение православное вёло благопотребный, да имёсть на свободныи училища с печатаниемъ книжнымъ своихъ ученій утверждающую себё іхъ царского величества грамоту; такожде і на всякое имѣние свое іхъ царского величества грамоту, к которому по древнимъ врепостямъ належатъ и в верхнемъ городе Киеве двё церкви с своимі предждебывшими угодьями, — одна деревянная Воздвижение честнаго і животворящаго креста Господня і святаго апостола Андрия первозваннаго, идъ Андрий крестъ водрузила; другая каменная обетшалая первозданъвая трехъ Святителей... при анбарехъ стоящая".

Такимъ образомъ оказывается, что Воздвиженская цер ковь въ началё 90-хъ годовъ XVII столётіи имѣла два престола (придѣла): одинъ въ честь Воздвиженіи Честнаго Креста, другой—въ честь св. апостола Андрея Первозваннаго. Сооруженіе въ Воздвиженской церкви новаго, именио, Андреевскаю придѣла весьма понятно: извъстно, что въ мѣстоположенію этой церкви пріурочивалось водруженіе св. Андреемъ Первозваннымъ креста на кіевскихъ горахъ. Но ближай-

132



церквей и Симеоновской и Возденженской (подробние см. объ эгонъ недавно напечатанную нами въ ХП книги "Чтеній въ Историч. Обществи Нестора Литописца" статью, подъ заглавіемъ: "О древнийшемъ плани города Кіева 1638 г." См. въ отдил. оттискахъ стр. 20 и слид. Къ сказанному вдись присовокупниъ, что въ 1633 году П. Могила должевъ билъ Симеоновскую церковь отобрать отъ уніатост; между тимъ о Воздонжевской церкви извистно, что она въ эго в емя принадлежала православнымъ).

шних поводомъ въ сооружению сего столь ум'ястнаго въ Вовдвиженской церкви придёла могли быть особыя благопріятныя обстоятельства. Хотя М. А. Максимовичъ-вавъ мы видъли-ошибался, предполагая, что къ началу второй половины XVII стол. Воздвиженской церкви не существовало и въ 1656 году па изств ся или около нея выстроспа была кісвскимъ воеводою Андреема Васильевичема Батурлипыма новая церковь, наименованная Андреевскою; но предположение почтеннаго изслёдователя, ошибочное въ общемъ, въ частностяхъ ножеть быть призпано правдоподобнымъ. Именно, весьма правдоподобно, что ко времени пребыванія въ Кіев' воеводы Батурлина и относится устройство въ Воздвиженской церкви Андреевскаго придъла. Въ это время московское правительство имъло особыя побужденія оказывать вспомоществованія въ поддержанію кісьскихъ храмовъ, и дъйствительно ихъ оказывало. Къ означенному же времени Воздвиженская церковь вринадлежала уже къ числу пе новыхъ, да и размвры ея были весьма незначительны (она скорбе была, по выражевію въ тоговременномъ документѣ, каплицею, чѣмъ церковію). Если воевода Батурлинъ ръшился расширить или перестроить эту церковь, то-выразимся словами Максимовичаему, по древне-христіанскому обычаю, естественно было увѣковѣчить свое доброе дёло сооруженіемъ въ ней придёла въ честь своего патрона. Такимъ образомъ, возможно, что устройству Андреевскаго придъла содъйствовало сочетание двухъ обстоятельствь: ния храноздателя (Андрея) п мёстоположеніе самой церкви (предание о водружении св. апостоломъ Андреемъ Первозваннымъ креста около мъстности, занимаемой Воздвиженскою церковію).

Всего въроятнье, что при перестройкъ Воздвиженской церкви прежній придълъ (въ честь Воздвиженія Честнаго Креста) остался главнымъ; по если бы даже первенствующее мъсто въ данное время занялъ новый придълъ—Андреевскій, то и въ такомъ случав эта церковь въ офиціальныхъ доку-

ментаха должна была сохранять свое прежнее нанменованіе-Воздвиженской, должна была сохранять потому, что въ ней, совывстно съ Трехсвятительскою, пріурочено было нёсколько угодій. Кіево-Братскій училищный мовастырь, неоднократно ходатайствуя то передъ польскимъ (подтвердительная грамота польсваго вороля Михаила Кіево-Братсвону монастырю, отъ 25 апрёля 1670 г.), то передъ московскимъ правительствомъ о подтверждеви дарованныхъ ему и приписнымъ къ нему церквамъ разныхъ венель и угодій и представляя при этомъ прежнія грамоты XVI и первой половины XVII стольтія въ доказательство своихъ правъ на означенныя земли и угодья, — уже во избѣжаніе недоразумѣній, не могъ называть Воздвиженскую церковь Андреевскою, хотя бы, послё устройства въ ней Андреевскаго придела, въ народѣ, подъ вліявіемъ извѣстнаго намъ преданія о водруженія на м'вст'в сей церкви креста апостоломъ Андреемъ Первозваннымъ, послѣднее названіе и вытѣсняло первое. Іоаниъ Лукьяновъ, видъвшій эту церковь въ 1701 году, видлешій въ ней придълз въ честь первозваннаго Апостола и заинтересовавшійся симъ храмомъ, какъ мъстомъ, по преданію, освященнымъ водруженіемъ здъсь св. Андреемъ креста, -- иогъ назвать и назваль ее Андреевскою; но это еще не вначить, что такъ она называлась въ то время и въ офиціальныхъ документахъ. Вообще вътъ оснований предполагать, чтобы Воздвиженская церковь переименована была въ Андреевскую какимъ-либо распоряжениемъ свыше. Совершиться это могло и само собою, гласомъ парода, дорожившаго преданіемъ объ апостолё Андреё и потому облюбовавшаго нанболёе соотвётствовавшее сему наименование церкви.

Закончимъ свою статью двумя замѣчаніями, имѣющими отношеніе къ затронутымъ въ ней вопросамъ.

I. Мы видёли, что когда поднята была рёчь митрополитомъ Гедеономъ Четвертинскимъ о разобраціи Трехсвати-

134



тельской церкви, а затёмъ митрополитомъ Варлаамомъ Ясинскимъ объ ея возобновлении, тёмъ и другимъ упоминалось при этомъ и о церкви св. великомученицы Екатерины, находившейся еще въ болёе разрушенномъ видё, чёмъ церковь Трехсвятительская. Екатерининская церковь не была возобновлена, и въ настоящее время м'есто, гдё она находилась, съ точностію неизвістно. Преосвященный Евгеній въ своемъ "Описаніи Кіево-Софійскаго собора" (стр. 210) говорить, что означенная церковь была близь Трехсвятительской. Но это указание уважаемаго ученаго (быть можетъ потому, что оно не было документально подкрѣплено) игнорируется вовъйшнии изслёдователями о кіевской старинё, которые предпочитають оному свидётельство Эриха Ляссоты, въ 1594 году бывшаго въ Кіевѣ и въ оставленномъ имъ дневникѣ написывшаго: "Недалеко отъ церкви св. Софін была цервовь св. Екатерины; нынё ова совершенно разрушена, остался только кусокъ стъны" 1). Такъ, проф. Н. И. Петровъ, нивя въ виду, съ одной стороны, означенное свидвтельство Эриха Лассоты, а съ другой-вяявление П. Г. Лебединцева, что "слёды каменной церкви можно было примётить въ недавнее время при самомъ выходъ изъ южныхъ воротъ Софійской ограды", полагаетъ, "что здъсь и могла быть церковь св. Екатерины<sup>4 2</sup>). Но онвиеченный славянинъ Ляссота, случайно весьма короткое время (три дня) пробывшій въ Кіев'я, легко могъ смёшать развалины церквей Екатерининской и Ирининской, подобно тому какъ Бопланъ смъшалъ остатки Десятинной церкви съ (неразрушенною еще въ то время) Трехсвятительскою церковію<sup>3</sup>). Между тѣмъ, указаніе преосв. Евгенія,

- <sup>2</sup>) Сборникъ матер. для историч. топографіи Кіева. Віевъ, 1874. отд. ПІ, стр. 18.
- <sup>2</sup>) Историко-топографическіе очерки древняго Біева. Кіевъ, 1897 г., стр. 150.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. объ этомъ Собреніе сочиненій М. А. Максимовича, т. II. стр. 62, и наше изслидованіе: Кієвскій митро 10ли із Петръ Могила и его споделжники, т. II, стр. 438 и саба.

какъ теперь оказывается, опирается на документальныхъ данныхъ: мы видёли, что въ прошеніи м. Варлаама Ясинскаго къ государямъ о возобновленіи церквей Трехсвятительской и Екатерининской, мёстоположеніе послёдней опредёляется, какъ весьма близкое къ первой ("не далече отъ тоя Трехсвятительскія каменныя церкви"). Разумёется, если бы положеніе Екатерининской церкви было ближайшее къ Софійскому соберу, то такъ- бы въ прошеніи Ясинскаго объ этомъ и было заявлено.

Екатерининская церковь, какъ мы сказали, не была возстановлена (остатки ся разобраны). Не въ связи ли съ этимъ обстоятельствомъ должно поставлять устроеніе въ Кіево-Михайловскомъ монастырь новаго Екатерининскаю придала? Когда митрополитъ Варлаамъ Ясинскій вторично (въ 1691 г.) ходатайствоваль о возобновлении, если это окажется возможныма, Екатерининской церкви, то онъ заявлялъ, что желаетъ сіе учинить "въ тевоименитство благов'врной государыни царевны и великой княжны Екатерины Алекспевны", т. е. сестры государей. И если возобновление Екатерининской церкви не состоялось, то намфреніе митрополита отчасти могло быть исполнено чрезъ устроевіе означеннаго придвла въ Кіево-Михайловскомъ монастырѣ, гдѣ около этого времени начались работы по реставрации древняю храма 2). Независимо отъ упомянутаго намъренія митрополита оказать любезность царевне (разумется, получить отъ правительства и вспомоществованіе) устроеніе Екатерининскаю придѣла въ церкви Кіево-Михайловскаго монастыря могло быть вызвано тавже желаніемъ сохранить память о древнемъ храмь во имя св. великомученицы, --- храмъ, хлопоты о возстановлении котораго не увѣнчались успѣхомъ. Впрочемъ, вопросъ объ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Архивь Минист, Иностр. Діяль. Діял Малорос., связ. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Для подтвержденія сказаннаго сравн. "Планъ Кіева 1695 г.", изданный Кіев. Археогр. Коммиссією, съ найденных нами планомъчасти Кіева 1688 г., прилагаемных къ сей статьй.

этомъ мы оставляемъ нока открытымъ. Въ слёдующу свою поёвдку въ Москву мы намёрены тщатсльно поискать въ тамешнихъ архивахъ документовъ, касающихся кіевскихъ церквей. Возможно, что нёчто болёе положительное (документальное) найдется и по данному вопросу <sup>1</sup>).

II. Мы упомянули, что въ 1688 году кієвскій воевода, вслѣдствіе правительственнаго укава, сообщая въ Москву свѣдѣнія о состояніи церквей Трехсвятительской и Екатерипинской, прислалъ вмѣстѣ съ тѣмъ и часть плана города Кіева (Верхняго). Планъ этотъ до настоящаго времени не былъ извѣстенъ. Онъ найденъ [нами въ Архивѣ Министерства Иностранныхъ Дѣлъ, въ Дѣлахъ Малороссійскихъ, въ связкѣ документовъ подъ № 76. Планъ сохранился не вполнѣ хорошо: на складкахъ прогнилъ и раздробился на нѣсколько отдѣльныхъ клочковъ. Въ настоящее время вавѣдующимъ архиввыми документами онъ тщательно подклеенъ и пріобщенъ къ коллекціи плановъ, хранящихся въ Архивѣ.

Очевидно, этотъ планъ составлевъ по распоряженію правительства, вызванному просьбою монахиль дъвичьяго Кіево-Михайловскаго монастыря о переводъ ихъ на другое мъсто (къ Трехсвятительской церкон). Имън въ виду это распоряженіе, составитель плана и обратилъ исключительное вниманіе на мъстность запимаемую означеннымъ монастыремъ, и церковь мужского Кіево-Михайловскаго монастыря, которою — какъ мы видъли — дотолъ иноки и инокини объихъ поименованныхъ обителей пользовались совмъстно. Поэтому, намътивъ для плана восточную часть Верхняго города (прибли игельно до пынъмнихъ Большой Житомірской улицы, Присутственныхъ мъстъ и т. п.), составитель его не считалъ нужнымъ подробно отмъчать, а тъмъ болъе изображать все, находящееся въ овначен-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Изкоторые изсладователи полагають, что Екатеривинский придаль въ Кіево-Михайловской церкви (на маста прежняго Введонскаго) устроенъ въ пачала XVIII столатия на средства императрици Екатеривы I, но безъ достаточнихъ на то основаній,

номъ районѣ (кромѣ, впрочемъ, валовъ, т. е. городскихъ укрѣпленій, имъ старательно изображенныхъ), ограничиваясь, и то далеко не всегда, простымъ указаніемъ, что въ извѣстныхъ пунктахъ стоятъ такія-то зданія. Но ба то старательно отмѣчаетъ и рисуетъ амбары, окружающіе Трехсвятительскую церковь, остатки сей церкви <sup>1</sup>), а въ особенности, какъ мы скавали, дѣвнчій Кіево-Михайловскій монастырь и церковь въ мужскомъ Кіево-Михайловскомъ монастырь и церковь въ мужскомъ Кіево-Михайловскомъ монастырь (съ колокольпею). Эгу часть плана 1688 г., какъ имѣющую большой историко археологическій интересъ, мы помѣщаемъ, фототипически воспроизведенною, въ концѣ своей статьи.

Для лицъ, имъющихъ заняться изученіемъ этого плана, первъе рсего указываемъ, что нъкоторыя взъ линій, усматриваемыхъ на семъ планъ, произошли отъ того, что планъ найценъ нами не совсёмъ въ сохранномъ видё и ватёмъкакъ мы сказали-подвлеенъ. Мёста этихъ подвлеевъ и свладовъ и замътны на фототипи. Таковыхъ (более замътныхъ) линій три: одна идеть съ середины верха плана, упираясь въ Кіево-Михайловскую церковь; другая, начинаясь отъ конца первой линія идеть влёво по направленію къ мёстности, занимаемой дёвичьимъ монастыремъ, и проходитъ черезъ оный; третья, по протяжению самая меньшая, идеть отъ полей плана справа по направленію къ колокольнѣ, нѣсколько не доходя до послёдней. Возможное (точнёе, вполны правдоподобное) объяснение другихъ линий или, правильнъе сказать, чертежей въ видъ линій, усиатриваемыхъ въ мистности,занимаемой дъвичьима монастырема, по нашему мевнію, тавое: Плана, какь мы сказали, составлень по приказанію правительства, вызванному просьбою віево-михайловскихъ внокинь о предоставленія имъ (въ возобновленномъ видѣ) Трехсвятительской церкви.

138



<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ми не вадлемъ рисунка этихъ осталковъ (безъ гупода), съ одной стороны, потому, что они на планѣ изображены довольно небрежно, а съ другой-потому, что-катъ мы упомлизин-ихъ можно видѣ:ь съ большен нользон для дѣла на нланѣ Біева 1695 года, изд. Кіевс. Археогр. Коминссіен.

#### ить истории клевской трексватительской церкви. 139

Эга просьба инокинь не была уважена; но правительствокакъ им видели-решило устроить для нихъ новую деревянную церковь въ мвств ихъ жительства, т. е. въ дввичьемъ нхъ монастырѣ. Вотъ для этой то цѣли московскому правительству, любившему во всемъ аккуратность и точность, н нуженъ былъ планъ монастыря и построекъ въ немъ. Когда планъ былъ доставленъ, то, въ виду состоявшагося решенія о постройки для инокинь церкви, по этому плану въ Москвъ сдпланы были указанія, гдь произвести предположенную постройку церкви и какія, вслёдствіе сего, учинить перемёны въ размъщения келлий. Первый чертежъ, находящийся почти тотчась при вход'в въ девичій монастырь въ левой стороне, есть обозначение мыста, предназначенного для построения церкои. Такъ какъ на противоположной сторонъ противъ этого мвста находились келліи, то сохраненіе ихъ здёсь, вблизи имѣющей быть церкви (девичій монастырь имель въ ширину всего 22 сажени), найдено было неудобнымъ. Черта поперегъ монастыря, захватывающая шесть первыхъ отъ входа въ него келлій, есть указаніе, что означенныя келліи должны быть отсюда удалены. Шесть чертежей, находящихся на противоположной (восточной и иримыкающей къ ней сверной) части монастыря, есть указаніе, куда предназначенныя къ сломкь келли должны быть перенесены.-Разумбется, заглазно, на основании только плана, сдёланныя московскими властями указанія по данному вопросу не всегда могли быть наиболёе лучшими, и въ виду этого, по мёстнымъ соображевіямъ. отъ нихъ могли быть дёлаемы нёвоторыя отступленія. Но въ общемъ и существенномъ означенныя указанія, при построенія церкви въ дёвичьемъ монастырв и вызванныхъ этимъ обстоятельствоять перемёнахъ въ распредёления монастырсвихъ веллій, были приняты строителями въ руководству. Это можно видёть при разсмотрении плана Кіева 1695 года. На немъ церковь св. Софіи, къ тому времени уже выстроенная для віево-михайловскихъ инокинь, стоитъ (прибливительно) на томъ мѣстѣ, гдѣ находится первый указанный намя чертежъ; келлій противъ церкви уже нѣтъ, но видцы онѣ, даже въ бо́льшемъ количествѣ, чѣмъ было проектировано въ Москвѣ, на сѣверной сторонѣ. (Кажегся, проектированныя двѣ келліи на восточной сторонѣ не были построены съ цѣлію вмѣть другой выходъ изъ монастыря; вслѣдствіе чего в увеличено количество келлій на сѣверной сторонѣ. Впрочемъ, въ этомъ мѣстѣ планъ 1695 т. такъ не отчетливъ, что положительно утверждать объ отсутствія на восточной сторонѣ келлій нельвя).

Но, разумбется, не изложенныя нами разъясненія имвютъ существенное значеніе при изученіи плана 1688 года (это мелочь) и не ради ихъ мы фототицически издаемъ его. Планъ этотъ издается нами потому, что онъ заключаетъ въ себѣ прекрасно (въ смыслѣ подробностей) сдъланный рисунокъ Кіево-Михайловской церкви, въ то время еще не подвергшейся значительной реставрація и такимъ образомъ нанболёе сохранившей особенности древней архитектуры. (Преврасно сдёлани рисуновъ и Кіево-Михайловской колокольни, но построеніе ся относится къ XVII столізтію и, сліздовательно, выдающагося интереса это изображение не представлясть). Правда, мы имбемь уже два изображенія Кіево-Михайловской церкви отъ XVII столътія. Одно изъ нихъ находится на планъ Кіева 1638 года, приложенномъ къ Тератургимѣ А. Кальнофойскаго; другое-на планѣ Кіева 1695 года, изданномъ Кіевскою Археографическою Коммиссіею. Но Казьнофойскій при составлении своего плана имблъ въ виду, главнымъ образомъ, изобразить Кіево-Печерскую обитель (о чемъ самъ прямо и заявляетъ); поэтому сей обители, а отчасти и ближайшымъ въ ней мёстностями, онъ и отвелъ на плань первенствующее мѣсто; старому же Кіеву удѣлилъ самое невначительное пространство. Понятно, почему рисунки Кальнофойскаго въ этой части плана, а въ томъ числё и рисунокъ церкви Кіско-Михайловскаго монастыря (изображенной здёсь

съ восточной стороны) не отличаются отчетливостію и дають весьма слабое представленіе объ архитектурныхъ особенносгяхъ сооруженій (а иногда и вовсе не даютъ его). Что касается плана Кіева 1695 года, то здёсь церковь Кіево-Михайловскаго монастыря изображена (тоже съ восточной стороны) уже посль произведенныхъ въ ней значительныхъ перестроекъ (изображена съ тремя куполами); при томъ самый рисуновъ тоже не отличается отчетливостію и не много помогаетъ къ уясненію архитектуры церкви.—

Такимъ образомъ, фототинически воспроизведенная нами часть<sup>1</sup>) плана Кіева 1688 года, какъ заключающая въ себѣ прекрасный (и какъ таковой единственный) рисунокъ Кіево-Михайловской церкви (съ западной и сѣверной сторонъ), —рисунокъ того времсни, когда она не подвергалась еще сущестгеннымъ виѣшнимъ передѣлкамъ, — представляетъ большой церковно-археологическій интересъ<sup>3</sup>), и, безъ со-

<sup>2</sup>) Считаенъ умъстнымъ привести здъсь описаніе церкви Кіево-Микайловскаго нонастиря, составленное Павломъ Аленискимъ въ 1654 году и могущее служнаь хорошных комментарісых къ издаваемому нами изображевію сей церкви въ 1688 году. "Михайдовскій монастырь – лишеть Ш. Алэпискій – вось дерезянный, но св. церковь, благолюпная, высокая и красивая, изъ камия и извъсти; ся куполь высокій и весь покрыть позолотой. Церковь состоить изъ одного нефа; по окружности ея многочисленния окна со степлами... Архiерейское місто великодінно в красньо. Передь вимъ, наліво, изображ ніе **Өсофана,** патріарха ісрусаленскаго, въ мантін, влобукѣ и съ наперстиниъ крестомъ. Великій алтарь похожъ на алтарь св. Софія и монастыря Печерскаго, съ тремя большими окнами. На передней (восточной) его сторонь есть изображевів Владичеци, стоящей, воздовь свои руки сь открытним дланями,-изъ позвлоченой нецалин; чиние пообринение Госнода, который водаеть своимъ ученных, стоящим съ обяка сторова, хийба и провь бежественные. Пода иния: пругонъ звобращения архісреснь-нос лить и салки. Направо отъ этого алтара, спорей сланири съ сисскими мунсколи, в наязво + третій. . Святля цер-ROBE infidents mpu deepu: odny, consumpto, er sanada, a dpyrin don eedyme er оба хороса; Съ задней стороны своернато хороск наящный влужрь, лицонъ къ айной сторона ахелятато из хорось. Онь вийсть рашетку съ диуже отворани, сверху до ввау наз желіся, «шененную со войзбарожныма некустнойа, разри-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Она воспроизведева ночти въ натуральную величину подлинника (съ восьма незначительнымъ уменьменіемъ противъ ного).

мнѣнія, любители кіевской старины и вообще лица, ванимающіяся изученісмъ церковныхъ древностей, будутъ весьма благодарны редакціи "Трудовъ Кіевской Духовной Академін" за ея готовность приложить къ нашей статьй упомянутую часть плана Кіева. Таковою благодарностію редакціи лично отъ себя мы и оканчиваемъ свою статью.

С. Голубевъ.

сованную цийтани и ноображеніями антелорь и святних... Вирори отого алтари красямая рака съ ношами св. Варвари Баяльбенской (Иліонольской). Напраю отъ входящаго въ дерколь другой алтара на западнехъ углу, якй котораго ещо шестой алтарь. Весь поль церкви сдіявит изъ большихъ прасинить клитъ" (Пу-, темествіе Антіохійскаго натріарха Манарія въ Россію въ полокина XVII віна, описанное его синомъ архидіаковомъ Шаелемъ Алепискимъ. Цереводъ от арабскаго Г. Муркоса. Москва, 1897 г. Винускь 11, стр. 73. – Курендемъ набранны . мёста въ приведенной видержий колтеркнути нами.).

142

# Пятидесятильтній юбилей

## преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, перваго викарія Кіевской епархіи, почетнаго члена Кіевской духовной академін.

7-го Декабря 1898 года исполнилось 50 лётъ со дня рукоположенія во священника преосвященнаго Сильвестра, епископа каневскаго, перваго викарія кіевской епархіи. День этотъ былъ правдничнымъ днемъ и для Кіевской духовной Академіи.

Читателямъ авадемическаго журнала хорошо взявстны близкія, духовно-родственныя отношенія, въ какихъ находится преосвященный Сильвестръ къ Кіевской духовной Академін. Не такъ давно (въ апрёльской книжав за 1898 годъ), по поводу прощанія преосвященнаго Сильвестра съ Академіей, нами были показаны эти отношенія, при чемъ тогда же были изложевы краткія біографическія свёдёнія о юбилярё.

Къ сказанному тамъ въ настоящій разъ можно присоединить еще слёдующее замёчаніе. Преосвященный Сильвестръ, по увольненіи отъ должности ревтора Академіи, не прервалъ своихъ ближайшихъ духовно родственныхъ отношеній къ Кіевской Академіи. Въ первомъ же засёданія академическаго совъта, подъ предсёдательствомъ новаго ректора и по егопредложенію, Академія избрала преосвященнаго Сильвестра своимъ почетнымъ членомъ. Свое предложеніе преосвященный Димитрій, еписконъ Чагиринскій, мотивировалъ слёдующею характеристикою заслугъ преосвященнаго Сильвестра для Кіевской духовной Академіи, "Преосвященный Сильвестръ", — говорится въ этомъ предложеніи, —, выдёляется изъ цёлаго ряда нашихъ ректоровъ,

которыхъ Академія наша воспитала сама для себя. Всё предшественники его только сравнительно немногіе годы своей діятельности могли непосредственно отдавать своей Матери-Кормилицъ... Но преосвященный Сильвестръ всецъло принадлежитъ нашей Академіи, родной ему, воспитавшей его. Въ ней овъ выступилъ на служеніе церкви, наукъ и высшей шволь. непосредственно по окончании академическаго учебнаго курса, какъ баккалавръ, со всей молодой ученой эпергіей, въ **C**8момъ расцвътъ своихъ силъ. Для нея опъ работалъ въ пору полной учено богословской и вообще духовной зрвлости, какъ профессоръ и инспекторъ. Ея благу онъ отдалъ свою опытвость и мудрость при приближении старости, какъ ея ревторъ". Таками "многими и прелими нитями преосвященный Сильвестръ внутренно неразрывно связалъ и свою жизнь съ жизвію нашей Академіи."

Совершенно понятно, поэтому, что Кіевская духовная Академія принала живёйшее участіе въюбилейномъ празднествё своего дорогого почетнаго члена.

Преосвященный Онлычестръ не желалъ в настойчно отклонялъ торжественное правднование своего юбилея. Но многочисленные благодарные ученики и усердные почитатели его упросили его измѣнить это свое рѣшеніе и принять чествованіе, на которое испрошено было благословсніе высокопреосвященцаго Іоанцикія, митрополита кіевскаго и галицкаго.

Въ день юбилея, въ 11 часовъ у. въ великой церкви Кіево-братскаго монастыря преосвященнымъ Димитріемъ, епискономъ Чигиринскимъ, ректоромъ Кіевской духовной Академія, въ сослужевіи инспектора јеромонаха Платона, профессоровъ и студентовъ, имѣющихъ духовный санъ, было совершено иолебствіе съ провозглашеніемъ многолѣтія юбиляру, въ присутствіи всѣхъ профессоровъ и студентовъ Академіи. Равнымъ образомъ, и въ семинаріи и во всѣхъ ипзшихъ кіевскихъ духовныхъ училищахъ мужскихъ в женскихъ было совершено молебствіе о здравіи юбилѣра, въ теченіе многихъ лѣтъ не-

посредственно завёдывавшаго духовно-учебными заведевіями кіевской епархіи.

Въ Кіево-софійскомъ соборъ, въ 12 ч. д., былъ совершенъ торжественный молебенъ преосв. Сергіемъ, епископомъ уманскимъ, въ сослужении всего кіевскаго городскаго духовенства.

Самъ преосвященный юбиляръ совершалъ въ этотъ день божественную литургію въ Кіево-печерской лаврѣ.

Къ часу дня въ настоятельскіе покон Кіево-Никольскаго монастыря собрались преосвященные викаріи кіевской епархіи-Сергій и Димитрій, академическая корпорація, представители 4 курсовъ студентовъ Академіи, представители семинарской корпораціи во главё съ ректоромъ своимъ, архим. Іоанникіемъ, представители кіевскаго городскаго духовенства, мужскихъ и женскихъ духовныхъ училищъ во главъ съ смотрителями и предсъдателями совътовъ, намъстникъ Кіевопечерской лавры о. архимандрить Антоній, представители кіевскихъ монастырей---мужскихъ и женскихъ, депутація отъ волынской епархін во глав съ кассаральнымъ протоісресмъ Н. Трипольскимъ, представитель отъ Волынской духовной семинаріи о. ректоръ ся, архим. Михаилъ. Привѣтствовать юбиляра явились также начальникъ Кіевской губерній, генералъ-мајоръ Ө. Ө. Треповъ съ супругою, вјевскій губернскій предводитель дворянства кн. Н. В. Репнинъ, кіевскій городской голова д. с. с. М. Сольскій съ гласными кіевской городской думы, ректоръ Университета св. Владиміра д. с. с. Ө. Я. Фортинскій, предсёдатель віевскаго отдёленія славянскаго благотворительнаго общества д. с. с. профессоръ Т. Д. Флоринскій. Къ концу принесенія привътствій юбиляру изволилъ пожаловать въ собрание г. начальникъ юго-западнаго края, генералъ-адъютантъ М. И. Драгомировъ съ супругою.

Около 1<sup>1</sup>/2 часа д. прибылъ изъ Кіево-печерской лавры преосв. Сильвестръ и началось чествованіе маститаго юбиляра-

Труди Кіев. дух. Аваденін, т. І. 1899 г.

10

Первою привётствовала преосв. Сильвестра Кіевская духовная Академія слёдующимъ адресомъ, который прочиталъ старёйшій членъ академической корпораців, заслуженный ординарный профессоръ В. Ө. Певницкій.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Кіевская духовная Академія, недавно разставшаяся съ Вами, послё Вашего долгаго и многоплоднаго служенія ей, и нывё неразрывно связанная съ Вами чувствами глубокаго уваженія, любви и признательности, поставляетъ для себя непремённымъ долгомъ отъ всей полноты преданнаго Вамъ сердца принести Вамъ почтительнёйшее привётствіе въ день исполнившагося пятидесятилётія Вашего служенія церкви Божіей въ священномъ санё.

Вмёстё съ Вами мы возносимъ благодареніе Всевышнему Распорядителю судебъ человёческихъ, одарившему Васъ богатыми талантами, хранившему Васъ на длинномъ пути жизни, пройденномъ Вами, и вспомоществовавшему Вамъ Своею благодатною силою ознаменовать этотъ путь бевупречнымъ выполненіемъ долга, на Васъ возлагавшагося, и великими васлугами для православной духовной науки и церкви, которыя никогда не вабудутся не только нами, но и нашими потомками.

Молимъ Господа, да хранитъ Онъ Васъ еще многіе и многіе годы, и не престанемъ возносить моленія въ усердной Заступницё нашей предъ Богомъ, Матери Господа Вышнаго, да осёняетъ Она Васъ своимъ всесильнымъ повровомъ, и, въ ознаменованіе своего молитвеннаго обращенія въ Ней, приносимъ Вамъ изображеніе чудотворной иконы Братской Божіей Матери, предъ которою Вы возносили свои молитвы во время многолётняго пребыванія своего въ Братскомъ монастырё на служеніи Академіи.

Вашего Преосвященства поворнъйшіе слуги:

Ревторъ Акадения Епископъ Динатрій. И. д. Инспектора Акадения Іеромонахъ Платонъ. Заслуженный ординарный профессоръ Динтрій Посийховъ. Заслуженный ординарный профессоръ Василій Півницкій. Заслуженный ординар-

146

ный профессоръ Николай Петровъ, Заслуженный ординарный профессоръ Петръ Линиций. Заслуженный ординарный профессоръ Акинъ Олесниций. Заслуженный ординарный врофессоръ Алексий Розовъ. Экстраордиварный профессоръ, Протојерей I. Борольковъ. Экстраордиварный профессоръ М. Астребовъ. Экстраординарный профессорь Маркелияъ Олесницкій. Экотраординарный профессоръ Николай Дроздовъ. Экстраординарный профессоръ К. Поповъ. Экстраорлинарный профессорь Василій Малининь. Экстраординарный профессорь Өеодоръ Покровскій. Экстраординарный профессоръ О. Орнатскій. Доцентъ Акадении Владиниръ Завитиевичъ. Доцентъ Академии Аевнасий Булгаковъ. Доцентъ Академін Димитрій Богдашевскій. Доцентъ Академін Николь Маккавейскій. Доценть Владинірь Рыбинскій. Священникъ Өеодорь Титовъ. Доцентъ Николай Мухипъ. И. д. доцента Петръ Кулрявцевъ. И. д. доцента Іоснфъ Бродовичъ, Кульманъ. Помощникъ инсиентора Герасниъ Окибниъ, Помощникъ инспектора Академія Никодай Успенскій. Секретарь совіта и Правденія Сергій Песоцкій. Понощникь секретаря Совіта и Празленія Григорій Наколасьних, Вибијо гекарь Академія Амеросій Криповскій. Понощникъ би бліотекаря Академін Петръ Слесаревскій. Врачъ Академін Докторь медицини К. Депяннскій, Экономъ Академін А. Установъ.

Въ отвётъ на этотъ адресъ преосв. Сильвестръ выразняъ академической корпораціи задушевную благодарность приблизительно въ слёдующихъ словахъ:

"Кіевскою Академіею оказано и оказывается нынё мнё столько вниманія и сочувствія, что я не нахожу словъ для выраженія живівшаго чувства благодарности за столь участливое во мнѣ отношеніе. Могу сказать только одно, что я искренно любилъ и люблю Кіевскую Академію, что, послё недавней разлуки съ родною мнѣ Академіею, я по преимуществу живу свётлыми в отрадными о ней воспоминаніями и этими воспоминаніями буду жить до недалекаго уже послёдняго предбла моей жизни. Вибств съ симъ молилъ и молю Господа, да почиваеть выну благословение Божие надъ Киевскою Академіею, да не престанеть въ ней ярко горъть и сіять свёть истиннаго ученія Христова, никогда ничёмъ не потемнавшійся въ ней, да не престанеть она жить духомъ въры православной и церковности, который составляль всегда внутреннюю силу и крѣпость ся духовной жизни, и да не престанетъ она подготовлять такого рода самоотверженныхъ и доблестныхъ дёятелей, какими украшается и сама Академія к

ı

какіе съ великою пользою трудятся на многихъ и даже высокихъ поприщахъ церковнаго, духовно-учебнаго и общественнаго служенія. Принимая съ благоговёніемъ подноснимё обравъ Братской Божіей Матери, предъ которымъ я столько лётъ молился купно съ Академіею, уповаю, что Господь Богъ, предстательствомъ пречистыя Своея Матери, совершитъ все сіе во благу Академіи".

При послёднихъ словахъ преосв. Сильвестръ приложился къ иконъ Братской Божіей Матери, которую поднесла ему авадемическая корпорація.

Студенты Кіевской Академіи, въ лицѣ 4 представителей своихъ, привѣтствовали юбиляра адресомъ слѣдующаго содержанія.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось полвъка Вашего славнаго служения на пользу церкви и отечества. Сегодня радуются всъ, кому дороги интересы науки и церкви, и, особенно, мы, питомцы Кіевской духовной Академіи.

Богатство Вашихъ духовныхъ дарованій Вы всецёло проявили въ дорогой нашей Академіи, воспитавъ въ ней многихъ полезныхъ дѣятелей, которые пронесли свѣтъ вѣры Хрнстовой во всё концы общирной земли нашей. Мы были послёдними изъ многочисленныхъ питомцевъ Вашихъ, мы пережили тяжелыя минуты разлуки съ Вами, но ни эта разлука, ни всё послёдующія обстоятельства жизни нашей никогда не изгладятъ въ насъ Вашего свѣтлаго обрава. Мы всегда будемъ помнить Васъ, какъ любевобильнаго отца студенческой семьи, мудраго наставника вѣры и благочестія, великаго богослова и благоговѣйнаго служителя алтаря Госнодня. Мы постоянно будемъ видѣть въ Васъ живой "обравъ вѣрныхъ словомъ, житіемъ, любовію, духомъ, вѣрою, чистотюю". И этоть образъ будетъ вдохновлять насъ въ продолженіе всей

148

нашей жизни и двятельности, возбуждая въ насъ любовь въ добру и истинф.

Примите же, дорогой пашъ отецъ, върный Святитель Божій, наше истинно-сыновнее привътствіе въ атотъ многознаменательный для Васъ день; примите его, какъ выраженіе глубокой благодарности любящихъ сердецъ. Да охранитъ Васъ Господь на многіе годы!

Студенты Кіевской духовной Академін. 1898 г. 7 декабря.

Затёмъ слёдовалъ адресъ отъ кіевскаго городскаго духовенства, прочитанный протоіереемъ Іоанномъ Корольковымъ, слёдующаго содержанія:

Ваше Преосвященство,

## Преосвященнъйтій Владыво,

### Милостивый Архипастырь и Отецъ!

Кіевское городское духовенство считаетъ своимъ священнымъ долгомъ привѣтствовать Ваше Преосвященство съ пятидесятилѣтіемъ Вашего служенія въ священномъ санѣ. Кіевское духовенство имѣетъ особыя основанія и побудительныя причины принести Вашему Преосвященству самыя сердечныя, искреннѣйшія пожеланія, такъ какъ Ваше епископское служеніе и вся Ваша учебно-воспитательная дѣятельность были посвящены Кіевской церкви и мѣстнымъ учебнымъ заведеніямъ.

Поступивъ въ число студентовъ вдёшней Академіи въ санѣ священника, Вы сразу стали въ самыя близкія, дружественныя отношенія къ мёстному духовенству. По окончаніи академическаго курса, Вы, какъ щедро одаренный отъ Господа большими тальнтами и дарованіями, оставлены были баккалавромъ по каседрѣ богословскихъ наукъ при Кіевской духовной Академіи, гдѣ послѣдовательно проходили должности профессора, инспектора и ректора. Ваша свыше сорокалѣтияя служба при Академіи оказывала самое благотворное вліяніе ва кіевское духовенство. Прежде всего, Вы, какъ наставникъ почти всего вдѣшнаго духовенства, поучали насъ своимъ сильнымъ словомъ. Ваши весьма содержательныя левців, основанныя на Св. Писаніи и Св. Преданіи и принаровленныя въ новъйшимъ ложнымъ ученіямъ и философскимъ теоріямъ, глубоко западали въ нашу душу и надлежаще приготовляли насъ въ будущей пастырской и церковно-учительской двятельности. Но Ваше вліяніе на своихъ питомцевъ не ограничивалось только стёнами аудиторіи. Ваши левціи по догматическому богословію досель служать для нась постояннымь руководствомъ при разришении недоуминныхъ современныхъ вопросовъ въ области богословско-философской. Неоднократное издание Вашей многотомной догматики служить неопровержимымъ доказательствомъ благопотребности и удобопримънимости ся для всего духовенства, при томъ не только русскаго но и вообще славянскаго. Вы поучали насъ не только словомъ, но болѣе всего Вы назидали насъ примѣромъ своей благочестивой, подвижнической жизни. Ваше благоговейное служение въ киевскихъ храмахъ, Ваше истинно-христианское совершение божественныхъ службъ возвышало наши души в возносило вхъ отъ вемного къ небесному и вѣчному. Ваше вліяніе на насъ въ этомъ отношения неотразимо и нашимъ слабымь словомъ неизобразимо.

Въ заключеніе считаемъ своимъ нравственнымъ долгомъ выразить Вашему Преосвященству нашу глубочайшую благодарность и искреннѣйшую признательность за то, что Вы, при своемъ высокомъ положеніи, при своихъ неусыпныхъ, административныхъ и ученыхъ трудахъ, всегда относились къ духовенству въ высшей степени сердечно и участливо, вникая во всѣ его нужды и законныя желанія.

Да продлить же Господь Богь годы Вашей прим'ярнотруженической жизни на многія л'вта, для славы церкви русской! Смиреннёйше просимъ Васъ, Владыко Святый, благословите насъ, малыхъ и скромныхъ тружениковъ на пивѣ Христовой, на наши пастырскіе труды, помолитесь о насъ

150

предъ престоломъ Всевышняго и примите отъ насъ на молитвенную цамять икону Христа Спасителя.

Вашего Преосвященства нижайшие послушники:

Настоятель Видубицкаго монастиря Архимандрить Евлогій. Протоіерей Александръ Брандовскій, Протојерей Петръ Ордовскій. Протојерей Алексей Кодосовъ. Протојерей Михакиъ Богдановъ. Протојерей Павенъ Преображенскій, Протојерей Павель Троцкій. Протојерей Андрей Лебединцевъ. Протојерей Васняй Иваниций. Протојерей Андрей Коровнций. Протојерей Асанасій Дирдовский. Кіево-Софійскаго Митрополитанскаго дока экономъ Игуменъ Герасниъ, Протојерей Миханлъ Златоверховниковъ, Протојерей Климентъ Фоменко. Священных Ронанъ Бариловичъ. Срященникъ Никодай Рыблинскій. Срященникъ Никодай Стелецкій, Секрегарь Консисторіи Н. Содовьевъ. Свящевникъ Петръ Вельнинъ, Благочнений священникъ насистръ Миханлъ Линченский. Сващенных Димитрій Накитянъ, Сващенных Ваздиміръ Данкеричъ, Сваценныхъ Никаноръ Данкевичъ. Священныхъ Василій Абрамовичъ. Священныхъ Өсодоръ Маняковский, Священныкъ Өсодоръ Слюсаревъ, Священныкъ Владеміръ Богородицкій. Священникъ Матвей Бутовокій. Священникъ Петръ Столецкій. Священникъ Арсеній Дашкіевъ. Священникъ Симеонъ Трегубовъ. Свяценникъ Петръ Колосовскій. Священникъ Алексій Изотковскій. Священникъ Никодай Марковскій. Священныхъ Владиніръ Сокодовъ. Священныхъ Георгій Тихоніровъ. Свящсвникъ Антоній Молчанскій. Священникъ Даніндъ Горянскій. Священных Миханих Вишневецкій. Священных Митрофанъ Вышемірскій. Діаконъ Миханль Рутвевичъ. Священникъ Іоанеъ Тронцкій. Священникъ Іоаннъ Вишатниъ. Священникъ Николай Колтоновскій. Срященникъ Исаакій Тарасевичь, Священникъ Порфирій Янковскій, Священникъ Адександръ Песоций. Священных Васний Гонковский. Протојерей Іоаннъ Корольковъ, Священных Александрь Корзаковскій. Священных Евенній Скрипунискій, Протојерей Некодай Флоревскій, Сващенинкъ Никодай Клитикъ, Сващенникъ Конетантинь Терлеций. Священникъ Ісаниъ Мельниковский. Священникъ Адріанъ Гуковичъ. Священнякъ Накодай Стасаневичъ. Священникъ Павелъ Левицкій. Саященных Осодоръ Татовъ, Протојерей Алексий Конскій. Священных Грвгорій Прозорозъ. Священных Өсодоръ Зданевичь. Діаковъ Виталій Рожаннь, Діаковъ Петръ Рожадинъ, Протојерей Өсодоръ Хорошуновъ, Протојерей Никодай Брандовскій.

При этомъ кіевское городское духовенство поднесло юбиляру обравъ Спасителя, который держали во время чтенія ядреса архим. Евлогій и каседральный протоіерей А. Браиловскій.

Далёе слёдовали привётствія отъ мужескихъ и женскихъ обителей г. Кіева: Кіево-печерская давра привётствовала юбиляра въ лиць о. намёстника архим. Антонія, поднесшаго цреосв. Сильвестру образъ Печерской Божіей Матери.

Отъ Кіево-братскаго монастыря юбиляра привѣтствовалъ преосв. Димитрій, епископъ Чигиринскій ядресомъ слёдующаго содержанія:

Ваше Преосвященство

#### Милостив в й мій Архинастырь!

Въ настоящій знаменательный день исполненія пятидесятильтія служенія Вашего церкви въ священномъ сань наша богоспасаемая обитель Братская, всегда хранящая неослабную молитвенную память о Васъ, прилежние помолилась о здравіи и благоденствіи Вашемъ.

Братія обители съ сыновнимъ благоговѣніемъ и искревнею благожелательностію привѣтствуютъ Васъ въ этотъ радостный день.

Ваше преосвященство! Въ теченіе почти всего, празднуемаго нынё, пятидесятилётія служенія Вашего церкви и наукѣ Ваша жизнь--всецёло принадлежить Кіевскому "Братотву".

Вашу учебную и ученую дёятельность, которую всё восхваляють по достоянію, Вы отдали славному Кіево-Братскому Училищу—Академіи.

Ваше священническое и святительское служеніе церкви въ теченіе сорока пяти л'втъ проходили Вы въ нашемъ Братскомъ училищномъ монастырѣ.

Внутренняя связь между Братскимъ училищнымъ монастыремъ и братскимъ училищемъ—Академіею, съ основанія ихъ и доселѣ, въ теченіе трехъ столѣтій, непрерывавшаяся, отмѣчаемая ікіевлянами и въ настоящее время однимъ для обоихъ учрежденій именемъ "Братства", находила себѣ въ теченіе послѣднихъ сорова пяти лѣтъ наглядное достойное выраженіе въ лицѣ Вашего Преосвященства—студента Академіи и въ то же время іерея, совершителя овященнослуженія въ храмахъ нашей обители, профессора Академіи и, со дня своего иноческаго пострижения, ---осиблимся похвалиться, ---чиена нашего скромнаго мовашескаго братства, Начальника Академін и въ то же время Настоятеля нашей обители Братской.

Нынѣ братія нашей обители, переживая отраднымъ воспоминаніемъ весь, почти полувѣковой, періодъ Вашого пребыванія на служеніи церкви и школѣ-духовной въ стѣнахъ братства, съ чувствомъ особенной сердечной признательности и глубокой преданности останавливаются на невороткомъ времени настоятельства Вашего въ нашемъ монастырѣ. Потому что обители нашей навсегда будетъ памятно то многое доброе, что Вы совершили для нея за 14 лѣтъ, въ когорые она, по милости Божіей, имѣла Васъ своимъ Всечестнымъ Отцемъ.

При Вашемъ настоятельствё нашъ соборный храмъ приведенъ въ благолёпный видъ. Назидательная живопись, украшающая стёны его, дёло Вашего Преосвященства: все пло по Вашимъ указаніямъ, подъ Вашимъ руководствомъ.

И въ этотъ благоукрашенный Вами храмъ Ваше благолбпное и благоговъйное служеніе привлекало множество молящихся!

Заботами Вашего Преосвященства значительно улучшилось матерыяльное благосостояние нашей обители, средствами небогатой.

Ваше Преосвященство установили надлежащій порядокъ въ монастырскомъ дёлопроизводствё нашей обители, и этимъ не мало содёйствовали улучшеніямъ во всёхъ сторонахъ живни монастырской.

Но никогда не забудеть братія монастырская Вашего отечески добраго отношенія въ ней, Вашей снисходительной теривливости въ руководствъ братіей, Вашей мягкости и доброты даже и тогда, когда Вы были строги.

Ваше Преосвященство! Въ теченіе многвать лётъ Вы умиленно молились предъ пречистымъ чудотворнымъ братскимъ образомъ Небесной Покровительницы и заступницы 154

нашей обытели, подвигая и братію на молитву, возбуждая въ ней духъ умиленія.

Благоволите же нывѣ, въ ознаменованіе неослабѣвающей духовной связи обители съ Вами и въ молитвенную память, принять настоящій списовъ чудотворной Братской Иконы Божіей Матери.

Да хранитъ Васъ Пречистая въ Вашей маститой старости здравымъ в бодрымъ еще долго-долго на пользу святой церкви нашей.

Вашего Преосвященства покоривётне слуги:

Управляющій кіево-братским' училищным' монастырем' Димитрій, еняскоп' чигеринскій. Нам'ястник'я игумен' Антоній. Казначей іеромонах'я Поликариз. Ризничій іеромонах'я Прохоръ. Іеромонах'я Владиміръ. Іеромонах'я Филареть. Іеромонах'я Антоній. Іеромонах'я Тихон'я. Іеромонах'я Сисой. Іеродіакон'я Иларіонъ Іеродіаконъ Венедикт'я. Іеродіаконъ Димитрій. Іеродіаконъ Никодима. Іеродіаконъ Артемій. Іеродіаконъ Іоьназ, Монахъ Емедіанъ, Монахъ Іовъ. Монахъ Самеонъ. Просфорникъ монахъ Сераціонъ, Монахъ Софроній.

При адресѣ была поднесена юбиляру намѣстникомъ монастыря игуменомъ Антоніемъ икона Братской Божіей Матери.

Отъ Кіево-Михайловскаго монастыря прив'ятствоваль юбиляра настоятель его, преосв. Сергій, епископъ Уманскій, поднесшій юбиляру образъ св. архистратига Михаила и св. великомученицы Варвары.

Отъ Кіево-Покровскаго женскаго монастыря привѣтствовала преосв. Сильвестра, по порученію Е. И. Высочества Великой Княгини, Александры Петровны, казначея обители, поднесшая юбиляру икону Покрова Пресв. Богородицы.

Отъ Кіево-Никольскаго мужскаго монастыря привътствоваля юбиляра намъстникъ и казначей, а отъ Кіево-Флоровскаго женскаго игуменія монастыря Елеазара (письменно).

Кіевская духовная Семинарія выразила прив'ятствіе юбиляру въ адресі, прочитанномъ ректоромъ ся, архимандритомъ Іоанникіемъ, слідующаго содержанія: "Ваше Преосвященство, Преосвященнъйшій Владыко, Милостивъйшій Архипастырь и Отецъ!

Сегодня исполняется 50 лётъ Вашего служенія въ священномъ санё.

Многіе архипастыри православной церкви, цёлыя покоявнія пастырей оя, учителей и восинтателей юношества прошли свой заключительный учебный цуть подъ Вашимъ руководствомъ, надзоромъ и управленіемъ, кавъ профессора, внспектора и начальника старбащей духовной Кіевской Академів. Учебно-административную д'яятельность въ Академів Вы сопровождали учеными богословско-литературными трудами, которые, служа точнымъ выраженіемъ православнаго ученія и візры, составляють цінное совровнще для духовноучебныхъ заведеній при изученіи догматическаго богословія. Пользуясь, на ряду со всёми русскими семинаріями, Вашими богословскими трудами, Кіевская духовная Семинарія более 10 лёть состояла подъ Вашниъ ближаёшниъ надворомъ. Вы трогали наши сердца своямъ усерднымъ и полнымъ глубокаго благоговёнія совершеніемъ богослуженія. Вы явили себя для насъ мудрымъ в твердымъ руководителемъ, благостнымъ и милостивымъ попечителемъ, оказывавшвиъ полное содействіе начальству и наставникамъ въ ихъ труде по укорененію добрыхъ нравовъ и усердія въ учащихся, по насажденію среди нихъ всего, елика суть истинна, елика честна, елика праведна, елика доброхвальна. Вы были внимательны къ нашниъ воспитанникамъ при посёщения семинаріи во вреия годичныхъ испытаній в отечески заботливы о тёхъ изъ нихъ, которые терпфли нужду въ средствахъ содержанія.

Въ сей день, весьма знаменательный въ Вашей многоилодной жизни, Кіевская духовная Семинарія почтительнійше привітствуетъ Васъ в приноситъ Вамъ святую икону Спасителя, Богочеловіческій образъ Котораго Вы съ такимъ просвіщеннымъ усердіемъ и любовію начертали въ своемъ догматическомъ богословіи. Привнательная Вамъ, она усердно молитъ Господа, да сохранитъ Онъ Васъ долго сіять на свёщницё православной церкви къ пользё ся и во славу Божію!

Вашего Преосвященства,

### Милостивѣйшаго Архипастыря в Отца, Нижайшіе послушники:

Ректоръ семинарія архимандрить Ісанниний. Инспекторъ семинарія ісромонахъ Өеодосій. Преподаватель Платонъ Пашкевичъ, Преподаватель Павелъ Забілинъ. Преподаватель Сергій Кохомскій. Преподаватель Николай Щегловъ. Преподаватель семинарів Петръ Калачинскій. Преподаватель семинарін Павель Петруневскій, Преподаватель семинарія Миханль Гийвуневь, Преподаватель семяварів Ксенефонть Білинскій. Преподаватель семянарів Николай Гроссу. Преподаватель семинарія Григорій Зв'яревъ. Преподаватель семинарів Василій Петрушевскій. Преподаватель семинарів Иларіонъ Вадабушевназ. Преподаватель семинарія Петръ Смярновъ. Пренодаватель семинарін Георгій Булаялеръ. Преподаватель семинарін Алексій Городедкій. Проподаватель семинарін священных Ісаних Богородицкій. Преподаватель семинаріи священник Миханль Едлинскій. Преподаватель семинарів священникъ Динтрій Динтревъ. Преподаватель семинарія Левъ Шаревичъ. Члевъ Правдевія Протоїерей Николай Бранловскій. Членъ Правленія священних Романь Бариловичь. Преподавятель Хр. Корчинскій. Помощникъ инспектора семинарія Лаврентій Конловскій. Помощникъ инспектора Антоній Шлаковскій. Помощникъ инспектора Николай Шарановъ. Духовныть семинарів священникъ Өеодоръ Дурдуковскій. Экономъ семинарін священникъ Романъ Чеважевичъ. Врачъ при больнице семинарін Өсодоръ Дашкевичъ.

При адресъ преподавателями ссминаріи священниками: І. Богородицкимъ и Д. Дмитревымъ была поднесена юбиляру икона Спасителя.

Кіевскія мужскія училища—Софійское и Подольское привътствовали юбиляра слёдующимъ адресомъ, который быль прочитанъ смотрителемъ кіево-софійскаго училища, священникомъ Д. Горянскимъ:

"Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивый Архипастырь и Отецъ!"

Кіево-подольское и Кіево-софійское духовныя училища, четырнадцать лётъ находившіяся подъ Вашимъ архипастыр-

скимъ управленіемъ, всегда были предметомъ неусыпной и мудрой понечительности Вашей.

**Посвятикъ имъ много силъ** и труда, Вы довели ихъ до высовой степени благосостояния.

Но заботясь о юныхъ питомцяхъ, Вы не оставляли своимъ отеческимъ вниманіемъ и ихъ воспитателей. Послёдніе въ большей своей части Ваши ученики, всегда находили у Васъ и совётъ и ободреніе, и помощь и одобреніе.

Все это особенно живо совнается и чувствуется въ настоящій высокознаменательный день исполненія Вашего, благословеннаго Богомъ, пятидесятнийтняго служенія.

Пользуясь настоящимъ случаемъ, начальствующіе и учащіе этихъ учрежденій съ искреннею радостію и глубовой сыновней признательностію приносять Вамъ, маститый Архинастырь, въ знакъ сердечной благодарности, этотъ святой образъ Пастыреначальника. Ему, Господу и Спасителю, не престанутъ они и молиться о продленіи Вашей жизни и высшаго служенія Вашего церкви святой и отечеству православному.

> Вашего Преосвященства, МилостивЪйшаго Архипастыря и Отца, нижайшіе послушники:

Спотритель Кіево-подольскаго духовнаго училища ісромональ Филареть. ібопощникъ спотрителя того же училища Павель Козицкій. Учитель Григорій Апраксинъ. Учитель Павель Экземплярскій. Учитель священникъ Василій Тараненко. Учитель Миханлъ Радзіевскій. Учитель Сеодоръ Радзіевский. Учитель Валеріанъ Костецкій. Учитель Георгій Маслюкъ. Надзиратель Алекоандръ Ланинскій.

Спотригаль Кіело-софійснаго духознаго училища, слященних Даніна-Горянскій. Помошник, смотрителя училища Александръ Розовъ. Учитель Иванъ Макаревичъ. Учитель Николай Хойнацкій. Учитель Евгеній Иванацкій, Учитель Месодій Соловьевъ. Учитель Евгеній Радзіеводій. Учичель Когеній Богдановъ. Почетний блюститель Иванъ Дитятивъ Члены правленія: священникъ Васялій Гошковскій. Священникъ Порфирій Янковскій. Падзиратель Сеодоръ Букшованний. Надзиратель Стефанъ Коломацкій. Надзиратель Евгеній Кукулевскій. Надзиратель Евгеній Кашинскій. Староста Н. Григоровичъ-Барскій.

1

При адрест отъ віевскихъ мужскихъ училищъ юбилиру быль поднесенъ смотрителемъ Кіево-подольскаго духовнаго училища іеромонахомъ Филаретомъ обравъ Спасителя.

Женскія кіевскія духовныя училища прив'ятствовали преосв. Сильвестра адресомъ, который былъ прочитанъ прот. А. Коровицкимъ, слёдующаго содержанія:

,Преосвященя в ший Владыко,

Милостиввитій Архипастырь и Отецъ!"

Богословски просв'ященный умъ и любвеобильное сердце Вашего Преосвященства полв'яка благотворно осёняють пред'ялы віевской церкви. Подъ этамъ благод'ятельнымъ осёненіемъ протекли немалые годы живни и кіевскихъ женскихъ училищъ духовнаго в'ядомства. Посл'я преобразованія же сихъ учебныхъ заведеній не было въ нихъ такого д'яла, которое бы началось, продолжалось и вершилось безъ Вашего указаиія, руководства, а въ большинствъ случаевъ и санкціи. И служащіе, и воспитанницы всегда вид'яли въ лицъ Вашемъ по истинъ поцечительнаго Архипастыря и милостиваго любвеобильнаго Отца.

Къ ежедневно возносимой утромъ и вечеромъ изъ чистыхъ дётскихъ устъ воспитанницъ молитей Господу Богу о здравіи Вашего преосвященства, нынё въ знаменательный для Васъ день пятидесятилётняго служенія Вашего церкви, наукё и духовному просвёщенію, всё мы служащіе въ училищахъ присоединяемъ сугубое моленіе святителю Николаю, въ тихой обители котораго Вы въ настоящее время имёете нёкій отдыхъ отъ полувёковыхъ усиленныхъ научныхъ и подвижническихъ трудовт, да молитвами Своего великаго угодника Всемогущій Господь подкрёпляетъ Ваши силы и подаетъ Вамъ вождёленное вдравіе и благоденствіе на многія лёта.

Преподносный образъ св. угодника Николая поворий те просять нижеподписавшиеся принять отъ нихъ, какъ видимый залогъ всегдащней ихъ молитвенной памяти о Вашенъ Преосвященстве.

۰.

Понечительница 1-го и 2-го училища Е. Шубина. Предобдатель Совбта нерваго училища, Протойерей К. Ооменко. Начальница училища О. Каменская. Инспекторъ классовъ, священинкъ А. Ббляновский. Протойерей Петръ Орловский. Протойерей Василий Иваниций, Преподаватель Павелъ Конецкий. Преподаватель Михаялъ Гибруневъ. Преподаватель Георгий Булашевъ. Священинкъ Потръ Стеллецкий. Преподаватель Ге. Иашевенчъ. Классная надекрательница М. Травлинская. А. Селецкая. Т. Бблевичъ. Учительница Т. Попова. Е. Тарнавичъ. Учительница В. Забродская. Учительница Н. Каганъ. Учительница С. Кальевичъ. Надежда Краковецкая. Екатерина Воброзницкая. Учительница Е. Ясовлевъ. Дарія Пожарская. Почетный блюстичевъ Дембиций. Экономъ училища Георгій Линскій.

Предсйдатель Совйта 2-го училища, прот. А. Коровиций. Начальница училища А. Воскресенская. Инспекторъ священнитъ В. Богородиций. Членъ совйта священнитъ Н. Стеллеций. Членъ совйта священнитъ Е. Скринчинский. Священнитъ Митрофанъ Вишенирский. Преподаватель Левъ Шаренчъ. Преподававатель Васклій Доманский. Преподаватель Владиниръ Поспѣховъ. Преподаватель Петръ Кудрявцевъ. Предподаватель Александръ Радзіевский. Врачъ училища Изанъ Солицевъ. Предподаватель Александръ Радзіевский. Врачъ училища Изанъ Солицевъ. Почетный блюстятель Л. Чернодровъ. Преподавательница М. Носийхова. Преподаватель діаковъ А. Вазилевичъ. Преподавательинца М. Носийхова. Крассная надвирательница Е. Коровицкая. Классная надвирательница М. Топачевская. Классная надвирательница О. Ковалинская. Классная надвирательница Е. Яновская. Классная надвирательница З. Вйлевичъ. Учительница образцовой школи. А. Гуранда. Учитель чистописания А. Паклотъ. Классная надвирательница А. Яновская. Классная надвирательница Екатерина Ницкевичъ. Пренодавательница А. Яновская. Элоновъ училища Николай Левитскій. М. Здорова.

Далёе юбиляра привётствовала родная ему волынская епархія въ лицё кассдральнаго протоіерся Н. Трипольскаго адресомъ слёдующаго содержанія:

> "Ваше Преосвященство, Преосвященнѣйшій Владыко!

Въ настоящій день, и особенно въ эти священныя иинуты, когда сонмы почитателей Вашего Преосвященства привътствуютъ Васъ съ исполнившимся пятидесятияётіемъ славнаго служенія Вашего Церкви и Отечеству, родная Вамъ епархія волынская считаетъ для себя высокою честію выравить предъ Вами и свои искреннія чувства и сердечныя благопожеланія.

Волыни судвлъ Господь быть мистомъ рожденія Твоего,

Владыко святый; въ разсадникахъ ея духовнаго просвъщения подъ благодатнымъ освненіемъ волынскихъ святынь, достаточно опредѣлились и развились Твои духовныя силы; благодать священства воспріяль Ты отъ святительскихъ рукъ предстоятеля волынской церкви; Волыни же, Тебя воспитавшей, были посвящены и первые пастырскіе труды Твои на нивѣ Господней... Скромное поприще дѣятельности сельскаго цастыря избраль было для себя Ты; но Всевышнему угодно было открыть Теб' более широкое поле духовнаго деланія... Скоро Ты вступилъ въ храмъ высшей богословской пауки, гав въ святомъ уединения и богомысли окончательно окрвпли и широво развились Твои духовныя дарованія... Твои богословские труды, въ которыхъ Ты разъяснялъ тайны православнаго богословія, проливая въ то же время яркій свёть на недомысліе инославное, стяжали Теб' славное имя велеваго богослова даже за предблами Отечества нашего... Неизсяваемо обильные токи богословія и воспитательныхъ высовонравственныхъ началъ пролиты Тобою въ умы и серица весьма многихъ истинныхъ сыновъ Россіи, съ честію потрудавшихся и трудящихся на разныхъ поприщахъ общественной дёятельности... И родная Тебё Волынь съ особеннымъ восторгомъ душевнымъ взираетъ на сыновъ ся, которые воспитались и развились подъ Твоимъ мудрымъ руководствоиъ и нынѣ достойно служатъ Церкви Христовой и родной Академін, при глубокомъ сознаніи того, что этимъ обязаны они Тебѣ, Владыко святый...

Твердо паматуя и высово цёня все это, волынская епархія, въ знакъ глубовой любви и высовато почитанія, приноситъ Вашему Преосвященству сей святый образъ и отъ всей души молитъ Господа Бога, чтобы жизнь Ваша длилась многія и многія лёта на пользу святой православной Церкви и для славы родной Вамъ Волыни.

Пансій, епископъ владиміро-волинскій. Члены Консисторіи: Касадралный протоіерей Николай Тряпольскій. Протоіерей Инполить Лицскій. Священникъ Іодинъ Флоровъ. Священникъ Константинъ Шепченко. Предсёдатель ю-

ливскаго спархівльного училищиаго совъта протозерей Іоаннъ Тихонзровъ. Благочнный жатонірсьнах городскихь церквей священникь Александрь Салецкій. Секретарь Консисторія Евгеній Сругенскій.

При адресь волынская епархія поднесла преосв. Сильвестру икону Спасителя.

Волынская духовная Семинарія, въ лицё ревтора ся, архим. Михаила, привътствовала юбиляра слёдующимъ адре--CONS:

"Ваше Преосвященство,

Милостивѣйшій Архвпастырь в Отепъ!

Нынѣ исполнилась мѣра Вашего служенія Церкви и Отечеству, воторую человическій опыть признаеть высшинь предбломъ общественной дбятельности: немногимъ избраниекамъ Промысла дано полъ-въка съ честію, въ силъ разума совершить неустанную работу на благо общее. По слову Божію, всякій двятель достовнъ награды и въ семъ міръ (Ме. Х, 10), — и для дбателей на поприще высшаго устроенія человѣческаго такою наградою можетъ служить только ясное и върное понимание значения и должное признание плодовъ ихъ жизненнаго труда, соотвётствующее ихъ самоопредёляющему духу. Въ нынёшній торжественный въ Вашей жизни день со всёхъ концовъ необъятнаго нашего отечества приходятъ исвреннія выраженія признанія Вашихъ заслугъ и многополезныхъ трудовъ въ великомъ дёлё христіанскаго наставленія и ученія. Впереди всёхъ чествователей явились представители Цервен и гражданскаго синклита священнаго русскаго города, гдв подъ свнью древнайшей православной святыни протекла почти вся Ваша полувъковая дъятельность. Въ этомъ хорѣ заслуженной хвалы и чествованій всёхъ громче, исврениве раздается голосъ Вашей родины-Волыни. Неразрывныя увы соединають Ваше Преосвященство съ тою страною, гдъ началось Ваше земное бытіе и совершились первые шаги Вашего общественнаго служенія въ санъ священномъ. Незриная связь сердца и помысловъ существуетъ между Вами и обитателя ин Волине, которая два поколёнія привыкла чтить 11

Труди Кіев. дул. Анаденін, т. І, 1890 г.

Ваше вия и слёдить съ сочувственнымъ вняманіемъ за Вашими дёлами и учеными трудами. Здёсь же, на Волыни, находится Ваша духовная родина; вдёсь вблизи другой великой православной святыни загорёлся впервые свётильникъ Вашего разумѣнія, которому суждено было впослѣдствіи разростись въ яркое пламя богословскаго въдънія и стать свъточемъ христіанской науви и православнаго богопознанія въ пашемъ отечествъ и за его предълами. Этой родиной духа и разума Вашего явилась наша семинарія, давно вписавшая Ваше имя въ первый рядъ прославленныхъ дбятелей, вышедшихъ изъ ея нъдръ. Нынъшній день представители этой Вашей **AVXOBHOŘ** родины торжествують какъ праздникъ своего учрежденія, въ радостномъ сознаніи, что свромная нива, которую они призваны воздёлывать, можетъ давать такіе высокіе плоды. Heмало дёлателей этой нивы воспитывались подъ Вашимъ руководствомъ въ старбищемъ отечественномъ разсадникѣ науви, котораго Вы много лёть были достойнымъ главою, всёми признанною ученою свлою и славою. Еще недавно, празднуя стольтній юбилей своего историческаго служенія, Вяша духовная родина удостоилась Вашего отеческаго вниманія и дара.

Привѣтствуя Ваше Преосвященство въ настоящій великій день Вашей жизни и выражая глубокое нравственное удовлетвореніе въ созерцаніи подвига Вашей многоплодной дѣятельности, Волынская семинарія уповаетъ, что духовная связь, болѣе полувѣка соединявшая ее съ Вами, сохранится еще долгіе годы до границъ небеснаго отечества, а Вашъ примѣръ, благословеніе, святыя молитвы и предстательство предъ престоломъ Выш́няго помогутъ ей съ честію и успѣхомъ вести дѣло просвѣщенія православнаго юношества и въ настуиившемъ второмъ столѣтіи ея существованія.

Ректоръ семинаріи архимандритъ Миханлъ. Инспекторъ семинарія статскій совътникъ Ив. Зенькезичъ. Преподаватель семинаріи статскій совътникъ II. Тронцкій. М. Петрушевскій. Помощникъ ниспектора Петръ Бълаевъ. Преподаватель семинаріи Николай Добротворскій. Преводаватель семинаріи статскій совътникъ Николай Теодоровичъ. Преподаватель семинарія Григорій Рафаль-

162

скій. Преводаватель семинарія Николай Маньновскій. Преподаватель семинарія Боголюбъ Давидовичь. Преподаватель семинаріи Василій Ремезовъ. Преподаватель семинарія Константинъ Тороповъ. Помощникъ инспектора Василій Орловъ. Преподаватель Алексий Меньшовъ. Преподаватель Николай Николинъ. Преподаратель Захарій Курдиновскій. Преподаватель Павелъ Кибардинъ. Преподаратель Григорій Крижановскій. Преподаватель Ст. Неціяльскій. Экономъ семинарія Флоръ Ляпинскій. Преподаватель См. Недіяльскій. Экономъ семина-

При адресѣ Волынская духовная семинарія поднесла преосв. Сильвестру образъ трехъ святителей вселенскихъбогослововъ: Василія Великаго, Григорія Богослова и Іоанна Златоустаго.

Далѣе привѣтствовалъ юбиляра городъ Кіевъ въ лицѣ господина городского головы д. с. с. С. М. Сольскаго, прочитавшаго слѣдующій адресъ:

- Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь!

Сорокъ слишкомъ лётъ Ваше Преосвященство служили наукѣ и руководству юношества въ дёлѣ высшаго религіознаго образованія въ г. Кіевѣ. Въ санѣ скромнаго іеромонаха Вы начали это достойное уваженія служеніе въ древнемъ русскомъ вертоградѣ въ чтимой віевлянами братской обители и братски соединенной съ нею духовной Академіи. Благоговъйное Ваше служеніе въ Братской обители съ первыхъ дней привлекло вниманіе посѣтителей этой обители и они во множествѣ собирались въ эту обитель въ дни Вашего служенія.

Это-то благоговѣйное Ваше служеніе, проникнутое высокою христіанскою назидательностію и растворяемое дѣлами христіанскаго милосердія, побудило почитателей Братской обители ходатайствовать предъ оберъ-прокуроромъ Св. Синода К. П. Побѣдоносцевымъ, въ бытность его въ Кіевѣ, о возведеніи Васъ въ епископскій санъ и присвоеніи въ лицѣ Вашемъ настоятелямъ этой обители и ректорамъ Академіи епископскаго сана навсегда.

Ревнуя объ охранѣ христіанскаго православнаго духа во ввѣренной Вашему попеченію духовной Академіи во вреия ректорства, Вы въ то же время не оставляли безъ заботь и меньшую братію, стоявщую внё стёнъ этого просвётительнаго заведенія. За свой счетъ Вы печатали народныя поученія наставниковъ Академін, проявносимыя ими въ дни великаго поста, во время воспоминанія страстей Господняхъ, и сотнями распространяли ихъ среди посётителей Братской обители посредствомъ даровой раздачи. Вы доблестно стояли на охранё той славы ввёреннаго Вамъ учрежденія, которою оно пользовалось среди кіевлянъ со временъ незабренныхъ и достойныхъ памяти бывшихъ ректоровъ Академіи Иннокевтія и Димитрія.

Не желая нарушить Вашу христіанскую скромность, не буду касаться Вашего сердобольнаго отношенія въ страждущей немощной братіи, всегда находившей въ Васъ посильнаго ся защитника и помощника.

Эти-то свйтлыя стороны Вашего служенія внушили кіевлянамъ долгъ почтить аятидесятилётіе доблестнаго служенія Вашего привётствіемъ и сердечнымъ пожеланіемъ, чтобы христіанскій свётильникъ, возженный въ Вашемъ сердцё свётомъ Христова ученія, еще долго не угасалъ и свётилъ многіе годы для блага церкви и нашего города.

Кіевскій городской голова С. Сольскій.

Далёе, приносили привётствіе юбилару г. Начальникъ Кіевской губерніи генералъ-маюръ Ө. Ө. Треповъ съ супругою.

Затёмъ слёдовали привётствія, самыя искреннія и задушевныя отъ кіевскаго Университета св. Владиміра въ лицё ректора его д. с. с. Ө. Я. Фортинскаго, отъ Кіевскаго Славянскаго благотнорительнаго общества въ лицё предсёдателя его д. с. с. Т. Д. Флоринскаго, отъ кіевскаго дворянства въ лицё губернскаго предводителя, кн. Н. В. Репнина, кіевскаго женскаго института въ лицё инспектора его В. Н. Малинина, отъ первой кіевской классической гимназіи въ лицё директора ея д. с. с, Посадскаго-Духовскаго.

Къ концу чествованія юбиляра извольль прибыть въ ввартиру его г. Начальникъ края, генералъ-адъютантъ, М.

И. Драгоміровъ съ супругою, привётствовавшіе преосв. Сильвестра въ самыхъ теплыхъ и задушевныхъ выраженіяхъ.

На всѣ эти привѣтствія преэсв. Сильвестръ отвѣчалъ благодарностію и благожеланіями всѣмъ поздравлявшимъ его и тѣмъ учреждевіямъ, отъ имени которыхъ приносились привѣтствія.

По окончания чествования и чтения присланныхъ адресовъ и телеграммъ преосв. Сильвестромъ была предложена собрабщимся гостямъ скромная трапеза.

Въ концъ трацевы было произнесено нъсколько привътствій въ честь юбнляра и пожеланій поддержанія въ жизни присутствовавшихъ, или учениковъ его тёхъ высокихъ принциповъ, какіе постоянно проводиль и проводить въ своей диятельности юбиляръ и живые образцы воторыхъ онъ являетъ всёмъ въ своей жизни. Такъ, напр., ректоръ Кіевскаго университета св. Владиміра Ө. Я. Фортинскій провозгласиль глубоко тронувшій и юбиляра и всёхъ присутствовавшихъ тостъ за единеніе между Академіею и Университетомъ кіевскими.--единеніе, которое особенно развилось и утвердилось во время ректорства въ Академіи преосв. Сильвестра; директоръ первой гимназів И. В. Посадскій-Духовскій за всёхъ учащихся, за наъ вдоровый умственный рость, за наъ могучее правственное развитие, за ихъ полное разумное единение на пользу дорогого нашего отечества, -- за всёхъ учащихся, для блага которыхъ и самъ лично и чревъ своихъ достойныхъ учениковъ столько потрудился чтимый юбиляръ.

Законоучитель первой гимназіи прот. М. Златоверховниковъ привѣтствоваль юбиляра слёдующею застольною рёчью:

"Дорогой отецъ! Если бы я на нёсколько минутъ усвоилъ дётскій языкъ и заговорилъ съ тобою такъ, какъ обращается къ своему любимому отцу доброе, ласковое и благородное дитя, то и тогда я не выразилъ бы тебё всей моей любви, признательности и благодарности. Говорю это отъ себя; но такъ можетъ и долженъ говорить каждый изъ твоихъ многочисленныхъ учениковъ и почитателей. Въ тихій и ясный

#### 166 труды кіевской духовной академін.

вечеръ твоей многополезной и свътлой жизни (о, да будетъ онъ, по милости Божіей, продолжительнымъ!), я, обращансь въ своей прошлой жизни, замъчаю, что ты, дорогой отецъ мой, всегда стоялъ предъ моими очами, и твой чистый и свътлый (образъ былъ не только желаннымъ и дорогимъ для меня, но и глубовопоучительнымъ. Почему? потому что тыистинный учитель и добрый пастырь. Но зная тебя, зная твою кротость и смиреніе, я ограничиваюсь сказаннымъ. И явился-то я сюда не для того чтобы провнести искусно составленную рачь, а для того, чтобы съ сыновнимъ чувствомъ прибливиться къ тебв, духовный отецъ мой, поцѣловать твою руку, обнять тебя и сказать: люблю тебя, благодарю тебя и молюсь за тебя".

Священныкъ А. Корсаковскій, обращаясь въ юбиляру, произнесъ за столомъ слёдующую рёчь:

"Ваше Преосвященство!

Огъ избытка сердца уста глаголять. И я не могу удержать усть сконхъ, чтобы не высказать чувствъ, переполняющихъ сердце мое въ нынёшній день. Да и неузивительно. Въдь полживни своей-отъ юности моея даже до дне сегоя находился, развивался, жилъ и действоваль подъ благотворнымъ воздействіемъ благороднейшей личности Вашего Преосвященства. И не я тольво одинъ, а весьма многіе какъ изъ присутствующихъ здёсь, такъ и изъ живущихъ въ раз. ныхъ концахъ нашего отечества-подвивающихся на разныхъ поприщахъ, -- начиная съ первосвятительской ваеедры сердца Россія Мосввы и ованчивая свромными труженивами какого нибудь захолустнаго духовнаго училища-въ нынѣшній день съ чувствомъ глубочайшей благодарности и благоговъйнаго уваженія вмъсть со мною готовы привътствовать въ лицѣ Вашего Преосвященства незабвеннаго инспектора, который съ мудрою строгостію и отеческою любовію и снисходительностію удерживаль нась оть поползновеній и соблазновъ на жизненномъ поприщё во дни нашейу юности. Привётствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства незабвеннаго про-

фессора — учителя нашего, веливаго православнаго богослова настоящаго вѣва, извѣстнаго всему образованному христіанскому міру. Привѣтствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства гуманнѣйшаго вачальника и администратора, руководившаго насъ въ трудномъ дѣлѣ управленія, образованія и воспитанія въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ. Привѣтствуемъ въ лицѣ Вашего Преосвященства Святителя Христова, являющагося стаду своему правиломъ вѣры и образовъ кротости. Изъ святительскихъ рувъ Вашего Преосвященста и я и многіе изъ насъ имѣли счастіе воспріять благодать священства и получить дерзновеніе быть служителями алтаря Господня. Да подастъ Вамъ Милосердый Господь силы еще долго-долго быть для всѣхъ насъ путеводною ввѣздою въ нащей жизни и дѣятельности. Да сохранитъ Онъ драгоцѣнную для церкви, отечества и богословской науки жизнь Вашу на многія лѣта.

Чествование юбилара закончилось около 5 ч. вечера

Въ день иятидесятилътняго юбилея преосв. Сильвестромъ было получено множество привътствій со всёхъ концовъ Россіи и даже изъ-за границы. Приводимъ эти привътствія.

1) Телеграмма отъ высокопреосв. Іоанникія, митронолита кіевскаго и галицкаго, изъ Петербурга.

И заурядное полустолётнее пастырское служеніе—явленіе не частое въ наше время. А таковое служеніе, воспитавшее преемственно сонмъ пастырей, явленіе исключительное. И съ сердечною радостію поздравляю Ваше Прреосвященство въ настоящій знаменательный для Васъ день съ таковымъ служеніемъ, и молю Господа продлить милость Свою къ Вамъ до крайнихъ предъловъ жизни человѣческой.

Митрополитъ Іоанникій.

2) Телеграмма отъ высокопреосв. Владиміра, митрополита московскаго и коломенскаго, изъ С.-Петербурга.

Сердечно привѣтствую Васъ, Преосвященнѣйшій Владыко, съ полувѣковымъ юбилеемъ достославнаго Вашего служенія церкви и наукѣ и всеусердно молю Всевышняго, да отовинеть Онь иредёлы Вашей благоплодной жизни еще и еще на многія лёта.

Безпредально преданный и благодарный Вань интомець Вань Владимірь . митрополить московскій.

3) Телеграмма неъ Софіи (въ Болгаріи).

Въ день славнаго юбилея многолётней Вашей трудной, но въ высшей степени илодотворной и полезной для общей матери нашей православной церкви дёятельности мы, воспитанники Ваши, съ гордостію и глубочайшею признательностію вспоминаемъ всё Вашу любовь въ намъ и все Ваше стараніе и труды служенія Вашего, столь любееобильно для нашего образованія и воспитанія понесенные Вами. Позволяя себё поднести Вашему Преосвищенству горячія свои привётствія съ столь славнымъ и дорогимъ особенно для насъ юбилеемъ, мы возносимъ во престолу Всевышняго сердечныя свои молитвы: да дастъ Всеблагій силу на долгое еще служеніе наукё и православію. Вы были и останетесь для насъ гордостію и руководствомъ всей нашей дёятельности. Не забывайте насъ въ Вашихъ родительскихъ молитвахъ.

Ваши глубокопризнательные воспитаеники: интрополить Клиненть. Гентчевь. Станимировь. Еневь. Николовь. Васильевь. Петковь,

4) Телеграмма отъ высовопреосв. Іеронима, архіеписвопа варшавскаго и холмсваго, изъ Варшавы.

Въ настоящій знаменательный день нятидесятилётія благотворнаго служевія Вашего Преосвященства въ кіевскомъ высшемъ разсадникѣ духовнаго просвѣщенія сердечно присоединяюсь въ сонму поздравятелей Вашихъ и усердно молю, да хранитъ Васъ Господь на многая лёта.

Архіеписковь Іеронинь.

5) Телеграмма отъ высокопреосв. Модеста, архіепископа волынскаго и житомірскаго, изъ Житоміра.

Помолившись о здравіи Вашемъ, привѣтствую Ваше Преосвященство съ пятидесялѣтнимъ юбилеемъ славнаго и многополезнаго служенія Вашего святой церкви и отечеству.

168

Господь да уврённть онлы Вани и сохранить Вась на миогіе годы.

### Архіевископъ Модесть.

6) Письменное привътствіе отъ него же. Ваше Преосвященство,

## Милостивый Архинастырь и Отепъ!

Прошу принять и отъ меня искреннѣйшее привѣтствіе съ совершившимся натидесятилѣтіемъ Вашего служенія церкви ц отечеству въ священномъ санѣ.

Торжество Вашего юбилея есть знакъ особаго благоволенія и благословенія Божія, явленныхъ Ванъ. Наслёдовавъ благочестіе отъ Вашихъ предковъ, Вы во всю прошедшую жизнь хранили и умножали въ себѣ и въ подчиненныхъ Вашему водительству и управлевію благочестіе, умножили данвые Вамъ отъ Господа таланты мудрости своими трудами въ пріобрѣтенін мудрости, и передавали эти таланты словомъ и писаніемъ всему православному міру в вселенской церкви. Поэтому, эти таланты будуть умножаться более и более и возсіяють въ свое время небеснымъ свётомь у Христа Господа, Который скажеть: "добрь, бланий и върный рабе, о маль быль еси върень, надъ многими тя поставлю: вниди въ радость Господа Твоего". Вы надъ многими поставлены еще въ сей жизни, какъ ісрей и спископъ, имъющій власть вязать и рипать, какъ глава и пачальникъ надъ многими въ разныхъ отношеніяхъ, потому исполнится и сіе надъ Вами! Побъждающаго сотворю столпа въ церкви Бога моего (Апок. III, 12).

Испрашиваю Вашихъ Архипастырскихъ молитвъ о себѣ и о Вашей родной Волынской странѣ, присно чтущей и дорожащей Вами и Вашимъ именемъ, какъ неувидаемою своею славою и похвадою. Прощу ниспослать свое Архипастырское благословение волынской паствѣ, духовной семинарія, училищамъ, духовенству и всѣмъ Вашимъ почитателящъ.

Съ глубочайщимъ почитавіемъ и истинною преданностію

труды ківвской духовной академія.

честь вибю быть Вашего Преосвященства, Милостиваго Архипастыря и Отца покорнёйшимъ слугою

Модесть, архіенисковь волинскій и житопирскій.

7) Телеграмма отъ высокопреосв. Амвросія, архіепископа харьковскаго и ахтырскаго, изъ Харькова.

Великіе труды Ваши на пользу богословской науки и высшаго образованія духовнаго юношества преисполняють сердца наши величайшею къ Вамъ благодарностію. Не имѣя чести быть извѣстнымъ Вамъ лично, я долгомъ считаю привѣтствовать Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилѣтiемъ Вашего достославнаго служенія Церкви Божiей. Да хранитъ Васъ Господь еще на многіе годы.

Анаросій, архівнисконь харьковскій.

8) Телеграмма отъ высокопреосв. Арсенія, архіепископа казанскаго и свіяжскаго, изъ Казани.

Съ глубовимъ почтеніемъ и веливою радостію привѣтствую Ваше Преосвященство съ пятидесятилѣтіемъ многоплоднаго служенія. Да хранитъ Васъ Господь много лѣтъ. Арсеній, архіеписковъ казанскій.

9) Телеграмма отъ высовопреосв. Димитрія, архіепископа тверскаго и кашинскаго, изъ С. Петербурга.

Сердечно привътствую Васъ съ пятидесятилътіемъ славнаго Вашего служенія Церкви.

#### Архіенископъ Димитрів.

10) Привѣтствіе отъ высокопреосв. Ювеналія, архіепископа литовскаго и виленскаго, ивъ Вильны.

# Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастыры

Приношу Вамъ сердечное повдравление съ пятидесятилътиемъ пребывания Вашего въ священномъ санъ, при самыхъ искреннихъ желанияхъ Вамъ кръпости силъ и полнъйшаго здоровья.

Поручаю себя молитвенной памяти Вашей и съ чувствомъ

170

искренняго почитанія и преданности вибю честь быть Вашего Преосвященства

> покорнёйшій слуга в богомолець. Ювеналій, архіспискозь литовскій в вилекскій.

11) Привътствіе отъ преосв. Иринея, епископа подольскаго и брацлавскаго, и другихъ учениковъ изъ Каменецъ-Подольска.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архепастырь, Отецъ Нашъ и Учитель!

Въ настоящій благознаменательный день праздника Вашего, украшенный старостію маститою весь древне первопрестольный Кіевъ и въ особенности ученое сословіе мужей богословской науки его стар'вйшей между другими, такъ долго и такъ многоплодно бывшей руководимою Вами, Академін им'вютъ счастіе лично прив'втствовать Ваше Преосвященство съ свётлымъ торжествомъ исполнившагося славнаго полувѣковаго служенія Вашего въ священномъ санѣ, во славу Верховнаго Пастыреначальника нашего Господа Іисуса Христа, Церкви же Православной и Отечеству нашему на пользу.

Но, какъ истинный сынъ родной своей матери—Академіи, отдавшій дѣлу возвеличенія ея всю свою живнь до преклонныхъ лѣтъ, Ваше преосвященство непрерывно и неизмѣнно имѣли и имѣете богословско-просвѣтительное воздѣйствіе на всѣхъ работающихъ на той же нивѣ Церкви Христовой и далеко ва предѣлами Кіева и стѣнами его Академіи. Это воздѣйствіе совершается во славу Божію и ко благу отечественной церкви православной какъ чрезъ многочисленныхъ, получившихъ подъ мудрымъ руководительствомъ Вашего Преосващенства свое высшее богословское образованіе, воспитавниковъ столь бдительно охранавшейся Вами въ своемъ строго-православномъ направленіи Академіи, такъ и наипаче посредствомъ учено-богословскихъ трудовъ, стажавшихъ Вашему Преосвященству славу перваго авторитетнѣйшаго современнаго богослова русскаго, равнаго которому, по благодатной силё его богословскаго слова иёть между учеными нашего времени, ибо твердое православное слово Ваше укрёпляло вёру, окрыляло надежду и оживляло любовь не только во многихъ поколёніяхъ Вашихъ учениковъ, имиё въ обилія разсёлиныхъ по лицу вемли русской-православной, но оно слышалось и слышится и за предёлами нашего отечества: ему, какъ руководительному голосу богомудраго пастыря-богослова церкви русской, внималъ весь православный міръ.

Овранным Подолія, съ элементами въ ней нновърнаго и внославнаго населенія, въ особенности нуждающаяся въ такомъ, въ смиреніи обрътающемъ властность, руководительствъ въ дълахъ въры и благочестія, нынъ въ лицъ нижеподписавшихся благодарныхъ и признательныхъ почитателей и учениковъ Вашего Преосвященства, пріемлетъ смѣлость присоединиться въ совму торжествующихъ кіевлянъ и принести Вашему Преосвященству изъ глубины души льющееся благожеланіе: да свѣтитъ предъ всѣмъ міромъ живый свѣтъ Вашего богословствованія еще на многія и многія лѣта. Дерзновенно вѣруемъ и, вѣрующе, уповаемъ, что такъ доблестно исполнившій свое полувѣковое служеніе церкви Христовой, входа нынѣ въ радость Госцода своего, въ немъ обрящетъ силу для продолженія славнаго служенія Церкви и отечеству и во второе пятидесятилѣтіе.

Вашего Преосвященства, Архицастыря и Отца, признательные и благодарные ученики:

Ириней, епископъ подольскій и брацавскій. Каседральний протоіерей Никола Буннаъ. Протоіерей Илія Дебедевъ. Редакторъ Подольскихъ Епархіальвихъ Вёдомостей, н. д ключаря собора, священникъ Евфиній Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Вишторъ Якуборскій. Священникъ Кариллъ Стирациенникъ Евфиній Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Вишторъ Якуборскій. Священникъ Кариллъ Стирациенникъ Евфиній Сёцинскій. Соборний священникъ Павелъ Викулъ. Законоучитель гимназіи овященникъ Вишторъ Якуборскій. Преподаватель Стирациенното сезинарія статокій сокътинкъ Давилъ Корсуновскій. Преподаватель семинарія, статокій сокътинкъ П. Кориіевскій. Преподаватель семинарія Миханлъ Савкевичъ. Преподаватель семинарія, стащенникъ В. Чеканъ. Преводаватель семинарія, статокій сокътинкъ Миханлъ Багинскій. Преподаватель семинарія Миханлъ Соколонъ. Преподаватель семинарія Сиворцовъ. Почетина инровой суды Каменецияго округа, статскій сокътинкъ А. Павловичъ. Смотритель училица Никодай Яворовскій. Учитель училаща Николай Бичковскій. Учитель училища Стефанъ Говоровъ, Преподаватель семинарія Димитрій Седоровъ. Преподаватель семинарія Іосифъ Седоровъ. Секретарь Консисторіи Н. Никитинъ. Преподаватель ж. гимиазія В. Емельяновъ. Учитель женскаго училища Сергий Иваниций. Учитель училища Аркадій Тронцкій.

12) Телеграмма изъ Воронежа, отъ преосв. Анастасія, епископа воронежскаго и задонскаго.

По принесении молитвы о здравии и спасении Вашего Преосвященства, сердечно привётствую съ совершившимся Пятидесятилётиемъ Вашего служения

Еписковъ Авастасій.

13) Телеграмма изъ Могилева, отъ преосв. Мисанла, епискова могилевскаго и мстиславскаго.

Примите и мой сердечный привътъ съ юбилейнымъ торжествомъ Вашимъ. Здравствуйте и долгоденствуйте для общаго блага.

Могилевскій епископъ Мисанлъ.

14) Телеграмма изъ Витебска, отъ преосв. Александра, епископа полоцкаго и витебскаго, и другихъ учениковъ.

Движные искреннимъ чувствомъ глубокаго уваженія въ Вашему Преосвященству, незабвенному нашему начальнику и профессору, мы, бывшіе питощцы Кіевской духовной Академін, считаемъ священнымъ долгомъ почтительнёйше поздравить Васъ, благосерднёйшій Владыко, съ знаменательнымъ событіемъ Вашей жизни, днемъ исполненія пятидесятилётія достославнаго Вашего служенія въ священномъ санѣ, и молитвенно желаемъ, чтобы всеблагій Отецъ Небесный укрёпилъ Васъ на многіе годы въ здравіи и благополучіи.

Александръ, епископъ колодкій и витебскій. Казедральний протоберей Васидій Теринловскій. Инскенторъ интебской семинаріи Василій Денидовскій. Законоучитель витебской мунской гимпалія Василій Серебренниковъ.

15) Телеграмма изъ Курска, отъ преосвящ. Лаврентія, епископа курскаго и бѣлоградскаго.

Принитствую Ваше Преосвященство съ интедесатилитнък юбилеемъ славнаго служенія Вашего Христовой Церкви отъ своего лица, какъ бывшаго Вашего воспитанника, отъ всёхъ духовно-учебныхъ заведеній курской спархін, въ которыхъ начальники и наставники большею частію Ваши воспитанники, отъ духовенства всей спархін, которое почти все получило образованіе подъ руководствомъ Вашихъ воспитанвиковъ. Молимъ Господа о Вашемъ здравіи

Лаврентій, санскопъ курскій и бѣлоградскій.

16) Телеграмма отъ преосв. Іакова, епископа кишиневскаго и хотинскаго, изъ Кишинева.

Сердечно повдравляю Васъ, Владыко, съ юбилеемъ Ватего доблестнаго служенія церкви. Дай Вамъ, Господи, силы продолжать оное долго, долго. Многая Вамъ лъта.

Епископъ Іаковъ.

17) Телеграмма изъ Петрозаводска, отъ нреосв. Назарія, епископа олонецкаго и петрозаводскаго.

Вийсті съ многочисленными учениками Вашего Преосвященства приношу Вамъ, незабвенный, почтительнійшее поздравленіе съ исполнившимся пятидесятилітіемъ многотруднаго и многополезнаго служенія Вашего церкви Божіей. Всёмъ сердцемъ радуюсь о милости Божіей, ныні явленной Вамъ и молю Огца Небеснаго, да хранитъ Онъ Васъ многія літа въ мирі, здравія и спасеніи.

Глубоко признательный ученикъ Вашъ Назарій, опископъ олонецкій и петрозаводскій.

18) Телеграмма изъ Архангельска, отъ преосв. Іоанникія, епископа архангельскаго и холмогорскаго.

Привѣтствую Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилѣтіемъ Вашего служенія Престолу Божію. За все доброе, сдѣланное Вами въ жизни, да наградисъ Васъ Богъ долгоденствіемъ и вѣчнымъ спасеніемъ.

Искренно расположенный синскопъ Іоанинкій.

19) Телеграмма изъ Тулы, отъ преосв. Питирима, епископа тульскаго и бълевскаго.

Почтительнъйте привътствуя съ исполнившимся пятидесатилътіемъ плодотворнаго служенія Вашего Преосвященства на пользу св. церкви и духовваго просвъщенія, въ сей

торжественный и многознаменательный день особенно усердно молю Господа, да хранить Онъ Вась на многія и многія л'йта. Пятиричь, сапсколь тульскій.

20) Привѣтствіе изъ Букареста, отъ преосв. Сильвестра (Баланеско), епископа вушсваго.

Милостивый Государь, Преосвященнъй и ученъйшій Владыко!

Извёстіе о Вашемъ пятидесятилётнемъ юбилеё даетъ смиреннёйшему Вашему учевику радостный случай изъявить Вамъ признательность за всю Вашу благосклонность ко мнё и ко всёмъ другимъ румынскаго происхожденія, учившимся въ Кіевской духовной Академіи при Васъ, и вообще за всё Ваши плодотворные труды на пользу всей Христовой церкви, и особенно православной.

Да соизволить же Великій и Высшій Архипастырь Іисусь Христось, Которому Вы послужили цёлую жизнь, сохранить Вась въ силё и блаженной старости много лёть право правящимъ слово истины.

Призывая о Васъ святыя молитвы къ Вышиему Богу, остаюсь Вашему Преосвященству во всемъ преданный и смиреннъйшій ученикъ, младшій во Христъ братъ и покорнъйшій слуга,

Сильвестръ синскопъ кумскій.

21) Телегранма изъ Новгорода, отъ преосв. Арсенія, епископа вирилловскаго.

Душевно привътствую Васъ съ пятидесятилътіемъ священства и молю Господа о продленіи Его милости въ Вамъ.

Арсевій, евноколь киризловскій.

22) Телеграмма изъ Гродны, отъ преосв. Іоакима, епископа брестскаго.

Искренно привътствую Ваше Преосвященство съ юбилейнымъ празднествомъ полувъковаго плодотворнаго служения Вашего Церкви Христовой, богословской наукъ, Академии Киевской. Усердно молю Господа в Вашемъ здравии.

Признательный ученикъ Вашего Преосвященства Іоакимъ, енископъ брестскій. 23) Телеграмма изъ Тифлиса, отъ преосвящ. Леонида, епископа горійскаго и другихъ учениковъ.

Служащіе въ Тифлисё питонцы Кіевской Академіи, вознеся въ общемъ собраніи пламенныя молитвы въ престолу Божественнаго Пастыреначальника, по поводу исполнившагоса сегодня пятидесятилётія многополезнаго и славнаго пастырскаго служенія Вашего Преосвященства Цервви Христовой, почтительнёйше привётствуютъ Васъ съ высокознаменательнымъ юбилеемъ и шлютъ Вамъ исвреннёйшія пожеланія здоровья и благоденствія во благо Цервви и духовно-богословской науки.

Леонидъ, списковъ горійскій. Инспекторъ семицарія ісроковахь Димитрій. Спотритель духовнаю училища Симовъ Памиссичъ. Свищевники: Маркъ Тесмаладее и Каллистратъ Цинцадее. Преподаватели семинаріи: Николай Махатадее, Стефавъ Мураховскій, Владиміръ Недільскій, Василій Доброгаевъ. Езархіальний миссіонеръ Александръ Лебицкій. Учитель Степанъ Селиховъ.

24) Телеграмма изъ С.-Петербурга,

Оть Петербургской духовной Академів.

Санктистербургская духовная Академія сердечно привътствуетъ Ваше Преосвященство въ день пятидесятилътняго юбилея служенія Вашего въ священномъ санъ и выражаетъ наилучшія пожеланія,

И. д. ректора Академія, профессоръ Повровскій.

25) Телеграмма изъ Сергіева Посада, отъ Московскої духовной Академіи (присланная на имя преосв. Сергія, епископа уманскаго).

Благоволите, Владыко, привѣтствовать Преосвящения Сильвестра отъ Московской Академіи слѣдующею телегранмою.

Московская духовная Академія имбеть высокую честь н великую радость искренибёше иривѣтствовать Ваше Прессвященство, своего дорогого почетнаго члена, съ совершивнимся патидесятилѣтіемъ священнослуженія, н. види въ Васъ славнаго не только въ Россія, но и въ Европѣ ученаго богослова, много лѣть охранившаго славу и честь Кіер-

176

ской Академін въ званіи профессора, инспектора и ректора ея, до послёдняго времени составляющаго истанное украше ніе ся и оставившаго всёмъ представителямъ духовно-учебныхъ заведевій правило въры въ своемъ догматическомъ богословіи и образецъ честнаго, неувлоннаго и доблестнаго служенія долгу призванія и пользё истинной науби въ себё самомъ. Къ привътствію присоединяеть она молитвенное благожеланіе, да сохранить Господь Силь Ваши сили еще на многія л'вта во славу имени Его, во благо Церкви, отечества и науви и въ преспъяніе духовнаго просвъщенія.

Искренно признательный ученикъ Ванъ ректоръ Московской духовной Авяденів, архимандрить Арсеній.

26) Адресъ отъ Казанской духовной Академін.

Ваше Преосващенство,

Милостивёйшій Архипастыры

Въ день пятидесятилътияго юбилея Вашего служения Церкви къ числу многихъ поздравителей Ваникъ Казанская духовная Академія присоеденяеть и свой задушевный привѣтъ.

Мы, виженодписавшіеся, представители юнвищей изъ четырехъ Академій, не будемъ перечислять Вашихъ заслугь на поприщё богословской науки и воспитанія духовнаго юнопества, а упомянемъ только о томъ, что Ваша свътлая личность никому такъ не дорога, какъ труженикамъ академическимъ, потому что среди сонма всёхъ дравославныхъ архипастырей Вамъ превмущественно предъ всёми приличествуетъ именованіе Архипастыря "академическаго", какъ прежде давались имена-Богослова, Схоластика, Философа. Служение Акаденія Вы. достоуважаемый Влидыка, предпочитали болёе почетному положению спархіальнаго архісрея и всё им знаемъ, что Вы любили свою Академію такъ, какъ хорошій отецъ свою семью, были вёрны ей, какъ пчелиная матка своему улью. Это знаменательное явленіе безкорыстной преданности Академін, длившееся на протяженін сорока літь, преданно-12

Труды Кіев. дух. Академін Т. І. 1899 г

сти сознательной и убёжденной, окончательно покоряеть наши сердца, преданныя служенію академической науки, и вдохновляеть ихъ тою живительною вёрою въ свое дёло, которая такъ необходима для процвётанія всякой Академіи и которая утверждается не столько на отвлеченныхъ началахъ, сколько живыми достоподражательными примёрами. Вашъ примёръ, Владыко, навидателенъ сугубо. Вы-благочестивый иновъ, но въ то же время и мыслитель, не боящійся свёта познанія; Вы-воспитанникъ старой строгой школы, но въ то же время и цуховный отецъ новыхъ поколёній, не съ недовёріемъ и завистью, но съ ласкою и назиданіемъ благословляющій новые ростки богословскихъ изслёдованій и обобщеній.

Годы и болёзни побудили Васъ оставить бразды правленія Академіей, но Вашъ духовный взоръ и понынё свётится мыслію и любовію, какъ у боговдохновеннаго Давида во дни его старости, а мы труженики академической науки и академическаго воспитанія подобно приснымъ царя Давида, поклонявшимся до вемли предъ уединявшамся старцемъ, посылаемъ Вашему Преосвященству вемной поклонъ, поклопъ уваженія, любва и благодарности отъ лица богословской науки и Академіи.

Питонець Вашего Преосвященства, глубоконочитающій Вась и предавный Вань сипревный послушидкь Вашь Арссий, архісписковь казавскій. Ректоръ Антоній, епископъ чебоксарскій. Инсчекторъ, протојерей Николай Виноградовъ. Бывшій ректоръ Агадсийн, членъ духовно-учебнаго Комитета при Св. Синодъ, протойерей Александръ Владянирский. Сверхалтаний ординарный профессорь Наколай Изановскій. Ординарный профессорь Александрь Гусень. Ординарный профессорь Павель Юнгеровь. Исправляющій должность орданарваго профессора Андрей Волковъ. Сверхитатный профессоръ Александръ Некрасовъ. Сверхитатный преподаватель Евланній Будринь. Профессоръ Я. Вогородскій. Профессорь Миханик Вогословскій. Профессорь Өводорь Бургановь-Профессорь Илія Бердинковь. Э. о, профессорь Ал. Гренковь. Э. о. проф. А. Царевскій. И. д. ординарнаго профессора, протојерей Евенній Маловъ. Экстраордянарный профессоръ С. Терновскій. Экстраординарный профессоръ Викторь Несийловь. Элетраординарный профессорь Александръ Потёхниъ. Практиканть татарскаго линка священных Егоровь. Почетный бырстичель Академін Павель Шетниканъ, Додеять Сергий Предточенский. Доценть Ө. Благенидовъ. И. д. доцента священникъ Іоаниъ Поповъ. Доценъ Вл. Керенскій, Доценть Или Ястребовь. Секретарь И. Спасскій.

178

27) Телеграмма изъ С.-Петербурга, отъ предсъдателя духовно-учебнаго Комитета при Св. Синодъ.

Приношу усердивйшее поздравленіе. Глубово чту ученые труды. Желаю многихъ лётъ.

Протојерей Петръ Смирновъ.

28) Телеграмма изъ Москвы отъ семинаріи и учениковъ.

Глубовопризнательные ученики сердечно привётствуютъ Архипастыря - учителя съ исполнившимся патидесятилѣтіемъ достославнаго служенія Церкви и богословской наукѣ.

Ревторъ московской семинарія архичандрить Паресній, Инснекторъ Истребцовъ. Преподаватель Вержболовичь. Надвиратель Поспёловъ.

29) Телеграмма изъ Вильны отъ семинаріи литовской.

Литовская духовная семинарія въ лицё всёхъ членовъ корпорація съ ректоромъ архимандритомъ Иннокентіемъ во главё считаетъ своимъ непремённымъ долгомъ принести поздравленіе съ исполнявшимся патидесятилётіемъ служенія Вашего Преосвященства въ священномъ санѣ съ пожеланіемъ высокочтимому славнёйшему, глубовомысленному, отмённому богослову прожить много славныхъ лётъ для славы Церкви Россійской и для процвётанія богословской науки.

Архимандрить Инноконтій в преподавателя.

30) Телеграмма изъ Курска отъ семинаріи и учевиковъ.

Въ день исполнившагося пятидесятилётняго святительскаго служенія Вашего Преосвященства, ознаменованнаго многими и высокоцёнными трудами на пользу св. Церкви, богословской науки и родной Академіи бывшіе питомцы Авадеміи и Вашего Преосвященства, съ чувствами глубочайшей признательности вспоминая исполненные высокой мудрости урови и искренней отеческой любви наставленія и отношенія Вашего Преосвященства, какъ бывшаго начальника и наставника, почтительнёйше просятъ принять сердечвыя привётствія и молитвенныя благожеланія ихъ. Да продлитъ Господь на многіе годы драгоцённую жизнь Вашего Преосвященства и да оваритъ вечеръ ся невечернимъ свётомъ благодати Своея.

Ректорь Курской семинарів протоїерей Іаковь Новицкій. Преподаватели: Васний Залуций, Енифаній Пестеровскій, Пиколай Сенаторскій, Феодорь Булгаковъ, Павелъ Абаза. Владиніръ Старосельскій. Иванъ Опреовъ. Понощинин инспектора: Николай Романовъ. Видгоръ Сенаторскій.

31) Телеграмма изъ Чернигова, отъ семинаріи и учениковъ.

Черниговская семинарія во главѣ съ ректоромъ и бывшіе цитомцы Кіевской Академія почитають себя особенно счастливыми сердечно привѣтствовать Ваше Преосвященство въ день достославнаго пятидесятилѣтія священнослуженія Вашего святой церкви и выражаютъ свое душевное ножеланіе Вашему Преосвященству еще многія лѣта служить украшеніемъ православной церкви и богословской науки.

Ректоръ семинарія Протоlерей К. Ефремовъ. Законоучитель гимиавія Величновскій. Преподавателя: священникъ Ефимовъ. Дорошенко, Васютинскій. Громаковский, Благовізценскій, Бивній вреподаватель Острегорскій.

32) Телеграмма изъ Екатеринославля, отъ семинаріи.

Почтительнёйте поздравляемъ Васъ, Вате Преосвященство, съ пятидесятилётіемъ священства. Молимъ Господа о многолётнемъ здравіи Ватего Преосвященства во благо и ва славу святой церкви и богословской науки и на радость благодарнымъ питомцамъ Ватимъ.

Архимандрить Агацить. Павловскій. Жежеленко. Соколовь. Рождествевскій. Брунбендерь. Тарновскій.

33) Телеграмма изъ Симферополя, отъ соминаріи и учениковъ.

Храня живую и благодарную память о Вашемъ мудромъ отеческомъ руководствё, въ бытность нашу въ стёнахъ Академіи, почтительнёйте привётствуемъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилётіемъ достославнаго служенія Вашего отечеству, церкви и богословской наукё и усугубляемъ свои молитвы о Вашемъ здравіи и благоденствія на многіе годы.

Ректоръ Таврической семинарія Протоіерей Знаменскій. Инспекторъ Грагорій Соколовъ. Протоіерей Іоаннъ Тяжеловъ. Протоіерей Александръ Сердобольскій. Священники: Васняїй Никольскій и Пиколай Шиаковскій. Александръ Изановъ Ивгиъ Оболенскій. Михамлъ Сеофиловъ. Крискентъ Матушевскій. Парель Грушинскій. Григорій Дрошевскій.

180

34) Телегранжа изъ Кишинева, отъ служащихъ въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ учениковъ.

Служащіе въ духовно-учебныхъ заведеніяхъ Кншинева почтительнёйше привётствуютъ Ваше Преосвященство съ полувёковымъ высокниъ и благотворнымъ служеніемъ святой православной деркви и богословской наукъ.

Ректорь семинарів Протоірей Александрь Яновскій.

35) Телеграмма неъ Владиміра губ., отъ семинарів и ученнковъ.

Преосвященнѣйшій Владыко, сердечночтимый Архинастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось пятидесятилётіе Вашего священнослуженія церьви и отечеству. Благоволите принять оть насъ, Вашихъ бывшихъ питомцевъ, усердиёйшее привётствіе съ достиженіемъ столь рёдкаго внаменательнаго юбилея. Всецёло преклоняемся предъ Вами, высоко цёнимъ заслуги Ваши, какъ бывшаго начальника дорогой намъ Кіевской Академіи, съ чувствомъ глубочайшаго уваженія относимся въ учено-богословскимъ трудамъ Вашего Преосвященства, съ умиленіемъ вспомвнаемъ благоговёйное совершеніе Вами богослуженія. Испрашивая Вашего святительскаго благословенія и оставаясь въ числё всегдашнихъ почитателей Вашего Преосвященства, усердно молимъ Всевышняго, да ниспошлетъ Вамъ вожделённое вдравіе, миръ и спокойствіе на многія лёта.

Ректоръ семпнарія архимандратъ Іона. Протолерей Воголюбовъ. Садщенникъ Сперанскій. Пренодаватели: Безевник. Врестовъ. Ушаковъ. Вулатовъ. Малиновский. Введенскій. Преображенскій. Агриковъ.

36) Телеграмиа изъ Петрозаводска, отъ олонецкой семинаріи.

# Ваше Преосвященство!

Въ день внаменательнаго пятидесятилётія Вашего служенія церкви и отечеству примите отъ учениковъ своихъ искревнее привётствіе, чистое сорадованіе и благожеланіе Вамъ отъ Господа Благодателя всёхъ благъ на иногая лёта.

Ректера селинарін аркимандрять Пасанавль. Преподазатели: Златнорскій, Досевь37) Телеграмма изъ Минска отъ семинарія.

Минская духовная семинарія съ ;сердечною радостью праносить Вашему Преосвященству свои почтительнёйшія поздравленія съ завершеніемъ велинаго подвига непрерывнаго и многополезнаго служенія Вашего церкви, наувё и обществу въ теченіе пятидесяти лёть и молитвенно желаетъ Вашему Преосвященству, да сохранитъ Васъ Господь во здравіи и благоденствіи въ долготу дней на многая лёта.

Ректоръ и наставния.

38) Телеграмма изъ Казани.

Почтительно привѣтствую Преосвященнаго юбиляра, достославнаго русскаго богослова, человѣка правды и добра. Да хранитъ Васъ Господь.

Александръ Гусевъ.

39) Телеграмма изъ Казани. Привътствую Васъ, Владыко, съ иятидесятилътіемъ Вашего достославнаго служенія. Терновскій.

40) Телеграмма изъ С.-Петербурга отъ ученивовъ.

Земной поклонъ, сердечный привѣтъ, задушевныя пожеланія шлютъ служащіе въ центральномъ Управленіи Синода, усердные почитатели, признательные ученики, славному представителю отечественной богословской науки, глубиною мудрости своихъ твореній всѣхъ поучающему и утверждающему, свѣтилу дорогой Академіи, доблестному іерарху, свято совершившему днесь великій подвигъ полувѣковаго священноіерархическаго служенія родной православной Церкви.

Керскій. Миропольскій. Остроуновъ. Зниченко. Соловьевъ. Скворцовъ. Шемянниъ. Гавриловъ. Мироносицкій. Веренскій. Вишиевскій. Валдовскій.

41) Письмо отъ ревтора одесякой духовной семинарів.

Преосвящени в Владыко, Милостив в та Архинастырь и Отецъ.

Въ виду истекающаго пятидесятилътія Ваннего доблестнаго и многополевнаго служенія Церкви Божіей, позвольте и мнѣ недостойному присоединиться въ многочисленному сонму искреннихъ почитателей Вашего Преосвященства, и прі-

нинте отъ всей души приносимое мною привитствіе съ этимъ многовнаменательнымъ событіемъ въ жизни Вашей. Съ глубочайшимъ благоговѣніемъ преклоняю грѣшныя и немощныя колёна свои предъ судьбами Промысла Божія, изобильно излившаго на Васъ щедроты Своихъ благодатныхъ даровъ. Съ благодарною радостію преклоняюсь предъ Вашниъ Преосвященствомъ, усерднымъ носителемъ этихъ даровъ Божінхъ для блага ближнихъ. Во все время своей жизни Вы твердо, чисто, усердно, многоилодно и свято потрудились для богословской науки и для духовной школы, сдулавшись образома для всвхъ впрныхъ впрою, словомъ, житіемъ, любовію, духомъ, чистотою (І. Тим. IV, 12). И преподаватели, и питомцы и высней и средной школы духовнойбеще долгое время будуть чтить въ лицѣ Вашемъ высшаго и надежнаго руководителя въ дёлахъ истинной вёры. И добрые служители алтаря Господня, поставленные на всемъ пространствъ обширнаго отечества нашего, съ благоговёніемъ сохранять добрую память о Васъ и, конечно, не забудутъ Васъ въ молитвахъ своихъ. Почитаю собя весьма счастливымъ, что Господь даровалъ и инѣ возможность лично знать Васъ отъ дней юности, и потому тёмъ съ большимъ дерзновеніемъ приношу Вамъ мое скудное, но вполнъ искреннее слово привътствія.

Испрашивая архипастырскихъ молитвъ и благословенія Вашего, съ глубочайшимъ почтеніемъ и искреннею преданностію имёю честь быть Вашего Преосвященства усерднёйшій послушникъ,

Протокерей Марти, ий Чемена, ревторъ Одесской духовной семанария.

42) Телегранма изъ Симбирска.

Въ день исполненія пятидесятилётія Вашего служенія святой Христовой Церкви прошу Ваше Преосвященство милостиво принять в мое искреннёйшее сыновнее привётствіе съ молятвеннымъ пожеланіемъ, да усладить Господь всё дни Вашей доблестной жизни.

Самбирскій ректоръ Стерновъ.

43) Телегринна изъ Житоміра.

Къ многочисленнымъ поздравленіямъ съ пятидесятилётнимъ юбилеемъ Вашего служенія Церкви и богословской наукъ весьма пріятно ученику и аскреннему почитателю Вашему присоединить и свое поздравленіе съ этимъ знаменательнымъ для Васъ торжествомъ, съ пожеланіемъ Вамъ многихъ лётъ на продолженіе Вашего плодотворнаго служенія церкви и богословской наувё.

Деректорь гиналів Гаденискій.

44) Телеграмиа изъ Бѣлы-Сѣдлеци.

Благодарные ученики почтительнёйше ноздравлеють Ваще Преосвященство съ пятидесятилётнимъ юбилеемъ Вашего священства.

Сольскій, Отраженичь,

• 45) Письмо изъ Минска.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйтій Владыво!

. Примите и отъ меня, Преосвященнъйшій Владыво, товарищеское, самое сердечное и молитвенно-благожелательное привѣтствіе съ исполнившимся патидесатилѣтіемъ Вашего доблестнаго служенія Церкви Божіей, царю и отечеству! Учась съ намя, хотя Вы были старше насъ, не только летами, но и своимъ умомъ и познаніями. Вы всегда относились къ намъ, какъ добрый товарищъ, почему всѣ мы и уважали и любиди Васъ. Занявъ потомъ высокій пость ревтора нашей дорогой Академіи, будучи возведены въ санъ святительскій, вогда Ваше имя стало невестнымъ, каяъ имя перваго богослова въ Россів, Вы не изметили своихъ отношений въ намъ, по старому Вы остались для насъ тъмъ же простымъ, сердечнымъ товарищемъ и добрымъ совѣтенкомъ. Отъ души благодаримъ Васъ и усердно молимъ Господа, да продлятъ Онъ дни благочестивой жизни Вашей, при возможномъ добромъ вдоровья, еще на многія и многія лёта!

Испрашавая Валихъ святительскихъ молитвъ, нийю честь бить Валъ богомолецъ минскій каседральный протоїсрей Георгій Тариопольскій.

### 46) Телеграмма изъ Чернигова.

Усердно поздравляю Васъ, невабвенный наставникъ, съ полувёвомъ благоплодваго служенія Вашего Церкви Божіей. Молитвами св. Феодосія, коему нынё сугубо молюсь, да дастъ Вамъ Господь еще много лётъ подвизаться добрымъ подвигомъ.

Кассдральный протојерей черниговскаго собора Јовнич Шлатонова.

47) Телеграмма изъ Харькова.

Выю земной поклонъ великому святителю, дивному и знаменитому русскому богослову, для имени Божія много трудившемуся и неизнемогавшему (Апок. II, 23). Да хранитъ Васъ Господь.

Профессорь Харьковскаго университета протоберей Вузлевиез.

48) Писько наз Кіева-города.

## Преосвящетвыній Владыко,

Милостив'й тій Архипастыры

Смирениййше прошу, Ваше Преосвященство, благоволите милостиво принять отъ немоществующаго усерднийшее отъ души повдравление съ истечениемъ пятидесятилётия доблестнаго служения Вашего Преосвященства въ свищенномъ санъ и сердечное желание, да Господь Богъ благословитъ долгоденствиемъ и благоденствиемъ многоплодяно живнь Ватего Преосвященства на многия лёта во благо и во славу святой православной Цервви и Отечества нашего.

Честь имёю быть и пребыть Вашего Преосвященства искренно преданнымъ и усерднёйшимъ послушникомъ.

Протојерей Миханиз Вогдановъ

49) Телеграмма изъ Червоннаго.

Родина Вашего Преосвященства, мёстечко Андрушовка въ лицё старожиловъ сердечно привётствуетъ Васъ съ совершившимся пятидесятилётіемъ Вашего служенія Церкви.

Старшина съ обществоиъ крестьянъ Андрушовия.

50) Телеграмма изъ Кременца.

Общество вепомоществованія воспитанницамъ временецваго епархіальнаго женскаго училища почтительнійше привѣтствуетъ Ваше Преосвященство, своего почетнаго члена, съ патидесятилътіемъ священства, молитъ Господа даровать Вамъ здравіе, продлить Вашу жизнь многіе годы на пользу русской церкви, на славу отечества.

Члены Правленія: предсядатель свящечникъ Вагриновскій. Начальница Сладкевичь. Крижановскій. Снинцкая. Маньковская. Новоселецкій.

51) Телеграмма изъ Харькова.

Ваше Преосвященство,

Милостивиний Архипастыры!

Служащіе въ Харьковской семянарія Ваши питомцы им'йють счастіе прив'ятствовать Ваше Преосвященство съ истекшимъ пятидесятил'ятіемъ Вашего ревностнаго, разносторонняго, плодотворнаго служенія на пользу родной намъ Академін, науки и церкви. Мы лично, особенно ценя Ваши заботы о воспитанія нашемъ, согласно высокниъ требованіямъ христіанской правственности и въ духѣ православной Церкви, мольмъ Бога, да укрѣпитъ Онъ Ваши силы, да продлитъ Ваши дни на многія лѣта.

Леонтовичь. Вертеловскій, Корнеенко, Лонгиновъ,

52) Телеграмма изъ Новочеркасска.

Въ день исполнившагося пятидесятилётія славнаго служенія Вашего Церкви Христовой бывшіе питомцы Ваши, въ чувствё глубокаго благоговёнія, почтительно приносять Вамь поздравленія съ внаменательнымъ днемъ в молять Бога, да продлить Онъ Вашу жизнь еще на многія лёта.

Преподаватели Донской сенянарів: Григорій Прогоновозь. Павель Стратилатовь. Миханль Однораловь. Платонъ Дударевь. Александрь Щетковскій. Евграфь Овсянавновь.

53) Телеграмма изъ Тулы.

Отъ бывшихъ питоицевъ Кіевской Академіи изъ Тулы съ чувствомъ глубочайшаго уваженія и неизмѣнной преданности считаемъ своимъ долгомъ принести поздравленіе Вашему Преосвященству съ исполнившимся нынѣ пятидесятилѣтіемъ Вашего служенія православной Цервви въ священномъ санѣ. Примите Ваше Преосвященство увѣреніе, что

память о Васъ, какъ глубокомъ богословѣ, наставникѣ и добромъ руководителѣ-начальникъ живо хранится въ нашихъ серднахъ.

Преполаециени семинарія: Павель Маляциї, Димятрій Глагодовь, Петръ Павлушковь, покощникъ именектора Викторь Георгієвскій. Покощникъ смотрителя Миханлъ Бълдевь. Учитель Николай Мининь.

54) Телеграмма изъ Ставрополя, губ.

Въ день полувёвоваго священнаго служенія Вашего Преосвященства Преотолу Божію, мы, бывшіе воспятанники кіевской Академіи, имёвшіе счастіе внимать мудрымъ словамъ богопросвёщеннаго ума Вашего и ввёряться твердому руководительству Вашему въ дёлё воспятанія своего, привётствуемъ Васъ съ знаменательнымъ днемъ жизни Вашей и молимъ Бога, да умножитъ Онъ дни Вашей жизни въ непоколебимомъ здравіи, непремённомъ благополучіи.

Законоучетеля глиназія: силщенник Рутненчъ. Силщенник Капраловъ, Снотритель училища протојерей Случевскій. Помощник смотрителя Ронанъ Глухаревъ. Учитель Васплій Хоняковъ. Преподавателя спархіальнаго училища: Николай Воснессискій. Мартирій Чемена. Петръ Глазуновъ. Отекцковскій Слащенникъ Ключаревъ. Преферансовъ.

55) Телеграмма изъ Полгавы отъ семинаріи.

Высоксчтимаго Архипастыря, славу родной Академін, любвеобильнаго начальника, незабвеннаго профессора почтительнёйше повдравляемъ съ многоплоднымъ полувёкомъ служенія Церкви и наукё, испращивая святительскаго благословенія.

Протоверей Инчета, Иванъ Случевский. Алексай Расиский. Александръ Стадинций. Николай Вутринский. Владниръ Терлецкий. Семенъ Псаревъ. Иванъ Ямовский. Василий Селипъ. Василий Коралевский. Петръ Поцевъ.

56) Телеграмма изъ Смоленска отъ семинаріи.

Въ полувѣковой юбилей служенія Вашего Церкви и наукѣ питомцы Ваши смиреннѣйше просятъ Ваше Преосвященство принять ихъ искреннія благожеланія.

Преподаватели Смоленской семинаріи:

Родіоновъ. Ввижевъ. Сорокалітова. Симрновъ. Вимиевскій. Кононотинъ. Червинскій. 57) Телеграния изъ Орла отъ семинаріи.

Сыновне радостно привётствуемъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятвлётіемъ Вашего славнаго и мяюгополезнаго служенія православной церкви, богосясной наукъ и родной Академіи, и молитвенно желаемъ Вамъ иноголётняго заравія.

Ваши благодарные ученики и всегдашніе почитатели служащіе Орловской семинаріи:

Пясеций. Прохоровь, Высоций. Аниций. Сухованеть. Георгівнскій; Пепревочій.

58) Телеграмма изъ Воронежа отъ семинаріи.

Преосвященнъйшій Владыко! Въ знаменательный день пятидесятильтія Вашего служенія Церкин Вожіей съ любовію, признательностію и благожелательностію привітствуенъ Вашя педагогическія заслуги, ученые труды в пастырсвіе подвити.

Ваши ученики: регторъ Ворененской семинарія Силсолій. Црагодачатали: Орловъ. Базилевичт. Можаровъ. Цалецкій, Тюменевъ. Ильнискій, Занольскій. Каминекій. Милютинъ, Алферевъ. Лебединскій, Послѣловскій, Горьковскій. Васильевъ.

59) Телегранма изъ Саратова.

Глубоко благодарные ученики Вашего Преосвященства почтительнёйте приносять исврениее поздравление со днемъ пятидесятилётія Вашего служенія Церкви съ пожеланіемъ многихъ лётъ.

Инспекторъ Саратовской семинарім ісромонахъ Іоаннъ. Мяхандъ Чунасвскій. Александръ Болгоновскій.

60) Телеграмма изъ Өеодосія.

Прошу Ваше Преосвященство принять почтительнийшее мое повдравление съ исполнившимся патидесатилительний славнаго служения Вашего Церкви и богословской науки.

Директоръ Маличовскій.

61) Телеграмма изъ Варшавы.

Ваше Преосвященство!

Признательные и благодарные нитомцы Кіевской духовной Академіи, живущіе въ Варшавѣ, съ чувствомъ благоговѣйнаго уваженія къ Вашей высоконолезной просвѣтительной полувѣковой дѣятельности всепочтительнѣйше привѣтствуютъ Васъ, бывшаго своего добръ́йшаго наставника и руководители, съ нятидесятнийтнимъ юбилеемъ въ священномъ санъ, моля Всевышниго, да хранитъ Онъ Васъ, Преосвященнъйшій Владыко, на долгіе будущіе годы и да подастъ Вамъ силы и бодрости еще много лътъ служить своими просвётительными богословскими трудами на пользу и во славу церкви православной. Просимъ Вашего святительскаго благословенія.

Протојерей Юрій Татаровъ. Протојерей Аноллинарій. Козальництій, Священникъ Константивъ Голоскевичъ. Священникъ Анарей Божикъ. Статскій совѣтникъ Петръ Славнцкій. Инспекторъ реальнаго училища Сертъй Лебедевъ. Статскій совѣтникъ Изаріонъ Коровицкій. Смогритель духовнаго училища Василій Щегионъ, Сокретарь Уливерситета Николай Славнить. Контролеръ Контори Государственнаго Банка Николай Дукасевичъ.

62) Телеграмма неъ Самакова (въ Болгарія).

Съ благодарностію намятуя о своемъ невабвенномъ в добромъ наставникѣ, мы нижеподписавшіеся присоедяняемся къ нашей alma mater въ чествованіи пятидесятильтія многополезной Вашей дѣятельности, и просимъ Вашихъ молитвъ и благословенія, чтобы и намъ стать достойными служителями православной вѣрм и церкви въ нашемъ дорогомъ отечествѣ.

Дебренлодный, Вацаловъ. Кара-Стояновъ, Шивачевъ.

63) Телеграмма изъ Ливенъ.

Проникнутые глубовою благодарностію за Ваши труды и заботы по воспитанію насъ въ дорогой родной намъ Кіевской Академіи, имёемъ честь всепоэтительнёйше привётствонать Васъ, Ваше Преосвященство, съ знаменательнымъ днемъ пятидесатилётія славнаго служенія Вашего на пользу церкви и незабвенной намъ Академіи.

Покомника спотрителя ливовскаго духовнаго училища Петрь Ваноградова.

64) Телеграмма изъ Клевани.

Въ знаменательный день славнаго полувъковаго служенія Вашего церкви православной и богословской наукъ, истиннымъ украшеніемъ которой Вы пребываете въ качествъ перваго русскато богослова догматиста, корпорація начальствуюцихъ, учащихъ, служащихъ и членовъ общества вспомоществованія недостаточнымъ ученякамъ клеванскаго духовнаго училища, вознеся Господу Богу сердечное моленіе о здравія Вашего Преосвященства, великаго питомца Волыви, близваго имъ по духу и илоти, святымъ долгомъ поставляемъ почтительнёйше прявётствовать Васл съ исполнившимся пятидесятилётіемъ достославнаго служенія Вашего съ пожеланіемъ вдравія и долгоденствія и плодотворной дёятельностя на нольву Христоной Церкви и православнаго богословія столь высоко поднятаго капитальными творевіями Вашими. Виёстѣ съ тёмъ правленіе общества, принося глубокую благодарность за столь щедрую жертву, въ особую для себя честь поставлиетъ въ настоящій знаменательный день единогласно избрать Ваше Преосвященство почетвымъ членомъ общества.

Вашего Преосвященства почтительнайше слуги: смотритель училища Чельдовч. Помещрикъ смотрителе Осибцай. Преподаватель Пекарокій воспитанникъ курса 1884 года. Преподаватель Доброхотовъ, Преподававатель Перхоровитъ, Преподаватель Клишковскій. Невдашка. Барановичъ, Левиций. Врачъ Рымашевскій. Предсадатель правленія общества Казсинковъ. Надзаратели: Водрскій. Малицкій. Малюжиовичъ. Яржонскій. Сващенникъ Яриоловичъ.

65) Телеграмма изъ Мещовсва.

Желаю долгоденствія, благоденствія и спасенія.

Онотритель Таконировъ.

66) Телеграмма изъ Гомедя.

Отъ благодарнаго преданнаго сердца приношу поздравленіе Вашему Преосвященству съ пятидесятилѣтнимъ юбилеемъ служенія въ скященномъ савѣ для блага родной православной Церкви и духовнаго просвъщенія. Да подастъ Господь Вамъ здравіе и долгоденствіе.

Снотритель Гонельскаго духовнаго учидища Терисвскій.

67) Телеграмма изъ Богуслава.

Учащіе и учащіеся Богуславскаго духовнаго училища долгъ имѣютъ смиреннѣйше привѣтствовать Ваше Преосващенство въ сей знаменательный день, вовсылая благодарственное въ Богу молевіе о Вашемъ Преосващенствѣ.

Спотрятель училища.

68) Телеграмма изъ Умани.

Вся училищная ворпорадія и училище возносять мо-

литвы о вдравіи и благоденствіи Вашего Преосвященства на многая лёта.

Горячо привётствующіе Васъ съ знаменательнымъ для Васъ днемъ, всегда хранящіе въ сердцё благодарное паматованіе о Вашемъ мудромъ и отечески попечительномъ руководствё и управленіи нами начиная отъ дней студенчества въ особенно дорогой и родной намъ чревъ Васъ Кіевской Авадеміи питомцы Ваши:

Номеранцевъ, Сабатовскій, Петрушевскій, Зелинскій, Странковичь, Путд.

69) Адресъ отъ черкассваго духовнаго училища.

Вате Преосвященство, Преосвящени в Влядыво,

Милостивъйшій Архниастырь и Отецъ!

Сегодня исполнилось пятьдесять лёть съ тёхь поръ, какъ вы вступили на стезю церкви Христовой въ качествъ духовнаго пастыря и "строителя таинъ Божінхъ"; пятьдесятъ льть Вы непрестанно подвизаетесь на этомъ многотрудномъ поприщё, начавь съ скромной двательности сельскаго священника и затёмъ последовательно проходя все болёе высовія и болве отвётственныя должности до епископскаго сана и начальнка высшаго духовно-учебнаго заведенія включительно. По истинъ Самъ Господь, виспосылавшій Вамъ Свою благодатную помощь для несенія подъятаго Вами тажваго бремени во все время полувъковаго служенія Вашего сподобиль и нынъ дать Вамъ видимое знамение благодати Своея въ томъ, что Онъ уврѣпилъ Ваши силы и судилъ Вамъ дожить до сего многознаменательпаго в радостнаго дня, чтобы воочію узрѣть блягословенные Богомъ плоды трудовъ Вашихъ и радоваться тому, что постянное Вами на нивъ Христовой доброе стая дало илодъ сторицею.

Ваши заслуги, какъ выдающагося ученаго богослова русской церкви, стяжавшаго себѣ безсмертную славу своими догматическими трудами, какъ вѣрнаго стражя православной вѣры, свято хранящаго въ чистотѣ и неповрежденности святое ученіе Спасителя нашего и Его Аиостоловъ, и неутомимаго борца за вствну Христову, побёдоносно отражавшаго всё посягательства на нее со стороны ся враговъ, а равно также мудраго начальника и руководителя высшай духовной школы.--Кіевской Академіи, для неторой славное и безприм'трно многолётнее управленіе Ваше должно составить цёлую эпоху въ ся исторін,.--эти заслуги Ваши на главахъ у всёхъ, и всёми признаны и изображены въ прив'ётственныхъ рёчахъ и телеграммахъ, присланныхъ со всёхъ концовъ Россіи отъ лица многочисленнаго сонма почитателей Вашихъ.

Но всякій, кому дороги интересы духовнаго просв'яще. нія и невабвенны всё выдающіеся деятели на этомъ высокомъ поприщѣ, должевъ съ благодарнымъ воспоминаніемъ остановиться также и на Вашев, Преосвященнъйшій Владыко, плодотворной діятельности по отношенію въ среднимъ и низшимъ духовно-учебнымъ заведеніямъ кіевской епархів, которыя тавже ввёрены были Вашему просвёщенному рувоводству и высшему управленію. Поэтому, да будеть позволено и намъ-состоящимъ на службѣ при Червасскомъ духовномъ училищё начальниками и наставниками-присоединиться нынё въ общему хору почитателей и благожелателей Вашихъ н воздать Вамъ должную дань уваженія, любви и признательности, такъ какъ Ваша многосторонняя деятельность неразрывно связана съ жизнію и преуспѣяніемъ и Черкассваго духовнаго училища. И оно въ теченіе почти 13 лётъ ниёло счастіе состоять подъ Вашимъ управленіемъ, и оно было твиъ луховнымъ вертоградомъ, где Вы свяли свое доброе свяя, и оно озарялось и согрёвалось лучами сердечной теплоты и глубовой мудрости, столь характеризующими Вашу плодотворную двятельность вообще, и оно поэтому носить теперь на себъ неизгладимую печать того, что Вы энергично, руководительно и благостно трудились для правильной и прочной постановки въ немъ учебно-воспитательнаго дъла.

Сколько высокихъ и ръдвихъ качествъ Своей души проявили Вы на этомъ посту высшаго администратора духовноучебныхъ заведеній! Кому не извъстна Ваша начальственная

# ПЯТВАВСЯТИЛЬТНІЙ ЮВИЛИЙ ПРЕОСВ. СИЛЬВЕСТРА.

11.

. . . . .

١.

мудрость; Ваша неуклонная вёрность своему долгу и глубокое уваженіе въ закону и справедливости; Ваше образдовое, трудолюбіе и вниманіе ко всёмъ даже, новидимому, мельчайшимъ нуждамъ и вопросамъ училищаой живни; Ваша постоянная заботливость не только о преуспёяніи каждаго учебнаго заведенія, но и о нахождёній мира и добраго согласія между служащими въ нихъ лицами; Ваша благожелательность и сердечное участіе ко всёмъ подчиненнымъ Вамъ труженикамъ по воспитанію духовнаго юношества, которымъ Вы никогда не отказывали въ своей нравственной поддержкё, руководственныхъ совётахъ и указаніяхъ; навонецъ, Ваша все покрывающая истинно-отеческая любовь ко всёмъ воспитателямъ и питомдамъ ввёренныхъ Вашему управленію разсадниковъ духовнаго просвёщенія!

Все это всегда побуждало насъ видеть въ лице Вашенъ, поставленный Богомъ высоко на свёщнике, ярко горящий свътильникъ, тавъ долго освъщавшій умы и сердца наши и направлявшій нашу дівтельность, во благо церкви и на цольву духовному просвёщению, а въ выяёшний благовнаменательный и торжественный день побуждаеть нась оть полноты души серденно привътствовать Васъ, повергнуть къ стопамъ Вашего Преосващенства чувства, своего глубочайщаго уваженія и безаредвльной благодарности за благотворные, многольтные труды Ваши по управлению и совершенствованию Черкасскаго духорнаго, училища и вообще за все содвянное Вами ему д намь добро и, смареннайте испранивая Вашего. Архипастырскаго благословенія и святительскихъ молитвъ, въ то же время и съ своей стороны, усердно модить Всевишняго Господа о дарованія Вамъ здравія, криности свяль и долголётія для продолженія Вашего благонлодного служенія церкви и отечеству еще на многая и многая лёта.

Вашего Преосвященства, Милостивейшаго Архипастыря и Любвеобильнаго Отца, нижайше послушники: Смотритель Черкасскаго духовнаго училища Климентъ Чемена. Помощ-Труди Біев. дух. Академія. Т. І. 1609 г. 13

198

нных смотрителя училыша Владнийрь Мировичь. Старий учитель Михани́з Булгаковь. Учитель Ивань Моссаковокій. Учитель Ивань Потровь. Учитель Сващенвних Николай Шпачинскій. Учитель Тимовей Мироновичь. И. д. надвирателя, Евгеній Кисилевичь. Члевы училищиаго Правленія отъ духовенства: священникъ Соборно-Николаевской церкви г. Черкассь Миханль Ковалевь и Рождество-богородичной церкви г. Черкассь священных Іоаниъ Туробойскій Врачь училища И. Якубовскій.

70) Телеграмма изъ Бугуруслана.

Привътствую Ваше Преосвященство съ нятидесятилътіемъ Вашего служенія Цервви. Да продлить Господь Ваши дни.

Смотритель училища Миханлъ Орлинъ. Цонощнитъ Манунлъ Тарановичъ. 71) Телеграмма изъ Купянска.

Имѣю честь почтительнѣйше и усерднѣйше повдравить Ваше Преосвященство съ исполненіемъ пятидесятилѣтія Вашего по истинѣ добраго и милостиваго пастырства и учительства. Пошли Господь силъ и здоровья Вашему Преосвященсту еще на многія лѣта.

Исврение благодарный и недостойный ученикъ Вашего Преосвященства смотритель вупянскаго духовнаго училища

Изань Григоровичь.

72) Телеграмма изъ Бѣлева.

Съ чувствомъ живъйшей и искренней радости присоединяюсь къ числу Вашихъ почитателей въ общемъ привътствіи съ знаменательнымъ днемъ Вашей живни. Всесильный Богъ да сохранитъ Васъ на многія лъта для блага церкви въ воздаяніе какъ бы за Ваши заслуги и труды по учено-административной должности въ дорогой Кіевской Академіи. Цамять о Васъ, какъ достойномъ профессорѣ и администраторъ, да живетъ въ сердцахъ признательныхъ Вашихъ воспитанниковъ на долгіе годы въ назиданіе будущихъ воспитателей и воспитанниковъ Академіи.

Скотратель биевскаго духовняго учалища Маханль Глаголевь.

73) Телеграмма изъ Чернигова.

Превлоняюсь предъ заслугами Вашего Преосвященства въ области служенія Вашего церкви и богословской наувъ. Корпорація черниговскаго духовнаго училища — преимущественно Ваши воспитанники—имъетъ счастіе привътствовать Ваше Преосвященство съ знаменательнымъ днемъ пятидесятилътія служенія Вашего.

Смотритель училища Миханаз Доброгаевъ.

74) Телеграмма изъ Единецъ.

Ваше Преосвященство!

Отъ всей души и отъ всего сердца въ сей многознаменательный день поздравляемъ Васъ съ доблестнымъ и плодотворнымъ пятидесятилётнимъ служеніемъ церкви, отечеству, наукъ и высшей школъ.

Ваши благодарные питомцы и почитателя:

Руданскій. Өедоровскій. Концевник, Герштанскій. Ивановь.

75) Телеграмма изъ Кременца.

Кременецкое духовное училище, благодарное за великія жертвы, возносить усердныя молитвы къ Богу: да даруеть Всевышній Вашему Преосвященству многая и многая люта, и шлеть Высокопочтенному юбиляру сердечный привёть оть училища вообще и оть благодарныхъ и присночтущихъ юбкляра учениковъ въ особенности.

Сротратель училища Протојерей Суворовъ

76) Письмо изъ Торопца.

Ваше Преосвященство, Преосвященнъйшій Владыко,

Милостив'й Минастырь, Отецъ и Учитель!

Исполнившееся 50-явтіе священнослуженія Вашего даєть намъ радостный поводъ выравить глубокое и почтительнёйшее наше удивленіе предъ Вашею славною и свётлою личностью, сіяющею для насъ—въ ореолё добраго архипастыря, учителя—возвышенной науки, мужа—совёта и разума, просвёщеннаго свётомъ Христовой любви.

Полные сердечной благодарности за тё счастливые академическіе годы, когда находились подъ Вашимъ святительскимъ начальствомъ и руководствомъ—когда въ насъ, подъ добрымъ вліяніемъ и отеческой заботой Вашего Преосвященства, росло и врёпло то хорошее, чёмъ теперь живы мы и что имѣетъ въ насъ цёну, мы отъ всей души молимъ Господа — Бога да сохранитъ Онъ, Милосердый, Васъ, свётильника православной церкви, отца и учителя върующихъ, благостиъйшаго руководителя ищущихъ свёта Христова ученія, — въ совершенномъ здоровьи — Вашего возвышеннаго духа и тёла на много лётъ.

Ваше имя было и будеть для насъ всегда славнымъ и чтимымъ, какъ оно славно и чтимо во всей православной церкви, какъ оно славно и чтимо въ родной Кіевской и другихъ Академіяхъ православныхъ; но нашему сердцу дороже всего образъ благостнъйщаго долготери вливаго и милосердаго Отца воспитателя, съявшаго добрыя съмена въ юныя. сердца.

Да свётится свётъ Вашъ предъ человёки и да прославятъ Отца небеснаго, видя и преклоняясь предъ такимъ истиннымъ и бодрымъ пастыремъ, отцемъ и учителемъ цервви.

Εἰς πολλὰ ἔτη, δέσποτα!

Вашего Преосвященства,

Милостивѣйшаго Архипастыря, Отца и учителя, почтительнѣйшіе, всегда благодарные и совершенно преданные, испрашикающіе святительскихъ молитвъ и благословенія:

Кандидатъ Кіевской Академія выпуска 1878 года, смотритель Торопецкаго духовваго училища (Псковской губернія)- Николай Зиминъ.

Кандидать Кіевогой Ахадемін, учитель Торопециаго духозваго училища Димитрій Серебренниковъ.

77) Телеграмма изъ Канева.

Сегодня, 7 девабря священно-церковно-служители церквей города Канева, отслуживъ въ соборной церкви литургію и благодарственное Господу Богу молебствіе, поздравляютъ Ваше Преосвященство, своего милостивѣйшаго Архипастыря и Отца, по случаю пятидесятилѣтняго служенія въ священномъ санѣ, п, искреннѣйше радуясь столь важному событію въ живни своего Владыки, поставляютъ священнымъ для себя долгомъ молить Подателя всѣхъ благъ о здравіи, благоденствіи и продленіи драгоцѣной живни Вашего Преосвященства, прося архипастырскихъ святыхъ молитвъ о себѣ.

Протојерећ К. Мировичъ. Сващенникъ Иліа Машкевичъ. Сващенникъ

Кариз: Павчинскії, Діавовъ Михани. Требьничкії, Діановь Густань Сохачи. Псаломщинь Петрь Машинскій, Псаломщинкь Леонтій Влащевскій.

78) Телерание нељ Боруслава.

Смиреннъйше привътствуемъ своего Владыву со днемъ, юбилейнаго торжества. Молнися о зярввія и долгоденствіи.

> Настоятель богуславскаго монастыра Іерононахъ Іоасафъ съ братіев.

79), Телегранна изъ Полтавы.

Питомцы Кіевской Академіи и другіе, служащіє въ Полтавскомъ духовномъ училищѣ, сердечно привѣтствуютъ знаменитаго, точнаго и вдохновеннаго истолкователя догматическихъ истинъ христіанской вѣры, бывшаго инспектора и ректора Академіи, епископа Сильвестра, съ исполненіемъ полувѣвового его служенія въ священномъ санѣ. Да живетъ Онъ много лѣтъ на пользу православной русской церкви, на славу и честь Кіевской Академін.

Протојерей Ансовский. Стефановский, Грановский. Мновский, Сагарди. От лина, Лебедева. Поликарпова. Иллишевича.

80) Телеграмма изъ Харькова.

Благодарные ученики привѣтствуютъ Ваше Преосвященство съ исполнившимся патидесатилѣтіемъ достославнаго служенія церкви, богословской наукѣ и родной Академіи.

Священники: Никозай Дюбарскій и Андрей Балановскій.

81) Телеграмма изъ Елизаветграда.

Незабвенному, любвеобильному Начальнику и богомудрому наставнику шлемъ сердечныя поздравленія.

Влагодарные воспитанники: Константииъ Вречкевичъ. Даніцаъ Смирновъ Шиханиъ Ростовскій. Инновентій Вобровицкій.

82) Телеграмма изъ Бълаго.

Горячо привѣтствуемъ Предсвященнаго Сильвестра съ полувѣковымъ юбилеемъ плодотворнаго пастырскаго служения. Волонемій. Горуновичъ.

85) Телеграмма изъ Москвы.

Считаемъ священнымъ долгомъ привѣтствовать Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилѣтіемъ Вашего высокаго и плодотворнаго служенія въ священнямъ санѣ и

пожелать Вашему Преосвященству драгоцённаго здравія еще на многіе годы.

Вашего Прессвященства признательные ученики: Булатовъ. Никитинъ. Цатинций.

84) Телеграмма изъ Астрахани.

Признательные учениви имъютъ честь привътстновать маститаго учителя въры съ исполнившимся патидесятилътiемъ его великаго и славнаго служенія православной церкви.

Протојерей Пальмовъ. Ниполай Пальмовъ

85) Телеграмма изъ Ростова.

Привѣтствуемъ Ваше Преосвященство, по случаю исполнившаго пятидесятилътія Вашего служеніи церкви. Да продлитъ Господь Ваши дни и укрѣпитъ Ваши силы къ дальнѣйщей плодотворной дѣятельности.

Прося Вашихъ молитвъ въ глубочайшенъ въ Ванъ уважения пребываенъ Вашя питомцы: Священникъ Василій Тимоееевъ. Священникъ Александръ Лиховецкій.

86) Телегранма изъ Пинска.

Почитаемъ за счастіе присоединиться въ поздравителямъ Вашего Преосвященства въ сей знаменательный день и отъ души пожелать Вашему Преосвященству вдоровья и счастія еще на многія льта.

Влагодарные ученики: Віллевъ. Крикуновъ Шерепечниъ.

87) Телеграмма изъ Житоміра.

Въ знаменательный день полувёковаго юбилея служенія Вашего Преосвященства въ священномъ санё пряносимъ искреннія повдравленія Вашему Преосвященству, нашему доброму и глубокопросвёщеннёйшему воспитателю. Да укрёпитъ Всевышній Ваши силы и продлитъ дни многополезнаго просвёщеннаго Вашего служенія еще на многіе годы.

Глубокопривнат. льные восинтанники - почитатели Вашего брессващенства: Священникъ Іаковъ Немоловскій, Священникъ Наркисъ Прокоповичъ Священникъ Шавелъ Старовойтенке. Священникъ Василій Бошановскій. Священникъ Константинъ Левитскій. Асанасій Викторовскій. Стефанъ Шафаревичъ. Анакія Балковскій. Григорій Моссаковскій. Оресть Фотинскій. Иванъ Радецкій.

88) Телеграмма изъ Могилева губ.

Признательные Ваши зученики въ знаменательный день Вашей жизни возсылають горячія молитвы о Вась въ престолу Всевышняго.

## Женчужинъ. Шелепинъ.

89) Телеграмма изъ Гомеля.

Въ настоящій знаменательный день юбилея Вашего Преосвященства, среди привѣтствій многочисленныхъ питомцевъ Академіи за долговременное и достославное служеніе Ваше, осмѣливаюсь просить принять и отъ меня—ветерана, бывшаго ея питомца, сердечное поздравленіе съ молитвеннымъ благопожеланіемъ, чтобы милосердный Господь подкрѣпилъ Ваши силы и здоровье еще на многія лѣта.

Студенть 13-го курса Протојерей и законоучатель гимназін Григорій Потрашень.

90) Телеграмма изъ Константинограда.

Служеніе Вашего Преосвященства церква и ея наукѣ въ духѣ истины, правды и любви Христовой видно всѣмъ. Вашу личную доброту и высоту знаютъ тѣ, кто имѣлъ счастіе быть бливко къ Вамъ. Въ нынѣшній знаменательный день Вашего пастырскаго полувѣковья примите, высокочтимый и дорогой Владыка, глубокій поклонъ отъ таковаго счастливца, всегда признательнаго Вамъ

Священняка Іустина Ольшевскаго.

91) Письмо изъ Кјева.

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостив'я Архипастыръ и Отецъ!

Цреисполняясь благоговѣніемъ къ Промыслу Божію, даровавшему Вамъ силы въ доблестному совершенію полувѣковаго подвига на поприщѣ священнослуженія и духовнаго просвѣщенія, и судившему мнѣ быть очевидцемъ его около 20 яѣть и при этомъ оволо 10 лѣтъ состоять подъ непосредственнымъ начальствомъ Вашимъ, я нынѣ, въ знаменательный день исполнившагося патидесятилѣтія, долгомъ своимъ считаю лринесть Вашему Преосвященству почтительнѣйшее поздравленіе и выразить свое сердечное пожеланіе Вамъ врёпости силъ на много лётъ для подъятія новыхъ трудовъ на поприщё архипастырскаго служенія церкви и отечеству.

Испрашивая Вашихъ святительскихъ молитвъ и благо словенія, съ глубочайшимъ почтеніемъ и совершенною преданностію имёю честь быть

Вашего Преосвященства покорнъйшій, слуга Изанъ Исаевъ.

92) Шисьмо изъ Москвы.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнайтий Владыко,

Глубовопочитаемый Архипастыры!

Примите мое сердечное и почтительное привѣтствіе по случаю исполнившагося пятидесятилѣтія доблестнаго служеній Вашего Преосвященства св. церкви Божіей въ сдященномъ санѣ.

Усердно молю небеснаго Цастыреначальника, да ниспошлетъ Онъ Вашему Преосвященству кубпость силъ и да сподобитъ Васъ еще многіе годы служить нашей отечественной церкви и нашей богословской ваукъ.

Всегда возношу имя Вашего Преосвященства въ свонжъ грѣшныхъ молитвахъ, когда предстою адтарю Господню. Въ день 50-лѣтія Вашего особенно буду молитвенно поминать Васъ, Владыво святый.

Вашего Преосвященства, Милоставаго Архипастыри и Отца, смиренный послушникъ и недостойный богомолецъ, ваконоучитель московскаго училища ордена св. Екатерины,

Священникъ Іоанцъ Арсеньевь.

93) Письмо изъ Чернигова.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко,

Милостивъйшій Архвиастырь в Отецъ! Приблизился день Вашего свътлаго торжества, Ващего доблестнаго и примърнаго священнослуженія святой Христовой православной церкви въ теченіе патидесяти лътъ!

Полъ-выва исполняется 7 декабря съ тёхъ норъ, какъ Ваше Преосвященство, съ честью и славою пройдя многотрудное служебное поприще, вступите нынѣ въ новую половину въка своего достославнаго служения на польку скятой церкви и на украшение богословской науки!

""Мий, какъ бывшему питомцу славной и дорогой всймъ намъ almae matris—Кіевской духовной Академіи и Вашему недостойному ученику, особенно трогательно и пріятно привътствовать Ваше Преосвященство въ счастливый, день пятидесятилётія Вашего юбилея и выразить Вамъ, Преосвященнёйшій Владыко, мою искреннюю радость и повдравленіе.

Позвольте отъ души пожелать Вашему Преосвященству еще многія лізта послужить святой Христовой православной церкви и дорогому отечеству.

<sup>н</sup>Прошу святыхъ молитвъ Вашихъ и архипастырскаго благословения.

Ващего Преосвященства, милостивъйшаго Архипастыря и благоствъйшаго Отца, ревностный почитатель и навсегда признательный

ученивъ, священнивъ Александръ Ефимовъ, преподаватель Черниговкой семинарія и изстоятель церкви при Черниговскомъ дітскомъ пріюті.

94) Письмо изъ Чернигона.

Ваше Преоскащенство,

Глубокочтемый Владыко!

Соблаговолите принять и отъ меня, бывшаго Вашего питомца и ученика по Академія (окончившаго курсъ въ 1885 году), искреннія поздравленія съ внаменательнымъ днемъ исполнившагося пятвдесятилътія Вашего священнослуженія и ножелать Вашему Преосвященству вдорозья и укръпленія Ванихъ силъ для служенія церкви Божіей въ будущемъ пятидесятильтіи Вашего священнослуженія.

По молнтвамъ свя. вйевскихъ угодниковъ и святителя и чудотворца черниговскаго Осодосія, предъ многоцълебными мощами котораго завтра, въ денъ пятидесятилътія Вашего священнослуженія, сочту священнымъ долгомъ принести мои грёшныя молитвы о вашемъ здравіи, да уврёцить Господь Богъ Своею благодатію Ваши силы и да продлить на многія льта Вашу жизнь на пользу святой Его церкви и высшаго духовиаго просзёщенія.

Глубово и искренно уважающій Васъ и испрашивающій Вашего святительскаго благословенія

бывшій Вашъ питомецъ в ученних, а посяв в бывшій преподаватель Черниговской духовной сенинарін Валеріанъ Острогорскій.

95) Письмо изъ Віева.

Ваше Преосвященство,

Преосвященнъйшій Владыко!

Съ чувствомъ глубокаго уваженія въ Вашему Преосвященству, выбю честь првпести мое сердечное поздравление съ знаменательнымъ для Васъ настоящимъ днемъ, въ который исполнилось полвъка Вашего доблестнаго пастырскаго служевія.

Прошу Ваше Преосвященство принять увърение въ моемъ искреннемъ уважении къ Вамъ и преданность.

Всегда Вашъ поворнъйтій слуга

А. Леопардовъ.

96) Телеграмма изъ Ровно.

Ровенское Александро-Николаевское братство, вознося молитвы о здравіи Вашего Преосвященства, сердечно привётствуетъ съ пятидесятилётіемъ Вашей архипастырской дёятельности съ пожеланіемъ многихъ лётъ.

Предсёдатель совёта братства графъ Тодотой.

97) Телеграмма изъ Маціова.

Сердечно поздравляемъ съ пятидесятилътіемъ священства. Многая Вамъ лёта, дорогой учитель и незабвенный начальникъ.

Лукьяновнчь. Макаревнчь. Клюковскій. Яцковскій.

98) Телеграмма изъ Москвы.

Почтительн в поздравляю высокочтимато Владыку съ знаменательнымъ днемъ. Желаю здравія на многія лёта. Карпека.

99) Телеграмма изъ Одессы.

Сердечно привътствую Ваше Преосвященство съ полувъковымъ доблестнымъ служеніемъ церкви и наувів.

Священникь Іоаниь Стрёльбиций, преподаватель Одесской семинаріи.

100) Телеграмма изъ Новоградволынска.

Привѣтствую Ваше Преосващенство съ юбилейнымъ днемъ. Молнися, да сохранитъ Господь жизиь Вашу на многія лѣта.

Новоградвольноваго собора священиявъ Евгеній Литковичъ.

101) Телеграмма изъ Канева.

Сегодня, въ день исполнившагося 50-лфтія службы Вашего Преосвященства въ священномъ саяв, городъ Каневъ нскренно поздравляетъ своего святителя съ столь великимъ для него и святымъ днемъ, желая ему еще долгихъ лётъ и благоденствія и прося о себ'я архипастырскихъ молитвъ.

Геродской годова Шелесть.

102) Телеграмма изъ Тулы.

Въ нынъшній знаменательный день жизни Вашего Преосвященства усердевёте прошу Васъ принять отъ меня искреннее почтительное привътствіе съ особою милостію Божіею въ Вашему Преосвященству съ исполнившимся пятидесятиятнимъ юбилеемъ Вашего славнаго многоплоднаго и самоотверженнаго служенія церкви Божіей и отечеству, наукв православнаго богословія и дорогой нашей матери-Кіевской Авадемии, какъ слабое выражение и посильный даръ признательности отъ благодарнаго ученика своему незабвенному ректору и бывшему начальнику по первоначальной службъ моей. Благодарно вспоминаю всегда всё милостивыя выраженія Вашей архипастырской благосвлонности во мий. Молитвенно желаю, чтобы Милосердный Господь укрвпиль и поддержалъ Ваши душевныя и тёлесныя силы еще на многіе годы на радость и утъшение Вашихъ бывшихъ цитомцевъ.

Благодарный Вашь ученикь и всегдащий богомолець, законоучитель власанческой гимназів священныхъ Александръ Монссевъ.

103) Телеграмма изъ Харьнова.

Приношу почтительнёйщее поздравление незабыенному юбиляру. Молю Бога о продление драгодёвной жизни перваго русскаго вравославнаго богослова.

Законоучитель харьдовскаго коммерческаго училища священным. Ісанить Филевскій.

104) Телеграмма изъ Радомысля.

Въ глубокомъ чувствё благодарности и молитвенномъ намятованіи о Вашемъ Преосвященствё, какъ наставникѣ моемъ въ истинахъ православной вёры и жительствованіи иъ дому Божіемъ и своемъ благостномъ епископѣ, пріемлю смѣлость принести Вашему Преосвященству повдравленіе съ пятидесятилѣтіемъ священнаго служенія святой церкви. Молю небеснаго Архіерея, да сохранитъ Онъ свѣтильникъ Вашего архіерейства на многія лѣта.

Воспятанния Аладемія вничала 1891 года, наотоятся Радомнольожаго собора, священник Алексей Якловскій.

105) Телеграмма изъ Казатина.

Искреннъйшее привътствіе мое благостнъйшему и дорогому моему бывшему ректору во благознаменитый день празднцка его служенія духовной науки и церкви.

Любящій ученнях священнякъ Несторъ Шараевскій.

106) Телеграмма изъ Глухова.

Высово цёня выдающіяся духовно-просвётительныя заслуги Вашего Преосвященства, душевно присоединяемся въ славному нынёшнему торжеству пятидесятильтія Вашего священнослуженія.

Почитателя и ученики Ваши: протојерей Россинскій, Законоучитель Рознатовскій, Благоринный Смоличевъ.

107) Телеграмма изъ Калуги.

Почтительнъйше прошу принять мое омнявнее пондравление съ исполнившимся пятидесатилътиемъ служения цервви и отечественной наукъ духовной. Прошу и молю. Госнода о здрани и долгоденстви Вашего Преосвященства.

Студенть вынуска 1887 года, кнючарь какужеваго: собера. Миханиъ Нечаевъ

204

108) Телеграмма изъ Кременца.

Имѣю честь привѣтствовать Ваше Преосвященство высокоуважаемаго моего инспектора и профессора богословія съ исполнившимся пятидесятняѣтіемъ славнаго служенія святой нашей церкви, дорогой Кіевской Академіи, отечественнобогословской наукѣ. Сегодня семинарія, мужское и женское училища совершили молебствіе о здравіи Вашего Преосвященства.

Инспекторъ волынской семинарін, воспитанникь 25 курса Кіевской Академін Швакъ Зинькевичъ.

109) Телеграмма изъ Астрахани.

Преосвящени в Владыко!

Въ день Вашего юбилея не могу не вспомнить в не выразить своей признательности за добрый къ намъ отношенія въ пору академической жизни. Присоединаюсь къмногочисленному сонму почитателей Вашей долголътней и полезной двятельности.

Преподазатель Астраханской семинаріи Либогорскій.

110) Телеграмма изъ Темиръ-Ханъ-Шуры.

Въ день радостнаго торжества позволъте присоединить теплую молитву о Вашемъ здрави и благожелание долгихъ лётъ.

Влагодарный воспатайникъ священных Моракевнуъ.

111) Телеграмма изъ С.-Петербурга.

Привътствуемъ съ доблестнымъ пятидесятилътнийъ служеніемъ церкви и наукъ. Многая лъта! Ценкоръ зранивидрить Клиженть. Сергъй Кутеповъ.

112) Телеграмма изъ С. Петербурга.

Почтительнъйте прощу Ваше Преосвищенство принять мое поздравление съ пятидесятилътиемъ Вашей службы церкви Божией:

Секретарь С.-Петербургской консисторія Кутенові.

113) Телеграмма изъ Крененца.

Съ начидесатилётнимъ юбялеемъ преискренно поздрявляю. Протојерей јеронимъ Туркеничъ. 114) Телегранма изъ Мосввы.

Сердечно привѣтствую Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилѣтіемъ Вашего многоплоднаго служенія православной цервви въ священномъ санѣ.

Терононахъ Асанасій.

115) Телеграмма изъ Острога.

Примите и отъ насъ, Ваше Преосвященство, сердечныя поздравленія съ днемъ пятидесятилётняго служенія Вашего въ пользу наукъ, и модимъ Всеблагаго Бога о писпосланіи Вамъ еще многихъ и многихъ лътъ.

С. Великій Скнотъ. Корниловичъ.

116) Телеграмма изъ Глухова.

Съ благодарнымъ воспоминаніемъ сегодня молимся о здравіи в долгольтіи Вашемъ.

Протојерей Россинский.

117) Телеграмма изъ Каменца-Подольсваго.

Милостиввитий Архипастырь и Отепъ!

Въ день полувѣковаго служенія Вашего Преосвященства святой церкви и духовному просвѣщенію примите признательное сердечное привѣтствіе и пожеланіе всего добраго отъ скромнаго ученика-труженика, въ благословеніи и завѣтахъ Вашихъ черпающаго нравственныя силы и ободреніе.

Учитель Николай Вычковскій.

118) Телеграмма изъ Витебска.

Сердечно поздравляю Ваше Преосвященство съ исполнившимся пятидесятилётіемъ Вашего славнаго служевін церкви, отечеству в православной богословской наукъ.

Молю Господа Бога, да продлять Онъ Вашу драгоцённую жизнь на многая лёта.

Вашъ признательный ученикъ, преподаватель Витебской духовной семинеріи Петръ Шаровъ

119) Телеграмма изъ Кіева-Печерска.

Въ торжественный день пятидесятия бтія служенія Ватего Преосвященства на пользу церкви и отечества покорно прошу принять отъ меня и семьи искреннія поздравленія съ пожеланіемъ здравія и многихъ лётъ.

Васнлій Немоловскій.

120) Телеграмма изъ Червоннаго.

Примите, глубовочтимый Владыко, сердечныя привётствія съ исполнившимся патидесатилётіемъ Вашего служенія церкви и просвёщенію.

Накозай Вигура.

121) Телеграмма изъ Ильинецъ.

Духовенство второго округа Липовецкаго убяда повергаетъ къ стопамъ Вашимъ свои радостныя чувства, по случаю исполнившагося пятидесятилётія Вашего служенія на пользу святой церкви и отечества, моля Бога еще продлить Вашу жизнь на многія, многія лёта.

Благочниный священникь Іоаниъ Зелинскій.

122) Телеграмма изъ Червоннаго.

Почтительнёйше привётствую Ваше Преосвященство съ пятидесятилётіемъ Вашего служенія церкви и богословской наукё и молю Бога о продленіи Вашей жизни.

## Священныхъ с. Андрушовки Развиций.

123) Телегранна изъ Бердичева.

Имёю счастіе, принимаю смёлость поздравить Ваше Преосвященство съ юбилеемъ пятидесятилётняго славнаго многоплоднаго служенія въ священномъ санё. Молю Бога, да продлитъ Вашу жизнь на пользу церкви и честь православнаго россійскаго духовенства.

Протојерей Ісаниъ Андріевскій.

124) Телеграмма изъ Червовнаго.

Наше семейство и прихожане Червонскаго прихода, въ которомъ Ваше Преосвященство начали свое служение церкви, поздравляютъ Ваше Преосвященство съ знаменательнымъ днемъ Вашего служения, молятся о Вашемъ здрави, просятъ Вашихъ святительскихъ молитвъ и благословения.

Священина Андріевскій.

125) Телеграмма язъ Остропола. Ваше Преосвященство,

Милостивёйшій Архипастырь и Отецъ!

Между множествомъ поздравленій съ днемъ пятидесатнльтія Вашего служенія пріймите, Преосвященньйшій Юбиляръ, и отъ меня съ семействомъ свромное, но чистосердечное поздравленіе. Молимъ Всевышняго, да продлить дни Преосвященньйщаго Юбиляра на многая льта.

Священникъ Тарановскій.

126) Телеграмиа изъ Фастова.

Пожелавъ многолѣтнаго здравія, поздравляю Ваше. Преосвященство съ патидесятильтіемъ въ свищенномъ санѣ.

Священникъ Енезсаръ Лукіановъ

127) Телеграмма изъ Симферополя.

Осмѣливаюсь принести Вацкему Преосвященству свое нижайшее сердечное повдравление съ исполнившимся натилесятилѣтиемъ служения церкви и духовному просвѣщению юношества.

Вывшій воспятаннякь Матушевскій.

128) Привътствіе изъ села Каленичей.

Ваше Преосвященство,

Милостивый Архипастырь в Отецъ!

Поздравляемъ Васъ съ настоящимъ днемъ патидесятилётняго юбилея Вашего служенія на польву матери-церкви и богословской науки. Искренно желаемъ Вамъздоровья. Помолитесь о насъ.

Священникъ Сергий Летецкій и спроты Кованьскіе.

129) Привътствіе изъ Чернигова.

Ваше Преосвященство,

Дорогой и добрый мой наставникъ!

Храня въ душѣ моей добрую и благодарную память о Васѣ, Преосвященный, какъ о моемъ наставникѣ, я ставлю себѣ въ сыновній долгъ привѣтствовать Васъ съ днемъ радостнаго для Васъ торжества патидеситалѣтнаго служенія

Digitized by Google

Вашего царству преблагословеннаго Бога и обществу сыновъ Божіихъ, искупленныхъ драгоцённою кровію Сына Божія.

Молю Бога, чтобы Онъ благоволилъ послать силу Свою на дёло возрастанія и плодоумноженія тёхъ сёмянъ истины, правды, добра и любви, которыя Вы сёяли на нивё Божіей, въ умахъ и сердцахъ Вашихъ питомцевъ и читателей Вашихъ печатныхъ трудовъ.

Думаю, что, обоврѣвая мысленно Вашу протекшую жнянь, Вы можете съ псалмопѣвцемъ молитвенно воззвать къ Богу: "Свътъ Твой и истина Твоя та мя настависта и ведоста мя въ гору святую Твою, въ Сіонъ небесный<sup>\*</sup>!

Молю Бога и о томъ, чтобы Онъ, Всещедрый, когда наступитъ часъ отшествія Вашего отъ этого видимаго міра, принялъ Васъ въ живое общеніе съ Своею блаженною жизнію.

Прошу Ваше Преосвященство, молитесь обо мит и благословите меня.

Преданный сынъ-питомецъ Вашего Преосвященства Андрей Вишневскій.

130) Привѣтствіе ивъ Бѣлгорая.

Преосвященн вйшій Владыко!

Узнавъ о празднуемомъ Вами и всёми почитателями Вашими 50-лётнемъ юбилеё служенія Вашего святой православной церкви и государству, осмёливаюсь и я, смиренный служитель алтаря, выразить Вамъ, Владыко святый, мои сердечныя пожеланія здравія и благоденствія еще на многія лёта, на радость всёхъ еще оставшихся въ живыхъ академическихъ товарищахъ Вашихъ.

Вашего Преосвященства покорнёйшій слуга и товарищъ священанкъ Антовій Зеневичъ, настоятель білгорайскаго прихода.

131) Привътствіе изъ м. Единецъ.

Первому викарію кіевской митрополіи, первому руссвому богослову-догматисту и безприм'врному въ исторіи Кіевской Академіи просв'ященному ся служителю, — исторія Академіи не запомнить въ числё ректоровъ подобнаго Преосвященному Сильвестру; всё предшественники Его Преосвящен-

Труди Кіев.дух. Авад. Т. І. 1899 г.

14

ства по ректур'в только немногіе годы жизни отдали воспитавшей ихъ Академіи, — Преосвященному Сильвестру въ знаменательный день его жизни, — въ день исполнившагося полувъка достославнаго служенія святой церкви, наукъ и высшей богословской школъ, благодарный и признательный ся питомецъ отъ всей души приносить ему исвреннее привѣтствіе съ горячей мольбой ко Господу — Подателю жизни и "Братской" Божіей матери, особенно чтимой Его Преосвященствомъ, да умножить Онъ дни его жизни еще на многаямногая лѣта и да сохранить Она подъ покровомъ Своего честнаго омофора отъ всякаго зла на радость его присныхъ родныхъ, почитателей — п'итомцёвъ, на украшеніе русской церкви и на пользу богословской науки.

Признательный питомецъ преподаватель единецкаго духовнаго училища

Мина Полихрозв.

132) Привътствіе изъ с. Рогозной, волынской епархіи. Ваше Преосвященство,

Милостивѣйшій Архипастырь и Отецъ!

Въ многознаменательный день Вашего славнаго пятидесятилѣтняго служенія Святой православной церкви и отечеству въ теченіе царствованія Благочестивѣйшихъ Государей Николая І-го, Александра ІІ-го, Александра ІІІ-го и пынѣ благополучно царствующаго императора Николая II-го и въ особенности Вашего высокоцѣннаго служенія свѣточу нашему, родной Кіевской Академіи, а съ нею и всему православному духовенству, не только отечественному, но и родныхъ намъ славянскихъ народовъ, воспомянулъ я и то радостное, волотое время, когда я, будучи неустановившимся, мятущии ся юношей, только что переступившій семинарскій порогъ, находился подъ Вашимъ заботливымъ руководствомъ, когда Вы въ должности старшаго квартиры вразумляли, наставляли и руководили мною. Отъ глубины души, отъ искренняю сердца приношу Вамъ, Милостивѣйшій нашъ Архипастырь и

210

Отецъ, мою всенижайшую благодарность за Ваше руководство и утвержденіе меня неопытнаго на правой стези, коею я прошелъ и семинарскую жизнь и теперешнюю 46-лѣтнюю жизнь въ священствѣ и непрестанно молю Пастыреначальника Господа Іисуса Христа, да укрѣпитъ старческія Ваши силы, да продлитъ свѣтлую и многополезную Вашу жизнь на многая и многая лѣта.

Вашего Преосвященства

Смиренный послушникъ, священникъ Миханлъ Кошубский.

133) Привѣтствіе изъ С.-Птербурга. (Переводъ съ греческаго)<sup>1</sup>).

Вете Преосвященство!

Сыновне прив'ятствуя, какъ своего отца, глубокоуважаемый Преосвященнайшій Владыко, лобызаю Вашу священную десницу.

Уже цёлое полустолётіе Вы безустанно трудитесь въ пользу воинствующей Христовой церкви и въ польву священной богословской науки, болёе, чёмъ всякій другой мужъ во Всероссійской Церкви. Поэтому, Ваше Преосвященство, въ сей радостный день въ своей жизни по достоинству Вы принимаете изъ многихъ странъ повдравленія письмами и телеграммами, отъ весьма многихъ лицъ, которыя только узвали и оцѣнили добродѣтели Ваши и ученость, или какъ сослуживцы, въ томъ же самомъ духовномъ разсадникъ, или какъ слушатели богословскихъ Вашихъ лекцій. Ибо Ваше Преосвященство въ продолжение своего пятидесятилѣтняго подвига излечили весьма многихъ людей, страдающихъ умственной слабостью, научая ихъ, просвъщая учеными трудами и направляя умъ ихъ къ правильному разумѣнію догматовъ единой, святой, касолической и апостольской Церкви. Поэтому, всѣ сіи лица считаютъ сегодня своимъ священнымъ долгомъ и неотложною обязанностію поздравить Вась по поводу пя.

<sup>1)</sup> Кром'в приводнимых зайсь привітствій, преосв. Сильвестромь получено было еще много другихъ поздравленій послі 7 декабря 1898 года.

тидесятилѣтняго Вашего юбилея. Но дабы Ваше Преоснященство не остались въ недоумѣніи и не удивлялись подобно Спасителю, по исцѣленіи Имъ десяти прокаженныхъ, говоря противоположно тому: гдѣ же иноплеменникъ сей? и почему онъ не возвратился, чтобы воздать долгъ благодарности исцѣлившему его? Потому-то я, инородный, но единовѣрный и благодарный духовный Вашъ сынъ, избѣгая неблагодарности, усердствую симъ смиреннымъ моимъ письмомъ изъ глубины сердца поздравить Васъ съ исполнившимся нынѣ юбилеемъ и этамъ воздать, хотя слабую, дань, постоянной благодарности Вамъ за отеческую любовь Вашу и благорасположение ко мнѣ, воспитаннику Кіевской духовной Академіи. Молю Всевышняго Бога, да сохранитъ Онъ Ваше Преосвященство въ крѣпкомъ и безболѣзненномъ здравіи въ продолженіе еще многихъ лѣтъ для пользы святой Православной Христовой Церкви.

Испрашявая отеческихъ и богоугодныхъ Вашяхъ молитвъ, остаюсь Вашего Глубокоуважаемаго Преосвященства покорнъйщимъ духовнымъ сыномъ

Іеродіаконь Өсофиль Пасхалидись, помощникъ инспектора Петербургской духовной семинаріи.

Кромѣ вапечатанныхъ здѣсь привѣтствій, преосващ. Сильвестромъ было получено еще много другихъ поздравленій, по поводу юбилея, послѣ 7 девабря 1898 года.

Digitized by Google

212

б) Экстраординарнато профессора, протојерея Іоаниа Королькова:

"Въ предисловія настоящаго сочиненія авторъ такъ опредёляеть задачу и методъ, своего изслёдованія. "Задача предлагаемато труда-представить историво-экзегетическое изслёдование о второмъ и третьемъ посланияхъ апостола Іоанна. Соотвётственно этой цёли, сочинение представляеть двё частв: 1) историческое введение во 2-му и 3-му иосланиямъ Іоанна и 2) толкованіе посланій. Въ первой части дается рёшеніе вопросовь о подлинности посланій, первоначальномъ назначенін ихъ и, на основаніи содержанія посланій, опредбляются обстоятельства ихъ написанія. Во второй части, нослё раздёленія посланій, дается подробное объясненіе обонхъ посланій и въ ваключение указывается вначение посланий. Методъ нашего изслѣдованія (говорить авторъ)-вообще историко - вритяческій. Въ частности, въ виду того, что въ западной раціоналистически-критической литератури достовирность церковнаго преданія о подлинности и каноническомъ достоинствѣ писаній (посланій?) апостола Іоанна оспарввается в даже прямо отрицается, мы при рёшенін вопроса о подлинности разсматриваемыхъ посланій исходную точку полагаемъ во внутреннихъ признакахъ подлинности, завлючающихся въ самихъ посланіяхъ... Установленное на основания внутреннихъ признаковъ ржшение вопроса о подленности даеныхъ посланій подтверждается и доказывается у насъ внёшними свидётельствами церковнаго преданія съ древнійшихъ временъ, расположенными въ хронологическомъ порядкъ. Наконецъ, представляется судьба вопроса о подлинности данных пославій въ новое время, причемъ притически разсматриваются 1) теорія о происхожденіи посланій отъ "пресвитера Іоанна" и 2) взглядъ представителей тюбингенской школы на происхождение посланий; опровержевіе этихъ теорій служить отрицательнымь аргументомь въ пользу подлинносте 2 и 3 пославій ап. Іоанна. Во второй части, при толковании посланий, авторъ обращаетъ вни-DOTOROJN. 14

маніе на внёшнюю или лексическую сторону текста и, въ случаё разночтеній, устанавливаеть возможно правильное чтеніе на основанія древнёйшихъ и авторитетныхъ кодексовъ, и на внутреннюю или логическую сторону: установленіе связи объясняемаго мёста съ предыдущихъ и уясненіе правильнаго смысла, съ критическимъ разборомъ иныхъ мнёвій относительно пониманія даннаго мёста" (стр. ІІІ---VI).

Согласно выраженному намёренію, авторъ и разділяеть свое изслёдованіе на двё части, изъ коихъ нервая состоить изъ трехъ главъ и приложенія, а вторая изъ двухъ главъ и приложенія (вёрнёе заключенія). Въ 1-й части, 1-й главё авторъ опредёляетъ подлинность 2 и 3 посланій апостола Іоанна, излагая внутренніе признаки подлинности этихъ посланій, историческія свидётельства церковнаго преданія относительно подлинности посланій и судьбу вопроса о подлинности посланій въ новое время, причемъ критически разбираєтъ съ одной стороны миёніе о происхожденіи 2 и 3 посланій ап. Іоанна будто-бы отъ соименнаго ему нёкоего "пресвитера Іоанна", а съ другой—воварѣнія представителей тюбингенской школы относительно 2 и 3 посланій ап. Іоанна.

Общій выводъ, къ которому авторъ приходить въ этой, весьма важной главё, таковъ: "результатомъ всего нашего изслёдованія по сопросу о подлинности втораго и третьяго посланій апостола Іоанна является несомнённая увёренность въ дёйствительномъ происхожденія этихъ посланій отъ ап. Іоанна. Это убёжденіе, будучи установлено первоначально за внутреннихъ основаніяхъ, ваключающяхся вв сталѣ самняъ посланій; въ ихъ весьма значительномъ сходствё какъ между собою, такъ и съ Евангеліемъ и первымъ посланіемъ Іоанна, которыя въ древней церкви признавалисъ несомнённо подлинными писаніями ап. Іоанна, — затёмъ прочно обосновывается на историческихъ свидётельствахъ всей древней христіанской церкви, преимуществевно въ первые четыре вёма, какъ бижайтіе по времени къ источнику преднія христіанской церс ви. Но, кромѣ этихъ положительныхъ данныхъ въ польку

Digitized by Google

подлинности нашихъ (?) посланій, убъжденіе въ подлинности ихъ уясняется и подкръпляется также и путемъ отрицательнымъ чрезъ разборъ возраженій отрицательной критики противъ происхожденія этихъ посланій отъ ап. Іоанна и опроверженіе теорій, принисывающихъ оба посланія другимъ современнымъ ли апостолу Іоанну, или позднъйшимъ по времени авторамъ. Такимъ образомъ, заключаетъ авторъ, истинность церковнаго преданія объ авторъ разсматриваемыхъ посланій, принятыхъ церковью въ составъ новозавътнаго канона священныхъ книгъ, поконтся на весьма твердыхъ основаніяхъ" (стр. 104-105).

Во второй главѣ авторъ говоритъ о первоначальномъ назначени 2 и 3 посланій св. апостола Іоанна, причемъ подробно разбираетъ мяѣнія о лицахъ, къ которымъ написаны эти посланія.

Въ третьей главѣ излагаются содержаніе и обстоятельства написанія 2 и 3 посланій апостола Іоанна.

Къ 1-й части своего изслёдованія авторъ присоединаетъ особое приложение, въ которомъ трактуетъ о жизни и диятельности ап. Іоанна въ Ефесъ, по свидътельству древняго церковнаго преданія и по суду научной критики новаго времени, а также о "пресвитерѣ Іоаннѣ" и его отношения къ ап. Іоанну. Относительно "пресвитера Іоанна", которому нёвоторые ученые (Гильгенфельдъ, Штайцъ, Гольцианъ, Липсіусъ) приписываютъ написание 2 и 3 посланий ап. Іоанна, авторъ приходить къ такому выводу, что, "упоминаемый Папіемъ "пресвитеръ Іоаннъ" есть не вто иной, какъ тотъ-же апостолъ Іоаннъ Богословъ. Какого-либо другого Іоанна "пресвитера", отличнаго отъ апостола Іоанна, въ Ефесе никогда и не существовало. Отсюда слёдуеть, что попытка отрицательной критики-на основани гипотезы о "пресвитеръ Іоаниъ" доказать, что апостолъ Іоаннъ никогда не жилъ въ Ефесъ, теряетъв сякую силу в своею несостоятельностію только подтверждаєть древнее езиногласное церковное преданіе о пребываніи ап. Іоанна въ Ефесъ и его дъятельности по управлению и устроенію малоазійскихъ церквей въ концѣ І в въ началѣ II вѣка" (206-207 стр.).

Вторая часть сочиненія о. Божнка состонть изъ двухь главъ: въ первой содержится объясненіе текста 2-го посланія Іоанна, а во 2-й — взъясненіе текста 3-го посланія Іоанна. Авторъ стихъ за стихомъ, слово за словомъ представляетъ подробный и обстоятельный комментарій 2 и 3 посланій апостола Іоанна, основанный на внимательномъ и тщательномъ изученіи имъ древнихъ рукописныхъ кодексовъ, печатныхъ изданій текста апостольскихъ посланій и лучшихъ толкователей западно европейскихъ и восточныхъ. Въ заключеніе авторъ показываетъ значеніе 2 и 3 посланій апостола Іоанна.

Настоящее сочинение представляемо было авторомъ въ 1894 году для полученія кандидатской степени и удостоилось похвальныхъ отзывовъ отъ спеціалистовъ, читавшихъ это наслъдованіе (С. М. Сольскаго и Д. И. Богдашевскаго; см. Иввлеченіе изъ протоколовъ Совѣта Кіевской дух. Академіи за 1898/, учебный годъ, стр. 187-190). Дополнивши и исправивши свой трудъ, авторъ нынё представляеть его для полученія магистерской степени. Дополненіе представляеть приложение къ первой части сочинения, гдъ авторъ подробно разсматриваетъ свидътельства древнихъ церковныхъ писателей, оспариваемыя новъйшими учеными, о пребывания апостола Іоанна въ Ефесъ, а также о "пресвитеръ Іоаннъ", которому нѣкоторые комментаторы приписывають составленіе 2 и 3 посланій апостола Іоанна. Немало дополненій сравнительно съ прежнимъ трудомъ разсвяно въ разныхъ местахъ настоящаго сочиненія (напр., на стр. 14—18, 26, 38—39,52—57, 58-66, 77-78, 80-90, 249-250, 251, 255, 264-265, 266, 271, 274 и др.). Авторъ съ особымъ вниманіемъ отнесся въ замвчаніямъ, сдвланнымъ гг. рецензентами въ его кандидатской диссертаціи; почти всё увазанные недосмотры и ошибки онъ

тщательно исправиль или вовсе опустиль. Такъ что настоящій его трудъ можно счигаль во многихъ мъстахъ исправленнымъ и усовершенствоканнымъ.

Трудъ автора серьезный и добросовъстный. Каждое слово, каждое изречение 2 и 3 посланий ап. Іоанна онъ со всъхъ сторонъ обслъдовалъ и обсудилъ. Можно даже посътовать, что авторъ неръдко вдается въ излишнія подробности и приводитъ въ доказательство извъстнаго толкования цълый рядъ западныхъ ученыхъ и притомъ въ такихъ мъстахъ, которыя представляются сами по себъ ясными и ненуждающимися въ особыхъ авторитетныхъ подтвержденияхъ. Благодаря указанному методу изслъдования, настоящее сочинение, разъясняющее всего двъ главы посланий ап. Іоанна (или 28 стиховъ), разрослось у автора до 480 страницъ. Языкъ сочинения строго ученый, почти вездъ ясный, неиспещренный иностранными словами и выражениями. Поэтому авторъ настоящаго труда можетъ быть, по моему мнѣнію, удостоенъ степени магистра богословия".

Справка: Священникъ А. Божикъ окончилъ полный курсъ наувъ Кіевской духовной Академін въ іюнъ 1894 года со степенью кандидата богословія и съ правомъ на полученіе степени магистра безъ новыхъ устныхъ испытаній, чрезъ представленіе удовлетворительной для сего печатной диссертаціи в публичное защищеніе ся.

Постановили: Рукописное сочиненіе кандидата богословія, священника Андрея Божика подъ заглавіемъ: "Второе и третье посланіе св. апостола Іоанна", согласно съ представленными о немъ отзывами, признать удовлетворительнымъ для степени магистра богословія и, на основаніи указа Св. Синода отъ 27 іюля 1884 года за № 2482, напечатать его на счетъ особо ассигнуемой 17 ст. штата дух. акад. суммы, а по напечатавіи означеннаго сочиненія и заслушанія въ Совътъ одобрительныхъ со стороны членовъ Совѣта отвывовъ, донустить автора ого къ сащитъ своего сочинения на коллоквіумъ, послъ чего имъть окончательное сужденіе объ удостоеніи его магистерской степени, на основаніи 136 § Уст. дух. авад.

V. Заявленіе профессорскаго стипендіата Академін Григорія Ярошевскаго на имя Ректора Академіи отъ 29 минувшаго мая: "Честь имёю представить Вашему Высокопреподобію отчетъ о своихъ занятіяхъ по психологіи въ 189<sup>7</sup>/<sub>8</sub> учеб. году".

Постановили: Отчетъ профессорскаго стипендіата Григорія Ярошевскаго цередать на разсмотрівніе экстраординарному профессору М. Олесницкому.

VI. Прошеніе студента І курса Академіи Сергвя Баженова на имя Ректора Академіи оть 21 апрвля сего года: "Будучи знакомъ нёсколько съ нёмецкимъ языкомъ въ семинаріи, я и въ Академіи продолжалъ свои домашнія занятія имъ, хотя оффиціально и не числился слушателемъ лекцій, читаемыхъ лекторомъ по этому предмету въ Академіи. Въ виду этого покоривйте прошу Васъ, Ваше Высокопреподобіе, разрівнить мий держать экзаменъ по німецкому языку теперь, и въ будущемъ учебномъ году допустить меня въ слушанію дальнівйтаго курса лекцій оффиціально".

Справка: Сергёй Баженовъ допущенъ былъ въ сдачё экзамена по нёмецкому языку въ маё мёсяцё сего года вмёстё съ другими студентами I курса.

Постановили: Допустить студента Сергвя Баженова къ слушанію на II курсв лекцій по нёмецкому языку, о чемъ сдёлать соотвётствующую отмётку въ студенческихъ спискахъ.

VП. Прошеніе учителя Владимірскаго епархіальнаго женскаго училища, дёйствительнаго студента Академіи Василія Георгієвскаго на имя Ректора Академіи оть 30 апрё-ия сего года: "Вислушавъ трехлётній курсъ общеобязательныхъ и спеціальныхъ наукъ по церковно-истерическому отдёленію, сдавъ экзанени и представнъъ курсовое сочиненіе, я въ іюнъ 1884 года переведенъ былъ на IV курсъ, но по домашнимъ обстоятельствамъ долженъ былъ уколиться тогда же изъ Академіи и уволевъ въ іюнъ 1884 г. по прошенію. Затёмъ 2 сентября 1887 года сдалъ экзаненъ по наукамъ, которыя указомъ Св. Синода отъ 29 апрёли 1884 г., № 4, навначены для студентовъ IV курса 188% учебнаго года, и удостоенъ былъ Совётомъ Кіевской духовной Академіи званія дёйствительнаго студента Академіи. Нынѣ жедая получить степень кандидата богословія, покорнѣйше прошу Ваше Высокопреподобіе допустить меня къ соисканію вышеозначенной степена".

Справка: 1) Василій Георгіевскій принять быль, по сдачё поверочныхъ испытавій, 31 августа 1881 года въ число студентовъ Кіевской духовной Академіи по церковноисторическому отделению; на III курсе (въ 1888/4 учебномъ году) представнаъ курсовое сочинение на тему: "Антицерковныя секты въ Вазантін и на Руск и ихъ взглядъ на іерархію", признанное Совьтомъ Академіи 12 іюня 1884 года неудовлетворительнымъ для степени кандидата,---и тогоже 12 іюни 1884 года, согласно поданному имъ въ Совѣтъ Авадемін прошенію, уводенъ быль изъ Ш вурса Авадемін по домашнимъ обстоятельствамъ. 20 мая 1887 года Георгіевскій вошель въ Совіть съ прошеніемь о дожущенія его въ дополнительнымъ вспытаніямъ для полученія аттестата объ обравования въ Академии. Совътъ Академии, принявъ во вниманіе, а) что В. Георгіевскій, въ силу прежняго Устава дух. акад. 1869 г. (§ 136) и положенія объ испытаніяхъ на ученыя стопени (§§ 13 и 14), какъ окончившій съ полнымъ усивхомъ трехлятній курсь по церковно-историческому отдълению, но представивший сочинение на ученую степень недостаточное, могъ быть удостоенъ званія дайотвительнаго сту--дента, въ чему и со стороны поведенія его препятствій не было,---и не быль удостоень потому, что сь одной стороны послёдовавшимъ 29 апрёля 1884 г. за № 4 указомъ Св. Синода предписано съ того-же года превратить выпусвъ изъ Академія воспитаявниковъ по окончавін Ш курса съ званіемъ дъйствительнаго студента, удостоявъ перевода въ. IV курсъ в такихъ студентовъ, кои не могли-бы быть удостоены сего по 136 § Уст. дух. авад. 1869 г., а съ другой сторонысамъ Георгіевскій подалъ прошеніе объ увольненія изъ Авадемін, почему согласно прошенію 12 іюня 1884 года и быль уволенъ, и б) по бывшимъ уже ранбе примбрамъ,-постановиль допустить Георгіевскаго въ дополнительному экзамену по предметамъ, назначеннымъ по указу Сн. Синода отъ 29 апрѣля 1884 г. за № 4 для IV курса Академів на 1884/к учеб. годъ. 2 сентября 1887 года Георгіевскій подвергался дополнительному испытанію, на воторомъ получилъ по цервовному праву, гомилетикъ, церковной археологіи и литургикъ удовлетворительные (3), а по натристикъ, догнатическому, правственному и пастырскому богословію неудовлетворительные (2) баллы,-и на основания § 81. б. 10 и § 140 Уст. дух. акад. 1884 г. удостоенъ былъ вванія действительнаго студента.

2) По 135 § Уст. дух. акад., степени кандидата и званія дъйствительнаго студента—студенты Академін удостонваются при окончанія полнаго академическаго курса. По объяснительной же запискъ къ Уставу дух. акад. 1884 г. (стр. 33), постороннія лица вовсе не должны быть допускаемы въ Академіи къ испытанію ва степень кандидата и магистра.

3) Въ 1890 году уволенный со П курса Академіи священникъ Арсеній Дашкіевъ входилъ въ Совѣтъ Академіи съ прошеніемъ о допущеніи его къ дополнительному иснытанію для полученія званія дъйствительнаго студента, каковое прошеніе, какъ неотвѣчающее 135 и 138 §§ Уст. дух. акад. и

Digitized by Google

положеніянь объ учебныхь занятіяхь студентовь, выраженнымъ въ объяснительной записки въ Уставу 1884 г. (стр. 33), Совътонъ Академін не было удовлетворено. Дёло это, какъ видео изъ вторичнаго прошенія Дашкіева оть 25 августа 1893 года, восходило въ 1891 году на благоусмотрение Г. Оберъ-Прокурора Св. Синода, но въ томъ-же году Дашвјевъ получель отвёть, что его прошеніе, кавь несоотвётствующее §§ 135 и 138 Уст. дух. акад., не можеть быть удовлетворено. И только указомъ Св. Синода отъ 20 октября 1893 г. за № 4923, въ виду вновь возбужденнаго Данкіевних ходатайства, разрѣшено было ему, для полученія правъ окончив**шаго** курсъ академическаго образования, поступить на ПІ курсъ Академія въ качествё сторонняго слушателя, съ правомъ наравнъ со студентамя представлять сочинения, подвергаться репетиціянъ в экзаменамъ и при окончаніи вурса получеть соотетствующую его успахань в поведению степень или званіе.

4) Равнымъ образомъ, указомъ Св. Синода оть 7 января текущаго года за № 70 предоставлено допущенному къ слушанію левцій въ Кіевской духовной Авадеміи священнику Евгенію Запольскому просить, по выслушаніи имъ четырехлютняю курса ученія въ Академіи, о предоставленіи ему права держать эвзамены по всёмъ предметамъ академическаго ученія и подать сочиненіе для полученія степени кандилата богословія или званія дёйствительнаго студента Академіи.

Постановили: Не находя основаній въ допущенію дъйствительнаго студента Академіи Василія Георгіевскаго, вакъ неокончившаго полнаго четырехлётнаго вурса Академіи, къ соисканію степени кандидата богословія, отказать ему въ удовлетвореніи прошенія его, о чемъ и увёдомить его чрезъ Совётъ Владимірскаго епархіальнаго женскаго училища.

VIII. а) Заявленіе преосвященнаго Николая, епископа Ревельскаго, начальника Россійской духовной миссія въ Японів, на выя бывшаго Ректора Академін, преосващеннаго Сильвестра, отъ 16 сентября 1896 года за № 37: "Я взяль сиблость препроводить въ библютеву Кіевской духовной Академін книги, изданныя Русскою духовною миссіею въ Япони, поименованныя въ прилагаемочъ здёсь каталоге. Для миссія будеть высокою честію, если ся изданія удостоятся помёщенія въ академическомъ внагохранилищё. И потому усерднъйше прошу Ваше Преосвященство HO отвергнуть Этоть поснаьный дарь ся, а принять его, накъ канлю въ море уиственныхъ сокровищъ Академіи. Ящикъ съ внагами отправленъ изъ Іокохамы на французскомъ почтовомъ пароходів, отбывшемъ 8 сентября, порученный попеченію отправлявшагося на томъ-же пароходѣ одного изъ члевовъ посольства, который, по прибыти въ Одессу, озаботится отправною ящика по желёзной дорог'я въ Кіевъ. Беру сиблость также выразать слёдующее. Миссія здёсь уже иметь библіотеку и даже, на спеціально для того пожертвованную сумму, построила несгараемое здание для нея; но, по юности самой миссін, библіотева ся и не можеть не быть весьма скудною. Итакъ, если въ академической библютекъ найдутся вторые и третьи экземплары книгъ;---на разныхъ явыкахъ, класснческихъ и новыхъ, и по разнымъ отраслямъ знаній,---излишніе для нея, то не собдаговолите ли, Ваше Преосвященство, пожертвовать по экземпляру сихъ книгъ въ миссию? Убидительныйше прошу, если найдете возможнымъ, исполнить эту усердныйшую просьбу миссіи и съ нею всей японской православной церкви. Переправка книгъ сюда не составила-бы особеннаго затрудненія; книги, по упаковкѣ въ прочные ящиви, съ адресомъ: "Iapan, Tokio, Surugadai. Russian Ecclesiastical Mission, Books", следовало-бы лишь направить въ Одессу, для пересылки въ Японію, и затвиъ уввдомить о сдёланныхъ, на упаковку и пересылку, расходахъ сотрудника мессів въ С.-Петербургѣ, протоіврея Мяхайловскаго Инженернаго замка Өсодора Никол. Выстрова, котораго, на случай сего, я нынѣ же прошу, по первему яввѣщенію, возмѣстить съ благодарностію сія расходы".

6) Отношеніе Департамента Министерства Народнаго Просв'ященія отъ 19 минувшаго мая за № 12157: "Департаментъ Народнаго Просв'ященія им'яетъ честь препроводить при семъ, для храневія въ библіотек'я Кіевской духовней Академія, экземпляръ факсимиле стариннаго Евангелія князя Мирослава, принесенный въ даръ для означенной цёли Его Величествомъ, Сербскимъ Королемъ Алевсандромъ".

в) Докладъ секретаря Совѣта: "Имѣю честь доложить Совѣту Академін, что для академической библіотеки присланы въ даръ Совѣтомъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества "Сообщенія Общества" за февраль 1898 г. и Совѣтомъ Императорскаго Томскаго Университета "Извѣстія Университета", книга 13".

Постановили: Присланныя вниги сдать въ академическую библіотеку и о полученіи ихъ увёдомить жертвователей съ выраженіемъ благодарности. Вмёстё съ тёмъ предложить наставникамъ Академіи и редакціи "Трудовъ К. д. Академіи", еслибы они нашли возможнымъ, пожертвовать для Россійской духовной миссіи въ Японіи какія-либо изданія.

На семъ журналѣ Его Преосвященствомъ, Преосвященнѣйшимъ Сильвестромъ, Епископомъ Каневскимъ, положена резолюція: "22 Іюня 1898 г. Смотрѣно".

## 1898 года 9 іюня.

Въ собрании Совѣта Кіевской духовной Академіи, подъ предсѣдательствомъ Ректора ея, Архимандрита Димитрія, присутствовали исправляющій должность инспектора, іеромонахъ Платонъ и всѣ ординарные и экстраординарные профессоры. Слушали: Прошевія:

а) н. д. инспектора Московской духовной Академін, кандидата богословія, іеромонаха Иннокентія (Пустынскаго) отъ 20 минувшаго мая: "Во исполненіе указа Св. Синода отъ 5 іюня 1895 г. за № 2567, симъ честь имѣю поворнѣйше просить Совѣтъ Кіевской Академін разрѣшить мнѣ переработку моего курсоваго сочиненія (за 1892—1893 уч. г.) подъ заглавіемъ: "Критическій обворъ русской духовной литературы по предмету пастырскаго богословія за XIX вѣкъ", для представленія его въ качествѣ диссертаціи на соисканіе степени магистра богословія. При семъ долгомъ почитаю изъяснить, что вышеозначенную тему я желалъ-бы формулировать такъ: "Пастырское богословіе въ Россіи за XIX вѣкъ".

б) кандидата богословія, священника Николад Шпачинскаго на имя Ректора Академіи отъ 9 сего іюня: "Честь имѣю покорнѣйше просить Ваше Высокопреподобіе исходатайствовать мнѣ предъ Совѣтомъ Академіи разрѣшеніе на разработку въ видахъ соисканія степени магистра богословія слѣдующей темы: "Кіевскій митрополитъ Арсеній Могилянскій и состояніе Кіевской митрополіи въ его правленіе (1757— 1770 г.)".

Справка: 1) Указомъ Св. Синода отъ 5 іюня 1895 г. за № 2567 предписано, чтобы академическіе Совѣты дозволяли удостоеннымъ степени кандидата передѣлывать ихъ кандидатскія сочиненія въ магистерскія диссертаціи съ большою осторожностью и не иначе, какъ съ особаго разрѣшенія епархіальнаго архіерея.

2) При обсужденіи прошевій іеромонаха Инновентія и священника Шпачинскаго, тема перваго большинствомъ, а тема втораго всёми членами Совёта признаны пригодными для магистерскихъ диссертацій.

Постановили: Просить Его Высокопреосвященство, Митрополита Кіевскаго Іоанникія, о разр'йшеніи кандидатамъ іе-

Digitized by Google

ромонаху Иннокентію и священнику Николаю Шпачинскому нереработки ихъ кандидатскихъ курсовъхъ сочинений въ магистерскія диссертація примёнительно въ указаннымъ въ ихъ прошеніяхъ темамъ.

На семъ журналѣ Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнѣйшимъ Митрополитомъ Кіевскимъ Іоанникіемъ, положена резолюція: "1898 г. Іюн. 23. Утверждается".

## 1898 года 9 іюня.

Въ собрании Совѣта Кіевской духовной Академіи, подъ предсѣдательствомъ Ректора ея, Архимандрита Димитрія, присутствовали исправляющій должность инспектора, іеромонахъ Платонъ и всѣ ординарные и экстраординарные профессоры.

Слушали: І. Составленные секретаремъ Совѣта, по порученію Совѣта Академія отъ 4 минувшаго мая,

а) проэктъ положенія о стипендіи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, при Кіевской духовной Академіи:

#### § 1.

На проценты съ пожертвованнаго преосвященнымъ Сильвестромъ, епископомъ Каневскимъ, капитала въ государственныхъ процентныхъ бумагахъ на сумму пять тысячъ девсти пятьдесятъ (5250) рублей учреждается при Кіевской духовной Академін стинендія имени епископа Сильвестра.

#### § 2.

Капиталъ этотъ составляетъ неотъемлемую собственность Академіи и хранится неприкосновеннымъ въ числѣ спеціальныхъ суммъ ея.

#### § 3.

Ежегодная стипендія полагается въ 210 руб., соотвётственно существующему окладу содержанія вазеннокоштныхъ студентовъ, и обязываетъ стипендіата служить въ духовноучебномъ вѣдомствѣ по 160 и 161 §§ Уст. дух. акад.

#### § 4.

Право выбора и принятія студента на стипендію принадлежитъ Правленію Академіи, съ утвержденія епархіальнаго преосвященнаго.

#### § 5.

Пользованіе стипендіей за время академическаго курса опредѣляется общими правилами, существующими относительно казенныхъ стипендій.

#### § 6.

Ежегодные остатки отъ стипендіи, если они будутъ, причисляются къ основному капиталу для увеличенія размёра стипендіи на случай увеличенія оклада содержанія казеннокоштныхъ студентовъ. Равнымъ образомъ, въ случаё сокращенія процентовъ по капиталу до количества меньшаго противъ размёра казенной стипендіи, Правлевіе Академіи пріостанавливаетъ на время выдачу стипендіи до надлежащаго увеличенія основнаго капитала присоединеніемъ къ нему процентовъ. Послёднее правило остается въ силё и въ настоящее время въ виду количества причитающихся процентовъ, недоходящаго до размёра казенной стипендіи.

б) провктъ положенія о преміи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, при Кіевской духовной Академіи:

#### § 1.

На проценты съ пожертвованнаго преосвященнымъ Сильвестромъ, епископомъ Каневскимъ, капитала въ государственныхъ процентныхъ бумагахъ на сумму три тысячи (3000) рублей учреждается. при Кіевской духовной Академіи премія имени епископа Сильвестра.

#### § 2.

Капиталъ этотъ составляетъ неотъемлемую собственность Академіи и хранится неприкосновеннымъ въ числё спеціальныхъ суммъ ея.

#### § ·3.

Согласно волё жертвователя, премія его имени выдается ежегодно за помёщаемыя наставниками Кіевской духовной Академін въ академическомъ журналё статьи.

Примпчанів. Статья, неоконченная цечатоніемъ въ истевшемъ году, можетъ быть премируема, если напечатана большая часть ея, могущая притомъ служить твердымъ основаніемъ для сужденія о достоянствъ статьи.

## **§ 4**.

Размёръ ежегодной преміи опредёляется количествомъ ежегодно получаемыхъ съ капитала процентовъ. Остатокъ отъ процентовъ по капиталу, еслибы таковой оказался вслёдствіе неприсужденія преміи въ какомъ - либо году, можетъ быть, по усмотрёнію Совёта, или обращаемъ на увеличеніе размёра преміи, вли присоединяемъ къ основному капиталу.

#### § 5.

Наставники Академіи, получившіе за свои сочиненія какую-либо изъ другихъ учрежденныхъ при Кіевской Академіи и внѣ ся премій, не могутъ за эти же сочиненія получить преміи, опредѣляемой настоящимъ положеніемъ; не могутъ получить этой преміи и за другія свои сочиненія въ томъ-же году, въ которомъ получили какую-либо изъ учрежденныхъ при Академіи премій.

#### § 6.

Выборъ изъ годовой учено-литературной наличности академическаго журнала статей, заслуживающихъ преміи, производится коммиссіей изъ наставниковъ Академіи, назначаемою въ январскомъ собранія Совѣта Кіевской Академіи.

#### § 7.

Коммиссія изготовляеть письменное представленіе о выбранныхъ ею для присужденія преміи статьяхъ (помёщенныхъ въ академическомъ журналё за истевшій годъ), съ кратвимъ отчетливымъ указаніемъ ученыхъ достоинствъ ихъ, и вноснтъ такое представление въ Совътъ Академии къ 1-му марта.

Присуждение премии происходить въ собрании Совѣта. Академии и ръщается большинствомъ голосовъ.

§ 9.

Постановление Совъта о присуждении преміи представляется на утверждение Преосвященнаго Митрополита Кіевскаго.

Постановили: Проэктъ положеній о стипендіи и преміи имени преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, представить чрезъ Его Высокопреосвященство на утвержденіе Святвйшаго Синода, вмёств съ ходатайствомъ объ учрежденіи сгипендіи и преміи.

II. Докладъ секретаря Совѣта: "Имѣю честь доложить Совѣту Академіи, что экстраординарные профессоры протоіерей І. Корольковъ, опредѣленный на должность доцента Академіи по занимаемой имъ казедрѣ 6 іюня 1873 года, и М. Ястребовъ, опредѣленный на штатную преподавательскую каеедру въ Академіи въ званіи привать-доцента 25 февраля 1873 года, выслужили 25 лѣтъ въ должности преподавателя Академіи и, на основаніи § 57 Уст. дух. акад., имѣютъ быть удостоены званія заслуженнаго экстраординарнаго профессора".

Постановили: Ходатайствовать установленнымъ порядкомъ предъ Святвищить Синодомъ объ утверждении экстраординарныхъ профессоровъ протојерея Іоанна Королькова и Митрофана Астребова въ звании заслуженнаго экстраординарнаго профессора.

На семъ журналѣ Его Высокопреосвященствомъ, Митрополитомъ Кіевскимъ Іоаннякіемъ, положена резолюція: "1898 г. Іюн. 23. Утверждается".

## СЛОВО,

# говоренное въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 31 декабря 1898 года въ день годичнаго поминовенія учившихъ и учившихся въ академіи.

Поминайте наставники ваша, иже глаголаша вамъ слово Божіе (Евр. XIII, 7).

Такъ говорилъ своимъ ученикамъ св. апостолъ Павелъ и не потому только, что въ благодарной намяти наставияковъ онъ видълъ долгъ учениковъ, но еще болве потому, что въ духовномъ общении съ своими вождями по въръ н жизни онъ усматривалъ великую пользу для самихъ учениковъ. Потому св. апостолъ и прибавилъ: ило же взирающе на скончание жителства, подражайте въръ ихъ. Итанъ вотъ въ чемъ состоить по апостолу польза благодарнаго панятованія своихъ наставниковъ: мы можемъ и должны подражать ихъ върв и жительству. Смерть, братіе, всёхъ и все примиряетъ, со смертію наставника должны исчезнуть горечи и недоразумёнія, съ которыми порой связано духовное руководство, и въ памяти добраго и благоразумнато ученика остаются только свётлыя стороны жизни и ученія почившаго рувоводителя. Памятуя это доброе, мы получаемъ мудрое и надежное рувоводство въ дальнъйшей нашей живни, твердый и постоянный примъръ дъятельности, воспитиваемъ въ себъ хорошія чувства и такемъ образомъ нравственно очищаемся и возвышаемся. Вотъ поэтому св. апостолъ и заповъдуетъ

Труди Кіевск. дух. Акаденін, т. І, 1899 г.

15

своимъ ученикамъ поминать своихъ наставниковъ какъ живыхъ, такъ особенно умершихъ. И мы, върные издавнему обычаю нашей школы и покорные голосу нашей Материцеркви, собрались сегодня въ величественный Братскій храмъ, чтобы вознести свои усердныя молитвы за почившихъ собратій нашихъ, честно и посильно потрудившихся на пользу отечественнаго просвъщенія въ духъ въры и благочестія, помолиться о томъ, чтобы милосердый Господь упоковлъ ихъ души въ селеніяхъ праведниковъ, а съ тъмъ вмъстъ съ чувствомъ благодарныхъ учениковъ вспомнить то высовое и доброе, что они завъщали потомству своимъ словомъ и жительствомъ.

Въ жизни отдёльнаго человёка каждый прожитый годъ неизбъжно сопровождается печальною мыслію о приближенів къ смерти; въ жизни школы важдый минувшій годъ есть новая страница въ книгъ славнаго ся бытія. И наша Акалемія еще такъ недавно понесла тяжелую утрату въ кончивъ дорогого Ивана Игнатьевича Малышевскаго, но славное имя его, вакъ питомца и наставника Авадеміи, навсегда останется украшеніемъ и гордостью нашей школы. А это только одно изъ славныхъ именъ въ длинномъ спискъ дъятелей, о . воторыхъ помолиться мы собрались сегодня. Да, братіе, если бы вакою вибудь чудесною силою возстали предъ нами основатели, начальники, наставники в питомцы нашей Академія, то явился бы безчисленный сонмъ тружениковъ на поприщѣ отечественной науки и просв'ященія, —соныз, который поравиль бы самое смёлое воображеніе, умилиль бы самое черствое сердце, а насъ, скромныхъ продолжателей ихъ великаго дёла, наполниль бы радостію и гордостію. Назовите въ нашемъ необъятномъ отечествъ уголокъ, гдъ бы не трудился одинъ или другой изъ питомцевъ нашей школы? Сколько изъ стѣнъ нашей Академія вышло святителей и первосвятителей, сильныхъ словомъ ученія и мудрыхъ строителей церкви Божіей? Сколько воспиталось здесь священнослужителей,

памятныхъ своею пастырскою попечительностію о своихъ пасомыхъ? А вто исчислить тёхъ свромныхъ тружениковъ, которые среди лишеній, иногда въ борьбъ съ телесными недугами, посвящали и посвящають свой трудъ воспитанію и обучению юношества, начиная съ низшихъ школъ и кончая высшими учебными заведеніями? Незамётенъ бываеть ихъ трудъ; не поражаеть онъ сторонняго наблюдателя внёшнимъ блескомъ и только въ чуткомъ сердцё добрыхъ учениковъ и сослуживцевь находить благодарный откликъ; но признательная родина не можеть не опѣнить ихъ скромнаго труда; потому что они трудились на благо родины и во имя ея; ихъ одушевляла одна мысль, одно сильное чувство-по мёрь силь и разумёнія содействовать благосостоянію дорогого отечества, зажечь въ душё сыновъ ся, а своихъ собратьевъ, свёть вёры в знанія. Скажате намь, не бываемь ли мы душевно благодарны тому, кто въ пору нашего алканія и жажды подаеть намъ спасительный кусовъ хлъба и чашу освъжающей воды? Но есть голодъ в жажда высшаго порядка, -голодъ и жажда вбры в знанія, и несчастенъ тотъ, кто ихъ не чувствуетъ, и сто кратъ блаженъ тотъ, вто можетъ вызвать ихъ въ насъ, а вызвавши удовлетворить. Да, иы твердо вёрных, что почившіе собратья наши, потрудившіеся въ ствнахъ нашей Академіи и внв ея, исполнали высовій долуть служенія родинів, выполняли одну изъ святійшихъ обязанностей лучшихъ синовъ ся. Нужно ли еще доказывать 9**T**O?

Прочтите первыя страницы исторіи нашей школы и вы увнаете, что Академія наша возникла въ тяжелую пору политическаго существованія южной Россіи, когда русская народность и православіе подверглись здёсь преслёдованію со стороны папства. Опираясь на средства католическаго правительства Польши, папство хотёло путемъ школы подавить православіе. Средство оказалось страшнымъ: русскіе нитомцы католическихъ школъ отрекались разомъ и отъ вёры отцовъ

и отъ своей народности. Стало очевиднымъ, что національная самобытность поддерживается не однимъ оружіемъ, но и высотой образованности, разумнымъ отношеніемъ къ особенностямъ своей въры и народности. Тогда лучшіе наъ южноруссовъ воспользовались дозволенною формою общественныхъ союзовъ, называемыхъ церковными братствами, чтобы общими силами отврывать школы для образованія русскаго юношества и для противодъйствія шволамъ ватолнчесвимъ. Такъ явилось Богоявленское братское училище, которому суждено было встать во главѣ южнорусской образованности ХУП въка и на страже русской народности и православной вёры. Отсюда ведно, что наша Академія возникла изъ ясно сознанныхъ культурныхъ потребностей народа, на средства народа и по почину людей, которымъ были близки интересы родного края. И наша школа вполнѣ оправдала возлагавшіяся на нее надежды, выпуская изъ своихъ стенъ питомцевъ, сильныхъ любовію въ върв отцевъ и родинъ, способныхъ по обстоятельствамъ встать на защиту и правоты отеческой вёры, и національной самобытности. Православные южноруссы въ свою очередь высоко цёнили заслуги Академіи для края и потому продолжали поддерживать матеріальными средствами этотъ разсаднивъ своего національно культурнаго возрожденія.

Когда Провидёнію угодно было соединить южную Русь съ Сёверною, когда въ этомъ союзё двухъ половниъ одного и того же народа возродилось и окрёпло политическое цёлое, способное противостоять дальнёйшимъ покушеніямъ на самобытность русскаго народа, когда съ тёмъ вмёстё положенъ былъ предёлъ стремленіямъ папства въ подчиненію православныхъ южноруссовъ, и тогда наша Академія не перестаетъ служить народному дёлу: продолжая защищать достоинство православія противъ иноземной пропаганды, она становится культурною силою, служитъ цёлямъ національнаго просвёщевія. Народъ, братіе, не можетъ жить для

216

Digitized by Google

войны; благосостояніе народа созидается миромъ, трудомъ и знаніемъ. Исторія учитъ насъ, что съ лица земли безслёдно исчезаютъ не только побёжденные, но и побёдители, если только на поддержву ихъ матеріальной силы не является сила просвёщенія. Вспомнимъ отечественную исторію. Гдё царство хазарское? Гдё печенёги? Гдё половцы? Гдё татары, этотъ бичъ, гроза и поработители Руси? Время сокрушило ихъ силу, а виёстё съ матеріальною силою сошли съ исторической сцены и самме народы, не завёщавъ міру ничего кромѣ имени и ненависти. Иная судьба народовъ просвёщенныхъ: въ пору своего бытія они усиёваютъ проявить богатство своихъ умственныхъ и нравственныхъ силъ, а отходя въ исторію завёщать потомству блестящія пріобрётенія ихъ генія,--пріобрётенія, которыми пользуется человёчество. Таково навначеніе великихъ народовъ въ исторію.

Веляко и общирно, братіе, наше отечество; необозрима площадь земля русскаго государства; благословиль Богь усив. хомъ оружіе русскаго вониства; боятся насъ враги наши и завидують намь. Что же? Выполёнль ли русскій народь свое историческое назначение? Христіанскій народъ, братів, долженъ быть носителемъ и хранителемъ истинной Христовой въры; великій историческій народъ долженъ стоять на высоть просвёщенія, доступнаго времени. Исполниль ли все это веливій русскій народъ? Отвётных словами древнихъ русскихъ писателей: какъ небо украшено звъздами, такъ св. Русь украшена св. храмами; ивобилуетъ она чудотворною святынею и мощами святыхъ; хочетъ она быть върной издавнему восточному православію. Но стоить ли она во главѣ просвѣщенія эпохи? Съ болью сердца должны сказать: нётъ и нётъ! Да, намъ нужны школы и школы, знапіе и знаніе. И тоть, кто трудится на пользу народнаго образованія, --- кто содийствуеть успёху отечественной науки и просвёщенія, тоть исполняеть великое народное дёло, служить отечеству и родному народу.

Первовачальники нашей Академін! Вы прозр'йвали высовое значение просв'ящения для русскаго народа раньше, чёмъ многіе изъ ващихъ соотечествевниковъ. Но вы цоняли и ту высокую астину. что въ жизни христіанскаго народа важна и дёйствительна наука, согласная съ духомъ вбры христовой в освященная ею. Въ этомъ союзъ въры и знанія просвъщение получаетъ силу, способную направлять дъятельвость людей на совидание народнаго благосостолния, а не разрушеніе его. Этоть высовій идеаль знанія вы завёщали вашимъ ближайшимъ и отдаленнъйшимъ преемникамъ до нашихъ дней. Многое неремёнилось на Руси въ трехвёвовой почти періодъ существованія нашей Академін. Св. Русь выросла въ громадное политическое тёло; съ ея ростомъ вознивали и возникаютъ государственныя потребности, удовлетворимыя только при посредстве науки. Поэтому радомъ съ нашей школой явилось много новыхъ разсадниковъ просв'ященія, высшихъ и низшихъ, но не потерялъ и доселъ своего значенія прим'яръ и призывной голосъ нашихъ почившихъ собратій-трудиться для народнаго блага путемъ просвѣщенія въ дух'в высоваго ученія св. в'яры нашей. Народъ нашъ жаждеть этой науки, глубоко вёригь въ ся достоинство и въ полную применимость ся на самыма разнообразныма областямъ человѣческаго общежитія. Въ этомъ народномъ пониманів основъ знанія сказывается голось нашей исторів, воспитанный вёвами. Не прислушиваться къ этому голосу и повиманию народа несправедливо и не безопасно: ве справедливо, потому что каждый безпристрастный наблюдатель исторіи христіанства долженъ сознаться, что христіанство, правильно понятое, никогда не подавляло науви, а покровительствовало ей; не бевопасно, потому что чревъ это создается и поддерживается въ народъ недовъріе къ наукъ и просвъщенію, --- недовъріе, вредное какъ для самого народа, такъ и для науки, ограничивая область благотворнаго ея воздъйствія. Наша школа, вызванная къ бытію

исключительными потребностями времени и народнымъ пониманіемъ основъ просвёщенія, всегда стремялась къ примиренію вёры и знанія, науки и христіанскаго вёроученія, усматривая въ этомъ свое историческое призваніе, свое служеніе церкви, родинё и народу. Вотъ тотъ высокій и поучительный примёръ, достойный памяти и подражанія, какой зав'ящала намъ исторія нашей Академіи въ лицё почившихъ собратій нашихъ. И это служеніе ихъ родинё не было скоропреходящимъ настроеніемъ, а дёломъ цёлой ихъ жизни, иногда до самой могилы. Какъ добрые воины, они стояли на стражё науки и просвёщенія до тёхъ поръ, пока позволяли ихъ силы, часто съ христіанскимъ терпёніемъ перенося матеріальныя невзгоды.

Помолимся же, братіе, о почившихъ добрыхъ труженнкахъ, чтобы Господь *призиныя милуяй и праведныя зовый ко* спасенію, воззрёлъ милостивымъ окомъ на ихъ вольныя и невольныя согрёшенія, а намъ, ихъ преемникамъ, даровалъ бодрость и силы слёдовать ихъ вёрё и доброму жительству, умудрилъ насъ сёять сёмена чистаго знанія въ томъ положеніи, которое судилъ каждому изъ насъ Промыслъ Божій. И пусть сіяетъ слава родной нашей школы на честь и благо дорогой родины и на пользу меньшимъ собратіямъ нашимъ. Аминь.

# CHOBO

## ВЪ ДЕНЬ НОВАГО ГОДА).

"Преобразуйтеся обновленіемъ ума вашего, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная" (Рим. XII, 2)

Въ день новаго года мы имъемъ обыкновеніе привѣтствовать другъ друга выраженіемъ взаимнаго благожедавія. Это, несомнѣнно, добрый христіанскій обычай, свидѣтельствующій о вашей взаимной любви другъ къ другу. Любовь же взаимная, братская, по ученію евангельскому, есть самый вѣрный признавъ нашего христіанскаго званія, высшее выраженіе нашего нравственнаго долга.

Спаситель нашъ, прощаясь съ Своими учениками, говорилъ имъ, а въ лицѣ ихъ и всѣмъ намъ, между прочимъ, слѣдующее: "Заповъдъ новую даю вамъ, да любите другъ друга: якоже возлюбихъ вы, да и вы любите себе. О семъ разумъ ютъ вси, яко мои ученицы есте, аще любовъ имате между собою" (Іоан. XIII, 34—35).

Выраженіемъ такой христіанской любви и служить, между прочимъ, наше доброе обыкновеніе привѣтствовать другъ друга взаимными благожеланіями.

Только, къ сожялёнію, этимъ добрымъ обыкновеніемъ мы польвуемся нёсколько односторонне.

<sup>1</sup>) Произнесено въ Киево-Софійскомъ соборѣ.

Въ самомъ дѣлѣ, прислушаемся къ тѣмъ пожелавіямъ, какія мы дѣлаемъ другъ другу въ нынѣшній день. Одни изъ насъ желають своимъ роднымъ и знакомимъ здоровья, разумѣется, тѣлеснаго, другіе и при томъ большинство—счастія, понимаемаго въ самыхъ разнообразныхъ значеніяхъ матеріальныхъ, напр., богатства, славы, чести, повышенія по службѣ и т. п.

Всё такія наши благожеланія, которыми мы привётствуемъ другъ друга въ день новаго года, были бы вполиф умёстны, естественны и понятны въ томъ случаё, если бы мы вмёли одно только тёло, если бы мы, съ другой стороны, оканчивали свое существованіе только земною жизнію.

Но сущность человѣческаго достоннства въ томъ и заилючается, что человѣкъ есть существо духовно-правственное, разумно-свободное; а христіанинъ, кромѣ того, есть существо, облагодатствованное Святымъ Духомъ. Цѣль нашего лемного существованія въ томъ и заключается, что мы здѣсь, на землѣ должны готовиться къ жизни загробной, вѣчной. "Не епсте ли", —скажемъ словами Апостола, — "яко храмъ Божій есте, и Духъ Божій живетъ въ васъ;… или не епсте, яко тълеса ваша храмъ живущаго въ васъ Святаго Духа суть, егоже имате отъ Бога" (1 Кор. III, 16; VI, 19). "Не имамы здњ пребывающаю града, но грядущаго въыскуемъ" (Екр. XIII, 14).

При такихъ особенныхъ свойствахъ нашего существа и при такомъ нашемъ навначения, привътствия, какими мы встръчаемъ другъ друга въ день новаго года, являются уже совершенно односторонними и даже неполными. И если въ обыкновенное время жизни своей мы можемъ забывать о своемъ высшемъ достоянствъ и назначени, если, при обычномъ течении живненнаго водоворота, мы незамътно можемъ свыкаться съ мыслію, что: мы постоянно будемъ жить только на землё, то въ день новаго года у насъ является нъкоторое особенное побуждение отвлечься отъ этого ошибочнаго представленія и вспомнить объ истинномъ своемъ существъ и объ истинной цъли своей жизни. Прошелъ еще одинъ годъ и жизнь наша, и безъ того краткая, сократилась на цёлый годъ. Еще на одинъ шагъ приблизились мы ко гробу, который и безъ того недалекъ отъ каждаго изъ насъ. Многіе изъ тёхъ, которые вмёстё съ нами встрёчали прошедшій годъ,---новый тогда, раздёляли съ нами тогда свои надежды и ожиданія, настоящій новый годъ встрётили уже за гробомъ. Быть можетъ, и нёкоторые изъ насъ въ теченіе наступающаго поваго года переселятся туда же. Когда, какъ не въ подобный именно моментъ нашей жизни, стоя на предёлё между прошедшимъ и грядущимъ, должны мы спрашивать себя: кто мы? откуда? что насъ ожидаетъ въ будущемъ? вачёмъ мы живемъ?

Вотъ когда мы станемъ на точку зрёнія этихъ вопросовъ, совершенно естественныхъ въ нынёшній день, то для насъ явятся совершенно неполными, недостаточными тё благожеланія, которыми мы исключительно привётствуемъ другъ друга въ день новаго года?

Какое же, вполыт соотвётствующее и нашему христіанскому званію и цёли нашей жизни на землё, благожеланіе можемъ и должны мы дёлать другъ другу въ день новаго года!

Его выражаетъ св. ап. Павелъ въ слёдующихъ словахъ: "преобразуйтеся обновленіеми ума вашею, во еже искушати вамъ, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная". Апостолъ желаетъ всёмъ христіанамъ не простого обновленія ума, не обновленія однихъ только отвлеченныхъ, теоретическихъ, или же практическихъ, житейскихъ познаній. Онъ желаетъ намъ такого обновленія ума, которое бы вовбуждалось, рувоводилось, и управлялось познаніемъ воли Божіей благой и угодной и совершенной, и потому самому обнимало всего человёка, все его существо. Онъ желаетъ, чтобы умъ нашъ непрерывно обновлялся живою вёрою въ Сына Божія, живымъ упонаніемъ жизни вёчной, а не замыкался бы въ ограниченномъ кругѣ земного, временнаго и непостояннаго. Онъ желаетъ, чтобы

222

Digitized by Google

сердце наше обновлялось истинною, чистою любовію къ Богу и ближнимъ, а не колебалось бы между Богомъ и міромъ, тѣмъ болѣе не прельщалось бы однимъ только вемнымъ міромъ. Онъ желаетъ, чтобы весь образъ жизни нашей обновлялся такъ, чтобы свѣтъ вѣры и благочестія нашего всегда сіялъ я горѣлъ предъ людьми, чтобы видящіе наши добрыя дѣла прославляли Отца нашего Небеснаго.

Все это и составляетъ признаки нашего внутренняго христіанскаго обновленія, безъ котораго невозможно и спасезіе. Поэтому, если когда, то именно въ день новаго года мы должны желать другъ другу внутренняго обновленія, духовнаго преобразованія, а потому и спасенія.

Но одного только желанія недостаточно, нбо не отъ насъ зависитъ исполнение желаний, а единственно отъ Бога; отъ Него же происходитъ и наше духовное обновление. Виновникъ нашего внутренняго обновленія есть Господь Богъ, Солнце правды, подобно тому, какъ и источникомъ ежегоднаго обновленія видимой природы служить солнце. Когда обитаемая нами часть земли отвращается отъ солнца, то все на ней предается мертвенному оцъпеньнію, она одъвается снѣгомъ, какъ бы нѣкіимъ гробовымъ покровомъ. Также точно вогда Богъ съ Своею благодатію оставляетъ душу человѣчесвую, то послѣдняя становится мертвою, безчувственною ко всему доброму и святому: тогда въ душт человъка происходить истинная зима духовная. Наобороть, вогда земля обращается въ солнцу, она быстро оживаетъ и выйсто зимняго и мертваго одёвается живымъ, сотваннымъ изъ безчисленнаго множества разнообразныхъ растеній и цвётовъ повровомъ. Такъ, и душа человъческая, когда, раскаявшись, обращается къ Богу, то, озаряемая свътомъ лица Божія, согрѣваемая теплотою благодати Духа Святаго, обновляется, становится новымъ твореніемъ, созданнымъ во Христв Інсусъ на дёла благая. Наконецъ, какъ земля обращается къ солнцу и на ней происходить ежегодное обновление отъ внутренняго

223

дъйствія на нее самаго солнца, которое люди науки называютъ силою таготвија, такъ и душа человвческая не могла бы нивогда обратиться въ Богу, если бы не привлевалъ ее Самъ Господь силою Своей благодати. "Никто же можета прішти ко Мнъ", — говоритъ Спаситель, — "аще не Отець пославый Мя привлечеть его" (Іоан. VI, 44). Но въ этомъ послёднемъ отношенія живая душа человёческая существенно отличается отъ мертвенно - неорганической земли. Земля необходимо и неизмённо всявій голь обновляется живительнымъ дъйствіемъ солнца на нее. Человъческая ще **AAMS** одарена отъ Бога высочайшимъ даромъ свободнаго произволенія, такъ что можетъ повиноваться действію благодати Божіей, покораться Духу Святому ради своего спасенія, но можетъ, на погибель себъ, и противиться Самому Духу Божію, упорно оставаться во злё.

Поэтому, въ день новаго года мы должны не только желать другъ другу духовнаго обновленія, но и-что самое главное молить Бога о дарованін намъ сего обновленія, какъ и дълаетъ нынъ святая православная Церковь Христова.

Итакъ, привѣтствуемъ всѣхъ васъ съ новымъ дѣтомъ жизни и молимъ Бога, чтобы Онъ преобразилъ и обновилъ умъ вашъ къ познанію и совершенію воли Божіей — благой, угодной и совершенной. Привѣтствуемъ, прежде всего, васъ, избранныя орудія Промысла Божія, поставленныя отъ Цара небеснаго и земного управлять людьми, и молитвенно желаемъ вамъ, чтобы ваша повелѣвающая рука творила волю царя земного и вмѣстѣ Царя небеснаго — благую, угодную и совершенную! Привѣтствуемъ васъ, мужи науки и знанія, и молитвенно желаемъ вамъ, чтобы ваши знанія преуспѣвали, развивались и просвѣщались свѣтомъ евангельскимъ, который сіяетъ непреложною истиною! Привѣтствуемъ васъ, страже благосостоянія нашего града, и молитвенно желаемъ, чтобы трудами вашими и заботами устроялось не только вемное, матеріальное, но и духовное наше благосостояніе. Привѣтствуемъ,

224

наконець, вась всёхь, здё присутствующихь и отсутствующихъ гражданъ богоспасаемаго Кіева! Да преобразится жизнь ваша въ новомъ лётё обновленіемъ ума вашего, устремленнаго въ познанію и разумёнію воли Божіей-благой, угодной и совершенной. Есть на Руси святой много славныхъ городовъ. Одни славятся величіемъ власти, пребывающей, или пребывавшей въ нихъ; другіе - своимъ многолюдствомъ; инмесвониъ богатствоиъ; иные-благораствореніемъ воздуха. Нашъ же Кіевъ со временъ глубокой древности славился и до. селѣ славится въ народѣ русскомъ своимъ священнымъ значеніемъ, обвліемъ святыня, въ немъ пребывающей, благочестіемъ, нѣкогда просіявшимъ на горахъ кіевскихъ и оварившимъ всю землю русскую. На насъ-гражданахъ Кieва-лежить высокій и отвётственный долгь не только внёшне благоустроять свой городъ, не только его украшать примивениемъ новъётнать выводовъ человъческаго знанія и искусства въ нашей общественной жизни, но и самихъ себя украшать добрыми нравами, чтобы быть намъ образцомъ для другихъ, отовсюду собирающихся въ намъ нашихъ соотечественниковъ.

"Преобразуйтеся обновленіемь ума вашего, во еже искушати вамь, что есть воля Божія благая и угодная и совершенная" (Рни. XII, 2). Аминь.

Священникъ Ө. Титовъ.

## ИЗЪ ИСТОРІИ ГОМИЛЕТИНИ.

### XI. Теорія духовнаго краснортчія Юнгманна.

Содержаніе пропов'ядей. Види духовныхь рачей.

Теорія духовнаго краснорічія Юнгманна, о которой им говориля въ декабрьской книге Трудовъ Академія 1), заклю чаетъ въ себъ столько интересныхь и полевныхъ замъчаній. касающихся проповёдническаго исвусства, что мы не успёли въ одной статьй передать всего са содержанія, и теперь снова должны возвратиться въ ней. Въ первомъ отдёлё книги Юнгманна представлены основныя положенія для построенія его системы, заимствованныя изъ психологіи, во второмъ раскрыты главные законы духовнаго краснор вчія, а въ третьемъ VE8ваны средства, какими пользуется духовное краснорёчіе для достиженія своей цёли. Объ этихъ отдёлахъ мы говорние въ прежней статьь. Для дополнения своего очерка этой замичательной теоріи проповёдничества мы считаемъ необходимымъ ивложить содержание двухъ послёднихъ отдёловъ ся, изъ которыхъ въ одномъ говорится о матеріи церковнаго собесёдованія, а въ другомъ о родахъ и видахъ проповёдей.

Въ четвертомъ отдёлё своей теоріи духовнаго краснорёчія — о содержаніи проповёдей или о матеріи церковнаго собесёдованія — Юнгманнъ ставитъ два главные вопроса: 1) какіе пункты, при возвёщеніи слова Божія, проповёдникъ долженъ преимущественно имёть въ виду и стараться предлагать народу? 2) изъ какихъ источниковъ проповёдникъ долженъ черпать мысли при развитіи и изъясненіи частныхъ пунктовъ, и что онъ долженъ наблюдать по отношенію въ этимъ источникамъ?

На первый вопросъ онъ прежде всего даетъ отвётъ съ отридательной стороны, повазывая въ первомъ параграфѣ от-

1) См. Труди Кіев.дух. Акад. декабрь, 1898 г.

дбла, какихъ темъ не доджно касаться на церковной каседрв. Задача духовнаго враснорёчія (говорить Юнгианиъ), существенно состоять въ томъ, чтобы проповёдывать слово Божіе, излагать откровенную истину, и чрезъ это способствовать усовершенствованію христіанской жизни. Отсюда само собою понятно, что не умъстно на церковной казедръ все то, что не есть слово Божіе, и не направлено въ сноспѣшествованію и возвышению христіанской жизни, какъ то, -положения естественной философіи, чисто научные богословскіе вопросы, не имѣющіе значенія для жизни, простыя мивнія богословскія, твиъ болве разныя свётскія матеріи, -политическія, культурно-историческія, экономическія, медицинскія и всякія разсужденія не церковнаго харавтера.

Положение, сейчасъ высвазанное, даетъ поводъ Юнгманну высказать неблагопріятное сужденіе о типѣ проповѣдей, утвердившемся во Франціи съ начала текущаго столётія по почвну Фрейсину, извёстномъ подъ именемъ "Conferences". Название "Conferences" довольно неопредбленное. Этимъ именемъ называются проповіду, вміющія видъ дидактическихъ урововъ, въ воторыхъ, при пособів естественнаго повнанія, разбираются и обсуждаются положенія религіозной философін и неики, и истины христіансваго откровенія: это богословсвія разсужденія, въ которыхъ, чрезъ понятное и увлекательное изложеніе, результаты научнаго богословія переносятся въ болѣе шировіе круги, и сообщаются и не богословамъ. Онъ могутъ имъть значеніе; но ихъ мъсто не въ храмъ, а въ салонъ, вуда допускается избранная публива по билетамъ и гдъ они могутъ быть предлагаемы и выслушиваемы при газовомъ или электрическомъ освёщения. Это не слово Божіе, вакое обязанъ возвъщать христіанскій проновъдникъ. Христіанскій проповёдникъ безъ нужды не долженъ прибёгать въ такимъ чисто естественнымъ средствамъ для утвержденія и распространенія между людьми царства Божія; иначе его могуть упревнуть въ томъ, что онъ упраздняетъ врестъ Христовъ (1 Кор. 1, 17); ибо въ такомъ случай, вопреки прим'ру и наставлению апостола, онъ пропов'ядуетъ не ез явлении духа и силы, но ез препрътельных з человъческія премудрости словесьху. (1 Кор. II, 4).

Приступая къ положительному указанію пунктовъ ученія проповѣдническаго, Юнгманнъ предвардетъ свой перечень такихъ пунктовъ слѣдующимъ общимъ правиломъ: "чѣмъ больше значенія извѣстный пунктъ христіанскаго ученія ниѣетъ для споспѣшествованія христіанской жизни, чѣмъ больше извѣстная откровенная истина необходима или важна для пробужденія, укрѣпленія и возвышенія христіанской жизни, тѣмъ болѣе проповѣдникъ долженъ заботиться напечат.чѣть ее въ душахъ своихъ слушателей, тѣмъ чаще онъ долженъ возвращаться къ ней вь своихъ прововѣдяхъ, тѣмъ настойчивѣе онъ долженъ представлять ее.

Мы не будемъ передавать подробнаго перечня пунктовъ ученія, наиболёе годныхъ и нужныхъ для церковной казедры, представленнаго Юнгманномъ. И безъ этого перечня видно для человъка, понимающаго христіанское ученіе, на что ему слёдуетъ обратить свое вниманіе, при возвёщенія народу слова Божія. Темъ для проповёди весьма много въ сумы учения, преподаваемаго и хранимаго Церковію. Но о чемъ бы проповъдникъ ни говорилъ, онъ не долженъ опускать изъ вида одной центральной истаны, которою должна быть пронивнута и одушевлена его проповёдь. Эта истина "Сынъ Божій, ради насъ и ради нашего спасенія вочеловъчившійся и за насъ распятый". Эта истина альфа и омега, начало и конецъ всего христіанскаго ученія: съ этимъ цеятральнымъ пунктомъ все должно быть приводимо въ соотношение; оть этого исходнаго пункта все должно быть выводимо и въ нему должно быть возвращаемо. Это рувоводственное замвчание въ гомилетивъ Юнгманна сопровождается словомъ убъждения, обращеннымъ въ проповъднивамъ или готоващамся въ проповёдническому служенію, не увлеваться стремленіемъ въ новости и драгоцённое время, назначенное для проповёди, не тратить на безплодныя декламация, на раскрытие такихъ

ндей, которыя не относятся примо из христіанскому ученію, а принадлежать области чисто остественнаго знания, на философскія спекуляція и изсл'ядованія, которыя могуть льстить слуху и доставлять нёкоторое удовлетнореніе раздраженной разсудочной мысли. Продъ глазани прововёдника необозримый лёсъ, едва одолимая полнота чистыть хрыстіанскихъ истинъ. Ошеломляющій шумъ земныхъ житейсвихъ попеченій безпрестанно безпоконтъ человрка; соблазнительный голось міра, не умолкая, звучить въ ушахъ нашахъ. Въ храмъ нужно свлонять внимание христіанъ въ предметамъ, имѣющимъ отношеніе въ нашему вѣчному спасенію. къ небесному царству, къ которому призываетъ Христосъ всёхъ своихъ послёдователей. Проповёдникъ не навлекаетъ ли на себя отвётственности, если онъ для того, чтобы заслужить одобрение и проповъдывать интереснъе, никантите, ученве или умиве, станеть занимать слушателей разглагольствіями о предметахъ, не имѣющихъ прямой связи съ центральнымъ пунктомъ ученія христіанскаго о кресті и спасеніи души нашей, будеть излагать только Prolegomena, и за введеніемъ и приготовленіемъ никогда не дойдетъ до самаго звла?

Авторъ далъ довольно длинный каталогъ темъ проповъдинческихъ, но въ ваключении главы о содержании проповъдей онъ замъчаетъ, что самый длинный и самый подробный ваталогъ темъ, вакой могла бы предложить теорія, не можеть быть довлёющимъ указаніемъ для пропов'ядника при исполнении имъ своего долга. Его собственный тактъ и его собственное разсуждение каждый разъ должны указать ему выборъ содержанія проповёди, соотвётственно обстоятельствамъ, при которыхъ онъ проповѣдуетъ, и частной цѣли, стоящей на виду его. Указанія теоріи могуть давать ему руководственный намекъ; но они будутъ безполезны, если у него не будеть двухъ вещей, могущихъ обезпечить ему успёхъ его пропов'єдничества. Съ одной стороны, глубовое равумівніе 16

Трудш'Кіев. лух. Авидовія, т. І. 1899 г.

христіанскаго ученія, пріобрётаемое основательнымъ и усерднымъ изученіемъ священнаго Писанія и богословія, съ другой, христіанская жизнь въ страхѣ Божіемъ и любви въ Богу, и сердце, полное благоговѣнія и святости, — вотъ самые надежные указатели достойныхъ и пригодныхъ темъ для проповѣди церковной!

Въ трактатъ объ источникахъ, изъ которыхъ проповёдныкъ можетъ в долженъ черпать содержание своихъ бесёдъ, Юнгманнъ идетъ вёрнымъ путемъ и даетъ много полезныхъ замъчаній, которыя, впрочемъ, не являются повостію въ нашей наукъ, и потому нётъ нужды передавать ихъ въ подробности. Совершенно вѣрно, и согласно со всеми другими гомилетами, самою главною внигою, наиболёе необходимою и полевною для проповёдника, Юнгманнъ считаеть священное Писаніе. Оно содержить существенную часть христіанскаго ученія, и для пропов'єдника, равно какъ и для всякаго христіанина, имбеть особенное значеніе, какъ книга богодухновенная. Кроив того, всякая проповёдь должна быть практична, а все содержание священнаго Писанія въ высшей стецени практично, будучи направлено къ споспѣшествовацію и возвышенію нашей духовной жизни. Всякая проповёдь еще должна быть популярна, то есть, совершенно понятна для народа; но нётъ книги, которая бы, при глубинъ содержанія, отличалась такою популярностію, какъ священное Писаніе. И во многихъ другихъ отношеніяхъ свяшенная внига книгъ можетъ быть неивсяваемымъ источникомъ и высочайшимъ образцомъ.--Кромъ священнаго Писанія, какъ на источникъ для проповёдника. Юнгманиъ указъваетъ на богослужебныя вниги, на опредбленія соборовъ и на творенія отцовъ церкви. На творенія отцовъ церкви Юнгманнъ обращаетъ особенное вниманіе пропов'яднивовъ. Отцы церкви служать лучшими и върными истолкователями божественнаго Откровенія, и для воввѣщенія слова Божія ихъ творенія особенно важны потому, что большая часть ихъ

230

состоить изъ проповѣдей, слёдовательно изъ произведеній духовнаго краспоричія, по истини образцовыхъ, и весьма многія взъ нхъ поучительныхи разсужденій такъ изложены, что они носять печать дидасвалическаго врасноричія. Церковные писатели не излагають христіанское ученіе, какъ простой предметъ знанія, какъ повднее это стали делать въ школь, но такъ, чтобы оно служило къ назиданию, къ возбужденію и украпленію любви къ Богу и ближнему. На труды святыхъ отцовъ церкви мы должны смотрёть какъ на образцы, по воторымъ мы должны изучать духовное красноръчіе, и учиться проповъдывать слово Божіе народу. Изъ всёхъ отцовъ церкви, въ качествё образца для проповёдниковъ, Юнгианиъ, вибств съ Жиберонъ и Фенелономъ, особенно отличаетъ святаго Іоанна Златоуста, котораго по справедливости нужно назвать величайщимь процовёдникомъ, и на котораго не одинъ разъ въ своей книги Юнгманнъ обращаеть внимание читателей. Его стиль свободный и обильный, но не разсчитанъ на ложное изящество; все у него подчинено цёли духовнаго враснорёчія; видно у него полное знакомство съ священнымъ Писаніемъ и при этомъ онъ въ совершенстве владеетъ знаніемъ жизни и людей; онъ говорить сердцу и приводить въ двятельность назшую силу познанія; онъ излагаеть многосодержательныя мысли, и это соединяется у него съ глубокимъчувствомъ. Но и всё другія его сочиненія отличаются популярностію, живостію, правтичностію, глубовимъ чувствомъ, увлекательностію взложенія и несравненнымъ умёньемъ пользоваться священнымъ Писаніемъ.

Что касается научнаго богословскаго знанія, то, конечно, оно нужно для процовѣдника, но учености въ проповѣди показывать не нужно; проповѣдникъ излагать ученіс религі́и долженъ не въ сухой дидактической формѣ, но ораторски, не отвлеченно онъ долженъ говорить, какъ это дѣлаетъ школа, но понятно для народа. Особенно осторожно нужно пользоваться проповѣднику свѣтскою ученостію. Проповѣднивъ долженъ цомнить, что онъ излагаетъ слово Божіе не для научно образованныхъ людей, но для народа; а для народа матеріалы, заимствуемые изъ свётской науки, всегда нёчто чуждое, далекое отъ его созерцанія. Притомъ религія не нуждается въ такой опорё, какую можетъ предложить свётская наука, и сторонній свётскій придатовъ, приводимый въ обиліи, кажется не у мёста при раскрытіи открогенной божественной истины.

Есть много сборниковъ и пособій для пропов'ядниковъ, въ которыхъ собраны ийста изъ священнаго Писанія, изъ отеческихъ твореній, доказательства, заимствованныя изъ богословія, историческія черты, аналогіи, противоположенія и другіе элементы о различныхъ предметахъ перковнаго краснорѣчія. Сборники такого рода могутъ служить пособіемъ для проповѣднина. Но Юнгианиъ не совътуетъ просто выписывать изъ этихъ сборниковъ, но изучать предложенное тамъ, и съ разсужденіемъ и разумёніемъ выбирать потребное оттуда. Гораздо полезнбе, вибсто того, чтобы польвоваться чужних трудоиз, самому составлять подобный сборникъ, и постоянно восполнять его. Для проповъдника безусловно необходимо постоянное чтеніе и наученіе, если онъ хочять, чтобы его пропов'яди отличались богатствомъ мыслей, новостію, разнообразіемъ и практичностію. Но чтобы удержать и сохранить матеріаль, пріобрётаемый чтенісих и взученісих, и нужно записывать его; на память въ этомъ случав не всегда можно разсчитывать. Чтеніе будеть сопровождаться несравненно болёв плодотворнымъ результатомъ, если при чтеніи всегда имѣть въ рукахъ перо или карандашъ, и записывать все, что встрётится замёчательнаго въ книгв; а для того, чтобы легче найти, когда понадобится, записанное при чтеніи, нужно держаться кавого либо порядка въ записной внигв,-или анфавитнаго порядка названій предметовъ, или систематическаго. Тогда у васъ всегда подъ руками будетъ требуемый, полевный для васъ, матеріаль.

Посявдній пятый отдёль теоріи духовнаго прасморічія Юнгманна посвящень обозрівнію разныхь видовь церковной

232

проповёди. Въ основной части своей системы онъ указалъ два рода духовныхъ рёчей: одинъ имѣетъ непосредственное направленіе къ силѣ нашего познанія, названный имъ дядаскалическомъ, а другой къ силѣ стремленія или сердцу, названный имъ парегоретическимъ. Къ дидаскалическому краснорѣчію онъ относитъ катихизическое поученіе, дидаскалическую проповѣдь и омилію, а къ парегоретическому, паренетическую и панегврическую проповѣдь.

Нявшая степень духовнаго враснорёчія-катихизическія поученія. Такимъ именемъ по церковному словоупотребленію называются такія поученія, какими Церковь вводить въ познаніе ученія віры не знающихъ ся. Катихизація не должна быть руководствомъ въ спекулятивному-научному изучению религіозныхъ истинъ; она должна состоять въ простоиъ, совершенно объективномъ изложении ихъ, и опираться исключительно на авторитеть Откровенія и Церкви. Августинъ 1) катихизическое наставление постоянно называеть словомъ пагratio-пов'ествование. Слово это означаеть, что ватихизация даетъ объективное представление фактовъ и положений, которое слушатели съ вёрою принимають на основания авторитета свидѣтелей. Катихизація портому не можеть быть простымъ отвлеченнымъ анализомъ и раскрытіемъ религіозныхъ истинъ; но въ ней послёднія всегда нужно приводить въ связь съ соотвётствующеми фактами Откровенія, и къ нимъ привязывать. Историческій методъ вдёсь долженъ имёть особенное примёненіе при наученім невёдущихъ истинамъ вёры.

Катихизація не должна ограничиваться однимъ сообщеніемъ ученія. При катихиваціи важною существенною вадачею должно быть то, чтобы дёйствовать на сердце; такъ какъ сердцемъ вёруется въ правду. Катихиваторъ долженъ направлять свое слово не только къ силё познанія, но и къ силё стремленія, и вести своихъ слушателей къ тому,

<sup>\*)</sup> August. de catechizandis rudibus. c. 2. u. 4.

#### труды віввовой духовной академін

234

чтобы они религіозныя истины воспринимали и успояли, какъ правило или норму своей жизни, въ твердой върв и дъятельной любви. Катихизическое ученіе не должно быть видомъ или частію простого холодняго ученія или школьной дидактики. На него нужно смотръть, какъ на видъ духовнаго красноръчія; а духовное красноръчіе предъявляетъ проповъднику требованія большія, чъмъ какія можно предъявлять школьному учителю. Если катихизаторъ учитъ въръ такъ, какъ учатъ чтенію, цисьму, счисленію, тогда онъ не выполняетъ своей задачи. Для выполненія этой задачи требуется не ораторско-патетическое изложеніе, а теплое, проникнутое религіознымъ чувствомъ, настроеніе катихизатора. Это теплое религіозное чувство, если оно есть въ душѣ катихизатора, само собою проявится въ его учительномъ словѣ, и незамѣтно для него самого будетъ дѣйствовать на сердце слушателей.

Андаскалическою проповёдію Юнгманнъ называеть такую проповёдь, которая существенною частію своей задачн ниветъ наученіе, но которая вийств съ твиъ, какъ видъ краснорвчія, наставляя должна опредвляющимъ образомъ дъйствовать на силу стремленія. Она имъетъ близвое сродство съ катихизаціею, только адресуется къ лицамъ боле наставленнымъ въ вёрё, чёмъ какихъ имёсть въ виду катихизаторъ. Юнгманнъ въ ръчи о дидаскалической проповеди говорить о формальной сторонь ея, ся устройствь и возможномъ содержании частей ея, --- приступа, изслёдования и заключенія, пользуясь, какъ и въ другихъ отдёлахъ, при разъясненія своихъ положевій словами Квинтиліана, Цицерова, Фенелора, Блера, и сопровождая свои изъясненія прим'врани. Говорить онъ объ этомъ предметѣ умно и правтично; но все существенное, что развиваеть онъ въ этомъ трактать, не носить печати оригинальности, а заимствовано имъ у другихъ лучшихъ учителей врасноръчія.

Омилія или изъяснительная бесёда, отнесена Юнгманномъ въ дидаскалическому враснорёчію и составляетъ особий

видъ его, посвященный изъяснение священнаго Писания. Онъ признаеть высовое достоинство омиліи, которая была господствующимъ родомъ поучений, у древнихъ отцовъ церкви, и вибств съ Фенелономъ, изъ діалоговъ котораго онъ приводать дливную выдержку, настоятельно совътуеть проповёдникамъ слёдовать примёру отцовъ Церкви и возможно чаще держать омнлін. Священное Писаніе даровано людямъ всёхъ временъ и мъстъ, и оно такой же обильный источникъ назиденія представляеть и для нынбшнихь поволёній, вавой представляло въ въкъ отцовъ Церкви; оно никогда не старвется, и сокровяща ввры, въ немъ заключающіяся, неистощимы и нивогда не перестануть быть многоцёнными и многополевными для христіанъ. Приводять возраженія противъ достоянства омнлін, изъ которыхъ главное то, что въ омнлін нъть единства. Юнгманнъ это возражение устраняетъ указаніемъ, во - первыхъ, на то, что въ священномъ Писаніи есть иножество отделовъ, въ которыхъ госпотствуетъ полное единство, во - вторыхъ, на примъръ Златоуста, который является величайшимъ мастеромъ въ искусстве толкования Писания, и котораго бесёды могуть служить прекраснёйшимъ образцомъ для всяваго, желающаго толковать въ проповёдяхъ священное Писаніе. Онъ изъясняетъ цёлыя книги священнаго Писанія по порядву стиховъ тевста; естественно при этихъ изъясненіяхъ касается онъ разныхъ религіозныхъ истинъ, но у него всегда есть одна преобладающая мысль, и его бесъды носятъ на себъ печать высоваго оригинальнаго враснорвчія.

Дидаскалической проповёди, какъ мы говорили выше, Юнгманнъ противополагаетъ проповёдь парегоретическую, имъющую своею непосредственною задачею не наученіе, а вовбужденіе силы стремленія и направленіе ся на добрый правильный путь. Та, дидаскалическая, проповёдь дъйствуетъ на силу познанія, а эта на сердце, волю, но въ стремленіи къ своей цъли она пользуется и тъмъ, что составляетъ существенную

принадлежность дидаскалической проновёди, то есть, донымъ и правильнымъ представленіемъ религіозныхъ истинъ, безь чего была бы недостижама цёль. На два вида раздёляетъ Юнгманнъ парегоретическую проповёдь, и одинъ видъ называетъ паренетическою проповёдію, а другой панегирическою. Названіе вида проповёди наренетическою (отъ паразме́ю, увёщаваю) по этимологическому значенію ночти тождественно съ названіемъ "парегоретическій". Это невое названіе унотребилъ Юнгманнъ потому, что отличилъ два вида парегоретической проповёди, включивъ сюда и проповёдь панегирическую.

Считаемъ излишнимъ, для ознакомленія съ теорією краснорфчія Юнгманна, передавать его практическія замфчанія касательно устройства и состава паренетической проповёди, но тёмъ же соображеніямъ, по какимъ мы не входиля въ разборъ его замфчаній о составленіи дидаскалической проповфди и омиліи. Но паратрафъ въ его системѣ о панегирической проповёди заключаетъ въ себѣ не мало такого, что нельвя обойти молчаніемъ.

Прежде всего онъ старается установить точное понятіе, какое нужно соединать съ сповомъ "панегирикъ", "панегирическая проповёдь". Ограничение панегирика однимя похвальными словами, по суждению Юнгманна, не соотвётствуетъ тому смыслу, каной соединали съ этимъ словомъ древние. Происхода отъ греческаго слова тау́луоріс—собрание народа, всенародное торжественное собрание, народный праздникъ, панегирическия рёчи въ древности овначали такия ораторския рёчи, которыя говориянсь при народныхъ собраниять, при какомъ либо-торжествё или въ какой либо праздникъ, и, конечно, охвёчали духу и характеру торжества. Панегирическая рёчь въ собственномъ смыслё праздничная рёчь. И въ этомъ смысяй нужно принять название панегирической рёчи не въ христіанской проповёдиической литературё, и имъ замённъ употребительное название похвальной рёчи; какъ такъ для

236

духовнаго враснорёчія послёднее наяваніе не вполнё удачно. Такимъ образомъ панегирическія проповёди такія произведенія духовнаго враснорёчія, которыя говоратся въ праздники господскіе и богородилные и въ праздники святыхъ, въ уясненію и вознышенію торжества и въ соотвётствіе цёли его учрежденія. Могутъ говориться въ такіе дни проповёди и дидаскаланескаго харавтера, особенно, когда слушатели недостаточно ознакомлены съ сущностію праздника. Но такія проповёди въ праздничные дни являются исключеніемъ. При нормальномъ, порядкё вещей праздничныя проповёди должны быть парегоретическаго харавтера. Таками по крайней мёрё онё являются въ классическихъ произведеніяхъ отличнёйшихъ проповёдниковъ.

Составление хорошей процовёди на какой либо правдныть господской или богородичный Юнгиания спятаеть деломъ не легвимъ. Хотя ясенъ духъ правдника,-ясно, какія событія прославляются въ тоть или другой правдникъ, и кавія чувства в настроенія нужно вовбуждать въ слушателяхъ въ такіе дни, но выраженіе всего этого въ продовёдномъ слове не всема удается. Не всегда легко найти, потребное колнчество частныхъ представления для развития главнаго положенія, подсказываемаго духомъ и характеромъ, праздняка. Это затруднение дблается еще болбе чувствительнымъ, если проповёдникъ долженъ проповёдывать предъ одною и тою же общеною каждый годь. Особенно трудно составлять хородия проповёди, не повторяясь, на правдники Божіей Матери. Для того. чтобы говорать панегирическія цроповёди въ честь ея, нужно имёть достаточный запась историческихь черть. конкретныхъ фактовъ изъ ся жизни; а ихъ очень кало. Потому и такой знаменитый пропокудникъ, какъ Массилиронъ, послё нёсколькихъ неудачныхъ опытовъ, отчалявляе въ возможности: написать похвальную рачь въ собственномъ смислё на Пресвятую Деву. "Работа этого рода (писаль онь въ послёдніе годы своей жизни одному скащеннику ораторія) легка

только для проповёдниковъ безъ таланта, отъ которыхъ накто не ожидаетъ чего либо особеннаго, которые всёмъ довольны, ни о чемъ, выходящемъ изъ круга ихъ зрёнія, не имёють ни малёйшаго представленія, и воображаютъ себё, что они составили похвальную рёчь, если они привели нёкоторое число историческихъ чертъ, безъ всякаго значенія, и разбавили ихъ множествомъ ничего не говорящихъ общихъ мёстъ<sup>к 1</sup>).

Панегирическія процовёди на дни святыхъ раздёляеть Юнгманнъ, соотвѣтственно указаніямъ духовной литературы, на два разряда, и указываеть въ этомъ родъ пропоповёди два направленія. Одному направлевію слёдують вталіянскіе проповъдники съ Сеньери во главъ, а другому французские. Италіянскіе проповёдники въ праздники святыхъ говорять похвальныя рёчи, панегириви въ тёсномъ смыслё 9**TO**F0 слова. Ихъ процовёди въ честь святыхъ отвёчаютъ тёмъ р'вчамъ, которыя древніе риторы относили въ р'вчамъ, означаемымъ "genus demonstrativum"-родъ показательный. Оне въ своихъ рѣчахъ прежде всего, и почти исвлючительно, выставляють необычайное величіе святыхъ, и имъютъ цълю прославление святыхъ и возбуждение въ слушателяхъ удивленія и почтенія къ нимъ. Соотвътственно этой цёли, въ ихъ проповёдяхъ виденъ возвышенный полеть, тонъ одушевленія стяль блестящій, в весь строй ихъ напоминаетъ характеръ языческихъ панегириковъ, мало отвёчающій характеру возвёщенія слова Божія, предписываемому томилетическою теоріею. Проповѣди французскихъ проповѣдниковъ на дни святыхъ собственно (большею частію) паренетическія, --- увъщательныя пропов'я Исторические факты изъ жизни святыхъ у нихъ составляють меньшую часть рёчи, и проповёдникъ пользуется этими фактами, какъ основаниеми или поводомъ, къ расврытію соотвётствующей религіозной истины или вь сообщенію соотвѣтствующаго правственнаго увѣщанія. Французскіе

<sup>1</sup>) Maury, Essai sur l'eloquence de la chaire. I. p. 273.

238

проповедники принципіально и съ сознанісиъ слёдують этому направлению. Они взбёгають похвальныхъ рёчей потому, что боатся повторяться предъ слупателями. Но вийстё съ этнив, слёдуя своему направлению, они разсчитывають принести более польвы своимъ слушателямъ. "Чтобы вы более польвы извлежли отсюда (говоритъ Босскоетъ въ одной проповеди), мы, хрестівне, свётсвимъ ораторамъ предоставляемъ блескъ в вышяюсть панегирическаго стеля; у нихъ въ мысли одно,-вызвать удивление. А мы стоямъ на каседръ Інсуса Христа, нашего Искупителя; простота Евангелія должна быть лучшень уврашениемь нашей рёчи; ны хотимь питать ваши души истенани, имбющими высокое достониство и всёмъ понятными". Также и Бурдалу высказываетъ подобный выглядъ: "Не смотрите на настоящую ною проповёдь, какъ на простую похвальную рёчь, которая бы единственною цёлію имѣла дать вамъ высокое понятіе о святомъ Павлѣ. Я уже сказалъ: я буду говорить вамъ проповъдь, я буду давать рукогодство для жизни; я выставаю предъ вашими глязами примёръ или образецъ, на который нынё намъ Богъ указываеть, дабы мы сдёлали изъ него примёненіе въ себё". Юнгианнъ не отридаетъ совершенно значенія панегирика или похвальной рёчи святымъ, тёмъ болёс, что образцы такихъ речей вутрёчаются у святыхъ отцовъ Церкви, Іоанна Златоуста, Василія Великаго, Григорія Назіанзина. Но его сочувствіе всеціло на стороні того направленія, воторому сявдують французскіе проповёдники, и свое предночтеніе этого направленія направленію чисто панегирическому онь подвржилаеть дливною цитатою изъ разговоровъ Фенелона о враснорфчін.

Заслуживають вниманія зам'ячанія Юнгманна о полемическихь пропов'ядяхь. По тому понятію, вакое авторь составиль о духовномъ враснорічін, полемическимъ пропов'ядямъ не должно быть м'яста на церковной казедрів. Возраженія и недоум'янія по отношенію къ той или другой рели-

гіозной истинѣ могуть и при извёстныхь обстоятельствахь должны быть принимаемы во винманіе, разъясняемы и опровергаемы съ церковной казедры. Но. это ножеть быть допускаемо въ дидаскалическихъ процовъдякъ. А ставить особый родъ полемическихъ проповёдей, которыя бы имёли своею задачею опровержение учений, не согласныхъ съ самволомъ, принатымъ Церковію, --- это значить навазывать духовному красноръчію работу, ему не подлежащую. Юнгманиъ приводать мебвія нёскольвикь видныхь авторитетовь въ исторія церковнаго враснорёчія, которые находиля изслёдованія о спорныхъ религіозныхъ вопросакъ въ проповёди въ высшей степени противными. Проповёдь должна назидать, а не ниспровергать, давать руководство для христіанской жизни, а не заниматься нападеніями на тёхъ, которые некажають ученіе въры. Моруть представлять, что полемика съ заблуждениемъ нужна для утверждения христіанъ въ върв. Основаніе, повидимену, хорошее; но опыть показываеть, что оно не имветь никаного достоянства. Независимо отъ разныхъ неудачь, неразлучныхъ съ такою полемивою, вслёдствіе поврежденія чело-. вёческой природы, склонность во злу въ нашей душё такъ велика, что иные больше примутъ въ сердцу возращения, ивиъ опровержение, и такимъ образомъ вийсто клиба примуть змію. Лучніе съ полною ясностію и вразумительностію ивлягать положительныя истены религіи, чёмъ бороться съ заблужденісыв. Истина, представленная въ своей естественной простоть, владьеть такою нритягательною силою, что она можеть увлевать в противащиеся ей умы. Сердце въ церкви при болослужебныхъ собраніяхъ ищетъ усповоенія и удовлетворенія духовнаго, а когда на васедрѣ раздаются бранные криви противъ иномыслящихъ, тогда не будетъ мёста этому духовному усполоенію. Церковной кассярі прилично ясное расврытіе праваго ученія, безъ вплетенія сюда протненыхъ заблуждений. Предъ святейшных такиствоиз тёла в нрови Христовой правовёрующій только въ молетев долженъ вспоминать о своихъ заблуждающихъ братіяхъ.

Но ораторскому достоянству проповёдь парегоротическая выше проповёди дидаскалической. И на западе, со времени реформы въ проповёди, произведенной Восскостомъ, Бурдалу, Массильйономъ, она сдёлалась господствующею не въ одной Франціи, но и въ другихъ отранахъ. Образцы французскаго классическаго церковнаго красноръчія, отличающіеся высекних ораторскимь совершенствомъ, всё парегоретическаго характера. Они свлонили винияние проповёдниковъ къ этому роду проповёдей, и при доброшъ вліянія на проповёдь выёли въ результате невыгодную сторону. Отсюда въ теорія в практикв проповідничесной везниких односто-и въ правтивъ почти не обращаются къ ной. Между твиъ въ ундаскалической проповёди ощущается большая потребность. Вольшая поховина христіанъ въ религіозныхъ дёлахъ оказываются невъждами, в это нужно сказать не только о простомъ народъ, но и о людяхъ образованныхъ, даже и объ ученыхъ. Самыя парегоретическія проповіди мало понимаются и не проязводять надлежащаго действія потому, что народъ не имъетъ элементарныхъ повнаній, какія для того требуются. Есля бы христіанство изъ двухъ формъ враснорвија принуждено было избрать одну вакую либо, то оно скорбе должно было бы отказаться отъ парегоретической проповёди: безъ нея оно еще могло бы существовать, а безъ дидаскалической никогда. Если дидаскалическая проповёдь будеть въ забвении, невъжество и заблуждение всегда скорве распространится въ народъ. Народъ не будетъ владъть основательнымъ внаніемъ религіознаго ученія, если ему будуть сообщаться только частные отрывки его, беть связи и порядка.

Теорія Юнгнанна обключаєтся практическими зам'бчаніями касательно способа саставленія пропов'ядей, и въ этихъ зам'вчаніяхъ даны добрыя увазанія, которыя мы можемъ рекомендовать принять къ свёдёвію каждому проповёднику, въ особевности начинающему, желающему усовершенствовать себя въ высокомъ и трудномъ искусствё проповёдничества.

Что же, первъе всего, при составления и предъ произнесеніемъ пропов'яди необходимо пропов'яднику? Первже всего необходема молитва, испрошение божественной благодатной помощи для благоуспёшнаго совершенія дёла. Чтобы сдёлать этоть совёть болёе убёдительнымъ для проповёдника, Юнгманиъ цитуетъ языческаго философа Платона и изъ его діалога "Тимей" приводить свидетельство въ подтвержденіе своего положенія. Критій сдёлаль предложеніе Тимею изложить свои мысли о происхождении вселенной. Сократь выразиль свое согласіе на это и пригласиль Тимея начать, но наперель просняъ его, какъ слёдуетъ по обычаю, призвать боговъ. "Ты правъ, Сократъ", отвёчалъ ему Тимей. "Всв, если только опи сколько нибудь разумны, обыкновенно призывають боговъ предъ началомъ каждаго дёла, значительнаго ли то, или невначительнаго; твиз болве должны обратиться въ богамъ и богинямъ мы, собираясь разсуждать о происхождении вселенной, если только не хотнив быть безумными, и просить ихъ всёхъ, чтобы мы были въ состояніи прежде всего говорить, какъ имъ угодно, потомъ, что касается насъ самихъ, чтобы, съ одной стороны, я ясно и правильпо выражаль свои мысли, а съ другой, вы легко понихали то, что я скажу" 1). Если язычникъ такъ разсуждалъ, то твиз болће ны христіане, если не хотимъ быть безумными, приступая въ составлению процовёди, въ глубокомъ смиреція я благоговіні усердно должны просить благодати Святаго Духа. Язычнивъ не имълъ того божественнаго отвровенія, которымъ мы руководствуемся. А намъ указано чревъ впостоля Духомъ Святымъ, что ны не доволни еслы отъ себе помыслити что, яко отъ себе, но довольство наше отъ Бою

242



<sup>\*)</sup> Сочявенія Платона, верек. Карпозник, ч. VI, стр. 388.

(2 Кор. III, 5). И блаж. Августинъ совѣтуетъ проповѣднику, намѣревающемуся говорить слово предъ собраніемъ или диктовать проповѣдь свою другимъ желающимъ и способнымъ сказать ее предъ народомъ, усердно молиться, да дастъ Господь во уста его слово благо. Ибо если царица Есеирь, приготовляясь предъ царемъ Артаксерсомъ говорить за временное спасеніе народа своего, молилась, чтобы Господь далъ слово благоугодно во уста ея (Есе. IV, 17): то не паче ли долженъ молиться о полученіи сего важнаго дара тотъ, кто трудится надъ словомъ и ученіемъ о вѣчномъ спасеніи людей?" 1).

Второе дёло проповёдника твердо установить предметъ проповёди и ясно поставить особенную цёль, какой хочетъ достигнуть своею проповёдію. Въ особенности въ парегоретическихъ проповёдяхъ эта цёль всегда должна быть намёчена съ полною опредёленностію.

Затёмъ собираются мысли для изслёдованія, вакъ грубый матеріалъ. Эти мысли, представляющіяся при размышленіи, слёдуетъ записывать въ томъ порядкё, какъ они возникаютъ, и по возможности кратко. Для ясности хорошо означать ихъ цифрами.

По собраніи соотвётствующаго множества мыслей нужно смотрёть, въ какомъ отношеніи онё находятся между собою, и свести ихъ къ олной центральной мысли, къ одному основанію. Центральную мысль или главное положеніе нужно твердо поставить, и за тёмъ начертить предварительный планъ или порядокъ раскрытія основной мысли частными представленіями. Первоначальный планъ проповёди Юнгманнъ называеть предварительнымъ, потому что это первое расположеніе еще не можетъ быть неизмённымъ. При обсужденіи, развитіи и ораторскомъ изложеніи основной мысли проповёди и при письменной обработкѣ проповёди часто прихо-

<sup>1</sup>) Жрист. наука, IV, гл. 68.

дится измёнять начертанный первоначально планъ проповёди. На первыхъ порахъ проповёднической дёятельности рекомендуется духовнымъ ораторамъ всегда два раза писать и обработывать свои проповёди: вторая обработка всегда будетъ лучше первой.

Послёднее замёчаніе касательно составленія и произнесенія пропов'ядей даеть р'яшеніе спорнаго вопроса о томь, нужно ли проповёди записывать сполна, выучивать ихъ наначеть и потожъ по памяти произносить изученное, или слёдовать въ этомъ пунктё другому методу: Юнгманнъ не хочеть прямо оть себя давать рёшительный отвёть на этоть вопросъ, а приводитъ мивнія авторитетныхъ лицъ, и ихъ заставляетъ говорить вмъсто себя, имъя въ виду болте основательное рёшеніе спорнаго вопроса. Лучшіе авторитеты, ниъ приводныме, стоятъ за запись ораторскихъ ръчен. Прежде всего онъ приводитъ мийніе Квинтиліана. Квинтиліанъ находиль, что при различи дарований, безъ сомниния, нельзя всёмъ предписывать одинавовую методу. Но если вто владветъ хорошею памятію и имбетъ достаточно времени, то я совътовалъ бы (говоритъ Квинтиліанъ) твердо держаться письменной обработви и не пропускать ни одного слога: иначе запись была бы излишня... При данныхъ условіяхъ эта метода, безъ сомнѣнія, самая лучшая. А если нѣтъ этихъ условій, — легкой памяти и времени, тогда безполезно связывать себя ваписанными словами; ибо вабвеніе одного какого либо изъ нихъ можетъ произвесть непріятное замедленіе въ произношении, и даже вовсе остановить его. При такихъ об стоятельствахъ безопаснѣе, умомъ усвонвши себѣ мысли, оставить свободу словеснаго изложенія до произношенія. Впрочемъ, произношение при такомъ условии удается только тёмъ, кто уже нажилъ нёкоторую опытность въ импровизаціи 1).

244



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Quintil, Justit. orat. Lib. XV de memoris, c. 2. Altenburgi. T. II. p 319-320.

Юнгманиъ противопоставляеть этому мивнію мивніе Фенелона, который пе рекомендуеть предварительной записи проповъдей, и дълаетъ длинную выдержку изъ его "Разговоровъ о враснорвчия", но методу, указываемую Квинтиліаномъ, онъ считаеть нормою или правиломъ, котораго должны держаться проповъдники при возвъщении слова Божія. И Фенелонъ, возстающій противъ записи и выучиванія проповёдей, слишкомъ многаго требуетъ отъ человъка, выступающаго на каоедру безъ записанной напередъ рѣчн. Онъ предполагаетъ, что такой человёкь имёсть твердый навыкь вь письменныхъ работахъ, перечиталъ образцовыхъ ораторовъ, отъ природы владьетъ хорошимъ даромъ слова, и этотъ даръ развилъ и усовершенствовалъ долгимъ упражненіемъ, и вромѣ того пріобрёль значительный запась основательныхъ знаній. И такой человёкъ, собираясь говорить проновёдь, долженъ хорошо обдумать свою тему, и въ умё своемъ привести въ порядокъ всё мысли. Для такихъ людей, которые бы владъли всвых твых, чего требуеть Фенелонъ, его метода была бы правильна. Но такихъ людей не много. Особенно въ первые годы проповёднической дёятельности никакъ не слёдуеть уклонаться отъ руководственныхъ указаний Квинтиліана. И Фенелонъ требуетъ отъ человъка усерднаго, постояннаго, неутомимаго упражненія въ письменныхъ работахъ, если онъ хочетъ имъть усцъхъ въ прасьоръчии. Платонъ влагаеть въ уста Сократа такія слова его Федру: "Предположимъ, что природа дала тебъ ораторскія способности; но ты сделаешься хорошних ораторомъ, когда съ этими способностами соединишь знаніе теорія и усердное упражненіе; на сколько у тебя будетъ недоставать этихъ друхъ условій, на столько ты будешь далекъ отъ совершенства"<sup>1</sup>). Нѣтъ искусства, которымъ бы можно было овладёть безъ неослабнаго упражненія. Краснор'ячіе не можетъ составлять въ

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочиненія Платона, пер. Карповник. Ч. ІУ, стр. 99. Труди Кіев.дух. Акад. Т. І. 1899 г.

этомъ случай исключенія, и упражненіе, необходимое для усовершенствованія въ немъ, есть именно письменное упражненіе, письменная обработва рйчей.

Лля людей, обладающихъ живою фантазіею и легкимъ языкомъ, всегда близко искушение считать излищнимъ необходниый элементь приготовлевія къ ричи, и упражняться просто въ импровивація. Но объ этомъ пунктъ основательно говоритъ Цицеронъ, влагая свою мысль въ уста Красса. Онъ не оспариваеть, что упражнение въ импровизации приносить свою пользу. "Но весьма многіе (замѣчаетъ онъ) при такой импровивованной р'вчи упражияють только свою грудь и свой голосъ; они усовершенствовали изворотливость своего языка и счастливы твиз, что могуть разсыпаться обиліемъ словъ. Ихъ обольщаетъ мысль, которую часто можно слыmath: "практикою (dicendo) обыкновенно люди пріобр'втають способность говореть". Но справедливве нужно сказать: дурно говорить люди научаются отъ того, что имъ весьма легко достаются плохія р'ёчи. Посему въ самыхъ тёхъ упражненіяхъ, хотя хорошо говорить рёчь и экспромптомъ, но гораздо лучше, употребявши время на размышление, говорить рёчь, тщательно приготовленную заранёе. Но главное дёло, (что мы, говоря по правдъ, весьма мало дълаемъ; ибо это требуетъ большого труда, какого весьма многіе наз насъ избъгаютъ)-главное дъло какъ можно больше писать. Стиль (перо) самый лучшій и самый превосходный производитель (effector) и учитель враснорвчія. И это справедляво: ибо если послѣ размышленія и обдумыванія легко удастся иной разъ импровизованная и случайная рёчь, то послё усидчиваго и усерднаго записыванія она выдеть несравненно лучше. Тогда при внимательномъ и серьезномъ отношения въ дёлу, лучше возникають и развиваются мысли, служащія къ уяспенію того предмета, о которомъ жы пишемъ; далбе подпадаютъ мало по малу подъ перо обороты и выраженія, нанболве подходящія въ особенной цвли и предмету рвчи, н

246

паконецъ чрезъ запись научаются искусству правильнаго строенія ричи и пріобритають стиль, отличающійся благозвучіемъ и ораторскою разывренностію (numero et modo). Вотъ преимущества, которыя снискиваютъ хорошимъ ораторамъ одобрительные вриви и удивление. Этихъ преимуществъ никто не пріобрётеть, если не будеть долго и много упражняться въ письменныхъ работахъ, хотя бы онъ весьма часто упражнялся въ импровизаціи. А кто напротивъ выступаетъ съ публичными рёчами послё тщательнаго упражненія въ записи ихъ, тотъ пріобрѣтаетъ такую способность говорить, что, если будеть и импровизировать, слушателямъ это будеть казаться рёчью, похожею на рёчь записанную; и еще, если онъ свою рѣчь письменно обработаль, а во время произнесенія отступиль оть записи, его добавленная рачь не будеть отличаться отъ того, что записано имъ" 1). Согласно съ Цицерономъ говоритъ Квинтиліанъ, по которому письменная обработка ричей дило, требующее весьма большого труда, но за то об'вщающее весьма большую пользу и великій усп'яхъ. Потому писать (упражняться въ письменныхъ работахъ) нужно какъ можно усерднве и какъ можно больше"<sup>2</sup>).

В. Ппеницкій.

<sup>2</sup>) Ciceronis De oratore. L. 1, c. XXXIII, n. 149-153. Cic. oper, t. II (Parisiis, p. 58-9.

\*) Quint. Justit. orator. 58 - 59. Lib. X. c. III. T. II, p. 238.

# ПРЕОСВЯЩЕННЫЙ КИРИЛЛЪ НАУМОВЪ. ЕПИСКОПЪ МЕЛИТОПОЛЬСКІЙ,

### бывшій настоятель русской православной мносіи въ Іерусалимѣ.

### (Продолжение 1).

Сношенія преосвященнаго Кирилла съ представителями восточныхъ православныхъ церквей въ Костаптиноцолъ, во время пребыванія тамъ нашей миссін, на пути ся въ Ісрусалимъ, получали тёмъ большій интересъ, что тогда быль вовбужденъ вопросъ въ Константинополѣ о смѣпѣ вселен. скаго патріарха Кирилла. Нёкоторые члены Синода, недовольные его уступчивостію передъ Портою относительно выбора членовъ въ составъ коммиссіи для обсужденія требовавшихся Гатти - гумаюномъ церковныхъ преобразованій, --изъявили желаніе выбрать болёе энергическаго преемника Единственными кандидатами на это зканіе провозглаemy. шались бывшіе уже патріархами Григорій и Анениъ. Первый смёнень быль лёть 18 тому назадь, по настойчивому требованію англійскаго правительства; послёдній былъ ближайшимъ предшественникомъ тоговременнаго патріархя, а въ послёднее время довёреннымъ человёкомъ лорда Редклифа и явнымъ доброжелателемъ Англіи.

<sup>1</sup>) Си. Труды Академін 1898 г. м. ноябрь.

Говорили, что онъ дъйствуетъ подкупомъ на турецкихъ министровъ и, обезпечивъ себя не совсёмъ законными средствами, имветь болёс, чёмъ вто другой, шансовъ въ достиженію патріаршаго сана. Съ другой стороны, разсказывали, что францувскій посоль в греческій министрь, готовы были всячески поддерживать предъ Портою выборъ Григорія. Подобныя же косвенныя предложенія сдёланы были и русскому послу. Но онъ ръшительно отвлониль ихъ на томъ основаніи, что, хотя пользовавшаяся общинь уваженіемъ личность и. Григорія извёстна и сму съ самой хорошей стороны, тогда какъ онъ не имѣлъ основанія быть довольнымъ отношеніями п. Кирилла въ нему, но, держась больше всего древнихъ правиль безсивности патріарха, не можеть подать голоса вь польну сверженія нынъшняго. Въ дъйствительности же русскій цосоль руководился въ данномъ случай твиъ соображеніемъ, что выборъ патріарха Григорія, постоянно отклонявпійся прежде, при всякихъ новыхъ выборахъ, представлялся и теперь весьма сомнительнымъ, личность же патріарха Аноныя не давала ему никакихъ ручательствъ на лучшее будущее.

При такой шаткости своего положенія, вселенскому патріарху Кириллу естественно было искать поддержки въ лицё авившагося на Востокъ русскаго епископа. Думаютъ, что, по внушенію халкидонскаго мирополита, имѣвшаго сильное вліяніе на вселенскаго патріарха, преосв. Кириллъ былъ прпглашенъ въ участію въ совершеніи литургій въ патріаршей цервви вмѣстѣ съ его Святѣйшествомъ въ ночь на правдникъ Рождества Христова. Служеніе это было совершено съ особенною торжественностію п. Кирилломъ и 14 архіереями, въ присутствіи логовета Аристарха, въ первый разъ въ этотъ день вступавшаго вновь въ отправленіе обязанностей своей должности, заключающихся во всенародномъ чтеніи символа вѣры и молитвы Господней при патріаршемъ служеніи. Преосв. Кири 1.1ъ занималь почетное мѣсто непосредственно за членами Сипода и выше всёхъ прочихъ мятрополитовъ. Во время литургія ему пришлось говорить по-славянски возгласъ: "Твоя отъ Твоихъ Тебњ приносяще о всъхъ и за вся", а участвовавшій въ богослуженіи діаконъ посольской церкви нашей въ Константинополё произносилъ эктеніи на славянскомъ же языкв. Торжественное богослуженіе собрало въ храмъ весьма великое множество народа, смотрёвшаго "на службу со слезами умиленія и радости" 1).

По окончаніи богослуженія, преосв. Кириллъ разговлялся у патріарха и принималъ вновь самыя искреннія привётствія отъ всего собора архіереевъ вмёстё съ выраженіями радости о тёсномъ союзё любви между русскою и восточною церквами.

Участіе преосв. Кирилла въ служеніи литургіи на праздникъ Рождества Христова съ греческими јерархами, какъ тотчасъ же оказалось, произвело самое благотворное действіе на общественное мивніе и настроеніе константинопольсваго греческаго общества. Никомидійскій в халкидонскій митрополиты, по порученію патріарха, говорили потомъ преосв. Кириллу, что вся греческая церковь приняла это событіе, какъ великое утвшение для себя; что во время недавней войны весь народъ плакалъ, когда вселенскій патріархъ Анениь позволилъ себъ, въ своемъ адресъ султану, отозваться о Россін, что греческая церковь не нуждается въ ся помощи, а нынъ народъ опять плакалъ отъ умиленія, удостовърившись изъ сослужения русскаго епискона съ греческими, что Россія великодушно простила имъ допущенный грёхъ. Патріархъ же считалъ себя истинно счастливымъ, что въ его управление изгладилось недоброе впечатлёние отъ выходки п. Аноима, и что этимъ нагляднымъ символомъ единенія об'вихъ церквей обличились хитрыя ковни враговъ православія,

250



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. письмо преося. Кирила из м. Григорію отъ 26 феврали 1858 г. въ Духови. Бесёдѣ 1856 г., № 19, стр. 247.

которые постоянно нашецтывали грекамъ, что русское богослуженіе и вообще русская церковь далеко уклонилась отъ единства съ вселенскою церковью.

Оказывая вселенскому патріарху вниманіе, необходимое для установленія болёе довёренныхъ сношеній съ греческою церковью въ Константинополё, преосв. Кириллъ, по предварительному соглашенію съ русскимъ посломъ, увёдомилъ бывшаго п. Григорія, что, если, за недосугомъ, ему не удастся посётить его на Босфорё, то онъ проситъ, по крайней мёрё, заочнаго благословенія у него себё и приноситъ ему, въ внакъ уваженія и памяти, подаровъ изъ собственной своей ризницы. П. Григорій принялъ присланные ему преосв. Кирилломъ клобукъ и четки, и благодарилъ его за память и вниманіе, съ которыми преосвященный избёгаетъ личнаго свиданія съ нимъ, чтобы этимъ не ставить ни его, ни самого себя въ ватруднительныя и неловкія отношенія къ великой церкви.

Что касается отношеній преосв. Кирилла въ іерусалимскому натріарху, то они установились, какъ им уже знаемъ изъ словъ перваго въ его письмѣ къ оберъ-прокурору Св. Синода, въ самомъ лучшемъ видъ. Послъ перваго, т. ск. оффиціальнаго свиданія, преосв. Кириллъ быль еще два раза у патріарха ісрусалимскаго, который принималь его всявій слёдующій разъ все съ бодьшимъ и большимъ радушіемъ. Сказавъ преосв. Кириллу, что намбренъ посътить его послъ правдника, патріархъ убѣдительно просилъ его отложить свой отъёздъ въ Іерусалниъ, по крайней мёрё, до праздника Богоявленія, вакъ для того, чтобъ избъжать мореплаванія, особенно опаснаго во время святокъ, по Средиземному морю, такъ и для того, чтобы имъть возможность видъться съ нимъ и переговорить о всемъ, какъ можно, подробнѣе. "Самые моряки",--говорилъ онъ преосв. Кириллу,-- стараются не выходить въ море отъ Рождества до освящения воды, а Ваше Преосвященство - у доброй пристани: къ чему вамъ сибшить"? Рёшившись, по всёмъ этимъ соображеніямъ, остаться въ Константинопол'в до 10 января 1858 года, преосв. Кириллъ отвичалъ патріарху Терусалимскому, что, имбя намбреніе не предпринимать пичего бевъ благословенія Его Блаженства, онъ радъ явить ему это первое доказательство своего послутанія.

Во время слёдовавшаго затёмъ двукратнаго свиданія и совёщанія преосв. Кирилла съ іерусалимскимъ патріархомъ, они р'вшили два весьма важныхъ съ точки зрёнія миссіи преосв. Кирилла вопроса: о русскихъ покчопникахъ и рус. скомъ богослуженія въ Іерусалимѣ.

Относительно перваго вопроса патріархъ Кириллъ объяснияъ, что, находясь въ Іерусалимѣ въ теченіе 12 лѣтъ въ качествъ памъстника цатріарха Асвнасія, онь санъ нибль возможность присмотрёться въ обраву жизни руссвихъ H0клонниковь. Въ то время мужчины и женщины, имъя въ Ісрусалимъ одно общее помъщение, позволяля себъ разные соблазнительные поступки, о которыхъ цечально и вспоминать. Тогда ісрусалниская патріархія исходатайствовала у русскаго правительства особый уставъ для поклонниковъ. Уставоиъ этимъ присвоено было право монастырю св. Гроба назначать исправительныя наказанія тыкъ поклонникамъ, которые будуть вести безпорядочную жизнь. Съ тёхъ поръ самый явный соблазнъ прекратился, но охота къ нему не прошла. Одинъ изъ поклонниковъ, котораго самъ патріархъ засталъ въ нетрезвомъ видъ, отвъчалъ ему, видимо, со всею отвровенностію, что онъ пьетъ потому, что можетъ за одни и тъ же деньги напиться четыре раза въ Іерусалимѣ противъ одного раза въ Россіи. Поэтому, должно исправлять ихъ сперва духовнымъ назиданіемъ, объясняя имъ самую цівль пребыванія ихъ въ св. градѣ, а въ крайнихъ случаяхъ прибъгать и къ наказаніямъ. Самое чувствительное для нихъ наказаніе, по мнѣнію п. Кирилла, состоить во временной ссылкь на покаяніе въ монастырь св. Саввы. Довольно одного, двухъ примёровь для спасительнаго предостереженія прочихь. Тёмъ

252

изъ нихъ, которые, вслёдствіе неспокойнаго или даже буйнаго нрава, будутъ подлежать высылкё изъ св. града, не должно дозволять продолжительнаго пребыванія въ немъ, по нёскольку мёсяцевъ, а пазначивъ имъ отъ 30 до 40 дней для посёщенія свв. мёстъ, высылать вкъ затёмъ въ <u>Яффу-нъ рус-</u> скому консулу. Съ своей же -стороны, патріархъ Кириллъ выражалъ намёреніе приступить къ построднію новаго дома (гостининцы) для помёщенія русскихъ поклонниковъ, разумёется, съ предварительнаго разрённенія Порты.

Преосв. Кыриялъ, въ свою очередь, выравияъ патріарху полную готовность наблюдать за порядкомъ и поведеніемъ русскихъ богомольцевъ, занимать ихъ хожденіемъ въ церковь и пёніемъ и вообще всячески отвлекать ихъ отъ праздности, а непослушныхъ, или буйныхъ отсылать обратно въ Россію съ дурною аттестаціею, тёмъ болёе, что все это составляло и его прямую обязавность.

Что касаются совершенія русскаго богослужевія въ Іерусалний, то патріархъ, согласно съ желаніенъ, выраженнымъ со стороны преосв. Кирилла, об'єщалъ сд'блать необходимыя распоряженія о допущеніи его къ служенію при св. Гробѣ и на Голгов'в всякій разъ, какъ только онъ ножелаетъ, въ часы, оредѣленные для православнаго духовенства, и даже самъ предложняъ сд'блать распоряженіе, чтобы, въ облегченіе преосв. Кирилла, всегда им'єлись на містѣ готовыя для него облаченія язъ патріариней развицы.

Кром'я того, патріархъ Кириллъ зам'ятилъ, что до войны (крымской) въ Николинъ день (6 декабря) богослужение въ Іерусалим'я совершалось съ такою же точно торжественностію, какъ на Пасху. Посл'я войны великолёпіе это, по необходимости, должно было н'всколько сократиться, хотя дни рожденія и тезоименитства Август'яйшихъ Особъ Русскаго Царствующаго Дома и теперь праздновалось съ особенною ныпностію. Патріархъ іерусалимскій выражалъ надежду, что въ скоромъ времени все это должно было войти опять въ прежній порядокъ. Всё эти сношенія преосв. Кирилла <sup>1</sup>) съ восточными іерархами въ Константинополё происходили до правдника Рождества Христова и въ самые первые дни правдниковъ. Въ слёдовавшіе затёмъ дни сношенія эти продолжались, обогаидая преосв. Кирилла полевными свёдёніями и постепенно /вводя его въ пониманіе тоговременнаго положенія православной церкви на Востокё.

На правдникахъ преосвящ. Кирилла посётили во дворцё руссваго посольства патріархи — вселенскій и іерусалимскій, равно какъ и вначительнёйшіе члены константинопольскаго синода.

Вселенскій патріархъ повторилъ почти буквально тѣ самыя жалобы на турецкое правительство, какія раньше слышаль преосв. Кириллъ отъ никомидійскаго митрополита, во время посѣщенія этого послѣдняго. Патріархъ, прежде всего, объяснилъ всю опасность, которая, по чнѣнію его, угрожала бы греческой церкви, если бы Порта успѣла настоять на своемъ желаніи назначить епископамъ постоянное жаловавье и просилъ ваступничества русскаго посольства предъ турецкимъ правительствомъ, такъ чтобы рѣшеніе этого вопроса было вовсе отклонено и все оставалось бы попрежнему.

Русскій посолъ, присутствовавшій при этомъ свиданія вселенскаго патріарха съ преосв. Кирилломъ, позволилъ себѣ вдѣсь заявить, что о подобномъ домогательствѣ не кожетъ быть и рѣчи, такъ какъ вопросъ о содержаніи духовенства вовбужденъ Портою на основаніи гатти-гумаюна, исполненіе котораго составляетъ одно изъ торжественныхъ обязательствъ, принятыхъ на себя султаномъ предъ лицемъ всей Европы; что хотя Россія и не участвовала въ составленіи этого акта, но, при заключеніи мира, признала обязательность его въ

254

1

1



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Свядянія о нихъ заимствовани превнущественно наъ записки константинопольскаго посла Бутенева, представленной имъ въ Министерство Иностранныхъ Делъ въ январт 1858 г. Си. арх. Св. Синода по канцелярія Оберъ-Прокурора за 1858 г. д. № 381.

главныхъ чертахъ; что если Россія приметъ участіе въ толковапіи нёкоторыхъ статей его въ пользу греческой церкви, то этимъ непремённо вызоветъ посредничество западныхъ державъ, которое едва ли будетъ влониться къ выгодамъ греческаго духовенства!

Тогда вселенскій патріархъ началъ просить, чтобы Россія содбиствовала великой церкви въ доствженін, по врайней мёрё, одного ограниченія, по воторому патріархъ одинъ изъ всёхъ архіереевъ былъ бы обезпеченъ постояннымъ желоканьемъ какъ для содержанія окружающихъ его членовъ церкве и зависящихъ отъ вселенскаго престола училищъ и благотворительныхъ учреждений, такъ и для неизбъяныхъ подарковъ турецкийъ властямъ, всё же прочіе епископы были бы оставлены при прежнемъ своемъ содержании, получавшимся оть добровольныхъ подаяній паствы. Въ противномъ случав, говорилъ патріархъ, Порта, имбя всёхъ архіереевъ на жалованьв, легко можетъ придти къ мысли о сокращения числа епископовъ, ради уменьшения своихъ издержекъ, равно какъ можетъ соблазниться назначениемъ недостойныхъ епископовъ, которые соглясятся принять на себя этотъ свиъ на половинномъ жалованьв.

Въ отвѣтъ на это преосв. Кириллъ предложилъ отъ себя, въ видѣ личнаго мнѣнія, среднюю мѣру, какъ средство примирить притязанія Порты съ желаніями духовенства, а именно: епископы будутъ получать попрежнему добровольныя подаянія, но такъ, что мѣра этихъ ножертвованій будетъ предварительно опредѣлена по обоюдному согласію духовенства съ мірянами, для ограниченія возможнаго проиввола съ той и другой стороны.

Нѣсколько смущенный этямъ совѣтомъ, вселенскій натріархъ не далъ положительнаго отвѣта на него и возвратился снова въ любимой мысли о совершенномъ отклоненіи какихъ бы то ни было преобравованій.

Вообще въ словахъ какъ патріарха вселенскаго, такъ и

255

۱

другихъ архіереевъ греческихъ, съ которыми видѣлся и бесѣдовалъ преоси. Кириллъ, ясно выражались двѣ мысли: 1) приверженпость всего высшаго греческаго духовенства въ старому порядку вещей, къ правамъ (προνόμια), утвержденнымъ древними узаконеніями мусульманскихъ завоевателей; 2) полное разъединеніе между духовенствомъ и мірянами по поводу всѣхъ вопросовъ относительно предполагавшихся тогда преобразованій въ устройствѣ православной церкви на Востокѣ. Вселенскій патріархъ горько жаловался на князя Стефана Вогориди, одного изъ почетнѣйшихъ представителей сословія мірянъ въ патріаршемъ совѣтѣ, за то, что онъ первый подалъ мысль о новомъ составѣ синода, въ который вмѣсто бевсмѣнымъ членовъ, незаконно присвоившихъ себѣ это право, призывались бы поочередно всѣ епархіальные архіереи.

Іерусалимскій патріархъ, сь своей стороны, продолжалъ все время оказывать преосв. Кириллу наружную ласку н предупредительность. Только, къ сожалению, первосвятитель церкви јерусалчиской слишкомъ подчинился вліянію лицъ, окружавшихъ его и въ тайнъ негодовавшихъ на учреждение русской миссіи въ св. градѣ. Этимъ постороннимъ вліяніемъ объяснялись, по мявнію преосв. Кирилла и русскаго посольства въ Константинополъ, косвенные памеки патріарха, показывавшіе желаніе его поставить настоятеля вашей іеруса. аниской миссів въ. нёкоторую зависимость оть святогробскаго духовенства. Такъ, во врежя одного своего свиданія съ преосв. Кирилдонъ, патріархъ, посвящая его въ особенности православнаго богослуженія въ свв. м'встахъ, просняъ его соблюдать нъкоторые мъстные обычан, какъ-то: не входить съ тростію въ церковь, не носить митры на Голгооб, ходить исключнтельно въ черныхъ рясахъ и не употреблять цевтныхъ, совътуя ему во всёхъ подобныхъ мелочахъ руководствокаться опытностію его нам'єстниковъ въ Іерусалим'є. Дозволяя ему ежедневное русское служение въ Архангельскомъ монастыръ,

1

предоставленномъ, въ случав иужды, для помвщенія нашей духовной миссіи, патріархъ просиль преосв. Кирилла предупреждать всякій разъ патріаршихъ намвстняновъ о своемъ желаніи служить литургію. При совершеніи же богослуженія въ другихъ мвстахъ св. града, онъ твиъ болве еще долженъ былъ, по соввту патріарха, подчиняться известнымъ условілиъ мвста и времени и неизобжнымъ ограниченіямъ въ чинъ богослуженія, которое не должно быть исключительно русскимъ и должно совершаться на разныхъ язывахъ<sup>1</sup>).

Относительно пом'йщенія русскихъ поклонниковъ въ Іерусалимѣ патріархъ теперь, въ дополненіе къ прежнему, заявилъ, что онъ имѣетъ намѣреніе приступить къ построенію для нихъ новой гостинницы, которая однакоже не можетъ быть скоро готова, такъ какъ онъ предполагаетъ передѣлать ее изъ недостроенныхъ турецкихъ казармъ, вмѣщающихъ въ себѣ приблизительно до 600 человѣкъ. Патріархъ намѣренъ былъ просить у Порты уступки ему этого зданія, при чемъ не сомнѣвался въ успѣхѣ своей просьбы, надѣясь на дружественное расположеніе къ нему со стороны великаго визиря.

Заговоривъ о люстрв, пожертвованной въ пользу голгооской церкви, iерусалимский патріархъ выражалъ сомнівніе въ томъ смыслі, что, по тісному обнему и малой высотів этого храма, она едва ли можетъ быть употреблена согласно съ благочестивымъ ся навиачениемъ. Впрочемъ, окончательное різшение этого вопроса онъ предоставлялъ ближайшему усмотрівнію преосв. Кирилла. Вообще же іерусалимский па-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Наил. Св. Синодъ не нашелъ инчего неумъстного, наи обиднаго въ этихъ предложенията јерусалинскаго натріарха преосв. Кыриллу. "Члелы Св. Синода гашего", — инсаль гр. А. П. Толотой кн. А. М. Горчакову, 30 ливера 1858 г., — "не уснатривають въ свяъ условідть инчего ственительнаго для нашей духовной инссін. Соблоденіе мъстимът обичаевъ даже необходимо, чтобы ин грени, ин наозбран ас нивли повода упрокать русскихъ въ препебреженія того, въ тему призыкая мъстиме жители". См. арх. Св. Синода по канцелярін Оберъ-прокурора зи 1868 г. д. № 381.

тріархъ увёряль и посла нашего въ Константинополё и преосв. Кирилла въ своей полной готовности всячески содёйствовать спокойствію и благосостоянію нашей миссіи въ Іерусалимё.

Одно только вазалось страннымъ въ отношенияхъ іерусалимскаго патріарха въ начальнику русской іерусалимской духовной миссін, именно то, что, неоднократно высказавъ свое недоумвене по поводу истинной цвли назначения миссии на Востовъ и, въ частности, въ Св. землъ предъ архимандритомъ Григоріемъ (Веглерисъ)<sup>1</sup>), въ бесёдахъ своихъ съ преосв. Кирилломъ патріархъ ни разу не коснулся 9**T**0**Г**0 вопроса. Послёднее обстоятельство тёмъ менёе говорило въ цольву совершенной искренности іерусалимскаго цатріарха, что и вселенскій патріархъ, посл'в торжественнаго служе. нія съ преосв. Кирилдомъ въ ночь на Рождество Христово, выражалъ разнымъ лицамъ свои подозрънія относительно тайнаго политическаго характера нашей духовной јерусалимской миссіи <sup>2</sup>). По свёдёніямъ нашего посольства въ Константинополь, англійское посольство присылало своихъ агентовъ къ обовых патріархамъ съ вопросомъ: что за новый посланникъ русскій отправляется, подъ именемъ епископа Кирилла, въ Іерусалимъ и съ какою именно целію. Вселенскій патріархъ отвѣчалъ, что это дѣло его не касается и ему ничего неизвёстно, и указаль на јерусалимскаго патріарха, какъ на лице, преимущественно въ этомъ дёль заинтересованное.

Неизвёстнымъ осталось, какія объясненія далъ англій-

<sup>1</sup>) Намъ уже извъстенъ отзнать јерусалнискаго патріарха предъ архин. Порфиріенъ о миссін преосв. Бирилла. Си. выше стр. 122—123 ср. архин. Порфирія. Второе путемествіе по св. горѣ Афонской М. 1880 г. стр. 12-18.

<sup>5)</sup> Изъ другихъ источниковъ мы узнаемъ, что и вселенскій натріархъ въ глубней души относился несочувственно въ учрежденію вашей миссіи въ Іерусалний подъ начальствомъ прессв. Кирилла. Когда 19 мая 1858 года архин. Порфирій (Успенскій) постилъ вселенскаго патріарха, то этотъ вослёдній, прощаясь съ нимъ, "выразнать свое веудовольстніе на несланнаго въ Іерусалниъ нашего мелатопольскаго синскопа Кирилла", хотя, впрочемъ, и по другимъ вобужденіямъ, по крайней мърѣ, на словахъ. Си. архин. Порфирія. Второе вутешествіе но св. горѣ Авонской. М. 1880 г., стр. 12.

скому посольству іерусалимскій цатріархъ, но полная откровенность, съ какою преосв. Кириллъ постоянно говорилъ ему о чисто духовномъ характеръ своей миссіи, должна была убъдить его совершенно въ чистотъ намъреній русскаго правительства относительно греческой церкви.

Съ своей стороны, русскій посоль въ Константинополь посившилъ предупредить всякіе превратные толки и подозрвнія на счеть цели нашей іерусалимской миссіи со стороны французскаго посла, заговоривъ съ нимъ первый о прибытіи въ Константинополь нашего епископа, какъ лица, посылаемаго въ преемники бывшему уже тамъ настоятелю нашей миссіи, съ целію надзора и покровительства постоянно увеличивающимся нашимъ повлонникамъ въ св. градъ. Русский посолъ, вромъ того, добавилъ, что въ данной преосв. Кириллу инструкціи ему вибнено въ обязанность войти въ дружелюбныя сношенія съ латинскимъ духовенствомъ, находящимся въ Іерусалнив, согласно съ состоявшимся въ последнее время между обоным правительствами самымъ исвреннимъ сближеніемъ по поводу вёроиспов'ёдныхъ вопросовъ. Объясневія эти были праняты съ видимымъ удовольствіемъ францувскимъ посломъ, который, въ свою очередь, об'вщалъ прелупредить ла. тинское духовенство въ Іерусалими о прівзди русскаго епископа въ томъ же сиыслё взаимнаго довёрія и такимъ обравомъ приготовить ему ласковый пріемъ со стороны свонкъ-единовѣрцевъ 1).

Вообще изъ всего доселъ сказаннаго нами о пребыва-

<sup>3</sup>) Послёдная политка собственно русскаго посла из Константисозолё подготовить полку преосв. Кирилу для возможно болёе близкихъ и довёренимхъ отношеній из латинскому духовенству въ Перусалимё, видимо, не встрётила полваго сочувствія у висшаго духовнаго нашего начальства, которое не безъ основанія видѣло въэтонъ опасность для сохраненія добрыхъ отношеній наинхъ из православному греческому духовенству въ Герусалимё. Оберъ-прокуроръ Св. Синода гр. А. П. Толстой по этому поводу писаль 30 ливара 1866 г. ки. А. М. Горчакову слёдующее: "Въ мёстахъ, гдё первые христіане слишали изъ усть Самого Спасителя заповёдь о любен из ближиему, безъ сожнёлія, и прилично и необходнио нашимъ духовнымъ нитъ благоразумно вёжливое и миродобявое

260

нія преосв. Кирилла въ Константинополів и сношеній его съ высшими представителями греческой іерархіи видно, что появленіе его въ столицъ турецкой имперіи произвело сильное висчатлёніе на греческое духовенство и сразу же принесло замётный добрый результатт. Оно содёйствовало, прежде всего, болѣе искреннему обращенію греческаго духовенства въ намъ въ тоговременныхъ его нуждахъ. Послёднее стало довърять намъ болже прежняго во всемъ, что касалось отношеній его въ Порть и другимъ аностраннымъ державамъ. Его снущала пока только неизвёстность положенія, какое займеть Россія въ самыхъ животрепещущихъ для него вопросахъ о національностяхъ, чуждыхъ греческой, именно: болгарской и арабской. Но самымъ важнымъ результатомъ сношеній преосв. Кирилла съ представителями греческой іерархін въ Константинополѣ было всвобновленіе болѣе искренняго сближенія греческой церкви съ нашимъ Св. Синодомъ. Несомнённо увлекался, или, быть можеть, намёренно преувеличиваль дёло халкидонскій митрополить, когда пеоднократно возвращался-и даже съ нѣкоторою настойчивостію-къ мысли о пользё, какую могло бы имёть для греческой церкви присутствіе и диятельное участіе въ константинопольскомъ сянодѣ представителя русской церкви. Но. не придавая вначенія этой несбыточной мысли, преосв. Кириллъ сов'ятоваль митрополиту халкидонскому, и въ лиць его всей высшей гре-

обращеніе съ затинами и прочими вновфрцами. Но со стороны затинанъ доджно опасаться вёкоторой, по духу ихъ прозелитнама, навязчивости и навфреннаго разглашенія о дружеской связи съ начи, чтобы поселить вражду между нажи и греками. Хотя и ийтъ возхожности преподавать отсида преосв. Кириллу подробные совёты, какъ вести себя въ этихъ случалхъ, но, кажется, онъ могъ бы оградить себя отъ подозрёнія, давъ понять нажёстиячамъ патріархв, что этотъ способъ обхождевія съ иновърными, подающій латинанамъ надежду на даяъивёщее сближеніе, есть едчиственнов средство въ отклоненію политическихъ противодъйствій нашой духовной миссіи, которая въ дъйствительности не имёсть, да и не ножеть иной цёли, кромъ укръилевія нашей духовной сямви съ грэческою церковью". См. письмо гр. Толстаго въ ки. Горчакову въ арх. Си. Синода по канцеляріи Оберъ-прокурора ва 1858 г. д. № 381.

чесвой іерархіи въ письменныхъ сношеніяхъ вонстантино. польскаго синода съ нашимъ Св. Синодомь не ограничивается одними праздными увъреніями въ любви и единомысліи. "Наше правительство", - говорилъ при этомъ преосв. Кириллъ, ..., великодушно забывая прошедшее, сдёлало первый шагъ въ сближению съ Вами, приславъ Вамъ въ заложники русскаго архіерея. Вы должны, съ своей стороны, изъявить свою признательность не словами только, но и дёломъ, и приступить въ болёе важнымъ дёловымъ сношеніямъ съ Св. Сенодомъ, чёмъ какія были до сихъ поръ". Какъ достойное начало подобныхъ сношеній, преосв. Кириллъ, съ своей стороны, предлагалъ ісрархіи обратиться съ братскимъ посланіемъ въ русскому Св. Синоду о взаимномъ признанія овятыхъ объехъ православныхъ церввей, которые въ теченіе нвокольнихъ десятилътій почитались уже въ Россіи, не будучи признаны греческою церковью, в наобороть. Мысль эта была принята гречесвими ісрархами, повидимому, съ особенною радостію и съ желаніемъ сод'яйствовать ся осуществленію 1).

Довольно продолжительное пребываніе преосв. Кърилла въ Константинополѣ на пути въ Іерусалимъ получило особенно важное значеніе потому, что оно совпало съ другими весьма важными историческими событіями, отчасти уже совершившимся, а отчасти только подготовлявшимися тогда. Однимъ изъ таквхъ событій, и именно послѣдняго рода, былъ т. н. греко-болгарскій сморъ, готовившійся тогда, т. е. въ 185<sup>7</sup>/<sub>8</sub> г. къ переходу изъ долголѣтней, упорной и настойчивой борьбы къ открытому разрыву между греками и болгарами.

<sup>2</sup>) Свёдёнія о сноменіяхь преосв. Кирила съ греческою іерархіею въ<sup>1</sup> Конставтноволі на реждественскихь праздникахь 185%, г. завиствовани преимущественно нев запляски, представленной Бутеневымь въ Минист. Иностр. Діль въ диварія 1858 г. См. арх. Св. Синода по канцеляріи оберъ-прокурора за 1858 г. д. № 391.

Труди Кіевсь, дух. Академів, т. І, 1899 г.

18

Къ началу сороковыхъ годовъ относится первый актъ греко-болгарской расири. Первоначальныя желанія болгарь были ум'вренны. Болгаре просили только назначить въ болгарскія епархів архівреевъ болгарскаго происхожденія, чтобы они могли объяснять своимъ пасонымъ-болгарамъ христіанскія обязанности ихъ къ Богу, правительству и ближнимъ на понятномъ для нихъ языкъ. Въ этомъ смыслъ представители болгарскаго варода подавали просьбы самой константинопольской патріархіи, турецкому правительству и даже самому султану Абдулъ-Меджиду во время его путешествія въ 1846 году въ предёлахъ бывшаго болгарского царства. Одинъ только сколько-нибудь важный результать имбла эта первоначальная, сравнительно спокойпая борьба между греками и болгарами на почвѣ религіозной. Въ концѣ 1840-хъ годовъ болгарской воистантинопольской общинѣ разрѣшено было устроить свою церковь въ столицё Турецкой имперіи. Цер. ковь эта была, действительно, устроена въ 1849 году сначала въ частномъ домъ, а въ 1851 году въ этой церкви былъ рукоположенъ даже особый епископъ славянскаго происхожденія. На этомъ и покончился первый фазисъ греко-болгарской распри.

Крымская война Россін сначала съ Турціей и потомъ съ западно европейскими державами на время прекратила церковный споръ между греками и болгарами. И тѣ и другіе съ одинаково напряженнымъ вниманіемъ, хотя, кажется, и съ различными чувствами слёдили за ходомъ этой борьбы. Болгары возлагали большія надежды на Россію, и, въ случаѣ побёды ея, ожидали для себя политическаго и духовнаго освобожденія. Наоборотъ, греки, такъ недавно еще освобожденные Россіею отъ турецкаго ига, со страхомъ представляли себѣ побёду Россіи, единоплеменницы славянъ, которая могла своимъ вліяніемъ на Востовѣ положить непреодолимую преграду ихъ эллинофильскимъ стремленіямъ. Высшая греческая іерархія, начиная съ самого вселенскаго патріарха, открыто

заявляла о своихъ совсёмъ недружелюбныхъ чувствахъ въ отношения къ Россия во время крымской войны.

По окончанія войны, когда ослабёло вліяніе Россія на православномъ Востокъ и когда, лишившись покровительства Россіи, православные христіане Востока были предоставлены всецёло самимъ себё, борьба между гревани и болгарами вовобновилась еще съ большею силою. Усиленію грево-болгарской распри въ это время немало содъйствовала также и ннославная пропаганда, для которой вражда между православными націовальностами Востова была весьма выгодна. Первоначальныя умъренныя желанія болгаръ теперь уже значительно расширились. Съ изданіемъ гатти-гумаюна, болгары получили надежду, что во время общихъ преобразовавій, проектированныхъ въ немъ, будутъ удовлетворены и ихъ стремленія и желанія, и рішились энергически исвать этого удовлетворенія. Они желали теперь имѣть у себя богослуженіе на славянскомъ языкѣ, высшее духовенство изъ природныхъ болгаръ и представителей изъ своей націи въ патріаршемъ сянодѣ и смѣшанномъ совѣтѣ 1).

Вь такомъ именно положенія находился грево-болгарскій церковный вопросъ, когда преосв. Кириллъ прибылъ въ Конставтинополь на пути въ Іерусалимъ. Должно замітить, что наше правительство съ самаго начала слёдило весьма внимательно за прискорбною распрею между двумя единовёрными народами православнаго Востока. Оно постоянно старалось всячески о томъ, чтобы примирить враждующихъ, и съ этою цёлію желало имёть самыя точныя и безпристраст ныя свёдёнія какъ объ истинныхъ причинахъ, вызваншихъ споръ между вселенскою патріархіею и болгарами, такъ и о настоящемъ положеніи дёла<sup>2</sup>). Между прочимъ, и преосв.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. м. Филарета. Собранів митий и отамвовъ по дтяламъ православи. Церкви на Востокъ. СПБ. 1886 г. стр. XVII.

<sup>2)</sup> Такія свёдёнія правительство наше старалось получнть преимуществен-

Кириллу было поручено, вёроятно, частнымь образомь оть министерства Иностранныхь дёль поближе повлакомиться съ положеніемь, въ какомь находилась греко-болгарская распря, во время пребыванія своего въ Константинополё. Дёйстинтельно, преосв. Кирилль принималь мёры къ тому, чтобы болёе или менёе близко познакомиться съ истиннымь положеніемъ греко-болгарскаго церковнаго вопроса. Какъ мы уже видёли, онъ заводяль рёчь объ этомь съ нёкоторыми наъ греческихъ іерарховъ. Видёлся онъ также въ Константинополё и съ представителями болгарскаго народа.

Результатовъ всего этого было мивніе преосв. Кирилла о греко-болгарскомъ церковномъ вопросв, изложенное въ особой запискъ на имя Министра Иностранныхъ Дълъ. Миъніе это было не въ пользу болгаръ. Представители болгарскаго народа, являвшеся къ нему въ Константинополё, произвели на него неблагопріятное впечативніе. "Началась бесёда",---говорить онь въ своей, упомянутой нами сейчаст., Дёло дошло до вопроса: въ чемъ же собственно нуждаются и чего хотять болгары? Говорять, что нужно имь непремённо своихъ архіереевъ. Много ли вандидатовъ? Два: Іоанникій и Иларіонъ. Что могутъ сдёлать два архіерея въ отношени въ 5 милліонамъ народа, безъ помощи приходскаго духовепства, болёе или менёе подготовленнаго въ своему дёлу? Очевидно, ничего. Выходить, что нужно еще прежде имъть училеща. Отвѣчаютъ, что низшія училища есть и довольно успътно распространяютъ грамотность, такъ что почти весь народъ болгарскій - народъ грамотный; остается желать семинарій для духовенства. Совершенно справедливо; по есть ли подготовленные начальники и наставники? Увы! четыре

но чрезъ лицъ, служиванихъ въ нашихъ миссідхъ. См. подробности объ этонъ, равно какъ и обстоятельное суждение преосв. Ософана (Говорова) о греко-болг-рскомъ вопросъ въ изданномъ нами инсъмъ послёдниго (Труды Кіев. дух. Акад. 1895 г. V стр. 33-67).

человѣка, научившіеся кос-чему кто въ Россіи, кто въ Германія, составляють слишкомь скудный в недостаточный занасъ просвѣтителей духовенства. Сами совнаются, что не склеили бы у себя чего-нибудь дёльнаго, а надёются на патріархію; сами видять, что еще не довольно ясно понимають, чего хотять, а уже спѣшать просыть денегь у Россін, н, при сдучав, готовы роптать на Россію точно также, какъ ропщутъ на грековъ. Въ додершение всёхъ бёдъ, нётъ у этихъ несчастныхъ средоточія заботъ о благѣ отечества. Что болгаринъ, то попечитель общественнаго блага; что лице, получившее выкоторую тынь образования, то особая система общественнаго благоустройства, особыя мёры въ обезпечению блага общества; а въ началъ всего собственнаго существованія. Немудрено, что, при такомъ порядкѣ вещей, являются архіереи-болгары, которые не только скрывають, что они болгары, но и положительно забывають свой природный языкъ, ---бываютъ вельможи, которые вспоминаютъ, что они болгары, только тогда, когда перессорятся съ греками и хотять отомстить имъ бурями въ стаканъ воды. Насколько виноваты въ подобныхъ случаяхъ греви и насколько правы жалующіеся на нихъ, -- опредёлить очень трудно" 1).

Такимъ образомъ, преосв. Кириллъ не сочувствовалі стремленіямъ болгаръ въ томъ видъ, какъ эти стремленія опредѣлились во время его пребыванія въ Константинополѣ, собственно потому, что признавалъ осуществленіе ихъ совершенно несвоевременнымъ и даже вреднымъ для дѣла самихъ же болгаръ. Онъ признавалъ безусловно необходимымъ предварительно возвысить уровень умственнаго развитія и просвъщенія болгарскаго народа вообще и, въ частности, болгарскаго духовенства. На эту точку зрѣнія онъ старался поставить, какъ мы внаемъ, и греческихъ іерарховъ, съ кото-

1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. запяску преосв. Кирилка въ музейной библіотекі Кіев. дух-Акад. подъ значномъ Муз. Рук. № 406.

рыми приходилось ему бесёдовать въ Константинополь. Но независимо отъ несочувствія болгарскимъ притязаніямъ, какъ несвоевременнымъ, преосв. Кириллъ во время пребыванія своего въ Константинополѣ старался показать возможное вниманіе въ здёшней болгарской общині. Какъ видно изъ письма его въ н. Григорію отъ 26 февраля 1858 года, преосв. Кнриллъ 27 декабря 1857 года служилъ даже, въ веливой радости болгаръ, въ ихъ скудной, маленькой цервии св. Стефана" 1). Это послъднее обстоятельство, т. е. служение преосв. Кирилла въ болгарской копстантинопольской церкви вызвало даже недовольство въ греческой ісрархіи и, должно согласиться. не несправедливое, если только върно, что преосв. Кириллъ служилъ безъ предварительнаго согласія вселенскаго иатріарха. Когда 19 мая 1858 г. архим. Порфирій (Успенскій) быль у патріарха ісрусалинскаго, то послёдній, нежду прочемъ, сказалъ ему: "соборными правилами и обычаями ограждены права и опредблены взаимныя отношенія предстоятелей всяхъ церквей въ предотвращение всякихъ тревогъ и смуть, какія они могле бы причинять другь другу, джёствуя самовольно. Всё мы должны свято соблюдать ЭТИ правила и обычан. А вашъ мелитопольский, при появлении своемъ между нами, нарушилъ ихъ. Здесь (т. е. въ Константинополѣ) не только епископы, но и мы-патріархи не властны отслужить ни одной литургія, не испросивъ сонзволенія на то мъстнаго архіепископа. Мелитополскій же служиль въ здёшней болгарской церкви безъ спроса, какъ будто пріёхаль въ свою епархію. Его святвйшество (т. е. цатріархъ константинопольский) извиниль бы такой постувь его молодостию и неопытностію его, но такъ какъ при немъ находился архимандрить Григорій Веглерись, грекъ и цареградець, воторому очень хорошо извёстны здёшніе обычан и уставы, то въ

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Си. писько въ вишеупомянутыхъ буматахъ м. Никанора, бизнихъ въ расноражения автора.

поступкъ, о которомъ я говорю, усмотръно было неуважение къ преемнику святаго Іоанна Златоустаго, — неуважение, свой\_ ствевное людямъ, привыкшимъ дъйствовать вездъ по праву сильнаго... Впрочемъ, архимандритъ Григорий извинился предъ Его Святъйшествомъ вмъсто мелитопольскаго <sup>1</sup>).

Священникъ Ө. Титов.

(Продолжение будеть)

<sup>1</sup>) См. архин. Порфирія. Второе путешествіе по св. горѣ Асонской. М. 1880 г. стр. 14-15-

## АРСЕНІЙ, АРХІЕПИСКОПЪ ЕЛАССОНСКІЙ (суздальскій тожъ),

и его вновь отврытые историческіе мемуары

(Продолжение) 1).

ГЛАВА III.

## Критико-библіографическія свѣдѣнія о Сумелійской рукописи, содержащей въ себѣ мемуары и жизнеописаніе Ароенія, архіепископа елассонскаго.

Послёдняя глава историческихъ мемуаровъ Арсенія, архіепископа елассонскаго, заканчивается двумя епиграммами въ честь автора. Дословно онъ читаются въ рукописи (л. 96 об., 97) такъ: "'Еπίγραμμα εἰς τὸν μαχαριώτατον ἀρχιεπίσχοπον χὺρ 'Αρσένιον, τὸν συγγραφέα τοῦ βιβλίου.

"'Αρσένιος μούσας πολλῷ πλέον ἤπερ "Ομηρος 'Ρουσαέων τ' ἀέθλων, δεῖξεν ὑπηρέτιδας. Μᾶλλον θὴν τό γε πᾶν μουσῶν ὑπόλεξεν "Ομηρος, 'Αρσενίψ δέ γ' ἔπνει πνεῦμ' ἄρα θειότερον". "Έτερον εἰς αὐτόν.

"Αρσένιος θεΐχεν τὸ δέ γ' ἀρχιερεὺς παρὰ γούνασι Χιλιάδ' ἕξ ἑχατὸν δέχατ' ἕνατον ἕτος".

Т. е. епиграмма въ честь блаженнъйшаго архіепископа Арсенія, сочинителя вниги: "Арсеній гораздо болье, чыть Гомеръ, заставилъ музъ прославлять подвиги Россовъ. Скажемъ върнъе: Гомеръ писалъ все, по вдохновенію музъ, а у Арсенія было вдохновеніе болье высокое (божественное)".

<sup>1</sup>) См. Труды Кіевской дух Академін за м. най 1896 г.

Вторая епиграмма ему же: "Арсевій архіерей положиль у колёнь (окончиль) это сочиненіе въ тысяча шесть соть девятнадцатомь году".

Итакъ, приведенныя сейчасъ епиграммы не оставляютъ, повидимому, никакого места сомнению въ томъ, что открытые нами мемуары написаны извёстнымъ въ исторіи и въ наубѣ Арсеніемъ, архіепископомъ елассонскимъ и димоникскимъ, жившимъ долгое время въ Москвѣ при Архангельскомъ соборъ и скончавшимся въ санъ архіепископа суздальскаго и торусскаго въ 1625 году. Временемъ ихъ окончанія, какъ гласнть вторая епиграмма, быль 1619 годь, на воторый падаеть прівадь въ Россію за милостынею патріарха іерусалимскаго Өсофана съ двумя спутниками, архимандритомъ Христофоромъ и племянникомъ архидіакономъ Неофитомъ, оказавшимися переписчиками настоящей рукописи. Но вакъ ни ясны и опредбленны данныя указанія, однако, при внимательпомъ чтенів настоящихъ мемуаровъ, невольно ВОЗНИкаеть сомнѣніе, что эти мемуары вышли изъ рукъ ихъ автора въ томъ самомъ видъ, нъ какомъ они являются нередъ нами теперь въ рукописи тралезунтской Сумелійской обители. И хвалебный панигирический тонъ приведенныхъ сейчасъ епеграммъ, и самый текстъ мемуаровъ, особенно послёднихъ двухъ главъ, и нёкоторыя другія данныя, имёющіяся на лицо въ той же рукописи, заставляютъ предполагать, что по этимъ мемуярамъ прошла другая, посторонная, и притомъ весьма дружески расположенная въ ихъ автору, рука, оставившая послё себя довольно зам'ятный слёдъ. Благодаря присутствію этой посторонней руки, цастоящіе мемуары можно подёлить какъ-бы на двё, по объему весьма неравныя, части, изъ коихъ авторомъ первой, заканчивающейся описаніемъ "раворенія великаго и царствующаго града Москвы" въ 1611 году в горячо прочувствованною молитвою въ Богу объ избавлении Москвы отъ ниспосланныхъ на нее бъдъ. несомпвино быль архіепископь елассонскій Арсеній, а авто-

ромъ второй, заключительной, части мемуаровъ можно признать даже другое постороннее лицо. Въ самомъ дълъ, въ первой части историческія событія описываются обстоятельно и съ такими живыми подробностями, воторыя дають ясно понять читателю, что авторъ ихъ непосредственный очевидецъ, современникъ, пе опускавшій изъ ввиманія даже малозначительныхъ фактовъ, тогда кавъ въ двухъ послёднихъ главахъ событія описываются сравнительно кратко и съ опущеніемъ иногда фактовъ первостеценной важности изъ исторія этой тяжелой эпохи русской государственной жизни. Имена келара Троице-Сергіевской лавры Авраамія Палицына и нежегородскаго гражданина Минина, знаменитыхъ врёпкихъ ратоборцевъ за отчизну въ данное время, совершенно не нашли себъ мъста на страницахъ мемуаровъ архіепископа Арсенія. Имя извёстнаго, мужественнаго борца, Діонисія, архимандрита Тровце-Сергіевской лавры, названо лишь въ числё другихъ посланниковъ, отправленныхъ въ Кострому къ юному Миханлу Өеодоровичу, съ предложеніемъ царской короны, но авторъ мемуаровъ ни словомъ не обмолвился относительно неустрашимой его деятельности, при защите знаменитой давры отъ нападенія Поляковъ съ Яномъ Сапъгою во главъ, о которомъ архіепископъ Арсеній говорить много и даже съ похвалою. Впрочемъ, умолчаніе объ этихъ лицахъ и событіяхь еще можно объяснять тёмъ обстоятельствомъ въ жизна автора разсматриваемыхъ мемуаровъ, что онъ, находясь въ заключеніи въ Кремль, не быль очевидцемь этихь событій и не зналь выдающихся дёятелей, принимавшихъ въ нихъ участіе, но мы уже не можемъ никакъ понять, почему онъ не сообщаеть намъ никакихъ свёдёній, напр., о времени избранія и хиротоніи извёстнаго патріарха Гермогена (о патріотической его дѣятельности, во время заключенія въ Кремлѣ въ подворьѣ Кирилло-Бѣлозерскаго монастыря, онъ выражается волебательно), не упоминаеть о трагической его кончини; однимъ словомъ, говоритъ о дѣятельности этого первосвятителя менѣе сочувственно, чёмь, напр., о діятельности кругицкаго митрополита Пафнутія, сравнительно мало извъстнаго въ нашей исторіи. Но особенно любопитенъ тотъ фактъ, что авторъ мемуарова, описавъ обстоятельно въёздъ въ Москву новоизбраннаго даря Михаила Өсодоровича съ его матерью внокинею Мареою Ивановною 1), ни однимъ словомъ не упомянулъ о другомъ зиаменательномъ событія въ жизни новаго царя-о его коронаціи, бывшей всего лишь чрезь два місяца послі избранія, т. е. 11 іюля, съ личнымъ участіемъ его самого, и перешелъ прамо въ событіямъ, происходившимъ значительно времени спустя, послѣ избранія на царство Михаила Өсодоровича.

Въ первой части мемуаровъ авторъ о себъ говоритъ ляшь тамъ, гдъ, по ходу ръчи, цельзя было избъжать этого, но во второй части онъ самимъ собою занимается уже докольно много: здёсь онъ разсказываеть о пожарё въ своемъ домъ, о грабежъ денегъ и своего имущества Поляками, о тяжкой болфзии и о страшномъ голодъ, благодаря недостатку съйстныхъ припасовъ, во время осады Кремля, о вознаграждении проторей и убытковъ его, по освобождении Москвы оть Поляковъ, внязьями Пожарскимъ и Трубецкимъ и о ивкоторыхъ другихъ интимныхъ фактахъ изъ своей личной жизни. Въ первой части мемуаровъ авторъ всюду себя называетъ "ταπεινός άρχιεπίσχοπος", т.е. тавъже, какъ и въ другомъ, несомивно ему приявдлежащемъ, сочинени подъ заглавіень: "Κόποι χαι διατριβή τοῦ ταπεινοῦ ἀρχιεπισχόπου 'Αρσενίου, γράφει χαι την προβίβασιν του πατριάρχου Моσγοβίας" 3), тогда вавъ во второй, за исключениемъ одного

1) Не безъннтересно здёсь отибтить тоть фанть, что въёздь въ Москву царя Миханла Осодоровича онисивается въ мемуарахъ архіепископа Арсенія почти дословно, какъ опесанъ подобный же въйздъ въ Москву Іжедниятрія, при ченъ въ описанія даже титуль архіепискона Арсенія въ одномъ случав остается прежній: «таженос архиетіσποπος», (π. 93), a Βτ πρηγουτ - «μαχαριώτατος ἀρχιεπίσχοπος» (π. 94). <sup>2</sup>) Σ. Ζαμπέλιο:. Καθίδρυσις πατριαρχείου ἐν 'Ρωσσία σελ. 27, 37

271

раза, всюду уже титулуется "µахарιώтатоς архиепіахопоς", т. е. придаеть себѣ титло, на которое онъ, при жизни, не имѣлъ иикакого права<sup>1</sup>). Здѣсь же, во второй части мемуаровъ, Арсеній, архіепископъ архангельскій или елассонскій, награждается и болѣе высокими эпитетами, вакъ, напр., "о́ а́үιю́ татос і́ера́рҳης", "о́ πа́νυ ӑүιος хаі даυµастос а̀νήр" (л. 81 об.).

Отмёченныя характерныя особенности разсматриваемых і нами мемуаровъ и по преимуществу двухъ послёднихъ главъ убёждаютъ насъ, что въ своемъ настоящемъ видё эти мемуары не могутъ быть приписаны безусловно Арсенію, архіепископу елассонскому; падъ ихъ окончательною обработкою потрудилась несомнённо посторонняя, и притомъ какъ мы замётили выше, дружески расположенная къ ихъ автору, рука, которая получила эти мемуары отъ составителя ихъ далеко не въ законченномъ своемъ видё. Сумелійская рукопись въ полномъ своемъ составё даетъ, по нашему убёжденію, нёкоторыя опредёленныя указанія относительно тёхъ лицъ, которымъ съ вёроятностію можно приписывать и составленіе этой рукописи и послёднюю редакцію содержащихся въ ней мемуаровъ.

Въ вонцъ Сумелійской рукописи, содержащей въ себъ, кромъ мемуаровъ, и житіе Арсенія, архіепископа елассовскаго, подъ заглавіемъ: "Μηνί 'Απριλίω ιγ' χοίμησις τοῦ

56, 59, 67 1 68. Здёсь же ны находных и другіе уничижительные эпитеты, какшын архістископь Арсеній нерёдко титулуеть себя самого, какъ нацр, '«Арсе́июν άμαρτωλόν» (σελ. 45) «τόν ἐλάχιστον ἀρχιερέων πάντων» (σελ. 56, 59) «ἔσχατον ἐπισχόπων» (σελ.67), «ἐγὰ δ εὐτελέστατος πάντων τῶν ἐπισχόπων, 'Αρσένιος ὅ ταπεινός, μιχρότερος τῶν ἄλλων» (σελ. 68).

1) Изъ жненкъ архіенископовъ право титуловаться срахаріфтатос; принадлежить на Востовѣ лишь автокефальному клирскому архіелископу, пользующенуся этимъ титуловъ наравиѣ съ тремя патріархами александрійскимъ, витіохійскимъ и ісрусалимскимъ. По конзинѣ, титулъ «µахарифтатос» прилагается безразлично ко всёмъ архіерелиъ.

272

μ α χαριωτάτου πατρός ήμῶν 'Αρσενίου, ἀρχιεπισχόπου Σουσδελίου, τοῦ πρώην 'Ελασσόνος, ἐχ τῆς δευτέρας τῶν Θετταλῶν ἐπαρχίας", имѣется слѣдующая приписка: "'Εγράφη ἐν ἔτει ¡ζρχζ' Χριστοῦ δὲ ¡αχιθ' ἐν Μοσχοβία ὑπὸ Χριστοφόρου, ἱερομονάχου χαὶ ἀρχιμανδρίτου τῶν Ἱεροσολύμων (χαὶ) Νεοφύτου, ἀρχιδιαχόνου Ἱεροσολύμων" (л. 109). Τ. е. паписана (эта рукопись) въ лѣто 7127, а отъ (реждества) Христова ез 1619 ез Москев іеромонахомз и архимандритомз іерусалимскимъ Христофоромз (в) іеродіавономъ іерусалимскимъ Неофитомъ". Конецъ приписки и именно слова: "iеродіавономъ іерусалимскимъ Неофитомъ" писаны нѣсколько отличнымъ ночеркомъ.

Оба, пазванные въ припискѣ, іерусалимскіе влирикиархимандритъ Христофоръ<sup>1</sup>) и іеродіаконъ Неофитъ, — люди хорошо извѣстные у насъ въ Россіи. Прибыли они къ намъ въ Москву въ 1619 году въ свитѣ патріарха іерусалимскаго Θеофана, который поставлялъ въ патріархи Филарета Никитича. На третьей недѣли по Пасхѣ, во вторникъ, представлялись они вмѣстѣ съ патріархомъ царю Михаилу Θеодоровичу, при чемъ, по принятому обычаю, удостоились получить отъ царя цѣвные подарки<sup>2</sup>). Оба они принимали участіе въ священнослуженіи патріарха Θеофана съ русскими архіереями<sup>8</sup>), а равно и въ хиротоніи въ московскіе патріархи, отца царя Михаила Θеодоровича, Филарета Никитича<sup>4</sup>), при чемъ на

1) Объ архимандритё Христофорё, какъ спутникё патріарха Өсофана, упомнилеть и очевидець—современникъ. А. Пападопоил.-Керацебс. 'Ама́лехта івроголиптия стахиологіас. 'Ем Петроопол. 1891 т. а'сел. 261.

2) Дёла греческ. главв. арх. иннист. нностр. дёлъ 7133 г. № 5 и 7157 № 7. Архимандритъ Христофоръ получилъ "ковшъ серебрянъ въ 3 гривенки, портище камки багровие, 40 соболей въ 15 рублевъ, 20 рублевъ денегъ", а архидіаконъ Неофитъ – «достоманъ въ 3 рубли, портище камки багровые, 40 куницъ, денегъ 15 рублевъ».

<sup>8</sup>) Чтен. общ. и вотор. древн. при Моск. университеть 1883. кн. П. отд. П. стр. 165—167.

4) Собран. государств. грам. и договор. т. Ш., Ж 45, стр. 195.

обѣдѣ, данномъ послѣднимъ по поводу этого торжества, 1 іюля, въ честь іерусалимскаго патріарха, его свиты и высшаго русскаго духовенства, и архимандритъ Христофоръ и архидіаковъ Неофитъ получили за свои труды и олъ новаго русскаго патріарха также щедрые дары<sup>1</sup>). Не забыты эти спутники патріарха Феофана благодарнымъ царемъ Михаиломъ Θеодоровичемъ и "на отпускѣ"<sup>2</sup>), когда прощался опъ съ споими дорогими гостями.

Архимандрить Христофоръ и архидіаконъ Неофить познакомились съ своимъ соотечественныкомъ, архіепископомъ суздальскимъ Арсеніемъ, черезъ патріарха Өеофана, который сблизился съ нимъ, еще въ первый свой пріфадь въ Москву<sup>\*</sup>), въ званіи архимандрита и посланника своего диди патріарха іерусалимскаго Софронія, въ 1604 году<sup>\*</sup>). Архіепископъ Арсеній былъ, какъ мы знаемъ<sup>5</sup>), весьма полезенъ въ каче-

<sup>1</sup>) Дѣла греческ. 7157 г. № 7. Архимандриту даны "ковшъ серебрянъ въ 2 гривенки, камка смирная, 40 соболей въ 20 рублевъ, денегъ 15 рублевъ», а архидіакону — «чарка серебряна въ гривенку, камка адамашка смирная, 40 куницъ добрыхъ, денегъ 8 рублевъ».

<sup>2</sup>) Тамъ же. Архимандрить получиль «ковшь вѣсу 2 гривенки, 10 аршинъ камки по 25 алтынъ аршинъ, втого 7 рублевъ съ полтинов, 40 куницъ въ 12 рублевъ, денегъ 16 рублевъ. Всего, опричъ ковша, на 34 рубля съ полтинов, а ковшу что цёна того не вѣдомо», а архидіаконъ – «въ гривенку достоманъ, портище камки по 25 алтынъ аршинъ, итого 7 рублевъ съ олтиново вамка, 40 куницъ но 12 рублевъ сорокъ, денегъ 10 рублевъ... а достоману цёны не вѣдомо». Всей свитѣ прибавлено было вѣчто еще и на дорогу.

<sup>3</sup>) Въ 1604 году, когда архимандрить Ософань 25 докабря отп авился во дворець на аудісицію къ царю Борису Годунову вийств съ прійзжими восточными архісредми, митрополитомъ Симеономъ и санскопомъ Калистомъ, то «сани подъ нихъ посылины слассонскато архіспископа».

4) Греческ. дъла арх. ман. иностр. діль въ Москвё 7111 г. № 3.

<sup>5</sup>) Чтен. общ. и истор. древи. при Москов. Университ. 1883 г. кв. П отд. Ц, стр. 165-167.

ствъ переводчика натріарху Өсофану и его спутникамъ, во время пребыванія ихъ въ Москвё въ 1619 году<sup>1</sup>), а поэтому и архимапдритъ Христофоръ и архидіавонъ Неофить могли въ это время легко сблизиться съ нимъ до интямной дружбы, благодаря которой они прекрасно изучили симпатичную личность архіепископа Арсенія и узнали отъ него объ его, въ ту пору еще не вполнѣ законченныхъ, псторическахъ мемуарахъ. Подъ вліяніемъ того обаянія, какое производиль этотъ "смиренный и въ высшей степени обязательный архіепископъ на своихъ гостей соотечественныковъ, и въ виду живого интереса, какой пробудился у нихъ къ Россіи, вообще мало извёстной на православномъ Востовё, архимандритъ Христофоръ и архидіаконъ Неофитъ ръшились переписать мемуары эгого архіепископа на память для себя, а затёмъ присоединить къ нимъ и жизнеописание ихъ автора, почти не извъстнаго въ ту пору на Востокѣ. Быть можетъ, не было ли на то побужденія и со стороны даже самого патріарха Өеофана, давняго знакомаго этого архіепископа. Дожидаться полнаго окончанія мемуаровъ и ихъ совершенной обработки у спутниковъ патріарха Өсофана не было времени, такъ вакъ ісрусалимскій патріархъ торопился покинуть Москву, а поэтому очи переписали эти мемуары съ тёми деффектами, на воторые мы указали выше, позволивъ себѣ въ нѣкоторыхъ мѣстахъ этихъ, тавъ сказать, черновыхъ набросковъ автора, сдёлать небольшія отступленія и стилистическія неважныя исправленія. Благодаря этому предположенію, объясияются до нёкоторой степени и упомянутые пропуски и тё излишества, которыя неумъстны въ устахъ "смиреннаго архіепископа" ---автора.

1) Архієннскопъ Арсеній, подъ именемъ (галасонскаго», принималь участіе во встрѣчћ патріарха Феофана въ Усиенскомъ соборё вмістѣ съ русскими прхіередми во вторникъ на третьей недѣлћ по насхѣ. Греч. дѣла глави, арт. мин. нвостр. дѣлъ 7157 г. № 7.

Чрезмёрное обиліе интимныхъ подробностей изъ жизни архіеписвопа Арсенія въ послёднихъ двухъ главахъ немуаровъ, а особенно въ разсказъ "о дивномъ восхищени блаженнъйшаго архіепископа киръ Арсенія, въ которомъ онъ увидель во снъ великаго изъ аскетовъ Сергія чудотворца" (л. 81-83) и ил. слёдующемъ за мемуарами, обстоятельномъ житін архіепископа суздальскаго (л. 99-109), каковыя подробности едва ли могли быть получены јерусалимскими влириками изъ устъ самого архіепископа Арсенія, позволяютъ намъ сдёлать новое предположеніе, а вменно, что архимандрить Христофоръ и архидіаконь Неофить весьма иного обязаны были въ этомъ отношения вслейнику в послушнику архіепископа Арсенія монаху Кириллу (л. 82 об.). Послёдній былъ преданнъйшимъ послушникомъ своего старца-архнпастыря и раздёлялъ съ нимъ всё неввгоды и тяготы воениаго осаднаго положенія, за что со стороны архіепископа пользовался безусловнымъ довъріемъ и любовію. Архіенископъ Арсеній ему, первому, передаль подробности чуднаго видёнія и, при его помощи, по характеристическимъ особенностямъ призналъ въ "священнолъпномъ монахъ", явившимся ему во сив, преподобнаго Сергія Радонежскаго. Эгому-то монаху Кириллу весьма естественно было зацечатлёть въ цамяти своей всё подробности даннаго видёнія, даже, быть можеть, записать, чтобы передать ихъ въ назидание потомству для большаго возвеличенія и прославленія памяти своего глубовочтимаго старца. Тёми же побужденіями, нужно полагать, руководился монахъ Кириллъ, посвящая јерусалимскихъ влириковъ и въ интимныя стороны жизни своего старца, когда имъ мелчайшія подробности о онъ, напр., разсказывалъ любви его къ широкой благотворительности нуждающимся и къ храмоздательству, съ подробнымъ наименованіемъ всёхъ важнѣйшихъ храмовъ, построенныхъ и украшенныхъ стара. ніемъ и на иждивеніе сего архипастыря. Разскавъ о всемъ этомъ въ устахъ архіепископа Арсенія могь показаться даже

276

и для почитателей его самовосхваленіемъ и вичливостію... Въ устахъ же такого, искренно преданнаго почитателя архіепископа Арсенія, какимъ былъ монахъ Кириллъ, а черезъ него и подъ перомъ архимандрита Христофора этотъ разсказъ не только вполнѣ естественъ и искрененъ, но для насъ становятся вполнѣ понятны и тѣ эпитеты при имени архіспископа Арсенія, какіе мы отмѣтили выше, какъ неумѣстные въ устахъ или подъ перомъ послѣдняго.

Но и послѣ предположенія о нѣкоторомъ участія въ работѣ надъ настоящими мемуарами іерусалимскихъ клириковъ, спутниковъ патріарха Өеофана, архимандрита Христофора и іеродіакона Неофита, при помощи близкаго въ архіепископу Арсенію монаха келейника Кирилла, всѣ трудности относительно установленія времени написанія Сумелійской рукописи далеко еще не исчерпываются. Кавъ мы уже сказали выше, въ этой рукописи, переписанной іерусалимскими клириками въ Москвъ въ 1619 юду, вслѣдъ за мемуарами находится житіе архіепископа Арсенія съ такимъ надписаніемъ: "М η νè 'A πριλίφ<sup>1</sup>) ιγ' хоίμη σις τοῦ μαχαριωτάτου πατρὸς ημῶν 'Ардеνίου, ἀρχιεπισχόπου Σουσδελίου, τῦ πρώην 'Ελλασσόνος εх τῆς δευτέρας τῶν Θετταλῶν". Какъ это заглавіе, такъ и слѣлующее за нимъ трехстишіе:

"Γέννημα σεμνόν δευτέρας Θετταλίας,

Θρέμμα δ' αὐτοῦ ἡ μεγάλη 'Ρωσσία,

Δεχάτη τρίτη Άρσένιος ψυχήν Θεῷ δῶχεν (л.99)", а равно и самый конецъ житія: "Ζήσας ἄπαντα τὰ ἔτη αύτοῦ ἔξ πρὸς τοῖς ἑβδομήχοντα χαὶ μῆνας τρεῖς, χελεύσει Θεοῦ, μετέστη τὸν τῆδε βίον, χαταλιπών τὰ φθαρτά, ἀπῆλθεν εἰς τὰ ἄφθαρτα",—ясно свидѣтельствують, что житіе архіепископа Арсенія въ своемъ цёльномъ настоящемъ видё могло явиться только, лишь послё кончины святителя, т. е. послё 1625 года, и, слёдовательно, ни въ какомъ случаё не могло быть переписано въ Сумелійскую рукопись іерусалимскими клириками,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русс.: ій переводъ этого текста и сайдующахъ см. въ Приложения. Труди Кіев. дух. Анадения. Т. І. 1899 г. 19

архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономъ Неофитомъ. въ 1619 году и при томъ въ Москвѣ. Какъ уже извѣстно, сувдальскій архіепископъ Арсеній въ это время жилъ въ Мосвет на Богоявленскомъ подворът Туоице-Сергісеской лавры и принамаль во всёхь важнёйшихъ церковныхъ и политическихъ событіяхъ Россіи самое живое и непосредственное участіе. Лично хорошо знавшіе этого святителя и пользовавшіеся въ Москвѣ его услугами неоднократно въ 1619 году, переписчики Сумелійской рукописи, архимандрить Христофорь и архидіаконъ Неофитъ, пикоимъ образомъ въ своей рукописи о живомъ святителъ не могли говорить, какъ уже о почившемъ и при томъ съ точнымъ указаніемъ дня кончины и количества лѣтъ его жизни. Не подлежитъ, слѣдовательно, сомяћнію, что въ припискѣ Сумелійской рукописи, говорящей о времени ся паписанія въ Москвѣ въ 1619 году јерусалимсвими клириками, архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономи Неофитомъ, имѣются нѣкоторые анахронизмы и несообразности, которые невольно вызывають сомнѣніе въ ся исторической достовёрности. Чтобы распутать указанныя противоръчія и за витересующею насъ принискою въ Сумелійской рукописи признать историческую цённость, необходимо, по нашему мнѣнію, подвергнуть анализу и самуя эту приинску и главнымъ образомъ существующее въ рукописи жятіе Арсенія, архіепискона суздальскаго.

Если мы оставимъ на время въ сторовѣ падписаніе житія, трехстишіе, предваряющее его, и самый конецъ житія, то, при чтеніи его, рѣшительно нельзя указать ни одного мѣста, которое бы прямо говорило, что это житіе не могло быть написано въ 1619 году, когда упомянутые клирики іерусалимской церкви находились въ Москвѣ. Напротивъ, это житіе повѣствуетъ лишь о тѣхъ фактахъ въ жизни архіепископа Арсенія обстоятельно и подробно, какіе имѣли мѣсто до этого года, а послѣдующія событія изложены въ немъ кратко и общими фразами. Такъ, напр., изображая любовь архі-

епископа Арсенія къ созиданію и благоукрашенію храмовъ, составитель житія перечисляетъ не только всѣ главный перкви важный пихъ монастырей и городовъ, на которыя простиралась до этого времени заботливость и попечительность этого архипастыря, но дяже говорить о домовыхъ церквахъ и храмахъ, построенныхъ имъ въ отдаленныхъ отъ Москвы деревняхъ (стр. 51-55). О жизни святителя въ Москвѣ, послѣ перевода его изъ Твери на суздальскую архіепископію, въ житіи читаемъ слёдующее: "Кай бій васіліхой γράμματος τοῦ εὐσεβεστάτου βασιλέως καὶ μεγάλου κνέζου Μιγαὴλ Θεοδωροβίτζη πάσης 'Ρωσσίας ἀπῆλθεν εἰς τὴν μεγάλην Μοσγοβίαν πρός τὸν εὐσεβέστατον βασιλέα καὶ μέγαν κνέζην Μιγαὴλ Θεοδωροβίτζη, και έδόθη αυτῷ ή άρχιεπισκοπή Σουσδελίου και Ταρουσίας, χατοιχῶν πλησίον εἰς τὰ βασίλεια ἐν τῷ μοναστηρίω τῶν άγίων Θεοφανείων τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ἡμῶν Ίησοῦ Χριστοῦ, μοναστήριον τῆς μεγάλης λαύρας τῆς άγίας χαὶ ζωοποιοῦ χαὶ ἀδιαιρέτου Τριάδος, τῆς ἐπονομασθείσης τοῦ ὑσίου πατρὸς ἡμῶν Σεργίου, τοῦ μεγάλου θαυματουργοῦ καὶ ήγουμένου τῆς άγίας μεγάλης λαύρας. Ζήσας οὖν ἐχεῖσε σὐτὸς ἐν τῷ μοναστηρίω τῶν άγίων Θεοφανείων χαιρούς χαι χρόνους ούχ όλίγους, φιλοτιμούμενος ύπὸ τοῦ βασιλέως Μιχαὴλ καὶ ὑπὸ τῆς ἐνδοξοτάτης αὐτοῦ άγίας μητρός δεσποίνης Μάρθας μοναχής"(1.109). Эτοτъ моментъ счастливой жизни архіепископа Арсенія въ Москвѣ, вбливи царскаго дворца, на Богоявленскомъ подворъй Троице-Сергіевской лавры падаеть вменно на время до 1619 года, потому что, когда сдълялся патріархомъ Филаретъ Никитичъ, крівско изявшій въ свои руки бразды правленія русскою церконью, положение и значение этого архиенископа, уже въ это время старца, пошатнулось; ему вскоръ пришлось совершенно нокинуть Москву и перебхать на постоянное жительство въ свой спархіальный, вассдральный городъ Суздаль, гдё онъ и скончался.

Не подлежить нивакому сомнинию, что составитель жптія архіенископа Арсенія ничего не зналь о его ецархіальной двятельности на суздальской кассдрв, хотя, какъ мы говорили выше, въ біографіи святителя, онъ и здёсь не превращалъ трудиться и надъ благоукрашеніемъ храмовъ, и надъ устроеніемъ другихъ неотложныхъ въ епархіи дёлъ,---и принужденъ былъ заключить свое житіе слёдующимъ безпетнымъ и состоящимъ изъ общихъ мъстъ концемъ: "Вою. σαντος οῦν ἐχεῖσε, ποιμαινόμενος χαὶ τὸ ἑαυτοῦ ποίμνιον χαιροὺς χαί γρόνους ούχ όλίγους έν φόβω Θεοῦ χαι εύλαβεία πολλή χαί θεοφιλεί. Ζήσας απαντα τὰ έτη αύτοῦ ἕξ πρὸς τοῖς ἑβδομήχοντα χαὶ μῆνας τρεῖς, χελεύσει Θεοῦ, μετέστη τὸν τῆδε βίον, χαταλι. πών τὰ φθαρτά, ἀπῆλθεν εἰς τὰ ἄφθαρτα. Οὕτως οὖν ἕζησε χαὶ πολιτεύσατο ἐν τῷ φανερῷ· τὰ δὲ ἄδηλα χαὶ χρύφια τῆς χαρδίας αύτοῦ Κύριος οίδεν, ό ετάζων χαρδίας χαι νεφρούς τῶν ἀνθρώπων Αύτῷ ή δόξα είς τοὺς αίῶνας τῶν αἰώνων. 'Αμήν" '). Πο caмой конструкцій этого заключенія, состоящаго въ самомъ началь изъ дословнаго почти повторенія предыдущих», фразь, можно думать, что оно было поддёлано послё, по кончина этого святителя, уже нёсколько лёть спустя, и, безъ сомнёнія, на основаніи общихъ слуховъ, ходившихъ въ средѣ знавшихъ повойнаго святителя по Мосввё, но мало знакомыхъ съ его дѣятельностію въ послѣдніе годы жизни на суздальской кассдрв. Этому-то завершителю житія архіспископа Арсенія и можно, по нашему мибнію, приписать и заглавіе въ житію, и трехстишіе въ началь его, и даже энитеты: "μахарιώτατος", "ό άγιώτατος ιεράρχης" и "ό πάνυ ачюс хаі даоцаатос алтр", такъ какъ онъ перепнсывалъ свою рувопись, уже посл'в кончины святителя Арсенія.

Итакъ, что же нужно сказать въ концѣ концовъ о Сумелійской рукопись, содержащей въ себѣ мемуары Арсенія, архіепископа елассонскаго, и его жизнеописание? Несомнѣнно, въ своемъ настоящемъ цѣльномъ видѣ, по времени своего происхожденія, она, вопреки вышеприведенной

<sup>1)</sup> Русскій вереводъ си. ниже въ Приложенія.

припискъ въ рукописи въ концъ ся, нъсколько повже 1619 года, но все же время написанія ся пе можеть быть, по няшему мивнію, отодвинуто даже къ началу второй половины XVII стольтія. Писцомъ ся мы считаемъ Неофита, іерусалимскаго архидіакона, который, въ качествѣ уже цатріаршаго племянника, совершиль, по порученію іерусалимскаго цатріарха Өеофана, вторичное путешествіе въ Москву въ 1634 году<sup>1</sup>) вмёстё съ архимандритомъ Анеимомъ. Въ это-то время, узнавъ о кончинъ своего стараго знакожаго. архіеписвопа Арсенія, весьма много оказавшаго услугъ ему въ прівздъ 1619 года, архидіаконъ Неофить и решился для себя переписать рукопись архимандрита Христофора, въ которую этогъ послёдній въ 1619 году включель мемуары архіепископа Арсенія цёликомъ до 1611 года, редактировалъ посл'ёдующія воспоминанія до 1613 года, сочинилъ къ нимь епиграммы и, не безъ помощи келейника монаха Кирилла, составилъ жизнеописание<sup>2</sup>) святителя Арсенія до перехода его съ тверсвой каседры на суздальскую, или, върнве, до прівзда въ Москву патріарха іерусалимскаго Өеофана въ 1619 году. Только при этомъ предположении станеть для насъ понатна приписка Сумелійской рукописи, утверждающая, что эта рукопись писана двумя іерусалимскими переписчиками, т. е. архимандритомъ Христофоромъ и архидіакономъ Неофитомъ, потому что въ дъйствительности эта рувопись, за исключениемъ послёднихъ словъ приписки: "Neoфотоо аруебсахочос 'Ісросолоциюч", писана отъ пачала до конца однимъ почеркомъ. Несомнённо, архидіаконъ Неофитъ, списывая

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сношенія Россів съ Востокомъ по дёламъ церкви, ч. II, СПВ. 1860, стр. 253; Правосл. Палест. Сборн. в. 43 СПВ. 1895 стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Считать жизисописаніе архіецискова Арсенія за автобіографію мы не вийска инкакого права, такъ какъ въ ней не мало фактическихъ погрёшностей, которыя не могь допустить архіецисковт Арсепій (См. выше стр. 5, прим'я. 2; стр. 6—7, прим'я. 1 и прилож.).

рукопись своего спутника вт. Москву по первому путешествію, архимандрита Христофора, и дёлая въ ней необходимыя дополненія, вызываемыя даннымъ временемъ, списалъ и приписку перваго писца, сохранивъ дату 1619 года, чёмъ и причинилъ для изучающихъ Сумелійскую рукопись немало затрудненій, побёдить которыя, говоримъ откровенно, не легко. Свою пастоящую попытку распутать нёсколько эти затрудненія мы никакъ не можемъ признать безусловно вёрною: она можетъ считаться лишь вёроятною и для насъ пока единственно возможною.

Выше мы уже замётили, что мемуары архіепископа Арсенія попали въ руки іерусалимскихъ влириковъ, архимандрита Христофора и архидіакона Неофита, не въ оконченномъ и не вполнѣ обработанномъ видѣ, и что, слѣдовательно, остается полная возможность предполагать, что авторъ этихъ мемуаровъ продолжалъ трудиться надъ ними, и посл'в отъ взда изъ Москвы јерусалимскаго патріарха Өеофана и его спутниковъ, переписчиковъ ихъ. На это предположеніе насъ накодить слёдующій весьма любопытный факть. Въ библіотевѣ Московской Синодальпой хранится межлу другими рукописными богослужебными книгами рукописная Тріодь XV № 462 (284)<sup>1</sup>), принадлежавшая нёкогда извёстному русскому митрополиту Фотію (1410-1431). На выходных ьлистах, въ началь и въ конць этой рукописи, мы можемъ читать весьма интересныя черновыя замътки, напоминающія, и по содержанію и по изложенію, отрывки изъ мемуаровъ, писанныя собственноручно Арсеніемъ, архіепископомъ елассонскимъ. Эти замѣтки сохранились не вполив, особенно пострадали сильно отъ времени, сырости и переплетчиковъ, обрѣзавшихъ края рукописи, замътки, находящіяся въ конці рукописи, на л. 336. Мы считаемъ

1) Арх. Владвира Систематическое Онисание рукописей Мо к. Синодальной библютеви. М. 1894 г., ч. 1, стр. 400. таемъ вполнё умёстнымъ здёсь цёликомъ воспроизвести эти любопытныя замётки съ переводомъ ихъ на русскій языкъ:

(J. 6 o6.) <sup>1</sup>ζ4ς' <sub>1</sub>αφπη' <sup>1</sup>) Έπι τής βασιλείας τοῦ εὐσεβεστάτου μεγάλου βασιλέως Θεοδώρου Ίωαννοβίτζου πάσης μεγάλης 'Ρωσ-(σ)ίας και τῆς θεοστέπτου αὐτοῦ μεγάλης βασιλίσσης Είρήνης, έπατριαργεύσατο πρῶτος ἐν Μοσγοβία της μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας ό άγιώτατος πατριάρχης Ιώβ, μη τροπολίτης ών πρότερον έν αὐτῆ. Έδέξατο την αὐτην ὑψιλωτάτην γαριτα τῆς πατριαργείας παρα τοῦ ἐν άγίοις πατριάρχου τοῦ τῆς Ίερεμίου Κωνσταντινουπόλεως ψήφω xal δοχιμασία τῶν ἀργιερέων, τῶν ἐν τῆ μεγάλη Ῥωσ(σ)(α παρόντων, σύν αυτοίς χαι τοῦ πανιερωτάτου μητροπολίτου Μονεμβασίας χῦρ Ἱεροθέου, χαὶ τοῦ ταπεινοῦ ἀργιεπισχόπου Έλασσόνος χαί Δημονίχου 'Αρσενίου, χατὰ τὸ ἑπτάχις γιλιοστό(ν) έννιαχοστόν έχτον άπό χτίσεως χόσμου άπὸ δὲ τῆς Χριστού γεννήσεως ιαφπή. Γενομένης συνάξεως χαι λειτουργίας μεγάλης έν τῷ πανσέπτω χαὶ περιονύμω ναῷ τῆς παναγράντου Θεοτόχου, τον όντα (sic) πλησίον είς τὰ βασίλεια, δν χαί πατριαργείον ετίμησάν τε και δνόμασαν τη είχοστη έχτη του Ίαν νουαρίου μηνός, έν ή και ή προ-

7096-1588. Въ царствование благочестиввишаго великаго царя Өеодора Ивановича всея великія Россіи и богов'вичанной его великой царицы Ирины, былъ поставленъ въ Москвѣ первымъ патріархомъ велакой Россіи святвйшій патріархъ Іовъ, бывшій въ ней прежде митрополитомъ. Онъ воспріялъ эту высочайшую благодать патріаршества отъ иже во святыхъ константиноиольскаго патріарха Іереміи, по избранію и испытанію архіереевъ, находящихся въ веливой Россіи, при (соучастія) съ высокопреосвященнъй-RKWK шаго митрополита монемвасій. скаго киръ Іероеея и смиренархіепископа слассоннаго скаго и димоникскаго Арсенія. въ (лѣто) отъ сотворенія міра 7096, отъ рождества же Христова 1588. Во время собора и торжественной литургіи во всечестномъ и именитомъ храмЪ пречистыя Богородицы, находящимся вблизи дворца, каковой (храмъ) почтили и назвали патріархіею, въ 26 день января мѣсяца, въ который и состоялось возведение

<sup>1</sup>) Годъ поставленія въ патріархи митрополита Іова трижды указанъ невірно, т. с. 1588, вмѣсто 1589, и эта ошибка имѣстся не только въ рукописи Московской Сиподальной, по и въ рукописи Синайской библіотеки. Труди Кісв. дух. Акад. 1865 г. т. Ш. стр. 237.

βίβασις τοῦ πατριάρχου χῦρ Ἰώβ έγένετο χαὶ ἡ λειτουργία, συλλειτουργήσαντες απαντες οι αρχιερεῖς χαὶ ἀρχιμανδρῖται, χαὶ ἡγούμενοι της μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας με τον παναγιώτατον πατριάρχην Κωνσταντινουπόλεως χὺρ Ίερεμίαν, παρόντος χαὶ τοῦ εὐσεβεστάτου μεγάλου βασιλέως Θεοδώρου Ιωαννοβίτζου πάσης μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας σύν τοζς μεγιστάνοις τε αύτοῦ χαὶ ἀρχοῦσιν. 'Ηνίχα δε την λειτουργίαν επλήρωσαν, πάντες τον Θεον έδόξασαν, τον βασιλέα έφήμισαν τε χαί έπο. λυγρόνησαν, τον πατριάρχην εύγαρίστησαν χαι τον νέον πατρι. άργην τὸ Εἰς πολλὰ ἔτη, δέσποτα, ἔψαλλαν, χαὶ ἀπελθόντες εἰς τὴν τοῦ βασιλέως μεγάλην τράπεζαν, πάντες παντοίων άγαθῶν ἐνημπλήσθησαν, και τὸν Θεὸν δοξάσαντες, χαι τον βασιλέα πολυγρονήσαντες, οίχαδεν επορεύθησαν.

Ταπεινός ἀργιεπίσχοπος Ἐλασσόνος και Δημονίκου Αρσένιος.

(π. 336) Έν τῷ ζρ' μηνί Ματώ χς ίνδ... τῶ εὐσεβεστά τω ήμων μεγάλω βασιλεί (Θεοδώρω Ίωαννο)βίτζη πάσης μεγάλης 'Ρωσ(σ)ίας χαι τῶν έξης... βασιλοποῦλα Θεοδωσία, χαὶ εγένετο μεγάλη χαρά, (φυ)λακάς κατεχένωσε, τούς έν έξορίαις όντας έμετεχ(άλεσε), χαὶ άπλῶς εἰπεῖν, πάντας τοὺς πεινῶντας ἐνέπλησε, τούς πεινομένους ἐπλούτησεν.

Πατριαρχεύοντος τοῦ... πατριάρ-

киръ Іова въ пагріархи и литургія, въ сослуженіи всвхъ архіереевъ и архимандритовъ и игуменовъ великой Россіи, съ святвищимъ константинопольскимъ патріархомъ киръ Іереміею, въ присутствіи и благочестивышаго царя Өеодора Ивановича всея великія Россіи съ его вельможами и боярами. Когда же овончили литургію, то всв прославили Бога, принесли привитствіе - мяоголвтіе царю, поблагодарили патріарха, проп'вля вовому H8тріарху: "На многа л'вта, владыво" и, отправившись за царскую богатую транезу, всв преисполнились равличныхъ благъ и, прославивши Бога и помноголътствовавши царя, удалились домой.

Смиренный архіепископъ елассонскій и димоникскій Арсеній.

Вълбто 7100, въ маб мбсяцб, 26 числя, индиктіона... у благочестивъйшаго нашего великаго царя Өеодора Иваповича всея великія Россіи и прочее... родилась царевна Өеодосія и была великая радость: онъ освободилъ узциковъ, возвратилъ находящихся въ ссылкь, и, проще сказать, всѣхъ алчущихъ навормилъ, нуждающихся обогатиль.

Когда сдълался... патріарχου χύρ Ίώβ, πρώτος την πατρι- хомъ киръ Іовъ, первый заняв-

'Ρωσ(σ) ίας... του έν άγίοις πα- Россіи... оть иже во святыхъ τριάρχου τοῦ τῆς Κωνσταντινου- патріарха константинополь-πόλεως Івреμίου, ἐλθόν(τος) χάριν скаго Ісремін, пришедщаго επισχέψεως χαί εὐλογίας τοῦ με- ради посвщенія и благословеγάλου βασιλέως Θεοδ(ώρου Ίω)- нія великаго царя Θеодора αννοβίτζη πάσης μεγάλης Рωσ- Ивановича всея великія Россіи, (σ): ας, хата το ζζζμηνί Ίαννουα- въ люто 7096, мюсяца января ρίω χς'....

археίαν δεξάμενος της μεγάλης | шій патріаршество великой въ 26 день...

(Листъ по краямъ оборванъ).

На основании этихь любопытныхъ черновыхъ записей архіепискона Арсенія мы можемъ теперь полагать, что по длинные мемуары архіепископа Арсенія, къ глубовому сожалівнію, остающіеся и доселів въ неизвівстности, по своему содержанію превосходять значительно полнотою и обстоятельностію копію ихъ въ Сумелійской рукописи. Такъ, напр., вь Сумелійской рувописи совершенно отсутствуеть обстоятельный разсказъ архіепископа. Арсенія о рожденіи въ 1592 году у царя Өеодора Ивановича дочери Өеодосіи, о великой радости во дворцё и большихъ милостяхъ по этому случаю, явленныхъ государемъ народу. Это, во-первыхъ. Во-вторыхъ, по этимъ черновымъ записямъ мы можемъ теперь составить себѣ довольно ясное представление и о самомъ процессъ литературныхъ работъ архіепископа Арсенія. Изложивъ краткій равсказъ объ учреждения въ Россия въ 1589 году патріаршества и о церковныхъ и придворныхъ торжествахъ по этому случаю въ Москвѣ, архіепископъ Арсеній, очевидно, остался недоволень имъ, а поэтому ниже, послѣ замѣчанія о рожденія дочери Өеодосія у царя Өеодора Ивановича, началъ было тотъ же разсказъ въ иномъ изложени, по не докончилъ его. На основани всего этого мы считаемъ вполны возможнымъ предполагать, что кому вибудь изъ русскихъ или иностранныхъ ученыхъ представится счастлявый случай открыть мемуары архіспископа слассопскаго Арсенія в оригиналь<sup>1</sup>) и въ болёе полномъ и обработанномъ видё, чёмъ тоть, въ какомъ мы познакомились съ ними въ рукописи трапезунтскаго Сумелійскаго монастыря, изготовленной спёшно и за нёсколько лётъ до кончины ихъ автора. Можно надёяться, что оригиналъ восполнитъ тё дефекты, на которые мы указали выше, и устранитъ тё недоразумёнія, какія возбуждаетъ Сумелійская рукопись въ настоящее время.

Разсказъ объ учреждения патріаршества въ Россія, паходящійся въ рукописи № 462 (284) Московской Синодальной библіотеки, къ мемуарамъ архіепископа Арсенія прямого отношенія не имѣетъ, а написанъ авторомъ едва ли не съ спеціальною цѣлью — дать читателямъ актовъ константинопольскаго собора 1593 года, утвердившаго патріаршество въ Россіи, краткія историческія свѣдѣнія <sup>2</sup>) объ этомъ знаменательномъ событія въ русской церкви, столь торжественно отпразднованномъ благочестивымъ царемъ Өеодоромъ Ивановичемъ и соборомъ русскихъ іерарховъ во главѣ съ константинопольскимъ патріархомъ Іереміею и его свитою. Это предположеніе мы основываемъ на томъ, уже извѣстномъ из печати, фактѣ, что нашъ путешественникъ по Востоку, еннскопъ Порфирій Успенскій, нашелъ этотъ самый разсказъ объ учрежденіи патріаршества въ Россіи въ такомъ именно по-

<sup>1</sup>) Считаемъ не нишимъ подёлнъся съ нашими читателями и иёстјемъ, которое им слышали относительно мемуаровъ Арсенія, архіепискона елассонскаго, отъ молодого ученаго казичея въ Имиераторск мъ Обществё исто и и древ::остей россійскихъ при Московскоиъ университетё С. А. Бёлокурова. По его словамъ. собиролъ свёдёния объ этихъ мемунрахъ покойный секретарь этого общества Н. Поповъ, но накакого реферата въ обществё о нахъ не читалъ.

<sup>2</sup>) Повойный профессоръ Ф. А. Терновскій не прочь быль считать за оффиціальный документь даже и стихотворный трудь архіепископа Арсенія подъ заглавіеми: "Ко́пол хаї блатрий". Изученіе византійской исторіи и са тондевціозное приможеніе въ древней Руси. Кіев. 1876, т. П., стр. 73.

286

ложени, т. е. въ качествъ предисловия къ актамъ собора 1593 года, въ одной рукописи Синайской библіотеки <sup>1</sup>). Къ слубовому сожалёнію, сообщивъ время, когда (28 іюля 1850 г.) имъ перенисаны были акты этого собора и самый разсказъ, и имя своего переписчика (посл) шникъ Николай Крыловъ, спутликъ преосвященнаго-автора на Сипай), и даже время, вогда (въ Ісрусалим' въ 1850 г.) вся эта любопытная находка была переведена на русскій языкь 2), преосвященный Порфирій, какъ это неръдко бывало съ нимъ, не сообщилъ самыхъ главныхъ свъдъній-номера Синайской рукописи, въ воторой онъ нашелъ эти акты и разсказъ объ учреждении натріаршества, и время, когда писапа эта самая рукопись. Для васъ эти свъдънія имъли бы теперь немаловажное вначение въ рѣшении вопроса, когда акты собора 1593 года и разсказъ архіецископа елассонсваго Арсенія объ учрежденіи въ Россіи натріаршества понали въ самую отдалениййшую изъ православныхъ обителей.

Сообщимъ въ заключеніе краткія библіографическія свѣдѣнія о трапевунтской Сумелійской рукописи, содержащей въ себѣ историческіе мемуары архіепископа елассонскаго Арсенія и его житіе, на основаніи данныхъ, находящихся въ самой этой рукописи. Сумелійская рукопись имѣетъ форматъ въ 16 долю листа и писана на 109 листахъ полубѣлой бумаги размашистымъ и довольно небрежнымъ почеркомъ конца первой половины XVII столѣтія. На листахъ 97—98 рукописи мы находимъ много разнообразныхъ изреченій, писанныхъ рукою XVIII вѣка, и между этими изреченіями двѣ приписки позднѣйшаго владѣльца рукописи: а) "Герβасіоо ісроблахо́ооо ѐv ӗтел ἀπὸ Хριστοῦ ıaψλε'" (л. 98), т. е. Гервасія ісродіакона въ лѣто отъ (рождестьа) Христова 1735, и б) "Герβасіоо

<sup>2</sup>) Танъ же, стр. 238.

<sup>1)</sup> Труды hies. духовя. Акад. 1865, т. Ш. стр. 237-238.

ίεροδιαχόνου, τοῦ χαλουμένου Ναλτζατζή, υίὸς Γεωργίου (θτο слово читается плохо, такъ какъ рукопись въ данномъ мѣстѣ попорчена) хай ύπερέτης Ίγνατίου, άρχιερέως Χαλδίας" (л. 97 об.), т. е. Гервасія іеродіакона, провываенаго Налцаци, сыпь Георгія и служка Игнатія, халдейскаго архіерея. На основанія этихъ приписовъ мы можемъ возстановить, вавъ ламъ кажется, болёе или менёе правдоподобно историческую судьбу Сумелійской рукописи. Рукопись іерусалимскихъ клириксвъ архимандрита Христофора и јеродјакона Неофита иопала свачала несомейнно въ руки Игнатія 1), просвёщеннаго халдійскаго енискона (рукоположенъ 12 севт. въ 1717 году), который въ концѣ XVII или въ началѣ XVIII столѣтія обучался въ Букарештской Академін. (Букарештъ, какъ пз. въстно, лежалъ ва томъ торномъ трактв, по ROTODOMY двигались въ Россію и обратно многочисленныя духовныя ляца, пріфяжавшія за милостынею съ Востока). Посиб смерти епископа Игнатія (въ 1734 апръля 17), DYK0пись эта перешла въ собственность къ его велейнику, іеродіакону Гервасію<sup>2</sup>), что онъ и удостов врилъ вы шеприведеяною подансью 1735 года, а отъ него, какъ инова ставропыгіальной обытели Сумелійской, она попала въ библіотеку этой обители, гдё хранится и до настоящаго времени.

На рукопися кожавная обертка, а въ началѣ ея, въ качествѣ выходныхъ листовъ, имѣются два пергаментныхъ листа ивъ русскаго Ирмологія превраснаго письма XIII вѣ ка. Вотъ образчикъ языка этого древне-русскаго памятника: біличаімтъ живодавчі Хє, и чтімъ всистый Дуъ твон. іжі ій ища послаль ин Бжтвінымъ оучикомъ скоимъ. Нёса повѣдаючъ славоу Бжіва творны жі рокоу іго водвещиліть твіды

<sup>)</sup> Βιογραφηνος κία ευθηθεία ούτ οισουτο συμοκουτό επ. y ll απαδ. Κεραμέως. Ίεροσολυμ. βιβλοθ. τ, α', σελ. 216, σημ. α' π Ε. Κοριαχίδου. Βιογράφιαι των έχ Τραπεζούντος χαὶ τῆς περὶ αὐτὴν χώρας ἀπο τῆς ἀλώσεως μέχρις ἡμῶν ἀχμασάντων λογίων. ἐν Ἀθην. 1897 ετ. σελ. 96-97.

<sup>2)</sup> О іеродіакон' Гервасі но припискахь на Сумелійской рукописи си. у Е. Корскис. Вюура́ции и. т. д. свд. 114.

## ПБИЛОЖЕНІЕ.

## Мъсяца апръля въ 13 (день) успеніе блаженнъйшаго отца нашего Арсенія, архіепископа суздальскаго, прежде бывшаго елассонскаго изъ второй Эессалійской епархіи.

"Почтенное дитя второй Оессалін, Питомицею же его была великая Россія, Тринадцатаго (апръля) Арсеній Богу душу предалъ".

Сей блаженный архіепископъ происходилъ изъ второй Фессалійской епархіи, во времена Агарянскаго владычества, изъ деревни, навываемой Каллорьяна, близъ города Трикки, сынъ священника Θеодора и Хрисафы, которая въ божественной и ангельской схимъ была названа Христиною<sup>1</sup>) монахинею (и которая приходил::сь) родною сестрою (уууда́а а̀деλφή) блаженнаго ларисскаго митрополита Неофита, ктитора большого монастыря великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, находящагося вблизи Великихъ Вратъ, въ народъ (хата̀ хо́сиоу) называемаго Дусикомъ<sup>2</sup>). У него было четыре брата по плоти: Іоасафъ, епископъ стагонскій, Маркъ, епископъ Димитріады, Аеанасій іеромонахъ и Панагіоть<sup>3</sup>).

1) Самъ архіепископъ Арсеній всюду мать свою называеть монашескимъ именемъ— Христодулісю. См. выше стр. 6—7, прим. 1; стр. 62, 67.

<sup>3</sup>) Примѣчаніе о времени построенія этого монастыря въ 1522 году в объ ошибкѣ составителя житія — считать основателенъ его зарисскаго митрополита Цеофита см. вмене стр. 9, прим. 1.

<sup>8</sup>) Архіеписковъ Арсеній во всёхъ поминальныхъ заянсяхъ этого брата называеть *іеромонахом*ъ *Пахоміемъ* См. више стр. 6-7. прим., 1; сп. стр. 8, прим. 1.

Послѣ смерти отца его Өеодора, взялъ его въ свою епископію брать его Іоасафъ, епископъ стагонскій, мальчяномъ, (и) обучиль его начальной грамоть (та сера уращиата). Посль начальнаго обученія онъ отдаль его учителю, премудрому мужу, по имени монаху Матвею'), обучающему въ Триккъ многихъ учениковъ наукамъ-грамматикъ, пінтикъ и реторикъ, по повельнію и на иждивеніе преосвященнъйшаго митрополита ларисскаго Іереміи. Итакъ, когда онъ тамъ обучался, то быль пострижень въ монахи нѣкіммь богоноснымь духовнымъ отцемъ по имени Арсевіемъ, который, по причинъ его благочестивой жизни и славы, сдълался мигрополитомъ Древнихъ Патръ. Сей же, по имени Апостолій, былъ названъ монахомъ Арсеніемъ, и чрезъ насколько длей митропо литомъ ларисскимъ киръ Іереміею былъ рукоположенъ въ јеродіакона. Итакъ, когда опъ обучался тамъ наукамъ, по прошествін нѣкотораго времени, названный митрополить Іерсмія, приглашенный архіереями и клириками и начальниками Константинополя, былъ возведенъ на великій и высочайшій патріаршій тронъ Константинополи. Всё провозгласили его свяархіепископомъ Констаптинополя и вселенскимъ тъйшимъ патріархомъ. Дидаскалъ монахъ Матеей, такимъ образомъ, отправился съ нимъ, а ученики всв разсвялись по своимъ монастырямъ, потому что большею частію были іеромонахи и монахи. Сей же Арсеній удалился къ брату своему Іоясафу, епископу стагонскому. Проживши тамъ достаточное время, брать его скончался, и опъ направился въ монастырь великаго Бога и Спасителя Нашего Інсуса Христа въ Дусикъ, въ которомъ и былъ рукоположенъ братома своимъ, еписвопомъ Фанаря, Митрофаномъ<sup>2</sup>). А оттуда, чрезъ нѣсколько дней

1) Этотъ монахъ Матоей былъ уроженцемъ острова Крата в учителемъ патріарха Іерсмін II (Траноса). К. Σάθα Νεοελληνική φιλολογία. Έν Άθην. 1868 сеλ. 186.

<sup>2</sup>) Архіепископъ Арсевій нигдѣ въ своихъ зачисяхъ не навиваеть

290



вызванный патріаршимъ письмомъ, онъ отправился въ Константинополь къ патріарху киръ Іереміи. Благословившись у него, онъ получилъ повелѣніе быть патріаршимъ очереднымъ священникомъ великой церкви Всеблаженной въ патріархіи. Итавт, поживши тамъ хорошо немпого времени, патріархъ рукоположилъ его, по избранію и свидѣтельству архіереевъ, въ епископа елассонскаго и димопикскаго. А пробывъ тамъ немного времени, опъ, по приказанію архіереевъ, явился въ Константинополь, вогда возведенъ былъ въ патріархи Θеолиптъ, митрополитъ филиппопольсвій, потому что патріархъ Іереміи султаномъ Амуратомъ былъ изглянъ въ ссылку на островъ Родосъ, будучи обвиненъ беззаконными людьми п плеветниками въ томъ, что овъ крестилъ турецкихъ мужчинъ и женщинъ и отправилъ ихъ въ другія царства—въ Россію, въ Польшу и во Францію.

Итакъ, когда утвердился въ патріархіи патріархъ господинъ Феолиптъ, то въ ту пору находился въ Константинополъ апокрисіарій царя великой Россіи, по имени Борисъ. Съ нимъ въ великую Россію къ великому царю самолержцу Феолору Ивановичу всея Россіи ради молитвы и благословенія патріархъ отправилъ со святыми мощами и другими честными дарами архіенископа Арсенія <sup>1</sup>). И когда они явились туда, то благочестивъйтій царь Феодоръ Исановичъ принялъ его милостиво (милостивымъ кворомъ бирати ідарф). И вручивши сему благочести-

нъ числѣ братьевъ Митрофана, епископа Фанаря (Си выше стр. 62, 67), кота въ Свноднаѣ Архангельскио М. собора № 31 вия этого архіерея и значнися въ числё другихъ ему памятныхъ лицъ (стр. 7, примѣч.).

1) Въ мемуарахъ своихъ архіспископъ Арсеній прамо говорить, что съ нимъ былъ нославъ въ Москну еще и епископъ диррахійскій Паисій (см. выше стр. 78), что полтверждають и наши оффиціальныя давныя (стр. 11 прим. 11). Сь этимъ-то епископомъ Пансі-мъ и доставилъ въ Константичнополь царскую милостыню архіспископъ Арсеній (стр. 12—13, прим. 3). вѣйшему царю патріаршее письмо <sup>1</sup>) и дары, онъ благословилъ произнесъ отъ лица патріарха молитву и привѣтствіе. Царь, исполненный великой радости, оказалъ ему и его свитѣ, въ теченіе одного мѣсяца, благосклонность и отпустилъ его идти въ Константинополь, вручивши ему для передачи святѣйшему патріарху киръ Өеолипту много денегъ и много другихъ даровъ. И, направляясь въ Константинополь, на пути они прибыли въ городъ Львовъ, польское укрѣпленіе. И тамъ в. в. львовскіе христіане усердно упросили его остаться тамъ для благословенія и руководства ихъ, такъ какъ тамошніе жители были большею частію латиняне. Онъ же, неохотно склонившись на мольбы ихъ, прежде всего отославъ царскую милостыню и подарки патріарху Өеолипту, пробылъ тамъ два года.

Патріархъ виръ Іеремія, освобожденный изъ ссылки и получившій позволеніе отъ константинопольскаго султана Амурата отправиться къ царю великой Россіи, и будучи по пути въ городт Львовъ<sup>2</sup>) и встрётившись съ архіепископомъ Арсеніемъ, (вмёстё) отправились въ великую Россію въ благочести-

<sup>1</sup>) Патріаршая грамота отъ 27 мяя 1585 г. въ царю Өеодору Ивановичу была послава, по нашемъ даннымъ, съ асонскимъ старцемъ *Неофитомъ*. Спошенія Россіи съ Востокомъ по дъла ъ церковнымъ ч. І, стр. 152 – 155.

<sup>2</sup>) Здёсь составителень житія допущена несонайно ошибка. Патрі раз Іеренія никоїда не быль во Дьвові и встрітніся сь архіенископонь Арсеніень въ Замойски, гді вселенскій патріараз гостиль и споскопь Арсеній быль нарочито вызвань изь Львова письмонь натріараа. Воть какь объэтомъ обстоятельстві разсказываеть въ своень стихотворномъ описанія путешествія патріараа Іеренія въ Москву самь архіспископь Арсеній:

"Καί μεθ' ἡμέρας αὐ πολλὰς ἦλθεν ὁ πατριάρχης Εἰς τῆς Δεχίας σύνορον, κ' ἔστειλε Καντζηλέρης 'Ανθρώπου; του καὶ γράμματα εἰς αὅτον νὰ πηγαίνουν, Εἰς τὸ Ζαμόσκι κάστρον του αὐτὸν νὰ προσκαλέσουν.

292

вѣйшему самодержцу, царю Өеодору Ивановичу. Царь же и всѣ тамошніе архіереи и бояре, принявшіе великолѣнно вселенскаго патріарха и пришедшихъ съ нимъ, усиленно просили патріарха Іеремію остаться тамъ патріархомъ, но онъ не пожелалъ, потому что было невозможно<sup>1</sup>), но собственному ихъ митреполиту московскому по имени Іову, всесильною

"Ηχουνα πῶς ἀπέρασε στὸν Καντζηλέρην πάγει Ἐγώ χαὶ ἐβιάστιχα κ' ἔφθασα στὸ Ζαμόσχι. Παρασχευῷ ἐχίνησα μέσα ἀπὸ τὸ Λόβι, Ἡμέρα τῷ χυριαχῷ ἔφθασα στὸ Ζαμόσχι. ᾿Αντάμωσα χαὶ ἕβαλα τότε τὸν πατριάρχην Μετάνοιαν ἑδαφιὴν μ' εὐλάβειαν μεγάλην..."

(Σ. Ζαμπελ. Καθίδρυσι; πατριαρχείου εν 'Ρωσσία σελ. 27-28).

<sup>1</sup>) Разсказъ этотъ объ учреждени въ Россіи патріаршества не согласуется съ повъствованіемъ архіепископа Арсенія въ его менуарачъ (см. выше, стр. 83, 89), но замъчательно *почно*, хотя и въ немногихъ словахъ, передаетъ факти изъ, бывшихъ по этому поводу, переговоровъ между русскимъ правительствомъ и патріархомъ Іереніево, какъ они разсказави архіепископомъ Арсеніемъ въ спеціяльномъ его поэтическомъ сочниевін. Можно легко нодобрать свода относящіеся стихи въъ этого произведенія:

"Θεόδωρος ό χράτιστος ό μέγας βασιλέας Βλαντιμερίου, Μόσχοβου και όλης τῆς 'Ρωσίας Παρακαλεϊ και δέεται ἐσὐ νὰ ἀπομείνης 'Εδώ στὸν μέγαν Μόσχοβου, νὰ εἶσαι πατριάρχης Βλαντιμερίου, Μόσχοβου καὶ τῆς 'Ρωσίας πάσης, Τότε πολλὰ λυπήθηκεν ἄρχων κυρός Μπορούσης, Τὸ πῶς δὲν εἶναι δυνατὸν νὰ μείν ὁ πατριάρχης. 'Ετοῦτο εῖν' ἀδύνατον ῷδε ἐγὼ νὰ μείνω Καὶ πατριάρχης Κόσχοβου ἐγὼ διὰ νὰ γένω. Καὶ πατριάρχης ἕδωκε τὴν χάριν τοῦ 'Αγίου Τρημα Kies μy. Ακαξοκίυ, τ. Ι, 1809 γ.

293

властію и благодатію Пресвятого Духа, повелёль быть патріархомъ владимірскамъ, московскимъ и всея Россіи, давши ему святое цёлованіе и назвавши его братомъ, сослужителемъ и святёйшимъ. И по достаточномъ времени патріархъ киръ Іеремія былъ отпущенъ обратно въ Константинополь на его высочайшій тронъ со множествомъ даровъ и денегъ. Царь и святёйшій патріархъ Іовъ, удержающіе<sup>1</sup>) (хратήбачтес) жить въ Москвъ архіепископа Арсенія, весьма полюбившіе его и (сдёлавшіе) архіепископомъ

Πνεθματος παντετίου τε μετά εὐχῆς μεγάλης Νὰ εἶναι πατριάρχης τε Ῥωσίας τῆς μεγάλης. Καὶ φίλημα τὸν έδωχε τότε χατὰ τὴν τάξιν.

Καὶ πατριάρχης ὥρισεν δ λόγος του νὰ γένη, Τοῦ ἀδελφοῦ μου θέλημα Ίὼβ τοῦ πατριάρχου,

Ίδβ ό άγιώτάτος χαὶ μέγας πατριάρχης Βλαντιμερίου Μόσχοβου 'Ρωσίας τῆς μεγάλης, Καὶ ἀδελφός συλλειτουργός ἐχ Πνεδματος ἀγίου.

Ταύτην την χάριν δίδοι σοι χαι δέξου μετά πόθου".

(Σ. Ζαμπέλιος. Καθίδροσις πατριαρχείου εν 'Ρωσσία σελ. 38, 34, 85, 39, 47, 58).

 Приблизительно также и ночти дословно о своенъ оставления въ Россія разсказываеть архіепископъ Арсевій и въ своихъ менуарахъ (си. выше отр. 89), но въ "Ко́поι хай діатріβή" это событіе язлаглется иваче. Арсевій архіепископъ лично проенть пари оставить его и въ просъбъ поддерживаеть его патріархъ Іеремія:

"Ήγάπησα νὰ χάθημαι τόσον πολλὰ μαχρέα Έχ συγγενῶν πατρίδος τε χαὶ ἐχ τῆς ἐπαρχίας, Πάντα νὰ εὐχωμαι Θεὸν νύχτας χαὶ τὰς ἡμέρας Νὰ ἦσαι πολοχρόγιος ν' ἄχης πολλήν ὑγείαν...

Καί πατριάρχης μέγιοτος έφησε δι' έμ ένα Δόγία τὰ ἀφέλιμα πολλὰ εὐχαριστημενα... (Καθιδροσις πατριαρχείου ἐν Ρωσσία σελ. 68).

294



соборной Архангельской церкви, въ которой находятся гробы благочестивъйшихъ царей и великихъ князей, ибливи царскихъ палатъ, и соборно (συνοδικώς) царь съ святъйшимъ патріархомъ и архіереями наименовали его, по благословеніи его патріархомъ киръ Іовомъ, архіепископомъ архангельскимъ. Царь ему и находящимся при немъ подарилъ на пропитаніе деревни. И послъ многихъ лътъ была дана ему другая архіерейская каведра — сувдальская и тарусская <sup>1</sup>).

Сей (Арсеній) создаль<sup>2</sup>) много церквей въ Москвѣ и ея окрестностяхъ. Въ Москвѣ онъ построилъ церковь святыхъ великихъ мучениковъ Θеодора Стратилата и (Θеодора) Тирона. Потомъ, къ сѣверу, по дорогѣ, велущей въ Тверь и великій Новгородъ, съ основаній земли онъ воздвить великую церковь Вседержителя Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа и два придѣла при ней, съ правой и лѣвой сторонъ, иже во святыхъ отца нашего Николая чудотворца и святыхъ великихъ мучениковъ Ромъна и Давида, украсивши ее съ придѣлами и папертями внутри и внѣ, покрывши ее съ придѣлами и папертями внутри и внѣ, покрывши ее тою же жестью и въ оградѣ вырылъ колодезь. И внутри Москвы на востокъ, въ мѣстѣ, называемомъ заставою, на пути, ведущемъ въ Рязань, воздвитъ съ основаній земли церковь

1) О бытіц архіепископа Арсевія на каседрѣ тверской составитель житія почему-то здѣсь умодчадь, но ниже говорить объ этомъ обстоятельво.

2) Греческій и русскій тексты этой части житія напечатаны нама выше стр. 51—55. Здёсь мы вносимъ нёкоторыя поправки въ эту часть мемуаровъ.

<sup>8</sup>) Слова: хαί χαλῶ: αὐτὴν περιετείχισε, κάὶ χαμπανάριον ἐκτισεν ὑψηλὸν καὶ ἐσχέπασεν αὐτῷ σιδήρφ, μο ведсемотру, мы опустыя вышө стр. 52. Рождества Пресвятыя Богородицы, украсивши ее внутри и вать съ папертями и покрылъ желтвомъ куполъ ся. И по ту сторону ръви Москвы, вбливи большого моста, на югъ, противъ дарскихъ палатъ, (на разстояния) какъ бы трехъ выстриловъ изъ лука, воздвигъ съ оснований земли большую цервовь святого славнаго великомученика Георгія Поб'ясносца, украсивши ее внутри и внё, покрывши ее и колокольню і) ел желівзомъ. И въ своемъ домів, находящемся вблизи дворца, устроилъ церковь святого великомученика Димитрія муроточиваго, украсивши ее и паперть ся внутри и внё, поврывши всю билою жестью. И на свверъ, далеко отъ Москвы миль 120, въ деревнѣ, называемой Завидово<sup>2</sup>), воздвигъ сь основаній земли большую церковь Успенія Пречистыя Богородицы и приснодевы Маріи п дка придела, съ иравой и лёвой сторонъ ся, во имя собора величайшихъчипоначальниковъ Михаила и Гавріила и всёхъ небесныхъ силъ безплотныхъ и великаго пророка Иліи, украсивши ее и придёлы ся внутри и внё и паперти ся кругомъ, и купола ея поврылъ бълою жестью. И вблизи этой деревни Завидово, въ мѣстечкѣ, называемомъ Спасское<sup>8</sup>), козденгъ церковь великаго Бога и Спасителя нашего Інсуса Христа. Выстроиль и другую церковь во имя Архангеловь далеко оть

<sup>1</sup>) Выше стр. 52, строка 24 напочатано у насъ: парахдијскоу — иридиљ, вићсто хаµ пауаркоу — колокольню.

<sup>2</sup>) Соло Завидово (каз.) Московской губервів, Клинскаго убяда, въ 23 в. въ сбавору отъ убяднаго города, по с.-петербургско-московскому шоссе, при рбкћ Долбицъ. Имбогся въ сель двъ церкви. (П. Семеновъ. Географическо-статистическій Словарь Россійской Имперіи т. П, СПВ. 1865 стр. 243.

<sup>8</sup>) Деревня эта носить ныча название *Спась-Заулки*, паходится въ томъ же Клинскомь узада, въ 17 верстахъ отъ узеднаго города, и лежить на петербургско-московскомъ шоссе. Въ деревна этой два деревна.

**29**6

Москвы, миль 115, въ деревнѣ, называемой Никитское 1), обнесъ ее оградою вругомъ и насадилъ около нея различныя деревья. И близъ Москвы, на разстоянии около 15 стадий, возлвигъ церковь Всёхъ Святыхъ, и украсилъ ее внутри и виё, обнесъ ее оградою кругомъ, и насадилъ около нея различныя деревья, и вблизи ся устроилъ прудъ, и вырылъ вбливи колецезь, противъ двери си. Все это онъ сдълалъ явно, тайная же сердца его въдаеть Господь. И на востокъ Москвы, около одной мили, по ту сторону р'вки Яузы, въ великомъ монастырѣ Нерувотвореннаго образа Господа и Бога и Спаса нашего Інсуса Христа, называемаго Андрониковскима, съ вели. кимъ искусствомъ онъ выстроилъ церковь во имя чуда Архистратига Миханла въ Хонвхъ, превосходно отдёлалъ и возстановилъ большую трапезу, бывшую ветхою и темною, и притворъ этой траневы устроилъ внё, на мраморныхъ волоннахт, и кругомъ много оконъ, и прекрасно покрылъ ее, и кругомъ и вверху росписалъ живописью, и лестницу, бывшую ветхою и разрушенною, прекрасно устроилъ, и колокольню, бывшую прежде деревянною отъ средины до верха, онъ выстроилъ каменную и сделалъ боле высокою, и покрылъ билою жестью, и поставиль вверху ея честный и животворящій вресть.

И въ Твери на архіепископіи соборную церковь во имя Преображенія великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, древнюю и пришедшую вь упадовъ, и разрушенную, и опустёлую, остававшуюся въ тому же безъ пёнія и богослуженія 25 лётъ, опъ устроилъ и возобновилъ, и покрылъ ее и четыре ся придёла во имя иведенія Пречистыя Богородицы и приснодёвы Маріи, и святыхъ и преславныхъ апосто ловъ Петра и Павла и прочихъ (апостоловъ), и святого славнаго великомученика Димитрія муроточиваго, и святого внявя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Село Никитское Моско свой губернін, Брацлавскаго убяда, въ 17в. отъ убяднаго города, при ръкъ Цесоченкъ, на рязанскомъ шоссе. (Тамъ же, т. Ш., 1867, стр. 456).

Михаила Ярославича чудотворца, и кругомъ паперти съ придълами покрылъ и украсилъ, и увеличилъ значительно съ прежнимъ; и вовстаповилъ и освятилъ сію соборную церковь великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа и придълы ея; и назначилъ къ ней протопопа и священниковъ, и протодіакона, и іеродіакона, клириковъ, и пъвцовъ, и чтецовъ, чтобы пъть и священнодъйствовать въ ней и въ придълахъ каждый день немолчно и непрерывно. И послъ возобновленія этой соборной церкви и придъловъ ея, онъ прожилъ тамъ на архіепископіи не много времени: сначала два года и десять мъсяцевъ, а вторично около двухъ мъсяцевъ <sup>1</sup>).

И, по царскому указу благочестивѣйшаго царя и великаго внязя Михаила Өеодоровича, онъ отправился въ великую Москву къ благочестивѣйшему царю и великому князю Михаилу Өеодоровичу, и дана была ему архіепископія суздальская и тарусская съ правомъ жительства вблизи дворца, въ монастырѣ святыхъ Богодвленій великаго Бога и Спасителя нашего Іисуса Христа, въ подворьѣ великой лавры святыя животворящія и нераздѣльныя Троицы, названной (лаврою) преподобнаго отца нашего Сергія, великаго чудотворца и игумена святыя великія лавры. Итакъ, проживши тамъ, въ монастырѣ святыхъ Богоявленій, не малое количество лѣтъ, онъ былъ въ чести у царя Михаила и у преславнѣйшей его святой матери, госпожи Мареы монахини.

Итакъ, когда онъ жилъ тамъ, то управлялъ своею паствою не малое количество лётъ въ страхё Божіемъ и въ

298

<sup>1)</sup> Ποдчеркнутыя нами слова были написаны въ вида пояснения рукою писца, писавшаго всю рукопись, но потоиз ниою рукою, сходиою съ припискою: "Neoφότου, άρχιδιαχόνου των 'Ιεροσολύμων", эти слова вачеркнуты и написано: "ώς πρότερον δόο χρόνους χωρίς δόο μήνας (μηνῶν), т. е. "накъ прежде: dea toda безъ deyxъ мисяцевъ". См. выше стр. 38, прим. 8.

великомъ и боголюбезномъ благочестіи. Проживши всего лѣтъ своей (жизни) семьдесятъ шесть и три мѣсяца, велѣніемъ Божіимъ, преставился изъ здѣшней жизни; оставивши тлѣнная, онъ удалился въ нетлѣнная. Такимъ-то образомъ, опъ прожилъ и дѣйствовалъ на виду (у всѣхъ), безвѣстная же и тайная сердца его вѣдаетъ Господь, испытующій сердца и утробы людей: Ему слава во вѣки вѣковъ. Аминь".

А. Днитрівоскій.

## Неизвъстное полемическое сочиненіе противъ папскихъ притязаній въ юго-западной Россіи (1633 года).

Въ недавно вышедшемъ въ свётъ II том'в нашего сочинения: Кіевскій митрополить Петрь Монила и его сподвижники, им свою ржчь о преніяхъ между православными в латино-уніатами на коронаціонномъ сейм'в 1633 года началя сл'ядующимъ вступленіемъ: "Когда составлены были на избирательномъ сеймв известныя статьи успокоенія между православными и уніатами, новоизбранный король даль, занесецную въ pacta conventa, клятву исполнить ихъ безъ промедленія, т. е., какъ разумѣлось, на сеймѣ коронаціи, гдѣ должны были получить овончательную санвцію постановленія сейма избирательнаго. Но успёхъ, достигнутый православными при избраніи короля, возбудилъ сильнъйшее волненіе въ латиноуніатскомъ лагерів, и приверженцами папизма, поощряемыми въ тому римскимъ престоломъ, употреблены были всевозможныя старанія и подготовленія, чтобы заториовить дёло своихъ религіозпыхъ противниковъ, не допустить предположеннаго утвержденія правъ изъ церкви на предстоящемъ сеймв. Разумпется, православные южно-руссы обо всемъ этомъ хорошо были освъдомлены и съ своей стороны тоже дълали со. отвътствующія подготовленія къ предстоящей борьбъ. Всв предвидели, что коронаціонный сеймь будеть бурный, и именно изъ-за споровъ по вопросамъ религіознымъ. Такъ на самомъ двлв и случилось" (стр. 63).

Подврёпляя положенія, высказанныя въ этомъ вступленіи, ссылками на документальныя данныя (гдъ въ томъ предстояла надобность), мы къ подчеркнутымъ нами словамъ--о подготовленіяхъ православныхъ къ предстоящей борьбѣ съ латино-уніатами-присовокупили слёдующее примёчаніе: "Въ это время (вром'в обычных виструкцій посламъ, избираемымъ на сеймъ), Виленскимъ православнымъ братствомъ, обнаружившимъ въ 1632 г. особенную заботливость о возстановленін правь православной церкви, составлено было небольшое по объему новое сочинение, отпечатанное въ значительномъ количествъ экземпляровъ и предпазначенное для раздачи сеймовымъ депутатамъ. Эго неизвъстное библіографамъ сочиненіе носить слёдующее заглавіе: "Rzym albo Stolica Rzymska icśli co ma do praw Korony Polskiey y W. X. Litewskiego politickich, krotkie uważenia, roku 1633 stanom koronnym na seym koronatiev podane". (т. е. "Римъ или римская столица имъетъ ли какое касательство до политическихъ правъ Короны Польской и Великаго Княжества Литовскаго? -- краткія разсужденія, подпесенныя въ 1633 году государственнымъ чинамъ на сеймъ коронаціи"). Находится въ Московской Типографской Синолальной Библіотекв".

Констатировавши на страницахъ своего труда фактъ существованія неизвъстнаго дотолъ библіографамъ полемпческаго сочивенія противъ папскихъ притязаній въ юго-гападной Россіи, мы однако не привели изъ него никакихъ выдержекъ. Такъ постунили мы не потому, что означенное сочиненіе не представляеть значительнаго историческаго интереса, а вслёдствіе утраты (во время пожара, истребившаго собранные нами матеріалы) копіи съ него и неудавшихся попытокъ возобновить ее въ одну изъ своихъ поёздокъ (между прочимъ, и въ Москву), предпринятыхъ съ цёлью вторичнаго собиранія погибшихъ отъ несчастной случайности матеріаловъ. Послёднее (неудача вновь снять копію) зависёло отъ того, что означенное сочиненіе находится въ одномъ изъ многочисленныхъ сборниковъ, хранящихся въ поименованной (Типограф. ской Синодальной) библіотекѣ и въ то время еще неприведенныхъ въ порядовъ. А такъ къкъ съ угратою копіи сочииенія мы не могли припомнить № сборника, гдѣ оно было помвщено, то поиски послѣдняго, на первыхъ порахъ безрезультатные и могшіе затянуться пеопредѣленно продолжительное время, были нами, въ виду другихъ намѣченныхъ тогда работъ, оставлены. Во время своей послѣдней (въ концѣ прошлаго года) поѣздки въ Москву, благодаря хорошо уже составленному каталогу старопечатныхъ книгъ и брошюръ, помѣщенныхъ въ сборникахъ Синодальной Типографской Библіотеки, мы безъ особеннаго труда нашли интересующее насъ сочиненіе въ сборникѣ подъ № 4175 и собственноручво сняли съ него копію,

Настоящая статья имёсть быть посвящена подробному обвору этого небольшого сочиненія съ присововупленіемъ объясненій и примёчаній, вызываемыхъ сущностію дёла.

Разсматриваемое полемическое сочинение (брошюра), сохранившееся въ упомянутомъ сборникѣ, не имъетъ заглавнаю листа; но едва ли это следуетъ объяснять утратою его: по всей въроятности, въ такомъ видъ, т. е. безъ обычнаго заглавнаго листа, оно въ свое время и было напечатано. На предположение объ этомъ наводятъ, во-первыхъ, то обстоятельство, что оглавленію сего сочиненія (его тема) помпьшено на первой страниць самаго текста брошюры (что при существованін заглавнаго листа было бы дёломъ излишнимъ, да въ тому же и необычнымъ), а во-вторыхъ, — малые размъры брошюры, завлючающей всего 7 страницъ (in 4)<sup>1</sup>) и напоминающей собою по внёшней формё небольшія докладныя ваписки нашего времени, печатаемыя тоже, обывновенно, безъ заглавныхъ листовъ. Противъ послёдняго соображенія можеть быть выставлено довольно сильное возражение,--именно, что въ первой половинѣ XVII стол. въ Польской Коронѣ, если не всѣ, то

во всяковъ случав весьма многія брошюры и небольшихъ размвровъ, —даже еще меньшихъ, чвмь равсматриваемая нами, снабжаемы были заглавными листами (напр., "Votum" на сеймв 1635 г. Лигензы). Но это вовраженіе сильно ослабляется содержаніемъ и характеромъ равсматриваемаго сочиненія, въ чемъ собственно и должно усматриваемаго причину, почему оно было выпущено въ свътъ безъ заглавнаго листа, слвдовательно, безъ обозначенія и мъста изданія.

Припомнимъ, что "въ статьяхъ успокоенія", составленныхъ на избирательномъ сеймъ 1632 года и имъвшихъ въ виду умиротворить православныхъ и уніатовъ, между прочинъ, подъ угрозою законной кары ослушникама, опредблено было: "об'в стороны должны жить въ мир'в и согласии, не наступая одна на другую; письменныя и словесныя состязанія между собою превратить и на будущее время никакиха сочиненій, которыми привыкли оскорблять другь друга, не издавать" 2). Между тёмъ, какъ на сдержанно напасано разсматриваемое сочинение, оно направлено было противъ излюбленныхъ латино-уніатами и страстно защищаемыхъ ими папскихъ притязаній на юго-западную Русь, и дёловито, при томъ не безъ сарказма, вооружается противъ этихъ притязаній. Появление подобнаго полемическаго сочинения, разумвется, не могло быть пріятно для папистовъ, и предвидёлось, что православные будуть упрекаемы за его изданіе, при чемъ послёднее могло быть поставлено имъ въ вину, какъ подлезнащее. карт нарушение статей успокоения, объ утверждени воторыхъ хлопотали сами православные. А такъ какъ въ подобныхъ случаяхъ негодованіе папистовъ первѣе всего обрушивалось на типографія, выпускавшія въ свъть нежелательныя для нихъ книги, то уже обычное благоразуміе побуждало издать разсматриваемое полемическое сочиненіе бевъ означенія типографія его печатавшей. Разумбется, можно было сдблать послбанее, снабдивши брошюру и заглавнымъ листомъ (примъры чему бывали); но малые размёры сочиненія позволяли достигнуть этого путемъ и упрощеннымъ.

Соображенія о томъ, гдё составлялось разсматриваемое сочиненіе или, по крайней мёрё, гдё оно было напечатано, мы считаемъ болёе удобнымъ отнести къ концу статьи, предварительно ознакомивши читателей съ самымъ содержаніемъ сочиненія, — въ чему и приступаемъ.

Сочинение начинается слёдующимъ заявлениемъ: "Весьма многихъ удивляетъ то, что когда на прошлой счастливой елевціи новаго государя зашла різчь объ обевпеченіи свободы диссидентовъ и объ усповоении насъ, людей греческой религін, ихъ милости господа духовные (латино-уніатскіе) домогались, чтобы на это дано было соизволение свлаляща апостольскаго, какъ будто у того съдалища нифются такія права собственности относительно насъ, что мы обязаны искать его соизволеній и жить по его преднисаніямъ, и какъ будто наша Ричь Посполитая такъ обязана папскому престолу, что если бы и до конечнаго упадка случилось ей придти, она ничего не можетъ предпринимать (для своего уврачеванія), безъ позволенія на то изъ Рима! Мы не говоримъ здѣсь о власти римской столицы по отношенію къ дъламъ и лицамъ духовнымъ: пусть она на здоровье распространяетъ ее надъ тѣми, которые ей послушны. Но что касвется до юрисдивціи св'ятской, обусловленной временными обстоятельствами (jurisdictio temporalis), то мы усматриваемъ, что не допускають ея римской куріи и передовые защитники оной, вакъ-то: Людовниъ Молина въ своемъ сочинения-De justitia et jure<sup>8</sup>), кардиналъ Беллярминъ въ сочинени-De summo Fontifice 4). Даже сами первосвященныки, будучи о семъ вопрошаемы, никогда не присваивали себѣ власти въ двлахъ свътскихъ, какъ гласитъ текстъ (буллы): Fer venerabi lem, по вопросу-какіе сыновья могуть быть признаны законными" 5). Впрочемъ, — заявляется въ разсматриваемой нами брошюрѣ,---мы не будемъ входить въ швольные споры по этому вопросу, а обратимся къ историческому прошлому: посмотримъ, ваковы были отношенія Польской Ко-

304

роны къ Риму при благочестивыхъ нашихъ предкахъ, дабы каждый отсюда могъ видёть, что хотя католики и были послушны папамъ въ дёлахъ духовныхъ (что, разумёется, православныхъ ни мало не касалось), однако и въ этомъ отношеніи полагали извёстныя границы ихъ власти, не допуская вмёшательства въ дёла, требовавшія государственнаго соизволенія, и вслёдствіе сего часто вступали даже въ борьбу съ римскимъ престоломъ.

Въ подтвержденіе независимости Польской Короны отъ папскаго престола въ дёлахъ государственныхъ, въ сочиненіи припоминаются слёдующіе факты.

1) "Когда въ теченіе нісколькихъ столітій Річь Посполитая заключала договоры съ москвитянами (которыхъ католики, какъ и насъ, называютъ схизматиками), а въ недавнее время съ Густавомъ (королемъ шведскимъ), --- развѣ она испрашивала на то сонзволение римскаго цервосвященника? Когда нашъ народъ русскій вступалъ въ политическую унію съ Польскою Короною, а въ особенности, когда во время Корибута, Казиміра и другихъ государей Польша заключала союзы съ гуситамя, чехами, таборитами, Япомъ Подебрадымъб), развѣ сіе двлалось не вопреки желанію апостольскаго сѣдалища? — Обо всемъ этонъ свидътельствуютъ хроники, въ особенности безукоризненный Кромеръ, бискупъ варминский. Кто-нибудь можетъ заявить, что подобнымъ образомъ поступали и поступаютъ ихъ милости польскіе короли въ видахъ обезнечения государству вившией безопасности. Но скажите, ради Бога, развѣ внутренняя бевопасность и спокойствіе въ государствё не заслуживають еще большей заботливости?

2) Въ Статутъ короля Казиміра 1451 года узаконено: нижто не долженъ стараться получить вваніе кардинала или легата безъ соизволенія на то государя и сенаторовъ <sup>7</sup>). Развъ такое узаконеніе состоялось не вопреки намъренію первосвященника, который раздаетъ означенныя званія? А что еще важпѣе: когда въ указанное время возникъ споръ между архіепископомъ и кардиналомъ о первенствъ мъста, то состоядся декретъ, чтобы тотъ и другой поочередно (alternatim) приходили въ сенатъ, притомъ по приглашеніямъ<sup>8</sup>). Гдъ же усматриваемъ вдъсь то римское распредъленіе прерогативъ, по которому кардиналы поставляются выше самого короля?

3) Статутъ въ Нѣшовѣ 1454 года требуетъ, чтобы различіе между дѣлами духовными и свѣтскими опредѣлялось Рѣчью Посполитою, слѣдовательно не Рамомъ •). Кто-нибудь возразитъ: гдѣ же видимъ исполневіе сего постановленія? Отвѣчаемъ: было, потому что нѣсколько лучше (чѣмъ теперь) было обхожденіе ихъ милостей пановъ духовныхъ со шляхтою, о чемъ свидѣтельствуютъ хроники в композиціи (заактированныя сдѣлки). Но согласимся, что упомянутое постановленіе не приводилось въ исполнеціе. Кто въ этомъ виновать? Остроумные практики, передъ которыми и законъ и священное благо гражданъ должвы стушевываться.

4) Статуты Алберта въ Пётриков 1496 года, Александра въ Радом в 1505 г., Сигизмунда 1538 г., противъ римскихъ куртизановъ (придворныхъ) узаконяютъ, чтобы лица, испрашивающія у апостольскаго сёдалища бенефиціи, находящіяся въ патронатствъ государя и господъ шляхты Короннов, были наказываемы и лично, и конфискаціею имуществъ <sup>10</sup>). Развѣ эти постановленія не отврыто направлены противъ согласнаго утвержденія ванонистовъ, что римсвій первосвященникъ, вся вдствіе своей верховной власти надъ всёми церквани, свободно можетъ раздавать всявія бенефиціи и вакантныя мъста, т. е. духовныя кандидатуры (о чемъ читай in cap. 2 de praebendis, lib. 6)...<sup>11</sup>) Были примёры, что уклоненіе отъ указаннаго государственнаго постановленія сопровождалось для нарушителей онаго варами. Такъ, когда послъ смерти краковскаго бискупа Оомы Стремпчинскаго, папа, вопреки желанію короля, назначилъ на его мёсто нёкоего Сёнинскаго, и послёдній, будучи посвященъ въ бискупа суффраганами ги взненскимъ, враковскимъ и влодлавскимъ, началъ било

306

распростирать свою власть надъ епископісю, то не только онъ самъ, но и лица, помогавшія ему въ этомъ, были подвергнуты наказанію. Такъ, краковскій суффраганъ за то. что посвящалъ Свнинскаго, изгнанъ былъ изъ Кракова; канонисты, одётые въ стихари и алмуціи, насильственно выволочены были изъ дома и съ великимъ бевчестіемъ проведены среди рынка; такъ же поступлено и съ другими священниками (kapłanami), занимавшими хотя и меньшія должности, но принимавшими участіе въ означенномъ дівль. Остальные же члены капитулы должны были присягнуть, что безъ воролевсваго позволенія нивого не допустятъ распоряжаться имуществоиъ быскупства. Не будемъ говорить объ опустошении ваменнаго дома Длугоша и о бъгствъ изъ родового вамка Сънинскаго визсть съ Длугошемъ въ Мельштинъ 12). Когда обо всемъ этомъ папскій легать, архіепископъ кретенскій, очень долго бесйдовалъ съ королемъ, настойчиво доказывая, что однажды данное высшею властію напы нивто, безъ нарушенія справедлявости, отнять не можеть, --- вороль заявиль, что онъ готовъ скорве лишиться государства, нежели принять отъ папы навначеннаго имъ на враковское бискупство Свнинскаго. И хотя въ отвётъ на эти слова легать, опровергая (przezbywaiąc) короля, воскляцаль: "пристойнве, дабы *твои* (sic) королевства совершенно погибли (о глупая ревность!), нежели вогда либо одно право и важное значеніе церкви были нарушены", ---однако этими осворбительными спорами ничего не было достигнуто. А ватёмъ вороль настоялъ на томъ, что его избранникъ Янъ Грущинскій занялъ бискупство вравовское. Выступай же канонисть съ своею верховною властію папы въ церквахъ! Пусть онъ распространяеть ее въ подвластныхъ ему земляхъ (in suo Patrimonio), если ихъ имѣетъ, а въ Польшу съ этою властію не повазывается!.. Сважетъ кто либо: краковская вапитула имёла право свободной елевціи, поэтому погр'вшилъ вороль Казиміръ, ибо согласными голосами членовъ капитулы (кромъ трехъ) избранъ былъ на

враковское бискупство Янъ Лутка, подканцлеръ коронный. Отвётъ на это даетъ Кромеръ, который, указавъ, сколь много завистливая алчность трехъ поименованныхъ номинатовъ ослабила и власть папскую въ Польшѣ, и въ особенности значеніе капитулы, присовокупляетъ: нельзя умолчать, что главнѣйшею причиною сего безправія были папы, ибо есла бы они сами первоначально не посягали на право свободнаго избранія, принадлежавшее капитуламъ, тогда и монархи не отваживались бы на это <sup>18</sup>).

5) Статутъ о монахахъ 1625 года о не отчужденів (монастырямъ) паслёдственныхъ имуществъ (о чемъ повторево и въ послёдней конституціи), полагаемъ, состоялся не по желанію апостольскаго сёдалища <sup>14</sup>).

6) Кандлубекъ, епископъ краковскій, пишетъ, что первосвященникъ не имбетъ прана установлять новые законы и отмбнять существующіе <sup>15</sup>).

7) Ихъ милости господа духовные римскіе признаютъ, что со времени короля Александра въ средъ насъ, русскихъ, господствовала (какъ они навывають) настоящая схизма (purum schisma), хотя передъ тѣмъ дѣла религіозныя шлн церемънно (каковое утвержденіе, впрочемъ, несправедливо, ибо Русь никогда не была въ послушании римскомъ, хотя вёкоторые, какъ Исидоръ, отклонялись отъ своихъ стагшихъ).-Спрашиваю: почему же въ означенное время папа не простираль въ намъ своихъ притязаній, римсное духовенство не дѣлало препятствій при отправленія богослуженія, Р'вчь Посполитая не отнимала у насъ имуществъ, а напротивъ, всѣ духовные (хотя, какъ вы говорите, и въ схизиъ находившіеся), будучи охраняемы королевскими привиллегіями, возсёдали на своихъ каседрахъ; а въ настоящее время, когда намъ возвращается отнятое, ихъ милости (латино-уніатскіе бискупы) требують соизволения св. отца?.. Но отвётьте, ради Бога, гдв же онъ находился прежде? Скажу болве: на прошлой вонвокаціи, когда намъ, неунитамъ, дозволялось и сво-

бодное отправление таннствъ и уступались нёкоторыя бенефиціи, напр., Жидичинъ, развћ уніаты довладывали объ этомъ сёдалищу апостольскому? Въ меморіалё прямо написано: 1.1. уніаты позволяють 1.1. неуніатамь 16). Почему въ это время уніаты не отвывались съ протестаціями я возраженіями? Скажу: не столько ихъ милости озабочены были спасеніемъ душъ, отправленіемъ таинствъ, сколько своями бенефиціями, потому что только тогда, когда онв были у нихъ уменьшены, и поднялся шумъ: не можемъ-де согласиться на это безъ опредъленно выраженнаго соизволения апостольской столицы! Желали-бы мы внать, что болёе приличествуетъ съдалящу апостольскому: зябота о душахъ людскихъ или о фолькаркахъ? Я то знаю, что апостолы, на которыхъ они ссылаются, заняты были дёлями духовными, а не земными (za nabożeństwem, nie za ziemstwem uganiali).

8) Св. памяти король Августь въ привидлегіи своей жалующей права шляхетства Виленскому магистрату и выданной 15 іюля 1568 года на Гродненскомъ сеймъ, при бытности четырехъ бискуповъ и шестнадцати свётскихъ сенаторовъ, -- говоритъ, что "онъ пользуется большею властію, чёмъ другіе цари и властелины, такъ какъ въ своихъ земляхъ никого не признаетъ высшимъ надъ собою въ дёлахъ свёт-СКЯХЪ<sup># 17</sup>).

9) А развѣ не противно мнѣнію канонистовъ, что польсвій король, кромѣ тавихъ причинъ, которыя указаны въ Писанія и Слов' Божіемъ, нивакихъ поводовъ въ разводу съженою не обязанъ изыскивать? <sup>18</sup>) Я называю это противнымъ мнѣнію канонистовъ потому, что они римскому первосвященнику усвоиваютъ абсолютную власть изъяснять и толвовать право Божественное и естественное (jus Divinum et naturale), и даже объявлять, что строгое его примёненіе къ тому или иному лицу не можетъ быть одинаковымъ. Наша Речь Посполитая, предупреждая такія толкованія, которыя иныя государства и королевства привели къ погибели, и увако-21

Труди Кіев. дух. Академін, т. І. 1899 г.

няетъ, чтобы вороли ихъ милости другихъ причинъ въ разводу, вромъ указанныхъ въ Писаніи и Словъ Божіемъ, не искали.

10) Не внаю и о томъ, почему это въ своихъ присяжныхъ листахъ Ихъ мил. короли присовокупляютъ: "никакого разрѣшенія отъ сей моей клятвы отъ кого-бы то ни было не буду домогаться, и даже преподнесенное миѣ (разрѣшеніе) пе приму<sup>« 19</sup>). Скорѣе можно догадаться объ этомъ, приглядѣвшись, что натворили эти "разрѣшенія" (absolotie) въ сосѣднихъ государствахъ.

11) Когда Петръ Мышковскій, епископъ краковскій, на краковскомъ сеймі 1586 г., а Лаврентій, епископъ каменецкій, на общей конвокаціи варшавской 1588 г. подписывались подъ конфидерацією ради блага мира (propter bonum pacis), правдоподобно не посылали (ва полученіемъ на то соизволенія) къ апостольскому сёдалищу<sup>20</sup>). Спрашиваю нынішнихъ нашихъ противниковъ: чтутъ ли они (ieśli miluią) благо мнра (bonum pacis)?

12) Почему, при бытности духовныхъ и созъщапіяхъ съ ними, состоялась въ 1608 году конституція о духовныхъ, владъющихъ вемскими имуществами, также о высокихъ достоинствахъ (dygnitarstwach) и бенефиціяхъ безъ опредълевнаго на то соизволенія апостольской столицы?<sup>21</sup>)

13) Наконецъ, почему самъ папскій трибуналъ (Раріеżska Rota) въ своихъ декретахъ, изданныхъ съ нарушеніемъ правъ краковскаго университета въ угоду краковской іезуитской коллегіи, обязавши духовныхъ, чтобы они содъйствовали симъ декретамъ, присовокупилъ, что онъ не желаетъ, дябы таковымъ обязательствомъ связана была и совъсть Царскаго Величества? Поистинъ, достойно означенное препирательство между краковскими академиками и іезуитами того, чтобы Ръчь Посполитая обратила на него серьезное вниманіе, о чемъ, впрочемъ, она и помышляетъ, такъ какъ внесла дъло объ означенномъ препирательствъ, въ качествъ отдъльной статьи, въ

**31**0

докладъ о законопреступленіяхъ (wlożyla miedzy exorbitantie nominatim) и желаетъ, чтобы оно окончено было во время настоящаго сейма 33). Ради Бога, будемъ ваботиться о томъ. чтобы люди, чрезъ попраніе нашихъ правт, не торжествовали. Не дурно и слёдующее государственное правило: "каждому должна быть предоставлена высшая и полная возможность къ воспитанію юпошества". Большой вредъ для Короны бросать оное подъ ноги означенныхъ патроновъ (јевуитовъ), какъ будто они нибютъ какую-то монархическую власть надъ нашеми сынами или будто намъ надлежитъ ожидать отъ нихъ почестей и могущества для Ръчи Посполатой!.. Между тёмъ Польша благополучиве существовала безъ нихъ, нежели при нихъ. Великія оковы воздагаютъ означенные отцы на Ричь Посполитую, когда дитей нашихъ, какъ бы охвативши сётью, желають притянуть къ себё. А къ чему все это ведеть? Къ смятеніямъ28). Почувствовали это во Франція. Мы не столь быстры и сообразительны, какъ французы, однако стали проврёвать, устрашають насъ последствія... Но возвратямся съ закоулка на дорогу. Мы опустили нвсколько довументовъ, въ особенности объ анпатахъ, чтобы они не были вывозным изъ Короны<sup>24</sup>). Поистинѣ, лучше, если бы они были обращаемы на охрану Ричи Посполитой, нежели шли на избытки итальянские. Опустили и соизволение Ричи Посполнтой, данное Прусскому княжеству ва свободное отправление богослужения по аугсбургскому всповѣданию и ратификованное акгочъ коммиссіи въ 1616 году. Эти и другія доказательства опущены потому, что для безпристрастнаго и любящаго отечество читателя внолнъ достаточно и вышеприведенныхъ. Поэтому, не желая ширить рич, мы просныт ихъ милостей г.г. духовныхъ, чтобы они, памятуя о своихъ объщаніяхъ, неоднократно при заключеніи прошлой елекци стверженныхъ шляхетскимъ и капланскимъ (священническимъ) словомъ, постарались о томъ, дабы состоялось единомысліе между государственными чинами, в люди греческой релитія были успокоены согласно со статьями, нам'вченными (патоwionymi) воролемъ его милостью, при бытности г.г. депутатовъ изъ сената и кола рыцерскаго, въ акты внесенными и воролевскою присягою стверженными. Дабы такимъ образомъ справедливость предъ всёмъ свётомъ была объявлена, и вороль его милость съ Р'вчью Посполитою охраняли ее.

Таково (почти дословно переданное нами) содержание поименованнаго сочивения.

Вь ряду южно-русскихъ полемическихъ сочиненій того времени, оно занимаеть совершенно особое м'єсто. Хотя вопроса о незаконности папскихъ притязаній, простираемыхъ на юго-зацадную Русь, касались и другіе тогдашніе полемисты; но они при этомъ больше всего трактовали о песостоятельности римско-католическаго ученія о главенств'в цацы, какъ божественномъ учрежденіи, объ ископной независямости русской церкви отъ западиой, о провозглашеніи религіозной унін въ западно русскихъ областяхъ, какъ дълѣ незакопномъ, и т. п. Словомъ, трактовали по означенному вопросу съ точекъ зрѣнія богословской и исторической. Между тѣмъ поименованное сочиненіе 1633 года равсматриваетъ означенный вопросъ главнымъ образомъ со стороны государственныхъ интересовъ.

Такая новая постановка полемики противъ папскихъ притязаній на юго-вападную Русь находится въ самой твсной связи съ характеромъ и ходомъ борьбы православныхъ южно-руссовъ съ латино-уніатами по вопросу, поднятому послѣ смерти Сигизмунда III, о возстановлепіи нарушенныхъ въ его царствованіе правъ православной церкви.

Войдемъ относительно этого из въкоторыя подробности.

Извѣстно, что смерть Сигизмунда III (въ царствованіе котораго провозглашена была въ западно-русскихъ областяхъ религіозная унія и, вслёдствіе этого, до крайности стёснены

**312** 

## полемич. сочни. противъ плискихъ притявлини. 313

были православные, не желавшіе принять ее) вызвала необычайное религіозное движеніе въ сред'в православнаго южнорусскаго народопаселенія. Это зависило оть того, что (какъ мы говорили въ одномъ изъ прежнихъ нашихъ трудовъ) междуцарствіе, наполненное заботами о выборѣ новаго короля, было въ Польшё самымъ благопріятнымъ временемъ для заявленія требованій чёмъ либо обяженныхъ сторонъ. Общее участіе шляхты въ избраніи государя и вытекавшая отсюда необходимость въ единодушіи между азбирателями побуждали созывавшіеся въ это время сеймы съ ббльшимъ вниманіемъ, --чёмъ во всякое другое время, -- относиться къ подобнымъ заявленіямъ, въ особенности если они приносились отъ лица цвлыхъ корпорацій и были поддерживаемы значительнымъ количествомъ сеймовыхъ депутатовъ; при томъ и новоизбранные короли, при вступлении на престолъ нуждаясь во всеобщемъ сочувствіи, были щедрве, чвиъ въ последующіе годы своего правленія, на разнаго рода льготы и привиллегіи. Все это хорошо сознавало южно русское православное народонаселеніе; поэтому смерть короля-фанатика оживила среди него надежду на улучшение своего б'вдственняго положенія. Употребывъ въ предшествовавшія десятилітія всевозможиыя средства къ освобожденію себя "отъ егицетской неволи": просьбы, подарки, протесты, даже угрозы 25),-и все-таки не достигнувъ желаемой цёли, --- православный южно-руссвій на. родъ естественно долженъ былъ видёть въ наступившемъ междуцарствія единственную надежду на облегченіе своего положенія и тёмъ съ большею ревностію начать новую попытку къ возстановленію нарушенных правъ своей церкви и народности.

Возгорѣвшаяся при этомъ борьба между православными и латино-уніатами сопровождалась изданіемъ и полемическихъ сочиненій, отражавшихъ нѣкоторыя перипетіи сей борьбы. Досель извъстны были два сочиненія, изданныя въ это время православными, именно Виленскимъ православнымъ братствомъ: Synopsis и Supplementum Synopsis <sup>26</sup>). Первое изъ нихъ ивдано было ко времени конвокаціоннаго сейма, назначепнаго на 22 іюня 1632 года; второс—ко времени сейма избирательнаго, начавшагося съ конца сентября того же года.

Въ общихъ чертахъ содержание Синопсиса слёдующее.

Предваряется сочинение посвящением», его сенаторамъ и посламъ, имъвшимъ прибыть на конвокаціонный сеймъ. Здесь авторъ въ яркихъ чертахъ изображаетъ невыносимо бёдственное положение своихъ единовърцевъ, т. е. православныхъ, воторымъ, какъ нѣкогда возлюбленному Богомъ народу приходится, рыдяя, громко вопіять: мы нынь унижены болье всьха живущихь на земль; не имъемъ ни князя, ни вождя, ни пророка, ни всесожженія, ни жертвъ, которыми могли бы умилостивить Тебя (Бога); но въ сердиъ сокрушенномъ да будемъ приняты Тобою. — Поводомъ въ такому угнетению русскаго народа послужило, по словамъ автора, отступленіе изкоторыхъ лиць отъ послушанія своему верховному пастырю, константинопольскому патріарху, вслёдствіе чего произошли разныя законопреступленія: невывосимое насиліе сов'ясти; великій ущербъ въ правахъ, привиллегіяхъ, свободѣ и вольностяхъ; отобраніе спархій, монастырей и церквей, издавна основанныхъ православными, а явкоторыхъ (церквей) и по настоящее время запечатание; недопущение молиться единому въ Троицѣ Богу даже въ палаткахъ; изгнаніе православныхъ изъ магистрата; запрещеніе осёдлымъ мёщанамъ жить въ городахъ Его Королевской Милости, и т. п. Чго подобныя дъйствія суть законопреступленія, нарушеніе правъ и привиллегій православныхъ, для довавательства сего и издается Синопсиса, заключающій краткое описание золотой вольности внаменитаго русскаго народя. Авторъ проситъ сіятельныхъ пановъ сенаторовъ и пословъ милостивымъ окомъ взглянуть на подносимое имъ сочиненіе, обратить свое высокое вниманіе на приводимыя въ немъ доказательства и взвёсить ихъ при посредств' своего здраваго разсудка.

314

Самое сочинение начинается указаниемъ на давнюю зависимость руссвой церкви отъ константинопольскихъ натріарховъ. Авторъ говоритъ, что зависимость эта имветъ основание еще въ опредъленияхъ перваго вселенскаго собора; ибо тогда святые отцы, разграничивая спархіальную власть между архіеписконами римскимъ и цареградскимъ, включили въ число діецевій послёдняго в Barbariam, т. е. русскій народъ, находившійся тогда въ состояніи явычества. Затімъ принятіе христіанства сначала княгниею Ольгою, а потомъ княземъ Владиміромъ со всёмъ русскимъ народомъ отъ константинопольскихъ патріарховъ окончательно упрочило духовную власть послёднихъ надъ русскою вемдею. За симъ въ "Синопсисв" проводятся слёдующія двё мысли: во-первыха, что правительственная власть, начиная съ Владиміра и Ярослава, почти до послёдняго времени покровительствовала православнымъ -давала выъ и неоднократно подтверждала разнаго рода права и привиллегів; и, со-сторыло, что въ западно-русскихъ областяхъ до вонца XVI стол. не было унін и что, слёдокательно, завъреніе уніатовъ, якобы дарованныя литовскопольсвими государами права южно-русскому народонаселенію должны быть относным въ нимъ, а не въ православнымъ,--оказываются несостоятельными. Въ подтверждение указанныхъ положеній авторъ представляеть вратвую явтопись нанболёе важныхъ событій въ исторіи западно-русской церкви, сообщая по ивстамъ выдержин изъ привиллегій, данныхъ литовско-польскими государным русскому народу и дёлая небольшія вритическія замізчанія относительно тіхъ историческихъ фавтовъ, которые латино-уніаты перетолковывали въ интересахъ своей партіи<sup>27</sup>).

Такое содержаніе Синопсиса обусловливалось предшествовавшею литературною полемикою между православными, усиленно домогавшимися вовстановленія нарушенных чрезъ введеніе религіозной уніи правъ своей церкви, и латиноуніатами, всемёрно противившимися сему.

Извёстно, что въ то время, вогда была задумана и провозглашена религіозная унія въ западно-русскихъ областахъ, поборники ее папчсты, а вслёдъ за ними и сами уніаты, желая оправдать это нововведение авторитетомъ. древности, изиыслили, слёдующую историческую инстификацію: доказывали, что русская церковь искони, съ самаго начала стоего существованія, находилась въ подумиснім у римскаго врестоля, только временно заражаясь схизмою, и что во время и ради онаго южно русскому наэтого подчиненія папь роду и предоставлены были правительствомъ разнаго рода права и привиллегія. Разумьются, православане -0#L8II88 руссвіе писатели не оставили бень, вниманія OSHAJCHBOR мистификаціи и въ сконхъ произведеніяхъ, вооружившись доступными имъ фактами, старались опровергнуть ес. Ka разсматриваемому нами времени полемическихъ сочиненій по данному вопросу тою и другою стороною издано было нъсколько. Когда наступило междуцарстве посяб смерти Сигизмунда III, и православные на провинціальныхъ сеймахъ (sejmiki przedsejmowe) видвинули на первый планъ вопросъ о возстановления нарушенныхъ правъ своей церкви, они предвидели, что, при обсуждения этого вопроса на общихъ сеймахъ, яхъ религіозные противнаки не преминутъ воспользоваться излюбленною ими историческою мистификаціею объ исконной зависимости русской церкви отъ римскаго престола и будуть пріурочивать права и привидлегіи, дарованныя русскому народу, только въ твих лицамъ онако, когорыя изъявиде и неъявляютъ желаніе находиться въ послушаніе папи. Въ этихъ видахъ Виленское братство ко времени блежайшаго общаго (конвокаціоннаго) сейма и издало уномявутее сочиненіе (Синопсись), воторое, содержа въ себ'я краткее гезите литературной полемики пранославныхъ съ латине-уніалами по данному вопросу, имвло служить какъ-бы программою ДЛЯ ПРАВОСЛАВНЫХЪ ССЙМОВЫХЪ ДСПУТАТОВЪ ВО ВРОМЯ ИХЪ СОстязаній съ религіозимми противниками о воестановлевія нарушенныхъ правъ западно-русской церкви.

Предположенія православныхъ вполнѣ оправдались. Когда на конвокаціонномь сеймѣ образовала была, подъ предсѣдательствомь самого королевнча Владислава, особая коммиссія для разсмотрѣлія петицій православныхъ, а также урегулированія ихъ отношевій въ уніатамъ; в въ засѣданія сей коммиссія приглашены были для объясненій и вѣаммнаго соглащенія представителя объясь враждующихъ сторонь;--то жаркія пренія между ними, продолжавшіяся вѣсколько дней, вращались главнымъ образовъ оноло унаваннаго нами. пункта, т. е. уніаты трактовали о давности унін въ ванадно-русскихъ областяхъ и дарованія южно-руссанъ равныхъ правъ и привилегій за послушаніе ихъ панскому преохолу, а православные эвергично, съ документами въ рунахъ, опровергали ихъ вямышлевія.

Векорѣ, ко времени небирательнаго сейма, уніаты въ опровержение Синонсиса пидали сравнытельно объемистое сочипение, содержание котораго усматривается наь слёдующаго ero sarzasis: "Jedność święta Cerkwi Wschodniey y Zachodniey od począsku wiary ś Katholickiey obficie rozkrzewiona, w Ruskie kraie od przyjęcia krztu św. suczęsliwe zawitała, Prawami od Najać. Królow Polskich potężnie warowana, przeciw scriptowi Synopsis nowo wystanowiona... et caet.; то eorы Eduнение святое церкви восточной и западной, отз начала впры саятой кателической широко распространенное, въ русские края от принятия (вдъсь) святаю крещения сча. станоо пооникиев, правами и привилленями ото наиясныминих королей польских мощиественно укрыпленное, протиез сочинения (подъ названиемъ) Синопсист свъту явленнось, и проч.---Въ свою очередь и православные ко времена того же сейна издали повое сочинение; направленное прочивъ уніатовь, подъ заглавіемъ. Supplementum Synopsis. Сочинение это, тоже снабженное краснорвчивымъ посвященіемъ сенаторанъ и посламъ, имавшимъ прибыть на избирательный сейкъ, представляетъ главнымъ обраномъ отчетъ

о преніяхъ между православными и уніатами, происходившихъ предъ членами коммиссіи, заботившейся на конвокаціонномъ сеймѣ о соглашеніи твхъ и другихъ, и въ существенныхъ своихъ чертахъ есть не что иное, какъ довольпо значительно расширенный Синопсисъ<sup>28</sup>).

Извёстно, что на избярательномъ сеймё энергичныя старанія православныхъ о возстановленія правъ своей церкви увбачальсь значительнымъ успёхомъ: составленныя на этомъ сейнё статы попокоснія преческой религи быля для няхъ весьма благопріятны. Но статье эти, несмотря на то, что утверждены быля присягою вороля, занесенною, въ такъ называемыя, pacta conventa, должны быле получить окончатель. ную санацію на блажайшемъ, т. е. коронаціонномъ сеймъ и только послё сего нивли сдёлаться общеобязательнымъ закономъ, какъ внесенныя въ государственныя конституции. Этниъ обстоятельствомъ и рёшилась воспользоваться латиноуніатская партія, чтобы заторновить діло православныхъ. Всё старанія въ данное время направлены были къ тому, дабы не допустить на воронаціонномъ сейчё утвержденія статей и такимъ образомъ лишить православныхъ достигнутаго ими при елевціи короля успёха. Выработана была и программа, какных образомъ осуществить этотъ замысель. Отодвинувъ на задній планъ упомянутую историчесвую мистификацію объ исконной якобы зависимости русской церкви отъ папскаго престола, какъ не достигниую предположевной цёля на предшествовавшихъ сеймахъ,---рьяные паписты усиленно начали пропагандировать, въ вачествъ непреложнаго положенія, мысль, что сеймъ не имфетъ права утверждать всях предварительнаю соизволенія папы, кака верховнаю илавы католической церкви, тв занесенныя въ раста conventa постановленія, которыя касаются дёль религіоз-HUXS.

Стремленіе ультра-монтановъ сосредоточить въ рувахъ напы верховную власть, которая простиралась бы далеко за

предълы, намёченные ей канонами, хорошо извёстно п ширить рычи на эту тему пътъ надобности. Мы замътимъ только, что подобное воззрѣніе на прерогативы папской власти сильно распространено было и въ Польской Коронв, въ особенности послё введенія въ нес језунтовъ, ревностныхъ поборнивовъ папскаго величія. Для характеристики таковыхъ возарѣній на напу въ Польш'й рьяныхъ папистовъ приведемъ выдержку изъ письма князя Николая VIII Христофора (Сиротви) къ своему родственнаку, извъстному приверженцу протестантизма Христофору Радвивиллу, очевидно вызванное упреками послёдняго, что Сиротка подчиняетъ интересы государственные (рёчь шля о канцидаті: на польскій престолъ послѣ смерти Стефана Баторія), интересамъ римскаго престола. "Слёдонать увазаніямъ папы, высающимся спасенія. писалъ Сиротка, — я обязанъ и въ Литве и всюду на свете; потому что въ лицё его особы я повинуюсь не простому человъку, но какъ бы самому Богу, который повелъваетъ мнъ чрезъ своего намъстника, поставленнаго Духомъ Святныт. Ибо самъ Богъ съ небесъ ни съ къмъ пе говоритъ. И если Господь заповёдалъ повиноваться свётскому властелину (королю), называя его земнымъ Богомъ, тъмъ болъе слъдуетъ подчиняться указаніямъ того, который поставленъ отъ Него для возвёщенія Его святой голи, исполненіе которой приводить ко спасенію. Поэтому, если папа выставляеть мит на видъ, что я тяжко согръшилъ бы, если бы подала голоса за избрание во короли схивиатика, то я повинуюсь ему, и поступаю справедливо, потому что это приказываетъ самъ Богъ, по своей милости, предоставившій пап'я сіе преимущество <sup>с 29</sup>)... Равумбется, и въ разсматриваемое нами время далево не всѣ католики раздъляли подобныя воззрѣнія на прерогативы папской власти; тёмъ не менёе въ ряду ихъ находились лица, готовыя подчинять насущные государственные интересы интересамъ папства. На поддержку этихъ лицъ сильно и разсчи. тывали представители латино-уніатской партіи, давая указанную постановку вопросу о возстановленіи правъ православной церкви, — постановку, исключавшую возможность рѣшенія его въ благопріятномъ для православныхъ смыслѣ, такъ какъ, — по откровенному сознанію папистовъ, высказанному ими въ пылу полемики, — папа, какъ верховный глава католической церкви, не мого дать согласія на статьи успокоенія греческой религіи <sup>80</sup>).

Означенные замыслы латино-уніатской партія затормозить на сеймѣ утвержденіе статей успокоенія, безъ сомнѣнія, хорошо были извѣстны православнымъ, и они не могли не обратить на нихъ надлежащее вниманіе. Этимъ-то обстоятельствомъ и вызвано было появленіе въ свѣтъ разсматриваемаго нами полемическаго сочиненія.

Его содержание всецило направлено противъ указаннаго замысла представителей ультра-католической партіи затормовить дёло православныхъ на коронаціонномъ сеймѣ коззваліями въ верховному авторитету папы, безъ соизволенія вотораго сеймовые депутаты якобы не вмёли права утверждать статей успокоенія греческой религіи, т. е. узаконить ихъ (занести въ государственныя конституціи). Соотв'ятственно съ этою главною цёлью, авторъ сочиненія остазляеть въ сторобъ споры между празославными и уніатами о томъ, въ какваъ отношеніяхъ стояла русская церковь къ римскому престолу, но какимъ побужденіямъ польско - литовскими государями давались и подтверждались русскому народу тв или другія права и привиллегіи (о чемъ такъ много говорилось въ предшествовавшихъ полемическихъ сочиненіяхъ противъ латиноуніатовъ) п т. п., а исвлючительно останавливается на вопросф: имфеть ли Польская Корона право установлять законы, хотя касающіеся дёль религіозныхь, но тёсно соединен. ныхъ съ интересами государственными, безъ соизволенія папы. и твиъ болве можетъ ли последний простирать свою власть на узаконенія, имѣющія въ виду православныхъ?

Такимъ образомъ, авторъ разсматриваетъ затрогиваемый имъ вопросъ исключительно съ государственной точки зрёнія, со сторены интересовъ государства. Въ виду указанной цёли всякія другія разсужденія были взлишни: препирательства между православными и уніатами относительно правъ твхъ и другихъ на духовныя бенефиціи со вниманіемъ ("терпълаво") были выслущаны во время предшествовавшихъ сеймовъ и, въ виду состарленияхъ послё этихъ препирательствъ статей успокоенія, возвращаться въ симъ равсуждевіямъ было безцивльно. Вопросъ шелъ уже не о томъ, требуютъ ли означенныя статья поправокъ и дополненій, а о томъ, обязанъ ли сеймъ (на чемъ настаивали православные) утвердить эти статьи, кавъ уже занесенныя во время избирательнаго сейма въ раста conventa, и такимъ образомъ провозгласнть ихъ государственнымъ узавоненіемъ, или же,---въ чему стремились рыявые паписты, -сеймочые депутаты лишены этого права безъ предварительно испрошеннаго на то соизволенія у римскаго престола.

Разсматриваемое сочинение, вакъ мы видбли, по объему очель не велико, и, подобно Синопсису 1632 г., представляеть только краткое изложение мнвний православныхъ по травтусмому вопросу: въ общихъ чертахъ намвчаетъ основные нункты, развитие которых вывло быть предметомъ обсужденія со стороны защитниковъ православія на коронаціонномъ сеймив. Но несмотря на свою враткость, оно обнимало существенныя стороны предстоявшихъ преній съ ультра-папистами по поводу утвержденія на сейми статей успокоемія в рядомъ справовъ изъ прошлой и современной жизни Польской Короны ясно показывало, что власть напы, послушаниемъ которому въ духовныхъ дёлахъ обязаны одни только католики, нельзя распространять за изийстные предёлы, притомъ съ варушениемъ интересовъ государственныхъ. Увазывая на прамёры, когда эти интересы, сталиввансь съ интересами папства, побуждали правительство идте противъ желаній римскаго престола, даже вступать съ нимъ въ борьбу, въ особенности указывая на факты современные такого же карактера, не желательные для самихъ католиковъ, вовбуждавшіе протесты съ ихъ стороны и имъвшіе быть предметомъ обсужденія на предстоявшемъ сеймъ (вапримърт, относительно іезуитской коллегіи въ Краковъ, утвержденной папою нопреки желанію большинства поляковъ, объ аннатахъ, о пріобрътеніи духовенствомъ родовыхъ имѣній, и т. п.), —авторъ разсматриваемаго нами сочиненія въ рядъ однородныхъ дѣлъ ставитъ и вопросъ объ утвержденіи сеймомъ пактовъ конвентовъ, заключавшихъ въ себѣ статьи усповоенія греческой религіи, неисполненіе чего во время коронаціи являлось бы нарушевіемъ существующихъ узаконеній и грозило опасностію для государства.

Что бурныя пренія на коронаціонномъ сеймѣ по вопросу объ утверждении статей усповоения вращались преимущественно около намбченныхъ въ разсматриваемомъ сочвиени пунктовъ, -- это сомивнію пе подлежить. Изъ сохранившихся сеймовыхъ дневниковъ видно, что въ давное время ультра-паписты пастанвали на томъ, что pacta conventa не составляють общеобязательнаю закона; что противь составленныхъ на избирательномъ сеймъ статей усповоения греческой религии занесены были многія протестація; что этими статьями нарушаются привиллегіи, данныя уніатамъ, и вообще онв затрогивають интересы религіозные, относитель но чею допускать какія-либо перемпьны ни сеймь, ни король безь соизволенія на то святою отца, т. е. папы, не мозута, и т. п. --- Православные энергично вооружались противъ такихъ разсужденій, доказывая, что pacta conventa-lex publica; что занесенныя противъ статей успокоенія протестаціи не имѣютъ существеннаго впаченія (нбо для протестацій поле широкое: можно протествовать противъ всего); что объщаліе о немедленномъ (т. е. на коронаціонномъ сеймѣ) воз становления правъ греко • восточной религи королемъ дано категорическое, безз всяких оноворока и ссылока на авторитеть папы, притонъ это прикрытіе авторитетонъ папы

**322** 

есть ничто вное, какъ преднамёренное желаніе лишить православныхъ ихъ законныхъ правъ, потому что отношеніе римскаго престола къ статьямъ успокоенія извёство-онъ уже опредёленно высказался по этому вопросу, и ждать иного рёшенія изъ Рима нётъ основаній: его заранёе можно предвидёть; къ тому же авторитетъ папы, импющій значеніе для латино уніатовъ, для нихъ, православныхъ, не обязателенъ: они находятся подъ духовнымъ руководствомъ своего пастыря, константинопольскаго патріарха, и въ дёлахъ вёры обязаны послушаніемъ ему.

Кратвія св'яденія въ небольшихъ по объему дневникахъ о препирательствахъ между православными и латино-уніатами на коронаціонномъ сеймѣ относительно "статей усповоенія" толь ко въ самыхъ общихъ чертахъ обозначаютъ сущность этихъ препирательствъ, а вногда ограничиваются одними неопредвлениыми замьчаніями о нихъ, — напримъръ: "strony (о) teyże materii (т. е. объ успокоенін грево-восточной религів) mówili varii-varia". Разсматриваемое нами сочинение въ особенности в важно потому, что до известной степени раскрываеть подробности этихь разнообразныхь преній н, такимъ образомъ, восполняетъ наши свёдёнія о борьбё, веденной защитнивами православія по вопросу о воэстановленіи нарутенныхъ при Сигизмундъ III правъ з.-русской церкви... Отсюда не подлежитъ сомивнію, что исключеніе этого сочиненія (хотя и невольное) изъ числа первоисточниковъ при изслёдованія упомянутаго вопроса въ нашемъ трудѣ о Кіевскомъ митрополить Петрь Могиль и его сподвижныкахъ-является не маловажнымъ дефектомъ въ ономъ. Въроятно, что, такихъ дефектовъ въ нашемъ трудъ наберется достаточное количество. Мы весьма рады и признательны будемъ, если они восполнятся более насъ сведущими спеціалистами (наука движется. Совокупными усиліями). Но, равумвется, первая обязанность восполнять эти дефекты лежить на насъ самихъ-Въ виду этой обязанности нами и сообщаются вышензложенныя свёдёнія и соображенія о неневёстномъ полемяческомъ сочиневія противъ папскихъ притязаній на юго-западную Русь (1633 г.).

Чёвые составлено нии, по крайней мёрё, гдё издано разсиятриваемое нами поломическое сочинсние?

Въ самомъ сочинения указаний на это нъть. Мещду твиъ въ пониснованномъ вашемъ изслъдования о кисвскомъ митрополить Петрь Могиль из заявляни, что оно недано было Виленскима православныма братствона. Разунвется, въ такому ваключению сстественно было придти, нижи въ виду, что означенное братство во время наступившаго носле смерти Сигизмунда III междуцарствія обнаружило особенную заботливость о возстановлении правъ православной церкин и въ указанное время издало два полемическихъ сочиненія противъ латино уніатовъ, противоборствовавшихъ въ этомъ дёль православнымъ (Synopsis и Supplementum Synopsis). Но чы поступили неосторожно, высвазавши означенное мивніе объ издании полемическаго сочивения 1633 года Виленскимъ братстномъ въ формв не предположительной (какъ бы слвдовало), а въ положительной. Ибо тщательное овнавомленіе съ поименованнымъ сочинениемъ (что въ свое время мы сдъ. лать лишены были возможноств) даеть основанія пріурочивать его издание (разумивется, также и составление) и не Виленскому братству.

Во первыхъ, разсматриваемое сочинение по сравнению его съ другими однородными произведениями, писанными въ указанное время по тому же поводу (по вопросу о воъстановлении правъ православной церкви), т. е. по сравнению съ Синопсисомъ и Дополнениемъ къ Оинопсису, ръзко отличается отъ послъднихъ и по содержению и по приемамъ. И если первое (содержание сочинения), какъ мы говорили, обусловливалосъ потребностями времени, вступлениемъ волемики пра-

324

вославныхъ съ латино-уніатами въ новый фазисъ,---то особенности полемическихъ пріемовъ, замізчаемыя въ сочиненіи, едва-ли могутъ быть объясняемы означеннымъ обстоятельствомъ. Эти пріемы (даже насколько позволяеть судить о нихъ краткорйчивость сочиненія) обнаруживають въ авторй человъка, привыкшаго въ словеснымъ состязаніямъ, ясно видъвшаго слабыя мъста противниковъ и искусно умъвшаго направлять въ оныя свои стрёлы. Поэтому мы склонны думать, что авторомъ сочиненія было лицо свётское-однеъ изъ ревностныхъ защитинвовъ православія на сеймахъ. Знакометно наше съ навотопыми сеймовыми разами санаго ревивншаго изъ этихъ защитниковъ - Адама Киселя даетъ основаніе для предноложевія: не онъ-ли быль авторомь разсматриваемаго сочиненія? При этомъ возможно и даже, пожалуй, необходимо предполагать, что нёкоторыя нужныя для сочиненія справки могли быть доставлены автору и другими лицами, напр., кіевскими учеными, съ покровителемъ которыхъ -интрополитомъ Петромъ Могилою-Адамъ Кисель, вакъ извёстно, находился въ наизучшихъ отношеніяхъ. А если наше предположение небевосновательно, то

Во еторыхъ, съ ббльшею вёроятностію, ивданіе сочниенія слёдуетъ пріурочивать не къ Вильпо, а къ Кіеву, какъ городу ближайшему отъ мёстожительстия Киселя и притомъ резиденціи митрополита, съ воторымъ были у пего частыя спошенія. Къ разсматриваемому же времени (къ началу 1633 года) въ віево-печерской Лавръ существовала уже и польская типографія (польскій шрифтъ), пріобрѣтенная Петромъ Могилою, по всей вѣроятности, въ одну изъ его поѣздокъ на предшествовавтіе сеймы (конвокаціонный или избирательный). Когда П. Могила, по своемъ посвященіи въ санъ митрополита во Львовѣ, возвращался въ Кіевъ, лаврскіе типографы, между прочимъ, привѣтствовали его слѣдующими стихами:

Важишъ коштъ на друкарню, жебы впродъ Сіону Труди Кіев. дух Академін Т. 1. 1899 г. 22 Оздоба могла быти, потомъ Геликону. Есть добрый и польской друкарнъ початокъ,

Жебы книгъ было розныхъ въ Парнасв достатовъ<sup>51</sup>).

Рутение вопроса -- справедливо или ошибочно **Ham**e предположение о мисть издания разсматриваемаго сочиненія-можеть быть поставлено на более прочную почву. Для этого слёдуеть тщательно сличить трифтъ означениаго сочиненія съ несомнённо вышедшими около этого времени изъ вјево-печерской типографіи произведеніями на польскомъ явыкв, во особенности сличить находящуюся во конць сею сочиненія довольно оригинальную заставку или украшеніе (что-то въ родѣ человѣкообразной головы въ полукружія) съ заставками въ тоговременныхъ кіевскихъ изданіяхъ. Мы, при сиятія копін съ сочиненія, подобнаго сличенія, за отсутствіемъ подъ руками въкоторыхъ необходимыхъ для сего внигя, сдълать не могли (Заставка повазалась намъ весьма сходною съ ваставками кіевскихъ изданій 20-хъ и 30-хъ г.г. XVII столітія; но намять въ данномъ случав не надежное довазательство). При издании этого сочинения въ подлинникъ, предположенномъ въ Архивѣ Юго-Западной Россіи, надбемся сказать по сему вопросу нёчто болёе положительное.



## ПРИМЪЧАНІЯ.

1) Сигнатура брошюры буквенная и ведется внизу по четверкамъ. На 1-ой четверкѣ: А; на 2-ой—Аіј; на 3-ей—Аіј. На послѣдвей четверкѣ сигнатуры никакой нѣтъ. На этой четверкѣ напечатано только 13 строкъ; за симъ слѣдуетъ заставка; оборотная страница чистая.

<sup>2</sup>) См. наше изслёдованіе: "Кіевскій митрополить Петръ Могила и его сподвижники", т. II, прилож. № I, стр. 8-9.

<sup>3</sup>) Авторомъ дѣлается ссылка на 29-ю диснутацію 2-го трактата (*Tract. 2, disp. 29*). Эта disputatio обсуждаетъ вопросъ: "Utrum summus Pontifex dominium jurisdictionis temporalis, supremamque in universum orbem habeat potestatem?" (по Антверпенскому изданію 1615 года, см. поименованнаго сочиневія Молины т. І, стр. 57-63). Поставленный вопросъ рѣшается здѣсь въ отрицательномъ смыслѣ.

4) Авторомъ дёлается ссылка на книгу 5, главы 4 и 5 поименованнаго сочинения Белляриина. Первая изъ означенныхъ главъ носить такое загланіе: Popam non habere ullam merè temporalem jurisdictionem directè jure divino. Be ocnoby CBOHRE pasсужденій по данному вопросу Беллириннъ полагаеть мысль: «Christus, ut homo, dum in terris vixit non accepit, nec voluit ullius provinciae vel oppidi merè temporale dominium; summus autem Pontifex Christi vicarius est, et Christum nobis repraesentat qualis erat, dum bic inter homines viveret; igitur summus Pontifex, ut Christi vicarius, atque adeo ut summus Pontifex est, nullius provinciae, vel oppidi habet merè temporale dominium». Положение это подкравиляется соотватствующими мастами изъ Св. Писанія и изъяснениемъ ихъ, съ приведениемъ мивний предшествовавшихъ ученыхъ.-Въ V главъ разсматриваются и опровергаются противоположныя мевнія по данному вопросу (solvuntur argumenta contraria), причемъ, между прочимъ, доказывается, что ни импера. торъ не долженъ посягать на права первосвященника, ни этотъ послъдній на права императора (ne aut Imperator jura Pontificis, aut Pontifex jura Imperatoris praesumeret usurpare). Cm. Operum Roberti Bellarmini Politiani, e societate Jesu S. R. E. Cardinalis, de controversiis Christianae fidei adversus huius temporis haereticos, tomus primus, et cast. Coloniae Agrippinae. Anno M. DC. XX (tertia controversia, crono. 891-900).

<sup>6</sup>) Авторъ имъютъ въ виду буллу папы Иннокентія III, изданную по неводу подаваемыхъ къ нему прошеній по вопросу объ узаконеніи сыновей, вичинающуюся словами: «*Per venerabilem* fratrem nostrum»... et caet. — Содержаніе буллы усматривается изъ слѣдующаго оглавленія, которымъ оно снабжено: «In terris ecclesiae Papa potest libere illegitimos legitimare, *in terris vero alienis non*, nisi ex causis multum arduis, vel nisi in spiritualibus; tunc tamen indirecte et per quandam consequentiam intelligitur legitimare etiam quoad temporalia. Hoc tamen ultimum non est sine scrupulor. (См. *Corpus juris canonici*, изд. Рихтера, 1839 года, ч. II, столбцы 689-691).

6) Авторъ разсматриваемаго сочиненія, очевидно, инветъ въ виду заключенный въ 1460 году между поляками (при королъ Казимір' III) и чехами (при корол' Георгію Подебрадскомь, который ошибочно называется у нашего автора Яномъ) договоръ,--о ченъ подъ означеннымъ годомъ довольно обстоятельно говорить Кромеръ въ 24 книгъ своей Польской Хроники (сн. Магсина Kromera, Biskupa Warmińskiego, o sprawach, dziejach y wszystkich potocznościach Koronnych Polskich ksiąg XXX, przez Marcina Blasowskiego s Błasowa wyraznie na Polski ięzyk przetłumaczone, przydatkami y dowodami niektoremi poniekąd utwierdzone"... et caet. W Krakowie, 1611 r., str. 478). О изсколько раннемъ времени, ногда союзъ для польскаго правительства съ чехами былъ желателень, см. ibid. стр. 456-457; здесь же говорится и о томъ, какъ относилось къ сему высшее католическое духовенство. Нашъ авторъ пользовался Польскою Хроникою Кромера въ указанномъ переводѣ ся Блазовскаго, о чемъ можно заключать изъ приводимой нами въ параграфѣ 4-мъ разсматриваемаго сочиненія выдержки изъ нея.

7) Въ статутѣ Казиміра IV "de pracrogativis Archiepiscopi Gnesnensis et jure coronandi reges", обнародованномъ на Пётркковскомъ сеймів 1451 года, между прочимъ, говорится: "Item

amodo et de caetero neque Dominus Archiepiscopus Gnesnensis, neque Episcopus Cracoviensis et caeteri Episcopi postulabunt aut petent; sed neque petere debent, aut quovis modo impetrare dignitatem Cardinalatus, aut Legationes Sedis Apostolicae absque consensu nostro, et omnium Consiliariorum Regni<sup>u</sup>. (Volumina legum, usg. Iocasfama Ospusau, Cn6. 1859 г., т. I, стр. 78).

<sup>8</sup>) Авторъ разумѣстъ жаркіе споры между Владиславомъ Опоровскимъ, гиёзненскимъ архіениснопомъ, и Збигиёвомъ, краковскимъ бискупомъ, имѣвшимъ званіе кардинама, о первенствѣ мѣста въ сенатѣ. Споры эти, начавшіеся на Пёгриковскомъ сеймѣ 1449 года и сопровождавшіеся большими здѣсь волненіями, возобновились па сеймѣ 1451 г., что и вызвало приведенное нами въ предшествующемъ примѣчавіи постановленіе "de praerogativis Archiepiscopi Gnesnensis..., состоявшееся на послѣднемъ изъ укизанвыхъ сеймовъ. (Подробности см. въ Польской Хроникѣ Кромера, по вышеуказанному изданію Блазовскаго стр. 442 и 444. Скоры между тѣми же лицами въ 1474 году изъ-за права вѣнчать короля см. ibid. стр. 453).

•) Въ Статутѣ, изданномъ Казниромъ IV въ 1464 году въ Нѣтовѣ, находится, между прочимъ. постановленіе «De differentia apiritnalium et saecularium», гласящее: «Item promittimus: quod quam cito, Deo dante, de expeditione in terras nostras reverti contingat, emnes differentes, inter spirituales et saeculares exortas, in conventione generali sopiemus». (Jus Polonicum, codicibus veteribus manuscriptis et editionibus quibusque collatis, edidit Loannis Vincentius Bandthue... Varsaviae, 1831 an., pag. 275).

<sup>10</sup>) Одно взъ постановления Пётриковскаго статута короля Александра (1505 г.) подъ титуломъ: "De impetrantibus beneficia iuris patronatus", узаковлетъ: "Fit nonnuquam quod corsitani et cursores Romani beneficia per terrigenas de bonis eorum ad consolationem amicorum viventium et mortuorum fundata impetrant; sicque non mediocribus jacturis pauperem nobilitatem pro sui defenzione juris impendentem afficere consveverunt. Quampropter desernimus, quod impetrantes beneficia apud Sedem Apostolicam jurispatronatus nostri et dominorum nobiliumque saecularium nostri Regni puniantur in persona et in bonis, similiter amici et consanguinei impetrantium corundem». (Volumina legum, Ezz. Огрывня, т. I, стр. 139). Это постановленіе, подтвержденное конституцією Петриковскаго сейма (ibid. т. I, стр. 169, подъ титуломъ: «Сопservantur in suo robore priores constitutiones, contra plebeios et Romanistas editae"), еще строже редактированное на краковскомъ сеймѣ 1532 г. (ibid. т. I, стр. 252), въ конституція Пётриковскаго сейма (подъ титуломъ: "De plebeijs et cortisanis") является нанболѣе обстоятельнымъ (дополвеннымъ): римскимъ кортизанамъ (очевидно, несмотра на существующія узаконенія продолжавшимъ проникать въ Польшу) предписывалось до истеченія шести мѣсацевъ возвратиться въ Римъ подъ угрозою изгнавія, инфаміи и конфискаціи всего имущества (ibid. т. I, стр. 259).---Статутъ короля Іоанна Альберта, на который также ссылается авторъ разсматриваемаго сочиненія, см. ibid. т. I, стр. 117 и слѣд. Нашъ авторъ, очевидно, имѣетъ въ виду постановленіе этого статута подъ титуломъ: *De plebeis*... et caet.

<sup>11</sup>) Авторъ имфетъ въ виду буллу паны Климевта Ш (IV), вошедшую въ сборвикъ декреталіевъ, составленный по распоряжению иапы Бонифація VIII и озаглавленный: Liber sextus decretalium D. Bonifacii papae VIII, подъ каковымъ заглавіемъ онъ помвщаєтся въ Corpus juris canonici до настоящаго времени (изсто ся sghes: liber tertius, titulus IV-de praebendis et dignitatibus, caput II). Помянутая булла гласить слёдующее: Licet ecclesiarum, personatuum, dignitatum aliorumque beneficiorum ecclesiasticorum plenaria dispositio ad Romanum noscatur Pontificem pertinere ita, quod non solum ipsa, quum vacant, potest de jure conferre, verum etiam ius in ipsis tribuere vacaturis: collationem, tamen ecclesiarum, personatuum, dignitatum et beneficiorum apud sedem apostolicam vacantium specialius ceteris antiqua consuetudo Romanis Pontificibus reservavit. Nos itaque, laudabilem reputantes huiusmodi consuetudinem. et cam auctoritate apostolica approbantes, ac nihilominus volentes ipsam inviolabiliter observari, eadem auctoritate statuimus, ut ecclesias, dignitates, personatus et beneficia, quae apud sedem ipsam deincers vacare contigerit, aliquis praeter Romanum Pontificem, quacunque super hoc sit auctoritate munitus, sive iure ordinariae potestatis ipsorum electio, provisio seu collatio ad eum pertineat, sive literas super aliquorum provisione generales vel etiam speciales sub quacunque forma verborum receperit, (nisi ei sit super conferendis eis-

.

**33**0

dem in curia Romana vacantibus specialis et expressa ab ipso Pontifice summo auctoritas attributa), conferre alicuibus seu aliquibus non praesumat. Nos enim, si secus actum seu attentatum fuerit, decernimus irritum et inane. (Cm. Corpus juris canonici, HSJ. PHXrepa, 1839 r., pars II, 969).

<sup>12</sup>) Замокъ Мельштинъ (Melsztyn) находился въ краковскопъ воеводствъ, въ южной его части, на львопъ берегу ръки Дувая (подробныя свъдънія о немъ см. въ изданіахъ: "Starożytna Polska pod względem historycznym, ieograficznym i statystycznym<sup>e</sup>... M. Balińskiego i Lipinskiego. Warszuwa, 1844 r., t. II, str. 199-200<sup>e</sup> и "Słownik geograficzny królestwa polskiego i innych krajów słowianskich, wydany pod redakcyą Bronisława Chlebowskiego i Władysława Walewskiego... Warszawa, 1885 r. t. VI, str. 248-250).

<sup>18</sup>) Означенное столкновеніе польскаго короля Казиміра III съ папою Піемъ II разсказывается авторомъ разсматриваемаго нами сочиневія по Хроникъ Польской Кромера, но въ сокращенномъ видѣ. Преимущественно по той же Хроникѣ изложниъ означенное столкновеніе нѣсколько подробиѣе.

Въ сентябръ 1460 года (по Длугошу 22 числа) своичался вравовскій бискупь Оона Стремпчинскій (Strempinius). "По праву и давнему обычаю ("jure et modo antiquo"),-говорить Кромеръ,право избранія (елекція) на вакантную каседру новаго бискупа принадлежало враковской капитуль. Но когда наступиль день, назначенный для этого избранія, король увёдомиль капитулу о своемъ желаціи, чтобы на враковское бискунство избранъ былъ Янъ Грущинскій (Gruscinius), бискупъ влодлавскій, состоявшій короннымъ канцлеровъ. Одвако, несмотря на выраженное королемъ желаніе, во время провсходившаго избравія Грушинскій получила только шесть юлосовь: три отъ лицъ присутствовавшихъ на самой елекціи и три-отъ приславшихъ по этому поводу свои извѣщенія; остальные же члены капитулы, въ количествѣ двадцати двухъ, подали свои голоса за подканцлера Яна Брезнскаго (Bresius). Но послѣдній, устрашенный угрозами короля, въ тому же наявлсь получить бискупство влоцлавское, имввшее быть звободнымъ по перемъщения Грущинскаго на вравовскую каседру, отказался отъ предоставляемаго ему капитулоп мёста. Вслёдствіе этого Грущинскій быль уже увёрень, что ому удастся занять

краковскую епископію. Но въ это время неожидлино получается мавистіе, что на нее вазвачень папою гийвненскій и праковскій пробощь Іаковъ Овнинскій, пленячникъ сендомірекаго воемды Добъслава и кардинала Збигиъва. Назначение это состоялось безъ видома короля (inscio rege) вслидстве секретно носланной въ Римъ просъбы отъ имени умиравшаго Стремачинскаго, желавшаго нить своимъ преемникомъ означеннаго пробоща, лично извястнаго нанъ (за годъ передъ синъ онъ исполнилъ въ Рямъ миссію королевскаго посла). Узнавши объ этомъ, разгивванный король съ угрозою обратился въ Свнинскому, канъ лицу пренебрегшему прерогативами его власти и вонреки его желанию усиливающемуся вступить на краковскую кассдру. Пріятеля и родственники Свивискаго начали было ходатайствовать эн Bero предъ королемъ, но безъ всяваго успѣха: Казиміръ III че только "осуждаетъ въ изгнаніе самого Сънинскаго, но и тёхъ лицъ. которыя оснёливались ему пеногать". Къ такой строгести склоняли короля: бискупъ влоцлавский Янъ Врезиский, трое воеводъ (враковскій-Янъ Пилецкій, познанскій--Лука въ Горки, калискій---Станиславъ Остророгъ) и коронный маршаловъ Янъ Рытвянскій.-Несмотря на это, Свнинскій продолжаль цомогаться своей цёли: въ родовомъ своемъ замкё Пинчовё онъ быль посвящень въ бискупы суффраганами гизненскимъ, кракевскимъ и влоцлавскимъ, а затёмъ выхлопоталъ у напы "суровый декреть"; въ немъ подвергались тяжкому провлатію тѣ лица, которыя не признавали бы его (Свеннскаго) бискупомъ. Краковская капитула, по настоянію короля, різница аппеляровать по ловоду этого декрета въ самому же напъ или въ будущему всеобщему (вселенскому) собору; впроченъ, церковныя службы прекращены были почти всёми враковсками канониками. Лицъ, принадлежавшихъ къ краковской калетуль и вообще къ духовенству польскому, которыя держали сторону Свнинскаго, было весьма мало. Въ ряду ихъ первыя места занимали: Димитрий Свинеский, брать Іанова, пробощъ скарбимірскій, двое братьевъ Длугошей, Дреславъ Крыжановскій и о. Николай. У этихъ лицъ по приназанію короля отобраны были церковныя имёнія; сему же подвергся в словенскій деканъ Павелъ, хлопотавшій по ділу Сіннаєваго въ Римѣ. Кромѣ того всё эти лица, вмёсть съ краковсиниъ суффра-

332

ганомъ Георгіемъ, францисканскимъ монахомъ, участвовавщимъ въ посвыщения Съннискаго, съ безчестиемъ били изгваны изъ Кракова, причемъ Крыжановскій, насильственно кзятый слугами (мёстнаго) старосты изъ своего дома, съ веливниъ посраилечіенъ проведень быль среди рынка, а при этомь быль онь еще вь томь убранство, которае каноники имъють обыкновение надовать въ костель, т. с. съ полотняномъ стихаръ и шубкъ съ монашескимъ клобукомь, сдпланной изь бъличьяю меха и обыхновенно называемой альмуціею. Точно также поступлено было и съ тремя другили капланами, замимавшими меньшее положение. Остальная же капитула по необходимости должна была дать присягу королю въ томъ, что помимо его въдома никого не допустить до пользовавыя бискупскими имивнами. Вирочеми, не незначительная часть послёднихъ, по приказавію или съ соизволенія короля, захвачена была разными лицами: вракововниз старостою, пріятелями влоцяавскаго бисянца и т. н. Кромф того Станисяавъ и Добеславъ Курозвонты, сторонинки означеннаго же влоплавскаго бискупа, ограбных каненные дона Длугошей, находившиеся въ Краковъ, и сдълали это съ дозволения корели, передъ его глазами.---Самъ Свеннскій съ свонить сторовникомъ Яномъ Длугошемъ нёкоторое время находнася въ своемъ родовомъ замкв Пинчовь. Король приказаль "обложить" замокъ. Узнавъ объ этомъ, Сенинскій и Длугошь убежали вь Мельштинъ, гдё и пробыли цёлый годъ, будучи цесково приняты владёльцень заяка, Янонь Мельштинскимъ, же обращавшимъ – по выражению Кромера - вниманія на приказанія короля не держать у себя нем'виника и врага".

Сфинискій обратился въ Римъ съ жалобою на корола; но и послёдній (по просьбѣ Грущинскаво и на его счеть) отправилъ въ Римъ двухъ пословъ: Яна Рытванскаго, коронваго маршалка, и Матвѣя Раценжа, доктора права, каноника влоплавскаго. Цѣлію посольства было противодъйствовать замысламъ Сѣнинскаго. Послѣдній выставленъ былъ послами предъ папою, какъ человѣкъ алчный, гордый, ненавистный королю, народу и всему духовенству, къ тому же и сварливый. Послы говорили, что онъ нагло вымогъ у Өомы Стремичинскаго уступку кракевскаго бискупства и насильственно вторгнулся въ оное, причемъ былъ убит. Андрей Тенчинскій, челов'язь достойній шій. Покавывали послы папѣ письма Сѣнинскаго, которыя онь отправиль королю изъ Мантун, когда исполняль возложенную на него миссію посольства въ Римв. Въ этихъ письмахъ папа обвивялся въ томъ, что якобы онъ болёе оказываетъ помоще ордену крестоносцевъ, нежели сторонъ справедливой -- полякамъ. Доставлены были папъ посланія, писанныя (по току же поводу) цезадень Фридериховь и Георгіемъ, королемъ чешскимъ, Подарки, отъ имени короля поднесенные напѣ, были "многоцѣнные". - Несмотря на это королевскіе послы достигли въ Рим'я весьма немногаго: напа поручилъ своему легату Іерониму, архіеннскопу кретенскому, разсліздовать означенное дѣло на мъстк, а до того времени воспретилъ Сънинскому отправление спископскихъ обязанностей. Когда поманутый, довольно долго ожидаемый папскій легать (нийошій н другія порученія) прибыль въ Польшу, то въ распри между кородемъ и Сънинскимъ, онъ ръшительно принялъ сторону последнаго. Въ это время и произошло врупное столеновеніе легата съ Казиміронъ III, передавать которое иёть надобности, такъ какъ оно почти дословно, по Кромеру 1), излагается звторомъ разсматриваемаго нами полемическаго сочинения. Заметимъ только, что нашъ авторъ допустилъ, при передачѣ спора короля съ легатомъ, одинь недосмотря (если только въ поленическомъ сочинения въ данномъ случав не опечатка). Именно, у Кромера читается: "przystoyneysza iest rzecz, aby troie krolestwa wniwecz upadły"... et caet. **У** нашего же автора: "Przystovnieysza rzecz iest, aby twoie krolestwa wniwecz upadły".

Казиміръ III д'йствительно достигъ своей ціли. Въ 1463 году Сінинскій вийсть съ упомянутымъ панскимъ легатомъ прибыль на Пётрковскій сеймъ и хотя здісь припаль къ ногамъ

-----

<sup>1</sup>) Наша авторъ, безъ сомниния, пользовался Хроннсов Кромека въ нереводъ Блазовскито, доказательствомъ чему служнъть букеальное при видержкахъ слъдованіе означенному пореводу съ удержаніенъ, напр., гакого уже и ча то время налоунотребительнаго схова, какъ pressbywaige (=przepieraią:). Указываемый нами ниже подосмотръ со сторови намкто автора (*twoie* вытего *troie*) тоже возможенъ былъ только при пользованія Хроннков въ польскомъ ся переводъ

короля, прося его о милости, Казиміръ остался непрекловнымъ, и Свиннскій долженъ былъ отказаться отъ краковскаго бискупства, на которомъ и утвердился Грущинскій. Послёдній, впрочемъ, обязался выдать Сёнинскому 4000 злотыхъ и предоставлять въ теченіи полутора года часть доходовъ съ нёкоторыхъ бискупскихъ помёстій. Сь переходомъ Грущинскаго на краковскую каеедру влоцлавское бискупство, какъ и предполагалось, предоставлено было подканцлеру Яну Брезискому. (По указанному изданію Хроники Польской Кромера въ переводѣ Блазовскаго см. стр. 480, 481, 482, 491 и 493).

<sup>14</sup>) Подъ послёднею конституціею, авторъ, очевидно, разумѣетъ состоявшееся ла соймѣ 1631 юда посгавовленіе: "o dobrach ziemskich dziedzicznych", гдѣ, между прочимъ, говорится, что "dobra ziemskie dziedziczne, nec modo donationis, nec emptionis, albo hipotecae, neque quovis abligationis modo, aut aliquo alio jure, пароtym dostowane bydź nie maia... (Volumina legum, изд. Огрызки, т. III, стр. 319).

<sup>15</sup>) Кадлубекъ въ своей Польской Цсторія пишеть: «Nec enim per se Principes Rempublicam administrant, sed per administratorias potestates. Ideoque perempiam pereniquum est dissimulare, ne dum impedire quod ratio dictat, quod poscit utilitas, quod iubet honestas, quod suadet pietas, quod iuris denique imperat necessitas: Nec impedit avita institutio, qua cautum erat, ut penes majorem natu semper sit principundi auctoritas, quod per Papam Alexandrum et Fredericum Imperatorem, quamvis jus non habent apud nos condendi leges, est consultum» (llistoria Polonica Kadlubkonis Episcopi Cracoviensis. Dobromili. Anno Domini 1612, pag. 531). Подчеркнутыя нами слова приведены въ сочинения Supplementum Synopsis, изд. Виденскимъ православнымъ братствомъ въ 1632 году во времени избирательнаго сейма послё смерти Сигизмунда III (см. Архивъ Юго-Зап. Рос., ч. І, т. VII, стр. 618,гдѣ это сочинение переиздано нами). Нашъ авторъ,-что сомивнию подлежать не можеть, -съ Supplem. Synopsis былъ хорошо ознакомленъ, откуда, не прябъгая въ первоисточнику, и могъ сдълать нужное для его цёли заимствованіе.

<sup>16</sup>) Авторъ имъетъ въ виду составленный на конвокаціонномъ сеймъ послъ смерти Сигизмунда III "Memoriał namowy między ich mościami greckiey religiey у годтодліонуті, do dalszey zgody na przyszłą da Bóg electią zawieszoney у do braciey wziętey". Меморіаль начинается словами: "A parte ich mościow panow unitow *postąpiono* (по другой редавція: *poswoliono*) ich mościom panom nieunitom..." et caet. – Этотъ меморіалъ напечатанъ нами по рукои. Импер. 'Публичной Библіотеки (Польс, in Fol., № 93) въ приложеніахъ къ 1 тому нашего изслёдованія: "Кіевскій интрополитъ lietpъ Могила и его сподвижника", на стр. 424—426.

<sup>17</sup>) Авторъ разсматри насмаго сочинения деласть нужное для него извлечение изъ указанной привиллегия въ слъдующемъ видъ: (король Августь въ своей привиллегія... говорить, что) majori (віс) quam reliqui Reges et Principes fungitur authoritate, utpote qui nullum in terris superiorem in saecularibus recognoscit.». Gro usвлечение (точные пересказь) соотвытствуеть слыдующему мысту въ UDHBHARGTIN: «Igitur motu proprio authoritateque nostra Regia, non minore quam omnes Reges ac Principes, imo maiore etiam qui nullum in terris superiorem in saecularibus recognoscimus, fungimur, decernimus, et in perpetuum constituiumus»... et caet. (3ra привилегія напочатана въ изданія Р. Dubińskego: Zbior prow y proyucilejow miustu stoleconemu W. X. L. madanych», Wilno. 1788. стр. 118, и въ «Собрании древнихъ гранотъ и актовъ городовъ: Вильны, Ковно»... и проч. Вильно, 1843 г., ч. I, № 60, стр. 111. Въ обонхъ этихъ изданінхъ привиллегія датирована 15 **MON**R 1568 года (въ послёднемъ изданія въ оглавленія документовъ очевидная путаница: къ разсматриваемой привиллегіи должно быть отнесено оглавление привиллегия подъ Ж 62).

<sup>19</sup>) B5 nogamunanti, "Owo zaż nie w brew deciziey kanonistow, iż krol Polski oproca takowych przyczyn, ktore pismem y słowem Bożym są wyrażone, żadnych accasij do niemieskamia powimnego w malżenstwie albo do rozwodu sobie szukać nie ma?" Ozenujuo, astop5 unbert b5 sugy someguin B5 uzgania cefinosux5 нольских5 конституцій "Literae confirmationis articulorum Henrico Regi zatea oblatorum", rgš § 16-й дословно гласит5 слѣлующее: "A iż na małżeństwie naszym miele R. P. należy, tedy obiecujemy, y przyrzekamy za się y za Potomki nasze Krole Polskie, nigdy nic nie stanowić, ani przed się brać, około małżeństw naszych, mimo wiadomość y przyzwolenie Rad Koronnych oboyga narodu. 4 okrom ta-

336

kowych przyczyn, ktore pizmem y słowem Bożym zą wyrażone, żadnych okazyi do niemieszkania powinnego w malżeństwiej, abo do rozwodu: zzukać subie nie będziemy. (Volum. legum, uzz. Orpuszu, r. II, crp. 152).

<sup>19</sup>) Въ концё присяжныхъ листовъ (Forma juramenti) корелей Генриха 1573 года (см. Volumina legum, изд. Огрызки т. II, стр. 134–135), Стефана Баторія 1576 г. (ibid. т. II, стр. 148), Сигизмунда III, 1587 г. (ibid. т. II, 246), Владислава IV, 1632 г. (ibid. т. III, стр. 366–367), — между прочимъ, читается: "absolutionemque nullam ab hoc Meo juramento, a quoquam petam, neque ultro oblatam suscipiam".

<sup>20</sup>) Лаврентій Гослицкій, енископъ каменецкій, подъ общею Варшавскою конфедерацією (konfederacya generalna Warszawska) 1587 года (у нашего автора въ обозначения года ашибка) дъйствительно подинсался съ присовокупленіемъ указанной фразы: propter bonum pacis suscribo (см. Volumina legum, изд. Огрызки, т. II, стр. 233); но краковский епископъ Петръ Мышковскій подписался подъ постановленіемъ на кражовскомъ сеймѣ 1586 г. безъ означенной оговорки (Ibid. т II, стр. 226).

<sup>21</sup>) Въ 1608 юду сейна небыло. Очевидно, авторъ имфетъ BE BHAY EOHCTHTYHID 1607 FORA: «O dygnitarstwach y beneficyach duchownych». Конституція эта дословно гласить слёдующее: «Przychylając się do konstytucyj anni 1550 et 1588, ktoremi warowano iest, aby na opactwa y probostwa sakonne, za nieporządnemi Elekcyami ludzie niegodni nie wstępowali, ale żeby godni, y swym porządkiem, ludzie narodu szlacheckiego do nich przychodzili: postanowiamy, aby wedle dawnego prawa competenter electis roudawane, juribus nostris Regalibus per omnia salvis, były, nieprzyłączając ich do Biskupstw, ani dwoyga iedney osobie in usum konferniac. Opaci też kondycyom swoim, w prawie opisanym, dosyć czynić maia. A ktoby się inaczey ważył wziąć y trzymać opactwo, niż ta konstytucya uczy, abo gdzieby Opaci kondycyi swoich, w prawie opisanych, nie wykonywali, na tych wszystkich maią się ściągać peny contra cortiganos, w dawnym prawie wyrażone: także ad ecclesiastam Cathedrales, quam Collegiatas, ng. Kanonia, y Prelatury, nie maia bydź przyimowani plebei, y prostego stanu ludzie iedno Polskiego z oyca: y z matki narodu, indigenis Regni et Dominiorum,

oprocz pewnych osob w prawie wyrażonych. Toż się y w W. X. Lit. in Cathedralibus ecclesiis zachować ma: a to sub poenis et foro de cortisanis, ut supra sancitis, ktoby mimo tę konstytucyą ważył się czego otrzymać. (Volumina legum, изд. Огрызки, т. II. стр. 437). Конституція эта подтверждена была и на сеймъ 1609 г. (Ibid. стр. 463).

<sup>22</sup>) Іезуиты "открыли свои школы" (коллегію) въ Краковъ 13 іюля 1622 года. Краковская академія, пользовавшаяся особыми правами и привиллегіями, сочла это нарушевіемъ оныхъ. о чемъ энергично и заявила (протестовала). Ісзунты на эти протесты не обратили винманія. Всл'ядствіе этого началась между академіею и краковскими іезунтами упорная и продолжительная борьба. При королѣ Сигизмундѣ III, воспитанникъ и покровитель іслуитовь, перевъсъ въ этой борьбъ, несмотря на сочувствіе иногихъ поляковъ "своей преславной академін", оставался на сторонв језунтовъ. Краковская скадения обратилась съ жалобами въ Римъ, но и здёсь потериъла полную неудачу. Рёшеніяин панскаго трибунала (Rota romana) 19 іюня и 16 ноября 1626 года и 27 мая 1627-го језунтамъ дозволено было имъть школы въ Краковъ. Въ послъднемъ изъ указанныхъ годовъ изданъ былъ и упомянаемый авторомъ разсматриваемаго HANN сочивенія благопріятствующій ісвунтань декреть оть имени папы Урбана VIII, подвергавшій церковно у отлученію всіхъ, которые б. противились оному, исключая однако польскихъ королей. Краковская академія по поводу этого декрета аппеллировала въ папѣ, но безуспѣшно. Послѣ смерти Сигизмунда III надежды академіи и ся многочисленныхъ сторонниковъ на благопріятный поворотъ упомянутаго процесса съ јенунтами оживились. Нашъ явторъ говоритъ, что дёло о краковской академін внесено, въ качествё отдёльной статьи, въ петиціи объ уничтоженіи законопреступленій (miedzy exorbitantie). Въ данномъ случаѣ авторъ, очевидно, разумѣетъ "Artykuly pactorum conventorum", гдв въ артикулв 60 говорится относительно проектированнаго "Akademii Krakowskiey uspokoienia", что вызвано было петиціями объ этомъ депутатовъ краковскаго воеводства (см. Volumina legum, изд. Огрызки, т. Ш., стр. 364). На коронаціонномъ сеймѣ 1633 года по данному вопросу постановлено было слёдующее: "Poniewat jus patronatus Akademii

Krakowskiev wszystkiev mere Rzeczypospolitey należy; a powne dekreta Rotae Romanne w sprawie inter Almam Academiam Crac: et Patres Societatis o fundowaniu szkoł zaszły: tedy My, iskośmy się in pactis conventis obligowali, procurando uspokoienie tey Akademii, do Oyca Ś. włożymy się, aby causa in integrum restituta, do decyzyi naszey y Rzeczypospolitey tę sprawę odesłać raczył. Gdzie y jus patronatus Reipublicae y jura Academiae w cale zachować obiecuiemy, ktore im tak iako od ś. pamięci Jageła krola y inszych Antecessorow naszych nadane są, y między insze tey Rzeczypospolitey prawa in volumen legum inserowane, tam in toto quam in parte, аррговијету. (Volum. legum, по вышеуказанному изд., т. III, стр. 378-379). Действительно, въ инструкцію Георгію Оссолинскому, отправленному въ 1638 году посломъ въ Рамъ, внесена была, между прочимъ, петиція и о краковской академія, согласно приведеннной конституція коронаціоннаго сейма. Эта петиція папою была исполнена. На основании папскаго ръшения состоявшуюся конституцію на сейм'я 1635 года см. въ Volum. legum, изд. Огрызки, т. III, стр. 407. (Побробности о борьбѣ враковской академіи съ іезунтами см. въ сочиненія Jósefa Lukassewiosa: "Historya szkół w Koronie i w Wielkiem księstwie Litewskiem od najdawnejszych сzasów aż do roku 1794". Роznań, 1849 г., t. I, str. 138-155.-Сочиненіе это, дополняя и исправляя предшествующіе труды, касающіеся прошлаго враковской академів, однако не вполнъ замбляеть ихъ, въ особенности труды: "O stanie Akademii Krakowskiey"... Jonefa Soltykowicsa. Krakow, 1810 г., гдъ важвы, главнымъ образомъ, примѣчанія, и Rekopisma Marcina Radymińskiego i wiadomość o historyografach szkoły Jagiellońskiej, Jonefa Mucskowskiego, Krakow, 1840 г. -- Борьба враковской академін съ іезунтами оставила глубокій слёдъ и въ тоговременной, преимущественно, полемической литературѣ. Указанія на важнёйшіе памятники этой литературы находятся въ поименованныхъ сочиненіяхъ).

<sup>23</sup>) Въ подтверждение высказанной мысли, что стремление ieзунтовъ захватить въ свои руки воспитацие оношества въ Польшѣ, ведеть къ сматениямъ, – нашъ авторъ могъ бы сослаться на заявление, сдѣланное съ высоты самого папскаго престола. Когда ieзунты усвливались освовать свой коллегио въ Познани, а краковская анадемия сочла это нарушениемъ своихъ правъ, паца Па-

.

BERTE V, RE RETOPONY HO PTONY DOBOGY OFHPARAENE GUAR ARAGENIOU HOCOAE, CRASHAE DOCAEGHENY: «Novitates istas Societatis, quae in Ecclesia Dei plus dissensionis quam aedificationis pariunt, non libenter audimus»... et caet. (O stanie Akademii Krakowskiey... Iosefa Sollykowicze. Krakow, 1810 r., str. 573).

<sup>24</sup>) Авторъ очевидно, имветъ въ виду постановление Цётрковскаго сейма въ 1567 году, гласящее: "Розмојашу, aby annaty т Koronie sostały na obrong Raccuypospolitey" (Volum. legum, изд. Огрызки, т. П., стр. 69). Конституцието 1569 г. било узаконено, чтобы означениев постановление исполняено быдо "pod winą (за неисполнение) duplicis annatae (ibid. стр. 95). Оба означения узаконения были подтверждены конституцието 1576 года (ibid. стр.156).

<sup>25</sup>) Кром'в изв'ястной рёчы ревностнёйныго защытника православія Лаврентія Древинскаго, произнеконной на сейм'в 1620 года, весьма характерна въ данном'в случай инструнція, данная львонскими м'ящапами и предм'ящанами своим'в уполномоченнымь, отправляенымъ на Варшавскій сеймъ 1609 года. Изелеченіе взъ нея см въ издавныхъ нами "Матеріалахъ для исторіи западнорусской церкви". Выпускъ вервый. Кіевъ, 1891 г., стр. 67.

<sup>26</sup>) Оба поименованныя сочиненія переизданы нами въ 1 ч. VII т. Архива Юго-Зап. Россія, гдѣ первое изъ нихъ заяниваеть стр. 532-576, а второе --577-649.

<sup>27</sup>) Подробиће объ означенномъ. сочинения см. въ написиъ изслђавани: "Кјевский митрополитъ Цетръ Могила и его сподвижники". т. I, стр. 456-463.

<sup>28</sup>) Подробное обозрѣніе разоматриваемаго сочиненія сдѣдано нами: въ изслѣдованія: "Кіевскій митрополить Петръ Могида"; см. т. I, стр. 487 и слѣд.

<sup>29</sup>) Си. прилож. къ нашену изслѣдованію "Кіев. интр. П. Морила и его сподвижники", т. І, Ж XII, стр. 48--44.

<sup>30</sup>) Каспаръ Скупинскій въ своемъ сочиненія, направленнемъ противъ изданнаго Виленскимъ православнымъ братствомъ Синопсиса, писалъ по адресу православныхъ: "Chwalisz, że się wygrali (т. е. достигли на избирательномъ сейнъ внесения "статей успоноснія" греческой: релягія въ раска conveta). Wygraliście w tym, bo cerkwie, monastery y imiona cerkiewne nicktore naznaczone są wam, do ktorych mere et nullo nienależeliście. A u może to sy-

grana, kiedy consens summi Pontificis bylby; ale wiem, se summus Pontifex nie iest approbatorem schismat. ("Rusin albo rellatia rozmowy dwoch Rusinow schismatyka z unitem"... et caet., przez Kaspara Tom. Skupińskiego. Warszawa, 1634 г.—Сочинение это вподнѣ перепечатано нами въ 1 ч., VII т. Архива Юго.-Зап. Россіи. По сему изданию приведенное мѣсто см. на стр. 731).

<sup>81</sup>) Евооніа веселобриячаа .., изд. 1633 г. въ Кіевѣ.

С. Голубевъ.

Programme auf all a posicione en available de la constanta de la constant constanta de la constant

I set of the set of the two set of the s

#### All the second second

and the states

### Ръчь о философіи, произнесенная профессоромъ философіи А. Н. Гиляровымъ на торжественномъ актъ университета св. Владиміра, 16-го января 1899 г.

Рѣчь эта заслуживаетъ особеннаго вниманія, и по предмету своему и потому, какъ .трактуется въ ней этотъ предметь. Г. Гиляровъ, какъ профессоръ философія, счелъ долгонъ разъяснить своимъ слушателямъ, ---что такое философія, что она можеть дать и чего дать не можеть. По этому вопросу много было писано даже у насъ. Теперь, когда метафизику большею частію отрицають, вошло въ обычай издавать обширное введение въ философию, -- столь обширное, что обыкновенно визщается въ немъ вся, такъ рушительно повидниому отрицаемая, метафизика. Таково, напр., извёстное теперь и у насъ введение въ философию Паульсона. Казалось бы, трудно сказать по предмету, избранному г. Гиларовымъ для своей ричи, что либо новое и особенное. Однако, ричь г. Гилярова-явленіе, можно сказать, необычайное въ своемъ родъ. Въ этонъ им убъднися, когда разсмотримъ содержание этой рвчн.

"Чтобы по праву именоваться философомъ, говорить г. Гиляровъ, необходимо обладать сильнымъ умомъ, отзывчивымъ чувствомъ, многосторонними знаніями, пирокимъ кругозоромъ, крупнымъ творческимъ талантомъ;... способность въ философія должна быть привнана особымъ даромъ природы"... Этого мало, "въ остальныхъ дёятельностяхъ можетъ быть крупный и

малый таланть, въ философіи же малый таланть есть нелёность, такъ вакъ обсужденіе самыхъ сложныхъ и трудныхъ вопросовъ, какіе только существуютъ, и совиданіе самыхъ трудныхъ построеній, какія только возможны, очевидно подъ силу только врупному дарованію". Выходитъ, что философія дѣло не шуточное, если даже обсужденіе вопросовъ философіи дозволительно только крупному таланту. Какъ же, послё этого, мы должны смотрёть на самого г. Гилярова, который рёшился призвать на судъ всю философію во всемъ ея объемѣ, со всёми представителями ея, не различая ни крупныхъ, ни малыхъ талантовъ. И какой это строгій и безпощадный судъ! Оказывается, что философія доселё ничего не сдёлала, не рёшила никакихъ вопросовъ, да и рёшить не можетъ, пичего не доказваль в не въ состояніи ничего доказать.

"Каждое изъ направлений философін (матеріализыт, спи-֥ ритуализыть, дуализыть, монизыть) отстаиваетъ свою точку зринія, какъ единственно достовърную, но ни каждое изъ пихъ въ отдёльности, ни всё они выёстё не дають никакихъ знаній о первоначалахъ и пе могутъ служить основаніемъ для построенія цівльнаго в состоятельнаго міропонимація".--, Мы не знаема ни того, что такое матерія, пи того, что такое духъ, ни того, что такое живнь". "Какъ ни велики трудности, съ которыми приходится имъть дёло при всякомъ направлении философіи, и какъ ни крупны недочеты, подрывающіе въ самомъ корнѣ ввутреннюю состоятельность всякихъ вообще философскихъ построений, опирающихся на первоначалахъ, опи не велики въ сравнении съ тёмъ, что для подобныхъ построения нътъ почвы, такъ какъ, хотя философія и стремится дать истинное знаніе о бытія изъ его первопричины, она не способна объяснить ни первопричины, ни того, что такое знание, истина, бытіе по яхъ существу".

Ни зпаніе, ин бытіе не могуть быть объектомъ знанія. "Разумбется, нёть недостатка ни въ теоріяхъ познанія, ин въ опредбленіяхъ пстаны, ни въ ученіяхъ о бытів. Но всё эти теорів, опредбленія и ученія одинаково безпомощни".

Чтобы сдёлаться философомъ, необходимъ большой талантъ. И однако философія можетъ позавидовать спеціальнымъ наукамъ, для разработки которыхъ могутъ быть достаточны и посредственные талашты. "Всякая наука (философія не наука) можетъ, за какой угодно сколько нибудь продолжительный срокъ, ясно и точно отмѣтить свои усиѣхи, тогда какъ философія, разсматриваемая, какъ нуть къ безусловной истинѣ, не можетъ въ этомъ своемъ вначеніи указать никакого прогресса не только ни за какой опредѣленный періодъ, но даже и за все время своего существованія, такъ какъ въ вопросахъ о перконачалахъ ми и теперь остаемся столь же несоводущими (sic), какъ наши праотцы на первой зарѣ философскаго сознанія".

Послё этого можно ли сомниваться въ томъ, что философія не наука? Значить, ны должны считать заслугою г. Гилярова, что онг разсвяль одно очень важное недоразужёніе относительно философіи: многіе вёдь смотрять на фидософію, вавъ на науку, и думають, что если запяться изученіемъ философін, то можно чему нибудь научиться. Г. Гиляровъ, вакъ человёкъ опытный въ этомъ дёлё, на себё испытавшій всю безплодность занятій по наученію философіи, можно подумать, предостерегаеть другихъ неопытныхъ, чтобы не теряли напрасно времени въ занятіяхъ философіей, или но крайней мбрб много на такое дбло не возлагали надежать. Что г. Гиларовъ, выступая предъ публивою съ своею ричью о философіи, могъ дувоводиться и такимъ намбреніемъ, это видно какъ изъ самаго заглавія, такъ и изъ начала ричи, гдъ сказано, что фялософія въ настоящее время пользуется въ Россіи особымъ сочувствіемъ. Согласимся съ г. Гиляровынь, что философія не наука. Но хотя онь какъ бы съ нъвоторымъ неодобреніемъ относится въ тому, что у насъ начинають интересоваться серьезно филасофіей, однако не можеть же онь отрицать, да онь действительно и не отрицаеть, что философія существуеть, и что ее стоить изучать. Не однѣ науки изучаются; изучають поэзію, религіозныя ученія,

искусства, промышленность, торговлю, изучають теоретачёски и практически. Почему же не изучать философіи, хотя бы она и не была наукой? Для философской производительности, конечно, нуженъ таланть особый. Но вёдь иное дёло производительность въ области философіи, а другое дёло изученіе философіи. Были великіе математики, естествоиспытатели. Чтожь? Ужели дозволительно заниматься изученіемъ математики только челикниъ математикамъ и т. д.? Пусть философія не паука, такъ надо же знать, что такое философія. Г. Гиларовъ самъ поставилъ этотъ вопросъ, поэтому онъ и долженъ былъ дать на него прямой и рёшительный отвётъ. Но такого отвёта нётъ въ рёчи г. Гилярова, и приходится дёлать догадати о томъ, какъ въ самомъ дёлё онъ смотритъ на философію, яю и то еще вопросъ...дёйствительно ли есть у него опредёленный взглядъ на философію. Посмотримъ.

"Если, говорить г. Гиляровь, за отвётомъ на вопросъ, что такое философія—мы обратимся къ самой философій, то найдемъ въ ней... такое разпообразіе опредёленій, которое нельзя свести ни къ какому единству... Остается, поэтому, для выясневія существа философіи посмотрёть, какой нотребиясти духа она отвёчаетъ"...

"Такъ какъ дуща есть недѣлимое и, потому, цѣльное существо, то она стремится къ нереждѣльному и цѣльному и, слѣдовательно, полному удовлетворенію, а такимъ удовлетнореніе можетъ бытъ лишь въ томъ общемъ синтезѣ всѣхъ, требуемыхъ нашимъ духомъ, реальныхъ и идеальныхъ элементовъ, который мы строимъ нашей творческой дѣятельностію, и который вазывается *міропониманіемъ*; при этомъ міропониманіе удовлетворяетъ насъ тѣмъ больше, чѣмъ большимъ душевъ нымъ равновѣсіемъ оно подсказано. Но полное равновѣсіе есть тольне идеалъ; обывновенно же въ насъ господствуётъ ным разумъ, или чувство, и потому мы строимъ міропонимавіе то но руноведству едшого, то по руководству другого. Дилемый синтезъ, построенный по руководству чувства, есть релиціозное міропониманіе, а цъльный синтезт, построенный по руководству разума, есть міропониманіе философское. Религіозное міропониманіе удовлетворяеть тёхъ, у кого чувство береть перевёсь надъ рефлексіей; философія нужна для тёхъ, у кого, наоборогь, рефлексія береть перевёсь надъ чувствомъ".

Итакъ, философія не дасть и не можетъ дать знаній: цоэтому она не наука. Но она даеть и должна дать намъ цъльное міропониманіе. И по этой своей задачь она родствечна не наувъ, а релизи. Сравнивая философію съ религіей, г. Гиларовъ, очевидно, разумбетъ не собственно религию, а релинозную философію. Ибо вначе сравненіе философскаго міропоннианія съ религіознымъ было бы не понятно.-Построевіе философскаго міропониманія есть дёло индивидуальнаго ума в, притомъ, совершенно свободное дёло; нежду тёмъ, никто не скажетъ, что каждый свободно создаетъ себъ религию. Религія, прежде всего, есть принадлежность общества, а не индивидуальнаго духа, и сверхъ того въ релеги важное значеніе имбеть авторитеть, чего нельзя сказать о философіи. Проявленія религіозности столь же сложны и разнообразны, какъ проявления души человъческой; поэтому нельзя сравнивать редигию ни съ наукой, ни съ философией, хотя въ обдасти религіозной есть мёсто и для науки, и для философіи, Такимъ обравомъ, сравнивая между собою два вида міронониманія, религіозное и философское, г. Гиляровъ на самомъ діль говорить о двухъ видахъ философін: есть вёдь, такъ называемая, философія чувства и философія разсудочная или раціоналистическая. Но то, что называется философіей чувства, большею частію есть не что иное, какъ выраженіе смутнаго и крайне неопредбленнаго, резоннаго въ своемъ основания, но только не достигшаго надлежащей ясности, недовольства односторонностями философін равсудочно-вритической, или исключительно аналитической. Вёдь не можеть же чувство сано цо себѣ ставить и ръшать какіе либо вопросы. Удоволь-

ствуенся пока этикъ почятіемъ о философіи, что ся задачадать міропониманіе удовлетворительное для разума и чувства. Чтобы оправдать это свое понятие о философия, г. Гиляровъ обозръваетъ, далре, сообразно съ нимъ, философския учения и такъ ихъ раздёляетъ. На первомъ мёстё полагаются тё ученія, "которыя, наснолько съ преобладаніемъ разума совмъстимо» удовлетворяють и равумь и чувство. Выдающимися образцани могуть служить ученія Платона и Канта". "Второй разрядъ составляють ученія, въ которыхъ разунь господствуеть надъ чувствомъ. • такъ что эти ученія можно относить и въ научнымъ в въ философскимъ. Таковы философскія ученія Аристоте. ля, учевія Коперинка, Кеплера и Ньютона ;сюда же причисляєтся современный эволюціонизмъ". Новольно является вопросъ: что общаго во всёхъ этихъ ученіяхъ? Повидимому, общее заключается въ признаваемомъ нив всёми, хотя и не содинавово выражаемомъ, безусловномъ или безвонечномъ. "Аристотель объединилъ своимъ умомъ все современное ему внаніе, развиль подсказанное Платономь и дорогое для религіовнаго чувства учение о визмирности Божества. Учения Корерника, Кеплера и Ньютона поражають чувство безпредльнымостію нірозданія..., а эводюціонная георія развертываеть, свердь того, картину безконечного прошлаго и будущаго. Итакъ, виймірное Божество, безпредёльность вселенной в безвонечность времени-вотъ сходныя будто бы начала ученій второго разряда, болье удовлетворительныхъ для разума, чемъ для чувства, лишенныхъ позвін, которою язобилуетъ философія Цлатона. Для насъ важно въ настоящемъ случар то, что ученія этого втораго разряда относятся столько же въ научныма, какъ и въ философскияъ. Обозръніемъ философскихъ ученій, значить, не совстви подтверждается установленное выше понятіе о философія, что она не можеть дать никакнуъ 8H&Hi#. in Angennin fill and the statistic field

Къ третьему разряду относить г. Гиляровъ ученія, подчиняющія разумь чувству и, поэтому, примывающія въ религіовнымъ. Таковы ученія Руссо и гр. Толстого. Всегда признавалось и признается, что философія Платона въ наибольшей степени преисполнена религіозваго духа. Но, по классификаціи г. Гилярова, ученія Руссо и Л. Толстого болёе религіозны. Кстати слёдуетъ зам'ятить, что пе должно см'яшивать религіозныхъ ученій съ ученіями о предметахъ религіозной вёры. Первыя соединяются съ живою вёрою въ основныя начала и содержаніе религіознаго сознанія, между тёмъ какъ послёднія могутъ быть и антирелигіозными.

"Г. Гяляровъ не ограничился перечисленными ученіями. Онъ довольно пространно, затёмъ, говорить о четвертомъ разрядё ученій, которыя онъ признаеть наиболёе распространенными. Но странно! черты, которыми онъ характеризуетъ этотъ самый распространенный родъ ученій, цілнкомъ могуть быть отнесены и къ первому разряду. "Изъ того, что человыкь разунные другихь существь, дылается высодь, что онъ существо по преимуществу разумное, что разумъ составляеть его сущность; природа противополагается разуму; нанболбе соотвитствующимъ разуму считается чисто формальный кии отвлеченный принципт, чуждый всяваго опытнаго содержанія, а нанболье соотвётствующей негодой-діалевтическая". Все это есть у Платона. И почему же эти черты должны состявлять характеристику особаго рода учения? Эго непо-··· ··· · HATHO. 

Нельзя, далже, обойти вопроса, что именно дёлаеть то или йное философское ученіе удовлетворительнымъ для ума и сердца? Послё сказаннаго доселё оамо собою ясно, что не истинность есть то качество, которое дёлаеть философсвія ученія привлекательными для души. Истина недостижима ни для какой философской системы даже въ малой степени. Итакъ, чёмъ же философія можеть прельщать и увлекать людей, ей преданныхъ? Не поэвіей ли? О философія Платона авторъ разсматриваемаго равсужденія такъ говорить: "Платонъ вёчно будить мысль противорёчіями и недоумёніями, но въ

то же время даеть ей и твердую опору въ своемъ великольнномъ мірѣ идей, который вывсть съ тѣмъ служитъ надежнымъ оплотомъ и для правственнаго чувства, открывая предъ нимъ ту горнюю, далекую отъ всего земного, область, гдѣ пребываютъ вѣчныя и неязывиныя благо, красота и правда, и куда отрадно перенестись для утомленнаго земной борьбой духа; а общій возвышенный строй Платоновой философіи и ея поэтическая роскошь ставить ес на ряду съ лучшими произведеніями искусства, способными удовлетворить даже взыскательное эстетическое чувство<sup>4</sup>.

Но какъ съ этимъ согласить следующее разсуждение нашего оратора: "Какъ бы мы ни смотрёли на разумъ, достовърно во всякомъ случай, что нашъ разумъ обогощается и умудряется опытомъ; достовёрно также и то, что изъ чисто формальныхъ принциповъ, какъ лишенныхъ всякаго содержанія, нельзя сдёлять никакого вывода, а что мы навываеть выводомъ, есть сложный творческий процессь, несомнънно обусловленный столько же нашею самодвятельностію, скольво ввѣшними на васъ воздѣйствіями. Всявдствіе того, это въ философіи, вакъ высшей разумной дбятельности, предъявляется требование, чтобы она нижиа дёло только съ нанвысшини, нанболее отвлеченными и, потому, безсодержательными понятіями, безсодержательность, а следовательно в ничтожество большинства философскихъ построеній очевидны сами собою". Итакъ, веляколънный міръ идей Платона-это пустыя отвлеченности, а возвышение отъ земли въ заобживни сферы-это пренебрежение къ опыту. Нужно ли говорить, что для самого Платона поэтические образы служили не цёлью, 8 TOASKO CDEACTBOWS? AND CAR AND A CARTA AND THE Быть можеть, сами по собъ логическия начества мышленія, -- стройность и послёдовательность, глубина и широта,

ленця, — строиность и послъдовательность, глучина и широта; настолько цённы и привлевательны, что вслёдствіе того философское міропониманіе, хотя лишенное истинности, тёмъ не менёв не терлеть нажнаго значёнія для изучающихъ оное въ 350

разныхъ его видахъ и формахъ? Говорится и объ этонъ. "Если несомибниа, разсуждаеть нашь ораторь, внутренная несостолтельность всёхъ и всякихъ философскихъ системъ, то столь же несомнённы въ наиболёе выдающихся изъ нихъ богатство, оригинальность и сила мысли, подсказывающей въ сивломъ полеть (не воображение ли?) руководительныя возврбвія для науки и жизни" и т. д. Но опять же изъ устъ того же оратора слышимъ следующую речь: Пусть горделивая мысль не охотно отвазывается отъ званія царицы міра и хранитъ, вакъ святыню, старинное върованіе, что для нея легко почерпнуть изъ нъдръ духа полную истину простой цёпью умозаключеній, построенныхъ на отвлеченныхъ принципахъ; для непредубъжденнаго ввгляда очевидно, что за нсключеніемъ р'ядкихъ в неразнаданныхъ случаевъ геніальваго проврѣнія, знаніе даже въ маломъ пріобрѣтается лишь съ большимъ трудомъ настойчивымъ изученіемъ дъйствительности; ...что, какъ работникъ для истины (т. е. для того, чего знать нельзя, какъ утверждаетъ самъ авторъ), не въ примёръ выше долженъ быть поставленъ всякій свромный (почему философъ не можетъ быть свромнымъ?) труженивъ науки, терпёливо изучающій тоть или другой факть, чёмъ велервчивый философъ, обольщающій себя и другихъ несбиточными надеждами и объщаніями въ туманъ пишныхъ и непонатныхъ словъ. Впроченъ, типъ философа, считающаго себя въ правъ въщать истину только потому, что у него есть ""иыслящій умъ"", "отходить по немногу въ прошлос". Нёть! напрасны усилія въ этой обильной словами рачи уловить ясную в отчетливую, а главное твердую мысль. Надо отдать справедливость г. Гилярову въ томъ, что онъ обладаетъ замёчательнымъ искусствомъ сказать много и ничего не высказать. Вотъ еще образчикъ его логики: "За послёднія пятьдесять лёть, говорить онь, замёчается оскудёніе философскаго творчества"... Но послё немногихъ стровъ уже совсёмъ нное читаемъ о современномъ состоянии философии: "Неудержимо рушится стародавнее зданіе философской схоластики съ его подраздёленіемъ на школы, съ его словопреніями, со всёмъ его чадомъ отъ странныхъ и темныхъ словъ (невольно жалёешь автора, вынужденнаго претерпёвать этотъ чадъ), и на развалинахъ вёетъ свёжимъ духомъ, еще смутно, но настойчиво намѣчающимъ согласный съ современностію философскій идеалъ".

Интересно внать, какозъ этотъ идевлъ. Для ръшенія этого вопроса им должны перейти отъ разсуждений о философін, изъ которыхъ мы ничего поучительнаго не извлекли пока, къ сужденію є санонь философі, такъ загадочно и невравумительно разсуждающемъ о философіи. Что представляеть собою авторъ разсматриваемой річи, какъ философъ? Причисляетъ ди онъ себя въ вакой либо философской школф, сочувствуеть ли онь одному какому либо философскому направлению, преимущественно предъ всёми другими? Онь, правда, считаетъ наилучшимъ и наиболёе соотвётствующимъ нашему времени идеаломъ философскимъ — странно сказать — относнться ко всёмъ направленіямъ философія съ полвою териныостію (какъ будто въ области философіи существовала когда либо нетерпаность); было бы, кажется, точейе сказать въ духй автора: должно относиться во всяванъ философсвинъ ученіянъ съ полнымъ равнодущіемъ и безразличіемъ, систря на философію, какъ на пустую игру воображенія, какъ на праздную забаву. Что жъ? Есть въ философіи названіе и для такого, не скажу, образа имслей, за отсутствіемъ тавовыхъ, но ресположенія души. Это такъ называеный скептицизма, о которонъ въ разсцатриваемой рёчи сказано такь: "Незачёнь останавливаться на скемтицизми, который своимъ основнымъ положениемъ убиваеть самь себя. Если не можеть быть достовёрнаго знавія ня о чемъ, то, очевидно, не можетъ быть тавого внанія и о томъ, что достовврное знаніе о чемъ либо вевозможно". Этини словани ораторъ изревъ нелицепріятный судъ надъ самимъ собою Двиствительно, скептику вбдь тоже приходится разсуждать, чтобы оправдать свой свептицизыть, но, вакъ свептикъ, онъ

и своимъ разоужденіямъ не должонь нридавать някакого серьезнаго значения. Есть такія, свойственныя скептицизму, но, разумъется, ничего неотоющія, разсужденія и у г. Гилярова. Напо., онъ говорить: "Изъ всёхъ истинъ нёть болёе очевидной, чёмъ та, что всявая наша мысль есть человёческая, что человёвъ можетъ мыслить только но-человёчески, и что, слёдовательно, всякая наша мысль обусловлена свойствани нашей природы". Вотъ удивительный аргументъ несостоятельности всякой философін. Къ сожалёнію, виз довазывается сланикомъ много, больше, чвиъ нужно было нашему автору: доказательство это нийеть силу по отношению во всякой науки, а не въ отношение только къ философии; вси науки суть человёческія, а не какія либо ниця, а между твиъ въ отношения къ наукамъ спеціальнымъ г. Гиляровъ далеко не такъ строгъ и неумолимъ, какъ относительно философія. Что мы ножонъ мыслить только по-человвчески,--положение это должно повидимому имёть такой смысль: во всв наши сужденія и представленія ны неизбежно вносимъ автропоморфизмъ, а потому и не можемъ знать, каково бытіе вещей само вз себя. Но антропоморфизиъ свойственъ воображенію, а не иншленію, ---иншлеріе, напротивъ, стренится въ исключевію антропоморфическаго элемевта наз нашихъ представленій. Можно, конечно, спросить: а самое наше мышленіе не есть ли антроморфическое. свойственное только человвеч. между тёмъ какъ жнеютныя, напр., иначе мыслять, обладають равумомъ совсёмъ отличнымъ отъ нашего человёческаго разуна? Вёдь г. Гиляровъ, ванъ мы видёли, осуждаеть философскія ученія четвертаго разряда за то вменно, что они только человака наз всёхъ существъ, живущихъ въ міръ, признають существомъ разумнымы, и не допускають существованія иного разума, отличнаго отъ человіческаго, конечно по существу, а не по степени только. Но если нашъ разумъ такова, что цичело не въ состояние мыслить инене, какъ, человбесобразно, то вакных образовъ таков разуми снособорь

не то, что утверждать, а даже предполагать существование иного, отличнаго отъ него, разума, а сверхъ того, для вого неясно, что нашъ мыслящій разумъ стремится къ отвлечению. т. е. отръшению общаго отъ всякаго рода ограничивающихъ его разностей; какъ же послѣ этого можно считать антропоморфизиъ свойствоиъ разума? Что г. Гиллровъ не имветъ ясныхъ понятій о разуми и мышленіи, - это видно изъ слідующаго: говоря о критеріяхъ достовёрности, онъ смёшиваеть психологическую очевидность факта (кажущееся движеніе солнца) съ логическою очевидностію, свойственною н вкоторымъ истинамъ, не допускающимъ противорвия себв. Но г. Гиляровъ идетъ еще дальше: онъ повторяетъ, какъ несомнённую истину, избитую высль, что наше сознаніе будто бы наглухо закрыто для всего внѣ его пребывающаго, при чемъ ни мало не смущается онь тъмъ, что это нельпое утверждевіе ведеть къ такъ называемому солипсисму, т. е. къ признанію, со стороны того, вто это утверждаеть, существующимъ единственио только собственнаго своего сознанія. Впрочемъ, г. Гиляровъ-скептикъ далеко не строгій и нерѣшительный; гораздо болбе онъ познтивисть, чёмъ скептикъ. "Въ немногихъ словахъ, говоритъ онъ, можно покавать, что не только не существуеть никакой науки о высшихь началахь, но что, какимъ бы путемъ мы къ этимъ началамъ ня шли, и съ кавой бы стороны ни пытались въ нимъ подойти, мы всегда останавливаемся передъ нейсповёдчимых, передъ тёмъ, что вполнъ и навсегда сврыто отъ нашего разума". Это такъ называемый анностицизму. Пусть не подумаетъ читатель, что подъ назвавіемъ неисповёдимаго разумёется здёсь что либо особенное, высовое. Нетв: разумбются здёсь и матерія, н душа или духъ, в знаніе и бытіе. Словомъ, только явленія намъ вёдомы, а все, что служнтъ основаніемъ для явленій, для насъ непознаваемо. Это, какъ извёстно, основной тезисъ позитивизма. Другое положение, характеризующее позитивизмъ, сеть то, что всв наши знания относительны и что, поэтому,

ничего абсолютнаго, никакого безусловнаго мы не знаемъ и знать не моженъ. И это положение не разъ в въ разныхъ видахъ повторяетъ г. Гиляровъ. Впрочемъ, и о безусловномъ, какъ о всемъ прочемъ, о чемъ трактуетъ г. Гиляровъ въ своей ричи о философія, -- было бы напраснымъ трудомъ нскать у него опредёленных и ясных понятій. Говоря о безусловномъ, онъ разумъетъ подъ этемъ словомъ то общія основныя вачала, то Абсолютное въ собственномъ смыслё, иначе Божество. Исключая изъ области человёческаго ишленія всякаго рода начала, г. Гиляровъ не задумывается надъ твиъ, какъ въ такомъ случав возможно какое бы то пи было міропониманіе, что однакожъ онъ считаеть, какъ видно изъ предыдущаго, важвымъ и существеннымъ даромъ философіи. Варочемъ, нужно ли еще какое бы то ни было міропониманіе? Кажется, г. Гиляровъ согласенъ и съ тёмъ, что можно обходиться безъ всякаго міропоннывнія. "Намъ не зачёмъ, говоритъ г. Геляровъ, искать абстрактнаго и темнаго для насъ безусловнаго, когда безконечное свътлое и полное жизни всюду пасъ окружаеть. Въ то время, какъ быстся и матется наша мысль въ безсильныхъ попыткахъ познать безусловное, звъздное небо спокойно сіяетъ падъ нами. И мы сами жители неба, такъ какъ живемъ на небесной планеть, движемся вместь съ этою сіяющей падъ нами безконечностью жаз безконечнаго, чрезз безконечное, въ бевконечное, ка невпдомой для наса цили". Мысянть такъ едва ли значить мыслить по-человъчески; в еще г. Гиляровъ утверждаетъ, что мы только по-человъчески можемъ мыслить. Навонецъ, мы должны сказать, что г. Гиларовъ не только скептикъ и повитивистъ, въ добавокъ онъ еще и софистъ. Постоянно онъ говорить о знанія и незнанія, о пониманія, о постижения, о доказательству. Но нигдъ онъ не счель нужнымъ пояснеть, какъ онъ понемаетъ внаніе, что именно разумбеть подъ знаніемъ, считаеть ли онъ или. не считаетъ ананіе, пониманіе, постиженіе за одно и то жо. Что значить

докавать какое либо положение и что, новтому, нужно презнавать доназаннымъ, з что не доказаннымъ; что онъ разумбеть подъ словани бытів, истина? Термины эти имбють самое фундаментальное значение въ равсуждении г. Гилярова, а нежду тёмъ, точный сиыслъ ихъ не установленъ виъ. Да, но въ таконъ случав нельзя было бы такъ ние играть, и такъ пронявольно распоряжаться ник, какъ это деласть г. Гилеровъ, въ чемъ несомнённо онъ уподобляется софистамъ. Вотъ, нанр., какъ онъ выражается о мистицизмъ. "Раціонализму противоположенъ мистицизмъ, усматривающий путь въ безусловной истины не во разумной длятельности, но въ особаго рода безумін, когда въ экстазё разунъ выходить изъ себя (все же, значнтъ, дъйствуетъ равунъ) и, соединяясь съ божествомъ, непосредственно вибщаеть въ себя истину. Такой путь могь бы виёть симсль, если бы была доказана возножность для нашего духа сливаться съ божествомъ; но подобную возможность нельзя доказать, и потому ясно (!), что безусловная истина безуність пожеть быть постиннута не болве, чвиъ умонъ". Любопытно было бы знать, что означають здёсь слова: нельзя доказать, если бы было доказано. Но г. Гиляровъ не говорить обывновенно самаго главнаго. Ясное, спокойное и отчетливое иншление онъ безцеремонно обываеть схоластивой.

Такъ вотъ наной разноцвйтный философъ г. Гиляровъ. Именно такимъ онъ является въ своей рѣчи о философіи. Да, рѣдко можно встрётить рѣчь о философін столь мало философскую.

П. Линицкій.

## объявление.

# открыта подписка на 1899 годъ на енемъстчный литературный нурнаяъ ЭКСКИНОКОК ЛАВЛО.

«Журналь "Женское двло" ставить своей імаеной цилию отвинать на вей запросы русской женирные не толико наск матери, но и кака члена семы и общества.

Въ виду все болёе и болёе усложняющихся условій культурной жизни и вполи опредблившагося женскаго движенія у насъ и за границей, журналь "Женское Дбло" является необходнимы подспорвень, какъ въ вопросахъ чисто семейлаю зарапиера, такъ и въ вопросахъ женскаго образованія и труда на различныхъ поприщахъ дълтельности общественной.

Въ Европѣ, пе говоря уже объ Америкѣ, издается множество подобныхъ журналовъ, и всѣ они имѣютъ большой вругъ читателей; у насъ въ Россіи подобнало рода изданіе является висрвые:

Разобраться въ вопросахъ, которие легли въ основу у Жемскаю дълся, задача грудная, но она можетъ быть значительно облегчена, если интеллигонтныя женщины нашего общирнаго отечества будутъ смотръть на него, вакъ на свое личное дъло и примутъ участие въ трудяхъ редакции и въ распространени сажаго журнала.

#### ПРОГРАММА ЖУРНАЛА:

1) Исторія развитія женщины и са пододжив из сеньй, обществи и государстви у нась и за границей. — 2) Литопись жонскаго движевія и женскаго труди у нась и за границей. — 2) Литопись жонскаго движевія и женскаго труди у нась и за границей. — 3) Віографіи женший, бидающихся на развить поприщать диательности — 4) Веллет, истига и стихотворевія, оригинальния и ифреодния. — 5) Голоса изъ проявидій. — 6) Критика и библографія но женски му вопросу. — 7) Ответы о женскить социаль, конгрессаль, обществлять цартинхъ, художоствешныхъ, блиотворительнихъ и пр. — 8) Смись. — 9) Объявления. При ститьхъ о женщинахъ, видающихся на развихъ ноприщихъ диательности, будутъ понащатася изъ портреты, а также снимки съ картинъ и другихъ проивъсдевій женскаго творчества.

#### ПОДПИСНАЯ ЦВНА.

На годъ за 12 квитъ безъ доставки. . . . 6 руб. Съ доставной и пересилкой. . . . . . . . 7 руб. За границу. . . . . . . . . . . . . . . . . 9 руб.

Адресъ редакція: С.-Петербургъ, Гончарвая ул. д. 10, куда и слідуеть обращаться съ требовявіями.

Редакторъ-издательница А. Н. Ининсова-Лелиеврова.

# АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

### (Продолженіе').

Не представляя ничего хорошаго въ смыслѣ соблюденія справедливости при оцѣнкѣ выкупныхъ земель, проектъ, допускающій выкупъ только по соглашенію, не представляетъ никакихъ выгодъ и въ финансовомъ отношеніи. На основаніи нѣкоторыхъ тонкихъ соображеній Хомяковъ доказываетъ, что проектъ этотъ напротивъ того "можетъ увеличить и непремѣнно усложнитъ финансовое затрудненіе, замѣняя правильную и срочную уплату капитала неправильными, безвременнымн и всегда нѣсколько неожиданными требованіями, въ крайне неравныхъ размѣрахъ".

Но вдёсь, какъ и вездё, на ряду съ матеріальною стороною, Хомяковъ спёшить выдвинуть и нравственную сторону. "Всякій, говорить онъ, кто покупаеть или продаеть чтонибудь, хоть бы на рынкё, знаеть, что во время торга являются всегда два врага, продавецъ и покупщикъ: одинъ негодуетъ за слишкомъ низкое предложеніе, а другой за слишкомъ высокое требованіе, и это чувство вражды, неизбёжное даже при самомъ лучшемъ настройствё мысли и при торгѣ совершенно свободномъ, будетъ въ продолженіе нѣсколькихъ лѣтъ чувствомъ цѣлыхъ двухъ сословій, уже издавна недружелюбныхъ другъ другу, а теперь поставленныхъ другъ противъ друга въ прямой противоположности всѣхъ своихъ интересовъ. Вражда, возбужденная торгомъ, переживетъ его и передастся, какъ злое наслѣдство, будущимъ поколѣніямъ.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. Труды Кіевской дух. Асаденін за м. ноябрь 1898 г. Труды Кіевск. дух. Академін, т. І. 1899 г.

Мягкость или уступчивость или равнодушіе къ своимъ выгодамь одного помёщика дёлается часто началомь раздора для цёлой округи, представляя всёхъ другихъ въ видё жадныхъ корыстолюбцевъ (несмотря на ихъ право и даже прямодушіе), и горькое свия вражды будеть плодиться столько же отъ добра, сволько отъ зла. Я говорилъ, что сокрытое чувство вражды сопровождаетъ всякій торгъ, даже самый свободный; но прибавлю, что онъ безконечно сильние и ядовитье тамъ, где отношения торгующихся не свободны и где каждая сторона имфетъ право заподозривать другую въ злоупотребленіи ихъ взаимнаго положенія. Итакъ, выкупъ по свободному договору, безвыгодный по всёмъ экономическимъ соображеніямъ, будетъ, въ смыслѣ государственномъ, общественномъ и нравственномъ, величайшею ошибкою, богатою самыми гибельными послёдствіями". Въ заключеніе Хомявовъ приходитъ къ выводу, что "одновременный, однообразный и обязательный выкупъ есть единственное разумное разръшение всей задачи".

Такъ какъ противъ такого рышенія задачи возражали ссылкой на то, что у правительства ныть "ни денегъ, ни кредита", то Хомяковъ, затымъ, останавливается на слудующихъ двухъ вопросахъ: какая сумма потребуется въ данномъ случав отъ правительства и откуда получить эту сумму?

Для рѣшенія перваго вопроса необходимо было предварительно опредѣлить цѣнность земли, поступавшей въ надѣлъ крестьянъ. При этомъ опредѣленіи авторъ письма руководствуется слѣдующими соображеніями. Такъ какъ земля, поступающая въ надѣлъ крестьянъ, должна быть ближайшая въ селеніямъ, то онъ находитъ, что слѣдуеть цѣнить не землю дачи вообще, а только подселочную, а изъ этого прежде всего слѣдуетъ то, что различіе цѣнностей въ разныхъ мѣстахъ не должно быть значительно, и вотъ почему. "Въ благодатномъ черноземѣ Новороссійскаго края десятины подлѣ самой деревни представляютъ только образчикъ дачи; а въ песчаномъ поглинкѣ Вологодской или Новгородской губерніи онѣ суть

произведение дачи, которой соки сосредоточены въ деревнямъ трудомъ человѣка. Это самое обстоятельство служить отвѣтомъ противъ тѣхъ, которые увѣряютъ, что, отдавая подселочную землю врестьянамъ, пом'ящивъ лишается единственной годной части своего имущества и слёдовательно всего имущества. Напротивъ того, именно на Съверъ подсельная часть дачь находится въ прямой вависимости отъ цёлаго ихъ состава, и крестьянинъ, для поддержанія плодородія на своемъ участкъ, долженъ постоянно нанимать покосы, отавы и угодія, оставшіяся за пом'єщикомъ". Признавая далёе, что душевой надёль двуха десятина, кромё усадебь, будеть весьма близовъ къ искомому размёру тёхъ участвовъ, которые должны быть отведены крестьянамъ, находя, что подсельную землю въ лучшихъ частяхъ Россіи нельзя опредёлить ниже 50 рублей, а въ худшихъ ниже 40, принимая въ разсчетъ, что отчуждение вемли сопровождается освобождениемъ помвщика отъ многихъ и весьма отяготительныхъ обяванностей, отъ постройки посл'я пожаровъ, содержанія во время голода, отвѣтственности передъ полицією и т. д., авторъ находитъ, что вознаграждение за отчуждаемую землю вмёстё съ усадьбою должно равняться въ лучшихъ земляхъ 88, а въ худшихъ 70 рублямъ. Уплачивая такую сумму, казна должна получать съ крестьянъ погодно въ уплату, въ видъ процентовъ съ погашеніемъ, не свыше 5%, т.е. не свыше 4 р. 40 в. въ лучшихъ и 3 р. 50 к. въ худшихъ земляхъ <sup>1</sup>).

<sup>1</sup>) Въ бумъгахъ А. И. 1 ошелева сохранился сдёланный Хомяковымъ по этому же предмету набросокъ, гдё встрёзаемся съ вёсколько измёненной расцёнкой. Оцённвая пахатнур земяю въ 35-32 р. за десятину. здёсь Хомаковъ предлагаетъ освободить крестьянъ по вормальной оцёнкѣ 70-80 р. сер. за думу. По этому проекту въ хлёбородныхъ губерніяхъ помёщикъ должевъ билъ получить 80 руб. сер., а крестьяннъ  $2^3/7$  десятным ва душу; въ мѣстахъ менёе хлёбородныхъ помёщикъ получалъ бы 70 руб., а крестьяннъ  $2^1/е$  дес. Крестъяне обязани были уплачивать въ теченіе 33 лѣтъ кредатнымъ учрежденіямъ, въ видё поземельной подати, ежегодно: въ первовъ случат 1 р. 80 к. съ десативы, а во второмъ-1 р. 60 к. Это составить за душевой надёлъ въ хлёбородныхъ мѣстностяхъ 4 р. 10 к., а въ менёе хлёбородныхъ-3 р. 46 к. Біораф. А. И. Кошелева, т. II, стр. 104.

Принимая общее число надбловъ вруглымъ числомъ въ 11 милліоновъ, всю сумму, которую придется уплатить, можно опредблить приблизительно въ 869, или круглымъ счетомъ около 850 милліоновъ. Но изъ этой суммы необходимо вычесть вазенный невыплаченный долгъ на дворянсвихъ нийніяхъ, доходящій до 450 милліоновъ; затёмъ до 50 милліоновъ внесутъ сами крестьяне, такъ кавъ многіе изъ нихъ найдутъ возможнымъ сразу уплатить выкупную сумму безъ помощи казны. Затёмъ останется около 350 милліоновъ, для уплаты которыхъ собственно и нужно разыскать всточники. Такіе источники заключаются въ государственныхъ богатствахъ. "Русское правительство, говоритъ Хомяковъ, владфетъ множествомъ земель, лёсовъ, заводовъ, и всё эти владёнія, которыя были бы и должны быть источникомъ богатства для страны, не приносять почти нивакого дохода, между тёмъ какъ они представляютъ огромный капиталъ. Пусть исполнится хоть теперь и для разрѣшенія такой важной государственной задачи то, чего давно уже требовало разумное хозяйство; пусть продается для пользы общей то, что теперь существуетъ тольво для частной пользы чиновническаго міра, и нътъ сомнёнія, что выручва будетъ огромная".

Эту общую мысль Хомяковъ подробнѣе развиваеть въ примѣненіи къ вопросу о продажѣ казенныхъ заводовъ. Такъ какъ слѣдуетъ ожидать, что покупщиками заводовъ явятся по пренмуществу иностранцы, то онъ съ особою силою оттѣняетъ ту мысль, что "покупка естьхъ казенныхъ горныхъ заволовъ не можетъ быть дозволена естьмъ иностранцамъ безусловно", и особенно онъ не сочувствуетъ продажѣ иностраннымъ компаніямъ, потому что онѣ не натурализируются, а обыкновенно высылаютъ получаемые ими проценты въ свое отечество. Но, съ другой стороны, онъ обращаетъ вниманіе на то, что наше горнозаводское производство нуждается и въ капиталахъ и особенно въ предпріимчивости в знаніи дѣла. "Эта нужда, говоритъ Хомяковъ, такъ велика и, скажу

360

болве, такъ настоятельна при теперешнемъ соперничествъ народовъ въ области промышленности, что, минун всё невыгоды компанейской разработки нашихъ металлическихъ прінсковъ, необходимо допустить безусловно всёхъ соискателей. изъ какого бы народа они ни были, къ покупкъ первыхъ двухъ или трехъ казенныхъ заводовъ, назначенныхъ въ продажу. Этимъ значительно возвысится ихъ цена, что весьма нужно, и Россія пріобрётеть, въ дёлё горнозаводскомъ, отличныхъ учителей, которымъ подражать станутъ всё будущіе и теперешніе владѣльцы такой же собственности. Дальнѣйшая продажа заводовъ и розсыпей должна оставаться въ пользу Русскихъ покупщиковъ, и иностранные вапиталы могутъ быть допущены только личные, а не компанейскіе. Точно то же правило должно быть, кажется, наблюдаемо и при продажё лёсовъ, пустопорожнихъ дачъ и другихъ оброчныхъ статей". Такъ какъ вся выручка пойдеть на выкупъ, то оба оборота можно соединить въ одинъ: "предложить помѣщикамъ получить вывсто денегъ безпроцентный листъ или внигу, представляющую цённость отходящей отъ нихъ къ крестьянамъ земли. Въ то же время пустить въ продажу казенныя дачи, лѣсныя, вемляныя и пр. съ объясненіемъ, что при покупкѣ принимаются только эти книги (съ приплатою или недоплатою деньгами не болбе 10%: приплата отъ покупателя, недоплата получается имъ отъ казны). Множество найдется помѣщиковъ, которые предпочтутъ такія книги, немедленно обращаемыя въ недвижимую собственность, чистыми деньгамъ, по весьма простымъ причинамъ: во-первыхъ, ясно, что такая большая гуртовая продажа пойдеть по пониженнымъ цвнамъ; во-вторыхъ, купцы, желающіе пріобрёсти казенные имущества, будутъ скупать у помещиковъ эти вниги выше ихъ номинальной цёны. Весь этотъ оборотъ дастъ казнё безъ сомнѣнія до 150 милліоновъ, и при немъ она сама не дѣлаетъ никакого расхода".

Что васается того возраженія, что казенная собствен-

ность при совершеніи такой операціи будеть отчуждаться по сравнительно низкой цёнё, то авторь устраняеть его указаніемь на то, что въ настоящее время оброчныя статьи не дають казнё и двухъ процентовъ, между тёмъ при данной операціи казна получить плату съ освобожденныхъ крестьянъ пять процентовъ съ погашеніемъ, и слёдовательно сдёлаетъ самый выгодный обороть. Тёшить себя надеждою, что когда нибудь эти казенныя имущества будутъ давать доходъ блязкій въ тому, который они могутъ давать въ частныхъ рукахъ, и слёдовательно продаться съ большею выгодою, было бы дётскимъ самообольщеніемъ, котораго въ государственныхъ людяхъ, говоритъ Хомяковъ, я не могу предполагать".

Послѣ указанныхъ предварительныхъ операцій для приведенія дёла къ концу придется сдёлать заемъ на сумму приблизительно около 200 милліоновъ. "Есть ли какая нибудь причина бояться такого займа? Продентъ его составитъ, при дурныхъ обстоятельствахъ, десять милліоновъ (по 5%), при хорошихъ восемь милліоновь (по 4%). Разница годовая два милліона. Предположимъ врайнюю низость вурса и скажемъ, что наши пятипроцентныя облигаціи, которыя постоянно были десятью процентами выше альпари, упали на десять процентовъ ниже альпари (предположение вовсе невозможное): и тогда мы находимъ разницу только на 10 процентовъ номинальной цёны или одного милліона процентовъ, всего трехъ милліоновъ лишней платы противъ самыхъ выгодныхъ обстоятельствъ. Такая разница, конечно, важная для Баваріи или Саксоніи, не должна и не можетъ ни на менуту останавливать Русское правительство, въ то время какъ оно совершаеть перемёну, которая должна быть вещественнымъ и нравственнымъ возрожденіемъ всего государства. Россія не княжество Рейсъ-Глейцъ или Рейсъ-Шлейцъ. Ее тремя милліонами не объднишь, а при живомъ движеніи впередъ она и не замътить этой разницы".

Государственная расточительность, какъ и расточительность частная, есть, конечно, большой порокъ; но есть минуты, въ которыя излишняя осторожность и бережливость обращаются во вредъ. Освобождение крестьянъ принадлежитъ къ разряду такихъ именно дёлъ, въ которыхъ отсрочка расхода и желаніе изб'яжать временнаго убытка могуть или, лучше сказать, непремённо будуть имёть самыя гибельныя последствія. "Уже и теперь, говорить Хомяковъ, вследствіе неопредвленности общественнаго положенія, обороты становятся крайне затруднительными. Невозможность обращать недвижимую собственность въ подвижной денежный капиталъ посредствомъ займа въ кредитныхъ учрежденіяхъ обращаетъ ее въ мертвую хозяйственную залежь и роняетъ ся цённость; сомнёніе на счеть будущаго увеличиваеть тяжесть настоящаго; общій застой и здавленное положеніе оборотовъ подрывають частную дёятельность, только что начинавшую оживляться и вытетть съ частнымъ кредитомъ и частною производительностью подрывають государственный кредитъ... При займѣ, совершенномъ въ скоромъ времени, всѣ обороты оживятся и кредить возвысится, слёдовательно уже начнется эпоха лучшая и болёе выгодная въ обще-государственномъ хозяйствѣ. Отложится заемъ: всѣ обороты замедляются, состоявіе государства становится со дня на день худшимъ, кредить падаеть еще ниже, условія займа становятся тяжелее съ каждымъ днемъ; а при выкупѣ, основанномъ на добровольномъ соглашения, сумма можетъ быть потребована вся неожиданно и, безъ сомивнія, въ гораздо большихъ размърахъ. Поэтому всякую отсрочку займа считаю я величайшимъ бъдствіемъ, котораго нъкоторыя предвкушенія имъемъ мы уже теперь отъ остановки пріема имфній подъ залогъ въ вредитныхъ учрежденіяхъ".

Изложивъ такимъ образомъ начала, которыя должны были лечь въ основаніе предстоящей крестьянской реформы, Хомяковъ предлагаетъ затёмъ программу проекта самой ре-

формы, представляющую примѣненіе на практикѣ вышензложенныхъ началъ.

Въ заключение своего письма Хомявовъ ставитъ слёдующій вопросъ. Часть врестьянь, по его проевту, немедленно же должна получить свободу съ землею частію вслёдствіе отчисленія за долгъ кредитныхъ учрежденій, частію вслёдствіе взноса отъ самихъ же крестьянъ: но въ какомъ же положени должны остаться тё изъ нихъ, которые не войдутъ въ эту категорію и выкупъ за которыхъ будетъ внесень правительствомъ въ продолжение отъ одного до четырехъ лётъ? Для рёшенія этого вопроса можно избрать два пути: крестьяне или немедленно получаютъ свободу съ землею съ обязательствомъ вносить чрезъ правительство помъщикамъ шесть процентовъ съ слъдующаго послъднимъ вапитала, или они въ продолжение этого срока (отъ одного до четырехъ лётъ) остаются въ прежнихъ отношеніяхъ къ помфщику -съ полнымъ сознаніемъ своихъ будущихъ правъ и своей очереди въ выкупу.

Эта записка Хомякова не лишена нёкоторыхъ слабыхъ сторонъ. Принимаемый имъ, напр., душевой надёлъ въ двё десятины при дёйствительномъ освобожденіи крестьянъ признанъ былъ почти самымъ минимальнымъ, и во всякомъ случав онъ овязался далеко не близкимъ къ размёру тёхъ участковъ, которыми надёлены были крестьяне въ большинствё губерній. Предлагаемый имъ, далёе, проектъ финансовой операціи, основанный на продажѣ казенныхъ имуществъ, весьма симпатичный въ принципѣ, отличается значительною сложностью и поэтому едва-ли могъ быть пригоденъ для данной цёли: здёсь рёшеніе одного сложнаго вопроса обусловливается предварительнымъ рёшеніемъ другого сложнаго же вопроса, вслёдствіе чего рёшеніе перваго сильно затрудняется. Но въ оправданіе Хомякова необходимо замѣтить слёдующее. Надёлъ въ двѣ десятины взятъ имъ, такъ сказать, на скорую руку, вакъ приблизительная данная, которую необходимо было положить въ основание цифровыхъ выкладовъ; на дълъ, при отпускъ своихъ крестьянъ на оброкъ, какъ увидныъ ниже, онъ былъ гораздо щедрве. Что же васается проевта финансовой операціи, то онъ объясняется тёмъ положеніемь, изъ котораго онъ исходилъ: въ обществе существовало убъжденіе, выдаваемое за несомивнное, что у правительства ивть ни денегъ, ни вредита; члену тогдашняго русскаго общества, оффиціально неосвёдомленному, трудно было провёрить это положение. Къ тому же Хомяковъ, сообразно съ характеромъ взятой на себя задачи, долженъ былъ разсматривать осуществленіе своей зав'ятной мысли при самыхъ неблагопріятныхъ условіяхъ. - И за всёмъ тёмъ разсмотрённая записка его представляеть памятникь въ своемъ родъ замъчательный. Не гогоря уже объ основной мысли записки, требовавшей освобожденія врестьянъ съ землею на условіяхъ одновременнаго, однообразнаго и обязательнаго выкупа, -- мысли, которая говорить сама за себя, — она блещеть цёлымъ рядомъ другихъ выдающихся достоинствъ. Какая широта, всесторонность и, такъ сказать, предусмотрительность въ постановкъ вопросовъ, какая тонкость ихъ анадиза, какая трезвость и разумность въ ихъ рѣшенів! Недаромъ Ростовцевъ, по прочтеніи записки, собирался, говорятъ, пригласить Хомякова для участія въ засъданіях в Редакціонныхъ Коммиссій 1).

Одновременно съ теоретическимъ обсужденіемъ крестьянскаго вопроса Хомяковъ, какъ пом'вщикъ, владёлецъ нёсколькихъ им'вній въ разныхъ губерніяхъ, производилъ опыты и практическаго его разр'вшенія. "Сколько мнё изнёстчо, свидётельствуетъ Самаринъ, онъ началъ управлять ими (своими им'вніями) самъ въ ранней молодости и, съ перваго шага, поставилъ себя въ прямыя, непосредственныя отношенія къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Намъ, впрочемъ, приходнлось слышать и такое мизніе, что Ростовцевъ, вслёдствіе скоро постигшей его смерти, съ запьской Хомякова не усиёль ознакомиться.

своимъ врестьянамъ. Онъ часто созывалъ мірскія сходки, выслушиваль всё требованія и жалобы, дёлаль всё свои распоряженія гласно и отврыто и нивогда пе прятался за личностью своихъ повѣренныхъ, какъ дѣлаютъ это многіе, добрые помѣщики, которые сознають всю тяжесть криностныхъ отношеній и не ръшаются принять на себя отвътственности за порядокъ вещей, которымъ сами польвуются. За нъсколько лътъ до выхода Высочайшихъ Ресвриптовъ онъ приступилъ къ исполненію давнишней своей мысли, отм'внить въ своихъ имѣніяхъ барщину и перевести крестьянъ 88 обровъ. Онъ взялся за это дъло не вдругъ и не сгоряча, не подъ вліяніемъ досады на хлопоты и непріятности, сопряженныя съ отбываніемъ барщины, но обдумавъ зрѣло всѣ нослѣдствія, и не скрывая отъ себя трудностей, которыя онъ долженъ былъ встретить. Ему хотелось, во-первыхъ, чтобы новый, задуманный имъ, порядокъ осуществился не въ силу помѣщичьяго полноправія, а по обоюдному соглашенію съ крестьянами, и, во - вторыхъ, чтобъ этотъ порядокъ оправдался въ своихъ послёдствіяхъ не какъ милость, на которую нётъ ни образца, ни меры, а какъ верный разсчетъ, выгодный для крестьянъ и вовсе не разорительный для владбльца. Переговоры его съ врестьянами въ имѣніи, съ котораго онъ началъ, продолжались довольно долго; каждый пунктъ предложенныхъ имъ условій обсуждался на сходкахъ, и нёкоторые изъ нихъ были измёнены, по требованію врестьянъ: по окончательномъ утверждения всёхъ статей, положено было, въ случав споровъ и недоразумвній, обращаться къ третейскому разбирательству. Черезъ два года врестьяне другой деревни, принадлежавшей Хомякову, сами, при миз, приходили просить его, чтобы онъ и ихъ перевелъ на тоже положеніе, и, если я не ошибаюсь теперь (1860) уже во всёхъ, или почти во всёхъ, именіяхъ его барщина замёнена оброкомъ" <sup>1</sup>). Это свидѣтельство непосредственнаго наблюдателя

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сочни Ю. Ө. Самарина, т. I, 249-250. Раньше въ Русск. Бес. 1860 г. Цъ память объ А. С. Хомяковъ, стр. 69-70.

является какъ бы логическимъ выводомъ изъ данныхъ, заключающихся въ письмахъ самаго Хомякова. Къ осуществленію своей давнишней мысли о перевод' крестьянъ на оброкъ онъ приступилъ въ 1848 году. "Въ скоромъ времени (т. е. недвли черезъ четыре), пишетъ онъ въ этомъ году А. Н. Попову, пошлю вамъ ряду съ крестьянами. Она почти совершена, но еще кое о чемъ торгуемся. По моему, это величайшій актъ ихъ добросов'єстности" '). Успёшный ходъ дёла въ одной деревнъ побудилъ Хомякова обратиться съ тъмъ же предложеніемъ и къ другимъ деревнямъ. "Надобно", пишетъ онъ въ томъ же году, "побывать въ трехъ деревняхъ и предложить въ двухъ деревняхъ ряду крестьянамъ. Разумбется, на заключение ся положится годовой срокъ, а предложение будеть сделаво непремывно пынешній годь. За это нужно взяться уже не на словахъ, а на дълъ. Я увъренъ, что если въ нему приступить путемъ обычая, оно не представитъ твхъ великихъ трудностей, которыя пугаютъ наше воображеніе, налаженное на идею формальныхъ сдёлокъ. Надобно надъяться на совъсть"<sup>2</sup>). Надежда на совъсть не обманула Хомякова. "Не знаю", пишеть онъ тому же Попову въ концѣ 1850 г. (1-го декабря), "писалъ ли я вамъ, что нынѣшній годъ мав удалось сдилать въ одной деревив ряду съ крестьянами. Минута была очень пріятная по той ясности, съ воторою въ нихъ выражался совокупный смысль, явленіе ръдкое вездъ, а у насъ какъ будто неугадываемое"<sup>8</sup>). Такія приятныя минуты повторялись при каждой новой сдёлкё. Жалуясь на трудную и скучную работу, въ которой онъ провель осень 1852 г., Хомяковъ пишетъ: "вспоминаю объ ней не безъ удовольствія и живо чувствую то утішеніе, которое мев доставили полный успёхъ моихъ сдёловъ съ вре-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Арх. 1884 г. Выпускъ 4, стр. 289.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid., 300.

<sup>\*)</sup> Ibid., 313.

стьянами, ихъ благодарность и одобреніе многихъ помѣщиковъ, которые готовы, кажется, послёдовать моему примёру. Одинъ даже принялся за дёло. Если это пойдетъ, то не даромъ я трудился, и думаю, что польву я принесъ большую, чёмъ всёми возможными писанными мною статьями" 1). Такъ высоко цёнилъ самъ Хомяковъ свою дёятельность въ этомъ направления. Разъ правильно поставленное, дъло "уничтоженія барщины", по сознанію самого Хомякова, у него "хорошо ладилось". Въ письмѣ въ Самарину, отъ 6 августа 1852 г., онъ выражаетъ радость, что ему "неожиданно удалось сдёлать сдёлку (тамъ), гдё и думать не могъ-въ Смоленской губернии съ двумя деревнями. Тутъ, добавляетъ онъ, очень ясно оправдалась мысль Кошелева о нравственной пользъ хозяйства. Сдёлка вышла возможною вслёдствіе удачнаго хозяйственнаго оборота, и какъ это меня порадовало"!.. 2). А Кошелеву по тому же поводу онъ писалъ: "Въ Смоленской губерніи я нынфшній годъ отпустиль две деревни на денежныхъ условіяхъ. т. е. на оброкъ, но съ общаго согласія и по запискъ съ общею подписью съ обозначениемъ земли и угодий, за воторыя будетъ взноситься плата. Мало по малу всю барщену уничтожу и даже началь въ двухъ местахъ обделя земли наймомъ, но еще въ очень маленькомъ размфрѣ, а съ будущаго года усиливаю эту обдёлку и для этого вероятно буду обзаводиться иногими улучшенными орудіями". Въ томъ же году онъ собирался "еще одну деревню отпустить на отсыпь, если прежде отпущенныя окажутся исправными. Признаюсь, добавляетъ онъ, я этимъ очень дорожу и хочется дѣло повернуть поскорѣе"<sup>8</sup>).

Приведенныя изъ писемъ выдержки служать лучшинь подтвержденіемъ и, такъ сказать, иллюстраціей вышеприве-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid., 317.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid., 1879 r., su. 8, crp. 338.

<sup>\*)</sup> Біограф. Кошелева, т. 11, Принож. № 24, стр. 110.

деннаго увъренія Самарина, свидътельствующаго, что Хомяковъ, переводя крестьянъ съ барщины на оброкъ, хотёлъ, во-первыхъ, чтобы новый, задуманный имъ, порядовъ осуществился не въ силу помъщичьяго полноправія, а по обоюдному соглашению съ врестьянами, и, во-вторыхъ, чтобъ этотъ порядокъ оправдался въ своихъ послёдствіяхъ не какъ мнлость, на которую нёть ни образца, ни мёры, а какъ вёрный разсчетъ, выгодный для врестьянъ и вовсе не разорительный для владельца". Этой именно верности разсчета слъдуетъ, конечно, приписать то, что отпускаемые Хомяковымъ на оброкъ врестьяне въ разныхъ имѣніяхъ получали разный по объему душевой надёлъ и вносили за него разную по величинъ плату; вопросъ этотъ ръшался, очевидно, послѣ зрѣлаго обсужденія всѣхъ мѣстныхъ условій. Любопытно то, что минимумъ душеваго вадбла его оброчныхъ врестьянъ равнялся З десятинамъ, между тёмъ какъ въ извъстномъ уже намъ письмъ въ Ростовцеву онъ искомою нормою считаль 2 десятины. Въ нёкоторыхъ оброчныхъ именіяхъ онъ почти всю землю отдаваль въ пользованіе крестьянъ. Тавимъ образомъ на дёлё онъ былъ гораздо щедрёе, чёмъ на словахъ<sup>1</sup>).

Для полученія полнаго представленія объ отношенія Хомякова къ врёпостному вопросу необходимо еще констатировать слёдующій фавтъ. Говоря въ письмё въ Ростовцеву о мёрахъ, воторыя должны быть приняты при осуществленіи проекта выкупа земли крестьянами, онъ между прочимъ замёчаетъ: "Затёмъ считаю долгомъ прибавить, что взысканіе годовой уплаты по совершеннымъ выкупамъ должно быть съ міровъ и производимо съ величайшею строгостью, посредствомъ продажи имущества, скота и т. д., особенно же посредствомъ жеребьеваго рекрутства съ продажею квитанцій не съ аукціона (ибо это унизительно для казны), но по положенной цё-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. вазв. сочин. Семевскаго, т. 2, стр. 398-400.

370

нѣ, съ жеребьевымъ розыгрышемъ между повупщивами. Въ случав крайней неисправности должно допустить выселение цълыхъ деревень въ Сибирь, съ продажею ихъ земляного надъла; но такихъ случаевъ почти быть не можетъ. Въ этомъ двлв неумолимая и, повидимому, жестокая строгость есть истинное милосердіе". Тирада эта, при неумвньи понять ее, можеть родить мысль, что Хомяковъ былъ поклонникомъ системы, воторая практиковалась при сборѣ государственныхъ повинностей въ влополучную эпоху "бироновщины" 1). Но такое пониманіе приведенныхъ словъ было бы истинною нельпостью. Укаваніе на истинную мысль Хомякова заключается въ словахъ: "но такихъ случаевъ почти быть не можетъ". Дело въ томъ, что, по мысли Хомякова, врестьяне должны быть поставлены въ такія экономическія условія, при которыхъ годовая уплата по совершеннымъ выкупамъ" должна быть для нихъ дъломъ возможнымъ и даже легкимъ. Ясно, что при такихъ условіяхъ плательщикомъ, -- если исключить нёкоторые неисправнымъ несчастные случаи, которые должны быть принимаемы во вниманіе, --- можеть оказаться только неисправимый лёнтяй. А чёмъ же другимъ можно побудить лёнтия въ труду, вакъ не строгими и решительными мерами, исключающими всякую мысль о поблажкв. Не ясно ли, что "въ этомъ двлв неумолимая и, повидимому, жестокая строгость есть истивное милосердіе". Но повторяемъ, что при предполагаемыхъ условіяхъ "такихъ случаевъ почти быть не можстъ". Каковы были истинныя отношенія Хомякова въ крестьянамъ, это видно изъ факта, приводимаго Самаринымъ въ цитованномъ уже письмѣ его къ Погодину. "Въ числѣ немногихъ, собравшихся въ Даниловомъ монастыръ въ день похоронъ (Хомякова), вы, напоменаеть Самаринъ Погодину, вонечно, замътили врестьянина въ дубленомъ тулупѣ, который не спускалъ глазъ съ заклю-

<sup>1</sup>) Такъ, повидимому, и поняти приведенныя слова Семевскимъ. Ibid. 400.

чевнаго гроба в обливался горькими слезами. Эги слезы враснорёчивёе всякаго надгробнаго слова".

Одинъ помѣщикъ, сосѣдъ по имѣнію Хомякова, по поводу смерти послѣдняго, пишетъ между прочимъ слѣдующее. "Всѣ, знавшіе здѣсь Алексѣя Степановича, чрезвычайно сожалѣютъ о немъ, а крестьяне плачутъ навзрыдъ" 1). Когда одного Богучаровскаго крестьянина спросили: "каковъ у васъ баринъ?"—Онъ отвѣтилъ: "дай Богъ всѣмъ такого барина; малютки не обидитъ!" 2). Полаглемъ, что и эти слезы и этотъ отзывъ служатъ лучшимъ отвѣтомъ на увѣреніе Семевскаго, что граф. Растопчина "имѣла право" (въ одномъ своемъ пасквилѣ) сказать о Хомяковѣ:

> Говорятъ, рука витіи Для крестьянъ его строга.

Крестьянскій вопросъ не переставалъ интересовать Хомявова до самой его смерти. Будучи "глубоко убъжденъ", что предлагаемый имъ въ письмъ къ Ростовцеву путь освобожденія есть лучшій и даже единственный", онъ пересылаеть копію съ него Кошелеву и просить "пустить его (письмо)" въ ходъ". Въ то же время онъ выражаетъ опасеніе, какъ бы работающія въ Петербургъ оффиціальныя учрежденія излишней регламентаціей не запутали внутревняго устройства врестьянскихъ міровъ. "Если отъ васъ будеть зависёть, пишетъ онъ Кошелеву, не давайте путать внутреннее устройство міровъ... Ужасно затягиваетъ эта административная мудрость, точно въ омутъ: закружитъ, да и утопитъ. Вся эта регуляризапія, все это абсолютное большинство никуда не годятся. Выдумывать напередъ казуистику не слёдуеть: пусть вопросы возникають на практикъ, а сомнительные случан на сходкахъ очевидно должны разрёшаться; если самъ міръ не разрёшить, то

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Mocs. Biston. 1860 r., Nº 212.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Записано со словъ предлагавшаго вопросъ.

третьями или, по моему, временнымъ княземъ, выбраннымъ ad hoc. Но и это будетъ рёдко случаться. Комитетъ поступаетъ съ крестьянами, какъ неразумные воспататели, которые, чтобы предупредить дётей отъ разврата, даютъ имъ его подробное описаніе. Опасность родится отъ излишней предосторожности, и положеніе, созданное Комитетомъ объ мірскихъ сходкахъ, убьетъ самую сходку... Не должно заковывать жизни, когда ее только пробуждаешь: дай ей просторъ и жди ея собственнаго ума. Въ Москвъ одинъ баринъ по системъ Галя дълалъ дътямъ своимъ желъвные колпаки со всъми шишками добродътели и разума. Изъ пяти трое умерли, а двое вышли дураками. Это фактъ"... 1).

За нёсколько мёсяцевъ до смерти (въ маё 1860 г.), онъ, въ письмѣ къ тому же Кошелеву, выражаетъ желаніе "предложить слёдующія предварительныя мёры, которыя облегчили бы выкупь и всякую добровольную сделку между помещивомъ и врестьянами". 1) Отврыть банки снова для валога и перевалога имбній. 2) Недостатокъ денегъ наверстать четырехъ-процентными серіями. 3) Серіи принимать въ подушныя и при продажѣ казенныхъ земель и имуществъ, но не при откупныхъ уплатахъ, ни при штрафныхъ, и вообще ни при частномъ оборотѣ, когда курсъ долженъ быть вольнымъ. 4) Объявить что переводъ казеннаго долга, по добровольному соглашенію, на крестьянъ при такой-то м'връ земли (не свыше 2 дес., кром'в угодьевъ) не встр'ятитъ никакого затрудненія. Эти предложевія, заключаеть авторь письма, я "посылаю въ Питеръ и прошу отвъта отъ Черкасскаго, Бунге и Милютина. Сообщи мнѣ свое мнѣніе, чтобы, если нужно, что нибудь изменить и пополнить" 2). Успель ли Хомяковъ отправить свои предложенія "въ Питеръ" и получилъ ли отвѣты отъ вышеназванныхъ лицъ, мы не внаемъ.

Изъ сказаннаго видно, какъ близокъ былъ сердцу Хо-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Арх. 1879 г., вн. 3, 297 -- 298.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ibid. 298-299.

мякова крестьянскій вопросъ: онъ его не только продумаль, но и прочувствоваль. Уб'едившись, посл' первой попытка, въ невозможности обсуждать его въ печати, онъ въ витересахъ лучшаго разрёшенія его пытается дёйствовать на отдёльныхъ лицъ посредствомъ частныхъ писемъ и въ то же время работаетъ надъ практическимъ разрътеніемъ его въ своихъ имъвіяхъ. Внимательно обсуждая финансово-экономическія и юридическія стороны крипостнаго вопроса, онъ съ особеннымъ вниманіемъ останавливается па сторонѣ правственной и съ этою пёдыю горячо отстаиваетъ исторически выработавшуюся общину, разъясняя экономическое, юридическое и нравственновоспитательное ся значение. Вообще, если ясно представить себ'в отношение Хомякова къ разсматриваемому вопросу и сопоставить его въ этомъ отношения съ другими современными ему діятелями, то нельзя не признать, что Хомаковъ здісь, какъ и вездѣ, былъ передовымъ членомъ нашего общества въ лучшемъ смыслѣ этого слова.

Занимаясь разработвой крипостнаго вопроса, Хомяковъ, вакъ мы видели, долженъ былъ касаться и юридической его стороны. Но юридические вопросы интересовали его и сами по себѣ, своею теоретическою стороною, независимо отъ ихъ отношенія къ тімъ или другимъ правтическимъ сторовамъ жизни. Такъ, у него прежде всего мы встрёчаемся съ вопросомъ о томъ, можетъ ли право быть признано наукой самостоятельной, самобытной. При разсмотрени этого вопроса онъ различаетъ въ наукъ права двъ стороны: историческую и, такъ сказать, метафизическую. Исторія права имветъ дело съ историческими данными, положительное развитіе которыхъ составляеть ся содержание. Имвя, следовательно, свой предметъ, исторія права имбетъ и основаніе для самостоятельнаго существожанія. Нельвя сказать этого о наукѣ права, если равсматривать послёднюю съ точки зрёнія бевотносительной, бевусловной. Всякая самостоятельная наука должна им'ять свои начала въ самой себъ. Какія же начала безусловнаго права?

Труди Кіев. 14х. Ачад. Т. І. 1899 г.

Чтобы рёшить этотъ вопросъ, необходимо сначала уяснить себѣ другой вопросъ, именно, вопросъ о томъ, что называется правомъ? Пова силы человёка, умственныя и тёлесныя, въ своемъ проявленія пе встрёчають ограниченія, онв еще не составляють права. Не можеть также считаться правонь сила человъка, ограниченная силами природы или силами другихъ людей: это не право, а сила стёсненная. "Для того, чтобы сила сдёлалась правомъ, надобно, чтобы она получила свои границы отъ закона, не отъ закона внёшняго, который опять не что вное какъ сила (наприм. завоевание), но отъ закона внутренняго, признаннаго самимъ человѣкомъ. Этотъ IDEвнанный законъ есть признанная имъ правственная обязавность. Она, и только она, даеть силамъ человвка вначение права. Слёдовательно, наука о правё получаеть нёкоторое разумное значение только въ смыслё науки о самопризнаваемыхъ предблахъ силы человвческой, т. е. о правственныхъ обязанностяхъ; точно такъ, какъ геометрія не есть наука о пространствъ, но о формахъ пространства. Съ другой стороны, понятіе объ обязанности находится въ прямой зависимости отъ общаго понятія человёка о всечеловёческой или всемірной нравственной истинь, и, следовательно, не можеть быть предметомъ отдёльнымъ для самобытной науки. Очевидно, что наука о нравственныхъ обязанностяхъ, ковводящихъ силу человъва въ право, не только находится въ прямой вависимости отъ понятія о всемірной истинів, будь оно философское или религіозное, но составляеть только часть изъ его общей системы философской или религіозной. Итакъ, можетъ существовать наука права по такой то философін или по такой-то въръ; по наука права самобытнаго есть прямая и яркая беземыслица, и разумное толкование о правѣ можетъ основываться только на объявленныхъ началахъ всемірнаго знанія или вёрованія, которыя принимаетъ такой или другой человъвъ" 1).

<sup>1</sup>) CONNE. T. 1, 14-15.

Требуя, такимъ образомъ, чтобы наука права исходила изъ началъ, признаваемыхъ въчными и незыблемыми. Хомяковъ и отъ суда требовалъ, чтобы онъ преслёдовалъ не одно лишь удовлетворение формальной законности, но чтобы онъ удовлетворялъ всёмъ требованіямъ высшей внутренней правды, признаваемой обществомъ. Съ вступленіемъ на престоль Александра II, въ виду ожидаемыхъ судебныхъ реформъ, наша печать съ особеннымъ вниманіемъ стала обсуждать относящіеся сюда вопросы, причемъ особенно тщательно отмёчала выгоды судоговоренія, гласности и т. д. Хомяковъ съ удовольствіемъ отмбуаеть это новое явленіе въ нашей жизни, но въ то же время скорбитъ о томъ, что хотя "вопросы затронуты", но "общественное мышленіе, которое должно отвѣчать на нихъ, почти вовсе не пробуждено". Общество возлагаетъ большія надежам на то, что въ сущности является дёломъ второстепеннымъ. "Что судъ говоренный лучше суда письменнаго, что онъ доставляетъ гласность простве и поливе, что онъ сильнве привлекаетъ общественное внимание и, слёдовательно, образуеть самое общество въ смыслё гражданственности, что онъ развиваеть въ несравневно высшей степени логику права в т. д. и т. д.,-это все несомнѣнно; но улучтеніе судебнаго организма въ обществѣ, очевидно, еще не завершается переходомъ отъ письменности къ живой рёчи. Перемёна остается еще въ области формальной... Есть какая то сухость и мертвящая холодность въ судебной письменности; есть даже въ ся правдъ что-то отвратительное, отвывающееся неправдою: это такъ. Есть, напротивъ, какая-то живая торжественность въ судъ говоренномъ; есть кавая-то теплая струя человвческихъ сочувствій въ устной рёчи адвокатовъ и докладчиковъ: это правда. Но сколько автерства въ торжественности, сколько шума, вловотанія, мыльной пёны и брызговъ-въ струй адвокатскихъ рвчей!". Нельзя сказать тавже, чтобы новый судъ совершенно избъгалъ такихъ недостатковъ стараго суда, какъ разо-

рительность, прололжительность и т. д. "Итакъ, переходъ изъ одной формы въ другую, высшую, полезенъ или просто необходимъ; но онъ еще далево не соотвётствуетъ всёмъ требованіямъ общественной правды". Для удовлетворенія этой высшей внутренней правды, требованіе воторой лежить въ глубини человической души, при постепенно возрастающей матеріализація обществь, развивается дёло воднфивацій, большая опредёленность законовь и утвержденіе казенной мёрки правды. Съ торжествомъ послёдней настоящая правда отходить на второй планъ, а ея мъсто ванимаеть законность, иначе, законосообразность, т. е. правда внутренняя, абсолютная, зам'вняется правдою вн'вшнею, условною. Конечно, такая условность необходима, безъ нея мирь обществъ ни существовать, ни возстановляться послё нарушенія не можеть. Но все же человѣку хочется человѣческой правды. И такъ какъ этому хотвнію никто не въ правё отказать въ законности, то по этому "первымъ правиломъ всякаго гражданскаго общества должно быть признаніе челов'яческой правды, какъ той цёли, къ которой оно обязано стремиться. Это признаніе, по необходимости, сопровождается в'врою въ святость, обязательность и силу правды для всёхъ членовъ общества. Туть и должно искать точки отправленія для гражданскаго судопроизводства". Но вакъ доставить торжество этой человбческой правдё на дёлё? Всякій искъ начинается обыкновенно предъявленіемъ вакого бы то ни было нарушеннаго, или неудовлетвореннаго, или отыскиваемаго права. "Если искъ безспорный, и право признано всёми, вопросъ остается въ области административной, и удовлетвореніе встца должно послѣдовать въ самомъ скоромъ времени. Всякая недобросовъстная попытка затормозить правое ръшеніе вопроса легко можеть быть устранена. Но какъ быть въ томъ случав, если возникшій споръ не легко поддвется ръшенію и въ истинности того или другого решенія возникаеть сомненіе? Если есть сомнивние, общество уже должно допустить, что самая

376

## АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

правда неясна, и, слёдовательно, неясна по презмуществу для тяжущихся, которыхъ личныя выгоды, по необходимости, ослёпляютъ болёе или менёе. Вопросъ уже предлежитъ объ уясненіи самой правды, дабы она открылась всёмъ и по преимуществу тёмъ самимъ, чьи права подали поводъ къ недоразумёнію. Тутъ исчезаютъ истецъ и отвётчикъ: остаются только люди, ищущіе правды. Но личныя страсти, присущія человёку, затемняютъ ихъ разумъ. Они выбираютъ третьи; а третьи—это они же сами, но внё вліянія ихъ страстей. Согласіе третей рёшаетъ всякій вопросъ, не стёсняясь нинакимъ положительнымъ правиломъ законодательства, разумёется, только въ отношеніи къ самимъ тяжущимся"...

"Самая страсть къ тяжбамъ, страсть раворительная и безнравственная, болбе обыкновенная въ вемляхъ судоговоренія, чёмъ судописанія, исчевнетъ. Есть сила отрезвляющая въ тихомъ, безформенномъ и безшумномъ посредничествъ третей, есть въ немъ какое то невольное пробуждение совъсти и чувства правды, есть что-то враждебное страстямъ". Къ этому нужно добавить большую доступность третейскаго суда для бъдныхъ. Но в это еще не все. Свобода третейскаго сула отъ стёсненія буквою важнёе всёхъ другихъ соображеній. Въ немъ начало правды общей, человъческой, становится вепрембино на первое мбсто, а правда временная в условная становится уже въ отношенія служебныя къ ней. Нужно помнить, что законь гражданскій есть произведеніе и показаніе средней нравственной высоты общества въ данную эпоху; но начала и возможность большей высоты всегда лежатъ въ самомъ обществъ и легво достижимы для суда третейскаго, между твмъ вавъ они недоступны суду, закованному въ формальность, что особенно слёдуетъ сказать о судѣ письменномъ. Особенно важное преимущество третейскаго суда заключается въ томъ, что "всъ формы гражданской тяжбы, доселё употребляемыя, суть исканія суда; третейскій судъ есть исканіе правды. Въ другихъ сила правды

Digitized by Google

въ судъ, въ немъ сила суда въ правдъ. Слъдовательно, третейскій судъ нравственно выше другихъ, во сколько исканіе правды выше исканія суда".

Правда, эта точка врёнія, подкупая своею теоретическою стороною, можетъ многое потерать въ правтическомъ примънени: здёсь соображения, основанныя на практическихъ выгодахъ и удобствахъ, ставятся гораздо ниже соображений, основанныхъ на отвлеченныхъ началахъ. Тёмъ не мёнёе этой точке зрвнія слёдчеть отдать предпочтеніе: нбо въ данномъ случай "важно не учрежденіе, какое бы оно ни было; а важно, начало, которое имъ вносится въ жизнь, или имъ развивается въ жизан. Важно не то, скоръ, удобенъ и дешевъ ли путь, по которому учреждение достигаеть своей прямой, видимой цёли (хотя. безъ сомнѣнія, это заслужнваетъ также вниманія); но важно то вуда этоть путь, достигнувъ своей ближайшей цёли, ведетъ общество. Всякій путь ведеть дальше своей цёли; ибо всякое частное учреждение не только разрътаетъ какую-нибудь, но непремённо ставить опять новыя задачи и указываеть на дальнёйшій ходъ общественной жизни. Наконецъ, важно то, какъ частное учрежденіе воздійствуеть на всю цільность общей нравственности". Въ этомъ отношения особенно поучителенъ Англійскій судъ присяжныхъ съ его непремунными требованіемъ единогласія; хотя его благодітельное вліяніе на Англійскую исторію не одінено историками. "Самая віра въ голодъ, которымъ вымучивается единогласіе, есть явленіе великаго правственнаго чутья. Гдё нёть личностей (онё устраняются самымъ правидомъ суда присяжныхъ), тамъ спасающій невиннаго втрое перетерпить противь того, кому хочет-CA RASHE BEROBHARO" 1).

Это суждение Хомякова "О юридическихъ вопросахъ"



<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) О придических вопросахъ, Русск. Бес. 1858 г., нн. 2. Сочин. т. I, 671—685. Висказанныя здёсь теоретическія соображенія авторъ примёнаеть из Россін; по этой части его статьи, во побёжаніе невторенія, им коснемся въ своенъ ийстё.

особенно цённо для его біографа. Начала юридическія и нравственныя обыкновенно или противополагаются другъ другу, какъ явленія различнаго порядка, или, при господствъ утилитаризма, послёднія приносятся въ жертву первымъ. Хомяковъ, для которано дороже всего было торжество нравственнаго начала въ жизни, здъсь, какъ и вездъ, это послъднее выдвигаетъ на первый планъ. Какъ въ своемъ общемъ выглядь на юридическую науку, онъ требуетъ, чтобы она въ своемъ основавія исходила изъ вачалъ метафизическихъ, устанавливающихъ понятіе о человвяв, какъ о правственномъ существё, такъ и въ примевения этой науки къ жизни онъ настанваетъ на томъ, чтобы изъ юридическихъ формъ предпочтение отдавалось твиъ, воторыя болве всего благопріятствують цёлямъ правственнымъ. Здёсь, какъ и вездё, Хомяковъ больше всего заботится о томъ, чтобы доставить торжество жизни надъ формой, духу надъ плотью.

## III.

Ознакомившись съ юридическими воззрѣніями Хомякова, мы, незамѣтно, изъ области практической его дѣятельности перешли въ область научно-теоретическихъ его занятій. И это понятно: наука и жизнь, теорія и практика въ сознаніи Хомякова находились въ самой тѣсной, непосредственной связя. "Много, много практической науки въ наукѣ отвлеченной!" — восклицаетъ онъ въ одномъ изъ своихъ писемъ къ Гильфердингу <sup>1</sup>). Прекрасную характеристику его отношенія къ наукѣ вообще встрѣчаемъ у того же Гильфердинга. Хомяковъ, говоритъ онъ, былъ человѣкомъ всестороннимъ по преимуществу, и вся многосторонность его занятій, его дѣятельности, составляла въ немъ живое органическое цѣлое.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Арх. 1878 г., км. 2, 382.

Эту многосторояность, эту цёльность онъ внесъ и въ свои ученые труды. Въ топъ его великая, безсмертная заслуга. Усвоивъ себѣ всѣ данныя западной науки, онъ созналъ ихъ односторонность. Онъ намъ сказалъ, что мы, что Россія призваны по преимуществу въ всестороннему, къ живому, органическому построевію науки; ибо русскій народъ свободень отъ тѣхъ предразсудковъ и предубѣжденій, отъ того раздвоенія высли, навонець, отъ той гордости прошлымь, которые обусловливаютъ односторонность вагляда у западныхъ вародовъ. И, не удовольствуясь общими умозреніями, онъ попытался выработать и развить тв живыя, органическія начала, на которыхъ должна быть построена всесторонняя исторія человичества. Исторія въ тисномъ смысли, быть, преданія, религія и философскія системы, памятники художественные и, наконецъ, языкъ, однимъ словомъ-всѣ проявленія человѣчества, начиная съ его колыбели, все подверглось его всестороннему анализу: во всемъ старался онъ доискаться жизненнаго вначенія и все возвести въ органическое целое. Этимъ то онъ и обозначаетъ начало новой эпохи въ развитіи руссвой мысли, русской науки; поэтому то и будуть называть его "мужемъ начицанія", какъ уже назвалъ его одинъ изъ почтенныхъ нашихъ писателей, -- мужемъ начинанія жизненнаго плодотворнаго... Хомяковъ первый попытался свергнуть рабство нашей мысли предъ Западомъ; онъ возбуждалъ въ насъ народныхъ и общечелов'вческихъ началъ; сознаніе нашихъ онъ показывалъ намъ ихъ всеобъемлющее примвненіе. Пря наступленія новой эпохи нуженъ быль такой всеобъемлющій начинатель... <sup>« 1</sup>). Дъйствительно, онъ торжественно сознавался, что онъ не любита авторитетова и старался самолично дованываться до самыхъ ворней всякаго научнаго знанія<sup>2</sup>).

Въ основание наукъ гуманитарныхъ Хомяковъ полагалъ

380

. . .

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Русск. Весёда, 1860 г., кв. II, 49 - 50.

a) COYNE., 1, 78.

минивистику. "Отъ изученія германской философіи, свидіктельствуетъ Гильфердингъ, Хомяковъ, не удовлетворившись ею, перешелъ къ мысли о необходимости новых началъ для полнаго, живаго пониманія развитія челов'вчества. Углубляясь въ исторію, въ исторію религій и философій, онъ понялъ живненвую связь лингвистики съ этими науками. Онъ принялся за лингвистику какъ за предметъ вспомогательный для исторіи" <sup>1</sup>). "Хоть бы мы свою грамматику поняли!" восклицаетъ онъ въ одномъ письмъ къ Гильфердингу. "Можетъ быть, мы бы поняли тогда коть часть своей внутренней жизни и то, что для насъ нітъ тіхъ болівзней, которыми страдаетъ Европа, а свои, и что вся системъ питанія, леченія и слідовательно общественной жизни должна быть своя"<sup>2</sup>). Вотъ въ вакую тісную связь ставитъ Хомяковъ языкъ народа съ его внутренней жизнію.

Для занятія филологіей у Хомякова была блестящая подготовка. Мы видёли, что онъ въ совершенстве владёль тремя новыми языками (французскимъ, нёмецкимъ и англійскимъ) и изучилъ языки классические (латинский и греческий). Мало того. По свидетельству его ученика, известнаго санскритолога К. А. Коссовича, "еще въ 30-хъ годахъ Хомяковъ читалъ и свободно изъяснялъ Ригъ-Веду, одну изъ трудньйшихъ книгъ древнихъ индусовъ". Но и это еще не все. "Независимо отъ изучения санскритскаго языка и другихъ арійскихъ вътвей, свидътельствуетъ Гильфердингъ, онъ усвоилъ себѣ главныя основанія языка еврейскаго; онь научилъ остатки финикійскаго языка; многія страницы его великаго историческаго творенія (Записокъ о всемірной исторін) свидѣтельствуютъ, что онъ старался вникнуть въ сущность даже отдаленныхъ язывовъ Азіи и Африки"<sup>3</sup>). Въ частности, за изучение еврейскаго языка, какъ и за изучение

s) Pyccs, Eec. ibid., 53.

<sup>1)</sup> Pyccs. Bec. ibid., 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Русск. Арх. 1878 г., в. 2, 282.

382

греческаго, Хомяковъ принимался въ два пріема. Въ его письмё, отъ 22 февраля 1860 г., между прочимъ читаемъ: "Самъ я добольно сильно трудился и, не смѣйтесь, кое-чему учился въ еврейскомъ языкѣ. Разумѣется, я столько же языкъ этотъ знаю, сколько и прежде; но убѣлился, что только русскій изо всѣхъ европейцевъ можетъ понять восточные языки. Тамъ рѣшительно преобладаетъ, какъ у насъ, видовая или, лучше сказать, качественная флексія. Не знаю только ея собственнаго центра; у насъ это существительное" 1).

Легко понять, что при такой массъ столь разнообразнаго лингвистическаго матеріала Хомякову трудно было удержаться отъ изслёдованій въ области филологіи. Этотъ матеріалъ, такъ сказать, давилъ его отзывчивую натуру и побуждалъ къ творческой деятельности. "Бевъ васъ и Коссовича, пишетъ онъ Гильфердингу, я просто давлюсь этимологіями: нивого нътъ, кому бы можно было хоть заикнуться объ нихъ" 2). Та. кое томительное состояние продолжалось, конечно, не въчно; отъ времени до времени онъ находилъ слушателей, предъкоторыми и проявлялъ давнешую его потребность высказаться. "Слутая изслёдованія Хомякова о происхожденія словъ, путешествуя съ его корнами изъ глубины Санскрита въ Готскую Библію Ульфилы и въ славнымъ памятнивамъ святыхъ Кнрилла и Меводія, преслёдуя съ нимъ развитіе грамматическихъ формъ, перерождение звуковъ, по всёмъ языкамъ индоевропейскимъ и семитическимъ, не знаешь, бывало, -- свидътельствуеть Погодинъ, -чему удивляться больше: проницательности ли его умственнаго взора, силѣ ль его славянской догалки, или его вдохновенному, піитическому чутью. Овъ быль рождень, казалось мнв тогда, для филологіи, не той нищенской, что у насъ въ модъ, а филологіи высшей, кото-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Pyccs Apx. ibid. 388.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Ibid. 380.

рая соприкасается, съ одной стороны, философіи, а съ другой--исторіи<sup>и 1</sup>).

За сравнительную филологію Хомявовъ, по свидётельству Гильфердинга, принялся еще "въ 30-тыхъ годахъ, когда только начинала выходить сравнительная грамматика Боппа, когда сравнительное законовъденіе было еще новостью даже въ западной наукъ, и когда важность его для исторіи едва ли вто и подозр'ввалъ. Собравши, вм'есте съ Пановымъ, лучшую библіотеку по части славянскихъ нарвчій, изучивши ее, Алевсёй Степановичъ обратиль особенное вниманіе на языкъ санскритскій, какъ на древибйшую изъ вътвей арійскихъ. Онъ первый высказаль мысль, что между вътвями арійской ръчи, которыя всё связаны взаныных средствомъ, ближайшее и какъ бы частное, семейное сродство соединяетъ три восточныя вётви: индійскую, литовскую и славянскую. Эта мысль, которая еще не принята на западъ, для насъ сдълалась несомвённою по сличения левсическаго матеріала поименованныхъ языковъ, и мы (Гильфердингъ) выразили ее печатно"<sup>2</sup>). И действительно, уже въ первой части своихъ Записоко о всеобщей исторіи, начало которымъ положено еще въ 30-хъ годахъ, мы встрёчаемся съ яснымъ и отчетливымъ представленіемъ и достаточнымъ обоснованіемъ этой мысли. "Нівть, читаемъ мы здёсь, человёка просвёщеннаго, съ достаточнымъ безпристрастіемъ, чтобы пользоваться своимъ просвѣщеніемъ, воторый при самомъ поверхностномъ изучени славянскаго языка не долженъ бы былъ понять, что изо всёхъ нарёчій Европы в'ять ни одного, которое бы такъ близко было въ сансвритскому"... Если у филолога "есть чувство истины художественной въ звукахъ, онъ замфтитъ, что рфчь славянская полногласіемъ своимъ и характеромъ звува одна только (можетъ быть, даже более Зенда) повторяетъ въ ухв внечатлё-

<sup>1)</sup> Pyccs. Bec. Ibid. 7.

<sup>2)</sup> Ibid. 51-52.

ніе, произведенное санскритомъ". Затвиъ, на основанія сличенія корней и словь этихъ двухъ языковъ, авторъ приходетъ къ слёдующему выводу. "Итакъ, вся общность жизни, воторую мы замётили изъ сличенія и корней и словъ, вполнѣ и искусственно развившихся, между племенемъ славянскимъ и Индустановъ, общность, явно указывающая на долгое, мирное и просвъщенное братство, относится ко временамъ доисторическимъ. Тогда уже составились всѣ слова, обозначающія оттъвки мысли, знанія и бытія, тогда уже образовались названія всёхъ степеней родства. Иные изъ нихъ извёствы подъ твин же именами почти у всъхъ выходцевъ Ирана: кельтовъ, эллиновъ и германцевъ... Другія, болье сложныя, сохраниянсь почти у однихъ славянъ и индейцевъ... Изъсличенія наржчій выходить заключеніе простое, ясное и неоспоримое. Слъды древняго, общаго просвъщенія, явные въ языкъ сансиритскомъ, глубоко запечатлены въ его славянскомъ брате. Оно было сильно и тесно связано съ бытомъ народнымъ, ибо отвывается живо после 25 вековъ борьбы, страданий и чуждыхъ нашествій..." Принимая во вниманіе нікоторыя соображенія, необходимо однако же признать, что просв'ященіе это развилось не въ Индустанъ, а въ Иранъ. Изъ сказаннаго ясно, что "сравяительное языкознаніе, которое не ставить славянскихъ наржчій въ основу всёхъ европейскихъ языковъ, пропускаеть среднее звено, соединяющее Европу и Иранъ и не можетъ привести ни къ какимъ дёльнымъ выводамъ". Конечно, такихъ выводовъ нельзя получить на основания однёхъ лишь этимологическихъ догадовъ. "Догадки этимологическія, какъ и всё другія, отдёльно ничего не значать: онё получають симсль оть сличения всёхь данныхь, какъ словесныхъ, такъ и фактическихъ" 1). Вообще, сравнительной филологін нельвя строить только на матеріальной основѣ слова, а необходимо принимать "въ соображение органическое развитіе мысли, облекающейся въ словесныя формы"<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) COURH. T. III, 398-399, 410, 414, 416.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Pyccs. Apx. ibid. 366.

Кромѣ изслѣдованій и частныхъ замѣтовъ, разсѣянныхъ въ его Запискахъ по всеобщей исторіи, Хомякову принадлежитъ спеціальное изслёдованіе по сравнительной филологіи: "Сравненіе русскихъ словъ съ сансиритскими", напечатанное въ Извѣстіяхъ Императорской Академія наукъ 1), членомъ корреспондентомъ которой онъ состоялъ. Посылая эту работу Гильфердингу, Хомяковъ написаль ему слёдующее письмо. "Посылаю вамъ трудъ свой, о которомъ я уже вамъ говорилъ въ Москвѣ. Совершень онь при всъхъ возможныхъ препятстві. яхь и вдали отз вспх возможныхь пособій, частію вз деревнь, частію на почтовых станціях и на заводъ, между фабричных работ. Сравниль я слешковь тысячу словь санскритскихъ съ русскими, предпочитая вообще формы болёе развитыя первообразнымъ для яснёйшаго показанія сродства этьхъ двухъ языковъ и удерживая только сходства самыя разительныя за исключениемъ сомнительныхъ или даже несомнённыхъ, но требующихъ въ читателъ большаго внавомства съ перерожденіемъ звуковъ. Если исключить сомнительныя и обозначенныя мною вопросительнымъ знакомъ слова и словъ пятокъ малорусскихъ или церковно-славанскихъ, которыя мною помъщены по разсъявности, останется еще болье тысячи, изъ которыхъ многія перешли черевъ цёлый рядъ многосложныхъ развитій, какъ напр. кхуранасъ, джалабгу, гаваса и др. Я не пранялъ въ соображение ни одного областнаго слова (кажется, за исвлюченіемъ мара), ни малорусскаго нарёчія, ни даже билорусскаго. При нихъ это число-тысяча-болие бы чёмъ утроилось. Присоедините потомъ все богатство славянскихъ нарвчій южныхъ и западныхъ, и тогда ясно будетъ такое сходство, которое доходить почти до тождества въ лексическомъ отношении. Такимъ образомъ трудъ мой, какъ онъ ни недостаточенъ (въ чемъ, разумбется, я не сомнбваюсь),

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Отделеніе русскаго линка в словесности, т. VI см. Матеріали для словаря в гранматики.

служить явнымь подтвержденіемь теорін, вами высказанной (но впервые сознанной самимь Хомяковымь). Точно также изь него исно выходить, что языкь славянскій и русское его нарізчіе суть остатки первичной формаціи и (вромі литовскаго) единственные вь міріз уцілізьтві остатки этой формаціи. Кажется, даже нослі біглаго взгляда на прилагаемый мною списокь, ни одинь разумный и добросовістный филологь ве усумнится поставить ввуковое сродство явыковь санскритскаго и русскаго вні всякаго сравненія съ сродствомь другихь языковь, даже эллинскаго, съ санскритскамь (опять, разуміется, за исключевіемь литовскаго<sup>\*</sup>)<sup>1</sup>.

Гильфердингъ просилъ Хомявова предпослать этому труду предисловіе. Хомяковъ, ссылаясь на печальное "состояніе нашей печатной словесности", пишетъ по этому поводу между прочимъ слёдующее (1854 г.): "А все еще я предисловія не написалъ. Да нельзя ли въ Ученыхъ Извёстіяхъ безъ него обойтись? Вёдь Лексиконъ (т. е. самую работу) пропустятъ, а предисловіе застрянетъ. Право не съумёю такъ написать, чтобы не вцёпилось уже такъ сильно заронившееся подозрёніе (цензуры). Легво сказать: надобно выразить мой особенный взглядъ на филологію для народовъ славянскихъ, т. е. затронуть вопросъ народности и той живой струи, которая протекаетъ во всюхъ племенахъ сласянскихъ, дёлая ихъ явленіемъ особеннымъ и рёзко отдёльнымъ отъ другихъ народовъ. Да вуда это меня заведетъ? И что подъ этимъ всёмъ равумёть будутъ?.. <sup>« з</sup>).

При такомъ взглядё на задачу филологіи, взглядё, требующемъ, чтобы филологъ доканывалси до "живой струн", характеризующей народность, Хомаковъ, конечно, не могъ быть доволенъ существовавшими до него трудами по сравнительному языкознанію. "Западные ученые вообще, и герман-

<sup>1)</sup> Pyccs. Apx. ibid. 367-368. Шисаво, кажется, въ 1853 году.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 378.

скіе въ особенности, говорить онъ, посвятили въ нашъ въвъ безконечные труды сравнительному язывознанію. Нельзя безъ благодарности упоминать объ ихъ васлугахъ и безъ сожаль. нія-объ односторовности ихъ направленія. Жизнь языка, а они это забыли, связана съ жизнію народовъ. Слово, вѣчный оцекунь мысли, никогда не уничтожаеть ся свободы: оно съ нею развивается и упадаеть, управляеть ею и повинуется ей. И надъ этимъ живымъ и мыслящимъ словомъ ученость трудилась и трудится, какъ надъ мертвымъ камнемъ, въ которомъ ищутъ законовъ васлоенія, или надъ неподвижнымъ растеніемъ, въ которомъ слёдять за сгущеніемъ сока и правильнымъ образованіемъ побёговъ"! 1) Это неумёнье понять духъ свободнаго развитія слова ведеть ученыхъ въ слёдующей односторонности. "При разборѣ языковъ, для опредѣленія братства нарвчія съ другими индо-германскими нарвчіями, принято правило: что похоже на санскритское, то принимать въ семью; что не похоже, исключать безъ милосердія и приписывать въ кому угодно, хоть къ Гогу и Магогу, но только не къ нашей родинѣ. Покойно и глубокомысленно! Это правило съ прибавкою необходимаго глагольнаго корня есть язва современной филологія. Прекраснѣйшіе труды выходять изъ нея какъ изъ оспы, или трупами, или уродами. Здравомысленная вритика, отвергнувъ всё мнимыя права за-Индскаго полуострова на самобытное населеніе, не можетъ допустить и языва его за мёрило чистоты иранскихъ нарёчій. Ввутреннія войны, которыя впродолженіе двудесятья вёковъ опустошали все пространство между сватами Гималан и Цейлономъ, не были междуусобицами братьевъ, спорящихъ о первенствћ, но враждою двухъ или трехъ разнородныхъ племенъ. Въ такомъ волнении народовъ не могъ уделёть первобытный языкъ вранскихъ колонистовъ. Безпрестанныя нашествія иноземцевъ, египтянъ и. ассиріянъ, сомнительныя только для

<sup>1</sup>) COVER. III, 878.

твхъ, для которыхъ все сомнительно, персіянъ, грековъ, бактрійцевь, доказанныя или достовѣрными историческими сказаніями, или монетами Индо-Бактрійскаго царства, или преданіями Индін, въ родѣ повѣстей о Кала-Явана и о священной коровѣ, наковецъ, потопы магометанскихъ нашествій отъ временъ Ганзевидовъ до Тимуровыхъ потомковъ, всѣ эти страданія внутреннія и внёшнія не могли сохранить чистаго слова, переданнаго до-историческою стариною. Нать сомнавія, что всѣ народы, принадлежавшіе Европейской системѣ, болве или менве подвергались твиъ же бедствіямъ; но резкость физіономіи б'ялыхъ семей доказываетъ, что онъ не столько приняли въ себя чужеплеменной примеси, сколько жители Индустана. Отвергая бевусловно пустую надежду отыскать на берегахъ Гангеса всѣ корни языкозъ, получившихъ начало свое изъ Ирана, мы не думаемъ отнимать у сансвритскаго языка огромной важности въ этимологическомъ смыслё и даже первенства передъ всёми другими парвчіями той же семьн". Вообще, Хомяковъ находилъ, что "на одна семья человъческая не имъетъ права считать себя хранительницей первой человѣческой рѣчи. Самые смѣшанные языки, которые теперь идуть подъ техническимъ и нёсколько презрительнымъ названиемъ lingua franca, часто содержать въ себѣ первоначальныя формы, утраченныя въ языкахъ, гордящихся древнею самостоятельностію и древнею словесностью" 1).

Кром'й названныхъ сочиненій, филологическія изысканія Хомякова встр'ячаются въ его частныхъ письмахъ къ друзьямъ: нікоторыя изъ писемъ къ А. Ө. Гильфердингу представляютъ настоящіе филологическіе трактаты<sup>2</sup>). Мы знаемъ также, что Хомяковъ результатами своихъ изысканій любилъ дёлиться съ друзьями и въ устной бесёдё, и эти бесёды не



<sup>1)</sup> Ibid. 882-384.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) См. инсьма: II, V, VI, къ Алевсандру Өедоровичу и I письмо къ его отщу, Русск. Арх. 366-388.

оставались бевплодными. Мы видёли, что мысль о ближайшемъ семейномъ сродствъ вътрей: видійской, литовской и славянсвой, высказанная печатно Гильфердингомъ, по свидътельству последняго, впервые выдвинута была Хонявовымъ. Въ одновъ изъ писемъ послёдняго встрёчаемъ указавіе и на другое заимствование. "Вы, пишетъ онъ Гильфердингу, высказали печатно мое мнитие о эначении наших безпасных. И я вамъ за то исвренно благодаренъ, особевно потову, что самъ никогда бъ не собрался; но позвольте пополнить вами сказанное" 1) и т. д. А чёмъ былъ Хомяковъ для Коссовича это высказалъ послёдній въ лекція, читанной въ С.-Петербургскомъ Университеть, 7 овтября 1860: "онъ (Хомяковъ) быль благодътелемъ монмъ, говорилъ лекторъ, и онъ указалъ мий, ещо въ первой ноей молодости, тоть путь, которому я не перестаю и не перестану слёдовать въ монхъ трудахъ; его живое сочувствіе къ моимъ занятіямъ укр'впляло и животворило меня и во все послёдующее время "2). Свою признательность Хомявову Коссовичъ выразиль въ посвящение ему своего изслѣдованія: "Четыре статьи изъ Зендавесты"... Здівсь, въ посвятительныхъ строкахъ, авторъ въ сжатыхъ, но сильныхъ выраженіяхь характеризуеть необыкновенныя качества, великой души" (magnae animae) своего патрона<sup>в</sup>). Не нужно забывать, что Хомяковъ оказывалъ своемъ ученымъ друзьямъ и матеріальную поддержку, если они въ ней нуждались.

Чтобы покончить съ вопросомъ о филологическихъ занатіяхъ Хомякова, необходимо сказать еще о его статьй: "Нѣсколько словъ о глаголицѣ". Оставляя въ сторонѣ тонкости его ученыхъ соображеній, для ознакомленія съ которыми необходимо обратиться къ самой статьѣ <sup>4</sup>), мы отмѣтимъ лишь

1) 1bid. 269.

Труды Кіев. дух. Акаденін Т. І. 1899 г.

<sup>\*)</sup> Pyccs. Bec. ibid. 89.

У Четыре статьи четь Зендавесты, съ присовокупленіемъ транссрапцін русскаго и латенскаго переводовъ, объясненій, критическихъ приміздавій, санскритотато неревода и сравнительнаго глоссарія. Сиб. 1861 г.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Напочатана въ "Русск. Бесъдъ" за 1859 г., У; но почему то въ собранје Сочинској Хомякова не внесена.

ть выводы, въ воторымъ онъ приходитъ въ своемъ изслъдованів. "Вся кириллица, говорить авторъ, кромь буквъ, чуждыхъ греческимъ звукамъ, есть чистый сволокъ съ азбуки гречесвой: глаголица самостоятельна и можетъ происходить отъ древнъйшей до-христіанской эпохи; но была-ли азбува у славянскихъ леычнивовъ?" Сдёлавъ указаніе ва сопривосноненіе славянь съ народами, им'вышими письменность, Хомяковъ такъ отвѣчаетъ на поставленный вопросъ: "отсутствіе письмень у народа мирнаго и торговаго, окруженнаго со всёхъ сторонъ племенами грамотными, съ воторыми онъ находился въ самыхъ тёсныхъ, а вногда (кавъ и до нашего времени) въ самыхъ утёсненныхъ сношеніяхъ, вовсе невѣроятно a priori. Апріорная догадка подтверждается вполнѣ свидетельствомъ Храбра, который, какъ всёмъ извёстно, говорить о разаха, по которымь явычники-славяпе читали и гадали". Вотъ эти-то ризы, по минию автора, и положены были въ основание глаголицы. Въ славянскихъ областяхъ, находившихся подъ воздействіемъ Византіи, утвердилась кириллица; но "по мъръ удаления отъ Византии и сношений съ нею, всё тё причины, которыя ратовали за новую азбуку, теряли свою силу. Греческія письмена были неизвѣстны народу, в между новообращаемыми ни чтецовъ, ни учителей для чтенія найти было нельзя. Продолжатели діла св. Кирилла попробовали воспользоваться готовыми данными, т. е., старою письменностью рёвовъ, мало извёстною, но и не вовсе неизвёстною, внакомствомъ съ этою письменностью нёвоторыхъ новокрещенцевъ и готовностью ихъ служить орудіемъ для распространенія ученія христіанскаго въ народѣ. Вотъ простая причина возстановленія рівовь, пополненныхъ въ глаголицу для библейскаго перевода, но уже подъ вліяніемъ кириллицы... Итакъ, завлючаетъ авторъ, кириллица была естественнымъ слёдствіемъ проповёди христіанской у восточныхъ славянъ, уже сильно напитанныхъ стихіей греческой; глагоица, т. е. пополненные різы, была слідствіемъ той же про-

повѣди, но въ области, чуждой византійскому вліянію". Окончательный выводъ такой: "въ церковной или христіанской грамотности у славянъ первое мѣсто по времени принадлежитъ кириллицѣ, отъ первоучителей; вторая отъ ихъ ближайшихъ учениковъ, рѣзамъ, измѣненнымъ въ глаголицу подъ вліяніемъ кириллицы... Слѣдовательно обѣ письменности были въ продолженіе нѣсколькихъ вѣковъ общимъ достояніемъ всего славянскаго міра".

По поводу этихъ соображеній Хомякова можно замѣтить слёдующее. "Глаголическія буквы, скаженъ словани проф. А. И. Соболевскаго, въ полномъ ихъ составѣ не импното по своему типу ничего сходнаго ни съ одною изъ извъстныхъ азбукт. Изъ многочисленныхъ попытокъ ученыхъ указать источникъ глаголицы ни одну нельзя признать удачною" 1). Въ виду этого указание Хомякова на "рѣзы", какъ на источникъ глаголицы, само по себъ не представляетъ ничего неправдоподобнаго. Нужно зам'втить, что у арабсвихъ писателей есть прямые намеки на существование у славянъ, по крайней мфрй у руссовъ, письменъ. Ибнъ-Фоцланъ въ своемъ извёстномъ описания погребения русса чрезъ сожжение замёчаетъ: "они (руссы) насыпали что-то въ родъ холма, поставилы по серединѣ его большой кусокъ дерева, на которомъ написали именя умершаго и царя руссовъ" (921 г.); а Ибнъ-Алъ-Надимъ въ своей "Книгъ росписи наукамъ" (около 987 г.) прямо говоритъ о существовани письмена у руссовъ. Такимъ образомъ указаніе на "р'взы", какъ на перво-основу глаголицы, не такъ наивно, вакъ это можетъ показаться съ перваго раза. Бёда только въ томъ, что объ этихъ "рёзахъ" мы не имъемъ никакого представленія и поэтому обращаться къ нимъ для объясненія происхожденія глаголицы это то же, что одно неизявстное объяснять другимъ неизввстнымъ.

Для насъ, впрочемъ, важна въ данномъ случав не до-

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Дровній церковно-славянскій языкъ. Фонетика. Москва 1891 г., стр. 22.

## 392 труды віввской духовной академін.

казываемая мысль, а тё условія, при которыхъ написана была Хомяковымъ разсматриваемая статья. "Третьяю дня, говорить онъ, получилъ я нёсколько выпусковъ Извёстій Императорскаго Археологическаго Общества, и въ нихъ догадки Изм. Ив. Срезневскаго о слёдахъ глагольской нумераціи въ нашихъ лётописяхъ. Помимо вёроятности самихъ догадокъ, меня занялъ самый вопрост о глаголицё и кириллицё и вотъ мон результаты". Ясно, что статья написана была экспромптомъ, безъ особой спеціальной подготовки; а между тёмъ на ея страницахъ видны слёды спеціальнаго знанія, свидътельствующаго о знакомствё автора какъ съ самимъ трактуемымъ предметомъ, такъ и съ положеніемъ разсматриваемаго вопроса въ наукъ. Слёдовательно, здёсь, какъ и вездё, бросается въ глаза широкая начитанность Хомякова.

В. Завитневичъ.

(Продолжение будеть).



## БОЛЬШОЙ КАТИХИЗИСЪ Лаврентія Зизанія.

(Окончаніе)').

ГЛАВА III.

Клижизисъ Даврения Зиланія, разонатряваемый со стороны плана, метода, врудиція и языка. Достониства его.

Въ заключение нашего язслъдования скажемъ о томъ, какъ выполнилъ свою задачу Лаврентій Зизаній. Несомивнио, на его произведении должно было отравиться вліяніе той школы, которая воспитала его. Получилъ ли Лаврентій свое образованіе во Львовѣ или Острогь, --это, въ сущности, безразлично, потому что южно-русскія славяно-греческія школы, возродевmiacя въ концъ XVI и началъ XVII в., имъли оденъ и тотъ же типъ, система воспитанія и школьная программа едва ли имѣли какое-нибудь существенное различіе между собой. Главною цёлію основанія греко - славянскихъ школъ, какъ видно наъ современныхъ свидѣтельствъ 2), было поднять уровень обравованія въ юго-западной Руси, основаннаго на началахъ русской народности и православія. Стремленіе это сразу же выразилось въ заботахъ о возстановлении пришедшихъ до крайняго упадка славянскаго языка и славенской богословской литературы. Но такъ какъ славянская литература въ тогдашнемъ ся видѣ была слишвомъ бъдна для того, чтобы сю мож-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Сн. Труди Кіев. дух. Акад. октябрь, 1898 г.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Акты Зяпад. Рос., т. IV, № 149; Акты Юго-Зан. Рос. т. II, 2-е посл-1. Вишенскаго.

но было ограничиться какъ въ шволь, такъ и въ жизян, то по этому нуженъ быль другой болёе глубовій и болёе плодо носный источнивъ. Источниковъ такихъ въ то время было два: Одинъ латинскій на западѣ, откуда можно было пересадить на русскую почву уже готовую латинскую мудрость и что, благодара непосредственнымъ связямъ Польше съ запазной Европой, было дёломъ не особенно труднымъ, а другой на востовѣ и хотя съ несравненно большимъ трудомъ, но все таки можно было и отсюда насаждать плоды греческой науки. Къ этому последнему источнику русские и обратились, въ сожалёнію, однаво, положеніе греческой науки было таково, что они удовлетвориться ею никакъ ни могли. Тогдашняя греческая наука стояла не на высотѣ своего призванія; ею не довольствовались сами греки, которые отпраклялись учиться на протестантскій западъ. Здёсь то, на западъ, именно въ освобождавшейся отъ схоластики наукъ, всъ видъли восходящую зарю новаго просв'ященія и потому сюда стремились всів, бъжавшіе оковъ средневъковой мудрости, даже православные. При всеобщемъ стремления въ возрождавшейся наувъ не могли, вонечно, устоять и руссвіе; находясь въ постоянныхъ соприкосновеніяхъ съ протестантами въ продолженіе долгихъ лёть, съ тёми протестантами которые завели, какъ мы уже видбля, такія же прекрасныя школы даже въ предблахъ юго-западной Россіи, что и у себя на родинѣ, православные не могли не заниствоваться отъ нихъ въ дълъ своего образованія. Съ одной стороны, вслёдствіе высокаго положенія науви у протестантовъ, а съ другой --- веудовлетворительности ся у грековъ, южно-русскіе ревнители просв'ященія основывали свои школы хотя и на чисто православной почев, но въ тоже врема они не могли не внести въ нихъ кое-что и изъ протестантскаго элемента, воторый долженъ былъ дать форму этных школамх, тогда какъ православіе должно было, такъ свазать, одушевлять ихъ. Въ самомъ деле, трудно было на первыхъ порахъ выработать весь школьный строй: курсъ наукъ, методы преподаванія, классную дисциплину и вообще

394

педагогическій строй. Все это южно русскія школы могли заимствовать и действительно заимствовали отъ протестантскихъ училищъ, въ чемъ удостовъряетъ насъ самая жизнь тъхъ и другихъ, до поразительности сходная между собою <sup>1</sup>). Самый курсъ наукъ состояль въ изучения языковъ: русскаго, славянскаго, польскаго, греческаго и латинскаго, древнихъ поэтовъ, философовъ и историвовъ, изучались такъ называемыя семь свободныхъ наукъ, подъ воторыми извёстны были: грамматика, логика, риторика, географія, ариометика и музыка. Но въ то же время адьсь преподавались и духовныя науки: церковное пъніе и чтеніе, св. Писавіе и предавіе, именно: ученіе отъ св. евангелій, посланій апостольскихъ, пророковъ, св. отцевъ, ученіе о доброд втеляхъ, т. е. нравственное богословіе, ученіе о праздникахъ, что можно отнести въ предмету литургики.

Вновь основывавшіяся школы, способствуя поднятію уровня умственно-правственнаго развитія общества, въ то же время достигали и другой, спеціальной цёли, т. е. подготовленія людей, способных отстанвать интересы православной церкви въ борьбъ съ иновърцами. Для успътнаго веденія борьбы этой православнымъ нужно было создаль свою собственную богословскую науку, которая, не пренебрегая плодами латино-протестантской богословской мысли, имела бы свое собственное направление, лежащее на началахъ православной доктрины. Такую науку въ разсматриваемое время православные и начали выработывать, насколько, конечно, было силь и уменья, ассимилируя заимствованное сообразно съ своимъ духомъ и потребностями. Но что всего важнѣе было во вновь возникавшихъ училищахъ, такъ это самый методъ преподаванія, который, рёзко отличаясь отъ схоластическаго, оказываль плодотворное вліяніе на богословствующую мысль, что отразилось на сочиненіяхъ ученыхъ, воспитавшихся по

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Объ этонъ см. у Соволова, Отнош. протеставт. и Россія, стр. 417-444.

такому методу. Въ то время, какъ въ латинскихъ школахъ главное внимание обращали на форму усвояемаго, въ грекославянскихъ школахъ существенное значение придавалось тому, чтобы воспитанникъ какъ можно больше усвоялъ знаній и главнымъ образомъ-понималъ усвояемое. Изъ сохранившагося устава Луцкаго братства 1) видно, что въ греко-славянскихъ школахъ работы для ума давалось нисколько не меньше, чёмъ въ латинскихъ училищахъ при сходастической системѣ вослитанія съ тою только существенной разницею, что въ первыхъ давался опредбленный матеріалъ; здвсь мысль действовала сообразно съ данными фактами и на основания послёднихъ выработывала свои принципы, а не наоборотъ, какъ въ схоластикъ, гдъ фавты подводились подъ заранъе придуманныя правила. Слёдствіемъ такой системы воспитанія въ воспитанникахъ должно было явиться развитіе реальнаго направленія мысли и уваженія къ положительному методу познанія. Наконець, ко всему этому нужно еще присоединить и то, что при школахъ, какъ напр., львовской, острожской, были довольно вначительныя библіотеки. Здёсь, вромё церковно-богослужебныхъ книгъ, мы встръчаемъ учебныя пособія по граммативъ, риторикъ, музыкъ, космографіи, философіи, исторіи и проч.

Понятно, что при такихъ средствахъ воспитанія и при своихъ несомнѣнныхъ дарованіяхъ, Лаврентій могъ получить прекрасное по тому времени образованіе. Лаврентій могъ прекрасно знать и дѣйствительно вналъ языки, а потомъ и вообще пріобрѣсти достаточный запасъ фактическихъ знаній, такъ что современники отзывались о немъ, какъ о мужѣ благочестивомъ и благоговѣйномъ, дидаскалѣ, витіи, пріобрѣтшемъ хоролее знаніе греческаго языка<sup>2</sup>). Главное же пріобрѣтеніе Лаврентія состояло въ томъ, что воспитавшая его школа по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Правила 10, 11, 12, привед. у Флерова "Правосл. Церков. Вратства", стр. 112.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Чт. общ. Истор. н Др., 1877 г., вып. I., стр 5.

селида въ немъ навыкъ и уваженіе къ положительному методу въ разработкѣ науки, методъ, который онъ примѣнилъ и къ своему Катихизису. Отсюда же, паконецъ, онъ вынесъ и твердую рѣшимость посвятить свои силы на дѣятельность и пользу русскаго народа, его просвѣщенія и на пользу православной церкви. Такимъ образомъ, школьное вліяпіе на Катихизисѣ должно было сказаться: въ методѣ, которому Лаврентій слѣдовалъ при написаціи его, эрудиціи, начало которой было положено въ школѣ и въ его богословскихъ воззрѣніяхъ.

Не смотря на предметъ своего сочиненія Лаврентій, можно сказать, вполнѣ слѣдуетъ положительному способу при раскрытія своихъ мыслей. Изъ разсмотрѣнія Катихизиса ясно видно, что авторъ прежде, чвиъ взялся за сочиненіе, прекрасно изучилъ свой предметъ, предварительно ознакомившись со всёми источниками и сочиненіями, на основаніи которыхъ онъ хотвлъ строить свою систему. Фантическая сторона у Даврентія на первоих планѣ и потому онъ старается всякое положение свое закрънить болъе или менъе длиннымъ рядомъ свидетельствъ св. Писанія и св. Преданія, выдающихся церковныхъ авторитетовъ и вообще большимъ или меньшимъ воличествомъ фавтическихъ данныхъ. Въ противоположность царившей тогда въ језунтскихъ школахъ схоластикъ, предпочитавшей общій отвлечевный принципъ реальному факту,-Лаврентій является мыслителемъ преимущественно съ противоположнымъ, реальнымъ направленіемъ мысли: прямой выводъ изъ факта является у него преобладающимъ логическимъ путемъ при обоснования мысли. Впрочемъ, онъ по временамъ прибъгаетъ и въ сравненіямъ, воторыя иногда бывають не вполнѣ удачны, какъ напр., при сравнения есте. ства и личности въ Інсусъ Христь, но вообще же онъ съ умвніемъ пользуется ими, въ особенности, когда ведеть полемику съ иновърными возвръніями. Этому методу Лаврентій и имълъ полную возможность слёдовать. Какъ мы уже видёли, онъ

польвовался всёми средствами для того, чтобы получить солидныя познанія не только въ богословіи, но в світскихъ наукахъ. Своей обширной эрудиціей, которую можно видёть даже при поверхностномъ чтенів Катихизиса, Лаврентій вызываеть изумленіе въ читателі. Въ каталогі писателей, сочиненіями которыхъ пользовался Лаврентій, не считая внигъ св. Писанія, находится до питидесяти яменъ и, вонечно, онъ цитуетъ еще не всяхъ, какъ это можно заключать изъ слёдующихъ выраженій: "и отъ всёхъ святыхъ богомольцевъ", "вси святій богоносній отцы", "глаголетъ бо ся отъ богомольцевъ" и др. По роду своему эрудиція Лаврентія самая разнообразная; кром' прекраснаго знанія св. Писанія онъ обнаруживаетъ основательное знакомство съ сочиненіями всёхъ болёе или менёе выдающихся отцевъ и учителей церкви какъ западныхъ, такъ и восточныхъ. Онъ обнаруживаетъ обстоятельное знаніе ваноновъ не только вселенскихъ, но и помъстичхъ соборовъ; далъе, онъ знакомъ, и довольно основательно, съ сочененіями восточныхъ и западныхъ историковъ, ему также извёстна была западно-русская полемическая литература, на что указывають, во-первыхъ, ссылки на извёстную внигу Скарги, я во-вторыхъ, содержаніе полемических отдёловъ Катихизиса, говорящих о знакомствё со всёми выдающимися произведеніями какъ латинской, такъ и русской полемической литературы. Наконецъ, источнивами для Лаврентія служили: русскія лётоциси, житія святыхъ, древнія богослужебныя вниги и даже происшествія изъ современной жизни. Естественно, что при таконь громадномъ обладании матеріаломъ вужно было особенное умѣніе автора воспользоваться имъ. Нужна была особенвая ученая сноровка для того, чтобы критически отнестись къ нашей средневъковой богословской литературъ, которая была переполнена разнаго рода апокрифами, приходившими къ намъ сначала изъ славянскихъ земель, а съ XV-XVI в. н съ запада. Понятно, что отъ всякаго тогдашняго руссваго

**39**8

богос юва, если онъ имвлъ желание сдвлаться учеными, прежде всего требовалось умёнье и рёшемость отказаться отъ старыхъ вовзрѣній на эту литературу. И Лаврентій, вообще можно сказать, вполнъ удовлетворяеть этому требованію; онъ не всякій матеріаль, какой только попадался поль руку, беретъ для своего вданія, я, какъ и слёдовало ученому ввслёдователю, сортируеть его для того, чтобы отличить въ немъ хорошее отъ дурного. Главнымъ критическимъ правиломъ для него служить оцёнка того или другого литературнаго памятника путемъ сравненія съ другими такого же рода, при чемъ паматныкамъ, писаннымъ на латинскомъ и греческомъ языкахъ, онъ отдаетъ предиочтение '). Въ частности, между греческими памятныками на первомъ плапѣ у него стоятъ древніе списки: "а новыхъ книгъ греческаго языка не пріемлемъ и мы, говорилъ Лаврентій справщивамъ: искажены по сторонамъ" \*). Въ тёхъ случаяхъ, вогда рёчь заходятъ о цониманія того или другого спорваго мёста или отдёльнаго выраженія въ памятникі, авторъ прибігаеть и къ филологической вритикъ; таковъ, напр., разборъ имени ап. Петра <sup>3</sup>). Далёе, по сравнительному своему достоинству источники, которыми Лаврентію приходилось пользоваться, располагаются такъ: на первомъ мѣстѣ стоитъ, вояечно, св. Писаніе, а потомъ писанія св. отцевъ и учителей церкви, правила соборныя и апостольскія и, наконець, сочиненія историковь въ качествѣ пособія.

Въ силу обширнаго знакомства съ твореніями отцевъ и учителей церкви и знанія св. Писанія, въ силу критическаго своего такта, вполи было естественно ожидать отъ Лаврентія, что произведеніе его и главнымъ образомъ его богословская сторона виоли будетъ уд. влетворительной, вполи бу-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Преніе Лаврентія Зизавія съ игумевонъ Илісй, Тихомравова, т. II, стр. 88. 97-98.

<sup>2)</sup> Ibid., crp. 88.

<sup>•)</sup> Катихизисъ, л. 126 об.

деть вырно учению древной христіанской церкви. Дийствительно, его богословствование въ общемъ, можно смёло свавать, вёрно опредёленіямъ церковныхъ каноновъ и практикѣ древней церкви, но во многихъ частныхъ вопросахъ онъ не могъ устоять противъ наокърныхъ вліяній. Мы уже видбли, каковы его возврвнія на таниства: священства, брака, евхаристін и ифкоторые другіе предметы, чтобы судить о томъ, на сколько Лаврентій поддался этому вліянію; онъ иногда высказываеть на одинь и тоть же предметь три разныхъ взгляда: православный, католическій и протестантскій (на таинство священства, напр.); во многихъ местахъ становится въ противорѣчіе съ самимъ собою: на евхаристическую жертву онъ вообще держится православнаго воззрания, и въ накоторыхъ местахъ-врайняго раціоналистическаго мибнія, такъ что читатель можеть недоумбвать: что же такое евхаристія --истинное твло и кровь Христовы, или же просто хлъбъ и вино? Чыть человыкъ спасается: искупятельною ли смертію Інсуса Христа, или своими собственными странаніами, которыя онъ временно нессть въ частилище и т. п. Всв эти онибви и волебанія, не говоря уже о неточныхъ выраженіяхъ мыслей, ясно указывають на то, что Лаврентій не выработаль себѣ еще яснаго и отчетливаго представления относительно православнаго ввроученія и въ этомъ-то колебаніи богословствующей мысли Лаврентія нельзя не видъть вліянія швольнаго духа и направленія, которое на цервыхъ порахъ было шатко и неустойчно въ новникавшихъ училищахъ. Вліявіе шволы было особенно сильно и особенно отравилось на Катихизись, такъ что и причину ладанія его въ Москвь и нькоторые изъ историвовъ 1) видять въ интригъ протестантовъ, старавныхся пропагандировать свои иден при помощи его<sup>2</sup>).



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Соволовъ, Огношевіе претестант. въ Россія, стр. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Вліяніе школи отразвлось в на другомъ выдающенся д'ялтал'я того вромени, Стефан'я Зизанія, брат'я Лаврентія и въ такомъ же точно произведенія, что и у посл'ядняго.

**401** 

Не могла, конечно, не отразиться на Катихизисв, въ особенности, гдѣ онъ носитъ слѣды католичества, и та среда, которая окружала вообще все тогдашнее южно-русское общество. Наконецъ, причина недостатковъ Катихизиса Лаврентія кроется еще въ недостаткъ средствъ къ уясненію и правильному раскрытію истинъ православія, именно въ неразвитомъ состояние той самой науки, противъ которой грешитъ Лаврентій. Лаврентій быль піонеромъ въ томъ дѣлѣ, за которое принялся; до него никто не только изъ южно-руссовъ, но и вообще изъ православныхъ не писалъ катихивиса и первая попытка на этомъ поприщъ М. Смотрицкаго вончилась неудачею. Обратиться за разъясненіемъ нёкоторыхъ темныхъ вопросовъ некуда было; Востовъ въ это время самъ поддавался вліянію протеставтизма: изъ извёстнаго свидётельства Смотрицкаго видно, въ какомъ печальномъ положени находилось тамъ православіе. Конечно, свидѣтельству его нельзя придавать значенія несомнённой истины, но фактической стороны этого свидетельства отрицать веть возможности; сказать такъ ришительно и открыто ложь, которую не трудно было бы изобличить Кириллу Лукарису, бывшему въ постоянныхъ сношеніяхъ съ юго-западной Русью, Смотрицкій не могъ. Несправедливы были его подозрънія въ неправославіи относительно всей церкви, но они имёли свою долю основанія по отношенію въ нёкоторымъ лицамъ; такъ, напр., патріархъ Геннадій Схоларій, приказавшій предъ смертію сжечь четыре вниги своего сочиненія, нёсколько быль наклонень къ протестантизму въ учении о въръ, по мизнию изкоторыхъ историковъ<sup>1</sup>); его ученика К. Лукариса тоже обвиняли въ протестантизмѣ и опять съ большимъ или меньшимъ правдоподобіемъ<sup>2</sup>). Но если неправославіе означенныхъ лицъ было

<sup>1</sup>) Мелетій Пигасъ, патріархъ адександр., И. И. Малишевскаго, т. І, стр. 559-560.

\*) Соколовъ, стр. 427.

скор ве гадательнаго, чёмъ несомнённаго характера, то были и такіе іерархи, какъ Захарія Герганъ, митрополитъ Навпакты и Арты, катихизисъ котораго былъ въ обращеніи даже въ юго-вападной Россіи, Наванаилъ Канопій, Христофоръ Ангелъ и др., которые были вполнё преданы протестантизму <sup>1</sup>). Оставалась Москва, и Лаврентій, дёйствительно, ёдетъ туда, но какъ оказалось и здёсь были не чужды нёкоторыхъ ложныхъ мыслей. Какъ видимъ, Лаврентію негдѣ было найти помощи въ своемъ затруднительномъ положеніи; болёе или менёе такъ, такъ училъ Лаврентій, учили и другіе, и нёкоторыя богословскія мысли, какъ напр., о времени пресуществленія св. Даровъ, были ходячими въ современномъ богословскомъ мірѣ.

Историческая сторона въ Катихизист также заставляетъ желать лучшаго, въ особенности неудовлетворительность сказывается въ его повёствование о приняти христіанства Русью и въ повъствовании о началъ заблуждения католиковъ относительно filioque <sup>1</sup>). Впрочемъ, упрека заслуживаетъ только послѣдній разсказъ, который Лаврентій не прокѣрилъ по достовърнымъ источникамъ; что же касается вопроса о принятія христіанства Русью, то Лаврентію, конечно, нечего было и думать о томъ, чтобы отнестись въ нему болёе или менёе критически. Для этого вопроса онъ имвлъ у себя подъ руками очень богатый матеріалт и при томъ въ нолномъ смыслѣ сырой; благодаря послёднему обстоятельству, здёсь Лаврентію приходилось встрёчаться съ петочностями, которыя и въ настоящее время представляють своего рода terram incognitam и служать предметомъ спора и пререканій между учеными. Между твих о сравнения твхъ паучныхъ средствъ, которыми располагаетъ современная наука съ тёми, которыми нользовался Лаврентій, не можетъ быть и ричи.

Языкъ, на которомъ былъ написанъ Катихизисъ, назы-

<sup>1</sup>) Мелетій Пигасъ, пагр. алевс, т. І, стр. 572-573.

<sup>2</sup>) Катахизисъ, л. 313.

вается "литовскимъ" (оглазление сто), а въ Прении справщики замёчають, что они "языка полского неразумёють" 1). Но языкъ этотъ былъ собственно ни литовскій, ни польскій: опъ представлялъ собою смёсь самыхъ разнородныхъ элементовъ которыхъ такъ много въ западно-русскомъ врав. На осно вани современныхъ намятниковъ, напр., Палинодіи Захаріи Копыстенскаго<sup>2</sup>), которая также написана на литовскомъ язывь, послёдній представляеть собою смёшеніе главнымъ образоми двухъ наръчій: бълорусскаго съ оттънкомъ малорусскаго, и польскаго, перембшаннаго въ свою очередь съ латинскими словами. Въ виду такой нестроты переводчику Катихизиса трудно было справиться, переводя его на славянскій языкъ, и потому многія слова его оставлены совсёмъ безъ перевода (напр., "привлачаютъ", "альбо", и др.)<sup>8</sup>). Что же касается языка приводимыхъ Лаврентіемъ мёсть изъ св. Писанія, то трудно сказать съ опредѣленностію, какимъ текстомъ Библів пользовался авторъ, или же онъ приводитъ ихъ вольно, какъ напр., слёдующее пророчество Исаін (VII, 14): "се дівва во чреві зачнеть, и породить сына, и прозовеши имя ему Еммануилъ" 4) и др. Вообще же ричь Лаврентія течетъ плавно, читается легко и только въ н'акоторыхъ мёстяхъ, благодаря неточному переводу, есть довольно темныя выраженія для пониманія. Въ извѣстныхъ случаяхъ онъ позволяеть себ'в даже шутку ("еретицы же иже суть Евтихій и Діоскоръ, иже и на вло скоръ", или: "аще убо и паки вопрошаеши сия, то и паки реку ти и отчасти яваю ти, а не все скажу ти")<sup>5</sup>), отъ которой неръдко переходилъ къ энергическимъ выраженіямъ, особенно когда ведетъ полемику съ иновърцами; тогда у него выраженія въ родъ "еретиче, злой

\*) Катихизис., J. 154, 233, 163 об.

•) Ibid., 1 43, 216

<sup>1)</sup> Литопися, т. Ш, стр. 87.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Рус. Истор. Библіот., т. IV.

<sup>4)</sup> Ibid., J. 43.

еретиче, блядословатъ" и проч.<sup>1</sup>) встрвчаются нередко. Впрочемъ, не смотря на это, у Лаврентія нётъ злой, мелкой, приправленной памфлетомъ бранчивости, ни часто встрвчающейся въ нёкоторыхъ современныхъ полемическихъ сочиненіяхъ фанатической злости, качества, особенно свойственныя латиноуніатскимъ полемическимъ произведеніямъ. Конечно, спокойный тонъ Лаврентія много зависѣлъ отъ самаго предмета сочиненія, но нужно замётить, что и онъ все-таки не вполнѣ соотвётствуетъ величію тёхъ истинъ, объясненіемъ которыхъ долженъ зайиматься Катихизисъ и не имѣетъ въ себѣ той силы и важности, которою отличаются, напр., творенія отцевъ и учителей церкви.

Планъ, которому Лаврентій хотелъ слёдовать при написаніи своего Катихизиса, виденъ въ его словахъ: "Сложевіе сіе святое (символъ вѣры) уже есть разуѣлено на дванадесять стиховъ; обаче его и паки вторицей богословцы раздвляють на три сія части: на сотвореніе міра, на искупленіе и на освященіе и симъ убо Отцу твореніе, Сыну же искупленіе и Духу Святому осв'єщеніе причитають. И нарицають Отца благоволеніемъ, Сына же содбиствіемъ, а Духа святаго совершителемъ; обаче въждь се, яко пресвятыя и живоначальныя Тронцы едина есть воля и едино действо, понеже Отепь вся Сыномь въ Дусѣ Святомь двйствуеть: Сывь же Божій такожде Самъ, якоже и Отецъ, дълаетъ, подобнѣ и Духъ Святый, яже самъ хощетъ, вся действуетъ. Се уже о благоволении, и о содъйствии, и о совершении рехомъ, рцемъ же прочее вкратцѣ и о сотвореніи міра"<sup>2</sup>). Такимъ образомъ на основании приведенныхъ словъ можно думать, что Лаврентій хотвлъ раздвоить Катихизисъ на двѣ части: въ нервой онъ думалъ дать общее понятіе о Богѣ и Его отношенія къ міру и главнымъ образомъ къ падшему человѣку, а во вто-

<sup>3</sup>) Катихизисъ, д 141.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Катихизисъ, л. 384, 42.

рой собственно догнатической наложить полное и обстоятельное ученіе о Богв, Трончномъ въ лицахъ, о Существв Его и личныхъ свойствахъ каждаго лица. Но не говоря уже о томъ, что подобный планъ былъ не вполнъ удачно выбранъ для такой вниги, какъ Катихизисъ, Лаврентій далево не выполных в его. Вибсто того, чтобы послёдовательно излагать свои мысли и строго держаться разъ нам'вченныхъ рамокъ, онъ широво расплывается, говоря много такого, что не вытекаетъ непремѣнно изъ предыдущаго. Онъ явно забываетъ цёль своего сочиневія-дать народу книгу, въ которой бы въ сжатомъ и доступномъ видъ были изложены главизашие догиаты православной вёры. Желая, вёроятно, быть обстоятельнымъ и темъ избегнуть всякаго рода недомолвокъ и темноты въ изложения, онъ пербако превращаеть краткий отвёть на предложенный вопросъ чуть не въ самостоятельный трактать, вслёдствіе чего является неизбёжнымь повтореніе однихь и тёхъ же иёсть. А съ другой стороны, желая доказать, что истина находится въ православіи, а не въ католичествъ или протестантствъ, Лаврентій при всякомъ удобномъ случаъ вступаетъ въ полемния съ послёдователями того и другого и далеко уклоняется отъ дёла. Этимъ послёднимъ обстоятельствомъ объясняется внесеніе въ Катихизисъ тавихъ трактатовъ, которые не имбютъ никакого права на мбсто въ немъ 1). Строгой логической послёдовательности не замётно инсколько; многіе отдёлы не стоять даже во внёшней связи между собою и присоединены другь въ другу будто бы случайно 2).

<sup>1</sup>) Здёсь пом'ящаются вопроем и отв'яти на нихь; о крестй – противъ протестантовъ, объ антяхристй – противъ напства, о м'єсті пронехожденія христіацской вірня в врещенія русскаго народа, о ності въ субботу, объ исхожденія (в. Духа, о единой главі, о чистилищі – вообще противъ катодичества). Многіе трактати находятся совсімъ не въ той части, въ которой ниъ отведено било місто по первоначальному плаву автора деобенно въ этомъ отношенія грімнить послідния часть догиматичества.

<sup>э</sup>) Неудовлетворительность Катихийнса именно со сторовы изана созна-Труды Кіев. дух. Акаденія. Т. І. 1899 г. 27

Большей послёдовательностію отличается первая часть Катихивиса, гдъ Лаврентій излагаеть ученіе символа въры; здъсь наблюдается нъкоторая система и это, въроятно, потому, что при составлении ен Лаврентий пользовался соотвётствующимъ отдёломъ католическаго катихизиса, какъ это даетъ право заключать сходство того и другого, ---сходство не только въ мысляхъ, но и въ выраженіяхъ, доходящее мъстами до буквальности. Впрочемъ, и здъсь заимствование было скорве матеріальнаго характера, чвив формальнаго ').

вали современники, какъ показываетъ извёстизя кратика въ Соловецкой рукописи: "Расположение сел внажаци сице должно быти. Первое по начала варую во единато Бога все до ковца, до создания всел твари; во семъ отче нашъ все до конца, посемъ о любы и о десятословін его сирічь о десятихъ Божінхъ заповёдахь до вонца, по семь о седмя святыхь тайнахь всёхь, по семь о исхождени Пресвятаго и Животворящаго Духа отъ единаго Отца" (Солонец. Рукон. л. 286 в об. 287., Правосл. Собесвя., 1855 г., вн. II, стр. 151).

<sup>1</sup>) Приложеніе М 1. Паралдельныя мёста неь Катихизиса Даврентія Зиялнія катихивиса римскаго.

Вопросз. Чего ради въра име- | нуется касолической, соборной?

Отвъть. Понеже вся божественніи ученицы и апостоли во всю вселенную единогласно въру Христову проповъдата и научита и вси святіи богоносній отцы, соборне сходящеся, ввру апостольскую яже во Христь Бога утвердиша (**1**. 13 of.).

Вопросъ. Коего ради подобія тварь симъ именемъ нарицаетъ Бога?

Отвътъ. Различнаго рода подобія: первое, ангели нарицаются бови того ради еже они суть помазанники Божіи, потомъ же и людіе иже свялть на мъств ero S. proroki, także i siędzie bogaи владычествують человька, обы- mi nazywa, nie czyni tego iako чай же есть писанію и чрево на- poganie czynili, którzy sobie wiere рицати бога, иже объядающееся bogów głupie i bezbożnie smyslaи пьяницы и прочіи статпіи че- li, ale dla osobliwey cnoty iakiey. ловёцы иже угождають похотемь Którą ma kto od Pana Boga, albo

Kiedy i dla czego dwanaśćie artykułów wiary chrzesciiańskiej są nam od Apostołów podane?

Wónczas, kiedy Chrystus Pan rozkazał Apostołom aby poselstwo za niego odprawowali i po całym swiecie Ewangeliją opowiadali. Bo pierwiej nieżeli się rozeszli, dwanaśćie artykulów wiary chrzesciiańckiej wydali (Rozdz. 1, art. 2).

Czemu stworzone niekiedy nazywamy Bogami?

Wiara nasza chrzesciiańska tego nas uczy, że Pan Bóg iest icden naturą i istnoscią Bóstwa a trojaki w osobach. A że czasem Pismo

Не достигъ такимъ образомъ Лаврентій Зизаній той цёль, которую онъ ниёль въ виду при написание своего

своимъ аки Богу. Паки же и ку- | też dla urzędu zwierzchnośći iakiej. миры бъси парицаются бози имъ же по причастию не токмо подобія ради гордыни древнія по естеству же единъ Господь Богъ, праведный и истинный вседержитель и творецъ всея твари, сей достойно симъ именемъ нарицается богъ и есть тако (л. 254).

Вопросъ. На колико частей раз**дъляется сей** святый символъ?

Отоътъ. Сложение сие святое уже есть раздёлево на дванадесять стиховъ обаче и паки его вторицею богословцы раздёляють на три сія части: на сотвореніе міра, на искупленіе и на освященіе и симъ отцу убо твореніе, сыну же искупленіе, а духу святому освящение причитають. И нарицають отца благоволеніемъ, сына же содвиствіемъ, а духа святаго совершителемъ (л. 141).

Вопрось. Чего ради онім три мужа названи быша Інсусами?

Отенть. Три ветхозавѣтныхъ нужа: Навинъ, Спраховъ, Оседековъ "того ради" были шазваны Інсусами ,еже они суть образъ и подобіе Інсуса истивнаго, Господа нашего Інсуса Христа быша. Понеже Інсусъ Навинъ иже бъ воевода сильный, поправый супостаты сыновь пэраильтескихъ и введе Изранля въ землю обътованную. Інсусъ же наки Сираховъ учитель бѣ премудръ въ бывшемъ въръ, а Інсусъ и Оседекъ бъ священныкъ, соверши церковь Божію. Тако и Христосъ истинный Інсусъ силою своею поправый неназистника рода человьческаго и върующихъ въ онь въ

którą na sobie kto nosi na podobeństwo niejakie Bogiem go nazywamy. (Rozdz. II art. 8).

Co ma człowiek chrześćiiański wierzyć i wiere iest częsci składu apostolskiego?

Credo... na trzy częsci się dzieli. Wpierwsziey opisuią nam pierwszą . Osobe boskiey natury i przedziwne sprawy jey około stworzenia swiata. W drugiej częsci opisuią nam drugą Osobe i taiemnice ludskiego υđ kupienia. W trzeciev sześći o Duchu S. trzeciey Osobie boskiey, która iest początkiem i zrzódlem swiątobliwośći naszey (Rozdz. I, art. 4).

Co się znaczy przez to słowo Chrystus?

Имененъ Івсусъ "wiele ludzi na-zywano. Bo i syna Nawe, który na mieysce Moyżesza nastąpił i lud przez Moyżesza z Egiptu wybawio-' ny do ziemi obie caniey zaprowadził i syna także Iozdecha kapłana Iezusem nazywano. Jednak daleko słuczniey i przystoyniey Pana i Zbawiciela naszego tem imieniem zowiemy, ktory nie ieden narod, nie z niewoli egipskiey albo babilońskiey ale wszystek swiat z niewoli szatańskiey wybawił i z Bogiem Oycem swym poiedmał. Dla czego to imie lezus iest przednie i mł-snie Zbawiciela naschego (Rozdz. III. art, 6).

Катихизиса и попытка его дать символическую книгу православной русской церкви окончилась неудачей. "Катихивись,

землю живыхъ сирёчь во царствіе небесное введе. (Толкуется же Іисусъ Богъ избавилъ (об. 3, 4 л ).

Вопрось: Чесо ради восиоминаемъ время, еже при Понтійстѣмъ Пилатѣ?

Отвътъ Сего ради воспоминаемъ его (Пилата), дябы явлено было оно время, въ неже волею своею страсть пріятъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ (л. 57).

Вопросъ. Чесо же ради Господь нашъ крестною смертію умре?

Отвять. Того ради, еже та смерть срамотнёе и лютёе и проклята; такою убо смертію злыхь разбойниковъ осуждаху древле, смерти предающе и на крестѣ расшинающе. Христосъ же Богъ нашъ сего ради крестнук страсть пріятъ, яко да древомъ древнюю клятву разрушитъ, понеже Адамъ въ раи заповѣдь Божію преступи на отреченное древо руцѣ простеръ, -коснуся и умре; Христосъ же во оградѣ крестною страстію адамово простертое дерзновеніе исправи (л. 59).—

Вопросъ. Повѣждь мн, есть ли нѣкія свидѣтельства отъ святыхъ писаній о воображевін таковыя страсти и смерти Христовы?

Отавиз. Есть. Преображеніе страсти Христовой жертва Исаакова, потомъ онаго змія мѣднаго. повѣпиеніе въ пустыни и наки преображеніе тому иже бысть древній агнецъ" и потомъ приводятся пророчества Исаіи, Захаріи и Давида (л. 62).

Czemuż to dołożono, iż za starostwa pilatowego Chrystus Pan był w żydowstwie umięczon?

Aby za opisaniem osób i czasu tem pewnieyszą mieli wszyscy ludzie wiadomość tak wielkiey i potrzebney rzeczy narod wi ludzkiemu (Roz. V, art. 3).

• Czyly ż to z trafunku stało że Pan Chrystus na krzyżu smierć podiął?

Boska to była wola i rada, aby czatan, ktory był na drzewie pierwszych rodziców naszych z wyciężył, przez Chrystusa Pana na drzewie był zwyciężony, aby zkąd doczątek był smierci, e tamtąd żywot powctał. Na krzyżu umrzć była to hońba u żełżywość wielka nie tylko u pogan, ale i w zakonie moyżeszowym: Przeklęty każdy biwał ktory wisiał na drzewie lednak syn Boży tak sromotną i okrutną smierć chciał podiąć, aby tem większe dob rodziejstwo i miłość ku rodzaiowi ludzkiemu pokazał (Roz. V, 4).

Czemuż tę hystorylą męki pańskiey iak nayczęsciey mamy sobie przypominać?

Sam Pan Bóg zaraz skoro człowiek zgreszył te taiemnice Syna swego iednego przez rozmaite figury ludzłom opowiadał. Abel, którego był brat rodzony z zazdrośći żabił, Izaok cfi rowany, Boranek, którego byli Żudzi ofiarowali, gdyż nie woli z Egiptu wyszły; także i on wąż miedziany, którego Moyżeosz na puszczy wywyższył, figurą

Digitized by Google

408

ŧ

нацечатанный Филаретомъ, какъ въ то время не могъ быть названъ выраженіемъ върованія всей русской церкви и слу-

Вопросъ. О погребения же Христовѣ чесо ради намъ страсть или смерть исповулиеть?

Отвът. Того ради, дабы несумлялися о смерти Христовъ понеже твлеса и прочихъ мертвыхъ человѣкъ погребаютъ. О томъ убо Христовомъ воскресении инсаща намъ вси евангелисти еже тбо Христосъ въ новянь Іосифовѣ гробѣ положенъ. И се сотворыша того ради, дабы нивтоже не глаголаль еже кто не воскресе (л. 63).

Что есть Bonpocz. страсть Христова?

Отвъть. Страсть убо Христова воистину страшна есть и ужаса исполнева, понеже и вся тварь отъ основанія тогда колебашеся зане неисповѣдимы болѣзни и досады претериѣ. Господь нашъ Інсусъ Христосъ коиждо бо удъ святыя его плоти безчестіе васъ ради пріятъ; терніе глава опаеваніе же святое лице его, прочее же и всего твлесе протяженіе на креств и нѣсть убо воз-NORHO BCETO CETO HCHOBBAATH 4640- zranione. Na dusze także wiekszą

meki były Chrystusa Pana. Proroctwa też Izaiasza proroka, Dawida i inszych tak iasne o tem są, że własnie mesce Syna bożego tak opisali, iakoby na nię patrzyli (Rozdz. V, 5).

Co przez te słowa umarł i pogrzebion wierzyć mamy?

Byli niektórzy, co powiadali iż Pan Chrystus nie umarł na krzyżu. I przeto Apostołowie swieci dla utwierdzenia wiary naszey dołożyli to, aby zaden nie watpił, iż Pan Chrystus zawieszony na Krzyżu prawdziwie umarł i pogrzebion iest. Bo tak wszyscy Ewangelistowie swiadzcą, iż Pan Chrystus Ducha Bogu oddał. Albowiem Pan Chrystus był prawdziwym człowiekiem, a człowiek umiera kiedy się dusza iego z ciałem ożili. Dla tego (roворить, что погребень), abysny nie watpili o smierci iego. Bo to znak iest, że kto nmarł kiedy ciało iego bywa pohrzebione. (Rozdz. V. art. 6, 8).

Czuł że Pan Chrystus prawdziwie na cie i na duszy iakie albo boleśći?

lezely Pan Chrystus w spomniawszy sobie tylko na to, jako miał okrutne meki mieć cierpieć potem Krwawym cię pocił; coż rozumieć mamy, iakie boleśći czuł, kiedy istotne mek tak okrutne cierpiał? Nie było tego mieysca w ciele Chrystusa Pana, które by nie było zranione, głowa cierniem skluta, bok przebity, rence, nogi gwozdziami przebite, twarz uplwana, upoliczkowana, wszystko ciało zbite, жить символической книгой для всёхъ ся чадъ, такъ и нынё не можетъ считаться свидётелемъ о тогдашнемъ вёрованія

вѣку, много бо бѣ поношенія и поруганія, яко же глагола въ 68 пс. Давидъ: ты бо, рече, свѣсн поношеніе мое и студъ мой и срамоту мою предъ тобою вси стужающін ми поношеніе дожда душа моя и страсть (л. 45).

Вопросъ. Како убо и чёнъ Христосъ во адъ сошедъ?

Отељть. Псалмопѣвецъ Давидъ отъ лица Христова тако вопіетъ: яко не оставиши душу мою во адѣ ни даси же пренодобному своему видѣти истлѣнія (л. 64).

Вопросъ. Самъ ли Христосъ изъ мертвыхъ воскресе, или Богъ его вокреси?

Отвътъ Въждь убо се-егда убо прочитаещи: его же Богъ воскреси отъ мертвыхъ, сіе разумъй о человёчествё и егда паки обрящеши: на се бо Христосъ умре и воскресе и оживе, да мертвыми и живыми обладаетъ, се являетъ божественнаго естества власть и отъ сего явлено есть, яко самъ Христосъ воскресе всесильною властію божества своего (л. 79 об.).

Вопросъ. Что есть десница Божія, понеже Богъ рукъ не имать?

Отенть: Священній богословцы пресущественное и безобразное существо Божіе изъявляють и убо руки глаголють, еже творительное и дъйствительное и скорое промышленіе, еже о зданіи внаменующе; одесную же Отца Сыну съдъніе глаголеть, симъ въщаніемъ покажеть, еже Отца

вѣку, много бо бѣ поношенія в nižli insze ludzie boleść czuł i cierпоруганія, яко же глагола въ piał (Ibid. art. 12).

> Byłaż dusza Pana Chrystusa istotnie w otchłani piekielniey, czyli tylko przez moc swoią?

Prawdziwie bytnoscią swoią była tam duscha Pana Chrystusa, nie tylko przez moc smoią, w tey otchłani dusch swiętych. O tem Dawid takie swiadestwo daie: Nie opuscisz duszhy moiey w pieklie (Rozdz. VI, art. 4),

Własną swoią mocą Christus Pan zmartwych wstał, czyli iako drudzy ludzie, cudzą mocą?

W Pismie swiętem na niektorych mieyscach czytamy, że Chrystusa Pana Bóg Oyciec wzbudził to się iednak rozumie iako o człowieku, zoś gdy mówimy o Nim, że swą mocą zmartwych wstał, iako o Bogu to rozumiemy (Rozdz. VI, art.8).

lak że rozumie to się: siedzi na prawiey?

Pan Bóg Duchem iest, niema żadnych człouków i dla tego w nie własciwem znaczeniu o Nim mówimy, że siedzi na prawiey. A to siedzenie nic innego nie iest, iak władza i dostoieństwo Królewskie, które ma Chrystus Pan od Boga Oyca (Rozdz. VII, art. 3).

всей нашей церкви; это не болёе, какъ сочиненіе одного литовскаго протопопа, исправленное двумя московскими на-

и Сына во всѣхъ равночестіе (л. 91 об.).

Вопросъ. Коими имены святыхъ писаніе церковь Божія имевуетъ?

Отвенть. Святое писаніе церковь Божія сир'ячь в'брныхъ Божіихъ различными имены нарицаетъ. Первое убо тёломъ Христовымъ, второе невёстою, третіе д'вою, четвертое пажитісю или стадомъ наригаютъ домомъ Божінмъ (л. 119 об.).

Вопрось. Кія же цаки вещи наридаются тёмъ именемъ церковію Божіею?

Отвътъ. Храмъ сирвчь домъ молитвы церковь Божія нарицается; еще же и вси върніи во всемъ мірв иже нынв суть, бяху и будутъ сіи суть единою святою соборною церковію, домомъ же Божіимъ иже есть столпъ и утвержденіе истины. Особно же наставницы церковніи и строители нарицаются церковь (л. 120).

Вопросъ. Скажи ин что есть тайна?

Отетьть. Тайна есть Невидимыя благодати Божія видимое знаменіе во освященіе наше отъ Бога намъ преданиая.

Вопросъ. Почто вода, а не иное вещество въ крещеніе намъ предана есть?

Отнотию. Сихъ ради трехъ винъ первая, яко сія святая тайна крещенія въ водъ бяше прообразованна якоже предрекохъ

Iak tę powszechność albo kośćioł ludzi chrzescijańskich Pismo S. nazywa?

Paweł S. do Tymoteuscha pisząc nazywa domem i budowaniem bożem. Domem też koscioł dla tego nazywamy, że iest iakoby iedna familica, którą ieden gospodarż rządzi i sprawie. Nazywa oblubienicą, naostanek nazywa Pismo S. koscioł ciałem chrystusowem. (Rozdz. X, art. 4).

Krótko mówiąc, iak wiere rzeczy kosoiołem nazywamy?

Paweł S. nazywa kosciołem nie tylko zgromadzenie wszystkich ludzi chrzesciianskich całego swiata, ale nazywa i sbiór samych ludzi wiernych w Koryncie, w Gałacie, w Laodycyi i indziey. Zowiemy też Przełożonę w Kosciole bożym i Pasterze kosciołem, naostatek kosciolem zowiemy mieysca poswięcone, na które się ludze schodzą na nabożeństwo i na kazanie. (Rozdz. X, art. 9).

Co własciwie znaczy to słowo sakrament?

Sakrament iest znak rzeczy swiętiey Albo inszemi słowy: sakrament iest niewidomey łaski bożey znak widomy dla naszego usprawiedliwienia postanowiony (Część II, roz. 1, 3).

Czemu to Pan Bóg chciał, aby wody do Chrstu yżywano, a nie insziey materyi?

Dla trzech przyczyn. Naprzód iż każdemu człowiekowi żaduiego nie wyimując potrzebny jest do zbawienia Chrzest S. przeto wodą четчиками и одобренное однимъ московскимъ патріархомъ: въ строгомъ смыслё, оно можетъ служить свидётельствомъ

ти еже и въ потопѣ и въ Чермномъ морѣ и во Іорданѣ рѣцҟ, та же и на всякой вещи вода явится чистительна умовеніемъ своимъ. Вторая да съ водою добрѣ явленно будетъ и душевное упованіе, понеже вода плоть очищаетъ, духъ же душу осващаетъ сугубъ бо человѣкъ, сугубо и дѣйство, еже къ порожденію его во крещевіи. Третія, зане якоже вода утоляетъ жажду, еще и св. крещеніе похоти ко грѣху потребляетъ (л. 364 об.).

Вопросъ. Въ чесомъ раянь ствуеть сія тайна отъ прочихъ?

Отельть. Первое убо, яко иныя тайны суть въ двянім и употреблени сія же есть во освященім и въ вещи о себ'в пребывающей, яко во указанию св. крещевія бываеть и совершается обмытіемъ водою въ словѣ; вода въ немъ не есть тайва, но сама есть вода, точно обмытіе волою въ словъ тайна есть Въ сей же тайнъ благодарение инако содъвается; освящается хлёбъ въ твло Христово, вино же въ провь его пречистую и тогда совершается тайна внегда намъ пищіею и питіемъ небеснымъ бываеть, не употребленіемъ творится сія тайна, но освящениемъ словомъ. Другое же разньство сея тайны отъ прочихъ сіе есть яко въ прочихъ и перемвняется вещество въ вещь, юже знаменуетъ яко во крещенін не премѣняется вода во отрождение духовное, еже знаменуеть. Во благодарении же хлёбъ в вино премёняются въ то еже знаменуеть, сирвчь въ

iest materyią Chrztu; albowiem wody wszyscy łatwo do tak rzeczy potrzebniey dostać mogą. Druga, iż woda osobliwie skutek Chrztu S. znaczy. Bo iako woda plugawość na ciele obmywa, tak też znaczy grzechu na duszy przez Chrzest obmyte bywaią. Nadto iako woda sposobna iest do ochłodzenia ciała, tak też pokaznie uam, iż gorącość namiętnosci cielesnych powielkiey częśći przez Chrzest zagarzona bywa (Ibid., art. 8).

Czem że rózny iest tem sokrament od inszych?

Tem iest rózny: iż insze sakramenta włssnie są sakramentami na ten czas, kiedy ich użyuami, iako na przykład Chrzest własność sakramentu na teu czas mą kiedy kto ochszczony i w rzeczy samiey obmywany bywa. Ale do doskonałośći sakramentu Ciała pańskiego dosyć natem iest, iz sama tylko materia poswiecona iest. Bo tak to prawdziwy iest sakramont Ciała i Krwi pańskiey, kiedy do kto przyimnle iako i ów Który chowaią w Cyborium. Dróga różność iest, iż gdy insze sakramenta sprowadzone bywaią nie przemieni się materya w insze naturę iako woda chrztowa nie traci swoiey natury ale tą ż woda iest iako i przed tem. Ale w sakramencie Ciała pańskicgo, co przed poswięceniem było chlebem i winem to po poswieseniu iuż nie iest więcey chlebem ani winem, ale prawdzywemi istotnem Ciałem i Krwą Pana Zbawiciela naszego (Rozdz. 4, art. 9).

### Вольшой ватехненов.

только объ ихъ въровании", говоритъ митрополитъ Макарій <sup>1</sup>). И дъйствительно, переполнениая заблуждениями, эта книга

твло и вровь Господню (л. 381 об.).

Вопрось. Чесо ради не глаголемъ избави насъ отъ лукавыхъ, но отъ лукаваго?

Отевть. Сего ради молящеся не глаголемъ-избави насъ отъ лукавыхъ, во избави насъ отъ лукаваго-поноже врагъ діаволъ вся злая воздвижеть на ны сво-ИМЪ ЛУКАВСТВОМЪ ЗЛЫМЪ ДА ПОГУбитъ насъ искушениемъ и ловлениень лестныхъ свтей своихъ; твиъ на нь молимся наизаче встхъ обидящыхъ насъ. Сего ради и предано есть важъ въ молитвъ глаголати: избави насъ отъ лукаваго. Онъ бо есть дукавый непримиримый врагь, на онаго убо вси да гивваемся, на онаго да молимся Вогу, сокруши сатану подъ ноги наши. Сей бо ражаетъ и прочая многая вся враги наша, еще молныся на враги, но избави отъ лукавыхъ. На нихъ же не повелъваетъ молитися да милостивъ имъ будетъ Богъ и проженетъ отъ нихъ непріязни вся (A. 229 of.).

Czy prosimy o wybawienie od iednego złego czy od wielie?

Mówiemy (d słego, a nie od wszystkiego złego dla tego, że to wszystko zło, które na nas bliznich pochodzi szatonowi iako wynalazcy i podzegaczowi przypisniemy, iowszem na bliznich ani się gniewać mamy, ale wszystek gniew i nienawiść na szatana obrócić, który ludzi do czynienia nam hrzywdy podżega, więc ieżli cię wiakowey rzeczy obrazi blizni twóy gdy się modlicz Bogu Oycu proś aby nie tylko ciebie od złego i krzywd. ktore od bližniego cierpisz wyba-wił, ale i samego blizniego aby wyrw.ł z reku szatana za ktorego poduszczeniem ludzie ozdradę przyprawieni bywaią (Rozbz 16, art. 6).

естественно не могла выбть мъста среди чигателей ни московской, ни юго-западной Руси; не имъетъ она мъста и въ пастоящее время. Съ одной стороны, въ силу тъхъ же ошибокъ, въ которыхъ Лаврентій, провизируя, сознавался московскимъ справщикамъ: "въ моей книгъ было много и не дъла написано", слова, которыя имъютъ значеніе и теперь, а съ другой – потому, что православная церковь имъетъ у

<sup>1</sup>) Исторія рус. церкви, т. XI, стр. 59.

себя такія символическія книги, въ которыхъ, дёйствительно, содержится ученіе древней христіанской церкви и съ которыми Катихизисъ Лаврентія не можетъ идти въ сравненіе ни въ какомъ отношеніи. Въ настоящее время онъ имѣетъ значеніе, какъ любопытный памятникъ возникавшей на раввалинахъ южно-русскаго православія той обновленной богословствующей мысли, которая пріобрѣла твердость и крѣпость только въ наши днв.

Ө. Ильинскій.



# ПРЕОСВЯЩЕННЫЙ ВИРИЛЛЪ НАУМОВЪ,

# ЕПИСКОПЪ МЕЛИТОПОЛЬСКИЙ,

## бывшій настоятель русской православной миссія въ Іерусаламъ.

(Продолжение<sup>1</sup>).

Въ описанныхъ нами выше спошеніяхъ преосв. Кирилла съ представителями высшей греческой іерархіи и болгарской общины въ Константинополѣ время незамѣтно прошло до 10 января 1858 года. Сначала преосв. Кириллъ предполагалъ отправиться съ своею миссіею въ дальнѣйшее путешествіе 10 января 1858 года на параходѣ французскаго общества "Mesваря 1858 года на параходѣ французскаго общества "Mesваря 1858 года на параходѣ французскаго общества "Mesваря 1858 года на параходѣ французскаго общества "Mesварегies imperiales". Но свирѣпствовавшая около этого времени, въ теченіе нѣсколькихъ дней, необывновенно сильная буря, при снѣжной мятели и стужѣ, доходившей въ Константинополѣ до 5°, ваставила миссію отложить свой отъѣздъ въ Іерусалимъ еще на пать дней.

Эги пять дней были проведены преосв. Кирилломъ не безъ польвы для цёли его послёдующаго служения. Въ это время ему явилась возможность представиться Великому Визврю и Министру Иностранныхъ Дёлъ Турція, повидаться съ высшими лицами армяно-григоріанскаго духовенства и утвердить на болёе прочномъ основани духовную связь свою съ патріархами вселенскимъ и Іерусалимскимъ.

Хотя свиданіе съ турецкими министрами и не входило въ первоначальную программу миссіи преосвященнаго Кирилла и, въ частности, его дёятельности во время остановки въ турецкой столицё, но, при болёе продолжительномъ его пребыванія здёсь, оно оказалось весьма умёстнымъ и по-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труды Академін 1899 г. н. февраль,

١

Левнымъ для упроченія, въ глазахъ Порты, уже привнаннаго ею оффиціальнаго характера нашей духовной миссіи въ Іерусалимѣ. Общее вниманіе, какое вовбудило прибытіе въ Константинополь русскаго епископа съ миссіею, его частыя повздки въ Фанаръ къ патріархамъ и членамъ Синода и посъщенія ими преосв. Кирилла, служеніе его въ Константинопольской патріархіи и въ болгарской церкви, все это легко могло возбудить подозрѣніе Порты на счетъ минмополитической цѣли посольства преосв. Кирилла на Востокъ. Въ видахъ предупрежденія подобныхъ неправильныхъ толковъ, русскій посоль въ Константинополѣ предложнать преосв. Кириллу представиться лично турецкимъ министрамъ, каковое предложеніе онъ и принялъ.

Али-паша (великій визирь) и Фуаді-цаша (мицистръ иностранныхъ дѣлъ) съ замѣтнымъ удовольствіемъ приняли извѣстіе перваго драгомана русскаго посольства о желаніи преосв. Кирилла видѣться съ ними. Фуадъ-паша, кромѣтого, замѣтилъ, что опъ, будучи цеправильно заподозрѣнъ русскимъ правятельствомъ во враждебныхъ Россіи дѣйствіяхъ по вопросу о святыхъ мѣстахъ, желаетъ искупить приписавную ему вину всевозможнымъ вниманіемъ и предупредительностію въ русскому ецископу.

Флудъ-нашѣ и былъ сдѣланъ первый визитъ преосв. Кирилломъ 10 января 1858 года, въ сопровожденіи перваго драгомана (Аргиропуло) и секретаря (Новикова) нашего посольства. Въ первую минуту свиданія съ преосв. Кирилломъ, Фуадъ наша не могъ скрыть благопріятнаго впечатлѣнія, пропзведениаго на него благородною наружностію и осанкою начальника русской іерусалимской миссіи. Сотте Votre Evêque a l'air distingué,—сказалъ онъ вполголоса г. Аргиропуло какъ бы въ невольномъ признаніи. Принявъ преосв. Кирилла не только ласково, по и съ нѣкоторымъ дочетомъ, онъ въ дальцёйтемъ разговорѣ навывалъ его пофранцузски топ Seigneur и son Eminence и вообще старалса цоказать всю свойственную ему любезность и остроуміе.

Преосв. Кириллъ, съ своей стороны, выразнаъ удоволь. / ствіе, что имбетъ честь познакомиться лично съ его превосходятельствомъ в, какъ вовый человёкъ въ край, проситъ ; его покровительства на будущемъ своемъ ноприщь. Фуадъпаша отвѣчалъ готовностію отдать себя въ полное распораженіе преосв. Кирилла и снабдить его теплыми рекомендательными письмами въ јерусалимскому пашъ Суррею, который находился при немъ въ качествъ секретаря въ бытность его въ Княжествахъ Дунайскихъ въ 1849 г. Преосв. Кириллъ замфтиль, что такъ какъ онъ имфетъ намфреніе остановиться вь Бейруть па нъсколько дией, и со-временень побывать и въ Дамасив, то ему было бы весьма полезно получить тавія же рекомендательныя письма и къ тамошивиъ турецкимъ властямъ. Въ отвътъ на это Фуадъ-паша предложнаъ ему составить списовъ всёхъ лидъ, къ которымъ онъ желалъ бы имёть рекомендательныя письма, объщая исполнить всв желанія его въ точности. И, дъйствительно, предъ отъбядомъ преосв. Кирилла изъ Константинополя, ему присланы были для врученія лично, по принадлежности, письма Фуада, за открытою печатью, въ губернаторамъ Бейрута, Дамаска и Іерусалима.

Подобный же пріемъ встрѣтилъ преосв. Кириллъ н у ведикаго визиря, хотя, по личному характеру Аали-паши, болѣе скрытному и воздержному, равно какъ и по высокому его положенію въ Портѣ, свиданіе это, по необходимости, отличалось нѣкоторою степенностію въ пріемахъ и этикетѣ. Тѣмъ не менѣе великій визирь сдѣлалъ нѣсколько шаговъ на встрѣчу преосв. Кириллу, посадилъ его возлѣ себя, при прощаніи жалъ ему руку и проводилъ до дверей. Преосв. Кириллъ изъявлялъ и здѣсь чувство искренняго удовольствія по поводу того, что получилъ возможность представиться его свѣтлости и поручить себя его покровительству. Аалипаша принялъ эти изъявленія, какъ будто, съ нѣкоторою застѣнчивостію, обѣщая сдѣлать все, что только будетъ лично отъ него зависѣть. Соглашаясь на свиданія съ турецкими министрами, преосв. Кириллъ имѣлъ при этомъ въ виду еще одну важную цѣль: пріобрѣсти въ глазахъ высшаго греческаго духовенства на Востокѣ положеніе, по возможности, независимое отъ расиоложенія этого послѣдняго къ нему. Справедливость подобнаго разсчета начала онравдываться, певидимому, уже во время пребыванія его въ Константинополѣ. Посѣщеніе преосв. Кирилломъ Порты возвысило его въ глазахъ патріарховъ и того духовенства, среди котораго онъ призванъ былъ дѣйствовать въ скоромъ будущемъ.

Константивопольскій патріархъ при свяданія съ преосв. Кирилломъ въ то самое утро, когда онъ долженъ былъ отправиться въ Порту, просилъ его обойти модчаніемъ всё довъренныя ему желанія и стремленія греческаго духовенства, во время происходившихъ объясненій съ ними. Самые турецкіе министры принимали преосвящ. Кирилда, повидимому, не какъ простого преемника бывшему настоятелю негласной въ то время іерусалимской миссіи, дъятельность и средства существованія котораго находились въ непосредственной зависимости отъ мѣстнаго греческаго духовенства, а какъ самостоятельнаго представителя интересовъ русской церкви и русскаго паломинчества на православный Востокъ.

Русское посольство въ Константиноцолѣ, съ своей стороны, желало содъйствовать осуществленію подобнаго самостоятельнаго положенія начальника нашей духовной миссіи въ Ісрусалимѣ. Въ этомъ смыслѣ былъ сдѣланъ намекъ ісрусалимскому патріарху драгоманомъ посольства г. Мострасомъ въ отвровенномъ разговорѣ съ нимъ. Доказывая патріарху необходимость содѣйствовать всячески начальнику русской инссіи въ Ісрусалимѣ въ удовлетвореніи всѣхъ его законныхъ нуждъ и требованій, какъ-то: относительно помѣщенія, свободнаго совершенія богослуженія въ свв. мѣстахъ и т. п., драгоманъ отъ себя коснулся слегка возможности, въ случаѣ нужды, потребовать ему отъ Порты оффиціальнаро привнанія

за нимъ тѣхъ же самыхъ преимуществъ, накими пользуются въ Іерусалимѣ начальники внославныхъ христіанскихъ миссій. Въ отвѣтъ на это іерусалимскій патріархъ выразилъ теплую готовность установить свои отношенія къ преосв. Кириллу на почвѣ самаго откровеннаго дружества. Онъ спрашивалъ « прп этомъ у драгомана Мостраса о впечатлѣніи, какое произвелъ на начальника нашей миссіи первый пріемъ его патріархомъ. Драгоманъ отвѣчалъ, что ему самому показалась странною нѣкоторая холодность патріарха въ отвѣтъ на откровенное и преданное обращеніе преосв. Кирилла къ нему "Преосв. Кириллъ,—замѣтилъ въ ковцѣ драгоманъ,—былъ нѣсколько смущенъ тѣмъ, что Вы не обмѣнались съ нимъ братскимъ поцѣлуемъ подобно тому, какъ это сдѣлалъ Вашъ вселенскій собратъ".

Патріархъ іерусалимскій оправдывался тёмъ, что, по существующему на Востокё обыкновенію, всякій епископъ цёлуетъ руку у натріарха, и незнаніемъ, что этотъ обычай не принятъ въ Россіи. Патріархъ, впрочемъ, былъ усповоенъ драгоманомъ, увёрившимъ его, что, съ каждымъ новымъ свиданіемъ, преосв. Кириллъ былъ все болёе и болёе доволенъ обращеніемъ съ нимъ Его Блаженства.

Все это подготовило тотъ искренній обмѣнъ взаниныхъ выраженій чувствъ и мыслей между іерусалимскимъ патріархомъ и преосв. Кирилломъ, который (обмѣнъ) послёдовалъ при прощальномъ свиданіи между ними 14 января 1858 года.

Въ видё вступленія въ любопытную бесёду, во время, этого свиданія, іерусалимскій патріархъ сказалъ преосв. Кырилду, что онъ поджидалъ его во все то утро, въ которое онъ ёздилъ въ Порту, и хотя былъ боленъ, по приказалъ принимать, взъ всёхъ посётителей, только его, имѣя нужду переговорить съ нимъ на-единѣ. Затёмъ патріархъ выразилъ сожалёніе по поводу скораго отъёзда преосв. Кирилля, такъ какъ это помѣшаетъ ему отпраздновать, вмёстё съ двумя патріархами, ихъ общія имянины на праздникъ св. Кирилла іерусалимскаго 18 января. "Мы на-

двялись", -- свазалъ онъ, -- "что три Кирилла соединятся въ этотъ день въ духовномъ общения любви и мира. Я радъ, что внжу Васъ, такъ какъ могу Вамъ сказать теперь отъ что я вполнв довъряю Ванъ". "А я. -- отвъчалъ AVIIIN. • ему преосвященный Вириллъ, --- , счастливъ, что слышу отъ Васъ такое признание. Я боялся болбе всего отсутствия довърія и искренности со стороны Вашего Блаженства, безъ чего труды мои въ Іерусалний остались бы тщетными. Для этого я, съ перваго же свиданія съ Вами, старался внести въ мон отношения въ Вамъ всю возможную искревность и прямодушіе. Привнаюсь откровенно, что если бы я не удостонлся этого взанинаго довёрія, столь существенно необходимаю для достижения общей нашей цёли на польку православия, то, не витя викакихъ тайныхъ побуждений къ пребыванию во св. градв, я просиль бы свое правительство вызвать исня оттуда, какъ безполезнаго дёнтеля". "Я былъ нёсколько предубёжденъ противъ Васъ", отвъчалъ на это патріархъ. "Архимандрить Григорій (Веглерись) первый выставиль предо мною Вашу личность съ самой выгодной стороны. Теперь же, повторяю Вамъ, что мнѣ не нужно посредняковъ, чтобы увѣриться въ прямодушін Вашемъ, я читаю его въ Вашемъ свётлонъ BSODB".

Дальнёйшій разговоръ соотвётствовалъ началу. При прежнихъ свиданіяхъ, замётно было стремленіе патріарха поставить преосв. Кирилла, какъ начальника нашей іерусалимской миссіи, въ полную зависимость отъ произвола святогробскаго духовенства; стёснить свободу дёйствій его цёлымъ рядомъ мёстныхъ условій; извинить заранёе всякую вольную и невольную ошибку патріаршихъ намёстниковъ въ отношеніи къ миссіи невёжествомъ, грубостью, незнаніемъ приличій. Теперь патріархъ просилъ преосв. Кирилла обращаться съ полнымъ довёріемъ къ его намёстникамъ во всякой нуждё, обёщая немедленное удовлетвореніе, по мёрё силъ, для чего даны были уже имъ, по его словамъ, самыя точныя прика-

ļ

ванія. Съ этою же цёлію патріархъ вручилъ преосв. Кириллу открытое письмо къ своему энитропу въ Іерусалимё, исполненное самой отеческой заботливости о нашей миссіи. Кротость и благодушіе преосв. Кирилла виставлялись въ этомъ письмё наравиё съ отличнымъ умомъ и ученостію и высокимъ довёріемъ, какимъ онъ облеченъ былъ отъ лица русской церкви. Пріобрёсти его благорасположеніе, во всемъ угождать ему,---писалъ натріархъ,---вотъ лучшее средство исполяють долгъ благодарности въ отношеніи къ русской церкви, издревле намъ благодётельствовавшей и не перестающей и нымё приходить къ намъ на помощь.

Во время продолженія бесёды патріархь іерусалимскій коснулся вопроса о необходимости теперь болёс, чёмъ когда либо прежде, им'ёть русскаго консула въ Іерусалимё. "Я и прежде", повориль онъ, "просиль о томъ русское правительство чревъ здёшнее посольство; не-нез личныхъ цёлей и врихоти, а единственно изъ уваженія къ чести русскаго имени и ради пользы церкви православной. Въ бытность мою въ Іерусалимё, миё бывало прискорбно видёть, что христіане всёхъ другихъ исповёданій собирались въ храмё, вмёя во главё своихъ оффиціальныхъ представителей, и только одна православная община была лишена этого счастія. Сверхъ того, Вы увидите, какъ тяжело будетъ Вамъ заниматься полицейскимъ надворомъ за всёми поклопниками".

Патріархъ предлагалъ для этого поста руссваго вице/ вонсула въ Яффѣ г. Марабути, о которомъ отвивался, какѣ о человѣкѣ не только усердномъ и распорядительномъ, во и пользующемся общимъ уваженіемъ по уживчивому своему характеру и умѣнью ладить со всякимъ.

Вселенскій патріархъ, съ которымъ преосв. Кирилль виділся въ послідній разъ накануні своюго отъйзда изъ Константинополя, провожаль его, повядимому, съ искреннимъ сожалізніемъ. Сожалізніе это относилось столько же къ личности преосв. Кирилла, поторый съуміль снискать любовь и

Труды Кіев. дул. Авадемін, т. І, 1899 г.

уважение всёхъ членовъ Синода своею обходительностию и вниманіемъ къ нимъ, сколько и къ оффиціальному положенію его, какъ посредника между восточною и русскою православными церквами. Эта мысль о необходимости имъть при русскомъ посольствё въ Константивополё духовное лице для живыхъ сношений чревъ него между русскою и греческою церквами, повидимому, ни на минуту не оставляла вселенскаго патріарха. Временное пребываніе преосв. Кирилла въ Константинополѣ значительно ожевило сношенія наши съ греческою черковыю и, по мявнію самого русскаго посланника въ Константинополъ, представило греческой: iepapxin естественный поводъ для частыхъ свиданій и довъренныхъ объясненій съ представителями русской церкви в правительства безъ всякихъ опасений со стороны Порты, а руссканъ дало возможность сдёлать болёе основательную и снисходительную оцёнку нуждъ и печальнаго положенія греческой цервви. Отъввдъ преосв. Кирилла прерывалъ начавшееся, при столь благопріятныхъ условіяхъ, в подававшее добрыя надежды въ будущемъ, сближение объихъ церквей. Вотъ почему въ особенности вселенскій патріархъ сожалёль объ отъёздё преосв. Кирилла в выражаль это сожалёніе съ трогательнымъ чувствомъ, въ искренности котораго невозможно было сомнѣваться.

Преосв. Кириллъ, съ своей стороны, старался усповенть вселенскаго патріарха и предлагалъ ему въ посредники между единовърными церквами будущаго настоятеля русской посольской церкви въ Константинополъ<sup>1</sup>). Вселенскій патрі-

<sup>1</sup>) Такимъ настоятелемъ константинопольской русской посольской церки быль назначенъ вскорѣ архим. Петръ (Тронцкій), магистръ УП курса Кіев. дул. Акад; ст. 1858 г. инспекторъ Кіевск. акад., съ. 1858 г. ректоръ Кіевск. сем.; съ 1858 г. г. настоятель посольской русской церкви въ Константинован, съ 1869 г. – въ Асинахъ; съ 29 мая 1860 г. викарій кишинев. спархін, спискоїъ аккерманскій † 10 окт. 1873 г. См. о немъ собраніе мибній к отвыйовъ м. Фигарета по дбламъ прав. церкв. на Востокъ. СПБ. 1886 г., стр. 8, прим. З. Ср. у Строева. Списки ісрарховъ. Стр. 554.



архъ отвѣчалъ на это, что довѣріе дается не вдругъ, и что онъ жедалъ бы, поэтому, въ важныхъ дѣлахъ, рѣшеціе которыхъ готовилось тогда въ церкви, испрашивать письменно совѣтовъ и мнѣнія преосв. Кирилла чрезъ довѣренныхъ людей, а не чрезъ посредство митрополитовъ его синода, такъ какъ онъ бонтся, оказавъ предпочтеніе одному изъ нихъ, возбудить зависть и недоброжелательство прочахъ. Прощаясь съ преосв. Кирилломъ, вседенскій патріархъ упросилъ его принять на память изданный въ Асинахъ Катихизисъ греческой церкви. "Самая книга", — сказалъ онъ при этомъ, — "будетъ вамъ нацоминать обо мнѣ; а о содержаніи ся я буду ожидать вашего просвѣщеннаго мнѣнія".

Преосв. Кириллъ, предъ отъйздомъ изъ Константинополя въ Іерусалимъ, посътилъ еще разъ нъкоторыхъ изъ членовъ константинопольскаго патріаршаго синода. У одного изъ нихъ (дервонскаго митрополита) онъ видълъ новаго фиинпопольскаго епископа, переведеннаго туда изъ Смирны на сибяу бывшаго митрополита Хрисанев. Къ удивлению преосв. Кирилла, этотъ епископъ, пользовавшійся среди греческаго духовенства славою образован наго и даже ученаго архипастыря, выражаль самыя гуманныя воззренія на грево-болгар. скій вопрось и объясняль преосвященному Кириллу, что онь нарочито рёшилъ продлить время своего пребыванія въ Константинопол'в для лого, чтобы хоть сколько-нибудь научиться славанскому языку, знаніе котораго онъ считаль необходимымъ для добросовёстнаго ясполнения своихъ новыхъ обязанностей. "Если бы такъ разсуждали и такъ дёлали всё греческіе архіерен, посылавшіеся въ болгарскія епархін",--замъчаетъ по этому поводу преосв. Кириллъ,---, то грекоболгарский вопрось ришился бы своро и просто".

Въ послъдніе же дни своего пребыванія въ Константинопелъ́, преосв. Квриллъ повнакомился съ представителями армяно-григоріанскаго духовенства, имъ́я въ виду, разумъ́ется, необходимость въ будущемъ имъть дъло съ этимъ духоſ

венствомъ. Тоговременный константинопольскій армяно-григоріанскій патріархъ-Аюбъ незадолго предъ твиъ, по превлонности лётт, былъ устраненъ отъ управленія церковью и отъ іерусалимскаго армянскаго патріарха быль присланъ вмёсто блюстителя константинопольскаго престола епископъ Давидъ, одинъ изъ умнёйшихъ и образованнёйшихъ членовъ армянскаго духовенства, считавшійся въ то время нанболёе достойнымъ кандидатомъ на эчијадвинскій престоль. Узнавъ о прибытій въ Константинополь начальника ісрусалимской русской духовной мыссіи, онъ предупреднав его своямъ посвщеніемъ. Поэтому, преосв. Кириллъ считалъ своею обязанностію отплатить ему за эту любезность отвётнымъ посёщеніемъ, что и сдълалъ за нёсколько дней до своего отъйвда изъ Константинополя. Свидание преосв. Кирилла съ ариянскимъ епископомъ Давидомъ весьма любопытно въ подробностяхъ своихъ, какъ несомнённое доказательство той искренней преданности, вакую армяно-григоріанская церковь и община не переставали оказывать Россій. Епископъ Давидъ отъ лица всего армянскаго народа свидетельствовалъ предъ преосв. Кирилломъ о живомъ чувствъ преданности, желавія счастія и славы Россіи, прибавявъ, что армяне дорожатъ союзомъ и расположеніемъ русской державы и церкви и доказали это своичь поведеніемь во время минувіней войны. Не ограничившись, впрочемъ, одними словесными увъреніями, епископъ Давидъ вручилъ преосв. Кириллу напутственное письмо къ јерусаламскому армянскому натріарху отъ вмеми и за подписями главныхъ старбйшинъ константинопольскаго армянскаго населенія. Въ этомъ письм' русская духовная миссія поручалась ослоенному поцечению јерусалныскаго духовнаго главы армянскаго народа съ просьбою отдать въ распоряжение начальника русской миссіи, на первихъ порахъ его пребыванія въ Іерусаланъ, если только онъ пожелаетъ того, свобедную квартиру въ патріархім съ прислугою, пищею и всякний другими удобствами.

Преосв. Кириллъ выразнаъ желаніе видёть армянскую церковь въ Константинополѣ. Желаніе его было немедленно исцолнено съ видимымъ удовольствіемъ. Онъ былъ введенъ въ церковь съ торжествомъ, въ сопровождении пъвчихъ, бывшихъ въ діаконскихъ облаченіяхъ и со свѣчами въ рукахъ, при стройномъ півнія политвь о благосостояній церкви, при чемъ это цёніе, такъ отличное своею гармонією отъ рёзкой нестройности греческихъ хоровъ, напоманло русскимъ слушателямъ духоввую музыку нашихъ концертовъ. Преосв. Кириллъ былъ вовведенъ на ступени алтаря, устроеннаго по армянскому обывновению, на возвышения, бевъ иконостаса, и вовлѣ престола, въ виду собравшагося народа<sup>1</sup>). 110C8.880011 Въ знакъ духовнаго единенія об'вихъ церквей---русской и арманской, списковъ Давидъ просилъ преосв. Кирилла прочитать въ ихъ хранв предъ престоломъ вакую-нибудь молитву и затьмъ благословить народъ. Охотно исполняя это желаніе, преодв. Кириллъ выбралъ съ наибреніемъ и прочиталъ троперь и кондакъ Тронцына дня, ясно выражающіе всемірный харавтеръ христіанской пропов'йди и заканчивающіеся призываніень всяхь къ церковному единенію. Подь архипастырскниъ благословевіемъ русскаго епископа всъ присутствовавшіе міряне благогов'ейно преклонили головы и, когда онъ проходиль по первы, бросались цёловать его руки и одежду 2).

Прежде чёмъ перейти къ разсказу о дальнёйшемъ путешествіи преосв. Кирилла къ м'всту его служенія, мы остановичся здёсь на минуту для того, чтобы бросить общій взглядъ на результаты сравнительно иродолжительнаго пребыванія его въ Константинополів. Пребывавіе это сопровож-

') См. инсьмо преосв. Бирила въ м. Григорію. Духови. Бесіда 1858 г.
№ 19 стр. 247-248.

 № 19 стр. 247-218.
\*) Себдтнія о послёднихъ днахъ пребыванія преосв. Кирилла въ Константинонол'я ваниствованы нама преимущественно илъ записки посла Бутенева, представленной имъ въ Министерство Шностранныхъ Д'ялъ въ феврал'я 1853 г. / Си. арх. Се. Синеда не илиделярія оберъ прокурора за 1858 г. д. № 391.

далось иногими положительными результатами. Важибящими изъ нихъ безспорно должно быть признано то, что за вреня своего пребывания въ Константинополъ преосв. Кириллъ въ достаточной степени усиблъ познавомиться съ общимъ состояніемъ православно-христіанской церкви на Востокѣ. Это обстоятельство нивло важное значение для него, такъ какъ давало ему возможность оріентироваться въ своемъ новомъ положения начальника јерусалимской миссіи, по врайней ибрв, на первыхъ порахъ своего служенія на Востовъ. Съ другой стороны, отчасти черезъ русское посольство и отчасти путемъ непосредственныхъ сношевій съ ісрусалнискимъ патріархонъ, преосв. Кириллъ успѣлъ за это время болѣе или менбе достаточно познакомиться съ тою средою, въ которой ему предстояло служить и действовать. Самъ преосв. Кирилиъ о результатахъ своего пребыванія въ Константиноноль въ письмъ къ петербургскому митрополиту Григорію говоритъ такъ: "по милости Божіей, дивно хранившей доселѣ инссію, мы достигля, по крайней мёрё, слёдующаго: 1) патріархь вселенскій и свнодъ его возъяміся полное довіріе ко мні и живое желаніе, чтобы сношенія ихъ съ Св. Синодонъ всероссійскимъ, измённых характеръ размёна только однихъ въжлявостей, сдълались постоянние, отвровенние и серьезиче. Они съ радостию готовы были бы принять отъ Св. Синода вывовъ къ разсужденію по поводу обобщенія почитанія святыхъ православной церкви, изъ которыхъ многіе чтутся только въ Россия, а другие извёстны только на Востоке: вопросъ важный, и особенно въ настоящее время; вопросъ чисто церковный. При и всколько большей свободе въ Іерусалиме я долгомъ почту представить Вашему Высокопреосвященству подробнёйшія свёдёнія о монхъ бесёдахъ васательно этого предмета; 2) патріархъ іерусалимскій, не безъ предубъжденія смотрѣвшій на новую миссію, въ послѣднее время, какъ кажется, окончательно примирился съ нею. По крайней мърф, прощаніе наше было весьма дружелюбно, и послёдная бе-

428

1

евда была преисполнена теплоты и искренности. Дерзаю уповать, что грозившія мий затрудненія въ Іерусалимі ніссколько ослаблены и облегчены; 3) сношенія мои съ патріархією армянскою, питавшею расположеніе къ русскимь, видимо, скріпили эту связь; 4) знакомство мое и свиданіе съ турецкимъ великимъ визиремъ и министромъ иностранныхъ ділъ, снабдившими меня рекомендательными письмами, произвело въ разныхъ кружкахъ болйе или менйе близкихъ къ намъ, впечатлівніе, благопріятствующее утвержденію самостоятельности миссіи. Сближеніе съ арабами и славянами послужило къ ободренію тіхъ и другихъ<sup>с 1</sup>).

Преосв. Кириллъ съ миссіею своем оставилъ Конотан-. тинополь 15 января 1858 года. Русское Посольство, полюбившее начальника іерусалимской миссіи, устроило ему и его миссіи самые радушные и торжественные проводы<sup>2</sup>).

Подробныя свёдёнія о дальнёйшемъ путешествія ієрусалимской миссія, продолжавшемся 2 недёли, сообщаеть самъ преосв. Кириллъ въ письмахъ своихъ къ м. Григорію и петербургскимъ своимъ роднымъ.

<sup>1</sup>) Си. письно прессв. Карилла въ м. Григорію ого 15 дизард 1858 г. № 35 въ бумагахъ и. Никанора, вишеупонднутихъ нами.

<sup>2</sup>) Объ этонъ говорять самъ преосв. Бирилль въ письмѣ къ своимъ родвынь оть 12 февраля 1858 г. наз Герусалина. "Посольство приназалось ко ний", -нишеть онь, - "какъ и не ожидаль. Не осталось ченовъка, который бы не старалоя быть поближе со иною и ченъ-инбудь вли какъ-инбудь выразить свою любовь и внимание; кажется, я писаль кому-то, что пославникь выразнася вскользь Левнисону: "вашего преосвященнаго какь увидяшь, захочешь поговорить съ вимъ; поговоришь, не можещь не подюбить"... Въ день отъйзда, все сомойство посланяния и всё члевы посольства собразись въ церковь нолиться за насъ Богу. Посл'я молебна слидовало трегательное прощание не безъ слезъ. Ист чины проводная меня до берега; туть опять прощались. Добрые люзи. И великолициое mecraiel (Востокъ вообще любитъ цереновів). Виереди нисколько казасовъ; дальше члены моей миссін; я въ среднив, ведоный двумя казасами: правда, и нужно было поддерживать, -сибть замераь и было скользко; далов члены посольства в среди выхъ, для номпы, носваки для меня... Добродушвые турки развеляи рти и поднимали руки оть сердца ко лбу: знакъ узаженія, благо. дарностя и прочекъ благонаяфречныхъ чуветвъ"...

## труды влавсной духовной Академій.

"Путь наь Константинополя", —пишеть онь въ письмъ въ м. Григорію отъ 26 декабря 1858 года, ..... кы совернили такъ же благополучно, какъ и до Константиноноля. Бури, на которыя была очень щедра нынѣшияя суровая зима, какой не запомнять на Востокв, предшествовали вамь и слвдовали за нами, но насъ, по милости Божіей, миновали. Была только одна бурная ночь, въ продолжение которой почти непрерывно насъ качало во всё стороны такъ, что на налубе и въ каютахъ непрестанно слышался стукъ перекатывавшихся съ ивста на ибсто вещей, не призинченныхъ въ стжнамъ или въ полу: это было между Ккпромъ и Бейрутонъ. Но благодареніе Господу, и качка этой ночи на меня не нивла большаго дъйствія, и изъ другихъ членовъ миссіи въ весьма немногихъ произвела морскую болёзнь, или нёкоторый страхъ. Эта великая милость къ намъ Божія пролагала путь другой милости, другому великому утвшению. Пріфажая из местамъ остановокъ совершенно здоровыми и бодрыми, мы имбля возможность удовлетворать желанію здёшнихъ христіанъ и потребности своихъ душъ совершеніемъ священнодбиствія въ здёшчихъ православныхъ храмахъ" 1).

Цервая станція на пути изъ Константинополя до Іерусалима была въ Смирић. Наканунѣ прівзда туда, съ острова Митилены прибылъ на пароходѣ преось. Кириллъ, командированный для встрѣчи русской миссіи въ Смарнѣ, такъ какъ митрополитъ смирискій, видѣвшійся съ начальникомъ нашей миссіи къ Константинополѣ, не успѣлъ еще прибыть въ свою епархію. Въ патріаршую гостинницу и въ митрополичій домъ для привѣтствія русской миссіи собралось почти все православное населеніе Смирны. Смирискіе граждане упросили преосв. Кирилла отслужить у нихъ литургію <sup>2</sup>).

<sup>1</sup>) См., вясьмо эго въ бумагакъ и. Навалора в въ Духови. Беордъ 1858 г. № 19,

<sup>2</sup>) На оспоранія письма преося. Кирилла из своимъ родимиъ метербургсициъ отъ 12 февраля 1858 года наъ Іерусалима.

428

"Въ первый разь, во время морского путешествія изъ Константинциоля въ Герусалищъ", --- разскавываетъ преосв. Кириль объ этомъ служени въ своемъ письмъ къ м. Григо-которой, инноходомъ зам'ятить, выстроена новая, первая на Востовь, прекрасный шей архитектуры колокольня. Это было 18 января въ день намати святителей александрійскихъ Аоа, насія и Кирилла и день тезонменниства святвёшаго натріар. ха вселенскаго и блаженивйщаго цатріарха іерусалинскаго: по замѣчательному стеченію обстоятельствь, и преосвященный епископъ, кажется, острова Паргоса, вызванный въ Смирну для моего прісма, называется Киридломъ же и 18 числа праздноваль день своего ангела. Православные жители Смирны, видимо, обрадованные нашимъ прибытіемъ настоятельно просили меня совершать литургію. Я не имёль причинь отказать. Всенощную отпѣли на пароходѣ. Утромъ, въ 8 ч. отправились на берегъ, покрытый сплошною массою народа, Лворъ митрополнчій, коловольня, храмъ и въ хранъ наждый уголь, всякая колонна, все было покрыто народомъ. Надобно было видёть негериёніе, съ какамъ каждый спѣшиль принять благословеніе, или поцёловать хоть врай рукава расы и полы мантін моей; надобно было видъть радость, съ какою вся эта масса принимала общее благословение, когда я, поднявшись на лъстинцу и террасу митрополичьято дона, преподавалъ благословение; надобно было видеть восторть, съ какимъ народъ провожалъ меня до моей милюцки, безпрестанио повторяя, что это для него цасха. Для меня это уже быль не первый опыть. И видблъ слезы радости, съ какими смотрели на насъ въ Константинополѣ, во время служенія, въ сонмѣ 14 архіереевъ, съ святёйшимъ натріархомъ въ праздникъ Рождества Христова; я быль свидітелемь трогательнаго торжества болгаръ, вогда служилъ въ икъ скудной, маленькой церкви св. Стефана 27 декабра прошлаго года. Но и на этотъ разъ, какъ и послѣ, еще невозможно было совершить службу

безъ особеннаго умиления; нелька было не растрогаться, смотря на непритворныя выражения живой любен о Господѣ, связующей между собою чадъ единой истичной церкви Божіей, церкви православной"<sup>1</sup>).

Огъ Смярны до Родоса миссія провхала, во выраженію преосв. Кирилла, "предестно"<sup>2</sup>). У острова Родоса пароходъ стояль цёлые сутки; у Кипра тоже была 12-часовая остановка днемъ. Ни въ Родосъ, ни въ Кипръ нивто изъ членовъ русской миссіи не сходиль на берегь, хотя преосвященный родосскій посвіцаль русскую миссію и приглашаль въ свой городъ 3). Но;-пишеть преосв. Кириллъ м. Григорію,-"на мой ваглядъ не оказывалось особенной нужды въ посвщения города; напротивъ, не привося существенной мольвы, оно могло бы только раздражить враговъ православія, которые весьма неравнодушно смотрёли на насъ и, слёдя шагь за ша. гомъ за нами, весьма неравнодушно выражаются о насъ въ газетахъ, хотя в не имъютъ ничего, что могли бы поставить намъ въ упревъ" 4). На пути отъ Кипра до Бейрута пароходъ, на которомъ вхала мессія, долженъ быль выдержать сельный шториъ. "Ночь", --- писалъ преосв. Кириллъ свониъ роднымъ, ---"была страшная" <sup>5</sup>). Въ Бейрутв миссія позволила себъ сдъ лать небольшой отдыхъ за время сравнительно продолжительнаго своего морскаго путешествія. "На берегь я вышель",пишеть преосв. Кириллъ м. Григорію, - "только въ Бейруги, гдъ миъ необходимо было видеться съ консуломъ и гдъ первоначально предполагалось сдёлать инё нёсколько болёе продолжительную остановку, хотя впослёдствія обстоятельства

 ') Си. письмо преосв. Кирила въ п. Григорію въ бумагахъ н. Никанора и въ Духовной Бесйді 1858 г. № 19.

<sup>2</sup>) На основания ипсьма преосв. Кирилда къ нетербургскимъ роднимъ его отъ 12 февр. 1858 г.

») На основания того же письна.

4) См. письмо преоса. Кырилан къ м. Грагорію въ бумагахъ м. Цигавора и въ Духови. Весёдё 1658 г. № 19.

5) На основания письма оть 12 февраля 1858 г.



времени и совъть блаженивишаго патріарха ісрусалимскаго и измвнили первоначальныя предположения. Здесь-то Господь сподобиль меня совершить литургію, вторую во время моего морского путешествія, 26 января. Преосвященный бейрутскій, добръйший старецъ самъ по себъ, тронутый въ особенности монить вниманіемъ, тёмъ, что я предупреднять его, поспішных къ нему тотчасъ по прибыти въ Бейрутъ, просилъ меня отслужить на другой день вибств съ нимъ. Собрание народа, усердіе молящихся и жажда принять благословеніе отъ русскаго архіерея были и здёсь такъ похожи на то, что видёлось въ Сиврив. Народъ провожалъ меня до моев квартиры, приготовленной въ домъ одного изъ почетнъйшахъ здъшнихъ траждань: витств съ народомъ првияли отъ меня благословеніе и два маронитскихъ священника и притомъ весьма благоговъйно, что очень порадовало здёшнахъ православныхъ. 'Въ тоть же день меня пригласили на экзамень въ мъстную народную школу, въ которой обучаются дъти ибстныхъ арабовъ-православныхъ, нать больше всего (10: 3: 1), латины и магометане. Экзаменъ произвелъ на меня весьма разнообразныя впечатлёвія. Дёти вообще удивительно способны вь протавность увѣреніямъ враговъ населенія восточнаго. Но, въ крайнему прискорбію, прекрасная почва эта попала въ руки чуждыхъ дблателей. Учитель въ школв-маронитъ; главный предметь преподаванія-фравцузскій языкь, ділающій наумительные усивхи на Востокв<sup>и 1</sup>).

При обсужденів въ Россіи маршрута путешествія іерусалимской миссіи на Востокъ въ числѣ пунктовъ, которые миссія должна была посѣтить, на пути въ Іерусалимъ намѣчался, между прочимъ, и Дамаскъ. Находили необходимымъ, чтобы, познакомившись въ Царьградѣ съ двумя восточными патріархами — вселенскимъ и іерусалимскимъ, преосв. Кириллъ

<sup>1</sup>) См. письмо преосв. Кирилла въ м. Григорію въ бунагахъ м. Никанора, в въ Духови. Бесбдё 1858 г. № 19.

посѣтнаъ въ Дамаскѣ и третьяго патріарха-антіохійскаго, твиъ болёе, что съ нимъ начальникъ нашей миссін долженъ быль вийть дело впоследствия. Однакоже некоторыя обстоятельства и условія, выяснившіяся позже, заставили преосв. Кирилла отступить отъ зарание намизенной программы путешествія. "Путешествіе изъ Бейрута въ Данаскъ, предполагавшееся при моемъ отправлении на Востокъ",---пишетъ преосв. Кириллъ и. Григорію, — еще въ Константинополь возбуждало противъ себя возраженія со стороны патріарха іерусалимскаго, который выравиль опасеніе, что уклоненіе мое съ прямого пути изъ Царьграда въ Герусалинъ для свиданія съ третьимъ патріархомъ, послё свиданія съ двумя въ Стамбуль, могло бы возбудить неосновательныя подозрънія съ разныхъ сторонъ. По прибытія въ Бейрутъ, я узналь, что это путешествіе было въ то время и невозможно потому, что въ горахъ выцалъ снёгъ, какого не запомнятъ съ 1812 года. Путешествіе, по симъ причинамъ, отложено до времени послѣ Пасхи, когда предполагаю пробхать въ Бейрутъ, где будетъ и патріархъ антіохійскій, а потомъ уже въ Дамаскъ и въкоторыя его окрестности, хотя очень не многія потому, что благоразуміе, наконецъ, требуеть нѣкоторой осторожности въ отношения въ личному мосму посъщению вдешнихъ местностей и селеній, слишвоиъ уже сильно сочувствующихъ русскому архіерею и слишкомъ много возлагающихъ из насъ надеждъ. Всему будетъ время; всему должна быть мёра. На первый разъ я не разсудиль оставаться долго и вт Бейруть, хотя консуль и уговариваль и даже устрашаль трудностію пути посль недавнихъ бурь.

Съ упованіемъ на милость Божію, 27 числа вечеромъ пустились мы въ послёдній переёздъ оть Бейрута до Яффы, требовавшій 12 часовъ. Море было очень тихо и пристань, часто вовсе неприступная, чего и на этотъ разъ опасались, ровна и гладка, какъ стекло. По милости блаженнёйшаго патріарха іерусалимскаго, въ Яффё приготовленъ уже

былъ намъ пріють 1) и столь; патріархь армянскій сдёлаль распоряжение, чтобы и армянские монахи встрётные насъ; народъ православный ждалъ уже съ нёкоторымъ нетерпёніемъ нашего прибытія. Отрадно и умилительно такое сочувствіе, хотя мнё собственно и не легво потому, что прямо съ дороги я долженъ былъ начать пріемъ посвтителей, постоянно сывнавшихъ другъ друга съ утра до ночи впродолжение двухъ съ половиною дней, прожитыхъ ыною въ Яффь. Сколько радости выражено, сколько жалобъ и просьбъ, н надеждъ высказано было инв въ эти два дня! Бидные, бротенные люди рады были отвести дуту, и старики съ детскою простотою спётили говорить за всёхъ, приходя ко мнё по ивскольку разъ. Утвшительно, что ни безчеловвчное коварство враговъ, ни холодная безчувственность и безжалостность своихъ не поволебали въ этомъ теривливомъ и кроткомъ стадъ Христовомъ любви къ православію и церкви. Умилительно было смотрёть на собраніе православныхъ въ храм' ЗО января въ депь памяти трехъ вселепскихъ учителей и святителей, когда литургию совершалъ одинъ изъ моихъ іеромонаховъ, а я, по усиленному прошенію жителей, стояль объдню среди народа, на архіерейской казедръ, принимая, по зд'вшнему обычаю, участие въ священнод в стви преподаваніемъ мира, чтеніемъ символа въры и молитвы Господней, и раздаяніемъ энтидора. Невозможно описать радость, съ какою обращены были на меня взоры православныхъ здёшнихъ, всёхъ оть мала до велика; съ какимъ усердіемъ ловилъ народъ каждый мой поклонъ, чтобы раздѣ-

<sup>1</sup>) Обь эгонь пріютѣ преосв. Кириллъ писаль своичь подвиль нь письча 12 февраля 1858 года слёдующее: "Квартира въ Яффѣ была отнедена прекрасная: дожь съ садоит. Садъ., ви не можете представить, что та ое эготь садъ, глѣ я сидѣль. Изгородь его – натуральный нактусъ – въ рость человика, съ мистьями въ три четверти аршина въ длику и въ полъ-аршина въ ширвиу. Самый садъ весь изъ апельсинныхъ, лимонныхъ, миндальныхъ, персиковыхъ и абрикосовихъ дерезьевъ.." лить его со мною. Эго была одна молящаяся семья, въ которой я, хотя и недостойно, занималъ мёсто отца; и умиленна была молитва этой семьи<sup>« 1</sup>).

Сь прибытиемъ въ Яффу, окончилось морское путетествіе нашей миссіи. Путешествіе это и само по себѣ и вслѣдствіе непривычки къ нему преосв. Кирилла, значительно утомнло этого послёдняго. Но утомленный тёломъ, съ спокойнымъ, повидемому, духомъ вступалъ преосв. Кириллъ на почву святой земли и готовъ былъ совершить послъдній свой перейздъ до Іерусалима. "Морской путь свой кончилъ я 28 января, прибывъ утромъ въ Яффу", писалъ онъ 1 марта 1858 года преосв. Макарію. "Ужасъ, вакое разстояніе, какъ подумаеть о цень, бывало, въ Петербургѣ. Миѣ не казалось этого, когда, стоя на террасъ монастырской, подъ стъною которой море хлещеть и катить волны свои въ необозремую даль, я смотрёль на море въ прекрасную лунную ночь и въ теплый свётлый полудень. Такъ ли ужъ сильны впечатлёнія прежней жизни, такъ ли ужъ легокъ и углаженъ былъ для меня, особенною милостію Божіею, сложный и разнообразвый путь мой, что впечатлёнія долгаго путешествія не вытёснили изъ души круга дорогихъ обликовъ и воспоминаній... хлопоты перевзда и такъ называемаго водворенія (къ моему постоянному двору слово это очень идеть) въ Іерусалимъ совращають немножко и эти пять недёль" 2).

О послёднемъ своемъ переёздё изъ Яффы до Іерусалима и прибытія въ св. градъ преосв. Кириллъ очень подробно говоритъ въ своемъ письмё къ м. Григорію отъ 26 февраля 1858 года. "ЗО января, въ часъ по полудви", пишетъ онъ здёсь, "пустились мы, въ сопровождении генеральнаго нашего консула и консула яффскаго, греческихъ и армянскихъ монаховъ, и нёкотораго числа нашихъ поклон-



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. нисьмо преосв. Кирилла, къ м. Григодію въ бумагахъ м. Никанора и въ Духови. Беседа 1858 г. № 19,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) См. Руссв. Стар. 1889 г., т. LXIV девабрь, стр. 799-800,

ныковъ, въ послёдній путь-до Іерусальма. Преврасный быль день! Прекрасная и дорога довела насъ до Ремли (древней Рамы). Непривнунций вздокъ верхомъ на лошади, я однакожъ былт настолько спокоевъ, что трогательныя библейскія воспоминалія свободно входили въ мою душу в сердце трепетало отъ умиленной радости. Путешествіе продолжалось четыре часа. За часъ до Ремли встратилъ насъ начальникъ города съ своеми кавалерами (баши-бузуками), которые гарцовали подъ звуки турецкаго барабана, удиваяя страничновъ споею удалью в необывновенною быстротою и ловкостие своихъ коней. Привнаться, это такъ мало подходяло въ настроению мовать чувства и мыслей, такъ болёзненно действовало на мон нервы, такъ дурно укладывалось въ моей душе съ библейсками воспоминаніями, что слевы напливали на мон глаза и я, въ собственномъ смыслъ слова, страдалъ впродолжения всего этого времени <sup>1</sup>). Но надобно цвнить усердіе и шадить чувства и понятія другихъ, когда ихъ поправить не въ силахъ; надобно било благодарять за оказавное вниманіе, н я благодарият невритворно-потому, что, каковъ бы ни билъ обравъ выражения, но усердіе начальника города и свити его было искренно: они не внали, какъ бы обявать меня больше; севретарь градоначальника упросиль меня Блать на его прекраснёйшей, не совсёмъ по сёдону, лошади, которой даже не хотёль взять и обратно. Благодарность, конечно, не ограничивалась словами. На Востоки слово пролагаеть только путь даявію. Должно сознаться, что путей этихъ пролагается уже слишвомъ много, несравненно больше того, свольво обыкновенно предполагается при снаряжение подобныхъ намъ путешественниковъ. Изъ Реили, куда јерусалнискій паша выслаль агу съ десяткомъ своихъ кавалеровъ, патріархія-архымандрита съ своями монахами и армянскій патріархъ также архи-

) См. письмо преосв. Кирилла къ м. Макарію Булгакову. Тачъ же стр. 800;

а

ļ

мандрита съ братією, выйхали мы въ 6 ч. у. 31 января. Въ пять съ половиною часовъ вечера въ тоть же день, послй двухъ непродолжительныхъ останововъ, прибыли мы въ св. Іерусалимъ, благополучно окончивъ (всй, кромъ только о. iеромоваха Ювепалія, за три часа до Іерусалима упавшаго вифстъ от лошадью на одномъ очень крутомъ нодъемъ и ушибшаго себъ ногу, жотя в не крайне опасно) грехмъслчное странствованіе въ самое дурное время года.

Что свазать объ этомъ послёднемъ путешествия? Трудно найти въ русскомъ язык слова, которыми бы можно было назвать то, что вдёсь называется дорогою въ Іерусалных, особенно начиная съ трехъ часовъ отъ Ремли, трудно было бы и врасками необразние эти уступы между постоянно воврастающими горами, сложенными взъ камией, одинь слой на другомъ, выдающихся уступами, подебно ребрамъ остова какого вибудь великана; эту лестницу, образованную самою природою изъ выдающихся камней, на которые лошадь должна въбираться съ крайними усиліями (только здъшнія лошади и мулы и способны къ эгому), осторожно выбирая ивстечко, гав ступить ногою, между обсыпавшиниеся обломками камней; эти скользящія тропинки, теряющіяся въ го--рахъ, эти неожиданные повороты на окраинъ рновъ, эти спуски (одинъ въ особенности), какихъ въ Россіи не создасть саное пугливое и разстроенное воображение; и все это тя-. нется непрерывно до самаго Герусалима; трудно выразить ощущенія непривычнаго странника по такому пути, обяванваго просидёть на лошади почти десячь часовъ сряду. Къ концу пути замираетъ всякое ощущение, и страхъ угрожающихъ на каждомъ шагу опасностей, и даже желавіе конца этому путешествію. Можеть быть, это и хорошо, въ томъ, по крайней мёрё, отношенік, что къ Іерусалиму для новыхъ впечатлѣній привозишь душу свободную отъ всего искусственнаго и своевольнаго, отъ всякой напряженной и насильственно выжатой мысли, отъ всякихъ преднамъренныхъ ядановъ и предначертаній, отъ ссякаго произвольно выжатаго изъ сердца чувства. Таково, по врайней мёрё, было состояніе моей души, когда мы приближались къ Іерусалиму. Я уже не имѣлъ способности пересѣсть съ своей лошади на патріаршую, которую выслали для меня за часъ пути до Іерусалима; не имёли возможности разстроить меня, вакъ предъ Ремлею, пи турецкий барабанъ и нарядъ турецкихъ кавасовъ, высланныхъ мит на встричу пашею, ни первый обивнъ приветствія съ духовенствомъ греческимъ и армянскимъ (отъ котораго была даже ричь на русскомъ языки), провожавшимъ меня до Іерусалима.

Ісрусалимъ открывается глазамъ вдругъ, когда вытзжаешь изъ-за горы. Въ тотъ разъ, когда ны приближались въ пему, было время вахождения солпца. "Вотъ и Герусалимъ", -- сказали мив, и солице, садившееся въ тучахъ, какъ бы нарочно, бросало въ это мгновение ийсколько послёднихъ лучей, облило розовымъ свътомъ сначала гору Елеонскую, видввшуюся май черезъ городъ, потомъ самый городъ, исврылось. Невыразимал минута! Дивная минута небеспой радости и мира! Какъ будто и не было этой дикой, невообравимой дороги по ступенямъ скалъ и горъ; какъ будто и не было десятичасоваго труда непривычной ёзды и врайняго изнеможевія силь оть испривычнаго и тяжелаго путешествія. Не было мъста и размышлению. Душа вся вселилась въ очи, а св. Іерусалимъ подавалъ небесный привътъ прямо сердцу, и сладостно было сердцу, и молитва сама собой неслась въ св. гробу и выше-въ горнему Іерусалиму, въ Воскресшему изъ гроба.

Не знаю, въ какой степени правы тв, которые предварительно разсказывали мнѣ, что Іерусалимъ угрюмъ и мраченъ. Можетъ быть, примъчу когда-нибудь и это. На первый равъ онъ показался мнъ свътель, какъ донъ Божій, любезенъ сердцу, кавъ отечество. Благословляю Господа, что сподобилъ мена неожиданнаго утёшенія видёть св. градъ и Божій гробъ,-

Труди Кies. дух. Академія, т. І, 1899 г.

труды кінвской духовной авадемін.

утъщения, выше котораго въ жизни можно указать немного. Ствны Іерусалные и врата яффскія, которыми намъ долж-Г но было вступить въ Іерусалниъ, покрыты были народомъ, ждавшимъ уже нѣсколько часовъ прівзда русской миссіи. Мѣст-ные греки и арабы, армяне и франки, русскіе и пришельцы всёхъ странъ мёшались между собою въ этой массё, сложившейся изъ абсколькихъ тысячъ человбкъ и двигавшейся впередъ по мъръ того, вакъ мы приближались во вратамъ. Нъкоторымъ господамъ было врайне непріятно смотрёть на нашъ пойздъ, въ которомъ и армяне, съ спископомъ во глави, привимали прямое и отврытое участіе; можно было отличить ихъ дышавшія любопытствомъ в не очень радоствыя ляца: ихъ было не такъ много, какъ, можетъ быть, имъ саминъ желалось. За то трудно перечислить тёхъ, которые, стоя или ндя по объемъ сторонамъ дороги, умиленпо просили и съ жадностію ловили благословеніе оть русскаго архіерея; трудно описать чувства этихъ тысячъ православныхъ, между которыми у однихъ лились неудержимыя слезы, у другихъ вырывались крики восторга, у йныхъ вырывались трогательныя выраженія благодарности въ Господу, положившему на сердце православнаго царя русскаго послать во св. градъ архіерея русскаго. Я не смёль дёлать сравненій; можеть быть, и не могъ дёлать въ эти минуты; но приходилось не разъ слышать, что многимъ наглядно напоминался входъ Господень въ Іерусалимъ, и, смотря на нашъ въйздъ, какого не припомнятъ самые жители Іерусалима, многіе проливали слезы умиленія.

Во вратахъ св. града насъ огласила громогласная православная пёснь: "Достойно есть". Ее пёля русскіе поклонники, во главѣ которыхъ однеъ руссвій іеромонахъ встрѣтилъ меня въ епитрахили и съ врестомъ. Потрясающія минуты! Певчіе наши-поклонники-съ радости не щадили голоса и груди, точно такъ же, какъ другіе не щадили своихъ костей, пробиваясь сквозь сплошную массу ко мнё, чтобы хоть прикоснуться въ моей рясв. Богородичны оглашали весь путь

отъ вратъ до моей квартиры, гдё кавасы едва въ состояніи были вырвать меня изъ толиы, готовой, казалось, отъ усердія разорвать меня на части. Священникъ съ крестомъ, уже въ фелони, съ діакономъ въ стихарѣ, а пѣвчіе съ пѣніемъ: "Спаси, Господи, люди твоя" ввели меня въ отведенный мнѣ домъ, совершили коротенькую литію и возгласили многолѣтіе Благочестивѣйшему Государю Императору со всѣмъ Августѣйшимъ Домомъ и Святѣйшему правительствующему всероссійскому Синоду. Возвратный путь къ монастырямъ, гдѣ жили, поклопники также оглашали торжественнымъ пѣніемъ... Не умѣю выразить ощущеній, какія испытывалъ я въ эти минуты, первыя въ Іерусалимѣ, прислушиваясь къ теряющемуся вдали въ ночную уже пору, русскому пѣнію"1).

Такъ окончилось болёе, чёмъ трехмёсячное, и трудное путешествіе русской духовной іерусалимской миссів. Она прибыла въ Јерусалимъ 31 января 1858 года и преосв. Кириллъ тотчасъ же приступилъ въ дёлу, которое ему было поручено.

Священник Ө. Титовъ.

(Продолжение будетг).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. въ бумагахъ м. Никанора и въ Духовной Бесзи 1858 г. № 19 ср. Русси. Стар. 1889 г. т. LXIV, декабръ, стр. 800-801.

## АНГЛІЙСКАЯ ШКОЛА.

### По поводу изданія К. П. Поб'йдоносцева: "Новая шеода. М. 1898."

"По своему практическому характеру, по настойчивому стремленію образовать людей цёльныхъ, развить въ нихъ, до высшей степени, всё ихъ способности, всю мощь ихъ энергіи и личнаго почина, школа эта рёшительно выдвигается изъ рамокъ всёхъ до сихъ поръ практиковавшихся системъ воспитанія". Такъ характеризуетъ французскій писатель Демоленъ, изъ статей котораго составлено изданіе К. П. Побёдоносцева, новый типъ школы, народившійся въ Англіи и горячо рекомендуемый имъ, какъ наиболёе отвёчающій задачамъ воспитанія въ наше время. Чгобы рельефиёе оттёнить особенности этой школы, авторъ спачала дёлаетъ общую характеристику современнаго состояпія школьнаго дёла въ родной ему Франціи и въ Германіи.

Большинство изъ обучающихся во французскихъ коллегіяхъ, по его словамъ, уже на школьной скамьѣ считаютъ себя кандидатами на различныя должности въ государственной службѣ. Школа здѣсь служитъ карьерѣ: она должна дать дипломъ на право занять то или другое мѣсто въ государствѣ и съ успѣхомъ достигаетъ такой цѣли, подготовлия къ необходимому для этого экзамену. Въ этомъ экзаменѣ, въ возможно быстрой подготовкѣ къ нему, вся задача школы. Отсюда —чудовищная система "натаскиванія" (chauf-

fage) — торопливаго, неосновательнаго, крайне поверхностнаго сообщенія впаній, расчитанныхъ только на часъ экзамена. Отсюда — вся постановка школы и ен порядковъ, направленпая къ выработкъ лишь типичнаго чиновника, человъка выдрессированнаго только въ послушаніи, но съ полнымъ отсутствіемъ способности личныхъ начинаній и всякой самодѣятельности вообще. Таковы всѣ французскіе громадные интернаты, устроенные по одному общему вазарменному типу. Въ результатѣ — 1) не только поверхностность знаній, но и неспособность восполнить ихъ путемъ самостоятельныхъ заизтій послѣ школы, неспособность къ изученію предмета глубокому и основательному, къ методическому труду вообще, — 2) полное обевличеніе, притупленіе индивидуальныхъ склонностей и стремленій, вялость личной энергіи, почина, полвѣйшая неспособность къ самостоятельной жизненной борьбь.

Мало отраднаго видить авторъ и въ школѣ германской съ ея прославленной педагогіей и филологіей-, глубокой, тонкой германской филологіей". Весьма знаменательнымъ является тоть факть, что въ самой же Гермяніи раздается громкій протесть противь современной постановки школьнаго дъла, идущій притомъ съ высоты престола. Многопредметность, пе только ослабляющая физическое развитіе, но притупляющая и умственныя силы, слишкомъ большое вниманіе, въ частности, къ классической филологіи, идущее въ ущербъ своимъ, чисто національнымъ предметамъ образованія, "ужасное перепроизводство" оканчивающихъ научные курсы, яростная борьба ва школу, сделавшуюся яблокомъ раздора для политическихъ партій, -- вотъ педостатки, отивчаемые въ своей современной школь германскимъ императоромъ. Но и тотъ идеалъ, на который указываетъ самъ онъ (воспитание молодыхъ поколъний въ чувствъ и сознании исключительцаго величія и славы своей единой имперіи), не можеть быть признанъ удовлетворительнымъ. Такое воспитаніе не совдасть "людев практическаго двла, способныхъ къ плодотворному труду, къ умёнью найтись во всемъ, что требуетъ самодёятельности", выдержать ту самую жизненную борьбу, на которую указываль въ той же рёчи самъ императоръ.

И воть вниманіе Демолена съ симпатіей останавливается на новомъ типѣ школы—англійской, который онъ подробио изучилъ на мѣстѣ. Школа эта ставитъ задачею сноею приготовить именно "людей дѣла", "способныхъ самостоятельно справляться со всѣми затрудненіями, со всѣми осложненіями жизни", привыкшихъ расчитывать "не на даровую общественную помощь, пе на кавія-либо искусственныя общественныя группы, а лишь на самихъ себя" (стр. 27 и 51). Какими путями идетъ она къ своей цѣли?

Школа стремится, во-первыхъ, гармопически развить всё силы своихъ учениковъ, воспитать въ нихъ здоровый энергическій духъ и таковое же тёло, во-вторыхъ, — папередъ познакомить ихъ именно съ тёмъ, что окажется нужнымъ для нихъ въ жизни: она должна быть "не искусственною средою, въ которой соприкосновеніе съ жизнію возможно только чрезъ книги, но маленькимъ міромъ, реальнымъ, практическимъ, какъ можно ближе знакомящемъ дётей съ дёйствительною сущностью вещей" (стр. 30). На этихъ началахъ и созидается вся жизнь піколы.

Такъ, прежде всего, самое серьезное вниманіе и заботы посвящаются тому, чтобы питомцы школы вели жизнь вполиѣ здоровую, которая способствовала бы правильному физическому росту ихъ, укрѣпленію и закаленію ихъ тѣлесныхъ силъ. Эго для новой школы вопросъ громадной важности, и къ успѣшному рѣшенію его приложены всѣ старанія. Въ тѣхъ случаяхъ, на которые ссылается Демоленъ, школа расположена не въ городѣ, а вдали отъ него, среди простора деревенскихъ полей и луговъ, въ хорошей, вполнѣ здоровой мѣстности. "Вокругъ-воздухъ, свѣтъ, просторъ, велень, вмѣсто тѣсныхъ дворовъ, замкнутыхъ высокими стѣнами", какъ то обыкновенно бываетъ въ школахъ. Это интернатъ съ ограни-

ченныма количествомъ воспитанниковъ (не больше ста). Изо дня въ день жизнь течетъ здёсь въ строгомъ порядкё, урегулированная особымъ распредёленіемъ времени. Каждый учебный день дёлится на три части, совершенно различныя по своему содержанію.

Утро, начинающееся очень рано (около 6 ч. лётомъ и въ 7 ч. зимою), естественно, посвящается умственному труду. Вплоть до об'ёда идутъ занятія учебными предметами, прерываемыя завтраками и гимиастикой. Но къ нимъ мы еще возвратимся.

Вторая часть дня, болёе четырехъ часовъ между объдомъ и вечернимъ чаемъ, проводится за работами и упражненіями исключительно физическаго фаравтера. Въ это время работають въ саду, въ полё, въ мастерскихт, совершають прогулки пёшкомъ, на велосипедахъ. Здёсь преслёдуется нёсволько цёлей. Первая изъ нихъ конечно-воспитание тёла, правильное физическое развитіе учениковъ. "Недавно видѣлъ я девятилётняго мальчика, посёщающаго коллегію св. Станислава, говорить Демоленъ: онъ, весь день проучившись въ школь, еще быль вынуждень по вечерамь сидеть за уроками и заданными работами часовъ до 9-10. Это переутомленіе не только гибельно для здоровья, но и для самаго обученія..." Между твиъ "многія неудачи въ жизни происходять отъ физической слабости: поэтому дётямъ необходимо ежедневно упражняться физически и совершать ручныя работы". Онъ ведутъ къ "укрѣпленію тьла и уменьшенію его чувствительности, происходящей отъ унственнаго переутомленія и слишкомъ сидячей жизни"; онъ же развиваютъ не только силу, но и умелость, ловкость рукъ и другихъ членовъ тела (стр. 43-44).

Но то, чёмъ занимаются воспитанники въ эги часы дня, помимо физическаго воспитанія, имёеть и другую цёль: ставить учениковъ въ самое бливкое, непосредственное соприкосновеніе съ дёйствительною жизнію и сообщаеть многія прак-

тическія знанія и ум'внія. Работы плотника, столяда, камецьщика, огородника, садовника, слесаря, токаря, фотографа и многія другія частію усвояются ими, благодаря нарочитымъ посъщеніямъ близъ лежащихъ фермъ и фабрякъ, частію же и проходятся ими самими на правтикъ. Спеціальныя экскурсіи, предпринимаемыя съ этою цёлью, припосять большую пользу. Злъсь дается возможность наблюдать, какъ сырой магерьяль, предоставленный природою въ распоряжение человёка, въ рукахъ послёдняго проходитъ цёлый рядъ послёдовательныхъ превращеній до тёхъ поръ, цова не получится изъ него то, что желательно человъку. Того, чему научаются вдёсь-легко, безъ «сякаго труда, путемъ одного интереснаго наблюденія, --- ученики никогда не забудуть. Мало того: именно вдёсь весьма часто обнаруживаются истынныя склопности в способности детей, которыя бевь этого остались бы скрытыми и заглодли. Что касается собственныхъ практичесвихъ работъ учениковъ, то въ виду привлеченія большаго интереса Бъ нимъ, стараются направить ихъ въ удовлетворенію пуждъ въ собственной школьной жизни, сдёлать замётными и пріятными для самахъ же учениковъ результаты этихъ работъ. И эта цёль прекрасно достигается: собственными руками ученики совдали большую часть предметовъ, которыми окружены и пользуются. Они сами очистили свою ферму и садъ, провели дорожки, устроили цълую систему дрепажа, окрасили стѣны и заборы, сработали многіе предметы изъ окружающей яхъ мебели, построили сарай, голубятню, двв лодки и т. д. Вийстй съ расширеніемъ школы въ количественномъ отношения все болёе расширяются объемъ и планы тавихъ практическихъ занятій (стр. 44-45).

Развивая физически и научая многому, безспорно полезному и нужному въ жизни, занятія эти расчитаны еще на одно пріобрѣтеніе—въ области нравственнаго воспитанія. Физическія упражненія, работы на вольномъ воздухё нмёютъ важное значеніе еще по своему нравственно оздоровляющему,

444

умвряющему вліянію. "Въ нашей школьной системв, говорить авторъ, мы стараемся действовать на полодежь правственными и религіозными наставленіями; но действіе наъ въ песчастію ослабляется сндачею живнью, на воторую обречены ученики. А ничто такъ се способствуетъ этому дъйствію, какъ двятельная жизнь, возбуждающая энергическую реакціюфизическою усталостію въ теченіе для и крбакимъ свомъ ночью. Ручныя работы, пгры, приводящія въ движеніе всё члены, ежедневное купанье лётомъ и зниою -- вотъ нравственныя пружины гораздо дбёствительнёе словесныхъ наставле. ній, которыя входять въ одно ухо и выходять въ другое" (стр. 79). Кромѣ того, сопротивление неизбѣжно встрѣчающееся при каждой физической работь, и со стороны самого матерьяла, и отъ неумёнья работающаго, способствуеть выработв' терптнія и настойчивости, т. с. весьма важныхъ качествъ человъческаго характера. Наконецъ, многія наъ этихъ практическихъ занятій развиваютъ эстетическій вкусъ, чувство изящивго и соотвётствующія этому способности.

Остается еще одна часть учебнаго дня — вечеръ. Чему посвящается онъ въ этой школѣ: приготовленію уроковъ па завтра, повторенію и усвоенію преподаннаго въ классахъ утромъ? Ничуть не бывало. Съ умственнымъ трудомъ покончнли утромъ, а три часа вечера посвящаются эстетическому развитію и развлеченіямъ пѣцію, чтенію изящной литературы, театральнымъ репетиціямъ, ваянію и лѣпкѣ, танцамъ и особевно музыкѣ, которой придается большое значеніе, какъ одному изъ важныхъ воснитательныхъ средствъ. Виѣстѣ съ эстетическимъ развитіемъ здѣсь преслѣдуется задача воспитать человѣка свѣтскаго, ловкаго, изящнаго, умѣющаго вести себя въ обществѣ, для чего нужно прежде всего "освободить его изъ коры неуклюжаго школьника" (стр. 112).

Итакъ, уже это распредѣленіе занятій каждаго учебпаго дня само по себѣ ясно показываетъ, что жизнь въ школѣ идетъ дѣйствительно здоровая, что объ умственномъ пере-

.

утомленін здёсь не можеть быть и рёчи. Должно прибавить сюда прекрасное питаніе, правильный сонь (въ 9 ч. день уже оканчивается) и тщательное соблюденіе самой строгой чистоплотности, правиль личной гигіены (см. стр. 48). Все это вмёстё взятое дёлаеть шволу разсаднивомь людей здоровыхь и сильныхь. "Установленный пами режамь, говорить директорь школы, должень убёдить молодыхь людей въ томь, что человёку слёдусть быть здоровымь, и что большинство болёвней — результаты заблужденій, невёжества, переутомленія, безпорядочнаго труда или порока". И вь его школё, если вёрить ему, болёвней почти совсёмь не бываеть: "недомоганій весьма мало; рёдки даже насморкь и реловныя боле" (стр. 47—48).

Но одна сторона, конечно, еще не рѣшаеть всего дѣла. Что даеть школа для желательнаго широкаго развитія умственныхъ силъ питомца и для добраго иравственнаю направленія его воли? Прежде всего, какихъ результатовъ можеть достичь она, отводя такъ мало времени умственному труду, на который при обычной постановкъ школы расходуется почти все время ученика?

Учебный курсъ школы дёлится па два періода-общеобразовательный и спеціальный. Въ первомъ проходятся науки, которыя признаются нужными для всёхъ, сообщаются познанія, необходимыя важдому человіку, какая бы ни предстояла ему дбятельность. Древніе языки въ этоть бурсь не входять. Время, расходующееся въ обычной классической школь на изучение ихъ, здёсь отдается живымъ языкамъ--своему родному и двумъ важнёйшимъ иностраннымъ. Кромѣ языковъ, въ эту общеобразовательную программу входять счеть и математика, географія и исторія, цёлая группа наукъ естественныхъ: геологія, ботаника, зоологія, физика, химія, и наконецъ, рисование. Отсутствие древнихъ языковъ, поглощающихъ въ влассической півол'й такъ много учебнаго времени, даетъ возножность гораздо шире и плодотворнее поставить обучение другымъ предметамъ, выбющимъ прямое жизненное значение. Но интересны и самые методы этого обученія въ новой школь,

Общее начало, котораго старается она строго держаться здёсь, это-по возможности не отдълнть теоріи отв практики, а идти къ первой путемз второй. Принципъ этотъ проводится съ возможною широтою. Такъ, при обученіи иностраннымъ языкамъ, начипаютъ практикой — разговорпою рвчью. Грамматика сообщается послё и лишь по мѣрѣ дѣйствительной потребности въ ней. "Эготъ методъ, коего впать не хотятъ наши преподаватели языковъ, есть методъ естественный: такъ всё мы научились родному своему языку, безъ всякихъ усилій, почти того не замѣчая" (стр. 39—40). "Дѣтскому уму противно сухое и темное ученье посредствомъ грамматики и словаря, напротивъ того, легко учиться языку практикой. Ухомъ легче усвоивать рѣчь, нежели главомъ" (ст. 97—98).

Обученіе своему родному языку обыкновенно очень дорого достается ученикамъ: "приравняли родную рѣчь къ мертвымъ языкамъ, начнияв ее грамматикой, ореографіей, анализами, обставнян ее частоволомъ изъ разныхъ правилъ, отвлеченностей, тонкостей,—какъ будто желали совсѣмъ отвратить дѣтей отъ родиой рѣчи"... Вмѣсто этого нужно идти въ дѣлу путемъ правтики, нужно "пріохотить дѣтей къ чтенію лучшихъ писателей: посредствомъ чтенія гораздо удобнѣе отразятся у нихъ и слогь, а вмѣстѣ съ тѣмъ и обычная ореографія съ грамматикой" (стр. 97).

При обученіи ариеметикѣ и математикѣ вообще, стараются вводить въ возможной степени элементъ наглядности, облегчая пониманіе ученикамъ посредствомъ соотвѣтствующихъ выкладокъ на различныхъ предметахъ или посредствомъ черченія. Главное же-въ сухое и скучное обученіе вводится живой интересъ путемъ непосредственнаго практическаго приложенія узнаннаго въ собственной же обыденной жизни. Различныя отрасли математики изучаются за тѣми же практическими работами, которымъ посвящается въ каждомъ днѣ время отъ обѣда до вечера: при составленія счетовъ по дому, по саду, но ферм'ь, но играмъ, мастерскимъ и прочему хозяйству шкоды, при различныхъ работахъ, гдъ требуется измъреніе, черченіе, различныя формы и способы построепія и пр. Цифры здъсь оживляются, и вся такая математика прізбрътаетъ жизненный питересъ.

Географія и исторія занимають широкое місто въ учебной программЪ. Первая отнюдь не должна сводиться, какъ то обывновенно бываетъ, къ "сухому перечисленію горъ и ръкъ, городовъ и административныхъ округовъ, словомъ, къ ряду терминовъ, лишь съ трудомъ запомипаемыхъ, лишь временно обременяющихъ память, безъ существенной пользы для обравованія". Географія въ своей сущности должна быть понимаема въ смыслѣ изученія той физической среды, подъ вліявіемъ многоразличныхъ условій которой складывается жизнь человъка го всъхъ ся формахъ, а потому должна быть поставлена на соотвътствующихъ этому началахъ. Исторія должна стоять въ самой тёсной связи съ географіей, поскольку и она есть изучение тёхъ же вліябій физической среды на человівка, но уже выразнившихся въ прошлой жизни народовъ, уже проявившихъ здъсь свою силу и давшихъ извъстные результаты. При изучении ея обращаютъ главное вниманіе на "выясненіе причинъ и слідствій въ сложной исторической драм'ь, а не обременяютъ только умъ избытвомъ фактовъ и чиселъ". Стараются опредёлить отношения между физическими и политическими особепностями странъ. Начинають съ своей родиой псторіи и затімь уже внакомятся съ характерными періодами исторіи всемірной (стр. 41-42).

При изучении естественныхъ наукъ идутъ отъ непосредственнаго наблюдения. Это легко выполнимо, благодаря помѣщенію школы за городомъ, па лонѣ природы: здѣсь ученики безъ особаго труда могутъ паблюдать и собирать миогочисленные образчики изъ царствъ минеральнаго, растительнато и животнаго. Нарочитыя экскурсія, обовначенныя въ

росписани послбоббденныхъ часовъ на каждую недвлю. имвють между прочимъ своею целью такое наблюдение природы и собирание воллевций, приводимыхъ затёмъ въ систематическій порядокъ. Наука такимъ образомъ становится не только естественные и понятибе, но и привлевательные. Благодаря возбужденному еъ школъ живому интересу въ такимъ занятіямъ, охота къ нимъ пе исчезаетъ и по выходъ изъ школы; напротивъ, является желаніе путемъ самостоятельной работы въ той же области расширить свои знавія. А знанія эти имбють громадное практическое значение: они нужны всякому. "Нашъ баквалавръ словесныхъ паукъ, говоритъ Демоленъ, остается въ полномъ невъдъніи на счетъ геологіи, ботаниви и зоологіи; удивленіе его, напримъръ, когда указывають ему на растенія, самыя обыкновенныя, по истипѣ комично. По физикъ и химіи онъ имъетъ лишь зачаточныя свъдънія, наскоро пріобрътенныя наканунъ экзамена, въ годъ, посвящаемый философіи. Итакъ, онъ совершенно незнакомъ съ природою въ мпогообразныхъ и дивныхъ ся явленіяхъ. Міръ для него какъ бы вовсе не существуетъ"!.. Между тёмъ, ознакомить съ эгою областью знанія весьма легко, потому что дёти, даже самыя малыя, ссобенно интересуются именно этими предметами (стр. 103-104) и при умѣломъ веденіи дѣла просто пристращаются къ нимъ.

Навонецъ и рисованію придается большое значеніе, помимо его эстетически развивающихъ элементовъ, какъ важному вспомогательному средству при обученіи другимъ наукамъ.

Таковы программа и общіе методы обученія въ первомъ общеобразовательномъ курсѣ. Должно прибавить при этомъ, что вся учебная работа происходить въ классѣ, подъ наблюденіемъ и личнымъ руководствомъ учителя. "Онъ сначала спрашиваетъ у дѣтей послѣдній урокъ, толкуетъ имъ урокъ новый, еще спрашиваетъ, чтобы убѣдиться, что поняли. И все это дѣлается въ классѣ, — учитель ходитъ по рядамъ, отвѣчая на вопросы, помогая ученику въ затрудненіяхъ; ободряеть ретивыхъ, лёпивымъ дёлаеть замёчанія. Такая система, конечно, возможна лишь при ограниченномъ числѣ учениковъ-отъ 10 до 15 въ классв. Это и есть единственно плодотворная педагогическая метода, когда, по выраженію Монтэня, идеть общая мозговая работа у учителя съ учениками" (стр. 70). Но въ вакимъ же результатамъ приводитъ ученика этоть первый общеобразовательный курсь? Прошедшій его, т. е. приблизительно къ 14-му году, воспитанникъ, по словамъ Демолена, хорошо владбетъ родною рёчью и двумя ипостранными языками. "Онъ посвятилъ географіи и исторіи болве времени, чемъ уделяется его при преподавании общепринятомъ и по методу, лучше выясняющему связь между явленіямя. Что васается до наувь естественныхь, физическихь и химическихъ, совершенно исключенныхъ изъ нашихъ программъ до класса философіи, то свъдънія его весьма общирпы и правтичны. Сверхъ того онъ имветъ понятіе о садоводствё и полеводствё; онъ приступиль къ работамъ надъ деревомъ и желъвомъ; онъ укръпленъ физически жизнію на откоштомъ воздухё и разнообразными тёлесными упражненіями; навонецъ, умъ его расврытъ для всвусства, для музыки, для жизни общественной. Подъ вліяніемъ этого разносторонняго вліянія, способности, дремавшія въ этомъ 12-13-лётнемъ ребенкв, могли обозначиться въ томъ или иномъ направлении, такъ какъ въ немъ были возбуждены всв виды любознательности... Ему отврыты просвёты на всё пути науки и жизни". Итакъ, дальше или онъ самъ, или родители его могутъ сдёлать уже сознательный правильный выборъ между этими путями (стр. 113--114).

Соотвётственно различію послёднихъ, дальнёйшій курсъ шволы содержитъ нёсколько спеціальныхъ отдёловъ (четыре: 1) словесности, 2) наувъ(?), 3) земледёлія и колонизаціи, 4) промышленности и торговли), и вакой бы изъ нихъ ни избралъ для себя ученикъ, оказывается, что эта школа приго-

товить его къ достиженію нам'яченной имъ цёли гораздо лучше, успёшнёе обычной школы стараго типа. Не говоря уже о такихъ профессіяхъ чисто практическаго характера, какъ промышленность, торговля, земледёліе, колонизація, даже къ ученымъ профессіямъ, путь къ которымъ лежитъ непрем'янно чрезъ изученіе древнихъ языковъ, не смотря па краткость курса, школа подготовляетъ успёшно. Почему и какими средствами? Она практикуетъ другой способъ обученія, отличный отъ употребляемаго въ школахъ классическихъ.

Обыкновенно начинають съ грамматики. Наука эта, сухал и безжизненная вообще, для дётей, вынужденныхъ съ помощью одной лишь памяти заучивать нассу всевозножныхъ правилъ и исключеній, является врайне тагостною. Нужно вессти ученика въ понимание языка, а для этого, если ужъ пельзя пользоваться методомъ правтическимъ, разговорнымъ, который приводить къ такных блестящищъ результатамъ при обучения живымъ иностраннымъ языкамъ, нужно обратиться къ чтевію и притомъ сразу къ настоящему чтевію цёльныхъ прочаведеній авторовъ, а не въ тому "тажкому чтенію, которое производится посредствоиъ словаря и грамматики". Для этого нужно дать ученику страницы греческаго и латинскаго тевста съ готовымъ переводомъ, который наглядно передавалъ, бы ему смыслъ каждаго слова и каждой фразы. Такое чтеніе интересуеть ученика и своимъ содержаніемъ и главное-быстрымъ успехомъ въ усвоения языва: множество словъ, выраженій, фразъ, часто повторяясь, легко вапечатлѣваются въ намати. Затвиъ, по мврв надобности, для объясненія текста, обращаются и къ грамматикъ, но непремънно только въ связи съ текстомъ, по поводу встричающихся въ немъ затрудненій, а не отдёльно (стр. 90 - 93). Грамматика "ставится въ концъ, въ качествъ помощи, а не впереди, въ видѣ програды" (стр. 115). Демоленъ приводитъ, кромѣ собственнаго, и другіе примъры, когда такой методъ обученія древнимъ языкамъ давалъ благіе результаты (стр. 92-93), и

кром'в того указываеть на попытку одной школы еще болёе облегчить дёло путемъ простыхъ легкихъ разговоровъ между учениками на латинскомъ язык'в (стр. 116—117). Итакъ, даже въ этой области новая школа, по его мнёнію, стонтъ далеко выше старой. "Мы утверждаемъ съ увёренностью, основанною на опытѣ, говоритъ онъ, что даже для приготовленія въ баккалавры словесности программа повой школы превосходитъ программу школы обычной" (стр. 119).

Остается еще одна сторона школьнаго дёла-чисто воспитательная. Какъ поставлена она въ школё новоё?

"Ныявшияя метода воспитанія, говорить Демоленъ, не отвѣчаетъ потребностямъ нашего времени... Не смотря па весь опыть, не систря на всё добрыя намёренія, на ученика все еще продолжаютъ смотръть какъ на податную едиянцу, оть которой требують, не объясняя зачёмь, известнаго колнчества работы, какъ на человъка, обвиняемаго въ лъности и въ упорствв, осужденнаго проходить непрерывный рядъ уроковъ, подъ увдою. Мы не умпень воспитывать его въ свободъ... Новое воспитание должно возбудить ученика, нынѣ пребывающаго въ страдательномъ отношения, въ умственной двятельности, должно оставить ему во всема нравственнома ею поведении извъстную долю свободы, воторая будеть воврастать по изрв его роста" (стр. 60). Воть общее начало, которому слёдуеть новая школа въ чисто воспетательной сторонё своего двла. Соотвётственно этому здёсь установлены такія отношенія между учителемъ и учениками, между воспитателемъ и питомцами, какихъ мы почти не встрёчаемъ нигдъ въ другихъ школахъ.

Такъ, представителями учебнаго состава обыкновенно являются два лица: учитель и надзиратель. Первый является въ школу лишь въ урочные часы. Все дёло его здёсь — въ извёстные промежутки времени, строго обозначенные звонками, передать ученикамъ опредёленное количество свёдёній по предмету своей спеціальности. Выполнивъ это,

452

онъ считаетъ свою мыссію въ школь оконченной. Аудиторія юныхъ слушателей, окружающихъ его казедру въ строгомъ, чивномъ порядкъ, не имъетъ и не можетъ имъть къ нему никакихъ личныха отношеній. Онъ сообщаєть ей свёдёнія и требуеть отъ нея отчета въ правильномъ усвоения яхъ, -- вотъ и все. Надзиратель стоить къ ученикамъ въ болёе близкихъ отношеніяхъ, но послёднія почти всегда непріятныя: полицейскій надворъ, которому онъ служнтъ, способенъ внушить лишь чувства страха и вражды. Въ большенстве случаевъ онъ становытся крайне тагостнымъ в для самого надвирателя. Итакъ, представители школы не воспитывають своихъ учениковъ. Закрывая отъ нихъ свою душу, послёдніе отдаются всецёло воздъйствіямъ своей товарищеской среды. Она и оказывается единственнымъ направителемъ школьнаго воспитавія — въ отрицатеньную сторону. Школа въ цѣломъ составѣ учащихся ведетъ глухую борьбу съ "начальствомъ", а такъ какъ между взрослыми и дётьми борьба не равная, то для ея уравновёшенія роковая необходимость влечеть учениковъ къ притворству и лжи. Вотъ, по словамъ Демолена, главная причина, почему школы не только не улучшають дёла воспитанія. Начатаго въ семьъ, а чаще лишь разрушаютъ въ душъ нитомца все доброе, зародившееся тамъ подъ кровомъ родной семьи: ложь есть самый страшный врагъ воспитанія, между тёмъ ядомъ ея пропитаны всё стёвы шволъ.

Иначе поставлено дёло въ новой школё. Прежде всего, здёсь нётъ "учителя" и "надвирателя", какъ двухъ отдёльныхъ типовъ: оба соединены въ одномъ лицё. Каждый учитель есть и воспитатель. Онъ живетъ въ школё вмёстё съ учениками. Съ утра до вечера онъ при нихъ неотлучно. Онъ не только учитель въ классныхъ комнатахъ, но и руководитель въ играхъ, въ различныхъ физическихъ упражненіяхъ и работахъ, въ различныхъ физическихъ упражненіяхъ и работахъ, въ различныхъ физическихъ упражненіяхъ и работахъ, въ различныхъ съ ними садится за столъ въ общей столовой. Если онъ женатъ, его жена тавже или

Toyan Kien. gys. Anag. T. I. 1899 r.

учить, напр., музыкв, рисованію, или надзираеть за ховяйствомъ, во всякомъ случав стоитъ въ близвихъ отношеніяхъ жизни шволы. Жены директора и учителей объдають R'h вивств съ учениками и каждый вечеръ встречаются съ ними въ общей гостинной, принимая самое живое участіе въ ихъ эстетическихъ работахъ и развлеченіяхъ. Эта совивстная жизнь учителей и учениковъ, это присутствіе женщины придаетъ шволё особый семейный характеръ. Послёднему, какъ нельвя болёе, отвёчаеть и вся внёшняя обстановка шволы. Столовыя в гостинныя обставлены со вкусомъ лучшихъ семейныхъ домовъ. Войдите въ столовую: "она весела и удобва, сервировка ввящна, столъ покрытъ сватертью". Гостинныя, въ которыхъ проводятся вечера, убраны съ твиъ, чтобы производить впечатлёніе радости и гармонія: мебляровка тщательная и художественная, фортепіано, картины, статун-все это подобрано въ цёляхъ воспитательныхъ. Итакъ, школа представляетъ изъ себя семью. Это жизнь семейная, и ребенокъ, поступая въ эту школу и оставляя свою семью, вступаетъ въ другую-въ большую семью директора и учителей.

Естественно, что и всё отношенія между воспитателями и питомцами здёсь должны потерять тоть зарактерь сухости, оффиціальности, педантизма, какимъ отличаются они въ обычныхъ школахъ. При такой совмёстной жизни они становятся проще, естественнёе и приближаются къ отношеніямъ между родителями и дётьми въ семьѣ. Въ нихъ широкое мёсто получаютъ довёріе, личная симпатія, чувство правды, уваженіе къ авторитету. Тутъ у дётей нётъ того приниженія и смиренія предъ начальствомъ, всстда фальшиваго, какое такъ часто встрёчается въ школахъ. Здёсь нётъ и той лжи, страшную сёть которой собственными руками сплела для себя обыкновенная школа.

Есть, наконецъ, громадное различіе и въ личностяхъ самихъ представителей школы старой и новой. Въ первой это люди "чисто мозговой, умственной формаціи, спеціалисты — подлинные или мнимые", закоснвише въ своей области. Существа нецёльныя, образованныя механически, они не въ силахъ обравовать людей цёльныхъ и жизненныхъ. Это "произведение лаборатории, а не жезен, плодъ выращенный въ теплицё и въ четырехъ стёнахъ, а ве на вольномъ воздухё, въ средъ живой природы" (стр. 75). Такіе педагоги не могуть быть истанными добрыми направителями воспитания юношества уже по одному тому, что они неспособны даже понимать дётскую природу и отвёчать на ея запросы. Совершенно иными чертами характеризуеть Демолень учителявоспитателя въ новой школь. Воть требованія, предъявляемыя тамъ къ кандидату на эту должность: 1) въ нравственномъ отношении это долженъ быть "христіанинъ, человвиз труда, добросовестный въ работё, авкуратный, джентльменъ; 2) ез умственноми отношении онъ должевъ нийть отлечныя повванія въ твхъ предметахъ, коныъ будеть обучать; 3) во отношени физическому-должень быть крвпкаго сложения, вдоровый, энергическій, безъ недостатковъ зрёнія, слуха, голоса и пр.; 4) во педающиескомо отношении полженъ нивть опыть совмёстной жизни въ школё или въ университете. Кромё того онъ долженъ имъть твердое намъреніе избрать учебное и воспитательное дёло----дёломъ своей жизни и посвятить себя школь. Если ньть у него такого расположения, то нечего ему и предлагать себя" (стр. 76). Мы видимъ, какого разнообравія качествъ требуеть эта школа отъ своего учителя. Для того, чтобы стать истиннымъ учителемъ-воспитателемъ, вавъ понимается это дёло въ англійскихъ колледжахъ, нужно имъть способность всецью слиться съ жизнью воспитанниковъ, раздёлять не только умственные труды ихъ, но и всй занятія до игръ и развлеченій включительно, а для этого недостаточно быть спеціалистомъ въ известно? области теоретическихъ знавій, а необходимы еще соотвётствующія вачества и правственныя и даже физическія.

Вотъ картина учебно-воспитательнаго дъла въ этой англійской школё, нарисованная Демоленомъ. Довёряя послёднему, им не ноженъ не согласнться съ общенъ выводонъ его, что школа эта "выдвегается изъ рамовъ до сихъ поръ правтиковавшихся системъ воспятанія": весьма многое завсьотъ стоящихъ во главъ шволи директора и преподавателей до распредвления предметовъ обучения и частностей школьной жизни-представляется явленіемъ новымъ, совершенно пензвёстнымъ у насъ въ Россіи и почти неизвёстнымъ даже въ западной Европф. И должно сказать, что вёкоторыя стороны этой школы въ характеристикъ Демолена производятъ впечатлёвіе прямо чарующее. Читая увлекательныя строви францувскаго публициста, по временамъ какъ бы переносишься въ какое то волшебное дётское царство, гдё оказывается, прекрасно осуществлены на правтики никоторыя изъ твхъ pia desideria, о которыхъ мечтали лучшіе представители пеаагогической мысли.

Въ самомъ дёлё, вто не желалъ бы, напр., чтобы школа наша по своему строю, по духу и харавтеру отношеній между своими членами, если не вполнё уподоблялась, то хотя бы по возможности приближалась въ семьё? Кто станеть оспаривать, что это идеаль, къ которому должна стремиться каждая школа? И одвако мы не видемъ нигдъ даже замѣтнаго приближения къ этому идеалу. Тв недостатки, какия отмвчаеть Демоленъ въ этомъ отношения въ своихъ французскихъ коллегіяхъ, всецёло можно отнести и къ нашимъ школамъ (не интернатамъ). Тъ же, только чисто оффиціальныя, казенныя отношенія между преподавателями и учениками; тотъ же, яко бы восинтательный, на самомъ же дълв лишь полицей. скій надзоръ въ лиць особыхъ спеціальныхъ приставниковъ въ этому дёлу, а отсюда и та же особая, спеціально школьная ложь, какъ коренной и стрешный недугъ, бороться съ которымъ школа безсильна. И вотъ предъ нашимъ взоромъ, уже давно привыкшимъ къ этой мрачной картинь, вдругь раскрывають

456

ез такомъ плёнительномъ блескё яркія свётлыя черты совершенно другихъ отношеній въ школё, именно личныхъ, бливкихъ, почти семейныхъ, въ которыхъ удачно устранены всё тё преграды, какія обыкновенно совидаетъ школа между учителемъ и ученикомъ, совершенно закрывая ими доступъ къ душё послёдняго. Получается впечатлёніе настолько сильное, что отказываешься вёрить строгой точности наблюденій автора.

Кто не желаль бы, далёе, чтобы школа наша не только не тормозила правильнаго физическаго роста и развитія своихъ питоицевъ, во всёми зависящими отъ нея мёрани и средствани способствовала ему? На вакомъ бы поприщѣ ни пришлось послё работать ученикамъ ея, несомнённо, крепость твлесныхъ силъ, выносливость, вдоровье всегда и вездё будуть для нихъ предметомъ весьма большой важности, потому что нътъ въ жизни такого дъла, которое не требовало бы отъ насъ соотвётствующихъ физическихъ силъ. Да помимо этой жизненно-практической стороны вопроса, правильное и успёшное рушение его весьма важно и въ чисто воспитательномъ отношенін. Древне-классическое изреченіе: "здоровый духъ въ здоровомъ талъ" нивогда не потеряетъ своей силы. По тасной связи между тёлесною и духовкою жизнью въ человёческомъ существъ, недочеты или ненормальности въ области первой непремынно должны вредно отражаться и въ сферы второй. Поэтому уже въ цъляхъ правильнаго духовнаго возростанія своихъ питомцевъ школа должна заботиться и о нормальномъ физическомъ развитие ихъ. Но что же делаетъ наша швола въ этомъ направления? Спеціальныя положитель. ныя заботы ея о физическомъ воспитанія учевиковъ такъ слабо выражены, что викакихъ сколько нибудь заметныхъ добрыхъ результатовъ въ этой области им не можемъ даже и ожидать оть нея. Тв немногіе часы, какіе посвящаеть она гимнастикі, т. с. искусственнымъ физическимъ упражненіямъ-чаще всего въ своихъ же душныхъ задахъ, не могутъ внесть оздо-

ровляющую струю въ крайне ненормальную жизнь швольниковъ, обреченныхъ на 5-6-часовое сидънье въ спертомъ воздухѣ класоныхъ. Но этого мало. Заставляя учениковъ такъ много времени, за вычетомъ лишь незначительныхъ перерывовъ, отдавать напряженному умственному труду, во всякомъ случав-серьевному сосредоточению внимания на отвлеченныхъ теодетнческихъ предметахъ, школа этимъ еще не довольствуется: она даеть ученику работу и на донъ и притомъ въ такомъ колнчествъ, что работа эта поглощаетъ у него почти все н вив-школьное время. Въ результате-то физическое и умственное переутомленіе, о которомъ такъ много пишутъ и говорать въ последнее время, хотя, къ сожалёнію, безъ всякихъ замётныхъ благнаъ послёдствій, въ смыслё возможнаго излёченія этого недуга. И воть опять, рядонъ съ такинъ положеніень дёла, сь этних трудно объясничних пренебреженіемъ къ одной изъ важнъйшихъ сторонъ воспитанія, им видямъ совершенно другую картниу. Есть школа, въ которой вопросъ о вдоровые питомцевъ, о правильномъ росте и украпленін ихъ тілеснаго организма занимаеть не послёднее мёсто въ воспитательной программи, и гди ришение его поставлено на такихъ широкихъ и благотворныхъ началахъ, воторыя вполнё обевпечивають самые преврасные результаты. И эта сторона дёла въ новой школё можетъ возбуждать только похвалу.

Нельзя не признать, далёе, и того преимущества, какое ныёеть эта англійская школа въ области эстетическаго развитія своихъ воспытанниковъ. И этотъ вопросъ, которому въ нашихъ общеобразовательныхъ заведеніяхъ удёляется слишкомъ мало вниманія, въ школё, рекомендуемой Демоленомъ, заботливо обставленъ условіями, вполиё отвёчающими цёли. Здёсь каждый изъ учениковъ получаетъ полную вовможность не только развить свой эстетическій вкусъ, но пріобрёсть разностороннія познанія въ области изящныхъ искусствъ-теоретическаго, а при наличности при-

458

родныхъ соотвѣтствующихъ расположеній и способностей и практическаго характера. И это, безъ сомнѣнія, не малое пріобрѣтеніе въ сложномъ процессѣ воспитанія.

Но все ли въ этой школъ такъ ужъ пленительно хорошо, что способно вызывать только восхищение и похвалы? Впечатлёніе совершенно измёняется, если мы, оставивъ частности, перейдемъ къ главному-къ тому идеалу, который ставить эта школа на знамени всёхъ своихъ стремленій в предначинаній. Это-человѣкъ дѣла, практической жизненной борьбы, способный самостоятельно, собственными силами пробивать себѣ дорогу на трудномъ жизненномъ пути, преодолёвать здёсь всё препятствія и, такъ сказать, съ бою брать вездѣ первые призы. Такому идеалу вполнѣ отвѣчають и программа учебныхъ предметовъ и вся постановка школьной жизни. Въ первую допускается лишь то, что понадобится ученику въ жизни, изъчего онъ послѣ можетъ извлечь практическую пользу для себя; вторая задумана и осуществлена въ тёхъ же цёляхъ и расчетахъ. Такимъ образомъ, питомецъ этой школы выйдеть вь жизнь съ большамъ запасомъ знаній практическаго характера, притомъ опробованныхъ уже на собственномъ опытё и сдёлавшихь его человъкомъ умёлымъ и ловкимъ. Такой человъкъ, пожалуй, въ жизна не пропадетъ. Но можно ли вообще удовлетвориться такимъ вдеаломъ? Можно ли считать тавія ultra утилитарныя задачи и цвли воспитанія послёднимъ словомъ педагогики, или хотя бы новостью, открытіемъ, заманчивымъ, какъ все новое и еще нензвѣланное?

Невольно вспоминаются здёсь слова одного изъ нашихъ отечественныхъ педагоговъ-мыслителей, поставленныя имъ въ качествё эпиграфа на своей статьё, имёвшей въ свое время глубовое общественное значеніе: "Къ чему вы готовите вашего сына? Быть человёкомъ. Развё вы не знаете, что людей собственно нётъ на свётё: это одно отвлечевіе, вовсе не нужное для нашего общества. Намъ необходимы негоціанты,

#### труды кіквской духовной академій.

солдаты, механики, моряки, врачи, юристы, а не люди<sup>и 1</sup>). Итакъ, в въ нашемъ обществѣ еще Н. И. Пироговъ въ свое время отмътилъ это практическое, матеріальное, "почти торговое", какъ выразился онъ, направленіе, провикшее изъ жизни и въ воспитаніе, въ школу. Да и онъ ли одинъ указывалъ на такое настроеніе общества и горячо возставалъ противъ него? И гдъ, въ какой странъ и въ какомъ народъ не было и нёть такого направленія? Вездё рядомъ съ возвышеннымъ, идеальнымъ взглядомъ на жизнь и назначеніе человѣка мирится и это пониманіе послѣдняго въ смыслѣ только возможнаго преуспѣянія въ обладаніи матеріальными благами, а потому въ изобрётении средствъ успёшной борьбы за нихъ-борьбы не только съ перазумною природою, но еще болве съ каждымъ другимъ человѣкомъ, по необходимости сталкивающимся съ пами на пути въ той же цёли. Но нѣкоторые народы по самому національному типу своему болве склонны выдвигать въ своей жизни именно это направление. Таково между прочимъ и англо-саксонское племя, и по географическимъ условіямъ своей страны, и въ силу иногихъ другихъ причинъ въ теченіе иногихъ вѣковъ вырабатывавшее въ себъ духъ особой предпріямчивости, настойчивости, личныго почина в соотвётственно этому особый свладъ общественной жизни, который Демоленъ назыкаетъ партикуляристическимъ. Тутъ человѣкъ долженъ разсчитывать только на самого себя, такъ какъ, во-первыхъ, для его личныхъ иниціативъ и самостоятельной работы отврыто слишвомъ шировое поле, во-вторыхъ, такъ какъ именно только самостоятельная настойчивая предпріимчивость выдвигаеть здѣсь человѣка на первый планъ и завоевываетъ ему побъду въ жизненной борьбъ. Но слъдуетъ ли отсюда, что предъ такимъ взглядомъ должно превлониться, что это един-

1) Сочниенія Н. И. Пирогова. Т. П. СПБ. 1887. Сгр. 3.

ственно вѣрное рѣшеніе проблемы человѣческой жизни, а потому и воспитанія?

Ставъ на этотъ путь практицизма, заманчивый по своимъ, кажущимся очевидными и неоспоримыми, явобы благимъ результатамъ, человъвъ въ сущности спускается съ высоты своего истинно-человёческаго положения въ мірё. Увлеченный погонею только за внъшними благами, стремясь отвоевать себь и использовать возможно большую сумму вхъ, онъ какъ бы въ какомъ то чаду или опьянения, забываетъ о лучшей части своего существя, о тъхъ высшихъ началахъ своего духовнаго бытія, какими отличень онь среди всёхь тварей. Между тёмь именно въ этихъ началахъ и соотвътствующихъ имъ силахъ и стреиленіяхъ, открывающихъ въ человъкъ искру божества, образъ Творца его, и заключается единственно върный указатель истиннаго назначенія человѣка, направленія его жизни, а слёдовательно и его воспитанія. Главное мёсто въ послёднемъ должно занимать развитіе этихъ высшихъ человёческихъ силъ, образование такого характера, въ которомъ именно онъ имёли бы значеніе постоянныхъ руководителей и направителей жизни и д'ятельности субъекта. Онъ, эти высшія духовныя сный человъка важны и цънны сами по себъ, по тъмъ свътлымъ горизонтамъ, какіе отврываютъ овѣ предъ человѣкомъ, вознося его духъ въ міръ особый, безконечно возвышающійся нать окружающей его действительностію. Поэтому давать имъ значение только прикладное, практическое, извлекать изъ нихъ только пользу въ обыденной жизни-это значить не понимать настоящаго значенія того, что дано человѣку чистаго, высокаго в святого, заботясь только о приспособленія этого высокаго къ низменному и пошлому, жертвовать имъ ради меркантильныхъ чувственныхъ интересовъ. Не такъ ли поступасть и эта англійская швола?

Она стремится воспитывать людей цёльныхъ. Но что такое эта цёльность личности питомца англійской школы? Что д'блаетъ школа для нравственнаго усовершенствованія послёдняго? Практическому человѣку, энергичному дѣльцу, конечно, нужны 1) здоровыя физическія силы, 2) разностороннія практическія познанія и 3) пожалуй, выдержка и ловкость свѣтскаго человѣка хорошаго общества ("кора неуклюжаго школьника", дѣйствятельно, плохое пріобрѣтеніе для жизни). И вотъ обо всемь этомъ школа позаботилась, къ достиженію этихъ цѣлей она прилагаетъ всѣ старанія, и результаты ихъ, быть можетъ, блестящи. Но какіе нравственные принципы сообщаетъ она своимъ ученикамъ? На какихъ устояхъ созидаетъ она главнѣйшую въ человѣкѣ—моральную сторону его личности?

Допустимъ вм'естѣ съ Демоленомъ, -хотя онъ въ порывъ увлеченія, такъ свойственнаго всякому истому французу, можеть быть, идеализируеть факты в рисуеть картину слишкомъ ужъ свётлую, -допустамъ все же, что въ эгой англійской школѣ царитъ духъ самыхъ добрыхъ, чисто семейныхъ отношеній между всёми членами ся. Допустимъ даже и то положение его, что въ области правственнаго воспитания имбють свое значение и физическия упражнения, поскольку они впосять умбрающее начало и въ сферу духовной жизни человъка. Но достаточно зи этого? Здоровая, правильная постановка физической жизни, конечно, гораздо полезийе въ этомъ отношения, нежели тотъ ненормальный образъ жизни, съ отсутствіемъ достаточного движенія, столь необходимаго для каждаго молодого развивающагося организма, какой ведутъ наши школьники. Но чтобы именно здёсь, въ этихъ физическихъ упражнениять заключались самыя сильныя "нравстренныя пружины", съ этемъ едва ли кто согласится. Что васается добрыхъ личныхъ отношений между воспитателями и учениками, то они, порождая въ душѣ послѣднихъ довѣрчивость, откровенность и правдивость, располагаютъ вхъ къ охотному, свободному, а потому и глубокому усвоению всего, что будеть исходить отъ воспитателей. Въ этомъ ихъ, несоинънно, важное значение. Однако сами по себъ они еще не

ручаются за то, что направленіе питомцевъ будеть непремѣнно высоко-вравственное, потому что они представляють благопріятное условіе для всякаго воздѣйствія, подготовляють почву для носѣва на ней какиха угодно сѣмянъ. Результаты, плоды посѣва, конечно, будутъ зависѣть еще и отъ сѣмянъ и отъ сѣятелей. Какія же сѣмена на дѣвственной ночвѣ дѣтской души посѣютъ своею умѣлою рукою педагоги этой школы?

Просматривая программу иредметовъ, преподающихся на обонхъ курсахъ ся, мы напрасно стали бы искать здёсь гдъ набудь ученія о Богъ, объ отношенія Его въ міру в человеву, о христіанскомъ навначенія послёднаго: Законъ Божій не входить въ курсы обученія этой школы, позаботнешейся обо всемъ, вромё этой малости. Правда, мы встрёчаемъ здёсь такое громкое заявленіе: "утгердинся въ той истини, что религія въ жизни занимаєть главное мисто, н что вся жизвь должна быть ею насыщена. Мы не станемъ указывать дётямъ на религію, какъ на одну изъ сторонъ жизни, а какъ на органичесвое, стройное цблов, которое должно проникать всего человёка, направлять всё его дёйствія" (стр. 113 и 50). Но ни отвуда не видно, чтобы заявленіе это вело къ соотвётствующимъ практическимъ результатамъ, чтобы по крайней мёрё старалясь осуществить его на дёлё. "На четверть часа утромъ и вечеромъ ученяки собираются для выраженія вийшними знаками надежды и вйры" (стр. 51)-вотъ, повидамому, и все, что двлаетъ школа для удовлетворения религіозныхъ потребностей своихъ питоицевъ. Да и въ отихъ "выраженіяхъ вибшивым знакама" религіозныхъ мыслей и чувствъ старательно вазято все, что носитъ характерь догнатическій и конфессіональный: все дёло "ограничивается чтеніями взъ Библін, гимнами в моленіями общаго характера, религіознаго и нравственнаго" (стр. 50). Въ воскресные днв, впрочемъ, ученики могутъ посъщать богослуженіе въ сосёднихъ приходахъ; но это предоставляется ихъ личнымъ желаніямъ. Швола не считаетъ нужнымъ вийкать въ эту область и взять на себя руководство религіознымъ развитіемъ своихъ питомцевъ.

Отъ учителей своихъ школа требуетъ, нежду прочниъ, чтобы они были христіане. Но христіанство это понимается не въ смыслё христіанской вёры, съ опредёленнымъ догжатическимъ содержаціемъ, а только какъ извёстный кодексъ нравственныхъ правилъ, притомъ довольно оригинальнаго содержанія: въ немъ рядомъ съ заповѣдями Христа Спасителя ставятся съ такымъ же значеніемъ и правственныя предписанія "вдравой философіи". "Подъ словоиъ христіанинь, читаемъ въ программѣ требованій, предъявляемыхъ ШКОлою къ кандидату на учители, мы разумбенъ, что онъ должень въ своихъ дъйствіяхъ, въ словахъ и въ убъждевіяхъ держаться великихъ правственныхъ началъ, заповёданныхъ Христонъ Спасителенъ, и нравственныхъ ученій здравой философін" (стр. 76). Но каждый человбиз волень выбирать себя любое наъ существующихъ иногоразличныхъ философскихъ ученій и считать его "здравымъ". Поэтому трудно, даже невозможно на основания этого требования шволы представить, въ какомъ именно видъ и какого характера могутъ быть эти явобы "христіанскія" возвравія учителей ся. За то на основания общаго принцина, которому неукловно сладуетъ шкоја во всёхъ своихъ задачахъ, средствахъ и методахъ, не имбемъ ли мы права съ значительною увбренностью сказать, что и всё наставники-воспататели въ ней проникнуты одними убъжденіями и стремленіями-чисто практическаго, утилитарнаго характера, что если можно говорить о религін этихъ якобы полухристіанъ-полуфилософовъ, то тавовая въ ихъ душё сводится въ поклонению только естественному практическому разуму?

И гакъ, не слушая никавихъ спеціальныхъ уроковъ по Закопу Божію и предоставленные всецёло воспитательному вліянію этихъ педагоговъ, относясь къ послёднимъ притомъ

съ полнъйшимъ довъріемъ и любовью, воспатаннами янглійской школы, естественно, всёми силами своей ювой, еще ветронутой души воспринимають уроки жизненнаго практицизма, которыми обильно и умъло снабжаетъ ихъ школа. 'Въ немъ сущность всего воспитанія, въ немъ же начало и копець въ частности и всего моральнаго развитія учениковъ. Послёдніе узнають ли ядёсь, что въ области духовной жизни человъка есть блага высшія и несравнимо болье цънныя, нежеля самая сильная воля, непоколебимая настойчивость, ни предъ чёнь не отступающая личная предпрінычность и пр.? Кто сважеть имъ здёсь, что всё эти вачества человёческаго характера въ сущности представляють обоюдоострое оружіе, которое можетъ послужить и во благо и во вредъ человъку, что все значение и ниъ и всей человъческой личности вообще, со всёми са силами и способностями, длеть въчто другое, высшее, что одно только способно указать ных правильное, истинно-человёческое направленіе, ---что тамъ, гдъ нътъ этого одного, все, даже самыя богатыя силы и дарованія, можетъ потерять свое настоящее значение? Бойыся, что этого не узнають воспятавники англійской школы, потому что она старательно скрыла свётъ отъ глазъ вхъ, совершенно устранивъ въ воспитаніи ихъ то вліяніе, какое должно принадлежать здёсь христіанской вёрё. А если такъ, если опасенія наши основательны, тогда что же представляетъ изъ себя самое совершенное произведение этой школы-этоть челов ваз многосторонныхь познаній и самой энергичной настойчивости въ приложение ихъ для достижения своихъ самостоятельныхъ практическихъ замысловъ? Не будетъ ли это врайній эгоисть, въ сврихъ личныхъ стремленіяхъ не сдерживаемый ниваками высшими правственными началами, способный остановиться развѣ только предъ физическою невозможностью и потому вездё, гдё у него хватаеть силь, готовый попирать личность и человёческія права другого?... Не здёсь ли прамой отвёть и на вопросъ Демолена, которымъ озаглавливаетъ онъ сною

книгу: "отъ чего зависитъ превосходство англо-саксонскаго племени?" Успѣхи и политическіе и жизненно практическіе вообще, какіе дѣлаетъ это племя на аренѣ всемірной исторіи, не носятъ ли въ себѣ этого же характера крайняго эгоняма, вездѣ, гдѣ только дозволяетъ физическая возможность, съ настойчивостью, не отступающею ни предъ какими средствами, отвоевывающаго себѣ всѣ блага и пренмущества, отнимая изъ у другихъ?

Такіе ндеалы не для насъ: они не могутъ плёнить насъ. Съ увъренностію можно сказать, что у насъ въ Россіи найдется наименте условій, благопріятныхъ для насажденія и развитія ихъ путемъ школы. Они противорёчатъ самымъ глубокимъ чертамъ нашего національнаго характера; противъ нихъ, въ частности, наша исконная вёра православная. Ею живетъ и крвинетъ Русь, потому что начала ся глубово укоренены и непоколебимо тверды въ русской душт нашего многомилліоннаго народа. Нѣтъ поэтому другихъ началъ болѣс благотворныхъ и для нашей школы. Но созидансь на нихъ, можетъ ли послёдняя увлекаться эгоистическими идеалами англо саксонскаго племени?...

Несмотря на этоть основной недостатовъ англійской школы, съ которымъ мы не можемъ примириться, въ самой постановкъ учебнаго и воспитательнаго дъла въ ней, какъ уже отчасти указано было выше, есть много такого, надъ чъмъ нельвя не остановиться съ самою глубокою симпатіей и съ самымъ искреннимъ желаніемъ извлечь изъ примъра этой школы возможную пользу и для себя.

Сюдя мы относимъ, во-первыхъ, полнсе соединеніе, сліяніе учебнаго и воспитательнаго элементовъ, благодаря объединенію учителя и воспитателя въ одномъ лицѣ. Многіе изъ педагоговъ горячо ратовали за такую именно постановку школьнаго дѣла и, между прочимъ, у насъ въ Россіи незабвенный К. Д. Ушинскій. "Воспитательное вліяніе, писалъ онъ, есть вліяніе развитого характера на характеръ форми-

466

рующійся; а характеръ—это личность человёка"... "Дитя воспитывается, развертывается умственно и нравственно подъ прямымъ вліяніемъ человёческой личности, и никакими формами, никакой дисциплиной, никакими уставами и росписаніями времени занятій невозможно искусственно замѣнить вліянія человёческой личности. Это плодотворный лучъ солнца для молодой души, котораго ничёмъ замёнить невозможно" <sup>1</sup>). Вь школё англійской, благодаря удачной постановкё ея интерната, всё ученики живутъ и развиваются именно подъ такимъ непосредственнымъ личнымъ вліяніемъ своихъ учителейвоспитателей.

Вопросы физическиго и эстетическаго воспитанія, какъ уже было отмѣчено, трактуются здѣсь съ надлежащимъ пониманіемъ значенія ихъ и потому рѣшаются съ такимъ успѣхомъ, которому можно только позавидовать.

Въ области вителлектуальнаго воспитанія нельвя ве признать глубоко педагогичнымъ и потому весьма благотворнымъ раздёление курса обучения на два періода: общій и спеціальный, на которомъ ученику дается возможность избрать себъ отдълъ, наиболъе отвъчающій его природнымъ влеченіямъ и способностямъ. Въ нашей тиличной общеобразовательной школь, каковою является классическая гимназія, всь предметы учебной программы считаются необходниыми для важдаго изъ учениковъ. Здёсь нётъ даже намека на какую нибудь индивидуализацію способностей учащихся: таковыя въ соображение не принимаются, и ученикъ съ блестящими успъхами въ одной группъ предметовъ безпощадно изгоняется изъ школы, разъ онъ не успѣваетъ въ другой. Насколько непедагогична такая постановка дёла и сколько зла порождаеть она на практикъ, объ этомъ, кажется, вътъ нужды распространяться. Между тёмь, классическая гимпавія не даеть

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собраніе недаг. соч. К. Д. Ушанскаго. СПВ 1875. Стр. 434 и 305.

законченнаго образования, а служить лишь подготовительною переходною ступенью къ образованію высшему, которое приняло пѣсколько совершенно различныхъ направленій. И вотъ окончившій курсъ гимназіи и вынужденный избрать одно нзъ нихъ нерѣдко оказывается въ такомъ положенія: одна группа наукъ, пройденныхъ въ гимназіи, ему совершенно не нужна; къ другой же, надъ которою теперь ему придется работать, онъ чувствуетъ себя недостаточно подготовленнымъ. Въ школѣ англійской этотъ педостатовъ устраненъ раздѣленіемъ ся на два курса<sup>1</sup>).

1) Мы не полениаемъ здъсь тяжеловъснаго вопроса о значевів классическихъ язык въ, какъ общеобразовательнаго средство. Школа энглійская, какъ мы знаемъ, оставляеть древніе языки только въ одионъ отделение своего второго, спеціальнаго вурса. И естественно: для ея практическихъ цёлей этотъ предметь оказывается совершенно ляшнимъ. Поэтому было бы, пожллуй, даже послёдовательнёе съ ея сторовы совершенно изъять его изъ своей учебной програнны. какъ это двлается въ спеціальныхъ профессіональныхъ школахт. Но разъ школа допускаеть его вайс:, им не можень не савлать иссколькить заизчаній отпосительно того метода, какимъ пытается она замёнить обмуний общепринятый методъ внучения древнихъ языковъ. Она считаеть нанболее приссообразными чтение авторовы при помощи готовыль переводовъ. Но, во-первыхъ, въ статьяхъ Демолена мало выяснени частиташіе пріены польвованія та низ способонз. Как понниать, напр., такое предписание: «чъ грамматикъ прибъгають по мъръ того, какъ оказывается въ ней дъйствительная надобность для объяснения текста» (сгр. 132)? Когда именно наступаеть такая надобность по мизнію защитенковъ этого метода, — вензвъстно. По обыкновенному поняманію, первое же слово въ занномъ ученику текств уже требуеть гранматического улевенія. Ниаче симсіь его остолется непонятель для читающаго. Во-вторыхъ, им не знасиъ, какихъ нисино результатовъ достигаеть эта школа въ области филологическить познаній своихъ учениковъ, идя къ цёли такниъ путемъ. Она сама прямо заявляетъ, что приготоветь из базназавренту она не въ силахъ. «Пін навлучнихъ условіяхъ усяїха, воспитанники секців словесности будутъ доведени

Школа только тогда достигаеть полнаго успёха въ своемъ дёлё, когда она представляетъ одинъ цёльный организмъ, въ которомъ всё члены тёсно сплочены для одной дружной ра-

до года предшествующаю баккалавреату; вепосредственное же арнготовление къ этому экзанену... требуеть присмовь особыять, съ духонъ школы несонивствыхъ, и поэтому должно быть произведено съ заведеніяхь, спеціально къ тому приспособленныхь» (стр. 85, 4). Итакъ, такъ, гдъ дело касается более глубодаго филологическаго образованія, школа со своемъ облегченныть методомъ оказывается несостоятельною. Въ-третьихъ, защищая такой способъ обучения древнимъ языкань, Демодень указываеть, какъ на нажнёйшее изъ прениуществъ его, на то, что примънение его будто-бы легко вводить ученика въ понимание языка. Между твив, кому неневестно, что ниевно эта цъль-поннивніе языка даннаго автора. безъ сомнівнія, самая желательная, на дёлё оказывается наиболёе трудною и именно потому, что она можеть быть достигнута только посредствомь самаго тщательнаго анализа и комментировки тахъ филодогическихъ тонкостой, противъ которыхъ такъ вооружаются всё противники классической школы. Наконець, нельяя не напомнить и того, что метода, предлагаемая этою **пволой**, далеко не новая. Еще Вольфганть Ратке (1571-1635) почти триста лётч назадь рекомендоваль для неученія древнихъ языковъ брать какого-выбудь антора (unus aliquis bonus auctor, - сань онь употребляль для этой пёли Теренція) в наченать буквальнымь переводонъ его. Такъ должва быть прочитана вся книга, отъ перваго слова до послёдняго, в притомъ три раза; сачимъ учителемъ, съ повтореніемъ перевода ученнками и самими учениками. Загыль нужно перейти из изученію граммативи (parvus libellus rudimentorum), аричемъ за примбрами обращаться въ тому же автору, предприненая опять троекразное путешествіе чрезь всю книгу. Потомъ должень слѣдовать еще переводъуже чистою родною рёчью и паконець — разговорь на латинскомь язывѣ при помощи того же уже хорошо знакомаго текста автора. Конечно, способъ, практикуемый англійскою школою, не тожествень съ этемъ; но несомевено, что вдёсь много сходнаго. Развида та, что метода Ратке вполет разъяснена свонит авторомъ, и недостатки ед были въ свое время указаны въ курсахъ исторіи педагогики.

Труди Кіев. дух. Академія Т. І. 1899 г.

боты, задачи воторой не только ясны, но и дороги каждому изъ нихъ. Безъ этого объединенія однимъ духомъ, характеромъ и направленіемъ, одними симпатіями и стремленіями швола не можетъ расчитывать на полное правтическое осушествление своихъ воспитательныхъ идеаловъ-по той причинъ, что безъ этого она никогда не превратится въ цъльный воспитательный институть. Она будеть представлять собою такое чисто внёшнее соединение въ одну программу, въ одинъ курсъ нёсколькихъ учебныхъ предметовъ, при которомъ каждый изъ преподавателей, имъя въ виду только свою спеціальную задачу, нисколько не заботится объ общемъ ходъ всего школьнаго дъла и о благихъ результатахъ его. При такой разрозненности учебныхъ, а вмъстъ съ тъмъ конечно и воспитательныхъ силъ, не принесутъ должной пользы ни блестящія спеціальныя познанія учителей, ни педагогическія способности ихъ, ни самое добросовѣстное отношеніе каждаго изъ нихъ къ своему делу. Напротивъ, все это можетъ послужить даже во вредъ ученикамъ: преподаватели, мнящіе себя непогръшимыми спеціалистами въ своемъ предметѣ и пропикнутые излишне высокимъ мнѣніемъ относительно значенія посл'ёдняго, нер'ёдко оказываются слёпыми и жестокими фанатиками, неспособными понимать и признавать въ окружающей ихъ юной средь, полной жизни и индивидуальныхъ запросовъ, ничего, кромъ необходимости усвоять знанія именно ихъ спеціальности. Не попадаются ли такіе недагоги-спеціалисты и въ нашихъ школахъ, и мало ли горя отъ нихъ было, есть и будетъ твиъ двтямъ и юношамъ, воторые почему нибудь оказываются песпособными къ успѣшному усвоенію сообщаемыхъ ими познаній!.. Въ англійской пиволь, какъ мы уже видели, идетъ работа общая, дружная. Вся она, весь персоналъ наставниковъ ся съ директоромъ во главв, вся программа обученія и жизни въ ней проникнуты однимъ духомъ и направленіемъ. Мы не можемъ признать направление это вдеальнымъ; считаемъ его не отвъчаю-

щимъ высовому христіанскому пониманію истиннаго назначенія человѣка; но вмѣстѣ съ тѣмъ, можемъ ли мы не согласиться, что эта цѣлостность всего дѣла школы, эта общая гармонія всѣхъ функцій ся, до самыхъ мелкихъ деталей включительно, сама по себѣ есть явленіе желательное для каждой школы?

Весьма важнымъ условіемъ для достиженія такой цёлостности и гармоніи въ общей постановкъ всего школьнаго дбла служитъ правильный, соотвётствующій задачамъ школы, нодборъ преподавателей. Въ англійской школѣ на этотъ вопросъ обращено самое серьезное вниманіе, и въ желающему заныть мёсто учителя въ ней предъявляются самыя разностороннія требованія. Мы видёли, какъ широка программа ихъ. Приходится съ грустью сознаться, что въ нашемъ школьномъ дѣлѣ, въ самомъ пирокомъ объемѣ его, мы не можемъ указать ни одного аналогичнаго прим'вра, где бы такъ высоко ставился и по возможности достигался на практикъ идеалъ учителя-воспитателя. Обычное рѣшевіе этого вопроса въ нашей педагогической практикъ стоитъ, можно сказать, ниже всякой вритиви: въ кандидату, ищущему мѣста учителя по извъстному предмету, не предъявляютъ никакихъ требованій, кром'в диплома объ окончаніи имъ курса въ соотв'ётствующемъ высшемъ учебномъ заведении. Въ этотъ курсъ, должно прибавить, можетъ не входить ни одна изъ отраслей педагогической науки. Такъ, по крайней мъръ, стоитъ дъло и до сего дня во всёхъ нашихъ университетахъ, на историво-филологическихъ факультетахъ ихъ, т. е. въ самыхъ разсадникахъ педагогическаго дёля, изъ года въ годъ пополимющихъ ряды учителей средней школы. Будущій педагогъ вдѣсь не слышить ни одного слова о дѣгской душѣ, о законахъ ея развитія, о наиболёе типичныхъ уклоненіяхъ отъ эгихъ законовъ, объ идеалахъ и задачахъ воспитанія, о путяхъ къ достиженію ихъ, о методахъ и пріемахъ обученія и т. д. и т. д. Его не считають нужнымъ знакомить хотя бы

съ методами преподаванія тіхъ предметовъ, на которые онъ пойдеть въ школу. О какомъ нибудь призвания въ педагогическому делу, о природныхъ расположенияхъ и сиособностяхъ къ нему, о правственныхъ качествахъ его личноств, вліянію которой педсгогика придаеть такое громадное значеніе въ дель воспитанія, -- обо всемъ этомъ у нась не поднимается вопросъ. Имфемъ ли мы какое нибудь право послф этого упрекать нашу школу въ томъ, что она не воспитываетъ своихъ учениковъ? Имбемъ ли мы право предъявлять къ ней воспитательныя задачи? Откуда возьметь она учителей-воспитателей, истинныхъ педагоговъ, съ правильнымъ, широкимъ пониманіемъ своего дёла и съ достаточными силами для полезнаго служенія ему? Гдё у насъ разсадники педагогическаго знанія и умбнія? Гдв надлежащій контроль надъ правоспособностью въ этому важному дёлу тёхъ, вто берется за него?.. Школа англійская ставить этоть вопросъ въ его настоящемъ свътъ. Естественно, что и все воспитательное дёло ся, вручаемое педагогамъ, а не учителямъ только, оказывается въ положени, для насъ пока недостижимомъ.

Въ области обученія, не входя въ подробное разсмотрѣніе методовъ преподаванія каждаго отдѣльнаго предмета, недостаточно къ тому-же и очерченныхъ, нельзя не обратить вниманія на тотъ общій принципъ, которому старается слѣдовать англійская школа. Это тотъ самый принципъ заглядности, конкретности, о которомъ такъ много писали н пишутъ всѣ педагоги.

Есть и еще въ этой школё не мало заслуживающаго вниманія. Но, отмётивъ главное, отсылаемъ всёхъ нитересующихся къ самой книгё высокоавторитетнаго издателя. Полагаемъ, что и эта краткая замётка наша достаточно ясно показываетъ, какъ интересно это изданіе, и какое широкое распространеніе должно имёть оно—не только среди оффиціальныхъ педагоговъ нашихъ, но и у всёхъ истинно-просвёщенныхъ ревнителей о благё нашей школы.

Н. Маккавейскій.

472

# ДАЧА КІЕВО-БРАТСКАГО МОНАСТЫРЯ **ЦЕРКОВЩИНА** <sup>1</sup>).

Верстахъ въ двадцати отъ Подола, за селомъ Цироговымъ у села Лёсники, прибливительно въ такомъ же разстояніи отъ Кіева, какъ дача Михайловскаго монастыря Өсофанія, во владени монастыря Братскаго находится небольшая дача, извъстная у окрестнаго цаселенія подъ названіемъ Церковище или Церковщина. Путеводители по Кіеву и его окрестностямъ, обывновенно, обходять занныемый ею уголокъ полнымъ молчаніемъ. Большинство кіевлянъ едва ли подозрѣваютъ и его существование. Кромъ значительной отдаленности отъ Киева, трудно найги мыстность, до такой степени со всёхъ сторонъ заврытую отъ наблюденія прохожихъ и провзжихъ, какъ Церковщина. Сама по себѣ мѣстность въ высшей степени привлекательна своеобразною красотою; но чтобы имѣть представление объ этой красотъ, нужно лично побывать тамъ. На дачѣ же въ настоящее время существуетъ только небольшой монастырскій хуторь, обитаемый притомъ лишь въ лётнее время и изр'вдка пос'вщаемый разв'в монастырскимъ начальствомъ. Между тѣмъ, помимо рѣдкой и для віевскихъ окрестностей красоты местности, въ Церковщина пріурачиваются и весьма цённыя историческія преданія.

Изъ житія преподобнаго Осодосія печерскаго извѣстно, что въ недѣтю мясопустную онъ обыкновенно удалялся изъ

<sup>1</sup>) Реферать, читанный въ засёданіи Церковно-археологическаго Общества при Біевской д. Академія 15 февраля 1899 г. монастыря въ пещеру, въ которой потомъ былъ погребенъ, и затворялся въ ней до вербной недѣли. Но, затворившись въ пещерѣ, онъ, по словамъ житія, "оттуду пакы многажды и яко же того не вѣдущю никому же, въ нощи вставъ, и Богу того сблюдущю, отходяше единъ на село монастырьское, в ту уготованѣ суще пещерѣ въ скровьне мѣстѣ, и никому же того вѣдущу, пребываше въ ней единъ до вербныя педѣля, и такоже пакы въ нощи и въ преже реченую пещеру, и оттуду въ пятокъ верьбныя недѣли къ братія излазяше<sup>4</sup>).—Сохраняющіяся съ глубокой старины преданія лаврскія указываютъ это монастырское село и бывшую въ немъ пещеру преподобнаго Θеодосія именно въ нынѣшней дачѣ Братскаго монастыря подъ Лѣсниками съ существующею тамъ и понывь пещерою <sup>2</sup>).

Урочище это или "село монастырское" упоминается потомъ въ печерскомъ патерикѣ двукратно по поводу впечатлѣнія, которое оно производило на покушавшихся разорить его влодѣевъ и половцевъ. Одинъ разъ были ведены въ городъ пойманные и связанные разбойники. Когда, разсказываетъ Патерикъ, "по изволенію Божію, случися имъ мимо миновати село монастырское, единъ отъ злодѣй тѣхъ связанныхъ, покивавъ главою на село то, глаголаше: "якоже нѣколи въ едину сущу нощь придохомъ ко двору тому, разбои хотяще творити, поимати вся сущая, видѣхомъ градъ сущій высокъ зѣло, яко не мощи намъ прибляжитися ему". "Сице бо бѣ благій Богь оградилъ невидимо вся та содержанья молитвами праведнаго сего мужа (Θеодосія)", замѣчаетъ сказатель житія <sup>3</sup>). Другой случай разсказывалъ Георгій ростовскій тысяц-

1) Арсеніевскій патерикь, ркп. библ. Ківнской дух. Академін, стр. 70 и 182.

<sup>3</sup>) Въ початныхъ издавіяхъ Патерика почерскаго, въ указанія содержанія сказаній на поляхъ листовъ, надъ праведеннымъ сказаніемъ читается: «На поле отхождаше той (преп. Өсодосій) въ пещеру ил село Десники». См., напр., Патерикъ, Кісвъ, 1783 г., л. 9 об.

<sup>8</sup>) Арсен. патер., рип. б. н. ан., стр. 138.



#### ДАЧА ВРАТСКАГО МОНАСТ. ЦЕРВОВЩИНА.

кій, сынъ Симона (Шимона) варяга: "Вездѣ молитва Өеодосіева заступаетъ. Егда бо придохомъ на Изяслава Мстиславича Половцы, и видёхомъ градъ высокъ издалеча, и идохомъ на нь. И никто же знаяще, выи се градъ. Половцы же бишася у него и мнови язвлени быша, и бѣжахомъ отъ града того; послёдё же увидёхомъ, яко се бысть село Богородици, града же николи же бывало; ни жи сами сущін въ селѣ равумѣша бывшаго; но ишедше видѣша крови пролитіе и почудишася бывшему<sup>41</sup>). Естественный характерь местности урочища какъ нельзя болье отвъчаетъ тому впечатлънію, какое она представляется произведшею въ томъ и другомъ случав. Урочище имветъ видъ глубовой котловины, образовавшейся внутри горы, съ окраинами, приподнятыми выше горизонта горы въ видъ окружающаго котловину вала. Обитатели котловины кажутся до такой стецени удаленными и огражденными отъ всего окружающаго, что могли дъйствительно, какъ это отывчено во второмъ случав, не имвть представления о томъ, что за окраинами ся въ извѣстное время кипѣла битва.

Ни въ лётописяхъ, ни въ патерикѣ печерскомъ нѣтъ указанія, когда въ этомъ селѣ святой Богородицы устроился монастырь. Нѣтъ даже намековъ на существованіе тамъ монастыря въ періодъ до-татарскій и татарскій. Но съ первой половины XVI столѣтія мѣстность эта является въ актахъ, какъ мѣстность бывшаго монастыря "святое Пречистое Гнилецкаго" въпустѣвшаго послѣ нашествія татаръ. Въ "Описаніи Кіева и Кіевскаго замка королевскими люстраторами" 1545 года говорится о немъ такъ: "Монастыръ былъ святое Пречистое Гнилецкій и тому монастыру озера и сеножати бывали, нижъ-

<sup>1</sup>) Тамъ же ст.». 289. — Разсказанный Горгіемъ Шиманозичемъ случай, очевидно, относится въ походу на Кіевъ съ Половцами. Юрія Долгорукаго, описанному въ лётописи подъ 1151 годомъ. Наступленіе на Кіевъ ило отъ Заруба и Треполя; рёшительное же сраженіе было принято Иляславомъ Мстиславичемъ у самаго (обнесеннаго валами) Біева ли отъ татаръ запустели, и гоны бобровые. Стое пустотным выежчаетъ слуги панцерный одновонь на службу господарскую" 1). Изъ грамотъ віевскихъ митрополитовъ Іосифа Солтана 1504 г.<sup>2</sup>) и Сильвестра Бёлькевича 1564 г.<sup>3</sup>), данныхъ Выдубецкому монастырю, и грамоты Михаила Рогозы 1590 г., данной землнину Олешевичу '), видно, что Гнилецъ въ то время входилъ въ составъ имъній Софійскаго намъстничества, т. е. вјевскаго митрополитанскаго дома, и сперва на довольно продолжительное время былъ переданъ во владъніе Выдубецкому монастырю, а потомъ передавался бывшимъ "ва службь боярской" у митрополита "земянамъ". Продолжалъ входить Гнилецъ въ составъ имъній Софійскаго намъстничества и въ періодъ владенія Софійскимъ соборомъ и Выдубецкимъ монастыремъ уніатами <sup>5</sup>); по съ возвращеніемъ того и другого въ распоряжение православныхъ Гнилецъ является уже въ пепосредственномъ владения монастыря Выдубецкаго, и утверждается за нимъ листомъ гетмана Богдана Хмѣльницкаго, 1654 г. мая 25<sup>6</sup>), и универсаломъ гетмана Петра -Дорошенко, 1670 г. декабря 19. Послёдній, ресцектуючи на знищенье" монастыря Выдубецкаго, присоединилъ къ владъніямъ его и "село абы н'вгдысь бывшое м'встечво Л'всники со всеми принадлежностими "). Вместе съ последнимъ селомъ, полями котораго окруженъ, Гнилецъ въ восьмидесятыхъ годахъ прошлаго столѣтія отошелъ въ составъ имуществъ госу-

1) Сборникъ матеріаловъ для исторіи топографіи Кіева, Кіевъ, 1874, отд. Ш, стр. 32.

2) Описание Киева, Закровского, т. II, стр. 706.

<sup>3</sup>) Сбор. мат. для ист. топ. Кіева, отд. III, стр. 33-34.

4) Тамъ же, стр. 52-54.

<sup>5</sup>) Си. тамъ же: Жал бы вовныхъ, отъ 1623 г. іюля 21, стр. 66-67.

6) Сборникъ матер. для ист топогр. Кіева, III, стр. 75-76.

7) Тамъ же, стр. 95-96.

476



дарственныхъ; но въ тридцатыхъ годахъ истекающаго столётія былъ переданъ во владёніе монастыря Богоявленскаго Братскаго.

Прв отсутствія указаній на существованіе Гнилецкаго монастыря лётописныхъ, естественно предположение, что въ періодъ расцивта монастыря святой Богородицы Печерскаго "село святое Богородицы", сделавшись центромъ загородняго монастырскаго ховяйства, выбвало постройку тамъ церкви съ образованіемъ при ней, для занятой ховяйственными работами братін, монастырскаго общежитія въ видё отдёленія "монастыря святое Пречистое", т. е. самаго Печерскаго монастыря. Въ числъ пріуроченныхъ въ монастырю хозяйственныхъ угодій последующіе документы называють: озеро Глушецъ, Калный лугъ, затоку на Въжъ, и др., и представляють ихъ угодьями для рыбной ловли<sup>1</sup>). Но название одного изъ нихъ Калныма лугомъ, равно и названіе містности самого монастыря Гнилецъ, можетъ наводить и на другія предположенія. Калз на древне-русскомъ языкв-глина, какъ матеріалъ для изготовленія кирпича<sup>2</sup>); названіе луга Калнымъ, понашему мивнію, даеть ясное понятіе на сосредоточеніе въ той мъстности кирпичнаго и гончарнаго производства. Въ связи сь этимъ мы считаемъ весьма въроятнымъ предположение, что и пазвание Гнилеца есть не болёе, какъ измёнение начальнаго названія Глинець, указывавшаго на данный пунктъ, кавъ на мёсто добыванія знаменитой кіевской глины, давшей самый прочный матеріаль для древнихъ кіевскихъ сооруженій.

Существующее въ настоящее время у окрестнаго населенія названіе урочища *Церковищемъ* или *Церковщиною* служитъ указаніемъ, что послѣ разоренія монастыря отъ татаръ на мѣстѣ его болѣе или менѣе долго оставалась, хотя и въ

<sup>2</sup>) Арсенієвскій патер., ркп. б. к. акад., стр. 59; сн. "Сказаиіе о св. Софін Цареградской" въ изд. "Памятники древней письменности". LXXVIII, 1889, стр. 17.

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 53 и 57.

состояния разрушения, церковь. По засвидётельствованию Гродскихъ книгъ воеводства Кіевскаго въ началь XVII въка "руивы муровіе" на м'вст'в І'нилещизны еще были "ясними и вёдомими знаками" былого существованія тамъ монастыря !). Но въ настоящее время разрушение древней церкив нужно признать, повидимому, полнымъ. Мѣсто, на которомъ стояла она, представляется по всёмь направленіямь изрытымь и выдёляется изъ остального бывшаго подъ монастыремъ иространства только кучами строительнаго щебня, которыми покрыто. Дёланныя вами одно время попытки наслёдить по крайней мёрё фундаменть древняго зданія оказались безуспъшными. Кромъ перерытаго владоискателями изъ окрестныхъ деревень кирпичнаго лома и перем вшанныхъ съ землею цемента и костей, мы не встрътили ничего. Но по болёе значительнымъ кускамъ кирпича, которые намъ удавалось находить, видно, что первоначальною своею постройкою церковь относилась къ періоду веливовняжескому. Преобладающая масса кирпича имбла обычную въ древнихъ кіевскихъ сооруженіяхъ форму плитъ отъ 6 до 7 или 8 вершковъ въ длину и ширину и до вершка въ толщину. Но вийсть съ кирпичемъ этой древнъйшей формы въ довольно вначительномъ количествѣ встрѣчался кирпичъ и формы тождественной съ тёмъ, который мы находили въ развалинахъ древней церкия на Кудрявцъ, употребленнымъ несомнённо въ болёе позднее время для необходимыхъ поправовъ древняго зданія, и который употребленъ также въ перестройку южнаго абсида Великой лаврской церкви. Кирпичъ этотъ имъетъ 6 вершковъ длины на 22/8 вершка ширивы и 1<sup>2</sup>/2 в. толщины и желобчатыя, съ одной сторовы шарокой поверхности, полосы <sup>2</sup>). Присутствіе кирпича такой

1) Onucanie Kiesa, 3ak:., т. II, стр. 706.

<sup>2</sup>) Церковно-археолонические вчерки, и пр., Кіевъ, 1898, стр. 166—167 и 211. формы, по нашему мивнію, служить указаніемь, что, построенная еще до нашествія татаръ, церковь поддерживалась поправлялась и посл'в разгрома Кіева Батыемъ, и если И запуствла окончательно "отъ татаръ", то уже послв нашествія на Кіевъ Едигея въ 1416 году, или Менгли-Гирея въ 1480 г. О последствіяхъ пашествія Едигеева летописи замѣчаютъ: "Татарове воеваща около Кіева и монастырь Печерскій пограбита и пожгопіа, и со землею соровна (Едига), яко оттолѣ Кіевъ погуби врасоту свою и даже доселѣ уже не може быти тавовъ"; а о Менгли-Гирев говорять, что онъ "градъ Кіевъ взя и огнемъ сожже", и что его татары, уведши въ илёнъ безчисленное множество населенія, "землю Кіевскую учинища пусту"<sup>1</sup>). Если послѣ такихъ опустошеній ближайшіе къ центру Кіева монастыри, какъ Печерскій и другіе, еще могли кое вакъ оправиться, то такой удаленный отъ этого центра монастырь, какъ святой Богородицы Гнилецкій, продолжать свое существованіе, конечно, уже не могъ.

При наслёживаніи остатка стёнь древней церкви, въ кучахъ кирпичнаго лома и перемёшаннаго съ землею щебня, намъ удалось встрётить небольшой кусокъ стекла, представляющій собою край стекляной тарелочки, можетъ бытьдискоса. Стекло покрыто толстымъ слоемъ окиси и для образованія края тарелочки представляется какъ бы свернутымъ вдвое. Куски подобной же тарелочки были найдены на значительной глубинё въ усадьбё Трехсвятительской (древней Васильевской) церкви при выемкё земли подъ зданіе Епархіальнаго женскаго училища, и встрёчаются въ рязвалинахъ Херсонеса (образцы ихъ намъ покавывали въ Херсонесскомъ музеё). Встрётили мы еще продолговатую полоску олова, съ дырою для прибивки ея гвоздемъ, нёчто въ родё обрёзка

<sup>1)</sup> Сборн мат. для ист. топ. Киеса, огд. 1, стр. 35 и 37.

## ТРУДЫ КІКВСВОЙ ДУХОВНОЙ АКАДИМІИ.

отъ листа вровельнаго одова. Возможно, что правидьно веденныя раскопки могли бы повести и къ болёе цённымъ въ археологическомъ отношении находкамъ. Наши личные поиски имёли характеръ случайной пробы.

Съ разореніемъ монастыря и запустёніемъ мёстности его оказалась заброшенною и пещера преподобнаго Өеодосія. Переставь быть м'встомъ хотя бы и временнаго только подвига монастырскихъ отшельниковъ, нещера была предоставлена естественной судьбѣ такого рода подземелій. Обрушившіеся края устья пещеры завалили спускъ въ нее и прекратили притокъ внутрь ся наружнаго воздуха. Скоплавшаяся вслёдствіе этого внутри ся сырость повеля за собою и внутренніе обвалы. Но все же въ значительной своей части пещера сохраняется и понынъ. Въ началъ прошлыхъ восьмидесятыхъ годовъ мы имули возможность видъть эту пещеру при посъщении ся бывшимъ тогда ректоромъ академии, покойнымъ преосвященнымъ Михаидомъ. Въ общемъ нещера напомвиаетъ, разумбется, пещеры лапрскія, но сравнительно съ ними имбетъ, такъ сказать, болье примитивный, болье приспособленный къ велейному жилью, характеръ. Къ сожалёнію, нашь осмотрь ея быль самый бытлый и ограничивался ближайшею отъ входа частію. Углубляться внутрь взаимно пересъкающихся корридоровъ было признано небезопаснымъ при отсутствіи надежнаго проводнива.

Извёстно, что бывшій въ тридцатыхъ годахъ настоятель Братскаго монастыря и ректоръ Кіевской духовной академія архимандритъ Инновентій, по ходатайству котораго Церкоещина и была передана во владёніе Братскаго монастыря, принималъ нёкоторыя мёры для поддержанія пещеры и приведенія самой мёстности въ дучшій порядовъ. Позже, спустя почти уже патьдесятъ лётъ, тоже—настоятель Братскаго монастыря и ректоръ академіи, преосвященнный Миханлъ, првводимый въ восхищеніе врасотою мёстности и соедивенными съ нею преданіями, проектировалъ начать ся оживленіе

480

постройкою тамъ загородняго настоятельскаго дома съ нѣсколькими кельями для проживанія тамъ монашествующихъ и въ зимнее время. Но благіе почины обоихъ остались только починами. При скудости матеріальныхъ средствъ монастыря начатое личною энергіею настоятелей дѣло прерывалось съ выбытіемъ послѣднихъ.

И. Дашкаревъ.

## ОТЧЕТЪ

# Церковно-Археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи за 1898 годъ.

Его Императорское Высочество, Великій Князь Владиміръ Александровича, Покровитель Церковно-Археологическаго Общества при Кіевской духовной Академіи, принявъ представленный Его Высочеству Отчетъ Общества за 1897 годъ, поручилъ видепрезиденту Императорской Академіи Художествъ графу И. И. Толстому ивъявить предсъдателю Церковно-Археологическаго Общества свою благодарность за представленіе Его Высочеству помянутаго Отчета.

## I) Составъ Общества.

Церковно-Археологическое Общество при Кіевской дух. Академіи, состоящее подъ повровительствомъ Его Императорскаго Высочества, Великаго Князя Владиміра Александроинча, къ концу 1897 года составляли. Попечитель Общества, Высокопреосвященнъйшій Іоанникій, митрополитъ Кіевскій и Галицкій; предсъдатель, ректоръ Кіевской дух. Академіи, Преосвященный Сильвестръ, епископъ Каневскій, первый викарій Кіевской епархіи, 25 почетныхъ членовъ, 117 дъйствительныхъ членовъ и 41 членъ-корреспондентъ, —всего 186 лицъ.

Въ теченіе 1898 года посл'йдовали сл'йдующія перем'йны: въ состав'ь Общества: перем'йщенъ бывшій предс'йдатель Об-

щества и ректоръ Кіовской дух. Академіи Преосвященный Сильвестръ въ настоятели Кіевскаго Пустывно-Никольскаго монастыря, а на его мёсто назначенъ ректоромъ Академіи и предсёдателемъ Общества бывшій инспекторъ Академіи Архимандрать Димитрій, нынь епископь Чигиринскій, третій викарій кіевской епархін, и избранъ на должность товарища предсёдателя Общества, остававшуюся вакантною съ конца 1896 года, заслуженный экстраординарный профессорь той же Академія П. А. Лашкаревъ. Скончались: почетные члены: Высовопреосвященные Палладій, митрополить С.-Петербургскій и Ладожскій, Сергій, митрополить Московскій и Коломенскій, и Михаиль, Архіепископь Бёлградскій и митрополить Сербскій; бывшій директоръ Хозяйственнаго Управлепія при Св. Синод'в т. с. А. Г. Ильинскій и заслуженный профессоръ Новороссійскаго Университета, протојерей Мих. Карп. Павловскій; действительные члены, профессоры университетовъ Московскаго А. С. Павловъ и Новороссійсваго Н. Ө. Краспосельцевт, и членъ корреспондентъ В. Н. Ястребовъ. Сложилъ съ себя званіе д'вйствительнаго членя профессоръ А. А. Дмитріевскій и два члена-корреспондента признаны, на основании § 9 Устава Общества и Музея, сложившими съ себя свое званіе. Избраны: въ почетные члены Преосвященный Сильвестръ, епископъ Каневскій, первый викарій Кіевской епархіи, и изъ дъйствительныхъ членовъ настоятель Астраханской Гостинно-Николаевской Церкви, протојерей Г. Г. Покровский; въ д'Ействительные члены ключарь Кіево Софійскаго казедральнаго собора протојерей П. І. Орловскій; и. д. доцента кіеьской духовной Академіи І. А. Бродовичь; помощникъ инспектора той же Академін Н. Н. Успенскій; священняки Кіево Софійскаго собора Н. С. Стеллецкій в настоятель кіево-печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкій; чиновникъ особыхъ порученій при оберъ-прокурорѣ Св. Синода В. М. Скворцовъ и секретарь Кіевской дух. Консисторіи Н. В. Соловьевъ; въ члены-ворреспонденты-бывшій чиновникъ при Московскомъ Архивѣ Министерства Юстиціи Н. Н. Оглоблинъ, учитель Бѣлградской духовной Семинаріи въ Сербіи священникъ Ст. Динтріевичъ и іеродіаконъ при Русской Миссіи въ Іерусалимѣ Ювеналій.

Затёмъ, въ концу отчетнаго 1898 года, кромѣ Повровителя, Попечителя и предсёдателя, въ составё Общества было: почетныхъ членовъ 22, дёйствительвыхъ 118, и членовъ-корреспондентовъ 41, всего—184.

## II) Приращение музея и библіотеви:

Въ теченіе 1898 года въ Церковно - Археологическое Общество, музей и библіотеку его поступили слёдующія пожертвованія и отъ слёдующихъ учежденій и лицъ:

Отъ Императорскаго Одесскаго Общества исторіи и дренностей: "Записки" сего Общества, т. XX, и "Отчетъ" его ва 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Московскаго Университета А. С. Павлова, его книга "Номокановъ при большомъ Требникъ". Москва 1897.

Отъ дъйствительнаго члена, отставнаго профессора Новороссійскаго Университета В. И. Модестова, его брошюра: "О происхожденіи Сикуловъ", и "О томъ, откуда пришли и кто были латиняне", С.Петербургъ, 1898 г.

Отъ д'яйствительнаго члена, начальника Житомірской женской Гимназіи Вл. Ст. Ногайскаго: серебряный чешскій грошъ Венцеслава III; польскій шоставъ 1625 г.; польскорусская монета въ 5 злотыхъ 1833 г.; два м'ядныхъ дукача XVIII в.; рукописная Moralis Christiana, начала XIX в., in 4-о, и десять книгъ и брошюръ на латинскомъ, французскомъ и русскомъ языкахъ, XVII—XIX вв.

Отъ дъйствительнаго члена, старшаго помощника дълопроизводителя канцеляріи Кіевскаго генералъ - губернатора

<sup>1</sup>) Пожертвованія перечисляются въ хронологическомъ норядий ихъ поступлечія, при чемъ разновременныя пожертвованія одного я того же учрежденія или лица обозначногся витств. Н. П. Чернева — бронзовая мелаль на освящение Киево-Владимирскаго собора 1895 (1896) года.

Отъ члена-корреспондента, учителя Воронежской дух. Семинаріи Ил. Ст. Орлова: рукописный "Канонъ покаяпный ко Господу Іисусу Христу" съ другими статьями, принадлежавшій Борзенскому священнику Тимовею Мизко, 1796 г. и десять книгъ и брошюръ и въ числё ихъ четыре брошюры Д. и Н. Мизко.

Отъ помѣщика Н. Я. Тарновскаго—мѣдная дарохранительница для запасныхъ даровъ, въ видѣ колоколенки, XVIII вѣка, и отъ наслѣдниковъ его—цинковый потиръ съ гравированными изображеніями Деисуса и двухъ архангеловъ XVII—XVIII в., вѣроятно, изъ Каневскаго уѣздя.

Отъ К. В. Болсуновскаго: миньятюрный мѣдный образокъ съ ушкомъ, представляющій, повидимому, верхнюю часть мѣднаго крестика; бронзовая автономная греческая монета города Кимы; три серебряныхъ польскихъ гроша 1622 и 1625 г.; двѣ прусскія монеты серебряная 1683 г. и мѣдная 1797 г.; мѣдная золотоордынская, найденная въ Кіевѣ, и серебряная бухарская; бронзовая медаль въ память войны 1853—1856 г.г.; оттискъ гравированной визитной карточки, съ портретомъ мущины и непзвѣстной святой садовницы и съ извращенною подписью "Гра. Алексѣя Понкратьева", и брошюра съ нѣсколькими оттисками статей взъ "Чтеній въ Обществѣ исторіи и древностей при Московскомъ Университеть", 1847 и 1848 г.

Отъ Н. Г. Захарьевскаго: 16 древнихъ мѣдныхъ крестиковъ изъ Новгородской губерніи; половивка мѣдной развернутой путной панагіи, XVI в., съ изображеніями распятія и св. Троицы; ушко отъ большаго мѣднаго креста съ изображеніемъ Нерукотвореннаго Спаса и соотвѣтственной подписью XVII—XVIII в., и семь серебряныхъ монетъ, изъ коихъ 1 авинская, 1 вракійскаго царя Лисимаха, 1 города Маронеи, 2 Тира, 1 Сидона и 1 города Деметріи въ Месопотаміи.

Труды Кіевск. дух. Академін, т. І, 1899 г.

33

Отъ присяжнаго повъреннаго при Луцкомъ Окружномъ Судъ Н. П. Слъсаревскаго: подвъска къ сергъ изъ мъдной проволови съ нанизанными на нее позолоченными бусинами литовскаго періода; 14 серебряныхъ литовско-русскихъ монетовъ съ колюмнами на одной и съкирой съ крестомъ на другой сторонъ; 8 серебряныхъ чешскихъ грошей чешско-польскаго короля Венцеслава III (1330–1305 гг.); 3 серебряныя мопеты Владислава Ягайло; 1 шелягъ Казиміра Ягайловича, найденныя въ г. Луцкъ, въ усадьбъ Коваленковыхъ, при постройкъ дома.

Отъ судебнаго слёдователя Балтскаго у., Подольской губ., В. М. Григоровича-Барскаго: связка документовъ и писемъ, адресованныхъ капитану Ремеру, доктору И. И. Ромашкевичу, начальнику отдёленія Главнаго Управленія Духовныхъ Дёлъ иностранныхъ исповёданій П. Я. Невяровскому и Божавскому, съ 1796 по 1816 годъ.

Изъ Енисейской дух. Консисторіи, по распоряженію дъйствительнаго члена, преосвященнаго Акакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго: фотографическій снимокъ съ иконы страшваго суда, находящейся въ Спасской церкви с. Есаульскаго, Красноярскаго округа, построенной въ 1802 году, и мъдная дарохранительница изъ Троицкой церкви села Арейскаго (Заледъво тожъ), построенной въ 1804 году.

Отъ Цетровскаго Общества изслёдователей Астраханскаго врая: Отчетъ сего Общества за 1895 годъ, "Астраханскій Сборникъ", издаваемый симъ Обществомъ, вып. 1, и "Отчетъ" сего Общества за 1896 годъ, съ приложеніемъ рефератовъ, читанныхъ въ засёданіяхъ Общества.

Отъ Оренбургской Ученой Архивной Коммиссіи "Труды сей Коммиссіи, выпускъ III, и брошюра "Десятилѣтіе Оренбургской Ученой Архивной Коммиссіи", Оренбургъ, 1898.

Отъ Орловской Ученой Архивной Коммисіи "Труды" ея за 1897 годъ выпускъ II и за 1898 годъ выпускъ I.

Отъ дъйствительнаго члена, преосвященнаго Никанора,

Епископа Киренскаго, викарія Иркутской епархіи (нынѣ епископа Якутскаго и Вилюйскаго́) брошюра о пареченіи и хиротоніи его въ сей санъ, Иркутскъ, 1898.

Отъ члена-корреспондента, священника села Бусьно, Люблинской губ., Пол. Гапановича три польскія серебряныя монеты 1531, 1535 и 1567 г.г., найденныя въ 1897 году въ землѣ при с. Мирче, Грубешовскаго уѣзда.

Огь члена-корреспондента, священника Кіево-подольскаго Успенскаго собора А. Г. Дашкіева: копѣйка 1715 г., пятакъ 1730г.; пять русско-польскихъ серебряныхъ монетъ 1835—1846 г. в серебряный жетонъ для представителей прессы на Кіевскомъ съёздё врачей 1897 года.

Огъ князя С. Абамелекъ-Лазарева: "Джерашъ (Gerasa). Археологическое изслёдованіе князя С. С. Абамелекъ-Лазарева. С.-Петербургъ, 1897 г., in 4-0.

Отъ члена-корреспондента, Н. Н. Оглоблица, изт Москвы: рукописный переводъ книгъ пророка Исаіи и Іереміи съ еврейскаго на русскій языкъ, намёстника іерея Фотинскаго, 1811 г.; рукописный переводъ съ еврейскаго книгъ пророковъ Наума, Авсакума, Софоніи, Аггея и Захаріи, того же Фотинскаго, 1811 г.; рукописный сборникъ начала XIX вѣка, in 4-о, заключающій, между прочимъ, "Историческое разсужденіе о догматической Богословіи" профессора Кіевской Академіи архимандрита Сильвестра Суходольскаго, 18 мая 1812 г., и Оду на пришествіе въ Кіевъ Императора Александра I; "Сокращенный Катихивисъ для священно и церковнослужителей", Кіевъ, 1805 г., in 16-о.

Отъ учителя Приворотскаго дух. училища Подольской епархія, А. Войткова настольная протопопская грамота, выданная въ 1772 году переяславскимъ и бориспольскимъ епископомъ Іовомъ священнику Аврааму Киселевскому на Тетіевскую протопопію.

Отъ переяславскаго м'вщанина Ш. А. Найдиса: желёвное навершіе отъ большаго церковнаго подсвёчника, съ углубленіемъ для вощаницы и четырьмя рожками для обыкновенныхъ восковыхъ свёчъ, и мёдная марка на входъ на представленія профессора магіи F. I. Basch.

Отъ Ярославской Губернской Ученой Архивной Коммиссіи: отчетъ ся за 1897 годъ и четыре изданныхъ ею брошюры.

Отъ Тамбовской Ученой Архивной Коммиссін-"Извѣстія"-ея, выпускъ 42, Тамбовъ, 1897 г.

Отъ Одесской Городской Публичной Библіотеки-"Отчетъ" ся за 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, Преосващеннаго Никанора, епископа Смоленскаго и Дорогобужскаго, нынъ Орловскаго и Съвскаго 35 названій внигъ и брошюръ, составленныхъ Его Преосвященствомъ и подъ его воздъйствіемъ и касающихся исторіи и древностей епархій Астраханской, Казанской, Архангельской и Смоленской, съ 1887 по 1897 годъ.

Отъ дъйствительнаго члена, Помощника Попечителя Виленскаго Учебнаго Округа А. В. Бълецкаго, брошюра: "Неудавшаяся попытка дать латинскому духовенству западной Россіи воспитаніе въ русскомъ духъ". Вильна. 1897.

Отъ дъйствительнаго члена, ректора Одесской дух. Семинаріи, протоіерея Мартирія Чемены: "Любопытный мъсяцесловъ" на 1795 годъ, Москва, 1795 г. (съ историч. описаніемъ Архангельской епархіи).

Отъ дъйствительнаго члена, преподавателя Одесской дух. Семинаріи Л. С. Мацъевича 15 монетъ, изъ конхъ три римскія, двъ византійскія, одна ольвійская, одна турецкая, а остальныя—вападно-европейскія.

Отъ воспитанника Одесской дух. Семинаріи Леон. Завадовскаго, чрезъ того же Мацѣевича: рукописный Требникъ второй половины XVIII в. съ подписью "честнаго отца Никифора Островскаго", и 33 №№ предметовъ первобытной эпохи кремневыхъ и бронзовыхъ, а также изъ стекла и композиціи, найденныхъ въ Днѣпровскомъ уѣвдѣ, Таврической губерніи. Отъ члена-корреспондента, библіотекаря Кіевскаго Политехническаго Института Н. Ф. Бѣляшевскаго, составленный имъ "Отчетъ Городецкаго мувея Волынской губерніи барона Ө. Р. Штейнгель за первый годъ съ 25 ноября 1896 по 25 ноября 1897 г." Варшава. 1898.

Отъ члена-корреспондента, старшаго помощника дёлопроизводителя Канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора, А. Ф. Новицкаго: мёдный жетонъ на смерть Людовика XVI; мёдный жетонъ на 900-лёгіе крещенія Руси; бронзовая пантикапейская монета; деё серебряныя восточныя монеты, изъ коихъ одна-брактеатъ; 1 римская серебряная монеты Марка Аврелія; бельгійскій червонецъ 1849 г.; польскій талеръ 1630 г.; частная польская монета съ вензелемъ L. В. и цифрою 5; четыре серебряныя литовско русскія монетки съ колюмнами и сёкирой; три серебрянныя монетки Василія Темнаго; 15 мёлныхъ русскихъ монетъ XVIII и начала XIX вв. и пять русскихъ ассигнацій съ 25 и до 1 рублеваго достоинства, 1843-1865 г.г.

Отъ члена-ворреспондента, учителя Литовской дух. Семинарін Ант. П. Вышемірскаго: оборотная сторона польской цинковой медали въ честь гр. А. Буксгевдена съ надписьюcustodi administratori Warsaviae, 1795 г.; цинковый жетонъ на освобождение русскихъ крестьянъ отъ крипостной зависи. мости, 19 феврали 1861 г.; аллюминіевый жетонъ на вончину императора Александра III, 20 октября 1894 г.; четскій серебряный грошъ Венцеслава III; шелягъ польскаго короля Альбрехта († 1501 г.); 4 польскія серебряныя монеты XVIII в.; серебряная монета Августа, короля Саксонскаго и княвя Варшавскаго, 1814 г.; 4 пруссвія монеты XVIII въка и одна русско-финляндская 1866 г., рукописное собрание пѣсенъ свадебныхъ, записанныхъ Ип. Харсевичемъ въ Пружанскомъ у., Гродненской губ.; "Сказание о Мамаевомъ побонщи" лубочнаго изданія вонца XVIII в., и 8 новъйшихъ брошкръ, преимущественно изданныхъ въ Вильнъ.

Отъ К. Василюса-финифтяный обравовъ св. Николая, найденный въ Кіево-Флоровскомъ менскомъ монастырѣ.

Отъ Императорскаго Православнаго Палестинскаго Общества: "Православный Палестинскій Сборникъ", выпускъ 43-й; "Сообщенія" сего Общества, декабрь 1897 и февраль, іюнь, августъ и октабрь 1898 г.; VIII-й томъ Приложеній къ симъ Сообщеніямъ; выпуски IX — XVI и XLI и XLIV "Чгеній о св. Землъ"; 'Ача́λехта ієрододоцитиху́с Σтахоодоу́ас, А. Пападопуло-Керамевса, т. 5-й, и карта "Ближайшія окрестности Іерусалима, — начертаны К. Шикомъ и редактированы д-ромъ Бенцингеромъ".

Отъ Рязанской Ученой Архивной Коммиссіи: "Труды" сей Коммиссіи, тома XII-го выпускъ 3 и тома XIII выпуски 1 и 2; продолженіе "Списка писателей изъ уроженцевъ Разанской губерніи".

Отъ Кишиневской Городской Общественной Библіотеки Отчетъ ся за 1897 годъ.

Отъ "Твйствительнаго члена, профессора Кіевскаго Университета св. Владиміра П. В. Владимірова, брошюра "Доклады, читанные на IX археологич. съйздё въ Вильнё", Москва, 1897 г.

Отъ члена-корреспондента, преподавателя Орловской дух. Семинаріи Г. М. Пясецваго его брошюра: "Преосвященный Тихонъ Якубовскій, епископъ свескій, воронежскій и суздальскій. Орелъ. 1897".

Отъ члена-корреспондента, іеродіакона при Русской Миссіи въ Іерусалим'я Ювеналія: два глиняныхъ куска съ гвоздеобразными надписями; акварельный рисуновъ мованческаго пола съ картою Сиріи, Палестины и Египта въ развалинахъ древней греческой церкви въ селеніи Мадава, на м'т стъ древняго моавитскаго города за Іорданомъ, въка V или VI; три жука-скарабея изъ терракотты; шестнадцать камней, амулетовъ и печатовъ на камнъ и металлъ; греческая мъдная печать; сто сорокъ бронзовыхъ монетъ древне-

еврейскихъ, греческихъ автокефальныхъ, римскихъ и византійскихъ, и двѣ серебряныя крестоносческія монеты.

Отъ чиновника Кіевской Контральной Палаты Ал. Игн. Лотоцкаго—деревянная статуетка, кажется, Яна Непомука, найденная у крестьянина с. Сидоровки, каневскаго уйзда.

Отъ художника Ст. Петр. Еремича два листа (183 и 184) изъ печатнаго южнорусскаго Апостола, съ гравированнымъ изображеніемъ на 184 листъ св. апостола Павла и съ подписью гравера: "Өеодо...А".

Отъ студента Кіевской дух. Академіи Вас. Адамова (изъ Орловской губ.)—священническій поясъ, подаренный московскимъ митрополитомъ Филаретомъ отдаленному родственнику жертвователя, іеромонаху, впослёдствіи архимандриту Агапиту, въ бытность его ректоромъ Перервинскаго Училища.

Ивъ Кіево-Печерской Успенской лавры: серебряный медальонъ "въ память 900-лътія крещенія Кіевланъ" и нъсколько дипломовъ кіевскому митрополиту Платону, — послъ его смерти остававшіеся въ Лавръ.

Отъ Калужской Ученой Архивной Коммиссін-"Извѣстія" ея за 1898 годъ, выпускъ III.

Отъ товарища предсъдателя Общества, профессора Кіевской дух. Академіи П. А. Лашкарева—человъческій черепъ, разсъченый мечемъ, найденный въ Кіевъ близъ Десятинной церкви.

Отъ дъйствительнаго члена, протојерея Кл. I. Ооменко -- поясъ кјевскаго митрополита Филарета.

Отъ члена корреспондента, кандидата богословія, учителя Бѣлградской дух. Семинаріи въ Сербін, священника Ст. Димитріевича, книги: "Голубица", альманахъ за 1840 годъ, безъ выходнаго листа и конца, in 8-о, и книга "Серблякъ, содержащая въ себѣ богослужебная молебная правила святымъ Сербскаго рода", въ листъ, на 3+193 листахъ. Бѣлградъ. 1861. Отъ студента той же Академіи 1-го курса, болгарина Ив. Попова—серебряная римская монета Антонина Каракаллы (211—217 л.), найденная въ г. Тырновѣ.

Отъ Л. Ив. Липской, черевъ студента Кіев. Академіи Ив. П. Цинкока, — старинная женская шелковая цвётная кофточка.

Отъ садовника Кіево-Братскаго монастыря Ал. Парамонова: половинка древняго бронзоваго энколпіона съ изображеніемъ Богородицы; мёдная византійская монета Іоанна Цимисхія и нёсколько шведскихъ, польскихъ и русскихъ монетъ XVII—XVIII вв.

Отъ Таврической Ученой Архивной Коммиссіи—"Извѣстія<sup>а</sup> ея, № 28. Симферополь. 1898.

Отъ дъйствительнаго члена, ключаря Кіево-Софійскаго казедральнаго собора, протоіерея П. І. Орловскаго: серебряный пятачекъ 1756 г. и мъдная польская монета 1755 года.

Отъ дъйствительнаго члена, профессора Кіевской дух. Академіи Н. И. Петрова: кирпичъ отъ древняго фундамента подъ крыльцомъ настоятельскихъ келлій Кіево Братскаго монастыря, и оттискъ реферата "О нѣкоторыхъ змѣевикахъ, энколпіонахъ и образкахъ, вайденныхъ въ Кіевской губерніи и вообще на югѣ Россіи", Москва, 1898 г.

Отъ дъйствительнаго члена, помъщика Б. И. Ханевко: фототипическій снимокъ съ энколпіона, исполненнаго перегородчатою эмалью, съ славяно-русскими надиисями, не повже XII въка, и изданіе жертвователя "Собраніе Б. И. и В. Н. Ханевко. Древности Русскія. Кресты и образки. Кіевъ 1899". 4-о.

Отъ кандидата богословія, болгарина Гр. Арабаджіева: болгарская ассигнація въ 5 левовь (около 2 руб.); 1 серебряная и 1 м'ёдная турецкія монеты.

Отъ Западно-Сибирскаго отдъла Императорскаго Русскаго Географическаго Общества "Записки" сего отдъла, книжки 23 и 24. Омскъ. 1898.

Оть Александровской Самарской Публичной Библіотеки

492

.

и Мувея: Отчетъ сей Библіотеки и Мувея за 1897 годъ и "Указатель предметовъ, хранящихся въ Самарскомъ Публичномъ Мувев", Н. М. Өедорова. Самара. 1898.

Отъ дъйствительнаго члена, генералъ-лейтенанта, графа Гр. А. Милорадовича. "Любецкій архивъ графа Милорадовича. Выпускъ 1. Кіевъ. 1898".

Отъ Вас. Лавр. Панчохи — шпага изъ катайскихъ мёдныхъ монеть, связанныхъ между собою.

Оть Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества: 1) Древности, Труды Археографической Коммиссіи Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества т. I, вып. 1 и 2, и 2) "Древности—Труды Славянской Коммиссіи" того же Общества, Москва 1898. 4-0.

Отъ Археологическаго Института въ С.-Петербургѣ: "Вѣстникъ археологіи и исторіи, издаваемый Археологическимъ Институтомъ", выпускъ Х, и "Сборникъ Археологическаго Института", книга шестая. С.-Петербургъ. 1898.

Отъ Уральскаго Областнаго Комитета: "Памятная книжка и Календарь Уральской Области" на 1897 и 1898 годы, и журналъ засъданія Уральскаго Областнаго Статистическаго Комитета 18 марта 1898 года.

Отъ Черниговской Архивной Коммиссіи 1-й выпускъ "Трудовъ" ся, Черниговъ, 1898 г.

Отъ члена-корреспондента, учителя Смоленской дух. Семинаріи Д. К. Вишневскаго—нёсколько довументовъ, отвосящихся къ исторіи Кіевской Академіи, XVIII вёка.

Отъ старшаго чиновника особыхъ порученій при кіевскомъ гепералъ-губернаторъ А. Ив. Мёрдера—его брошюра "Кіевскій храмъ св. апостола Андрея Первозваннаго", А. М. Кіевъ, 1898.

Отъ А. II. Бахрушина-"Ризница Симонова монастыря въ Москвъ. Москва. 1897 г.".

Отъ дочери священника села Королевки, Васильковскаго у., Николая Евдок. Селецкаго, дъвицы Екатерины—небольшая картина, изображающая отрока Іисуса Христа въ іерусалимскомъ храмъ. Отъ Нижегородской І'убернской Ученой Архивной Коммиссів: журналы 40—45 засёданій сей Коммиссіи за 1896—8 годы, въ двухъ тетрадяхъ, и "Д'ййствія" сей Коммиссіи,—"Сборникъ статей, сообщеній, описей и документовъ. Томъ Ш. Нижній Новгородъ. 1898 г.".

Огь дъйствительнаго члеча, ректора Кіевской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія: 1—7) польскіе серебряные гроши 1616, 1622, 1624 и 1630 г.г.; 8--9) серебряные копьечки Петра I; 10) мъдная колъйка 1714 г.; 11) полушка 1721; 12—13) мъдные пятаки 1729 и 1730 г.г., и 14) рублевикъ 1799 года.

Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви, протоіерея II. Г. Преображенскаго—"Обстоятельное описаніе торжественныхъ порядковъ благополучнаго вшествія въ царствующій градъ Москву и священнъйшаго коронованія... Государыни Императрицы Елизаветы Петровны...", съ гравюрами І. Соколова и Гр. Качалова, С.-Петербургъ, 1744 г., въ листъ.

Отъ члена-корреспондента, священника села Новокарагачъ, Измаилскаго у., кишиневской епархіи, І. Я. Галушко: мѣдный католическій медальонъ съ изображеніями св. Антонія Падуанскаго и св. Елисаветы, царицы Португальской; три австро-венгерскія мопеты нынѣшняго вѣка и одна восточная; восемь русскихъ рублевиковъ нынѣшняго вѣка; четыре мелкія русскія монеты XVIII и XIX вѣковъ; шесть книгъ и брошюръ на польскомъ и русскомъ языкахъ, особенно на галиційскомъ нарѣчіи, нынѣшняго вѣка.

Огъ помѣщика А. Д. Злотницкаго—Запись Реины Госцской Николаевой Львовой, княжны Соломерецкой, каштелянши Смоленской, данная Кіевскому митрополиту Петру Могилѣ, о признаніи дарственной своей записи на вѣчную донацію мѣста и замка Гощи и села Терентіева и др., съ обязательствомъ ваявить эту запись передъ судомъ Гловнымъ Трибунальскимъ Виленскимъ, сентября 1642 года.

Отъ профессора Новороссійскаго Университета В. М. Истрина: 1) "Замѣчанія о составѣ Толковой Пилеи", В. Истрина, выпускъ 2; 2) "Греческая запись о набѣгѣ казаковъ на Константинополь въ началѣ XVII вѣка", его же, С.-Петербургъ, 1898 г., и 3) посмертное сочиненіе покойнаго члена Общества, профессора того же Университета Н. Ө. Красносельцева—"Addenda къ изученію А. Васильева: Anecdota graeco-byzantina (Москва, 1893)". Одесса. -1898.

Изъ Кіевской дух. Консисторіи—два полотняныхъ гравпрованныхъ антиминса, полученныхъ изъ Вознесенской церкви с. Андрушекъ, Сквирскаго у., изъ коихъ одинъ печатанъ при львовскомъ уніатскомъ епископѣ Аоанасіѣ Шептицкомъ и освященъ 21 іюля, кажется 1724 г., для церкви села Пачева, а другой печатанъ при львовскомъ уніатскомъ епископѣ Леонѣ Шептицкомъ въ 1770-хъ годахъ.

Отъ основательницы Лубенскаго музея Е. Н. Скаржинской-фотографическій снимокъ съ гравированнаго "В'внца Престэй Бцэ, издоженнаго изъ ввъвдъ", изъ печатнаго Кіевскаго Патерика 1796 года.

Ивъ Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго монастырядвѣ мраморныя колонны и четыре такія же капители, относящіяся къ до-татарскому періоду исторіи Кіева.

Огъ дъйствительнаго члена, Авт. Ал. Леопардова—"Описаніе русскихъ монеть Шодуара", 1837—8 г.г., въ трехъ частяхъ и двухъ переплетахъ, принадлежавшее покойному брату жертвователя Н. А. Леопардову.

Отъ студента Кіевской дух. Академіи, серба Др. Поповича—мёдная монетка съ надинсью Stadt Cosveldt, 1718 года, найденная въ Сербіи.

Отъ ночетнаго члена, Высовопреосвященнаго Сергія, архіепископа владимірскаго и суздальскаго—его изслёдованіе "Святый Андрей, Христа ради юродивый, и праздчикъ Поврова Пресв. Богородици". С.-Петербургъ, 1898. 496

Отъ члена - корреспондента, священника Покровской церкви г. Луцка Өеофана Савлучинскаго: презента нана Ст. Аксава священнику Ильё Метельскому на Косцюхновскій приходъ, 1785 г.; листъ каоедральнаго Луцкаго архидіакона Подгороденскаго доминиканцу Малишевскому, съ разрёшеніемъ совершать надъ тёломъ умершаго пана Ст. Аксава, въ его дворцё, мши на подвижномъ антиминсѣ, до его погребенія, 25 октября 1792 г.; Отчеты о дёятельности Луцкаго Православнаго Крестовоздвиженскаго Братства за 1894—5, 1895—6 и 1896—7 годы; "Луцкое Православное Кресговоздвиженское Братство и его историческія заслуги", Н. В. Реутскаго, Луцкъ, 1897 года, и "Уставъ православнаго Церковно-приходскаго Попечительства при Луцкой Свято-Покровской Церкви", Луцкъ, 1894 года.

Отъ члена-корреспондента, законоучителя Кишиневской Гимиазіи, священника Н. Лашкова—серебряный шейный крестикъ, въ видѣ прорѣзнаго медальона, съ надписями "прь слвы Ісъ Хсъ" и текстомъ "Кресту твоему поклоняемся" и проч., XVI—XVII в.

Отъ члена-корреспондента, священника Очаковскаго собора Н. Л. Левицкаго-четыре сосуда изъ раскоповъ и находовъ на мёстё древней Ольвіи, а именно: чернолаковый σχύφος; Sinum или Sinus (δίνος), изъ желтоватой терракотты съ полоскамм, для питья вина; чернолаковое блюдечко съ надписью на донышкё 'Аγα, и чернолаковый унгвентарій (unguentarium).

Отъ Очаковскаго жителя Леона Гаухмана—три вещи изъ раскопокъ и находокъ на мъстъ древней Ольвіи: 1) стеклянный круглый сосудецъ съ проломленнымъ бокомъ; 2) глиняная ручка отъ амфоры, со штемпелемъ, на которомъ оттиснуты головка въ профиль и греческая надпись Ети ξемофомосо, и 3) три куска отъ большого расписнаго греческаго сосуда, по мъстамъ поволоченняго, на которыхъ видны фрагменты женской фигуры, бросающей правою рукою позолочен-

ное конье, а за нею трехъ женскихъ фигуръ, изъ коихъ передняя представлева поклоняющеюся.

Отъ г. Любовицкаго вещи, полученныя имъ изъ г. Канева, а именно: тви желёвныхъ наконечника стрёлъ; два желёвныхъ наконечника копій; большой желёвный замокъ; желёвный ключикъ; желёвный топоръ и желёвная кирка; два рыболовныхъ желёвныхъ крючка.

Итого поступило въ теченіе 1898 года отъ 84 учрежденій и лицъ въ Церковно-археологическій музей и библіотеку его:

▲) въ музей:

Памятнывовъ церковной архитевтуры, живописи, свульп-

| туры, разной утвари и проч                      | •    | . 44  |
|-------------------------------------------------|------|-------|
| Медалей, жетоновъ и монетъ                      | •    | . 306 |
| Религіозныхъ памятниковъ разныхъ народовъ и дре | вних | Ъ     |
| памятниковъ военнаго и домашияго быта .         | •    | . 75  |
| Актовъ, грамотъ, писемъ и т. п                  | •    | . 7   |
| Рукописей                                       | •    | . 9   |
| Старопечатныхъ церковно-славянскихъ внигъ       | •    | . 1   |
| Гравюръ, чертежей, фотографическихъ снимковъ    | н т. | a. 7  |
| <b>в)</b> въ вивлют <b>ику музи</b> я:          |      |       |

Періодическихъ изданій, книгъ и брошюръ . . . 135 Всего . . . 584

Если исключить изъ этой суммы до 18-ти періодическихъ ивданій, поступавшихъ въ Церковно-Археологическое Общество и въ прежніе годы, то новыхъ собственно поступленій въ отчетномъ году будетъ не болѣе 566 №№, которые вмѣстѣ съ поступленіями прежнихъ лѣтъ, составятъ сумму до 29,562 №№.

Изъ этихъ поступленій болёе другихъ заслуживаютъ вниманія прежде всего обращики гвоздеобразныхъ надписей на глиняныхъ кускахъ, а также акварельный рисунокъ мо-

заическаго пола съ картою Сиріи, Палестины и Египта въ развалинахъ древней греческой церкви въ селени Мадава за Іорданомъ, V-VI в., и вообще всё пожертвованія іеродіавона при Руссвой Миссіи въ Іерусалимъ Ювеналія. Менте звачительны по интересу, но ближе въ намъ по мъстонахожденію первобытныя древности, собранныя въ дибпровскомъ у., таврической губ., Л. Завадовскимъ, а также стеклянные и терракоттовые сосуды изъ раскоповъ и находовъ въ древней Ольвін, близъ г. Одессы. Два изъ послёднихъ сохранились греческими надписями, а одинъ фрагментъ греческаго СЪ росписнаго сосуда изображаетъ цёлую сцену изъ религіозныхъ върованій и культа древнихъ греческихъ поселенцевъ по берегамъ Чернаго Моря. Изъ самаго Кіева, изъ древнѣйшаго до татарскаго періода его жизви, поступило въ музей въ отчетномъ году немного: двѣ мраморныя колонны и четыре тавія же ванители изъ Кіевскаго Златоверхо-Михайловскаго монастыря, мёдная византійская монета Іоанна Цимисхія и оборотная сторона бронвоваго энколпіона съ изображеніенъ Богородицы, найденныя въ землё, въ саду Кіево-Братскаго монастыря. Но за то въ концё этого года вышло въ свёть составленное не безъ участія Церковно Археологическаго Общества иллюстрированное описание коллекцій древнихъ крестивовъ и образковъ г.г. Ханенко, изъ 169 . М. превмущественно южно-русскаго происхожденія и до-татарскаго періода, на XVI таблицахъ. Кстати, для оттвненія особаго характера древнихъ крестиковъ и образковъ южно-русскаго происхожденія, въ отчетномъ году поступила въ музей отъ Н. Г. Захаріевскаго небольшая коллекція крестиковъ и образковъ Новгородскаго типа, притомъ же полученная изъ Новгородской губернін, большею частію миньатюрныхъ, какіе преобладають въ Тверскомъ мувев древностей, судя по его иллюстрированному описанію. Послѣ разгрома Кіева татарами въ 1240 году, - о чемъ въ отчетномъ году напомнила находва разсйченнаго человическаго черепа близъ Десатинной

церкви,-на югъ Россіи нараждается новая культура литовско-русская, памятниковъ которой досель извъстно весьма мало. Наиболёе достовёрными представителями этого періода являются литовско-русскія монеты. Въ отчетномъ году такихъ монеть, относящихся въ XIV и XV вѣкамъ, поступило въ мувей до 33 N.N. Изъ нихъ болёе важна находка 26-ти монеть въ г. Луцкъ, особенно потому, что вмъстъ съ монетами найдена была также подвёска къ серьгё изъ чёдной проволоки, съ нанизанными на нее позолоченными бусинами, несомибнио литовско-русскаго періода и типа. Изъ польскаго періода южно-русской исторіи, съ 1569 года, въ отчетномъ году поступили въ музей: вирпичъ отъ стариннаго фундамента подъ врыльцомъ нынёшнихъ настоятельскихъ покоевъ въ Кіево-Братскомъ монастырѣ, вѣроятно указывающаго на мёсто постройки віевскимъ митрополитомъ Петромъ Могилою бурсы, и запись Реины Гойской, княжны Соломерецкой, тому же Петру Могилё на м. Гощу на Волыни, гдё вскорё учреждена была православная Гойская или Гощанская Коллегія, подчиненная Кіевской и существовавшая почти до самого конца XVII въка. Изъ другихъ вещей этого періода, поступившихъ въ 1898 году въ музей, можно отмётить: желёзное навершіе отъ большаго церковнаго подсейчника изъ г. Переяслава Полтавскаго, и цинковый потиръ съ гравированными на немъ изображеніями, XVII вѣка, изъ Каневсваго уѣзда; но оригинальная мёдная дарохранительница въ видё колоколенки, хотя и получена изъ Каневскаго же убяда, однако же составляетъ издѣліе русскихъ старообрадцевъ XVIII вѣка. Остальныя поступленія, хотя бы, повидимому, и незначительныя, получаютъ свой смыслъ и значеніе въ связи съ однородными поступлевіями предыдущихъ годовъ, образул, вийстй съ ними, довольно полныя и разнообразныя коллекции.

Въ учебное время, по воскресеньямъ, Церковно-археологический мувей открываемъ былъ, съ 12 до 2 часовъ по полудни, для членовъ Общества, студентовъ Авадемии и сторонней публики, подъ наблюденіемъ зав'йдующаго музеемъ, я въ случаяхъ надобности-и въ другіе дни. Учащіеся другихъ учрежденій и слупатели курсовъ иногда пос'вщали музей цёлымя группами, какъ напр., студенты III и IV курсовъ историво-филологическаго факультета Riebckaro Университета св. Владиміря, подъ руководствомъ профессора сего Университета П. В. Владимірова; слушатели лётныхъ курсовъ для учителей и учительницъ енархіальныхъ школъ Кіевской епархіи, ийсколько учительницъ школъ С.- Петербургской епархіи и почти всё воспитанники 2-й Кіевской мужской гимназіи. Въ числё почетныхъ посётителей музея и спеціалистовъ по разнымъ отраслямъ археологіи въ отчетномъ году были: Саксонскій принцъ Іоаннъ Георгъ, два министра короля Румынскаго-инистръ президенть Стурдза и министръ-посланникъ въ Петербургв Г. Розетти-Солеско, графиня Пр. Серг. Уварова, профессоръ Московскаго Университета Д. Н. Анучинъ, членъ Императорской Археологической Коммессии Спицынъ нёкоторые изъ членовъ съёзда естествоиснытателей въ Кіевъ, Серг. Влад. Муравьевъ, четыре англичанки; профессоръ Букурештскаго университета Бадя Чирешану; армянскій архимандрить Мамбри Меликъ-Адамянъ и др.

Обращались въ музей съ просьбами сдёлать копіи, выписки или справки: Превидентъ Румынской Академіи Наукъ Стурдза; Австрійское Консульство, по порученію профессора Львовскаго Университета Шалая; Императорское Московское Археологическое Общество, Кіевское Окружное Инженерное Управленіе, Кіевскій Губернскій Статистическій Комитетъ; профессоръ С.-Петербургскаго университета А. И. Соболевскій; Епископъ Острогожскій Іосифъ; К. П. Михальчукъ, по порученію Императорской Академіи Наукъ; кандидатъ Богословія Берлинскаго Университета Richard Wagner, и др. Лично занимались въ музев А. Стороженко, художникъ Еремичъ, профессоръ Кіевской дух. Академіи А. А. Дмитріев-

500

свій и доценть той же Академіи С. Т. Голубевъ, два студента университета изъ ариянъ, два чеха (Кашпаръ и Червленый) в др. Нёкоторые изъ посётителей музея содёёство. вали болёе точному опредёленію тёхъ или иныхъ предметовъ музея, поступившихъ въ него въ прежніе годы. Такъ, напр., въ отчетномъ году оденъ изъ посътителей мувея эрмянинъ выбраль изъ неопредёленныхъ восточныхъ монетъ армянскія монеты и точнёе опредёлиль армянскую грамоту патріарха Ефрема въ молдавскому армянскому архіепископу, 1810 г. (№ 82); два посётителя изъ чеховъ признали стеклянный стаканъ 1616 года въ Леопардовской коллекція (№ 1202) за чешскій. Членъ Императорской Археологической Коммиссів Ан. Ан. Спицынъ тщательно пересмотрёлъ отдёлъ первобытныхъ древностей въ Леопарцовской коллекція и сдёлалъ въ описании его до 40 дополнений и поправокъ. Для примъра, приведенъ ивсколько его опредвленій: литая бронвовая рувоятка отъ меча, ассирійско-вавилонскаго типа, со сцемой привода плённиковъ къ царю (№ 1158); бронзовый топоръ изъ самородка, начала бронзоваго періода (№ 1107); бронзовый молотовъ топоривъ, найденный въ 1892 г. въ Кіевъ и представляющій подражаніе орудіямъ каменнаго въка (№ 1112); бронвоное ожерелье изъ 23 звеньевъ, изъ числа находимыхъ въ курганахъ со скорченными костяками, въка VII предъ Р. Хр. (№ 773); бронзовый наконечникъ вистеня, съ янкрустаціей, XII в. (№ 1106); браслетъ и перстень изъ нефрита (М.М. 795-6), и др. Всв дополненія и поправви вносятся вь особый экземпляръ "Указателя" мувея, названный корректураымъ.

#### III. Занятія Общества.

Въ теченіе 1898 года было 9 засёданій Церковно-Археологическаго Общества, а именно: 19 января, 2 марта, 20 апрёля, 18 мая, 12 іюня, 5 сеитября, 5 октября, 9 ноября и 2 декабря. На этихъ засёдавіяхъ, кромё доклада и Труди Кіев. дух. Акад. Т. І. 1899 г. 33 рышенія текущих діль, заслушань быль отчеть Общества за 1897 годъ и сдёланы были слёдующія сообщенія членовъ: "Орелигіозной живописи" (въ віевскомъ Владимірскомъ соборѣ). А. Д. Эртеля; "О нёкоторыхъ змёевекахъ, энколпіонахъ и образкахь, найденныхъ въ Кіевской губернія и вообще на югъ Россін", Н. И. Петрова; "Ивъ мемуаровъ Арсенія Елассонскаго о Димитрій Самозванци", А. А. Дмитріенскаго; "О трехъ новыхъ изданіяхъ по исторіи Русской Церкви", священника О. И. Титова; "Типивъ о цервовномъ и о наствиномъ письмъ епископа Нектарія изъ сербскаго града Велеса, 1599 года, и значение его въ истории русской иконописи", Н. И. Петрова; "О собранін древнихъ крестиковъ и образковъ Б. И. и В. Н. Ханенко", его же; "О Сумелійскомъ Трапевунтскомъ монастырв", А. А. Динтріевскаго; "Лубенскій музей древностей Е. Н. Скаржинской", Н. И. Петрова; "Изъ исторін Кіевскаго Владимірскаго собора", его же; "Поминки по профессоръ Мосвовскаго Университета А. С. Павловъ", А. А. Дмитріев-CRAFO.

Изъ постановлений Церковно-Археологическаго Общества важивищими были слёдующія: 1) Въ засёданія 12 іюня, вслёдствіе докладной записки члена, профессора Н. И. Петрова, которому предложено было Кіевскимъ отдёленіемъ Предварятельнаго Комитета по устройству въ 1899 году археологическаго съёзда въ Кіевѣ образовать церковно-археологическій отдёль выставки въ церковно-археологическомъ музей, съ выдъленіемъ изъ него важнёйшихъ предметовъ цервобытныхъ древностей на выставку сихъ древностей при Кіевскомъ Университетъ св. Владиміра, --- Церковно-Археологическое Общество постановило допустить, съ разръшенія Правленія Кіевской дух. Академін, устройство церковно-археологическаго отдёла выставки съёвда не въ самомъ музей, по недостатку въ немъ помѣщенія, а въ сосѣдней съ музеемъ комнать, и притомъ безъ выдъленія изъ дерковно-археологическаго музея, въ видахъ сохраненія цёльности его характера, какихъ либо предметовъ на археологическую выставку

502

при университетъ, а для удобства осмотра церковно-археоло. гическаго музея членами предстоящаго XI археологическаго съвзда, рышило отврыть церковно археологический музей, для членовъ съвзда и публики, на все время съвзда. Но Кіевское отделение Предварительнаго Комитета большинствомъ приняло условій Церковно-Археологическаго голосовъ не Общества и постановило устроить при Кіевскомъ Университетъ и церковно-археологический отделъ выставки, после чего профессоръ Петровъ, завѣдующій церковно-археологическимъ музеемъ, не нашелъ возможнымъ совмёщать и завёдываніе цервовно-археологическимъ отдёломъ выставки съёзда, предназначенномъ въ совершенно другой части г. Кіева, и предложиль избрать для устройства сего отдёла выставки, профессоровъ Кіевской дух. Академін П. А. Лашкарева и А. А. Дмитріевскаго, что и было принято Кіевскимъ отдъленіемъ Предварительнаго Комитета.-2) Въ томъ же засъдания 12 іюня отчетнаго года и по предложенію того же профессора Петрова, Церковно-Археологическое Общество, на основании указа Св. Синода оть 19 января 1869 г., за № 4-мъ, составило Коммиссію ивъ трехъ членовъ своихъ, профессора Н. И. Петрова, доцента священника О. І. Титова и священника Кіево-Софійскаго казедральнаго собора, магистра Н. С. Стеллецкаго, для разбора и описанія старыхъ дёль архива Кіевской духовной Консясторіи, которая, съ своей стороны, назначила членами въ сію Коммиссію члена Консисторіи протојерея П. Г. Преображенскаго и секретаря Консисторіи Н. В. Для занятій Коммиссіи временно отведены, по Соловьева. распоряженію Высовопреосвященньй таго Митрополита Кіевскаго Іоанникія, три комнаты въ Кіево Софійскомъ митрополитанскомъ домѣ, куда перенесены тщательно выбранныя дѣла (кромъ внигъ) за все XVIII столътіе и въ настоящее время уже расположены въ хронологическомъ порядкъ по годамъ; но порядовъ дёлъ каждаго въ частности года еще не возстановленъ. 3) Въ засъдания Церковно-Археологическаго Обще-

ства 5-го октября выработанъ былъ проектъ изивненія § 12 нынв действующаго Устава Общества и музея, касающійся избранія завёдующаго музеемъ и помощника его изъ членовъ Общества, состоящихъ на службѣ при Академіи, без срочно, за исключеніемъ случаевъ обнаруженія законныхъ причинъ къ устраненію отъ сихъ должностей или просьбы объ увольнении отъ оныхъ, съ тъмъ дополнениемъ, что должности секретаря Общества и завѣдующаго музеемъ могуть быть совывщены въ одномъ лицв. Проектъ этотъ представленъ Высокопреосвященнъйшимъ Митрополитонь Кіевскимъ въ Св. Сиводъ и утвержденъ указомъ Св. Синода отъ 31 декабря отчетнаго года за № 1709-мъ. 4) Въ засёдание 2-го декабря отчетнаго года, вслёдствіе записки товарища предсъдателя Общества, профессора П. А. Лашкарева, о находеъ 26 ноября того же года подъ поломъ на хорахъ великой церкви Кіево-печерской лавры запаснаго монастырскаго казнохранилища, а также древнихъ кувшиновъ и ценинныхъ плитовъ. Церковно - Археологическое Общество составило, подъ предсъдательствомъ профессора Лашкарева, Коммиссію изъ членовъ профессора Н. И. Петрова, доцента В. З. Завитневича и чиновника генералъ-губернаторской канцеляріи А. Ф. Новицкаго, поручивъ ей сдълать болве или менъе точное опредъление нумизматической находки, и постановило просить Духовный Соборъ лавры уступить для Церковно-археологическаго музея нёсколько обращиковъ древнихъ кувшиновъ и кусковъ ценины. Эта Коммиссія, при участія польскаго нумизмата Виттыга, сдёлала уже въ отчетномъ году общій осмотръ находки<sup>1</sup>). 5) Въ засёданіяхъ 9 ноября и 2 декабря отчетнаго года Церковно-Археологическое Общество

1) Всего из находий оказалось 1 пудз 26 золотниковъ золота и около 16 пудовъ серебра. Важиййшими предметами этой находии представляются: шесть русскихъ волотихъ монеть, изъ конхъ дий Михеила Фездоровича, дий Алексйя Михайловича, одна Голина и Петра Алек-

504



составило Коммиссію изъ трехъ членовъ-протоіерея Кл. І. Θоменко, профессоровъ А. А. Дмитріевскаго и протоіерея І. Н. Королькова, а за отказомъ второго изъ нихъ, профессора Θ. Я. Покровскаго, для повѣрки состоянія музея, на основаніи § 19 Устава Церковно-Археологическаго Общества и музея Коммиссія въ томъ же году приступила къ своимъ занятіямъ, но о результатахъ ихъ донесла уже въ текущемъ 1899 году. Кромѣ того, члены Общества, профессора Н. И. Петровъ и П. А. Лашкаревъ, участвовали въ разработкѣ вопросовъ по росписанію великой церкви Кіево-печерской лавры и устройству въ ней новаго иконостаса, а профессоръ Петровъ по собственному почину вядилъ въ вакаціальное время въ г. Лубны, Полтавской губ., спеціально дли осмотра Лубенскаго музея древностей Е. Н. Скаржинской.

Въ отчетномъ году Церковно-Археологическое Общество старалось поддерживать сношенія со всёми почти учено-археологическими учрежденіями въ Россіи и высылало имъ свои изданія. Тѣ изъ учрежденій, которыя взаимно высылали Обществу свои изданія, указаны въ настоящемъ отчетѣ въ спискѣ поступленій въ Церковно-Археологическое Общество, мувей и библіотеку его. Кромѣ того, въ отчетномъ году просили изданій Общества и получили ихъ еще слѣдующія учрежденія: Императорская Археологическая Коммиссія, Библіо-

сковнией и Софын Алексковны и одна Петра I въ 10 червонцевъ 1702 г.; 167 ефинковъ, т. е. западно-евронейскихъ залеровъ съ московскими контриарками 1655 года; довольно полная коллекція польскихъ монетъ, особенно золотыхъ, со временъ Стефана Ваторія и де 1696 года; большая золотая медаль князя К. К. Острожскаго, всеводы Кієвскаго; одинъ волотой большой зедальсих восточно-римскихъ императоровъ Констанція и Констанса и до 10-ти медальсновъ и жетоновъ западно-европейскихъ съ священными изображеніями. Остальвия монети частію западно-европейскихъ ийтъ только англійскихъ модетъ, тека Императорской Академіи Наукъ, Рижскій Церковноархеологическій Музей и Ученыя Архивныя Коммиссіи Бессарабская и Владимірская.

## IV. Денежныя средства Общества.

Оставалось отъ 1897 года 8000 руб. въ непрерывнодоходномъ билегѣ, 500 р. въ листахъ государственной ренты и 315 р. 58 в. наличными деньгами, а всего 8815 р. 58 в.

Приходъ въ 1898 юду:

| Членскихъ взносовъ отъ лицъ изъ академи-          |          |
|---------------------------------------------------|----------|
| ческой корпораціи                                 | 35 p. —  |
| Отъ члена-корреспондента, священника Ка-          |          |
| менецъ-Подольскаго каседральнаго собора Евс.      |          |
| Съцинскаго                                        | 5 p. —   |
| Отъ почетнаго члена, Настоятеля Астрахан-         |          |
| ской Гостинно-Николаевской церкви, протојерея     |          |
| Г. Г. Повровскаго                                 | 5 p. —   |
| Отъ дъйствительнаго члена, преосвященнаго         |          |
| Акакія, епископа Енисейскаго и Красноярскаго.     | 6 p. —   |
| Отъ дъйствительнаго члена, священнива Кіево-      |          |
| печерской Воскресенской церкви П. С. Стеллецкаго. | 5 p. —   |
| Отъ почетнаго члена, Преосвященнаго Силь-         |          |
| вестра, Епископа Каневскаго, перваго викарія      |          |
| Кіевской епархіи                                  | 100 p. — |
| Отъ дъйствительнаго члена, свящевника             |          |
| Кіево-Софійскаго собора Н. С. Стеллецкаго         | 5 p. —   |
| Отъ дъйствительнаго члена, настоятеля             |          |
| Кіево-подольской Добро-Николаевской церкви,       |          |
| протојерея П. Г. Преображенскаго                  | 10 p. —  |
| Отъ дъйствительнаго члена, ректора Кіев-          |          |
| ской дух. Семинаріи Архимандрита Іоанникія.       | 5 p. —   |
| Отъ дъйствительнаго члена, священника с.          |          |

| Нововарагачь, Изманлсваго у., Кишиневской       |             |
|-------------------------------------------------|-------------|
| епархів, І. Я. Галушко.                         | 8 p. —      |
| Оть действительнаго члена, настоятеля Кіево-    |             |
| Выдубицкаго монастыря Архимандрита Евлогія.     | 10 p. —     |
| Оть члена-корреспондента, священника Кіево-     |             |
| подольскаго Успенскаго собора А. Г. Дашкіева.   | 5 p. —      |
| Отъ почетнаго члена, Высокопреосвященна-        |             |
| го Іустина, архіепископа Херсонск. и Одесскаго. | 50 p. —     |
| Отъ Серг. Влад. Муравьева                       | 3 р. 25 в.  |
| Отъ дъйствительнаго члена, священнива           |             |
| Очаковскаго собора Н. Л. Левицкаго              | 3 p. —      |
| Получено % съ принадлежащихъ Обществу           |             |
| процентныхъ бумагъ                              | 330 p. —    |
| Получено въ возмѣщеніе государственнаго         |             |
| сбору съ вупоновъ отъ процентныхъ бумагъ.       | 4 р. 75 к.  |
| Отъ посътителей музея                           | 35 р. 82 к. |
| Выручено за Указатель Музея и другія из-        |             |
| данія Общества                                  | 12 р. 8 к.  |
| Пріобрѣтено государственной ренты на .          | 200 p. —    |
| Итого .                                         | 837 p 90 s. |

Всего съ остаткомъ 9653 р. 48 к.

Употреблено въ расходъ въ 1898 году.

На пріобрѣтеніе двухъ сторублевыхъ листовъ государственной ренты. 203 р. 20 к. . Въ типографію за Писчатаніе Отчета Обще-46 р. 84 в. ства и трехъ дипломовъ . За перевозку и переноску вещей въ музей и на извощика 2 р. 58 к. . . • . .

Постоянному служителю до половины іюля (38 р. 55 в.) и временнымъ съ сего времени (13 р.). 51 р. 55 к.

| На переплетъ изданій Общества .           | •           | 1 р. 80 к.  |
|-------------------------------------------|-------------|-------------|
| Государственнаго сбору съ купоновъ        | отъ         |             |
| принадлежащихъ Обществу листовъ государст | веи-        |             |
| вой ренты                                 | •           | 1 р. 30 к.  |
| На канцелярскіе расходы, почтовую н       | epe-        |             |
| сылку и корреспонденцію                   | •           | 13 p. 56 s. |
| Итог                                      | o. <b>3</b> | 47 p. 83 z. |
| 0                                         |             | AF () F     |

Оставалось въ 1899 году. 9305 р. 65 к.

Изъ нихъ 8000 р. въ непрерывно-доходномъ билети, 700 р. въ листахъ государственной ренты и 605 р. 65 к. наличными деньгами.

## Списокъ лицъ, составляющихъ нынѣ Церковно-Археологическое Общество.

1) Должностныя лица.

Предсёдатель Общества, Ревторъ Кіевской дух. Академін, Преосвященный Димитрій, Епископъ Чигиринскій, третій видарій Кіевской епархіи; товарищъ предсёдателя, заслуженный эвстраординарный профессоръ той же академіи II. А. Лашкаревъ; казначей Общества, заслуженный ординарный профессоръ той же Академіи А. В. Розовъ; блюститель музея и секретарь Общества, заслуженный ординарный профессоръ той же Академіи Н. И. Петровъ; помощникъ секретаря, доцентъ той же Академіи В. З. Завитневичъ.

2) Почетные члены<sup>1</sup>).

Алевсандръ, епископъ Полоцвій и Витебскій.

Анатолій, епископъ, членъ Московской Синодальной Конторы.

Арсеній, архіепископъ Казанскій и Свіяжскій.

1) Сансокъ членовъ составленъ въ адфавитномъ норядий.

508

Бычновъ А. Осод., членъ Государственнаго Совёта, якадеминъ, директоръ Императорской Публичной Библіотеки.

Воскресенский І. В., протојерей, Настоятель Николаевскаго собора, Херсонской спархіи.

Димитрій, епископъ Тверскій и Кашинскій.

Звенигородскій Ал. Викт., дъйствительный статскій совътивкъ.

Іаковъ, епископъ Кишиневскій и Хотинскій.

Іеронниъ, архіепископъ Холискій и Варшавскій:

Іонасань, архіспископь Ярославскій и Ростовскій.

Іустинъ, архіепископъ Херсонскій и Одесскій.

Комаровъ Ал. Вис., генералъ-лейтенантъ, бывшій Начальнивъ Закаспійской Области.

Лебедевъ В. І., протоіерей, бывшій духовникъ Ея Императорскаго Высочества, Великой Княгини Александры Петровны.

Маркелъ епископъ, бывшій Полоцкій, членъ Св. Синода. Модесть, архіепископъ Волынскій и Житомірскій.

Николаевскій Ал. Вас., протоіерей, настоятель Русской Посольской церкви въ Вёнё.

Побѣдоносцевъ К. П., д. т. с., Оберъ-Прокуроръ Св. Синода.

Повровскій Г. Г., протојерей, настоятель Астраханской Гостинно-Николаевской церкви.

Сергій, архіепископъ Владимірскій и Сувдальскій.

Сильвестръ, епископъ Каневский, первый викарій Кіевской епархів.

Уварова Пр. Серг., графина, Предсъдатель Императорскаго Московскаго Археологическаго Общества.

Өсогность, архіспископь Новгородскій и Старорусскій.

3) Дъйствительные члены.

Акавій епископъ, бывшій Енисейскій и Красноярскій. Антоновичъ Вл. Бон., профессоръ Кіевскаго Университета св. Владиміра.

1

Аристовъ А. П., протојерей, ревторъ Рижской дух. Семинаріи.

Арсеній архимандрить, ректоръ Московской духовной Академіи.

Арсеній, епископъ Кирилловскій, викарій новгородской епархіи.

Багалъ́й Д. И., профессовъ Харьковскаго Университета. Барсовъ Н. И., отставной профессоръ С.-Петербургской дух. Академін.

Богдашевскій Д. И., доценть Кіевской дух. Авадемів. Бодилевскій С. В., статскій совётникъ.

Борисъ архимандритъ, Настоятель Русской Посольской церкви въ Константинополъ.

Браиловскій Н. А., протоіерей, настоятель Кіево-Печерской Феодосіевской церкви.

Бродовичъ О. А., и. д. доцента Кіевской дух. Академін. Будиловичъ А., протоіерей, наблюдатель церковно-приходскихъ школъ Холиско-Варшавской спархін.

Булатовъ С. А., священникъ, мнспекторъ классовъ н законоучитель Московскаго Маріинскаго епархіальнаго женскаго училища.

Булгавовъ А. Ив., доцентъ Кіевской дух. Академін.

Бѣлецкій А. В., д. с. с., помощникъ попечителя Виленскаго Учебнаго Округа.

Вахрамъевъ Н. А., ярославский купецъ.

Вержбицкій Т. І., сов'єтникъ Курскаго Губернскаго Правленія.

Веселовскій Н. И., профессоръ С.-Петербургскаго Увиверситета.

Владиміровъ П. В., профессоръ Кіевскаго Университета.

Вознесенскій І. І., протоіерей Костромскаго каоедральнаго собора.

Галушко I. Я., священникъ с. Новокарагачъ, Изманлскаго у., Кишиневской епархіи.

Голубевъ С. Т., доцентъ Кіевской дух. Академін.

Горленко В. П., помъщикъ Полтавской губ.

Гошкевнять В. И., секретарь Херсонскаго Губернскаго Статистическаго Комитета.

Гошовскій І., казедральный протоіерей Холискаго собора, Холиско-Варшавской спархіи.

Дашкевичъ Н. П., профессоръ Кіевскаго Университета. Дверницкій Е. Н., предсёдатель съёвда мировыхъ судей во Владимірё-Волынскомъ.

Дмитревскій Ө. Н., бывшій смотритель Сямферопольскаго дух. Училища (въ Черниговъ).

Дроздовъ Н. М., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Евлогій архимандрить, настоятель Кіево-Выдубицкаго монастыря.

Ивановъ А. В., учитель Таврической дух. Семинаріи.

Ириней, епископъ Подольскій и Брацлавскій.

Исаевъ И. Ц., секретарь Совъта Кіевскаго Университета.

Іоанникій архимандрить, ректоръ Кіевской дух. Семинаріи.

Іоаниъ архимандритъ, бывшій настоятель Шаргородскаго монастыря, Подольской епархія.

Іоснфъ, епископъ Острогожскій, викарій Воронежской епархіи.

Кардасевичъ О. И., настоятель православно-руссваго надгробнаго храма въ Иромъ, близъ Будацешта.

Конскій А. К., протоіерей, бывшій ректоръ Минской дух. Семинаріи.

Корольвовъ І. Н., экстраординарный профессоръ Кіевсвой дух. Академіи, протоіерей, настоятель Кіевскаго Владимірскаго собора.

Крыловскій А. С., библіотеварь Кіевской дух. Академін. Кудрявцевъ П. П., и. д. доцента той же Академін. Кульманъ Г. М., лекторъ нёмецкаго языка въ той же Академіи.

Лазаревскій А. М., членъ Кіевской Судебной Палаты. Левицкій Н. Л., священникъ Очаковскаго собора.

Леопардовъ Авт. Ал., действительный статскій совётникъ

Лильевъ М. И., преподаватель Нъжинскаго Филологическаго Института.

Линицкій П. И., заслуженный ординарный профессорь Кіевской дух. Академіи.

Маккавейскій Н. К., доценть той же Академіи.

Малининъ В. Н., экстраординарный профессоръ той же Академів.

Маркевичъ А. И., отставной профессоръ Новороссійскаго Университета.

Мацбевичъ Л. С., учвтель Одессвой дух. Семинаріи.

Мелетій, епископъ Разанскій и Зарайскій.

Милорадовичъ Гр. Ал., графъ, генералъ-лейтенантъ.

Миропольскій С. И, помощникъ управляющаго Канцеляріей Св. Синода.

Модестовъ В. И., отставной профессоръ Новороссійскаго Университета.

Моралевичъ З. Н., секретарь Правленія Кіевскаго Университета.

Мухивъ Н. Ө., доцентъ Кіевской дух. Академін.

Назарій, епископъ Олонецкій и Петрозаводскій.

Никаноръ, епископъ Киренскій, викарій Иркутской епархів (нынѣ Якутскій и Вилюйскій).

Ниваноръ, епископъ Смоленскій и Дорогобужскій (нынѣ Орловскій и Сѣвскій).

Николаевъ Вл. Н., академикъ-архитекторъ.

Ногайскій В. Ст., начальникъ Житомірской женской Гимназіи.

Олесницкій А. А., заслуженный орданарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Олесницкій М. А., экстраординарный профессорь той же Академіи.

Орловскій II. І., протоіерей, влючарь Кіево-Софійскаго каеедральнаго собора.

Орнатскій Ө. С., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Песоцкій С. А., севретарь Сов'вта и Правленія той же Академін.

Петрушевскій М. Г., учатель Волынской дух. Семинаріи. Петрушерскій П. П. учитель Кіевской дух. Семинаріи. Петръ В. И., директоръ пятой Кіевской Гимназія.

Петръ, епископъ Сумскій, викарій Харьковской епархіи. Писаревъ М. В., учитель Зарайскаго дух. Училища, Рязанской епархіи.

Платовъ архимандритъ, инспекторъ и экстраординарный профессовъ Кіевской дух. Академіи.

Покровскій Н. В., инспекторъ и профессоръ С.-Петербургской дух. Академін.

Покровскій О., протојерей Таганрогскаго собора.

Покровскій Ө. Я., экстаординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Помяловскій Ив. Вас., профессоръ С.-Петербургскаго Университета.

Поповъ К. Д., экстраординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Поспёховъ Д. В., сверхштатный заслуженный ординарный профессоръ той же Академія.

Праховъ А. В., профессоръ С.-Петербургскаго Университета.

Преображенскій П. Г., протоіерей, настоятель Кіевонодольской Добро-Николаевской церкви.

Пъвницкій В. Ө., заслуженный ординарный профессоръ Кіевской дух. Академіи.

Регаме К. Л., лекторъ францувскаго языка въ той же Академін.

Розовъ А. А., помощникъ смотрителя Кіено-Софійскаго дух. Училища.

Рыбянскій Вл. П., доцентъ и лекторъ англійскаго языка въ Кіевской дух. Академія.

Сергій, епископъ Уманскій, второй викарій Кіевской епархіи.

Сиворскій Ив. А., профессоръ Кіевскаго Университета.

Скворцовъ В. М., чиновникъ особыхъ порученій при оберъ-прокуроръ Св. Синода.

Скибинъ Г. И., вомощникъ инспектора Біевской дух. Академіи.

Соловьевъ Н. В., секретарь Кіевской дух. Консисторіи.

Сольскій С. М., отставной профессоръ той же Академін, Кіевскій городской голова.

Стеллецкій Н. С., священныкъ Кіево-Софійскаго казедральнаго собора.

Стеллецкій П. С., священникъ, настоятель Кіевопечерской Воскресенской деркви.

Тарнавскій В. В., пом'ящикъ Кіевской губернін.

Терлецкій Н., протоіерей, смотритель Переяславскаго дух. Училища.

Титовъ Анд. Ал., археологъ.

Титовъ Ө. І., доцентъ Кіевской дух. Академіи, священникъ и настоятель Кіевской Андреевской церкви.

Толстой Ив. Ив., графъ., вицепрезидентъ Императорской Академіи Художествъ.

Трипольскій Н. Н., казедральный протоіерей Житомірскаго собора.

Троцкій П. А., протоіерей, настоятель Кіевской Срвтенской церкви.

Успенскій Н. Н., помощникъ инспектора Кіевской дух. Академіи.

Ханенко Б. И., помѣщикъ.

Херсонскій І. К., протоіерей, настоятель С.-Петербургской Введенской церкви на Петербургской сторонэ. Хойнацкій Ал. Ив., предсёдатель Кіевскаго Съёзда мировыхъ судей.

Хорошуновъ Ө. Д., протојерей, законоучитель Кјевскаго Института благородныхъ дъвицъ.

Христофоръ, епископъ Екатеринбургскій и Ирбитскій. Чеканъ Вик. Г., учитель Подольской дух. Саминаріи.

Чемена Игн. Ант., учитель Одесскаго дух. училища.

Чемена Март. Өеод., протојерей, ревторъ Одессвой дух. Семинаріи.

Черневъ Н. П., старшій помощникъ дѣлопроизводителя Канцелярін Кіевскаго генералъ-губернатора.

Щегловъ Н. Н., учитель Кіевской дух. Семинаріи.

Яновскій О., священникъ села Вишеновъ, Остерскаго у., Черниговской губернін.

Ястребовъ М. Ф., заслуженный экстраорд. профессоръ Кіевской дух. Академін.

Ооменко Кл. I., протојерей, вастоятель Кјевской Александро-Невской церкви.

4) Члены-корреспонденты:

Абрамовичъ Ив. Гр., директоръ Съдлецкой Гимназіи. Бвляшевскій Н. Ф., библіотекарь Кіевскаго Политехническаго Института.

Вишневскій Д. К., учитель Смоленской дух. Семинаріи.

Вышемірскій А. П., учитель Литовской дух. Семинаріи.

Гапановичъ П., священникъ с. Бусьно, Грубешовскаго у., Люблинской губ.

Георгіевскій А. И., учитель Орловской дух. Семинаріи. Горожанскій Я. И. учитель 2-го Орловскаго духовнаго Училища.

Дашкевичъ Ант., священнивъ с. Турія, Дубенскаго у., Волынской губ.

Дашкіевъ Ар. Г., священникъ Кіево-подольскаго Успенскаго собора. Димитріевичъ Ст., священникъ, учитель Бѣлградской дух. Семинарін, въ Сербін.

Доброхотовъ І. В., заштатный священникъ Зарайскаго собора, Рязанской епархін (въ г. Омскв).

Желтоножскій І. Р., протоіерей, настоятель Кіево-подольской Христо-Рождественской церкви.

Иваницкій В. І., протоіерей Кіево-подольскаго Успенскаго собора.

Каменскій А., священникъ с. Подгорецъ, Кіевскаго уйзда.

Ковалевскій В. П., учитель Полтавскаго Епархіальнаго Женскаго Училища.

Константиновъ П. Е., инспекторъ пятой Кіевской Гимназіи.

Крыжановскій Гр. Я., учитель Волынской духовной Семинаріи.

Лашковъ Н., священникъ, законоучитель Кишиневской Гимназія.

Левицкій Авг., священникъ м. Новаго Дашева, Липовецкаго у., Кіевской губ.,

Ленскій Анат., священникъ, инспекторъ классовъ Ставропольскаго Женскаго Епархіальнаго Училища.

Мельниковскій І., священникъ, настоятель Александро-Невской Сулимовской церкви въ Кіевѣ.

Михалевичъ Е. Е., священникъ, учитель Кишиневской дух. Семинаріи.

Моссавовскій І., священнивъ с. Носачева, Черкассваго у., Кіевской губ.

Новицкій А. Ф., старшій помощникъ дёлопроизводителя Канцеляріи Кіевскаго генералъ-губернатора.

Оглоблинъ Н. Н., бывшій чиновнивъ при Московскомъ Архивъ министерства Юстиціи.

Ольшевскій Іуст., священникъ, учитель Полтавской дух. Семинаріи.

Орловъ Ил. Ст., учитель Воронежской дух. Семинарія.

Digitized by Google

1

Поповъ І. А., священникъ Острогожскаго собора, Воронежской епархіи.

Пясецкій Г. М., учитель Орловской дух. Семинаріи.

Рубановскій А. И., бывшій помощникъ Смотрителя Одесскаго дух. Училища.

Савдуяннскій Сеофанъ, священикъ; настоятель Луцкой Покровской церкви.

Съцинский Ево., священникъ Каменецъ Подольскаго каосдральнито собора.

Тарнопольский Г., минский казедральный протојерей.

Тыминскій Вл., смотритель Виденскаго дух. училища.

• Шпановскій Л. П., инспекторъ народныхъ училищъ г. Одессы и Одесскато убзда.

Ювепалій; іеродійкопъ при Русской Миссіи въ Іерусалимъ.

Яворовскій Н. И., смотритель Каменецъ-Подольскаго. дух. училица.

Яковина Ив. Игн., начальникъ станціи Цереспа югозападныхъ желёзныхъ дорогъ.

Ящуржинскій Хр. П., преподаватель Одесскаго Института благородныхъ дъвицъ.

Эртель Ал. Ди., севретарь Кісвскаго Общества Взанмняго Кредита.

### ОБЪЯВЛЕНІЕ.

## Вышли изъ печати и продаются въ Конторѣ редакціи журнала "Труды Кіевской дух. Анадеміи":

1) Религіозное вліяніе іудеевъ на языческій міръ въ концё ветхозавётной и въ началё новозавётной исторіи и прозелиты іудейства. В. П. Рыбынсказо. 1898 г. (69 стран.). Ц. 60 в. съ перес.

2) Пятидесятилётній юбилей преосвященнаго Сильвестра, епископа Каневскаго, перваго викарія Кіевской епархін, почетнаго члена "Кіевской духовной Академіи". 1899 г. (70 стран.). Ц. 40 к. съ перес.

3) Незабвенной памяти профессоровъ А. С. Павлова в Н. Ө. Красносельцева. А. А. Джитріевскаю. 1899 г. (46 стран.).



# ГРЪХЪ ІУДИНЪ. СЛОВО.

сказанное въ церкви Ніево-Братскаго монастыря, въ пятонъ первой недъли великаго поста, 5 марта 1899 года, на вечернемъ богослужения, извъстномъ подъ именемъ пассия.

Eduns oms eacs npedacms Ms (Mate. XXVI, 21).

Съ такими горькими словами укоризны божественная любовь нашего Спасителя и Господа обратилась въ соныч избранныхъ и вовлюбленныхъ учениковъ Его. Видя приближеніе часа своей искупительной смерти. Онъ вмёстё съ двёнадцатью учениками своими совершаль пасхальную вечерю,--послёднюю вечерю свою, положившую начало нашей непрестающей таинственной вечери. На этой вечери Онъ изливаль свою неизреченную любовь къ тъкъ, которыхъ, по божествеяному слову, возлюбилъ до конца, - въ трогательной прощальной бесвдв, которую и нынв мы не можемъ слышать безъ глубокаго сердечнаго умиленія, и вдругъ, среди этого изліяція любви небесной, мысль о предатель, выесть съ Нимъ раздвлявшемъ вечерю любви, возмутила чистый духъ Его, и къ сладостной бесёдё любви примёшалось горькое слово укоризны, вызванное неблагодарностію и изийною ученика, -то слово, которымъ мы предначали свою бесвду съ вами. Это слово глубокою скорбію поразило ученивовъ, преданныхъ своему Учителю, и видевшихъ съ Его сторовы столько любви и внямательности къ себъ, и они въ недоумънии смотрёли другь на друга, и оденъ за другимъ рёшились обратиться въ Нему съ робкимъ вопросомъ: "не я ли, Господи?" Съ такимъ вопросомъ обратился къ Нему даже и тотъ, въ Труды Кіев. дух. Академія, т. І, 1899 г.

34

### труды кіквской духовной академія.

сердцё котораго измёна свила гнёздо себё. Господь ясно указаль между ними предателя, и даже предсказываль великое горе человику тому, имже Сынь человическій предастся. (Мө. XXVI, 24). Но слово обличенія и даже грознаго предостереженія не подёйствовало на измённика, сердцемь котораго овладёль сатана, и онь совершиль злодёяніе вёроломства и измёны, которое поврыло его имя вёчнымь поворомь, и, отвративь его оть Бога, низринуло его вь бездну погибели.

Тяжевъ грёхъ Іудинъ! Одно вмя его въ насъ возбуждзетъ бурю негодованія; мы мысленно бёжнить предателя, и ненавистнымъ именемъ его готовы влеймить тёхъ, которыхъ считаемъ виновными въ вёроломствё и измёнё. Чистое сердце не мирится съ такимъ низкимъ поступкомъ, какимъ запятналъ свое имя Іуда.

Но мы смущаемся и трепещемъ, и боимся высказать слово, которое подсказываеть намъ наблюденіе надъ дёзніями, развертывающимися передъ нами въ средё живущихъ между нами. Что, если бы Господь явился нынё среди нашего обществя, даже среди множества люлей, собравшихся въ нашемъ храмѣ? Не услышали ли бы мы отъ Него слова укоризны, подобнаго тому, какимъ Господь смутилъ двёнадцать учениковъ, раздёлявшихъ съ Нимъ пасхальную вечерю? Не увичёлъ ли бы Онъ и въ средё нашей такихъ поступковъ, которые дёлаютъ насъ причастными грёху Іудину,—грёху ивмёны и вёроломства. И не вызвали ли бы мы отъ Него горькаго и тяжкаго слова: иные изъ васъ готовы предать Мена?

Благо намъ, если мы смёло, съ отврытымъ челомъ, можемъ сказать своему Господу: нётъ, мы вёрны Тебё, Спасителю и Учителю нашъ! Всегда готовы идти съ Тобою, и тёмъ путемъ, какимъ ведешь Ты насъ, и никогда не послёдуемъ совёту нечестивыхъ, враждующихъ противъ Тебя!

Но можемъ ли мы имъть дерзновение говорить подобныя слова? Дозволитъ ли намъ, или многимъ изъ насъ, непод-

520



куппая совъсть дълать такое заявленіе предъ Всевъдущимъ?

Мы легкомысленно думаемъ, что ходимъ во свётё, и не замёчаемъ мрака, сгущающагося надъ напними голорами. Мы стоимъ въ сонмё вёрныхъ учениковъ и послёдователей Господа; а тёнь вины Іудиной падаетъ и на нашу среду. Съ высоты небесной, можетъ быть, и на насъ Господь ввираетъ съ такимъ же соболёзнованіемъ о насъ, съ какимъ въ свое время взиралъ на Гуду-предателя.

Вы недоумъваете, слыша такое слово, и въ душь вашей, по поводу его, можетъ быть, возпикаетъ вопросъ, подобный вопросу апостоловъ, слышавшихъ отъ своего Учителя о прсдательствъ одного изъ нихъ: неужели это я виновенъ въ гръхъ Іудиномъ, въ гръхъ измъны и предательства?

Для уясненія этого, внимательною мыслію обратамся въ себѣ и окружающимъ насъ, и подвергнемъ себя пеподвупному суду своей совѣсти.

Вотъ Господь в Спаситель нашь вручилъ намъ великое сокровище, -- святую вёру православную. Храните это сокровище: оно непремънное условіе нашего спасенія. Кто не будетъ имъть этого сокровища, или утеряетъ его, тотъ, по слову Господа, осуждень будеть (Марк. XVI, 16). Когда къ Церкви Христовой обращаются вщущіе спасенія, она первве всего старается просвЕтить сердца ихъ свётомъ вёры, и ввёряеть ных для храненія это сокровяще, и потомъ, когда она воспринимаетъ ихъ въ составъ свой, она снимаетъ съ нихъ влятвенное объщание пребыть върными до конца тому исповеданию, вакое они изрекають предъ лицемъ ся. Правда, ыы вошли въ Церковь, -- этотъ единственный корабль, спасающій отъ потопленія плавающихъ по морю житейскому,--когда не владёли своимъ сознаніемъ, въ младенчествё. Но за насъ изрекали исповъдание въры и давали обътъ не измънять ему наши воспріемники. Въ этомъ торжественномъ объть предт Церковію мы, устами своихъ воспріемниковъ, заявляли, что отреклись сатаны и всёхъ дёль его, и сочетались

Христу в Богу, и будемъ вёрными Ему до гроба. Что же? Помникь ли мы эти объты? Хранимъ ли твердое и чистое исповёдание вёры, воспринятое нами не отъ человёкъ, но отъ Бога и Церкви? Никого изъ присутствующихъ здйсь не хотимъ винить въ утратъ этого сокровища, хотя многіе изъ насъ, можеть быть, не умёють дёнить его. Но ны не можень ограничивать своего вруговора тёснымъ вругомъ молитвенниковъ нашего храма. А среди тысячъ мятущихся по стогнамъ нашего града и другихъ градовъ какъ много усматривается наменниковъ Христу, топчущихъ ногами святое совровище въры! Чёмъ больше кто думаетъ владёть мудростію міра, тімъ часто не только небрежніе, но даже враждебніе относится въ тайнамъ въры, и мудрость Божія является предъ ними буйствомъ, отъ котораго они отвращаютъ умственный взоръ свой. Вокругъ насъ ростутъ и множатся лживые учители, евангеліе Христово подивняющіе своимъ собственнымъ евангеліемъ. Забывъ доброе исповъданіе въры. они отъ истены отвращають слухъ (2 Тим. IV, 4), в многихъ увлекаютъ во слёдъ себё. Когда для всёхъ свётить яркій свёть вёры, идущій съ неба, во дни (вакъ говорить праведный Іовъ) обыметь ихь тма, въ полудне же да осяжуть, яко же въ нощи (Іов. V. 14). Насъ смущаетъ многочисленный сонмъ идущихъ подъ знаменемъ современнаго просвъщения. На сердце многихъ изъ нихъ тяжелымъ камнемъ легло бы слово укоризвы въ измѣнѣ вѣрѣ и Христу, если бы только они открыли слухъ свой въ глагоду Божію, несущемуся отъ временъ древнихъ. Говорны: на сердце многихъ, а не всёхъ: есть между ними ивбранныя чада Церкви, дорожащія словомъ истины, даннымъ намъ отъ Бога. Но едва зи не большее число такихъ, которые бросають руководительную нить, данную намъ Церковію, и Христу, пролившему кровь свою за насъ и принесшему намъ святое свангеліе, давшему намъ вёру, залогъ нашего спасенія, если не словомъ, то дёломъ говорять: мы не нуждаемся въ евангелін, Тобою вовв'ященномъ; пусть хра-

522

нять и держатся его люди цервовные, живущіе старыми преданіями; у насъ есть свой свёточъ, свой руководитель-умъ нашъ, наполняемый внаніями, собранными нами явъ того богатства, какое разбросано на распутіяхъ труженьками мыслы; ему им хотных слёдовать больше, а не слёпой вёрё. Изъ нихъ другіе, менёе полагающіеся на свой умъ, избяраютъ себѣ учителемъ какого-либо духа обольстителя, облеченнаго обязанчивою славою, и какъ бы ни было далеко слово его отъ истины, не разсуждая принимають его и върять ему боле, чёмъ слову божественному, слову Христову, возвёщаемому въ церкви. Не явная ли это измёна Господу и тёмъ об'ётамъ, какіе даны нами или за насъ въ крещенія? И не тотъ ли человъкоубіяца, дъяствующій въ сынахъ противленія, который вложиль въ сердце Іуды предать Господа, заставляеть ихъ, незримо для нихъ самихъ, изм'внять праотеческой в'вр'в. А тв простецы, воторые бытуть оть ограды цервовной, оставляютъ своихъ пастырей, поставленныхъ пебеснымъ Пастыреначальникомъ для охраненія своего стада, ищутъ для себя пажитей въ глухихъ дебряхъ и безводныхъ пустыняхъ, и, какъ заблудшія овцы, дёлаются добычею врага и хищника? Пусть вспомнять грёхь, тяготёющій на имени Іуды. Тяжесть вины предателя обрушивается и на нихъ, ушедшихъ изъ дона Божія, бросающихъ завёщанное имъ ихъ отцами и наслёдованное вми отъ Госпола, и мвняющихъ его на новое ученіе, измышленное извращеннымъ и слъпотствующимъ умомъ.

Но можно, и не измѣняя вѣрѣ и не отстуная оть преданнаго Господомъ евангелія, навлечь на себя вину Іудину. Какъ такъ, (спросите вы)? Своимъ поведеніемъ и дѣлами, несогласными съ заповѣдями, намъ данными Господомъ и Церковію. Вѣра, насъ спасающая, не однимъ умомъ должна быть хранима. Она объемлетъ все существо наше, внѣдряется въ нашемъ сердцѣ и управляетъ нашею волею. Вѣра только ума нашего-вѣра мертвая, а не живая. Глазоляй, яко повнахъ Его (говоритъ апостолъ), и заповиди Его не соблюдаетъ, ложъ есть, и въ семъ истины нъсть (1 Іоан. 11, 4).

Два начала, противоборствующія между собою, стремятся подчинить себѣ нашу волю. Предлежатъ намъ два пути, по которымъ мы можемъ ходить въ жизни. Одинъ путь указывается намъ Духомъ истины, Духомъ Божіямъ, а другой духомъ міра, за которымъ скрывается невидными нами, но сильно ратующій во вредъ намъ, враждебный духъ, назывземый Господомъ княземъ міра сего (Іоан. XII, 31, XIV, 30. ХУІ, 11). Онъ ненавидить руководимыхъ Духомъ Божіних (Іоан. XV, 19), окружаеть ихъ соблазнами и силится совратить съ пути добродётели. Мы не можемъ слёдовать обоным этным путями, --- въ одно и то же время служить и міру в Богу. Говорымъ это не мы, а самъ Господь, и върный истолкователь Его ученія, святый апостоль: "Никтоже можеть двима господинома работати (говорить Господь): любо единаю возлюбить, а другаю возненавидить, или единаго держится, о друзъмъ же нерадити начнетъ. Не можете Болу работати и мамонь (Мато. VI, 24). Наиз внушаеть апостоль не любить міра, ни яже во мірь: аще кто любить мірь (говорнть онь), нъсть любве отчи въ немь (1 Іоан. II, 15). Господь видбать наши слабости, нашу удобопреклонность къ грёху, и въ предостережение намъ Онъ выражаль внушительное для нась опасеніе, что мірь можеть отвлечь насъ отъ Него и поработить себя. Въ своей первосвященнической молитвь Онъ просиль Огда небеснаго охранять и блюсти тёхъ, которые принадлежать къ сониу избранныхъ Его (Ioan. XVII, 11. 15-17), и вийстй съ тинъ ободрялъ слабыхъ, указывая на то, что духъ соблазнитель осужденъ уже, и что міръ, враждующій противъ спасаемыхъ, побъжденъ Имъ (Ioan. XVI, II. 33). Но что же? Мы избравные Божів, омытые въ купели крещенія; ны члены тіла Его; мы освящены Его благодатію и живемъ подъ освненіемъ силы Его. Но върны ли мы Ему? Всегда ли слёдуемъ тънъ путемъ, какниъ ведетъ Опъ насъ ко спасению? Не уклоняемся ли отъ Него во вражій станъ, и не служимъ ли

524

часто наноне виесто того, чтобы служить Богу? Ахъ, неого. весьма много такихъ дёлъ за нами, по поводу которыхъ Господь могъ бы обратить въ намъ горькое скорбное слово: вы оставляете и предаете Меня. Господь принялъ насъ въ свою церковь, насъ спасающую, оградняъ насъ, вакъ твердинею, святыми заповъдями и установленіями. Но какъ часто мы разрушаемь эту твердыню! Какь часто переступаемь ограду, за которою Церковь старается охранять насъ отъ тлетворнаго възнія духа міра! Нужно ли приводить примары этого уклонения отъ охраняющаго нась бо кественнаге руководства? Вотъ, въ навечеріе воскреснаго или праздничнаго дня, посвященнаго воспоминанию какого либо великаго событія назь жизни нашего Госнода или пресвятой Богоматери, Господь или во имя Его Церковь громянить звономъ колоколовъ, оглашающимъ всё стогвы града, зоветь насъ во святой храмъ на молитву и славословіе Богу; а мы вакъ будто не слышимъ этого призывнаго звука, и ндемъ туда, куда своимъ шепотомъ манить насъ міръ, объщая намъ удовлетвореніе нашей похоти. Не изм'яна ли это Господу, для служенія міру? Или Церковь изъ годичнаго вруга времени назначаеть извёстные дни поста и поваянія; а мы, пренебрегая этвиъ установленіемъ, введеннымъ для споспфшествованія нашему спасенію, ничёмъ не хотымъ отличать этыхъ дней воздержанія отъ другихъ дней, когда все намъ дозволено, н слёдуень вь этонь случай свониь самовольнымь желавіямь и указаніямъ міра и князя его,-у насъ и въ эти дни, какъ и въ другіе, оданаковыя тучныя аства, роскошныя пиршества, одинаковыя удовольствія и т. под. Много можно бы привести подобныхъ примъровъ, когда ны преданностію Господу и Его завътамъ жертвуемъ требованіямъ и обычаямъ свъта, и въ силу требованій этого свъта измъвяемъ своему божественному Учителю и Спасителю. При видь частаго повторенія такихъ прим'йровъ, материнское сердце святой Церкви напочнается сворбію и сожалёніень о томь, что чада са такъ легномысленно оставляютъ ее, и готовы идти на страну далече, увлекаемые своеволіемъ, не помышляя о томъ, какія опасности и преткновепія ожидаютъ ихъ виб ограды церковной. Писаніе различаетъ два разряда людей, навывая однихъ чадами Божінми, а другихъ чадами діавола (1 Іоан. III, 10). Всембрио нужно стараться намъ, чтобы не быть исключенными изъ числа чадъ Божінхъ. А этого мы можемъ достигнуть только тогда, когда будемъ творить яже Божія, а не то, что предписываетъ намъ грѣховный міръ.

Можетъ быть, вы подумаете, что им преувеличиваенъ абло, и напрасно возводних на степень намбны Господу простыя явленія и поступки наши, воторые не имвють особенной важности, не носять на себя вида преступления и должны быть относены въ деяніямъ безразличнымъ въ правственномъ отношения, и которыхъ не слёдуеть выблять въ вину дошускающимъ или совершающимъ ихъ. Къ глубокому прискорбію, тавія возарьнія господствують вы средь нашей, и это-то составляетъ бёду нашу, это-то и служетъ причиною, что мы безъ всякой осторожности идемъ по скользкому и опасному пути, могущену привести насъ въ погибели. Но можно ли быть такъ безпечно равнодушными въ важнёйшемъ и труднтишень двай нашего спасенія? Вспомнимь, что Господь саблалъ уже для насъ, и что претерпълъ за насъ. Онъ съ неба низошель въ нашу печальную юдоль, облекся нашею плотію, приняль на себя наше немощное естество, и въ немъ претерпёль самыя ужасныя страданія, при воспоменанія о воторыхъ содрогается сердце вёрующаго,-и все это для того, чтобы насъ извлечь изъ бездны погибели. Чтобы увлечь насъ за собою и облегчить для васъ путь отъ бездны погибели къ вратанъ царствія. Онъ далъ подробныя наставленія, какъ илти намъ этимъ путемъ, --- далъ заповъди, заповъди не тяжвія и удобонсполнимыя для насъ. А мы... мы знаемъ эти ваповёдн, чо не стараемся быть вёрными исполнителями ихъ. Господь воветь насъ къ себе и указалъ намъ взять па себя

526

легкую ношу, чтобы не пустыми придти къ престоду благодати Его; а мы отвращаемъ отъ Него свои взоры, не хотимъ ноднять на себя той легкой ноши, съ какою должны слёдовать за Нимъ, и разсённыме идемъ далеко отъ Него, туда, куда воветъ насъ князь міра сего. Не наносниъ ли ми этипъ оскорбленія Ему?

Но им (скажете вы) не всёни заповёдами препебрегаемъ, а только въкоторыми, неудобными для васъ въ нашемъ положения, неважными въ существъ своемъ. Но развъ есть заповёди не важныя? Все, что оть Бога и Его святой Цервы, все это важно, все это необходных для насъ, и въ законъ, намъ данномъ, намъ не дано повволения разбирать, что важно и нужно для насъ, и бевъ чего им поженъ обойтись. Что увазано намъ Умомъ Божіниъ, на то мы делжны смотръть, какъ на святывю, и прекословить Ему ны пожемъ только въ своей погибели. Притомъ всё заповёди, данныя намъ, неразрывно связаны между собою, какъ происходящія отъ единаго Законодателя: изъ нихъ слагается одна неразрывная цёпь. Разорвете эту цёпь въ одномъ незначнуельномъ мъстъ, --- и она потеряетъ цълость. Мы нарушимъ малую заповёдь; но вредъ отъ сего большой. Такъ какъ однаъ Законодатель, давшій намъ заповёди, между которыми мы различаень большія и назни, то, корда им самовольно изийняемъ одной его заповъди, ны тънъ оскорбляемъ Законодателя, оказывая неповиновение Ему. Иже весь законь соблюдеть (говорить апостоль), согрышить же во единьма, бысть встые повиненг. Рекій бо: не прелюбы сотвориши, реклг есть и: не убіення (Іак. 11, 10-11). Стонть разъ вступить на путь уклоненія оть закона, признать его необязательность для нась въ какой-либо частности, --- какъ наша удобопреклонная во грёху воля повлечеть нась долу; незамётно для нась самихь оть нарушевія одной малой заповёди им перейдень къ нарушенію другой, потомъ третьей, и наконецъ сдёлаемся преступниками закона въ самыхъ важныхъ требованіяхъ его.

Невнимание наше къ частнымъ требованиямъ закона Божія, кажущнися намъ маловажными, спокойное нарушеніе незначительныхъ, повидимому, распоряженій и узаконеній Церкви служить явнымъ признакомъ нашей безпечности и нерадбнія о нашенъ спасенія. А эта безпечность до чего не можеть довести насъ? Отъ чего Іуда допісль до своего ужаснаго вкодбянія? Онь не быль закоренвлынь влодвемь наначала; иначе Госнодь не пріобщиль бы его къ соиму дванадесяти. Но злое съмя, ностанное врагомъ въ душь его, при его безнечности, постепенно укореналось, и потомъ, разросшись, принесло плодъ, погубившій его. Господь преподаваль ему вийсть съ другиин спасительное учение; Онъ твориль предъ нимъ многія чудеса, свидетельствовавшія о божественной силе Учителя; Онъ приблизнать его въ себъ, сдълалъ его участникомъ своей вечерв, и наконецъ, излизая предъ нимъ любовь свою ко всёмъ, предостерегаль его напоминаніемь ему о его вломь нам'вренія. А онь, не думая о послёдствіяхь своего поступка, легкомысленно идеть въ врагамъ овоего Учителя, и изъявляетъ готовность за начтожную плату предать Его. Но вогда совершень быль выв злой поступовь, в онь увидель, вакаме тяжквин послёдствіями сопровождался этоть поступокъ, --- онь мучныся душею и свое бевуніе завлючнать самоубійствомъ.

Мы считаемъ себя людьми порядка и долга. Но если, при этомъ самомийвия, ийтъ у насъ внимательнаго наблюденія надъ собою, — легко намъ, безъ ревности о спасеніи своемъ, очутиться на томъ пути, идя по которому Іуда потерялъ все доброе, что было въ немъ прежде, когда онъ былъ въ числё дианадесяти праближенныхъ учениковъ Госнода, и потомъ быстро низвергся въ бездну. Мияйся стояти (говоритъ апостолъ) да блюдется, да не падетз (1 Кор. Х, 12). Ты опорою стоинии: не высокомудрствуй, но бойся (Рим. XI, 20). Почему такъ говоритъ апостолъ? Потому, что человбяъ слабъ, какъ трость, вётромъ колеблемая. Повидимому овъ стоитъ твердо и прамо. Но подули вётры, явидись со-

блазны, невамътные тайные подступы отъ врага нашего снасенія, — и человъкъ безпечный потерялъ свою стойкость, онъ колеблется и падаетъ долу, и его безпечная самопадъянность дълается ваною его гибели: Мняйся стояти да блюдется, да не падетъ.

Настоящіе дни поста внушають намъ, братіе, представить вамъ, отъ лица Церкви, еще одно предостережсяне. Завтра мпогіе изъ насъ готовятся приступить къ трацезъ Господней, а другіе исполнять этоть долгь въ ближайшія недели. Приступая къ этой трапезф, мы будемъ просить Господа принять насъ причастниками тайной вечери, и при этомъ будемъ говорить, что не предадимъ Его, какъ Јуда, но будемъ исповѣдывать Его, подобно благоракумному равбойнику. Между тамъ св. Церковь предостерегаетъ насъ, что причащение святыхъ, страшныхъ и животворящихъ таннъ можеть быть для насъ не только во исцёленіе души и тёла, но въ судъ и осужденіе. Убоимся этого предостереженія и будемъ крайне внамательными къ себъ; изгонимъ изъ храмным души своей, въ которую готовимся пранять Святвишаго святыхъ, все скверное и нечистое, что можетъ осворбить небеснаго Гостя, нами ожидаемаго, и не отнессися пренебрежительно въ Его неизречениой свисходительности и любви къ намъ. И Іуда былъ вибств съ апостолами на тайной вечери; но она не послужила ему во спасеніе. Почему? Потому что, присутствуя при святбйшемъ тавиствъ, опъ былъ полонъ нечистоты в яда гръховнаго. Итакъ не будемъ подобными Іуді. Что же ділать намі, чтобы избіжать сего? "Никто пусть пе приступаетъ коварнымъ (скажемъ словами св. Іоанна Златоуста), викто исполненнымъ злобы, никто имъющимъ ядъ въ мысляхъ... Послё принятія предложеннаго въ Іуду вошелъ діаволъ, презр'явъ не тело Господпе, но презръвъ Гуду за его безстыдство, дабы ты зналъ, что на тёхь, которые недостойно причащаются божественныхъ таннъ, особенно нападаетъ и постоянно входитъ діаволъ, какъ щ

529

тогда въ Іуду... Говорю это не для того, чтобы устрашить, но чтобы предостеречь... Эта жертва есть духовная пища; и Kard твлесная пища, попадая въ желудовъ, пибющій худые сови, еще больше усиливаеть немощь. не по своему свойству, по по болёвни желудка, такъ обыкновенно бываеть и съ духовными таниствами. И они, когда сообщаются душъ, исполненной злобы, то больше повреждаютъ в губять ее, не по своему свойству, но по бользни принявшей души. Итакъ, пусть никто не имъетъ внутри себя злыхъ помысловь, но очистить умъ; сдёлаетъ душу свою святою. Какъ и какимъ образомъ? Если нифешь что нибудь противъ врага, то оставь гийвъ, исцили рану, прекрати вражду, чтобы тебё получить пользу отъ этой трапезы"...1) "Я хотёль бы еще болве продолжить рёчь, во и сказаннаго довольно для венмательныхъ, если они будутъ помнить"...

В. Ппеницкій.

<sup>1</sup>) Твор. св. Іоаниз Злат. т. ІІ, кн. 1 стр. 417-418.



# CAUBU

## О ПСАЛТИРИ 1).

О девятомъ же часъ вовопи Іисусъ глапомъ веліимъ глаголя: Или, Или, лима савахоани, еже есть: Боже мой, Боже мой, вспую Мя еси оставилъ (Матв. 27, 46. Псал. 21, 2).

Такъ возопилъ въ Богу, Отцу Своему, Агнецъ Божій, вземпій грѣхи міра, въ сной предсмертный часъ, среди своихъ крестпыхъ страданій. По словамъ св. Іоанва Златоуста<sup>2</sup>), Онъ возопилъ въ этотъ часъ "ветхозавѣтнымъ пророчественнымъ воплемъ". Этотъ вопль Его былъ древле предуказанъ пророкомъ Давидомъ, въ одномъ его пророчественномъ псалмѣ, томъ самомъ (21-мъ) псалмѣ, въ которомъ пророчески предъизображалось, какъ нѣкогда беззаконные люди возстанутъ на Агнца Божія, вмѣнившагося со беззаконными, хотя грѣха не сотворившаго, какъ ископаютъ руцѣ Его и нозѣ Его, какъ раздѣлятъ ризы его и о одежди Его метать будутъ жребій (ст. 16—19). Но такъ какъ этотъ псаломъ "пророчественнаго вопля" неразрывно связанъ со всѣми остальными псалмами (да и другіе псалмы имѣютъ столь же ясныя пророчества о страданіяхъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнесено въ Кіево-Братскомъ храмѣ, въ пятокъ второй педѣли великаго поста, на пассін.

<sup>»)</sup> См. Іланна Златоуста Вес, на езинг. Мате. 88,

Богочеловѣка), то п вся кпига Псалмовъ становится въ особливую тѣсную связь съ евангельскою исторіею крестной смерти Спасителя. Каждый разт, когда предъ нами раскрывается евангельская страница страданій Господняхъ, предъ пашимъ духовнымъ вворомъ предносятся еще другія ветхозавѣтныя страницы пророческихъ книгъ, и въ ихъ числѣ священный свитокъ книги псалмовъ Давидовыхъ, какъ вещественное доказательство долженствовавшаго совершиться и совершившагося событія искупленія человѣческаго рода.

Въ настоящія минуты, постященныя нарочитому воспоминацію страданій Господивхъ, именно квига Псалмовъ занимаеть наше вниманіс. Если Господь, съ высоты креста Своего, указаль на эту книгу, если Овъ Самъ, въ Свой предсмертный часъ, молвлся ся словами, то этимъ сямимъ Овъ не только запечатлёлъ ся истинность, какъ книги пророческой, но и высоко превознесъ ся вначеніе, какъ молитвенной и наставительной книги всёхъ вёрующихъ въ Него.

Вопрось о кенгё Псалновъ быль однимъ изъ самыхъ живыхъ вопросовъ всей свято-отеческой письменности. Огцы и учители церкви не упускали случая выставлять на видъ вбрующимъ эту священную книгу, писали на нее многочислепныя истольовательныя бесёцы, въ которыхъ самыми высокний похвалами превозносние ся духовно воспатательное и назыдательное значеніе и довлёемость спасающейся человѣческой душ' заключающихся въ ней молнтвъ и п'есней. Къ этимъ отеческимъ бесёдамъ на книгу Псалмовъ и намъ необходимо ввимательнае прислушиваться, для того, чтобы намъ не ошибаться въ своихъ собственныхъ сужденіяхъ о ней, и не увлекаться твин летучнин возврвијами, какјя им можемъ услишать о ней отъ людей въка сего. Воть одна изъ такихъ отеческихъ похвальныхъ бесёдъ о Псалмахъ иже во святыхъ отца нашего Василія Великаго, вселенскаго учителя и святителя, хотя в очень краткая, но необычайно выразительная в глубовая, представляющая нёвоторое вступленіе къ ряду его истолковательныхъ бесёдч. Я прочту вамъ эту свётоносную бесёду съ тёмъ, чтобы остальныя бесёды на Псалмы этого сиятого отца вы прочли сами для своего назиданія.

"Всяво Писаніе Богодухновенно и полезно есть и для того изречено Святымъ Духомъ, чтобы въ немъ находили врачевство каждый отъ недуга своего. Но книга Псалковъ объемлеть все, что изречено во всёхъ другихъ священныхъ книгахъ. Она и пророчествуетъ о будущемъ, и приводитъ на память бывшее, и даетъ законы для жизни и правила для Богоугодной дёятельности и влагаеть въ уста вёрующихъ Богоугодныя изліянія чувства. Это-общая сокровищинца добрыхъ ученій. Псяломъ врачуеть и застарізыя рэны души, и свёжних ранамъ подаетъ скорое всцёленіе. Псаломъ водворяеть въ человъвъ нъкое тихое услаждение, дълающее равсудокъ цёломудреннымъ. Псаломъ-тишина души, раздаятель мира, нбо онъ утишаетъ мятежные и волнующівся помыслы, смягчаеть раздражительность духа и уциломудриваеть невовдержность. Псаломъ — единеніе раздёленныхъ в примиреніе BDARAY DERES. HOO BTO MORETS HOURTATS CROBBS BDAFONS TOFO, съ квиъ возносниъ единый гласъ Богу, въ одномъ исаломсконъ ликъ? Псалонъ-орудіе отъ почвыхъ страховъ, убъжище отъ навождений демонскихъ. Псалонъ-успокоение отъ трудовъ дневныхъ. Псаловъ-охрана младенцевъ; псаловъукрашеніе людей молодыхъ; псаломъ – утбшеніе старцевъ; псаломъ-волотой венецъ для женъ. Для новопоступающихъ это-пачатки ученія, для преуспъвающихъ-приращеніе въдинія; для совершенныхъ-утвержденіе. Псалонъ-населитель пустыни и укротитель торжищъ. Псаломъ-гласъ церкви; онъ дёлаеть празднества ся свётлыми. Псаломъ-возбудетель покаянія и сокрушенія духа; онъ и неъ каменнаго сордца исторгаетъ слези. Псалонъ-ангельское славословіе и кажденіе певещественное".

Намъ нечего прибавить по существу къ этимъ свътоноснымъ словамъ великаго учителя церкви Христовой. Но мы воспользуемся вми, какъ путеводными нитями, для натего имибшияго назиданія.

"Псаломъ, говоритъ ов. отецъ, есть врачевство для рань человъческой души, и свъжият и застарълыят .-- Мы бонися телесныхъ ранъ, и когда поражаемся нин, спёщниъ употребить всё извёданных средства для ихъ уврачевания. Но есть недоступныя телесному врачебному испытанию, но еще боле тяжкія и опасныя раны души. Эти раны суть грёхи наши, и свёжіе и застарёлые, непрерывно слёдующіе один за другами в столь правычные для насъ, что намъ кажутся онн не ранами, а здоровымъ и правильнымъ теченісмъ духовной жизни. Въ своемъ духовномъ ослбаления мы говоримъ себъ, что вначе и быть не можеть, что человъкъ в рожденъ для гръха, и что, поэтому, сокрушаться особенно о своихъ гръхахъ не слёдуетъ. Вотъ для такого духовнаго состоянія человъка, увъренно вдущаго путемъ гръха, книга Псалмовъ есть испытанное и незамёнимое врачевство. Никакая другая молитвенная книга не возбуждаеть въ человъкъ такого яснаго совнавія своей грёховцости и виновности предъ Богомъ, такого омеребнія во грбху и беззаконію, такого пламеннаго желанія отрішиться отъ него, какъ книга Псалковъ. Всякій грёхь, учить поалмопёвець, есть тажкая рана на душё согрёшившаго. Прилагать грёхи во грёхамъ значеть изъязвлять душу многими ранами (Пс. 31, 10), значеть къ незажнешниъ старымъ ранамъ пребавлять новыя и темъ слагать для себя тяжное и неудобоносниое бремя грёховныхъ немощей. Беззаконія моя превзыдоща главу мою и, яко бремя тяжкое, отяготома на мня. Только крайнее дегномисліе можеть носнть такое бремя грёковъ и не таготяться ими, точно такъ же, вакъ только крайне легкомисленний человъкъ можетъ носнть телесныя раны и не обращать на нихъ вниманія. Но какъ для больного тёлесными ранами спасевіе состоять въ ихъ омовения, очищения и вызлаждения, помощию испытанныхъ средствъ твлеснаю врачевства, такъ и для больного грёхов-

534

ными ранами спасеніе состоить въ ихъ духовномъ омовеніи, очищеній и изглажденія. Средствомъ такого уврачеванія грѣховныхъ ранъ псалмопѣвецъ указываетъ сокрушеніе духа и покаяніе, въ постѣ в молитвѣ: Тотъ кающійся, который для нашего назиданія выставляется въ псалмахъ, дни и ночи проводитъ въ постѣ и молитвѣ; онъ не даетъ сна очамъ своимъ и вѣждома своима дреманія. Исциљи душу мою, ввываетъ онъ во Госиоду, яко согрышихъ Ти (40, 5). Слеками своего показнія онъ измылъ все свое ложе... Его колѣна изнемогли отъ поста и тѣло его лишилось своего тука (108, 24). Отъ этихъ усилій показинаго духа постепенво сходятъ грѣховныя раны (146, 3) и душа принимаетъ чистоту переплавленнаго огнемъ металла: искусилъ ны еси, Боже, разженлъ ны еси, якоже разжизается сребро (Пс. 65, 10). И Господьбливъ есть къ такимъ сокрушеннымъ духомъ (Пс. 33, 19).

Къ такому врачеванію своихъ грёховныхъ ранъ псалмопъвецъ призываетъ всъхъ, повторяющихъ за вимъ его покаянное псалмопьніе. И быть не можеть, чтобы постоянный и внемательный читатель псалмовь и самь не быль охвачень: господствующамъ въ няхъ покаяннымъ соврушеніемъ спасающагося духа, чтобы повседневно повторяющій, наприм'връ, трогательно-покаянныя слова 50-го псалма и самъ не восчувствоваль пламеннаго желанія псалмопфвца---оныться отъ беззавонія своего и отъ грѣха своего очиститься. Такое действіе псалмовь на душу засвидетельствовано всёми христіанскими праведвиками, для которыхъ книга псалмовъ всегда служила настольнымъ молитвенникомъ и которые обращались къ ней, какъ къ возбудителю духовнаго сокрушевія о грѣхахъ и слезъ умиленія. Безъ сомнѣнія, и среди насъ, здѣсь присутствующихъ, есть такіе, которые, по собственному опыту, знають о такомъ действів псалмовъ на душу и для которыхъ вныга псалмовъ, особенно въ текущіе дни поста и покаянія, также служить настольною книгою. Лучшаго выбора покаявно-молитвенной вниги для себя они не могли

Toyan Kies, gyx. Anag. T. I. 1899 r.

35

одблать. Исалтирь это само понаяніе. Читать исалиы значить каяться, потому что, по выраженію святого отца, псалтирь взъ самаго грубаго к нераскаяннаго сердца, и даже противъ воли человёка, исторгаеть неудержимыя покаянныя слезы.

Псаломь инпломидииваеть человический помысль. продолжаеть въ приведенной бесёде святый Василій Великій.--Врачуя грёховныя раны, псаломъ врачуеть и исправляеть самое внутреннее настроеніе человіка, приводящее ко гріху: человёка поцёломудреннаго, невоздержнаго и нетрезваго дёлаеть цвлонудреннымъ, сдержаннымъ и трезвымъ. Развѣ и ны всё не нуждаенся въ таконъ предохравяющемъ руководительствъ, въ такомъ цълебномъ елев трезвоста и цъломудрія? Если же овъ нуженъ всёмъ намъ, если всё мы не свободны отъ увлеченія соблавномъ, похотью нлоти, похотью очесь и гордостью житейскою, то во всёмь намь относится и этотъ отеческій завётъ-искать въ такомъ случав помощи для собя въ псалмопъния Давида. Тотъ духъ чистоты н цвломудрія, который въ немъ вбетъ, не можетъ не объять н васъ, если его молитвенное исполнение мы сдулаемъ своимъ обычнымъ занятіемъ. Въдь и всикое настойчивое чтеніе порабощаеть душу своимъ вліяніемъ: какія книги кто привыкъ читать, таковъ и самъ онъ. О такомъ сдерживающемъ и уцёломудривающемъ вліянія псалмовъ свидётельствуютъ опять всё христіанскіе праведники, всёхь времень Церкви. Правиложь благочестія ихъ служиль такой обычай: кто чувствоваль приближение нечистаго помысла, тотъ немедленно и всецбло должевъ быль погрузиться въ чтеніе иля пізніе псалмовъ, чтобы тёмъ цогаснть нечистый помысль въ самомъ его зарождения, подобно тому, какъ начинающуюся болёвненную тёлесную наклонность погашають зарание принатыми предохранительными средствами. Сколько грёховъ не было-бы совершено, есля бы и всё мы, во всёхъ подобныхъ случаяхъ зарождающейся груховной ночистоты, обращались въ внигу псал-

536

мовъ, въ ся благоуханнымъ, какъ дымъ кадильный, изліяніямъ духа и чувства!.. (Псал. 140, 2).

Исаломъ-тишина души, продолжаетъ св. Васный Великій. — Въ одномъ изъ своихъ псалмовъ псалмонъвецъ изображаеть себя среди волнующагося моря, готоваго потопить его въ своихъ пучинахъ. Спаси мя, Боже, молился тогда Давидь; яко внидоша воды до души мося, углъбост въ тимъни ъхубины и нъсть постоянія; пріидохь во глубины морскія и буря потопи мя. Спаси мя да не углъбну, да не потопитъ мене буря водная, ниже да пожретъ мене глубина. (Пс. 68, 1-3. 15-16). Если же, такимъ образомъ, самъ псалионъвенъ боялся духовнаго вораблекрушенія среди волнующагоси житейскаго моря, то не твиз ли более им должем бояться тавого крушенія духа, вогда и волненіе на житейскомъ морь въ напи дни развилось несравненно большее, чемъ оно вогда либо было, и утлый челиъ человъческаго ума и воли въ нашень лиць измельчаль и износился? И нельзя сказать, чтобы нынёшній человёвъ не сознавалъ вовсе такого тревожнаго состоянія своего духа и своихъ помысловъ. Онъ ясно чувствуеть, что почва, на которой онъ стоить, то и дело колеблется и углёбаетъ, и, какъ пловецъ воднаго моря, видаетъ во всё стороны безнокойные вворы, ища тихой пристаям для своего утомленнаго духа. Но тишина души не достыгается обычными средствами житейскаго благоразумія и осмотрительности... Съ тёхъ поръ, какъ свётитъ солнце и человёкъ пришельствуеть на вемят, истинную ташину духа люди обрътали всегда только въ вёрё въ Бога и въ возложенномъ на Него упования. Это-обычная мысль всёхъ псалмовъ Давида, и ею и самъ онъ поддерживалъ свой духъ въ часы своего унынія. Преисполненные вёрою и упованіемъ его Богодарованные исалмы были для него тёмъ средствоиъ, которымъ онъ превращалъ въ тишину великое море своихъ треволнений. Такъ и каждый, слёдующій за нимъ, пловецъ житейскаго моря, воспёвающій и поющій его псалмопёніе, найдеть въ

537

#### труды вівской духовной авадеміи.

немъ и для себя желанную тишину, если будетъ искать ее въ духѣ Давида и самъ преисполнится его ревностію. Вси сходящіц во море смятошася, яко душа цаго во злыхо таяще, и вся мудрость ихо поглощена бысть. Но воззвания но Господу. вненда скорбъти имъ, и отъ нуждъ ихъ изведе я; и повелъ бури и ста въ тишину и умолноша волны его. (Пс. 106, 23-29). А вотъ и другіе не ложные свидётели въ лица цалаго сонна христіанскихъ праведниковъ, повѣдавшихъ міру, что своею духовною тишиною, среди своихъ необычайныхъ испытаній. они были обязаны псалмамъ Давида. "Когда я читаю псалмы, въ мою душу вливается тихое услажденіе и миръ", говорить о себѣ св. Василій Великій. Безъ сомнѣнія, и среди насъ, здёсь присутствующихъ, есть такіе, которымъ все это извёстно по ихъ собственному опыту. За твиъ воплемъ покаяннаго духа, какой вызывають въ насъ псалым, слёдують тишяна и миръ, потому что псалмы даровадъ намъ Святый Духъ, въ самыхъ прещеніяхъ Своихъ не оставляющій насъ въ жертву отчаянію в благословляющій люди Своя миромъ (Псал. 28, 11).

Псаломъ-успокоеніе отъ трудовъ дневныхъ, продолжаетъ св. отецъ.-Послё трудовъ ны ищемъ отдыха въ такъ называемыхъ свётскихъ развлеченіяхъ. Но даютъ ли они дъйствительный отдыхъ для ума и сердца человѣка? Каждый изъ насъ внаетъ по опыту, что нётъ. Не въ такихъ развлеченіяхъ, а въ вечерней молитвѣ и въ сладости Богомыслія искали успокоенія отъ дневныхъ трудовъ люди, ходившіе предъ Богомъ и знавшіе, что и пріятно Богу и душѣ доставляеть дъйствительное успокоеніе, а не призрачное. Келіи святыхъ подвижниковъ въ вечерніе часы всего чаще оглашались священными звуками псалмовъ. Да и самъ псалмопѣвецъ наставляетъ вѣрующихъ: въ нощехъ воздѣжите руки ваши и благословите Господа (133, 2). Нощію пѣснь Его отъ мене, молитва Богу живота моего (Пс. 41, 9). Благо есть возвѣщати заутра милость Твою и истину Твою на всяку нощь (Пс. 91, 2).

538

И многія другія изреченія псалмовъ призываютъ насъ искать усповоенія отъ дневныхъ трудовъ въ молитвѣ и псалмопѣніи.

Псаломъ-орудіе отъ ночныхъ страховь; псаломъ-убъжище отъ навождений демонскихъ.-Кто внаетъ священную исторію хогя въ ся начаткахъ, тотъ знастъ и то, какъ нёкогда духъ зла, смущавшій царя Саула, отступаль отъ него предъ псаломскими звуками Давида (1 Цар. 16, 23). Поэтому и нынѣ благочестивые христіане, чувствующіе на себѣ уязвленіе стрвлы лукаваго, въ смущеніяхъ среди ночной темноты, призывають имя Божіе (Псал. 118, 55) и читають псалмы Давида, особенно псаломь 67-й: "Да воскреснеть Богь и расточатся врази Ею и да бъжать оть лица Его ненавидящии Его, яко исчезаеть дымь, да исчезнуть, яко таеть воскь оть лица оння". Знаменательно для насъ то, что предъ этимъ дъйствіемъ псалмовъ останавливаются въ недоумѣніи самые смѣлые изъ сыновъ вѣка сего. Мы видѣли вольнодумцевъ, которые поносили молитвы и псалмы среди полудня, а среди ночной тишины усердно читали сами: да воскреснеть Богь!... Какъ такое охранительное оружіе противъ силы вражіей, исаломскіе звуви сопровождають человёка и въ могилу, какъ вапутствіе вёчной жизни (псалтирь читають надь умершими).

Псаломз — единеніе раздиленныхъ и далекихъ; псаломъ примиритель враждующихъ, продолжаетъ св. Василій Великій свою вохвалу псалму. — Какъ читающій молитву Господню: "Отче нашъ,.. остави намъ долги наши, якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ" не можетъ не восчувствовать, хотя бы на одинъ этотъ мигъ, братолюбнаго отношенія ко всёмъ своямъ ближнимъ, такъ и читающій псаломское славословіе не можетъ не пронивнуться его мирнымъ всепрощающимъ отношеніемъ: съ ненавидящими мира бъхо миренъ (119, 6). "Можно ли считать своимъ врагомъ того, кто вмѣстѣ съ нами одну и ту же вѣснь поетъ одному и тому же единому Богу?" Людямъ, идущимъ вмѣстѣ, рука объ руку, къ одной и той же цёли, однимъ и тёмъ же путемъ, съ одною и тою надеждою и упованіемъ въ сердцё, съ одною и тою же молитвою на устахъ, пристало ли останавливаться на какихъ либо непріязненныхъ разсчетахъ, на какихъ либо, когда-то случившихся, столкновеніяхъ? Что значитъ минутное столкновеніе предъ вёчною цёлію жизни?...

Псаломъ-населитель пустыни, псаломъ укротитель городслиха торжища.-Эти слова св. отца переносять насъ въ то великое время, когда христіанскіе подвижники, одинокіе, ничего не имущіе, вром'я одного свитба псалтири и евангелія. появлялись среди пустынь Сиріи и Египта, оглашая ихъ божественными псалмами и когда на ихъ молитвенный голосъ собирялись вокругъ ихъ пещеръ многочисленные ученики, и такимъ образомъ безлюдная пустыня превращалась во многолюдную обитель. Эти слова св. отца переносять насъ въ то время исторіи Церкви, когда псаломскія восклицанія раздавались на встать городскихъ стогнахъ и торжищахъ, разрушая совѣть нечестивыхъ, укрощая буйство и волненія тогдашнихъ совопросниковъ и сретиковъ, враговъ истины и правды, всёхъ враговъ церкви. Мы не дерваемъ поставить на ряду съ этимъ великимъ временемъ наше время духовнаго унынія и маловфрія. Т'ёмъ бол'є великимъ знаменіемъ милости Божіей въ намъ мы должны считать то, что и въ наше скудное время, какъ и въ дни древніе, возникаютъ среди насъ все новыя и новыя иноческія обятели, все громче и грожче оглашающія нашу православную землю все тою же исаломсвою пёснію, которая созидала великія древнія обителя. Торжища и стогна городскія нынь упаля. На нихъ раздаются не псаломскіе звуки мира и тишнин, а неистовый шумъ раздора, корысти, бранныя слова, непристойныя пѣсни. Только кавъ явкій слабый отголосовъ древле раздававшихся ва торжищахъ псаломскихъ ввуковъ, нынъ можно услышать танъ псаломскую песню нищей братін. Всё мы знаемъ этихъ псалиолюбцевъ, возсъдающихъ на укромныхъ **МВСТАХЪ** Нашихъ городскихъ торжищъ, съ раскрытою книгою Псалмовъ

540

на колёнякъ и медленно, слово за словомъ, въ теченіе многихъ часовъ, перечитывающихъ избранные Давидовы псалмы<sup>1</sup>). Откуда знаютъ они, что исаломская пёснь вужна и для торжища, что псаломъ есть истинный укротитель торжище, Поистинё ихъ умудриетъ Господь.— Но торжище можетъ быть вездё, гдё бываетъ неистовый шумъ торжищъ, гдё слышатся необузданныя рёчи, непристойныя пёсны, гдё разыгрываются страсти свойственныя торжищамъ. Да пристидятся и усмирятся всё такія мёста, сознавіемъ христіанской обяванности непреставнаго славословія во имя Бога и закона Его: Блаженъ мужъ, иже не иде на совъть нечестивыхъ, но въ законъ Господни воля его и въ законъ Господни поучится дени нощь!

Псаломъ – охрана младенцевъ, псаломъ – украшение молодыхъ людей, псаломъ-утъшение старцевъ и золотой вънецъ для жень.-Псалонъ есть тавая пъсня, которая равно прилична и въ дитскихъ лепечущихъ устахъ и въ устахъ преклоннаго старца, въ устахъ мужчинъ и женщинъ. О какой другой пёсни можно слазать что-либо подобное? У нась есть избранныя мірскія ийсни. Если он'в назначаются для молодыхъ людей, то онъ были бы странии въ устахъ дътей или старцевъ. Одно молитвенное славословие объеданяетъ всёхъ, всъ возрасты, полы, состоянія в положенія. "Духъ Божій, ведя родъ человъческий въ добродътели, говоритъ св. Асанасій Веливій, къ Своимъ Божественнымъ учевіямъ и молитвеннымъ словамъ присоединилъ сладкозвучіе пъсни, цля того чтобы им воспринимали Его Отвровение не однимъ лишь умомъ, но и всёмъ существомъ нашимъ, чтобы и дѣти возрастомъ, и мужн и жены, новторяя Божественныя слова,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Этоть обычай чтевія Псалмовь нищеми на улицахь и базарахь чрезвычайно распространень въ южной и западной Россів. Каждый грамотный инщій ниветь такъ свою Исялирь и счатаеть овоею обязанностію прочитивать ее въ базарные дин на торжищь. Неръдко это чтеніе продолжается съ раввяго утра до ночи.

какъ повторяются пёсни, обучали души свои ... "И малолётняго сына твоего научи пёть преисполненные любожудріемъ псалым Давида, учить св. Іоаннъ Златоусть (Толк. на посл. въ Кол. бес. 9), для начала обученія возьми псалмы говорящіе о воздержанів яли прежде всего псаломъ о несообщеніи съ нечестивыми, съ сею именно цілію и поставленный во главѣ всѣхъ псалмовъ или другіе подобные псалмы". Нына это воспитании неодобрительно смотрить на это отеческое наставление. "Псалны, говорять, не детское чтение; съ дётей довольно однёхъ сказокъ и басней". И точно, всю дътскую библіотеву наполняють нынъ однъми сказками и баснями. Хорошо ли это? Не отъ этого ли излишества скавокъ и происходятъ всѣ врайности юношескаго легкомыслія? Воспиталному на однёхъ сказкахъ вся жизнь начинаетъ каодною легкою сказкою, въ которой нётъ ничего BOATES серьезнаго, требующаго напряжения духовныхъ и тёлесныхъ силь. Между тёмъ, по слово Божію, жизнь наша на земле есть время великихъ трудовъ и подвиговъ, предуготовляющихъ насъ къ наслёдію вёчной жизни. Чёмъ раньше пойметъ человёкъ это, тёмъ лучше. Молодымъ людямъ слёдуетъ помнить, что всё ихъ самыя лучшія мірскія пёсни скоро потеряють для нихъ свою прелесть, и тогда имъ не на чемъ будеть отвести душу, если они не будуть знать не старвющейся псаломской пёсни. Дёти лучше, чёмъ варослые, запоминають всякіе уроки и сохранние удерживають ихъ. И ти урови, которые завлючены въ псалиахъ, если они будутъ воспринаты дётскимъ умомъ, то настроеніе, какое они вызывають, если оно будетъ воспринято дётскимъ сердцемъ, останутся достояніемъ человъка навсегда; они будуть отдаваться въ его умѣ и сердцѣ и въ зрѣломъ его возрастѣ и даже противъ его воли. Мы сами хорошо помнимъ эти псаломскія чтенія на первыхъ урокахъ грамоты. Они производили всегда вроткое, сдерживающее вліяніе, какого никавая такъ называемая нарочитая д'втская книга произвести не можеть. Свидътельство

542

Господне еврно, умудряющее младенцы (Исал. 18, 8. Исал. 118, 130). А почему псалмы, по выраженію св. отца, служать не только охраною дётей, начинающихъ свой жизненный путь, но и утёшеніемъ старцевъ, уже совершившихъ его, это, думаемъ, вразумительно всякому. Мы внали одного преклоннаго старца, потерявшаго зрёніе отъ старости. Все его занятіе состояло въ чтеніи псалмовъ, которые онъ зналь наивустъ и читалъ не только по цёлымъ днямъ, но и среди ночи. И вужно было видёть, какъ преображалось при этихъ чтеніяхъ его лицо, какая радость свётвлась въ его потухщихъ очахъ!... Такъ на чтеніи псалма онъ в почиль вёчнымъ сномъ.

Но не всегда вдугъ дни нарочитато покаяннаго душеиспытанія и наученія во вретищь и цепль. Бывають дня свётлыхъ, торжественныхъ воспомвнаній, въ сіянін которыхъ человѣкъ на время забываетъ, что онъ рабъ грѣха и хочетъ замёнить свои покаянныя молитвы и пёсни иными пёснями. И туть внига Псалмовь не оставляеть нась. Среди ся скорбныхъ покаянныхъ псалмовъ есть псалмы свътлаго торжества и радости, озаряющіе душу яснымъ свѣтомъ Божественныхъ обётованій, какъ храмъ Божій освёщается огнями полуслея при пѣніи такихъ цсалмовъ (хвалитныхъ). "Всегда, во всякое время, при всякомъ положении, читающий псалмы вайдеть въ нихъ то, что ему навболие потребно; не тогда лишь, когда человъка постигли скорби и искушенія и когда онъ томится угрызевіями совёсти послё содёяннаго грёха, быкаеть благовременно обращаться къ книгъ псадмовъ, но и тогда, когда человѣкъ чувслвуетъ себя торжествующимъ, а враговъ своихъ увичижевными, когда онъ испытываетъ потребность восхвалить и прославить Бога за особыя, оказанныя ему, благодёянія". (Св. Аеан. Вел.).

Псаломъ-гласъ церкен; онъ дълаетъ празднества ея свътлыми. Такими словами св. Василій Вел. ваплючаетъ свою похвалу псалму. Однямъ келейнымъ чтеніемъ и пъвіюмъ псалмовъ не ограничивается ихъ употребденіе. Главилиъ на-

вначеніенъ псалмовъ всегда было служить богослужебнымъ цёлямъ, всполняться посреди церкви, въ часы молятвенныхъ собраній върующихъ, такъ какъ и Господь и апостолы воспввале псалыы въ своихъ молитвенныхъ общеніяхъ. И церковь широко пользуется примиромъ своего Божественнаго Учителя! Книга псалмовъ читается въ храмв чаще всёхъ другихъ священныхъ внигъ. Мы слышинъ ее здёсь и на вечернемъ богослужение и на утреннемъ и на литурги. Нёть дня въ году, въ который не было бы какого либо псаломскаго чтенія. Въ теченіе каждой сельмицы всего года внига псалмовъ прочнтывается вся отъ начала до вонца, а въ течевіе великаго поста даже два рава въ седьмицу. Многія мёста изъ псалмовъ и цёлые псалмы исполняются въ храив и песенно. Кто не знаетъ такихъ псаломскихъ песней, какъ: "Господи, вовзвахъ къ Тебв, услыши мя"! (Псал. 140, 1), "Богъ Господь и явися намъ" (Псал. 117,26-27), "Хвалите выя Господне, хвалите раби Господа" (Псал. 134, 1. 21. Псал. 135, 1. 26), Да исправится молитва мон, яко кадило предъ Тобою" (Пс. 140, 2-4) и мн. друг. Даже тв вратвія молитвенныя восвлецанія, которыя мы чаще всего слышимъвъ храм'в Божіемъ, какъ: Господи помелуй! аллилуія! амень! суть псаломскія восклицанія.

Такое общарное, и келейное и церковное, христіанское употребленіе исалмовъ, по ученію отцовъ церкви, имфетъ для себя основавіе въ томъ, что, по своему молитвеннонаставительному духу и характеру, они всего болёе подходятъ къ положенію спасающагося человёка и въ этомъ отношеніи всего болёе, такъ сказать, родственны ему. "То, что написано въ псалмахъ, говоритъ св. Аеанасій Великій, для читающаго ихъ служитъ какъ бы зеркаломъ, въ которомъ онъ видитъ всего себя, во всёхъ своихъ душеввыхъ состояніяхъ. Нёкій старецъ, держа въ рукахъ книгу Псалмовъ и указывая на все, говорилъ мнё, что въ ней, по вдохновенію отъ Бога, измёрена и описана вся живнь человёка, всё его

душевныя расположенія, всё движенія его помысловъ, и что сверхъ изображеннаго въ псалмахъ, ничего болёе въ человъкъ не отыщется". Это тайное родство спасающейся человёческой души съ молитвенными изліяніями псалтири глубоко чувствовали древніе христіане и ся пъснями замъняли всё мірскія пёсни. "У насъ", говорить одинь церковный учитель IV въка, "вездъ услышищь псаломское пѣніе: и пахарь, идущій за плугомъ, поетъ аллилуја, и покрытый потомъ жнецъ находитъ для себя развлечение въ произношения псалмовъ; и виноградарь, сръзающій кривымъ ножемъ виноградныя кисти, не знаеть другой пъсни, кромъ псаломской". Вотъ какіе голоса слышатся намъ изъ великаго времени церковной исторіи! Если въ то время такъ любили книгу Псалмовъ, то, конечно, и жили по ея духу и руководству. Оттого-то и слава, этого времени такъ велика, что оно всегда служило предметомъ удивленія и подражанія для всѣхъ послёдующихъ христіанскихъ вёковъ и поколёній.

Поревнуемъ же и мы сему славному житію, вдохновляемому Божественными псалмами! Да будетъ и у насъ книга Псалмовъ и охраною малолътнихъ, и украшениемъ езрослыхъ, и утъшениемъ старцевъ, желанною пъснию мужей и женъ. Да обрящемъ въ ней и мы ту тишину души, которой такъ неустанно, но и такъ тщетно, ищутъ въ неисчислимыхъ книгахъ всей міровой библіотеки. Аминь!

Акимъ Олеспицкій.

# ВИЛЕНСКОЕ СВ.-ДУХОВСКОЕ ВРАТСТВО въ XVII и XVIII столътіяхъ.

### (Продолжение !).

"1609 годъ былъ роковымъ для православныхъ виленцевъ. Многіе изъ нихъ, лишившись своихъ церквей и приходовъ, поколебались и перешли въ унію. Многіе члены Св.-Духовскаго братства стали на сторону его противниковъ. Братство сократилось и уменьшилось въ своихъ членахъ, силы его вначительно ослабѣли. Оно лишено было прежнихъ правъ и преимуществъ, лишено было значительной части своихъ имуществъ и доходовъ, отнятыхъ у него вмвстѣ съ Троицкимъ монастыремъ<sup>2</sup>). Никогда еще Виленское братство не было въ такомъ тяжеломъ положении. Но горячая ревность по въръ, искренняя преданность интересамъ православія спасли братство и съ честью вывели его и на этотъ разъ изъ затруднительныхъ обстоятельствъ. Удаленное отъ Троицкаго монастыря, оно окончательно утвердилось при выстроенной имъ церкви Св. Духа<sup>3</sup>), перенесло сюда остатка своего вмущества, типографію, мало-по-малу устроилось здёсь, усилилось и своро зажило прежнею жизнью" 4). Говоримъ, зажило прежнею жизнью-это значить, что братство опять стало съ настойчивостью и энергіей защищать православіе опять стало руководителемъ православныхъ въ борьбѣ за

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Си. Труди Альденін 1898 г. н. подбрь.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "Лит. церк. унія" Кояловича, т. 2, стр. 78.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) При которой въ настоящее время несовизано существовалъ уже и понастирь.

<sup>\*)</sup> Виленское Св. Троицкое братство. М. П-ча. Вильна 1890 г., стр. 57.

свою вѣру, опять стало переносить всевозможныя бѣды и преслёдованія за свое правое дѣло.

Когда православное братство окончательно утвердилось при церкви Св. Духа всё ремесленные цехи-братства, которые прежде обращаля свои доходы отъ выварки меду и продажи воска на Троицкій монастырь, стали обращать ихъ теперь на монастырь Св. Духовский. Это, конечно, не понравилось уніатамъ, потерявшимъ одинъ изъ источниковъ своихъ доходовъ. Поцъй и Рутский обратились въ королю, и 17-го августа Сигнамундъ Ш прислалъ въ Вильну грамату о воспрещении братствамъ: Радецкому, Купецкому, Кушнерскому и Росскому обращаться въ церкви Св. Духа и вносить въ пользу ся свои доходы; братства эти присоединялись въ Троицкому, какъ члены къ тёлу. Вмёстё съ тёмъ король повелёвалъ не допускать сходокъ "новаго братства" (Св.-Духовскаго) въ церквахъ и домахъ, подъ опасеніемъ денежнаго и телеснаго наказанія 1). Вообще Сигизмундъ Ш съ этого времени сталъ особенно враждебно относиться къ братству и старался всячески помътать его полезной двятельности на пользу православія, если не совствить прекратить его существованіе.

Въ 1610 году извъстный ученый монахъ Св.-Духовскаго монастыря Мелетій Смотрицкій издалъ сочиненіе, отпечатанное въ братской типографіи, подъ названіемъ "Өрйуюс; т. е. плачъ единой апостольской восточной церкви на отступленіе отъ нея нъкоторыхъ сыновъ ея". Въ этомъ сочиненіи яркими чертами изображалось бъдственное положеніе южно-русской православной церкви, до когораго она была доведена латиноуніатами, опровергались клеветы, взводимыя на православныхъ, защищалась правота ихъ въроученія. Сами уніаты признавали и говорили, что въ немъ (Плачъ́) каждое слово жестокая рана, каждая мысль—смертоносный ядъ для уніи<sup>2</sup>).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. грам. и акт. Вильны, ч. II, № 23.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Пам. рус. стар. вын. V, стр. 74.

Въ отвётъ на это сочинение унаты выпустили въ свётъ броmopy: "Ilapyyopéta albo utolenie uszczyplivego lamentu mniemaney cerkwie Wschodniey" 1). Но литературной полемикой дело не ограничилось. Видя на этой почве себя побежденными. латино-уніаты обратились за цомощью въ воролю. Въ вачаль мая Сигизмундъ III прислаль два указа виленскимъ властямъ, воторымъ приказивалъ арестовать вниги и наборщаковъ Св.-Духовской типографіи по причинъ слуховъ, дошедшихъ до него, что въ этой типографіи печатаются какіято пасввильныя книги противъ духовной и свётской власти; вниги и другіе подоврительные предметы сжечь, а наборщива Логгина Карповича, корректора и авторовъ держать въ тюрьмѣ впредь до дальнёйшаго распоряженія<sup>2</sup>), а 7-го мая того-же года король запретилъ всёмъ обывателямъ великаго княжества литовскаго покупку и продажу изданій Св.-Духовской типографіи подъ опасеніемъ штрафа въ 5000 червоныхъ здотыхъ<sup>8</sup>). Приказание короля стало приводиться въ исполненіе. 28 іюля братскіе старосты жаловались на виленскихъ бурынстровъ, которые даже у переплетчика отобрали 36 внигъ "ляменту церкви нашое всходное" 4). Диятельность Св.-Духовской типографіи на нѣкоторое время должна была прекратиться. Но братство не увывало. Ревностный членъ н покровитель братства внявь Богданъ Огинскій церенесь въ свое имѣніе Евье (въ 35 верстахъ отъ Вильны) спасенную братскую тицографію, гдё она съ успёхомъ и продолжала работать до своего водворенія опять въ Вильнѣ 5).

Между тёмъ страшный пожаръ 1610 года, опустощивтій Вильну и нанестій громадный уронъ вакъ православ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. рус. церк. Макарія, т. Х., стр. 408, врим. 316.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Agt. Boj. Apx. Eon. t. VIII, No 45.

<sup>\*)</sup> Ibid. r. VIII, Ne 44.

<sup>•)</sup> Матеріалы для исторія западно-русской церкви (приложеніе из 1 тому Петра Могилы) Голубева. Кієвь 1883 г. Ж ХХУ.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Ист. рус. цөр. Макарія, т. Х, стр. 410.

нымъ, такъ и уніатамъ, успѣхъ польскаго оружія подъ Смоленскомъ въ 1611 году и другія случайныя обстоятельства отвлекли въ сторону вниманіе польскаго правительства и латино-уніатскаго луховенства, оставившихъ въ поков на нъкоторое время православныхъ и, въ частности, Св.-Духовское братстно. Братство тъмъ временемъ собиралось съ силами и устраивало свою внутреннюю жизнь.

18-го іюля 1613 года умеръ Ицатій Поцви, назначивъ еще при жизни себъ пресмника въ лицъ троицкаго архимандрита и своего намъстника Іосифа Рутскаго<sup>1</sup>). Покамъстъ жиль Поцей, саный главный виновникь унів, православнымь, вонечно, и думать не приходилось о вовстановлении своей іерархін. Но теперь, послё смерти его, надежды ихъ оживились. Въ настоящее время особенно чувствовалась нужда въ православной ісрархія, такъ какъ на всю Литву и Западную Русь существоваль только одивъ православный епископъ Іеремія львовскій, котораго отъ Бѣлой Руси отдѣляло равстояние около 200 миль. Поэтому С.-Духовское братство лишь только узнало о назначении Рутскаго метрополитомъ, тотчасъ чревъ Богдана Огинскаго и своихъ старостъ внесло npoтестацію свою въ трибунальный судъ и требовало, чтобы православнымъ былъ давъ свой митрополить православный 2). Требованіе православных тімъ болёе было законно, что уже и послё введенія уніи, вонституцією 1607 года имъ было дозволено им'вть свою православную іерархію. Но протестъ остался безъ послёдствій. Король утвердиль Рутсваго въ званіи митрополита и 16-го августа 1613 года ему были переданы уже всё митрополичьи владёнія з). Оставалось православнымъ опять ждать удобнаго времени и случая для возстановления своей іерархів.

<sup>1)</sup> Ист. рус. цер. Макарід т. Х, стр. 411-413.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ibid. r. X, crp. 413; Synopsis nogs 1614 годомъ.

<sup>\*)</sup> Арх. Сборн. т. IV, № 48.

Между твиъ усилившаяся въ 1613 году двятельность Св.-Духовскаго братства не могла не обратить на себя вниманія уніатовъ и особенно Тронцкаго уніатскаго братства, зорно слёдившаго за всёми действіями своего сосёда. Нужно было вакъ-нибудь воспрепятствовать этой деятельности братства. И вотъ члены уніатскаго братства, недавно отступившіе отъ православія, Левъ Мамовичъ, Петръ Коптевичъ и Игнатій Дубовичь подають Сигизмунду жалобу на Св.-Духовское братство о незавонномъ будто бы присвоении онымъ себъ титула Троициаго братства, его имуществъ и доходовъ на сорокъ тысячъ вопъ литовскихъ, а также о присвоеніе себъ типографіи, изъ воторой выходять сретическія вниги, о построенія на ихъ землё новой церкви в пр. 1. 18-го іюля 1614 года вороль издаль мандать на имя Св.-Духовскаго братства, въ которомъ, перечисливши всъ упомянутыя вины братства, приказывалъ явяться къ нему на судъ и представить на его разсмотрение братския привиллегии, списокъ братчавовъ и реестры приходовъ и расходовъ братскихъ<sup>2</sup>). Братство, конечно, знало, что ожидаеть его на судъ королевскомъ. Поэтому оно предварительно подало протестацію на уніатовъ въ городской урядъ за несправедный позывъ его въ королевскому суду<sup>8</sup>). Но судъ королевскій состоялся и, вакъ я сявдовало ожидать, решилъ дело не въ пользу братства 4). Послё этого братство подало слезную жалобу на конвокаціонный сеймъ 1615 года, въ которой яркими чертами опнсывало свое бъдственное положение, всъ тр притъснения, общам и несправедлявости, которыя оно переносить отъ уніатовъ и противъ которыхъ протестуетъ на каждомъ сеймикъ, сеймё и съёздё. Въ особенности братство жалуется на уніатсваго митрополита Рутсваго. Несмотря на то, писало брат-



<sup>1)</sup> ART. BEJ. APX. KOM. T. VIII, CTP. 47.

<sup>\*)</sup> Вестн. Зап. Рос., 1864, кн. 3, стр. 41-45.

<sup>\*)</sup> ART. BUJ. APX. KOM. T. VIII, M 48.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Арх. Сборв. т. VII, № 50.

ство, что на прошломъ сейми вси мандаты и задворные процессы "снесены", т. е. вассированы съ православныхъ, Рутскій продолжаеть притьснять и преслёдовать ихъ. Такъ, онъ настойчиво взыскиваеть съ мъщанина Семена Красовскаго, члена (Зв.-Духовскаго братства, штрафа 1000 копъ грошей<sup>1</sup>), взводить на братство небывалыя преступленія, повывають въ уряды и суды и пр. Въ завлючение братство просило сейыъ, чтобы декреты объ ихъ печатив, дерковныхъ грунтахъ и поиянутомъ штрафѣ были отмѣнены и чтобы вообще братство оставлено было въ поков<sup>3</sup>). Сеймъ отнесся безпристрастно къ делу, разсмотрель жалобу братства и послаль къ королю пословъ "о знесене мандатовъ и процессовъ задворныхъ" противъ братства<sup>3</sup>). Но отъ королевской власти нельзя было ожидать справедливаго отношенія къ братству, и благопріятныя для братства постановленія сейма не принесли ему никакой существенной пользы, напротивъ. только, возбудили еще большую ненависть латино-уніатовъ в усилили преслёдованія. Троицкіе уніаты-базильяне, во глав' съ митрополитомъ Рутскимъ, употребляли теперь всё средства для нанесенія вреда православнымъ вообще и Св.-Духовскому братству въ особенности.

Отъ этого времеви остался одинъ документъ, спеціально говорящій о тёхъ бёдахъ, которыя претерпёвали православные въ Вильнё <sup>4</sup>). Православное братство жалуется здёсь на уніатовъ, что они уничтожаютъ его права и привиллегіи па имущества и земли церковныя, привлекаютъ православныхъ

Труди Кіевск. дух. Академін, т. І, 1899 г.

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Штрафъ этотъ былъ наложенъ королемъ еще въ 1612 году ва эрекъ членовъ Св.-Духовскаго братства за нарушение общественнаго спокойствия въ 1609 году по дълу съ Рутскимъ изъ-за Тронцкаго монастыря.-Арх. Сборн. т. VI, № 131.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Арх. Сборн. т. VII, № 50.

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) "Веречень обядъ, насилій и говевій, претерайваемихъ отъ увіатовъ жителяни Рязьны вообще, а Св.-Духовскимъ братствомъ въ особенности". Въсти. Зап. Рос. 1864, октябрь, стр. 60–65.

къ задворному суду подъ страхомъ за неявку 100 тысячъ влотыхъ штрафа и на основания этихъ указовъ налагають запрещевія на имущество не только умершихъ, но и живыхъ братчяковъ; что они дёлають недействительными справедливыя рёшенія трибунальныхъ судовъ, уничтожая ихъ посредствомъ королевскаго ассессорскаго суда; жалуется на Рутскаго, окладёвшаго церковными имуществами и сокровищами и разрёшившаго построить на мёстё сгорёвшихъ православныхъ церквей городскія вухни, лавки и питейные дома; жалуется и на виленскій городской урядъ, который, будучи въ стачкв съ увіатами. не принимаеть ни протестацій, ни репротестацій православныхъ для записи въ земскія городскія и ратушныя вниги <sup>1</sup>). Нужно удивляться, до чего доходили самоуправство, своеволіе и насиліе уніатовъ надъ православными, возможныя только въ польскомъ государствѣ. Въ Св.-Духовскій монастырь чуть не ежедневно бросали камнями, пусвали стрёлы, стрёляли изъ ружей, однажды пробили голову св.-духовскому архимандриру Леонтію Карповичу, другой разъ избили и поранили более двадцати ни въ чемъ не повниныхъ дётей-школьниковъ братскаго училища; еще разъ бросали камнями въ вхавшихъ въ церковь Св. Духа на богослужение подкоморинь трокскую и виленскую 2) и пр. и пр. Положевіе православныхъ ибщанъ въ Вильнѣ было самое безотрадное. Ихъ безъ всякаго суда, безъ истца, безъ всякихъ доказательствъ ихъ вины, предавали неслыханнымъ пыткамъ, брали въ ратушу, заключали въ темницы; бурмистра и трехъ радцевъ православной въры арестовали за то только, что ходили въ церковь Св. Духа, думая этимъ незаконнымъ поступномъ лишить русскихъ (ławice Ruskiey) права засёдать въ магистратъ; исключили изъ разныхъ ремесленныхъ цеховъ



<sup>1)</sup> Biern. San. Poc. 1864, октябрь, стр. 60-65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) BACTE. Зан. Рос. 1864, октябрь, стр. 60-65; Акт. Вал. Арк. Кон. т. VIII, № 49.

людей православной вёры безъ малёйшей причины, за то только единственно, что они ходятъ на богослужение въ церковь Св. Духа <sup>1</sup>).

Конечно, противъ всёхъ этихъ обидъ и притёсненій Св.-Духовскимъ братствомъ были подаваемы многочисленныя жалобы и протестаціи въ трибуналъ, на сеймы, сеймики и пр., но братство несло только расходы на депутатовъ, а пользы не получало никакой. Для иллюстраціи того, какіе порядки были на сеймахъ и сеймикахъ въ Польшё приведемъ слёдующій фактъ. Въ 1617 году на громничномъ (на Срётеніе) сеймикё въ Вильнё земянинъ Вериковскій хотёлъ говорить объ обидахъ и притёсненіяхъ Св.-Духовскаго братства, между прочимъ, и объ упомянутыхъ нами фактахъ нападенія на Духовскій монастырь, избіенія школьниковъ и др. Но нёкто Нарбутъ ("снать съ направы чіеесь") не допустилъ его говорить на томъ основаніи, будто онъ не дворянинъ (на самомъ дёлё Вериксвскій былъ природный дворянинъ), "тогда какъ на этомъ сеймикё даже татары говорили о своихъ обидахъ"<sup>9</sup>.

Но отнимая у православныхъ ихъ религіозныя и государственныя права, уніаты захотёли уронить ихъ и въ общественномъ миёніи. Съ этою цёлью они вызвали Св.-Духовское братство на ученый публичный диспуть о вёрё. Православное братство сначала было приняло этотъ вызовъ, но за три дня до диспута отказалось отъ него<sup>3</sup>). Причины, которыя братство выставило-и совершенно резонно-для своего отказа, были слёдующія: во-первыхъ, некому было судить диспутирующія стороны; во-вторыхъ, братство не могло предвидёть счастливаго для себя конца диспута, такъ какъ на сторонё прогивниковъ была свётская власть и самъ король; въ-третьихъ, не было на то разрёшенія отъ константинополь-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Висти. Зап. Рос. 1864, октябрь, стр. 60-65,

<sup>2)</sup> ART. BEJ. Apx. Kow. T. VIII, N 49.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) "Лпт. церк- унія" Кояловича, т. 2, стр. 314, прим. 124.

скаго патріарха <sup>1</sup>). Самою гланною была, конечно, вторая причина. Мы внаемъ, писало Св.-Духовское братство, обращаясь къ королю, что тѣ, которыхъ ты хочешь съ нами свести, вииграютъ, потому что ты имъ поможешь, а насъ сильно притѣснять будешь; ибо намъ, если захочешь, и молчать прикажешь"<sup>2</sup>).

Тесниное и гонимое со всёхъ сторонъ Св.-Духовское братство вспомнило теперь о давнишнемъ защитникѣ право славныхъ, очень вліятельномъ лицѣ, литовскомъ гетманѣ князъ Христофоръ Радзавиллъ и ръшило обратиться къ нему съ просьбой о защить своихъ правъ. "Не только вамъ, князь, но и цочти всему свъту извъстно, писало братство князю. что мы въ продолжение 20 уже лёть подаемъ въ каждый сеймъ и съйздъ слезныя просьбы на оскорбленіе главиййшаго нашего права-свободы совъсти и върш". Прежніе пастыри, а теперь отступники, лашають православныхъ всёхъ П D**A** BЪ и привилегій, когда-либо данныхъ; гоня свою прежнюю паству, оставшуюся твердою въ въръ, эти наечники совершаютъ свои возмутительныя д'язнія прямо, безъ объясненій и извиненій, какъ настоящіе грабители. Въ этомъ неслыханномъ произволѣ особенно выдается Рутскій: кромѣ другихъ насилій, причиняемыхъ имъ братству, онъ дёлаетъ уже попытку отнять церковь и монастырь у братства, завладёть суммами и имъніями его. Вслёдствіе этого православные виленцы обращаются съ просьбой о защитв въ князю Радзивилу, какъ къ человѣку извѣстному "своею природною добротою и милостью" <sup>в</sup>). Въ 1618 году (29 анваря) Св.-Духовское братство опять обратилось съ письмомъ въ Радзивилу, прося у него защиты своихъ правъ на предстоящемъ сеймъ 4). Неизвъстно, помогъ ли и какъ помогъ князь Радзивнаъ братству. Сеймъ

<sup>4</sup>) Ibid. τ. VII, X 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Obrona Werificaciey. - Apx. Юго-Зап. Рос. ч. 1, т. VII, стр. 427.

<sup>\*)</sup> Ibid.

<sup>\*)</sup> Арх. Сбори. т. VII, № 51.

1618 года постановилъ оставить православныхъ въ покоб и при своемъ богослуженія, а также не принуждать ихъ въ унів <sup>1</sup>). Не положеніе братства стало еще хуже. "Толико смирихомся, писало Виленское братство въ 1619 году къ Львовскому, яко заедва тёнь лёпоты и величества широковладнаго рода россійскаго и благочестія его оста намъ"<sup>3</sup>).

Тъмъ не менъе, угнетенное и смирившееся въ силу визмнихъ обстоятельствъ. Св.-Духовское братство было сильно своею внутренною силою, своею любовью къ православной върв, кринкою стойкостью и терибливостью въ перенесении всевозножныхъ бъдъ и сворбей за правое дело. Оно не только само не падало духонь, но еще поддерживало и ободряло, какъ могло, своихъ единовърцевъ: разсылало православнымъ, свои ободрающія посланія, поддерживало живое духовное общеніе съ другнын братствани<sup>8</sup>), печатало богослужебныя и другія полезныя для православія книги, снабжая ими нуждающихся, благоустрояло свое училище, подготоваяя въ немъ искусныхъ ісресвъ для городовъ и весей 4). И православные западно-руссы высоко цънили плодотворную двятельность братства на пользу православія. Объ ихъ уважевін въ нему, кавъ представителю и ващитнику правословія, свидітельствують ті миогочисленныя фундушевыя зачися дитовско-русскихъ дворянъ, въ которыхъ они отдаютъ устрояемые ими церкви и монастыри "въ зуполную моцъ, владзу, держанье и уживанье братства церковнаго виленскаго" 5). Эти любовь, уважение и довфрие къ Св.-Духовсвому братству православныхъ людей были лучшею наградою братству ва его труды и визств съ триъ доставляли ому единственное утёшеніе и отраду въ бёдахъ.

- 1) Synopsis Rogs 1618 rogens.
- \*) ART. 348. Por. v. IV, N 217.
- \*) Ibid.; Арх. Сборн. т. II, № 27.
- 4) AEF. 380. Poc. r. IV, No 217.

<sup>5</sup>) См., напр., Собр. грам. Визьны, ч. II, № 40; Собр. грам. Минска; № 69; Авт. Виз. Арх. Ком., т. XI, № 81. Но недостаточно было только возбудить и затвив поддерживать религіозное чувство у православныхт, — надо было еще дать средства для удовлетворенія этого чувства, нужно было дать іерархію, въ воторой теперь чувствовался сильный недостатокъ. Православные родители должны были очень часто оставлять двтей своихъ безъ крещенія, браки закличались безъ церковнаго благословенія, многіе умирали безъ религіознаго напутствія. Св.-Духовское братство все это, конечно, виділо и знало и старалось помочь горю православныхъ, но пока безуспішно. Одно случайное обстоятельство помогло ділу.

Въ 1620 году, около половины великаго поста прибиль въ Кіевъ и остановился здёсь возвращавшійся изъ Россіи ісрусалнысый патріархъ Өсофанъ. Это обстоятельство должно было, конечно, оживить православныхъ и возбудить угасния было вхъ надежды па возстановление православной иерархия. Конечно, обрадовалось этому обстоятельству и Св.-Духовское братство. Но, въ удивлению, оно въ течение и всколькихъ ивсяцевь не завязываеть никакихъ сношений съ патріархомъ, какъ будто бы даже не знаетъ о его пріведѣ 1). Объясненія этого, на первый ваглядъ кажущагося страннымъ, BE NOINTH TOCKNESS OGобстоятельства, мы должны искать того времени. Государственное положение стоятельствахъ Польши въ это время было незавидное. Съ одвой стороны, ей грозила нелегвая война съ Турціей, Швеціей и Россіей, съ другой сторочы, внутри ся поднялась гровная нравственная и натерьяльная сила въ лицъ казаковъ. Патріархъ Өсофанъ, какъ подданный турецкаго султана и какъ лице весьма уважаемое православнымъ казачествомъ, которое окружило его въ Кіевѣ сыновнею заботливостью, могь казаться лицомъ весьма подоврительнымъ для польскаго правительства, и вступать съ такимъ лицомъ въ общение людямъ, которыхъ н бевъ того польское правительство не разъ обвиняло въ подстревательствѣ въ иятежу, "къ взрушеню покою посполи.

856

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Werificatia niewinnosci. Apz. 10,-3an. Poc. 4. 1, 7. VII, crp. 295-6.

таго", было весьма не безопасно. Поэтому братство ожидало, кака отнесется правительство къ патріарху.

ORBSRAOCE, TTO HOASCEGE HDRBHTCISCTBO OTHECAOCE ES патріарху Өсофану совершенно нначе, чёмъ того можно было ожидать. Оно посмотрёло на него съ другой точки зрёнія, захотёло изъ его присутствія въ Польшё взвлечь себё выгоды. Какъ вліятельный турецкій подданный, натріархъ Ософань могъ, консчно, такъ или иначе повліять на отношенія турецкаго правительства къ Польші, а какъ высшій представитель православія, патріархъ еще болёе могъ по**вліять на православныхъ казаковъ въ благопріятномъ для** польскаго правительства симслё. Поэтому-то им видниз, что даже санъ вороль сталъ окружать патріарха своныъ вниманіемъ. Онъ ведаваль грамоты вісескимъ гражданамь и всёмъ увранискимъ и волынскимъ обывателямъ, въ которыхъ предписываль принимать патріарха съ почтеніемъ, проводить его до граннцы честно, бевоцасно, оказывал ему пособіе во всемъ 1).

Липь только братство узнало о такомъ благопріятномъ отношеніи короля къ патріарху, оно сейчасъ-же завязало съ намъ дёятельныя сношенія, съ цёлью не потерять удобнаго времени для возстановленія завадно-русской православной іерархін. Открылись дёятельныя сношенія братства съ казанами и различными областами, чтобы на предстоящемъ сеймѣ былъ поставленъ вопросъ о православіи, чтобы отъ Польши требовать свободы православной вёры и возстановленія православной іерархіи<sup>2</sup>). Отъ С.-Духовскаго братства на сеймъ прибылъ извѣстный своею преданностью православію братскій староста, чашникъ земля волынской Лаврентій Древинскій. Его знаменитая, вылившаяся изъ наболѣвшаго сердца рѣчь, сказанная на сеймѣ, преисполненная горькой правды по здресу самого короля, обрисовавшая яркими красками

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Лят. церк. унія" Кояловича, т. 2, стр. 111-12.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) "Лит. церк. увіа" Колловича, т. 2; стр. 112, прим. 145.

поненія за въру и происходящее отсюда зао, рачь, закончавшаяся даже угрозою польскому правительству со сторовы православныхъ 1), --- проязвела сильное впечатлёніе на всёхъ присутствовавшихъ и заставила польское правительство удовастворать нужам правосланныхъ, особенно когда въ этому присоединиансь еще угрозы казакова, объявившихъ, что ови не пойдуть на войну, есля просьбы православныхъ пе будуть всполнены. Профессорь Колловвиз делаеть весьма освовательное предположение, что тогдачие на себит было дано словесное разрѣшеніе патріярху Өсофану посвятить ісрарховъ, иначе едза-ли бы казаки не подняли шуна<sup>2</sup>), по въ самую сейновую конституцію этого не было внесено, а только вы общихъ выраженіяхъ постановлено было православнымъ и уніатамъ жить въ мврѣ, не нарушая свободы вѣронсповѣданія и затёмъ подтверждена благопріятная для православныхъ конституція 1607 года<sup>3</sup>).

Пользуясь благопріятными обстоятельствами, православные еще до сейма стали двятельно готовиться къ поставленію своихъ іерарховъ. Къ этому времени появились и посланія патріарха Өеофана въ православнымъ западно-руссамъ съ увёщаніемъ избрать на опустёвшія епискойскія каоехры достойныхъ кандидатовъ и прислать ихъ для посвященія къ нему въ Кіевъ<sup>4</sup>). Виленское Св.-Духовское братство избрало такимъ кандидатомъ своего любимаго и уважаемаго архимандрита Леонтія Карновича, который былъ учредителенъ и первымъ настоятеленъ Св.-Духовскаго общежительнаго монастыря. Послёдвій уже намбревался было оторавиться въ

<sup>3</sup>) "Истор. объ унін" Бантинъ-Каненскаго, стр. 69-73.

\*) "Дит. церк. унія" Колловича, т. 2. стр. 113.

<sup>5</sup>) Профессоръ Колловичъ говоритъ, что была подтверждена конституція 1609 года, предоставлявшая православныя газедры лицанъ греческой върш, во у Бантышъ-Каменскаго (стр. 68) и въ Synopsis'ż нодъ 1620 годонъ говорится о конституція 1607 года.

\*) Голубевъ. Матер. для ист. Зап.-рус. церк., № 87.

Digitized by Google

Кіевт, но усилявшаяся болёвнь заставила его отложить цебядку. Погда братство: отправило въ Кіевъ съ норученіецъ къ питріарху своего ученаго мощаха Мелетія Смотрицкаго съ просьбою утвердить братскаго архимандрита въ еписконскомъ вванія. 15 явгуста 1620 года патріархъ Сеофанъ посвитилъ въ митрополита віевскаго Іова Борецкаго, а затёмъ въ ближайшіе дни были носвыщены и другіе епископы. Мелетій Смотриций изъ простого менаха, по просьбё пріёхаєшихъ съ нимъ наъ Вильны пранославныхъ пановъ, былъ посвященъ въ епископа полоцкаго, а Карповичъ утвериденъ въ яванія "помящета епископа Володинірскаго и Бересуейскаго". Но, пріёхаеть въ Вильну, Смотрицкій не засталъ уже въ живихъ своего "старшаго" Леонтія Карповича и на мёсто его самъ быль выбранъ въ архимандрита Свято-Духова менастыра 1).

Воестановление западно-русской исрархи, совернившееся при двятельномъ участія Св.-Духовскаго братства, въ исторіи западно-русской церкви было событіемъ весьма важнымъ по своему значению и по своимъ слёдствіямъ. Оно разрушило надежды увіатовь на превращеніе историческаго существованія праваславной церкви (при отсутствія ісрарховъ) и дало православной церкви новыя свлы, въ лицё новопоставленныхъ іерарховъ, для дальнёйшей успёшной борьбы съ врагами православія. Поэтому можно себѣ представить, ванова была радость Св.-Духовскаго братства по этому случаю. Натріархъ Өсофанъ, виновникъ общей радости, сдвлался предметомъ особаго уважения. Портротъ ого, какъ святиня, былъ выв вшень въ видъ хоругви на ствив братскаго дона. А одинъ неъ братчиковъ Евстратія Жиловскій нарочно огправился въ нимециую землю, отпечаталь здись множество нвображений патріарха и раздаваль въ Вильнѣ даромъ православнымъ<sup>2</sup>). Мелстію Смотрицкому, по его возвращении взъ Кіева, вилен-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ист. рус. церк. Макарія, т. XI, стр. 251-2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) "Лит. церк. унія" Кояловича, т. 2, стр. 858, прим. 209.

ское купечентво поднесло велинолённое архієрейское облаченіе. Смотрицкій, съ своей сторовы, старался удовлетворить общему возбуждевію и радости православныхъ: онъ совершаль торжественно въ Св.-Духовонъ монастырѣ архієрейскія богослушенія, ставилъ священниковъ для православныхъ виленцевъ, разсылалъ посланія въ своей полоцкой настов<sup>1</sup>) и пр-

. Но не долго пришлось ликовачь православнымъ. Своро радость ихъ перешла въ скорбь. Латино-језунтская партія, сна-4418 OHICLONICHBAS CODEDHIBHINGS CARTON'S, CRODO HDBHLA въ себя и напрягла всё свои сиды, чтобы уничтожить звачеріе его. Какъ только убхаль изъ Литвы патріархъ Өсофанъ (въ январъ 1621 года). Рутовій съ своями влевретами тотчасъ сталь распускать относительно личности натріарха самыя червыя навёстія. Говорили, что Особань волсе не патріархъ, а простой мірянинъ, самозванно принявшій титуль патріарха; говорили даже, что онъ шпіонъ туреццаго султана, склонявшій казаковь то на сторону Москвы, то на сторону Typnis: посвященные имъ еписковы, слёдовательно, тоже самозванцы, измѣнники отечеству и возмутители общественнаго сповойствія. Конечно, вымыслы эти были очевидем для всёхь и въ нихъ не вёрили сами авторы ихъ; тёмъ не менее они дошли до короля и онъ издалъ приказъ ловить и казнить новопоставленныхъ iepapховъ православныхъ, какъ самозванцевъ, изменниковъ и бунтовщиковъ 2). Ісрархи должны были скрываться въ безопасныя мъста, по преимуществу, въ областяхъ вазацкихъ<sup>8</sup>). Изъ-подъ оружія вазаковъ добыть ieрарховъ оказадось невозножнымъ, а потому всѣ бѣдствія обрушились на бъдное Виленское Св.-Духовское братство и ви-Ленскихъ православныкъ, какъ главныхъ дъятелен въ дълъ возстановленія ісрархія.

1) Obrona Werificaciey-Apz. 10.-3an, Por. v. I, v. VII, crp. 434-35.

\*) "Лет. церв. уніа" Колловича, т. 2, стр. 116.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Werificatia niewinnosci ~ Apr. 10.-310. Poc. 4. I, 7 YII, crp 282-81; "Исторія объ унів" Бантяша-Каменскаго, сгр. 74.

Упіаты стали всюду разглашать, что новоноставленный митропольть Товъ Борецкій прибыль съ казаками подъ Вильну и православные виленцы хотять силою ввести его на митрополію, что въ братской церкви съ казедом всенародно провозглашають объ этомъ 1) и т. п. Этого было достаточно, чтобы ноднять страшное гоненіе на православныхъ. Ни въ чень периновныхь нарамхъ виленскихъ гражданъ хватали средь двя на улицъ, сажали безъ всякато разслъдования въ подземныя темпицы, подвергали страшнымъ пыткамъ, лишали должностей и заключаля на сидбніе въ ратушу православ: ныхъ членовъ виленскаго магистрата, отбирали ключи отъ цеховыхъ сокровнщинцъ и запрещаля торговать православпынъ членанъ ремесленныхъ цеховъ. На Св.-Духовъ монастырь безпрестанно бросали камиями, зажженными головпями, пускали стрелы съ гормчими веществами. И все это провсходнло на страствой и сивтлой седмицахъ съ нарочитою цёлью поглумиться надь религіозными тувствами православныхъ въ самые великіе и дорогіе для каждаго хрястіанина дин. Несчастнымъ заключеннымъ не позволили даже сходить въ церковь исповедаться и причаститься. Были такіе, которые предлагали въ залогъ своихъ матерей, женъ и двтей, чтобы только на нёсколько часовъ позволено было ниъ СХОДИТЬ ВЪ ЦЕРКОВЬ, НО: И ЭТОГО УГВШЕНИЯ ИТЪ ЛИШИЛЯ <sup>2</sup>).

Среди этихъ гоненій за стѣнами Св.-Духова монастыря успѣль уберечься и стояль на стражѣ православія тогдашній настоятель монастыря, новопосващенный полоций енискойъ----Мелетій Смотрицкій. Совнавая необходимость оправдаться предъ польскимъ правительствомъ, ставшимъ преслѣдовать православныхъ, во взводимыхъ на нихъ-латино-уніатами обвиненіяхъ, Смотрицкій въ это время тотовилъ въ исчати свое другое преврасное сочиненіе подъ названіемъ "Weri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Obrona Werificatii - Apv. 10 -3au. Poc. 9. I, r. VII, crp. 382.

<sup>\*)</sup> Werificatia niewinnosci-Apx. 10.-3au. Poc. v. I. r. VII, crp. 282, 323, 832.

ficatia njewinnosci". Въ 1621 году два раза (въ япрълв н іюнь) сочиненіе это издано быдо оть лица Св.-Духовскаго братотва и вызвало громадную литературную нолемику между двуня братствани: Св.-Духовскимъ-православнымъ в Троицвычъ-уніатскимъ. О сочененіяхъ полемическихъ, валанныхъ въ это время братствоиз, ин скаженъ въ другонъ ивств, а тенерь укажень тольно, въ ченъ заключалась суть полемнии. Православное братство въ издаваемыхъ имъ сочиненияхъ старалось довазать протненикамъ, что возстановление западнорусской ісрархія вполн'я законно, что Ософань есть истинный патріархъ а не простой монахъ, что одъ твиз болбе не полонъ туренкаго султана, а, наоборотъ, доброжелатель Польши, о чемъ свидетельствуетъ его гранота из казаканъ, что братство не прежде вощдо въ сношенія съ патріархонъ, вакъ увпало о благосклонномъ отношенія къ нему самого короля и ибкоторыхъ сановнивовъ, о чемъ свидътельствуютъ якь собственноручныя письма въ Өсофану<sup>1</sup>), что поставленные патріарховъ евископы рукоположены безъ всяваго нарушенія гражданскихъ и церковныхъ закововъ, что право латронатства, принадлежащее королю, этихъ поставленіемъ инсколько не нарушается, такъ какъ право это касается только раздачи воролемъ бенефицій, но никакъ не относится къ раздачв имъ степеней священства; доказывало затбиъ Св.-Духовское братство, что новопоставленные іерархи вовсе не возмущають народъ противъ власти, какъ о томъ говорять уніаты, а что, навротивь они, какъ и всё вообще православные, -- самые върноподданные сыны Польши. Уніаты, лонечно, старальсь доказать противное и ваводили всевозножныя обвинения на Св. Дуловское виленское братство съ цёлью навлечь на мего гнёвъ короля и тёмъ или совершенно прекратить его существование или, по крайней ибръ, ослабить его значение и вліяние на православныхъ.



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) В.5 эти письма были цаликомъ приложены къ Werificatia nievinności-Арх. Ю.-Зап. Рос. ч. Ј. т. VII, стр. 289-98.

Уніатское братство достигло своей ціли. Въ началів 1622 года Сигизмундъ издалъ указъ, которымъ Виленское Св. Духовское братство, равно какъ и свищенники братской церкви, предавались комиссарскому суду за построеніе безъ позволенія (будто-бы) новой церкви Св. Духа, привлеченіе въ себъ "шляхетнаго стана", взъ котораго братство вибярасть себя старость, за неповиновение унатскому матрополяту Рутскому, принятіє турецкаго шпіона, вменующаго себя іерусалимскань патріархонь, и поставленіе оть него епископовъ Борециаго и Смотрициаго, за печатание въ типографія братской оскорбительныхъ для достовиства ворожи внигъ 1). Изъ этого указа ясно видно было, что полемика Св.-Духовскаго братства съ увіатскимъ не достигла своей цёли, такъ какъ король усвоилъ только обвенительные пункты уніатовъ, которые онъ дочти цёликомъ и изложилъ въ своемъ указъ, а оправдательныя возражения православныхъ или остались неизвёстными королю, или же-что вёрвёс-были заглушены въ немъ желаніемъ всёми мёрами способствовать успѣху унін. Православные принуждены были опять изыскивать средства, кака-бы поднять свое упавшее положение, какъ бы возстановить права, которыми они пользовались раньше и которыя теяерь нарушены латено - унатскими происками.

Цриближался сеймъ 1623 года. Православные стали дъятельно готоинться къ нему съ цёлью добиться возстановленія и подтвержденія своихъ законныхъ правъ. Душею всего дъла опять было Виленское Св.-Духовское братство и въ частности---его староста чашенкъ земли нолынской Лаврентій Древинскій. Еще въ концъ 1622 года Мелетіемъ Смотрициниъ была составлена записка, подъ названіемъ: "Iustificatia niewioności", чрезъ интрополита Ioea представленияя королю, въ которой Смотриций подробно оправдывалъ себя

<sup>1</sup>) Въсти. Зап. Рос. 1863, февраль, стр. 29, № 26.

и другихъ еписконовъ отъ взводимыхъ на нихъ обвиненій 1). А въ самому сейму твиз-же Мелетіенъ Смотрициннъ была составлена общирная "Supplicatia" отъ лица всёхъ иравославныхъ противъ насилій унів и латинства. "Вотъ уже 28 лёть, обращаются въ неё православные въ членамъ сеёма, какъ. МЫ звявляемъ и перечисляемъ на важдомъ сеймъ тъ веляния несправедливости и нестернимое угнотение, какимъ подвергають нась отступника оть нашей вёры-митрополить и спископы и со слезами, съ рыданіями уноллемъ васъ употребять ваше мощное ходатайство предъ его величествомъ воролень, чтобы онь взбавнль руссвій народь оть тяготвющаго надъ нимъ леета.... Отъ унін, говорилось дальше въ суппликація, происходять оскорбленія, преслёдованія, конфискація, пріостановленіе судебныхъ приговоровъ, лишевіе членовъ, заключенія въ темницы, казни, нигнанія них отечества-и все это дилается надъ народомъ русснимъ безирестанно. Что день, то дальше распространяется этоть губительный пожарь, начавшійся оть малой искры. Наши отступники постаповили, чтобы въ русской церкви не было русской вуры, которая, однако, не прежде будеть уничтожена, какъ развё съ истребленіемъ всего русскаго народа..... Дворяцство-нашу братію-жителей воеводствъ витебскаго, истиславскаго, полоцкаго, повёту оршанскаго в братство вилевское, воторое нийсть влясанными фанвлін маязей, паковъ, шляхты народа русскаго, признаеть участнаками какой-то изийны ототупных владыка нолоций. (Іссафать Кунцевичь). Окъ-же явлираеть цервви, просибдуеть священниковъ, вирываеть гробы православныхъ в вибрасиваеть ихъ твла на събдение собакамъ. О нечестие! О невыносника неволя!" Въ заключе--ніе русскіе дворяне просили, чтобы совойнь была выброщена : эта "кость раздора", которая вовется уніею (соединеність), 1 2 1 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 • ·

<sup>1</sup>) Арх. Юго-Зан. Рос. ч. 1, т. VII, стр. 511-533; Макарій Ист. рус. цер. т. XI, стр. 296.

564

Digitized by Google

а ведетъ только въ раздёленію и смутамъ, чтоби король исполнылъ, наконецъ, свои об'ящавія, такъ часто даваемыя на словахъ, успоковлъ ихъ вёру и утвердилъ православныхъ епископовъ на ихъ казедрахъ<sup>1</sup>). Въ донолисніе въ этой общей жалоб'я православныхъ Св.-Духовское братство подало еще отъ себя пространную жалобу сейму, въ которой перечисляло всё обиды и преслёдованія, какія оно перенесло за все время существованія уніи<sup>2</sup>).

Жалобы и слезныя просьбы православныхъ не могли не повліять соотвётствующамъ образомъ на членовъ сейна, между которыми были такіе умене в справедлевые люди, какъ латовский канцлеръ Левъ Сапъга. Эти люди не могли видъть, что главийново причиною всего вла, дивствительно, служить увія, принестая въ западную Русь релягіозное раздёленіе, а вибств съ нимъ и религіовную неторанмость. Но могли не видёть эти люди, что православный русскій народъ въ Литвъ и Польшё, дёйствительно, несраведляво и жестоко страдаетъ, преслёдуемый польскимъ правительствомъ, которому онъ вёрноподданно служить, страдаеть единственно за лучшія убъжденія своей совёсти. Но немного могъ сдёлать сеймъ для православныхъ. Король не выдалъ своей излюбленной чнін. Окончательное примиреніе православныхъ и уніатовъ было, по обывновению, отложено до слёдующаго сейна "за множествоиъ дёль Рёчи Посполитой", а теперь постанов. лено только, чтобы объ враждующія сторовы жили въ мирь между собою, чтобы всв судебныя рашенія и приговоры, всё процессы, банниція, секвестры и всякія по дёламъ вёры • тяжбы и расяри были кассированы <sup>8</sup>).

Но лучшіе люди литовско-польскаго государства, присутствовавшіе на соймћ, не ограничились этимъ. Они хорошо

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Долументи, объязанающіе исторію ванадно-русскаго края. СПБ. 1865. Ж 19, стр. 230.

<sup>\*)</sup> Biors. San. Poc. 1865, nosóps, crp. 38; 1864 r., aspiss, crp. 60-65.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Ист. изв. объ унін Вантышъ-Каменскаго, стр. 86, приміч.

понималя, что чисто вибшиня мбры не приведуть въ цёли, TTO ALS HOLENALD DELETIONER OTAMEDIALOU DIAMATO REA OTA ронъ нужци другія средства, болёе вёрныя. Такниз средствоиъ, по мнёнию ихъ, было нябраніе особаго патріарха, общаго для православных и уніатовъ 1). Какъ ни стравенъ былъ этотъ планъ самъ. по себъ, какъ ни неудобонсполнимъ онъ быль на практике, но обе стороны поверние въ возможность исполнения его. Однако, прежде чёмъ приступить къ совёшаніянь объ исполненія этого плана, случилось одно обстоятольство, воторое ваставило вабить объ осуществление его и дало совершенно другое направление двлама. Въ Витебсиъ православный народь, доведенный до изступления, тбиль уніатскаго архіепископа Іосафата Кунцевича, извѣстваго изувбра и фанатика, глумившагося надь православными и надъвавшагося надъ ихъ религіозными чуяствами до тёхъ поръ, пока не переполнилась чаща ихъ терибнія 2).

Убійство Кунцевича вызвало новый верывь фанатизма со стороны латино-уніатовь. Кром'й того, что были жестоко наказаны причастные и непричастные къ делу убійства православные жители г. Витебска, тяжесть наказанія легла и на православныхъ другихъ городовъ. Уніаты не преминули, затёмъ, поставить это дёло въ связь съ возстановленіемъ православной іерархіи, которая поэтому въ ихъ главахъ заслуживала еще большаго преслёдованія, чёмъ прежде. Прежде всего приходилось расплатиться за смерть Кунцевича Мелетію Смотрищкому, который своими носланіями къ полоциой пастяѣ возбуждалъ въ православныхъ ревность по своей вёрё, а слёдовательно-въ глазахъ уніатовъ могъ считаться виновиникоть убійства. Предчувствуя бёду, Смотрицкій броснаъ свою ваству,



<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) "Інт. церк. увія Коязовича, т. 2, стр. 120.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) До чего доходняя жесковость обращения съ прарослазвиян юсафата Кунцевича, видно изъ того, что заже сами зативние не одобрани его обрана райствій не основний въ православаних. См. янсьмо их вену Дань Салбти у Б.-Каненскага, стр. 75-84.

скрылся среди казаковъ и, наконецъ, ушелъ въ Турцію. Тогда въ порядки виновныхъ слидовало Виленское православное братство. Въ 1624 году отъ Троицкаго уніатскаго братства послёдоваль громадный судебный повывь Св.-Духовскому братству, въ которомъ озлобленные уніаты сгруппировали всё свои прежнія влеветы и обвиненія на православное братство и присоединили еще новыя. Православное братство обвинялось въ томъ, что оно отдёлнаось якобы отъ привиллегированнаго Троицкаго братства, забрало его имущества и принадлежности, что оно заложило себъ церковь, или, "лучше сказать, синагогу "на грунтахъ братскихъ, безъ позволенія короля выбираетъ себ'в ежегодно старшихъ и старость, что оно выпусваеть изъ своей типографіи недозволенныя вняги съ цёлью бунтовать народъ руссвій, распространяеть изображенія патріарха Өсофана, выставляя вхъ даже въ публичныхъ мёстахъ, на монастырской стёнё, что братство вздумало, противъ стародавнихъ привиллегій, строить новую каменную церковь и уже заготовило много строительнаго матеріала и пр. Но самымъ главнымъ обвяненіемъ противъ Св.-Духовскаго братства было выставлено то, что оно посылало Максима Герасимовича (Смотрицкаго-уніаты навывали его свётскимъ именемъ, не признавая его духовнаго сана) въ Кіевъ для посвященія въ патріарху Өеофану, который вовсе не патріархъ, а турецкій ппліонъ, а затёмъ, по посвящении Смотридкаго, принядо его въ свое братство, разсылало его посланія къ полоцкой паствь и твиъ способствовало убійству полоцваго владыки Іосафата Кунцевича <sup>1</sup>).

Какъ разбиралось на судё это дёло, каково было судебное рёшеніе, остается неизвёстнымъ, но несомвённо, что въ это время православные должны были переносить страшныя муки. "Мы стёснены со всёхъ сторонъ, на насъ смотрятъ хуже, чёмъ на измённиковъ и явныхъ злодёевъ, хуже,

<sup>1) &</sup>quot;Лят. церк. унія" Колловича, т. 1, стр. 353, прим. 209. Труди Кіев. дух. Академів Т. І. 1899 г.

чёмъ на туровъ, чёмъ на язычниковъ, писалъ митрополитъ Іовъ Борецкій къ князю Радзивная въ августь 1624 года,и им народъ вёрный, народъ невинный, къ пананъ доброжелательный, народъ древне-христіанскій, терпинъ на собственной землё своей преслёдованія оть этой вавилонской блудницы, вровію опившейся" 1). На Св.-Духовскій монастырь и церковь, на братскій домъ и школу попрежнему ділались разбойническія и кощунственныя нападенія и ділались совершенно безнавазанно. Такъ въ 1629 году, вечеромъ въ самый день Богоявленія Господня, троициіе монахи, подъ предводительствомъ своего старшаго Игнатія Дадриховича, нацали на монастырь Св. Духа, "нибя противъ него давнюю и обычную невависть и непріязнь", попортили ствну, фортку, окна, намбреваясь проникнуть внутрь монастыря и поубивать моваховъ; но, не будучи въ состоянія этого сдёлать, удалились съ руганью и объщаниемъ на всякомъ мъстъ пресибдовать "людей старожитной религин греческой". Стариний монастыря братскаго и братскіе старосты на слёдующій-же день подали жалобу въ судъ, но, конечно, удовлетворенія не получили 2). Въ 1630 году виленские уніаты отняли у православныхъ тёло умершей дёвецы православнаго исповёданія и избили и окровавным ту госпожу, у которой это тело оставалось. Но на этотъ разъ судебныя власти даже не приняли и протестаціи братской, поданной по этому новоду для заинси въ городскія книги<sup>\*</sup>). Братство жаловалось въ это время, что протестацій его уніатскія власти не принимаютъ судебныя рёшенія, уже реферованныя, выдирають изъ книгъ, не позволяють вынимать копій различныхъ привиллегій, дарованныхъ братству, а сами уніаты отягчаютъ братство вадворными мандатами 4). Администрація городская, которая въ

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Арх. Сборв. т. ҮП, № 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Акт. Вилен. Арх. Ком. т. VIII, № 52.

s) ART. 3au. Poc. r. IV, Ne 229.

<sup>4)</sup> Ibid.

это время въ преобладающемъ количествё состояла изъ уніатовъ и католиновъ, старалась всёми мёрами повреднть братству. Въ томъ-же 1630 году виленскій городской судъ позвалъ Іосифа Бобриковича, старшаго братскаго, и членовъ братства — мёщанъ виленскихъ для сдачи отчета въ приходё и расходё имуществъ братскихъ. Братство опять должно было протестовать и доказывать уніатамъ, что всё дёла объ имуществахъ братскихъ могутъ разбираться только на "вальномъ" (генеральномъ) сеймё и притомъ въ присутствіи братсквхъ старость ').

Вообще, братство переживало теперь очень трудное время. Кром'в указанныхъ гоненій и пресл'ядованій со стороны враговъ, кром'в сильной недостачи въ матеріальныхъ средствахъ, необходимыхъ для представительства въ разныхъ правительственныхъ учрежденіяхъ въ д'вл'в защиты православной в'вры, а также на разнообразныя судебныя издержки по д'вламъ братства<sup>2</sup>), — кром'в всего этого внутренняя мощь братства сильно пошатнуласъ. Причиной этому было, главнымъ образомъ, отступничество бывшаго старшаго братства и виднаго защитника его интересовъ Мелетія Смотрицкаго.

Отступничество Смотрицкаго изслёдователи объясняють многими причинами. Для насъ здёсь важно одно обстоятельство-это отношение Смотрицкаго въ Виленскому братству. Профессоръ С. Т. Голубевъ находитъ въ этомъ обстоятельствё главную причину поёздки Мелетія на востокъ и стоящаго въ тёсной связи съ этимъ путешествиемъ отступничества его<sup>3</sup>). Дёло въ томъ, что православныя братства въ Западной Руси, въ настоящее время состоявшія преимущественно изъ свётсвихъ лицъ, въ силу оказавшейся несостоятельности православнаго духовенства въ дёлѣ защиты вёры и церкви, стре-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ART. BRS. Apx. Kom. T. VIII, Nº 55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Арх. Сборн. т. VII, № 58, 62.

s) "П. Могила"... т. I, стр. 109 и далее.

мелесь подченеть своему вліянію въ цёлахъ цервовныхъ даже высшія духовныя власти, стараясь поставить вхъ въ зависимости отъ собя и контролируя ихъ дъйствія. Виленское Св.-Духовское братство тоже всегда нивло неослабный надворъ ва своимъ духовенствомъ, всегда сосредоточнвая въ себъ управленіе церковными ділами. Ни одно болізе или менісе важное дёло не могло пройти безъ предварительнаго обсужденія его на братской сходку. Смотрицкому, какъ человуку самолюбивому, такая постановка двла не могла правиться. Онъ задался цёлью измённть сложившійся порядокъ вещей. Безспорно, что это была одна изъ главныхъ цёлей его путешествія на Востокъ. Цёли своей Мелетій добился. Константинопольскій патріархъ прислалъ чрезъ него въ Западную Русь соборное опредёленіе, которое гласило, что всё права ставропигіальных братствъ и монастырей въ Западной Руси уничтожаются и братства подчиняются духовной власти ). Извѣстіе объ этомъ быстро разнеслось по всей Западной Руси и произвело громадное волнение среди православныхъ. Въ Вильнё особенно "поднялся противный шумъ и сердця возмутились"<sup>2</sup>). Возвратившійся Смотрицкій благочестивыхъ встрётнях на родинё самый негостепріимный пріемъ. Въ Вильну онъ даже боялся показаться. Между твиъ встревоженное Виленское братство, совмѣстно съ Львовскимъ, снарядило въ патріарху депутацію съ цёлью выяснить значеніе грамоты, уничтожавшей порядки, установленные самими-же вонстантинопольскими патріархами. Въ началѣ 1627 года получилась отвётная на просьбу братчиковъ грамота патріарха Кирилла Лукариса, въ которой выяснялось, что подъ братствами, которыхъ ставропигіальныя права уничтожались въ предыдущей грамотъ, нельзя разумъть братства Виленское и Львовское, какъ братства хорошо устроенныя и издавна

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Голубевъ. "П. Могила", т. I, прилож. Ж XLVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Голубевъ. "П. Могила", т. I, стр. 132.

пользующіяся этими правами, а нужно разумѣть братства, утвержденныя въ этихъ правахъ повдийе, преимущественно патріархомъ Өсофаномъ 1). Сильный и неожиданный ударъ быль нанесень этимъ Смотрицкому. Положение его сдблалось весьма незавиднымъ. Съ одной стороны, онъ навлекъ на себя всеобщее недовольство и недоброжелательство православныхъ западноруссовъ, которые считали его измённикомъ, нарушителенъ церковнаго покоя и честолюбценъ, съ другой стороны, онъ не достигъ той цили, къ которой стремился: главныя братства Виленское и Львовское остались при своихъ правахъ и попрежнему принимали дѣятельное участіе въ дёлахъ церковныхъ. Ненависть къ Смотрицкому дошла до того, что его-епископа не пускали въ православные монастыри и не давали ему квартиры<sup>2</sup>). Такимъ стёсненнымъ положеніемъ Смотрицкаго во-время воспользовались уніаты и предложили ему перейти въ ихъ ряды съ объщаніемъ дать доходное мёсто настоятеля въ богатомъ Дерманскомъ монастырѣ и занять видное положеніе среди уніатской іерархів. Нетвердость религіозныхъ убѣжденій Смотрицкаго и его честолюбіе рёшили дёло. 6-го іюня 1627 года митрополить Рутскій формально присоединиль его въ унів 8).

Переходъ въ унію виднаго представителя и защитника православія и притомъ виднаго члена Св.-Духовскаго братства, которое заявило себя именно стойкостью въ православіи, могъ самъ по себѣ весьма скомпрометировать Св.-Духовское братство и сильно повліять на стѣсненныхъ и угнетенныхъ и вслѣдствіе этого колеблющихся въ вѣрѣ православныхъ. Но другія обстоятельства, связанныя съ этимъ переходомъ, еще болѣе скомпрометировали братство, еще боъ́ве губительно повліяли на православныхъ. Мелетій Смотриц-

<sup>1)</sup> Ibid., spanoz., M XLVL.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Истор. рус. церк. Макарія, т. ХІ, стр. 334.

<sup>\*) &</sup>quot;П. Могняя" Голубева, т. І, стр. 148.

кій, самъ принявшій унію, задумалъ вовлечь въ нее и другихъ православныхъ. Съ этою цёлью и по его иниціативъ были составлены два собора: въ Кіевъ въ 1628 году и въ Львове въ 1629 году. Старанія Смотрицеаго направлены быля, главнымъ образомъ, на Св.-Духовское братство, совращеніе котораго въ унію рэшительнымъ образомъ повліяло би и на другихъ православныхъ. Но на всё его зансвиванія и ухаживанія за православными братчиками извёстный уже намъ Лаврентій Древинскій отвётнях: "ны хотимъ держаться того, что постановлено для насъ на седьми вселенсвихъ соборахъ св. отцами, а не теперешнихъ вововведеній", и въ другой разъ: "что постановить патріархъ, на то всё мы будемъ согласны" 1). Планъ примиренія уніатовъ съ православными, такимъ образомъ, кончился ничёмъ, но тогда же составлено одно постановление, которое могло въ корнѣ подорвать репутацію Св.-Духовскаго братства.

На упомянутыхъ соборахъ было разсматриваемо православное исповѣданіе вѣры, а также просмотрѣны многія кинги, въ которыхъ излагалось православное ученіе вѣры. Результаты оказались плачевны. Въ кингахъ, изданныхъ Виленскимъ братствомъ, оказалось особенно много неточностей, погрѣшностей и неправославныхъ мнѣній. Уніаты указывали то на ту, то на другую книгу, изданную братствомъ, отыскивали въ ней еретическія мысли и упрекали въ этомъ православныхъ. Православные поневолѣ смущались и высказывали свое неудовольствіе на братство. На соборѣ вслѣдствіе этого было постановлено, чтобы никто не печаталъ сочиненій о вѣрѣ безъ духовной цензуры<sup>2</sup>). Авторитетъ братства еще болѣе поколебался среди православныхъ, когда Смотрицкій, переходъ котораго въ унію еще не всѣмъ былъ извѣстенъ, издалъ свой "Paraenesis"—сочиненіе, направленное исключи-

<sup>&#</sup>x27;) Ист. руск. цер., Макарія. т. XI. стр. 369.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) "Лит. церк. унія" Кояловича, т. 2, стр. 163.

тельно противъ Св.-Духовскаго братства и его недостатковъ. Вообще, братство переживало теперь очень трудное время. Братская лётопись отмёчаетъ значительное количество совращеній православныхъ въ унію въ это время; не мало и видныхъ членовъ братства не устояло въ вёрё '). Тёмъ не менёе братство не переставало существовать и въ скоромъ времени опять доказало свою жизнеспособность.

30 априля 1632 года умеръ Сигизмундъ III, 45 литъ занимавшій литовско-польскій престоль и все это время непрерывно угнетавшій правослявіе въ пользу излюбленной и взлелёянной имъ уніи. Вёсть о смерти его тотчась облетёла всв уголки Литвы и Польши и оживила въ православныхъ надежду на лучшее будущее. Православные стали двятельно готовиться въ предстоящему конвокаціонному сейму для избранія новаго короля съ цёлью, во что-бы то ни стало, добиться возстановления своихъ утраченныхъ правъ. "Воистину приспёло время, писалъ архимандрить печерскій Петръ Могила, и намъ обиженнымъ отозваться, добиться того, что намъ принадлежить. Гдё истина, тамъ и Богъ, а она съ нами! Нужно только единодушіе и согласіе. Теперь не время и нечего спать!" 2). Роль главнаго двигателя дёла православныхъ снова взяло на себя Виленское Св.-Духовские братство. Къ предстоящему сейму оно издало цёлое сочинение "Synopsis", вакъ выражение мыслей всего православнаго народа и вакъ руководство для православныхъ пословъ на избирательномъ сеймь. Въ этомъ сочинени братство проводило, главнымъ образомъ, двѣ мысли: во-первыхъ, унія въ западно-русской церкви въ прежнія времена не было, а во-вторыхъ, православные съ древнихъ временъ пользовались въ литовско-польскомъ государствё различными правами. Обё эти мысли братство довазывало довументальными данными. Но особенно

- 1) Synopsis nogs 1681 rogous.
- \*) Арх. Сборн. т. УП, № 64.

замёчательно было предисловіе въ Синопсису, въ которомъ братство ярвими красками описало печальное состояние западно-русской церкви. "Богу, людямъ и едва-ли не цёлому свёту извёстно, въ какомъ положение и въ какихъ обстоятельствахъ въ продолжение ифсколькихъ десатковъ лётъ находился славный народъ русскій", говорили въ этомъ предисловія православные братчики. Причиной всему этому было отступничество нёкоторыхъ духовныхъ отъ своего завоннаго пастыря-патріарха и введеніе уніи. Отсюда-то начались гононія на православныхъ, отнятіе и запечатаніе ихъ церввей, нарушеніе ихъ правъ и привиллегій, насиліе надъ ихъ совёстью. "Дошло до того, что дёти остаются теперь безъ крешенія, варослые живуть безь церковнаго благословенія; иногіе безъ исповёди и причастія умирають; тёла нокойниковъ безъ всявихъ обрядовъ христіанскихъ погребаются, гдв поцало-въ поляхъ, огородахъ, садахъ и лёсахъ". Въ закиюченіе братство, представляя членамъ сейма свой "Synopsis", или краткое описаніе правъ и привиллегій, данныхъ народу русскому, выражаеть надежду, что сеймь внимательно разсмотрить эту книгу, найдеть, что всё права, данныя народу русскому, принадлежать православнымь, а не уніатамь и всябяствіе этого сохранить на будущее время народъ русскій православный въ его преимуществахъ, въ его золотой свободв 1). Но этимъ не ограничилась двятельность братства. Къ избирательному сейму 1633 года оно приготовило и издало еще новое сочинение "Supplementum Synopsis", или подробнёйшее объясненіе краткаго описанія правъ и привиллегій, данныхъ русскому вароду, находящемуся подъ властію константинопольсваго патріарха..." 2). Братство посвятило эту внигу всёмъ сенаторамъ и посламъ, имёвшиямъ собраться на избирательный сеймъ, и просило ихъ прочитать

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Годубевъ. П. Могила, т. І, прилож. № LXXVI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Synopsis z Supplementum Synopsis zarevarasz zs Apz. Dro-Sau. Poc. v. I, r. VII.

книгу со вниманіемъ и возвратить законныя права обяженнымъ, т. е. православнымъ. И можно съ увёренностію сказать, что тёмъ усиёхамъ, какихъ православные добились на этихъ сеймахъ, они въ значительной мёрё обязаны Виленскому Св.-Духовскому братству. А усиёхи эти были большіе.

Коммиссія, подъ предсёдательствомъ королевича Владислава, выработала слёдующіе пункты для успокоенія православныхъ. Православнымъ предоставляется имъть свободное отправление богослужения в совершение тамиствъ, дозволяется чинить церкви и строить новыя, заводить богадёльни, семинарія, школы, типографія, открывается свободный доступъ въ городскимъ должностямъ, утверждаются всё братства существующія въ настоящее время и разр'яшается открытіе новыхъ; повволяется православнымъ виёть своего митрополита и спископовъ и учреждаются четыре спископіи: львовская, луцкая, перемышльская и истиславская; объявляется свободный переходъ изъ увін въ православіе и наоборотъ 1). Всё эти статьи новоизбранный король Владиславъ IV поклялся исполнить въ точности. Виленское братство, въ частности, также не было забыто Владиславомъ. 18 марта 1633 года онь издаль грамату, которою подтверждаль прежнюю грамату Сигизмунда III (1592 года, октября 21), предоставляющую братству свободное отправление богослужения, содержаніе училища и госпиталя. Кром'ь того, этой граматой Владиславъ утвердняъ за братствомъ деревянную церковь Св. Духа и позволилъ строить новую каменную (съ условіень, чтобы она не походила на крѣпость), предоставиль братству титулъ и печать Св. Тройцы, утвердилъ монастырское общежитие, основанное Леонтиемъ Карповичемъ, утверднаъ за братствомъ всё фундуши, грунты, на которыхъ стоять церковь и монастыри братскіе-мужской и женскій; чтверждены за братствомъ и другіе монастыри, приписные

<sup>&#</sup>x27;) Истор. изв. объ унін В.-Баменскаго, стр. 95-101.

къ Св.-Духовскому: Мянскій Петропавловскій, Евейскій, Цеперскій, Сновскій, Новодворскій, Купатицкій в др. Въ граматё говорилось дальше, что никто не долженъ дёлать никакой обиды братству, что всё судебныя дёла братства судить одинъ только главный трибунальный судъ<sup>1</sup>).

Такимъ образомъ, многолётнія энергичныя старанія братства увёнчались успёхомъ. Оно добялось-таки не только для себя, но и для всей православной Западной Руси возстановленія и подтвержденія тёхъ правъ, какими православные пользовались издревле до введенія уніи. Значеніе этого событія для Св.-Духовскаго братства было громадно. Оно было вёнцомъ всей предшествовавшей многострадальной исторіи братства. Братство могло теперь съ увёренвостью сказать, что оно не напрасно трудилось въ продолженіе иёсколькихъ десятковъ лѣтъ, не напрасно претерпёвало всевозножныя бёды и преслёдованія, что оно все-таки достигло того, чего желало и къ чему стремилось. Авторитетъ братства, нёсколько было поколебавшійся въ прежнее время, возстановленъ былъ теперь въ полной силё.

Мы прослёдная исторію внёшняго положенія братства за самый важный періодъ его существованія—періодъ, какъ мы назвали, его цвётущей д'язтельности. Въ чемъ заключалась эта д'язтельность, мы знаемъ. Неуклонное и энергичное отстанваніе интересовъ и правъ православной вёры и церкви противъ нарушенія ихъ со стороны польскаго правятельства, римско-католическаго и уніатскаго духовенства—вотъ высокая, не неблагодарная задача, которую братство преслёдовало во все это время. И много нужно было твердости, терпёнія, энергія и воодушевленія, чтобы довести до конца осуществленіе своей цёли, а не пасть подъ бременемъ многочисленныхъ препятствій, встрётившихся при осуществленія ея. Величайшая заслуга братства для православной западно-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Собр. гран. и акт. Вальни, ч. П. № 42..

русской церкви для насъ будетъ вполнё ясна, если мы вспомнимъ, что братство это при отсутствій іерархій было главнымъ представителемъ и охранителемъ православной церкви въ это время и на него легла вся тяжесть гоненій и преслёдованій православія. Единственнымъ утёшеніемъ и наградою братству были сознаніе высоты и правоты того дёла, за которое оно боролось, и сочувствіе православнаго общества, выражавшееся въ многочисленномъ поступленіи лучшихъ людей въ ряды членовъ братства и въ вспомоществованіи ему матеріальными средствами. Уваженіе и довёріе въ братству общества весьма рельефно выражалось въ томъ, что многіе богатые люди, строя въ своихъ имёніяхъ монастыри и церкви, отдавали ихъ подъ власть Св.-Духовскаго братства, приписывая ихъ въ Св.-Духовскому монастырю, "какъ члены въ тёлу".

Переходя затёмъ въ изложенію внутренняго состоянія Св.-Духовскаго братства въ описываемый періодъ, мы должны сказать, что оно такъ же было цвётуще, какъ и внёшняя дёятельность братства въ это время на пользу православія, и вполнё соотвётствовало тёмъ задачамъ, какія братство преслёдовало въ своей жизни.

Д. Сцппуро.

(Продолжение будеть)

Digitized by Google

## АЛЕКСЪЙ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

(Продолженіе<sup>1</sup>).

Хомяковъ, какъ сказано было, "принялся за лингвистику какъ за предметъ вспомогательный для исторіи". Исторія же интересовала его сама по себѣ какъ предметъ спеціальнаго занятія. О началѣ его историческихъ работъ мы имѣемъ слѣдующее свидѣтельство близкаго къ нему человѣка, А. Н. Попова.

"Сочиненіе свое о всемірной исторіи, говорить Поповъ, Хомяковъ началь въ 1838 году или около того. Такимъ образомъ оно по началу предшествуетъ другимъ прозаическимъ сочиненіемъ Хомякова, который сталь писать статьи для печати только въ сороковыхъ годахъ. До того времени онъ написалъ только, вынужденный случайными обстоятельствами, какъ помѣщикъ, статью о черезполосномъ владѣніи (1835 г.). Но еще будучи далекъ отъ мысли стать ученымъ писателемъ, онъ постоянно читалъ и очень много. Чтобы имѣть возможность изучать вопросы древней исторіи и исторіи религій въ самыхъ источникахъ, онъ выучился явыку греческому, а потомъ ознакомился съ санскритскимъ. Ни одно сколько нибудь важное въ ученомъ отношенія сочиненіе, въ какой бы изъ европейскихъ литературъ оно не

Digitized by Google

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) См. Труды Кіевской дух. Академім за н. нарть 1899 г.

появлялось, не ускольвало отъ его вниманія. Изумительная память сохраняла до мальйшей подробности все прочитанное, а сильный умъ, работая неутомимо, всю эту массу свёдёній превращаль въ стройное, систематическое цёлое. Но все это не ложилось на бумагу, а передавалось друзьямъ и знакомымъ въ ежедневныхъ разговорахъ, часто продолжавшихся далево за полночь. Иногда бесёда, длившаяся цёлый вечеръ въ его вабинетв, выходила съ разъбзжавшимися собестденнами въ прихожую и оканчивалась на подътвядъ дона. Кто быль участникомь этихь бесёдь, тоть никогда ихъ не забудетъ и пойметъ, почему всё его собесёдниви или лучше сказать слушатели, особенно же юные въ то время, неотступно надобдали ему просьбами, чтобы онъ писалъ, и упрекали его въ лёни, въ тратъ времени на разговоры со всёми и каждымъ. Составился даже заговоръ между его молодыми друзьями, въ которомъ принимала очень двятельное участіе его жена, а главнымъ зачинщикомъ былъ Д. А. Валуевъ, его племянникъ по женъ, въ то время молодой студентъ Московскаго университета, предавшійся ученымъ занятіянь со всёмь жаромь юнаго увлеченія, которое и свело его въ преждевременную могнлу. Долго Хомяковъ отдёлывался отъ настояній молодыхъ друзей шутками, которыя бывали такъ остроумны и веселы, такъ потвшали образованное общество Мосвы. Но его зонители в мучители, вавъ онъ ихъ называлъ, были слишкомъ юны, чтобы оценить все достоинство этихъ шутовъ и ими удовлетвориться. Напротивъ, они съ негодованіемъ относились въ нимъ и тольво усиливали свои настоянія".

Въ числъ ионителей Хомякова былъ и самъ Поповъ. Въ отвётъ на его усиленныя просьбы Хомяковъ возражалъ: "Чтобы написать и даже начать писать такое сочинение, какое бы я желалъ, у меня еще не подготовлено материаловъ; ибкоторыя части и отдёльвые вопросы готовы, но еще много другихъ остается впереди". Для Попова отвётъ этотъ казался убёднтельнымъ; но когда онъ передаль эти слова Валуеву, послёдній съ негодованіемъ отвёчаль: "Кто же думаетъ заставлять его писать подное, систематическое сочиненіе объ исторія? Пусть записываетъ то, что равсказываетъ, цусть пвшетъ вмёсто того, чтобы болтать".

.Съ этого времени Валуевъ счелъ уже своею обязанностью приступить въ рашительнымъ мёрамъ. Набравъ въ внижной лавкъ кучу сочиненій, которыя, по его мизнію, нужны были Хомякову, онъ вынудиль его дать честное слово. что одинъ часъ въ день будетъ записывать то, что вчера говорыль въ обществё о вопросахъ историческихъ или что будетъ говорить въ этотъ вечеръ. Для приступа въ дълу онъ приготовиль ему тетрадь, сшиль ес, припась перья и въ шутку заперъ его на ключъ въ его кабниетъ на условленное время, а влючь унесь съ собою. Не разъ потомъ случалось Валуеву, который жиль въ это время въ верхнемъ этажѣ въ дом' Хомявова, повторать надъ нимъ это douce violence, и постоянно подготовляль онь матеріалы для его работы. Условленный часъ мало по малу превратился въ два и болже... Честное слово, данное юношѣ другу, память о преждевременной его кончини и увлеченые трудомъ, развившимся все болёе и болёе, заставили его постоянно (хоть по временамъ н съ перерывани) продолжать эту работу, которая шла у него параллельно со всёми другими его сочиненіями" 1).

Въ подлинной рукописи это историческое сочинение Хомякова не носитъ никакого заглавія. На верху первой страницы авторомъ выставлены только четыре условныя букви: И. н. н. н. Но у друзей Хомякова оно извѣстно било подъ опредѣленнымъ названіемъ, поводомъ для котораго послужило слѣдующее случайное обстоятельство. Однажды Гоголь, разсказываетъ Гильфердингъ, заставъ Хомякова за письменнымъ столомъ и ваглянувъ въ тетрадку почтовой бумаги, которую

\*) COMM. XON., T. 3, V-VIII.



другь его поврываль своимъ мельчайшимъ бисернымъ почеркомъ (не оставляя на цёломъ листё ни малёйшаго мёстечка невсписаннымъ), прочелъ туть имя Семврамиды. "Алевсей Степановнчь Семирамиду пишетъ!" сказалъ онъ кому-то, и съ того времени это название осталось за сочинениемъ, занимавшинь Хонякова. "Какъ подвигается Семиранида?" спрашивали его пріятели.--"Я вынче все лёто проработалъ въ деревнё надъ своей Семирамидой", такъ онъ однажды встрётиль Гильфердинга, по возвращения въ Москву изъ деревни, и видно было, замячаеть послёдній, что онь очень быль доволенъ такимъ употребленіемъ лётняго времени. "Когда вы надбетесь кончить Семирамиду?" спрашиваль его Гильфердингъ. "Я ее никогда не кончу", отвъчалъ Хомяковъ.---"Приступите ли вы своро въ печатанію вашей работы"?--"При жизни моей, отвѣчалъ Хомяковъ, я и не думаю ее печатать; можеть быть, послё смерти кто нибудь издасть" 1). Повдние, когда трудъ его сталъ принимать грандіозные равибры, Хомявовъ сталъ помышлять о его издании. "Прошедшей зимою (1859 г.), свидётельствуеть Погодинъ, онъ повавываль мев въ деревне кипы почтовой бумаги, исписанной, вплоть до краевъ, его мелкимъ почеркомъ, и объщался приступить скоро къ изданію" Э).

Если за начало этого его труда принять 1838 годъ, и если принять во вниманіе свидётельство Гильфердинга, что "послёднія пять-шесть лётъ своей живни Хомяковъ вовсе не занимался Семирамидой", то придется признать, что надъ Записками по всеобщей исторіи онъ работалъ не "слишкомъ тридцать лётъ", какъ утверждаетъ Погодинъ, а около двадцати лётъ. Само собою разумёются, что работа эта не была постоянною; она совершалась урывками, нерёдко съ большими перерывами, какъ это отчасти можно видёть изъ его

<sup>3</sup>) Pyccs. Bec., ibid., 8.

<sup>1)</sup> Ibid. III-IV.

писемъ въ друзьямъ, въ которыхъ упоминание о Семирамидъ не ръдко. Такъ, зниою 1843 года онъ писалъ А. В. Веневитинову: "Взжу на вечернія бесбды, а дона ділаю ровысванія о предметахъ, современныхъ Семирамидъ, ливійскихъ вадписяхъ и Кирѣ. Есть, однако, надежда, что на будущій годъ дойду до Рождества Христова"). Въ апрълъ (6-го) 1846 г., упомянувъ въ письмѣ къ Самарину о двухъ своихъ статьяхъ. Хомяковъ добавляетъ: "вотъ все, что я сдълалъ, вроив весьма небольшихъ прибавовъ къ своему постоянному труду. Впрочемъ, вое-что въ розысваніяхъ историческихъ подвинулось, и поэтому я только отчасти недоволенъ (собою), но каюсь въ лёни" 2). Иной разъ онъ надодго забрасываль свой трудъ и принимался за него только подъ вліяніемъ кавого вибудь случайнаго визтняго толчка. Въ ноябръ (6) 1850 года онъ писалъ Попову изъ Богучарова: "Вообразите себъ, что привычка въ продолжение нъсколькихъ вечеровъ писать статейку такъ меня втянула въ писаніе, что рука и перо перешля какъ-то естественно въ болбе серьевному предмету, Семирамида, и я за нее принялся опять не на шутку <sup>6 8</sup>). Но разъ взявшись за работу, онъ часто отдавался ей дъйствительно не на шутку. Мѣсяцемъ повже (1-го декабря) онъ писаль тому же Попову: "Объ себъ скажу вамъ покуда только то доброе, что я давнымъ давно не работалъ такъ много и такъ аккуратно"<sup>4</sup>). Послё смерти горячо любимой жены Хомяковъ въ трудъ надъ Семирамидой искалъ лъварства отъ давившей его тоски. Жена умерла въ январъ 1852 года, а въ августе (6-го) этого года онъ писалъ Самарину. "Невброятная тоска напала на меня. Я старался не поддаваться, работалъ усердно, упрямо... Да, я могу сказать, что я точно поработаль въ это время: и Семирами ди

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Барсуковъ. Ibid., кв. VII, 114.

<sup>\*)</sup> Русск. Арх., 1879 г., кв. 3, 323.

<sup>\*)</sup> Ibid. 1884 r., EB. 2, 311.

<sup>4)</sup> Ibid. 312.

двинулъ впередъ значительно"... Отвлеченный отъ нея на время другою литературною работою, онъ принимается "опять за Семирамиду" 1).

Гильфердингъ полагаетъ, "что въ то время, когда Хомяковъ приступилъ къ своему труду, въ его умѣ уже выработана была иплая историческая система. Иначе было бы совершенно невообразимо, чтобы эта огромная масса разнообразныхъ фактовъ, какую заключаеть въ себъ "Семирамида", могла быть съ перваго разу сгруппирована съ такою послъдовательностью въ сочинении, воторое, какъ сказано, есть лишь черновой набросокъ, и которое притомъ не представляеть ни приписокъ, ни поправокъ, ни перестановокъ, ни двленія на главы или какія бы то ни было рубрики<sup>я 2</sup>). Полагаемъ, что для объясненія этихъ ви впинихъ сторонь Семи. рамиды нёть необходимости предполагать, что у Хомякова уже въ тридцатыхъ годахъ "была цёлая историческая система"; для этого достаточно допустить существование общей схемы или просто плана. На эту мысль наводятъ письма Хомякова, изъ которыхъ видно, что смыслъ многихъ историческихъ явленій выяснялся для него вполит только въ мипуту изложенія. Такъ въ 1846 году онъ писалъ Ю. Ө. Самарину: "Послёднее, чёмъ я занялся, исторія Меровинговъ, представило инъ бездну новаго. Этотъ, повидимому, глупый періодъ представляетъ бездну новыхъ выводовъ и содержитъ въ себъ, какъ въ зародышъ, исторію почти всъхъ послъдующихъ въковъ. Какъ много еще надобно сдълать \*). Если исторія почти всѣхъ послѣдующихъ вѣковъ" содержится, какъ въ зародышѣ, въ исторіи Меровинговъ, и если въ этой послёдней исторіи Хомяковъ въ половинѣ сороковыхъ годовъ открывалъ "бездну новаго", то ясно, что и это новое и вы-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ibid. 1879 r., se. 3, 336-33<sup>7</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Сочин. Хом. т. 3, IX.

<sup>&</sup>lt;sup>в</sup>) Руссв., Арх. 1879 г., вн. 3, стр. 326.

Труди Кіев. дух. Авадемія т. І, 1899 г.

текающіе изъ него выводы, въ конці тридцатыхъ годовъ, когда Хомяковъ началъ писать свой историческій трудъ, еще не могли входить въ систему его историческаго міровозарѣнія. Въ вышеупомянутонъ письмй къ Попову, отъ 1 декабря 1850 г., между прочемъ, читаемъ: "Все въ исторіи принимаеть какой-то новый видь и живой смысль. Тавъ напр., теперь пишу время Оттоновъ и первыхъ Салійцевъ. Какъ ясно выступаетъ взаимняя зависимость двухъ властей, свътской и духовной, и ихъ истечение изъ одной Римской державы въ ся новой форм' Всехристіанства, Tota Christianitas. Какъ ясна впереди роль Франціи, чисто отрицательная. Когда общая идея, воторую воплощали въ себъ Германія и Италія, была уже уличена во лжи, когда все великое и поэтическое, что заключалось въ этой идев, было признано мечтою, тогда на сцену выдвигается Франція съ жизнію чисто мёстною и условною, съ адвокатской сухостью мысли, съ взглядами и требованіями крайне ограниченными, но за то крайне практическими. Когда французъ Ногаре, посланникъ французскаго короля, далъ (?) папъ оплеуху, какъ чудно выразилось отнотеңе жизни реальной къ самымъ высовимъ мечтамъ!.. Что ва чудная вещь простая истива Исторіи! Какъ удивительно, и съ какою стройною логикой развивается вся эта цёпь заблуждевій неивбіжныхъ, принимаемыхъ временно за истину и потомъ обличаемыхъ истиною действительной! Вы видите, что я въ духв труда двльнаго" 1). Ясно, что эти строки написаны подъ вліяніемъ мысли, недавно осфиньшей годову, мысли, воторая для самаго Хомявова была норостью и притомъ, повидимому, неожиданною. Аналогичное свидётельство можно указать и относительно ого лингвистическихъ изысканій, которыми, какъ замізчено было, испещрена его историческая работа. "При своемъ теперешнема трудъ, пишетъ онъ Гильфердингу въ 1853 г., я былъ еще болѣе прежняго по-

<sup>1</sup>) Русск. Арх. 1884 г., кн. 2, 312.

ражена звуковымъ сходствомъ языка латинскаго съ санскритскимъ и сродствомъ его съ восточнымъ отдёленіемъ индо-европейскихъ нарёчій (санскр., слов. и литовск.). Мое всегдашнее и, какъ вы знаете, давно уже записанное убъжденіе подтвердилось" <sup>1</sup>)...

Вибшняя форма историческаго труда Хомякова находится въ зависимости отъ характера самаго процесса его занятій. Усвоивая себ'я матеріаль изъ сотень прочитанныхъ книгъ, Хомявовъ, по свидътельству Гильфердинга, "нивогда никакихъ выписокъ и замётокъ не дёлалъ, и писалъ полагаясь исключительно на свою память, которая въ сажомъ дълв ему почти нивогда не измвияла, даже въ мельчайшихъ подробностяхъ. При такомъ способѣ писанія, историческія записки Хомякова могутъ быть поистинѣ названы чудомъ человической памяти". Но въ этомъ способи занятій лежитъ причина и круппаго недостатка его труда. Не имъя подъ руками выписокъ и зам'ятовъ, Хомяковъ не былъ въ состояния обставить свое сочинение цитатами, а также провърять справками, во время писалія, точность того, что у него хранилось въ памяти, о чемъ самъ онъ не разъ выражалъ сожаление. Исправить этоть недостатокъ при посмертномъ печатномъ издании его труда оказалось певозможнымъ въ виду громаднаго количества сочиненій, историческихъ, философ. скихъ, богословскихъ и др., послужившихъ Хомякову источниками. Въ виду этого издателю (Гильфердингу) пришлось ограничиться "только небольшимъ числомъ примъчаній въ н'вкоторыхъ случаяхъ, гдб они казались необходимыми" <sup>2</sup>).

Впрочемъ, подводить *Семирамиду* Хомякова подъ мѣрку, которою мы привыкли измѣрять ученыя диссертаціи, это значитъ допускать крупное недомысліе. При оцѣнкѣ этого труда никогда не нужно забывать тѣхъ условій, при которыхъ онъ появился. Изученіе историческихъ памятниковъ и ученыхъ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid. 1878 r., RB. 2, 563.

<sup>\*)</sup> COURS. XON. ibid., X.

изслёдованій о нихъ у Хомякова обыкновенно сопровождалось работою собствевной мысли. Наполнявшія сознаніе мысли не давали ему покоя и требовали вибшияго обнаружения; средствомъ для этого была устная бесёда. И по мнёнію слушателей Хомякова и по его собственному совнанію, высвазываемые низ вагляды быле настолько замёчательны, что псредача ихъ бумагъ казалась дёломъ безусловно необходимымъ, и Хомяковъ сталъ ихъ записывать. Понятпо, что въ этихъ записяхъ для автора собственно дороги были самыя основныя положенія, а не ихъ научное обоснованіе, которое двлалось на скорую руку, по памяти, бевъ необходимыхъ въ подобныхъ случаяхъ точныхъ научныхъ справокъ. Много читалось, много думалось, неважное отбрасывалось, существенное вонсталливировалось и осёдало въ видё положений, которые слагались въ одно цёльное мірововзрёніе. Добытыя при такихъ условіяхъ истивы были не столько сухими логическими выводами изъ точно уставовленныхъ положеній, сволько вартинами живой действительности, постигнутой чутьемъ художника и воспроизведенной его воображениемъ. Чтобы лучте уразумъть смыслъ сказаннаго и, вообще, чтобы составить ясное представление о Хомяковъ, какъ историкъ, необходимо познакомиться и съ его взглядомъ на исторію и съ его методомъ, твмъ болве, что его методологическія возарвнія находатся въ прямой причинной связи съ его возврёніями гносеологическими.

Свой взглядъ на историческій мегодъ Хомяковъ развиваетъ въ связи съ критикой современнаго состоянія исторической науки на Западё. Здёсь, говоритъ Хомяковъ, "запась фактовъ увеличивается безпрестанно; безпристрастіе и правдивость сдёлались качествами довольно обыкновенными въ ученомъ мірё. Эта слава особенно принадлежитъ трудолюбивой и прямодущной Германіи, которая безспорно даетъ движеніе и направленіе всёмъ другамъ народамъ. До сихъ поръ ей послёдуютъ и противодёйствуютъ, но, во всякомъ случаё,

оть нея почерпають духь философическій, связующій науки, и духъ жизни, оплодотворяющій всякій отдёльный трудъ 1). Но "Франція и Англія, въ несчастію, слишкомъ мало знавоны съ ученымъ движеніемъ Германіи: онв отстали отъ великой путеводительницы Европы. Сверхъ того, Англія закована въ цёпяхъ прошедшаго и въ сухо - ученой односторонности, которая убиваетъ въ ней способность сочувствовать остальному міру и понимать чужую мысль. Великая царица морей въ своемъ вещественномъ величіи и въ своей нелюдимой гордости отвергаетъ всякое иноземное ученіе и превираетъ всякую отвлеченность, убивая въ себъ даже сочувстве къ цълой области мысли челов'вческой... Франція, веселая, остроумная, щеголеватая, вёчно самодовольная въ своей ученой посредственности и художественномъ ничтожествѣ, готовая принять и отвергнуть всякую новость безъ разбора, Франція, которая знаеть изъ Кузена про безсмертные труды германскихъ философовъ и изъ газетъ про всё открытія ученаго міра, требуетъ еще долгихъ и веливихъ урововъ смиренія, прежде чёмъ въ ней возсоздастся чувство человёческое, способное понимать человёческую истину и сочувствовать ей". О другихъ вемляхъ романскихъ: о полудикой Италии, о полуфранцузской Бельгіи, и говорить нечего. "Остается міръ Германскій, истивное средоточіе современнаго мышленія. Ему, приготовившему всё матеріалы, слёдовало бы и соорудить зданіе. Но при всей свободь, которою гордится просвъщение нъмецкое въ наше время, при всей его многосторонности, на немъ лежать оковы стараго схоластическаго направления, апріористическихъ системъ и произвольной односторонности мыслителей. Глубовое уважение Гериания къ науви обратилось въ поклоневіе ся тружониками, и новое ноколівніе не можеть освободиться вполет отъ предравсудвовъ прежняго. Книги получьяв излишній авторитеть, и душная тёснота кабинетной

<sup>2</sup>) 1bid, 51,

жизни поглотила и засушила силы, которыхъ развитіе могло бы быть плодотворнымъ для міра"<sup>1</sup>). Вийсто проявленія живой силы, германецъ сталъ поклоняться "бумажнымъ башнямъ, исписаннымъ волшебными цитатами изъ старыхъ книгъ".

Вообще, въ Германия ясно обнаруживается два направленія: систематиковъ-апріористовъ и чистыхъ фактистовъ. Первые пытаются вовсоздать весь міръ изъ логическаго развитія какой-нибуль произвольной догадки и питають благородное презрвніе къ фактамъ, потому что всякій бывшій фактъ (по мивнію систематиковъ) можеть быть построень изъ логическаго вывода, ибо онъ необходимъ... Въ противность апріористамъ работаютъ чистые фактисты, которые до того боятся даже твни апріоризма, что едза рёшаются сказать дважды два четыре, не повёрявъ счета своего по пальцамъ. Къ вимъ то принадлежить почти вся школа историческая. Кром'в того, нсякій нёмецкій шисатель считаеть себя въ обязанности избрать какой-нибудь отдёль науки (Fach) или подраздёленіе отдёла, и мыслить въ немъ, жить въ немъ всёми силами своего ума, съ полнымъ самодовольнымъ невнаніемъ всего остального міра. Добросовістный юноша, вступая на поприще ученаго творчества, выбираетъ или уголокъ головы человвческой, или краюшекъ земли, или кусочевъ наръчія, и съ тъхъ поръ уже читаеть, слышить, видить только то, что прамо или непосредственно касается до его предмета. Это его домашний божокъ, и бъдный поклонникъ умираетъ, не только не понявь человёка, земли или языка вообще, но не понявъ и той маленькой частицы, для которой онъ пожертвоваль всею живнію. Наконецъ, нізмецъ нашего времени изъ человівка перерождается въ ученаго. Онъ рудокопъ науки, но уже не зодчій... Въ безконечномъ множестве подробностей пропало всякое единство. Глазъ, привыкшій всматриваться во всё мелочи, утратнаъ чувство общей гармонія. Картину разложная на линіи и враски, симфонію на такты и ноты. Инстинкты глу-

<sup>1</sup>) Ibid. 532-533.

Digitized by Google

боко-человеческие, поэтическая способность угадывать истину исчезли подъ тяжестью учености односторонней и сухой. Изъ подъ вольнаго неба, отъ жизни на Божвемъ міръ, средн волненія братьевъ людей, внижниви гордо ушли въ душное одиночество своихъ библіотевъ, окружая себя видвијами соб. ственнаго самолюбія и заграждая доступъ великимъ уровамъ существенности и правды. Отъ этого вообще, чёмъ историкъ и автописецъ древнве и менве ученъ, твиъ его показанія върнъе и многозначительнъе; отъ этого многоученость Александрія и Византіи затемнила исторію древнюю, и книжничество германское наводнило міръ ложными системами. Когда мы сравниваемъ современный критическій духъ съ наявностью историковъ древнихъ и лётописцевъ среднихъ вёковъ, намъ они кажутся жалкими невъждами, или покрайней мъръ легковърными дътьми. За всемъ темъ, чемъ далъе ин подвигаем. ся въ наукъ, тъмъ чаще намъ приходится соглашаться съ нхъ мивніями, находить смыслъ въ нхъ сказвахъ и удивляться върности ихъ заключений. Безхитростные, простодушные, чуждые нашей учености книжной и словесной, они не надбялись слишкомъ много на свою догадку, на тонкость своихъ изслёдованій, но были доступны висчатлёніямъ большихъ массь и гармонія большихъ горизонтовъ, готовы были вёрить чужой мудрости, но не презирали чужого невъжества и охотно върили тому, что другіе народы сами про себя говорили и о себъ помнили. Въ наше время факты собираются со тщаніемъ и добросовестностью, системы падають оть привосновонія анализа"<sup>1</sup>).

Вообще, "грубый партикуляризмъ, или изложение происшествий въ ихъ случайномъ сцепления, безъ всякой внутренней связи: такова общая система история въ томъ видё въ которомъ она до сихъ поръ является на Западё. Большее или меньшее остроумие писателя, болёе или менёе художе-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) lbid. 534, 42--48, 37.

ственный разсказъ, большая или меньшая вёрность съ нодлинными документами, большая или меньшая тонкость или VA848 ВЪ ЧАСТНЫХЪ ДОГАДКАХЪ--СОСТАВЛЯЮТЪ СДИНСТВСИНОС различіе между современными историческими произведеніями: система же остается все та же, у Ранке, вакъ у Галлама, у Гфререра такъ же, какъ у Неандера, у Тьери и Шлоссера такъ же, какъ у Тьера въ его занимательной, но мелкой и бливорукой исторіи великихъ происшествій недавно минувшаго времени. Были на Западѣ попытки выйти изъ этого твснаго круга и возвысить исторію до степени истинной науви; иныя попытки были въ смыслъ религіозвонъ, иныя въ смыслё философскомъ; но всё эти попытки, не смотря на большее или меньшее достоинство писателей (папр., Боссюэта и Лео) остались безуспѣшными. Яснѣе другихъ повялъ жалкое состояніе историческихъ наукъ послёдній изъ великихъ философовъ Германіи, человѣвъ, который сокрушилъ все зданіе зацадной философіи, положивъ на нее послёдній камень,-Гегель. Онъ старался создать исторію, соотвётствующую требованіямъ человёческаго разума и совдаль систематическій призравъ, въ которомъ строгая логическая REMERM послёдовательность NYN необходимость служитъ только маскою, за которою прячется неограниченный произволъ ученаго систематика. Онъ просто понялъ исторію на наворотъ, принявъ современность или результатъ вообще за существенное и необходимое, въ которому необходимо стремилось прошедшее; между тёмъ вакъ современное или результать могуть быть поняты разумно только тогда, когда ови являются какъ выводъ изъ данныхъ, предшествовавшихъ имъ въ порядкъ времени. Его система историческая, основанная на вакомъ-то мистическомъ понятіи о собирательномъ духв собирательнаго человвчества, не могла быть принята: она была осыцана похвалами и отчасти васлужила ихъ не только по остроумію частныхъ выводовъ, но и по глубокимъ требованіямъ, высказаннымъ Гегелемъ въ этой части науки,

590

какъ и во всёхъ другихъ; по она осталась безъ плодовъ, по той простой причинѣ, что она дѣйствительно безплодна и смѣшна...<sup>4</sup>, <sup>1</sup>).

Изъ сказаннаго слёдуетъ, что такой исторіи, которая съ удовлетворяла твебованіямъ серьезной научной мысли, еще пока нётъ. "Лучшее же пріобрётеніе наше до сихъ норъ—это добросовёстность въ изложеніи фактовъ, качество рёдкое тому лётъ 50, теперь довольно обыкповенное".

Но факты, ввятые сами по себя, съ какою бы добросовъстностью ови ни излагались, вакой бы интересъ они ни вовбуждали въ душѣ, еще не составляють исторіи. Правда, "есть вакая то поэтическая потребность въ нашей душе открывать прахъ протекшихъ въковъ и отыскивать слёды прежней жизни въ ся личныхъ и общественныхъ проявленіяхъ; но удовольствіе, какъ бы оно ни было благородно, не можеть служить цёлью науки и не стоить огромныхъ трудовъ, сопряженныхъ съ розысканіемъ глубокой древности... Только то имбетъ право на память человбческую, что оставило по себъ слъды, что подвинуло впередъ родъ человъческій по путямъ науки или преданія, что не только жило, но и живетъ и будетъ жить. Исторія Монголовъ погибля съ ними и отвывается только въ ея вліяніи на Россію, Персію или Индустань; но она входить въ исторію человівчества только какъ разсказъ о бурѣ, разрушившей половину города, входить въ исторію города". Словомъ, "не дъла лицъ, не судьбы народовъ, но общее дело, судьба, жизнь всею человъчества составляють истинный предметь истории". Но такъ какъ жизнь человъчества проявляется въ жизни отдъльныхъ народовъ, то "вмя и судьба каждаго народа делаются предметомъ достойнымъ изсябдовавія до самаго его семейнаго. источника; имена людей остаются случайностями занимательными только потому, что они служать точками опоры для дальн фйшвхъ розысканій".

<sup>1</sup>) ibid. r. 1, 36-37.

При такоиъ взглядѣ на исторію она перестаетъ быть простою лётопысью, а въ то же время лётопись перестаеть быть единственнымъ для нея источникомъ. "Всякое произведеніе письменное, всякое твореніе ученое, всякій поэтическій отголосокъ, всякій памятникъ мертвый, какъ, напр., зданіе, или живой, какъ языкъ или физіономія, ділаются пособіями, точвами отправленія или данными для разръшенія нашей задачи. Исторія государствъ, народовъ, племенъ можеть возникнуть изъ мрака древности, свъжая и исполненная запимательности, хотя вамъ не суждено никогда узнать имена вхъ вождей и подробности объ ихъ двяніяхъ".--, Двло историка всегда было весьма труднымъ; по оно стало гораздо трудеве съ твхъ поръ, какъ лётописи не считаются уже единственнымъ источникойъ истины. Званіе историка требують рёдкаго соединенія качествь разнородныхь: ученость, безпристрастія, многообъемлющаго взгляда. Лейбницевой способности сближать самые далекіе предметы и происшествія, Гриммова терпина въ разбори самыхъ меленкъ подробностей и проч. и проч. Объ этомъ всемъ уже писано много и многими; ны прибавных только свое мнючие. Выше и полезние встях этих достоинстве-чувство поэта и художника. Ученость можетъ обмануть, остроуміе свлоняетъ въ парадовсань: чувство художника есть внутреннее чутье истины человъческой, которое ни обмануть, ни обмануться не можетъ". И это понятно. "Художникъ - поэтъ творитъ новыя явленія не въ подражаніе былыхъ, но въ дусть и силь бызого. Историкь не отыскиваеть былого, но возсоздаеть его по нъкоторыми данными, развивающимся переди его духовнымз вворомз вз истинныхз законахз ихз прошедшей жызни. Чувство истивы въ отношения въ племенамъ, т. е. въ нъъ наружнымъ признакамъ и ихъ бытовымъ отличіямъ, чувство истины въ отношевіи въ религіямъ и ихъ внутреннему яначенію, чувство истины въ отношеніи въ языкамъ и ихъ звуковымъ и мысленнымъ законамъ, все одно: это истина чело-

592

#### АЛВВОВИ СТЕПАНОВИЧЪ ХОМЯКОВЪ.

вѣческая, отзывающаяся въ душѣ человѣка" 1). Изучая различныя области проявленія челов'їческой жизни, им ділаемъ изъ нихъ отдёльные выводы. Выводы эти, стоящіе сначала одиноко, сливаются потомъ "въ одну общую гармонію, въ одинъ общій выводъ освобожденной жизни", тайну которой и должень постигнуть историкъ. А тайникъ жизни и ея внутренніе источники не доступны для науки, созидаемой силою сухой разсудочной мысли: они постигаются лишь полнотою силь духа, между которыми первенствующее мѣсто принадлежить любви 2). Чтобы понять исторію челов'ячества, необходимо постигнуть самый духъ жизни цёлой семьи человъческой; а его "можно чурствовать, угадывать, глубоко созвавать; но нельзя заключить въ опредбленія, нельзя докавать тому, вто не сочувствуетъ... Когда передъ живымъ лицомъ яли портретомъ неизвёстнаго мы говоримъ: "эта физіономія выражаеть умъ или глупость, доброту или влость", возьменся ли ны довазывать истину своего чувства тому, кто съ нами не согласенъ? Конечно нътъ. Не чувствуемъ ли мы разницу между типомъ нёмецкимъ и англійскимъ, между русскимъ и шведскимъ, французскимъ и испанскимъ? И въ то же время всё им убъждены, что различія этихъ тицовъ описать невозножно... Въ лицахъ людей сходство проявляется не чертами, разсмотрёнными порознь, но общимъ карактеромъ, такъ сказать, духовъ физіономіи: не похожи ни глаза, ни восъ, ни ротъ, а сходство разительно. Такъ и въ народахъ, и въ наръчіяхъ. Не нужно считать слова, разбирать грамматику и вообще вдаваться въ мелочной анализъ, чтобы сказать, что нёмецкій и славянскій языки далёе отъ греческаго, чёмъ латинскій. Есть осанка, движенія, облачающія братство народовъ, какъ братство людей; но часто

<sup>1)</sup> Ibid. 29-31 x 895; r. IV, 660.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Руссв. Арх. 1879 г., кн. 3, 306, 310. Ученіе Хомякова о постяженія поднотою силь духа обстолівльно будеть разсмотрёно вь философсво-богословскомь (тдёлё.

### 594 труды війрсвой духовной авадемін.

это родство, ясное для художника и вообще для человѣка, живущаго въ простотѣ истины человѣческой, ускользаетъ отъ кропотливаго ученаго, натрудившаго глаза и чувство на 15 мелочнымъ трудомъ сравнительной критики. Многія истины и, можетъ быть, самыя важныя истины, какія только дапо пожать человѣку, передаются отъ одного другому безъ логическихъ доводовъ, однимъ намекомъ, пробуждающимъ въ душѣ скрытыя ся силы. Мертва была бы паука, которая стала бы отвергать правду потому только, что она не явилась въ формѣ силлогизма".

Не слёдуеть ли изъ сказаннаго, что стремление науки облекать знание въ строго логическия формулы должно быть отвергнуто во имя постиженія истины непосредственнымь чутьемъ художнива? Конечно нътъ; вбо "нътъ сомнънія, что довазательство, основанное на строгой формуль, менье другихъ встрёчаетъ противорёчій и скорёе даетъ истинё право гражданства въ области знаній; но держаться единственно формуль, не върить ничему кромъ формуль есть односторонность, въ которую впадать непростительно. Сильное и глубакое убъждение можеть быть слъдствиемъ простого воззръния на предметь; и върная картяна быта вароднаго, его жизни страдательной или диательной такъ же ясно представляетъ черты типа славянскаго или германскаго, какъ портретъ, вре ведъ котораго им говоринъ невольно: "это англичанинъ вли гревъ". Надобно только, чтобы рука живописца была върна и чтобы внутреннее чувство врителя было просвъщенно, и въ то же время не испорчепо просвъщениемъ. Къ несчастію, пристрастіе нашего въка къ сухимъ логичесвинь формуламъ лишаетъ его способности сочувствовать простымъ человъческамъ истинамъ; по всякая односторонность должна исчезнуть при дальнейшемъ развитів разума, и новыя убъжденія въ исторической наукь, убъжденія, основанныя на гарионія и объемѣ мысля, вытеснять духъ тёсныхъ системъ и мелочной критики" 1).

<sup>2</sup>) CONEE, 3, 49-51, 33.

Итакъ, историкъ не только путемъ равсудочнаго мышленія, но всею душою познаетъ прошлое, въ которомъ онъ чутьемь постыгаеть саный его духь. Въ этомъ смыслё художникъ-романистъ добродушно можетъ угадать то, что недоступно историку профессіональному. Романисть прошедшее угадываеть по современному. Законность такого пути понять не трудно. "Все настоящее имветь свои корни въ стария"; даже самое неожиданное и странное явленіе, будучи хорошо изслёдовано, приводить вась или къ своему зародышу, который есть не что вное, какъ плодъ прошедшаго времени, или къ своей прививкъ, или къ явленію древнъйшему, которое въ немъ поглотилось. Такъ отъ новаго постановления общественнаго, отъ новой границы, отъ новаго племени, отъ новой вёры къ прежнимъ постановленіямъ, границамъ, племенамъ в върамъ можно идти шагомъ твердымъ и върнымъ, потому что отправляеться отъ извъстнаго въ неизевстному, а не спёлляеть рядъ гипотетическихъ догадовъ".

Положеніе историка въ этомъ отношенія аналогично съ положеніемъ геолога. "Геологи отыскивають въ нѣдрахъ земли лѣтопись ся измѣненій, и труды ихъ вознаграждены блистательными открытіями. Не ямѣя памятвиковъ писанныхъ (ибо письма новы, а земля стара), не имѣя почти никакихъ вспомогательныхъ средствъ, кромѣ темныхъ преданій, они раскрываютъ тайны прошедшаго времени добросовѣстнымъ изученіемъ современнаго состоянія земныхъ пластовъ. Никто еще, кажется, не попалъ на весьма простую мысль приложить въ исторіи человѣчества ходъ геологическій. Вглядитесь въ наслоеніе племенъ, въ ихъ разрывы, въ ихъ вкрапленіе другъ въ другѣ, скопленіе или органическое срощевіе, и, вѣроятно, вы разрѣшите неожиданно большую часть историческихъ загадокъ".

Вообще, если "хотите узнать то, что было,—сперва узнайте то, что есть". Правдя, "возвратный ходъ, т. е. отъ современнаго къ старому, отъ стараго къ древнему, не можеть создать исторіи; но онъ, и онъ одинъ, можеть служить ея повъркою... Всякій историкъ начинаеть ab оvo; но исправленіе исторіи начинается всегда съ времени ближайшаго къ самимъ писателямъ". Вотъ почему, "Я желалъ бы, говоритъ Хомяковъ, чтобы всякій, принимансь писать о еже бызна, дълалъ съ сознаніемъ то, что дълалось истыми бевъ сознанія, т. е. чтобы онъ мысленно сводилъ свой разсказъ до своего или, по крайней мъръ, до совершенно извъстнаго времени и кончалъ воввратною повъркою; я увъренъ, что тогда наука подвинулась бы впередъ исполинскими шагами и что мрабъ древности отодвинулся бы назадъ на нъсколько въковъ").

Возвратная повёрка важна для историва въ томъ отношеніи, что она даетъ возможность установить историческую перспективу и однимъ, тавъ сказать, вворомъ окинуть сложную эпоху или даже всю исторію; а при этомъ условіи изслёдователь, избавлинсь отъ опасности запутаться въ мелочахъ, получаетъ возможность постигнуть основной характеръ исторической жизни, самый ея духъ. А разъ основной характеръ исторіи постигнуть, то уразумѣніе второстепенныхъ вопросовъ становится дёломъ болёе доступнымъ, ибо "всё частныя явленія во всякую эпоху человёчества тогда только дёлаются понятными, когда мы поняли уже характеръ самой эпохи. Точно такъ же всякій фактъ въ исторіи народа только тогда ясенъ, когда мы внутренно сочувствуемъ духу народа"<sup>2</sup>).

Для полнаго и всесторонняго ознакомленія съ методологическими возэрвніями Хомякова необходимо еще установить его отношеніе къ такъ называемому историческому меmody. Сущность этого метода, какъ извёстно, заключается въ примёненіи въ исторіи начала органическаго развитія. Представители этого метода, предъявляя исторической критикъ строго научпыя требованія, смотрять на исторію, какъ на процессь

- 1) Ibid. 21—23.
  - \*) Ibid. 79.

постепеннаго генстическаго развитія, совершающагося по закону необходимости. Зародившись еще въ концѣ XVIII ст., методъ этотъ нашелъ горячихъ поборниковъ среди западныхъ ученыхъ червой половины XIX ст., работавшихъ въ области филодогическихъ и историко-юридическихъ изысваній. Русскіе ученые, знакомясь съ западной наукой, знакомились и съ историческимъ методомъ, примѣняя его въ своихъ ивслѣдованіяхъ. Одпимъ изъ первыхъ и, безъ сомиѣнія, самыхъ крупныхъ представителей этого метода у насъ былъ С. М. Соловьевъ, примѣнившій его сначала въ своихъ диссертаціяхъ, а потомъ и въ "Исторіи Россіи".

Какъ же относился Хомяковъ въ направленію "Исторической школы"? Осуждая "грубый партикуляривыъ, или изложевіе проистествій въ ихъ случайномъ сцібляеніи, безъ исякой внутренней связя" и выдвигая мысль, что "все настоящее имветь свои корын въ стариев", Хомяковъ проводилъ взглядъ о подчинения исторического процесса началу причинности и закономприссти. Мало того. Утверждая, что "единственный и постоявный действователь исторія" есть народь, онъ доказываль, что "каждый народь представляеть такое же живое лицо, какъ и каждый человъкъ, и что внутренняя его жизнь есть не что иное, какъ развитие какого нибудь нравственнаю или умственнаю начала, осуществляемаго обществомъ, такого начала, которое опредбляетъ судьбу государствъ, возвышая и укръпляя присущею въ немъ истиною, или убивая присущею въ немъ ложью" 1). Ясно, что Хомявовъ былъ самымъ рёшительнымъ проповёдникомъ принципа, лежащаго въ основание "исторической школы". Если при этомъ вспомнимъ, что методологическія воззрѣнія Хомякова излагаются по преимуществу на первыхъ страницахъ его "Семирамиды", писанныхъ еще въ тридцатыхъ годахъ, то должны будемъ признать, что Хомяковъ и былъ первымъ у

1) Ibid. T. 1, 88.

иасъ представитолемъ "исторической школы". Не нужно забывать, что первая у насъ серьезная историческая работа въ духѣ "исторической школы" принадлежитъ перу Д. А. Валуева. Его знаменитое изслёдованіе о мьстничество предупредило даже первую диссертацію Соловьева <sup>1</sup>). А Валуевъ былъ ученикомъ и горячимъ поклонникомъ Хомякова и его настоянію, какъ мы видёли, "Семирамида" обязана своимъ бытіемъ.

Тёмъ не менёе Хомяковъ, какъ мы видёли, не совсёмъ доволенъ былъ трудами представителей этой ликолы. Его не удовлетворяла даже "Римская исторія" знаменитаго Нибура, Онъ находилъ, что при всёхъ глубовихъ и остроумныхъ изслёдованіяхъ и догадкахъ Нибура, первая исторія Рима не получила еще никакого живого содержанія"<sup>2</sup>). Но свое недовольство трудами тогдашнихъ представителей "исторической школы" Хомяковъ развилъ въ статъй, направленной противъ С. М. Соловьева. Поводомъ для этой статьи послужило следующее обстоятельство. К. С. Аксавовъ написаль (въ 1856 г.) рецензію на тестой томъ "Исторін Россія". Солоньевъ, отвѣчая своему рецензенту, назвалъ школу, къ которой онъ принадлежаль, анти историческою, при чень затронуль дорогое для Хомякова имя -- тогда уже повойнаго---И. В. Кирвевскаго. Хомяковъ, всегда чуткій къ интересамъ основанной имъ школы, счелъ себя нравственно обязаннымъ выступить на защиту покойнаго друга. "У меня, писаль онь, пёть ни охоты въ полемивь, ни досуга для нея: не затронь г. Соловьевъ дорогого имени и замъчательнаго мыслителя, котораго беввременная потеря слишкомъ чувстви-

<sup>2</sup>) CONNE. T. 1, 39.



<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Первая диссертація Соловьева "Объ отношеніяхт. Новгорода къ великниъ виязьянъ" напечатана била въ 1845 г. Хотя книжка "Снибирскаго сборняка", въ которой напечатана статья Велуева о мастичиства, вышла въ свъть въ томъ же 1845 году; во цензурная помътка на ней отмъчева 27 мая 1844 года.

тельна для словесности и вауви, не сталь бы я излагать причины ошибока историка въ сужденіяхъ о направленія, въ которое онъ, повидимому, не вникъ" 1). Упрекая Соловьева въ мертвенности его исторів, въ отстраненіи имъ всъхз живыха вопросова, Хомяковъ пишетъ между прочимъ слёдующее. "Онъ (Соловьевъ) разсказываетъ не исторію Россіи, даже не исторію Государства Русскаго, а только исторію государственности въ Россіи, во сколько этотъ разсказъ подготовленъ другими изслёдователями и отчасти имъ самимъ. Этотъ трудъ, конечно, не безполезенъ. Это сборъ оффиціальныхъ столбцовъ исторической лётописи, подведенный подъ нёкоторую систему. Должно прибавить, что есть и не оффиціальная часть, слишкомъ мало обдъланная; но она не связана никакою живою связью съ оффиціальнымъ отдёломъ, такъ же, какъ водится въ современныхъ газетахъ. Послёдовательность кое-гдъ видна, жизни нигдъ. Это зависъло, разумъется, отъ самаго свойства первой задачи (сознательной или безсозна. тельной), но вслёдствіе продолжительнаго занятія обратилось въ привычку; а самъ г. Соловьевъ уже сказалъ (разумфется, только о врестьянахъ), какъ вредно однообразіе занятій. Естественнымъ послёдствіемъ привычки къ односторонности было то, что, когда явилось направленіе, требующее отъ исторіи не только документальности, но еще органическаго смысла, г. Соловьеву такое направление показалось анти-историческимъ.

"Дёйствительно, что хотёль онъ сказать? Что люди этого направленія отрицають прошедшее? Такое предположеніе было бы просто безсмысленно. Или желали бы прошлое передёлать на свой ладь? Еще безсмысленнёе. Или не хотять историческихъ знавій? Но онъ знаеть, что они не менёе

<sup>1</sup>) Ibid. 631—632. Статья Хонявова сначала ранечатана была въ Русси. Бес. 1857 г., кн. Ш, подъ заглавіенъ: "Зам'ячанія на статью г. Соловьевь: Шлецеръ и анти-историческое направленіе".

Труды Кіев. дух. Академія. Т. І. 1899 г.

его занимаются исторіей и стараются обращать вниманіе своихъ соотечественниковъ на это изучение. Или не критически ввслёдують старину? Не знакомы съ критическими пріемами? Или не хотять ихъ знать, перестроивая образъ старины по своему хотвнію? Этого г. Соловьевъ не могъ свазать: онъ знаетъ, что то направленіе, о которомъ онъ говоритъ, требуетъ изслёдованій и признаетъ даже невозможнымъ подвигомъ писать исторію Россіи при отсутствія предварительныхъ трудовъ вритических» (о чемъ оно ему даже напоминало очень въжливо, но ясно). Итакъ въ энитетъ "анти-историческое" можеть быть только одинь разумный смысль, а именно следующій. Это направленіе не восхищается всякима историческима періодома. Оно внасть, что исторія народа, какъ развитіе человіка, иміеть свои временныя отклоненія (многда кеська продолжительныя); что ея двятели вступаютъ иногда на ложные пути, увлевая за собою всё правящія обществоиъ силы; что вногда направление, не вполнъ ложное, бываеть в неправымъ в ложнымъ вслёдствіе своей односторонности в веразумнаго отношенія въ другимъ, временно пренебрегаемымъ требованіямъ и силамъ народа; что не всегда повдибйmee бываетъ лучшимъ, а совершенное не всегда върнымъ закону внутреннему, лежащему въ основѣ развитія правильнаго, и что, наконецъ, часто слёдуетъ въ прошедшемъ отыскивать тё разумныя начела, которыя, будучи временно затаены или отстранены отъ двятельности, должны еще (по счастливому выраженію г. Самарина) изъ прошедшаго прорости въ будущее. Въ этомъ только значения выражение г. Соловьева можетъ представлять смыслъ; но жаль историва, воторому такое направление кажется анти-историческимъ" 1). Примёная, затёмь, въ оцёнкё исторической школы свою излюбленную точку зрънія, познаніе живой истины чутьемъ художника, -- Хомяковъ говоритъ: "Школа относится къ яв-

<sup>1</sup>) Ib. 630-631.

левіямъ русской жизни; какъ къ явленіямъ совершенно внѣшнимъ, о которыхъ она узнаетъ только путемъ внѣшнимъ и средствами случайными. Что писано и уже разобрано, что́ на пергаментѣ или на бумагѣ, что засвидѣтельствовано вещественнымъ знакомъ, она то знаетъ, тому вѣритъ, и болѣе не знаетъ ничего. Въ дальнѣйшемъ развитіи своего мертваго и мнимаго прагматизма, она, по необходимости, теряетъ также то чувство истины художественной или человѣческой, которое не дозволяетъ принять картину Остада за картину Рафазля, даже если бы на Остадѣ была поддѣлана подпись Рафазля, подкрѣиленная свидѣтельствами, повидимому, несомнѣнными. Школа получила характеръ мертвенности; она уже не чуетъ жизни и живого не понимаетъ нигдѣ, ни дома, ни въ чужихъ людяхъ.

"Другое отпошеніе къ наукѣ находится тамъ, гдѣ прежде всего и болѣе всего требуется жизнь. Люди этого направленія легко могутъ чувствовать истину даже въ чужеземныхъ явленіяхъ, въ силу своей собственной человѣческой жизни. Это чувство художественной истины. Въ домашнихъ же явленіяхъ они чувствуютъ истину вслѣдствіе неотразимаго внутренняго убѣжденія. Они (въ Россія) сознаютъ свое русское, какъ человѣкъ чувствуетъ и знаетъ явленія своей собственной жизни, или какъ членъ сознаетъ жизнь организма, котораго онъ составляетъ часть" 1).

Изъ приведенныхъ выдержекъ видно, что главное различіе между возврѣніемъ Хомякова и воззрѣніемъ того направленія, съ которымъ онъ ведетъ борьбу, заключается въ слѣдующемъ. Признавая вмѣстѣ съ исторической школой, что историческая жизнь народа есть не что иное, какъ процессъ постепеннаго развитія, онъ однакоже не допускалъ, чтобы это развитіе подчинялось закону, дѣйствующему съ роковою необходимостью; сообразно съ этимъ онъ не могъ признать,

<sup>1)</sup> Ibid. 612- 613.

что все, что совершилось и совершается, есть единственно возможное и какъ таковое должно быть признано естественныжь и нормальнымъ, не допускающимъ критическаго отношенія къ себъ. Хомяковъ думалъ иначе. Главный двятель исторія, по его мийнію, есть народъ; а народъ есть живая воллективная личность, слагающаяся изъ соединения такихъ же живыхъ частныхъ личностей, изъ которыхъ каждая наделена свободною волею. Правда, свобода пародной воли часто ослабляется разными внёшнями обстоятельствами; но отъ ослабленія еще далеко до полнаго уничтоженія. Народъ, въ лици своихъ руководителей, свободно можетъ ставить себъ задачи и прінскивать средства для ихъ осуществленія. И въ постановки задачь и въ пріисканіи средствъ народъ можеть поступать разумно, т. е. согласно съ своями встинными интересами матеріальными и духовными; но онъ можеть и заблуждаться въ дёлё пониманія этихъ интересовъ, и допускать ошибки, тормовящія или даже прямо извращающія путь его естественнаго развитія. Воть почему историкъ не долженъ быть панигиристомъ совершившагося факта потому только, что онъ совершился. Его задача состоитъ не въ томъ только, чтобы понять факть въ смысль уяснения его связи съ ближайшими его причинами, но и оцівнить его съ точки зрівнія общаго теченія исторической жизни народа, или върнъе-съ точки врёвія тёхъ высшихъ началъ, которыя воплощаются въ жизни. А чтобы понять начала народной жизни, нужно уразумѣть основной законъ, управляющій послѣднею; а жизненный законъ не можетъ быть понятъ путемъ изучения только "оффиціальныхъ столбцовъ исторической летописи"; онъ проявляется во всёхъ, не исключая самыхъ мельчайшихъ, сторонахъ народной жизни; а поэтому все стороны народной жизни и должны быть поставлены предметомъ внимательнаго изученія историка, который долженъ разсматривать ихъ не по одиночий, а въ ихъ общей совокупности, постигая въ нихъ живую истину путемъ художественнаго чутья. Такова мысль

602

Хомякова, которой нельзя отказать ни въ глубинъ, ни въ основательности.

Выражаясь такимъ образомъ, мы не забываемъ стараго по провсхожденію, но входящаго теперь въ особую моду направленія, которое, проповѣдуя принципъ безразличной эволюціи, подъ законом'врностью въ исторіи повимаетъ случайное сцёпленіе причинъ и дёйствій, цёпь которыхъ оно надвется продлять до механическаго сочетанія первичныхъ элементовъ по законайъ химін, физики и механики, и потомъ объяснить изъ нихъ весь сложный процессъ историческаго развитія. Подагаемъ, что это такая же мода, какъ въ свое время была мода смотръть на исторію, кавъ на фактъ воплощенія абсолютнаго духа. Хомяковъ не былъ ни матеріалистомъ, ни цантеистомъ. Допуская принципъ законом врности, онъ требовалъ, чтобы законы исторіи не навязывались извиъ подъ воздействіемь какой-нибудь готовой системы, а отыскивались путемъ строго научнаго изученія реальной дъйствительности, являясь строго логическимъ выводомъ изъ фавтовъ, а не принимались вакъ готовыя положенія, тенденціозно объясняющія факты; по онъ въ то же время думаль, что добытые такамъ строго научнымъ путемъ законы будуть не ревультатами игры безсмысленной случайности, а окажутся нормами жизни, ведущими человъчество по пути разумнаго прогресса. Цуть этотъ длиненъ и извилистъ; на немъ возможны искривленія, застои и даже движенія назадъ. Вотъ почему онъ полагалъ. что конечную цёль исторіи должно составлять не изучение фактовъ самихъ по себѣ, а постижение тъхъ живыхъ началъ, которыя скрываются за фактами.

#### В. Завитневичг.

(Продолжение будеть).

## CHOBO

#### въ пятокъ третьей недѣли великаго поста <sup>1</sup>).

#### двло жизни.

Дњло совершихь, еже далъ еси мнв, да сотворю (Ioan. XVII, 4).

Проникая божественнымъ взоромъ Своимъ то малое время, какое осталось Ему пробыть еще на землё, Господь Іасусъ Христосъ ясно видитъ копецъ его. "Дѣти! не долго уже быть мнё съ вами" (Іоан. ХІІІ, 33; сравн. ХVІ, 30), говоритъ Овъ Своимъ ученикамъ. "Еще не много: и міръ уже не увидитъ Мечя" (ХІV, 19; сравн. ХVІ, 16)... "Иду отъ васъ" (ХІV, 28; XVI, 5)... "Я изшелъ отъ Огца, и пришелъ въ міръ; и опять останяяю міръ, и иду къ Огцу" (XVI, 28)... "Я уже не въ міръ" (XVII, 11)... Еще немного (какой нибудь часъ), и Сынъ человѣческій преданъ будетъ въ руки грѣшниковъ — на беззаконный судъ и позорную смерть... Итакъ, то великое дѣло, для котора́го Онъ пришелъ въ міръ, видится Ему уже оконченнымъ, исполненнымъ. "Я... совершалъ дѣло, которое Ты поручилъ Мнѣ исполнить", торжественно Самъ Онъ говорить Огцу Своему.

Отъ необъятно великой, въ своемъ существѣ для нашего слабаго разума совершенно непостижимой земной жизни воплотившагося Сына Божія перенесемъ мысль свою къ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Произнессно въ Кіезс-Вратскомъ хрямѣ 19 марта 1899 года на пассія.

малой, бёдной, повидимому столь хорошо извёстной всёмъ намъ живни человёческой. Сколько отдёльныхъ существованій, отдёльныхъ самостоятельныхъ живней появляется и исчезаетъ на землё въ каждый едва уловимый моментъ времени! Для чего получаетъ бытіе каждая изъ нихъ? Какое назначевіе, какое дёло должна выполнить она? Есть ли здёсь у каждой изъ нихъ свое особое призваніе, или одна общая задача дается премудрымъ и всемогущимъ Творцомъ всёмъ имъ? Отсюда—когда, въ какомъ состоянія имёетъ право человёкъ сказать Небесному Отцу своему: "я совершилъ дёло, которое Ты поручилъ мнё исполнить?"

Вопросы слишкомъ большой важности, чтобы вто нибудь имъль право обойти ихъ. Они настойчико, неотвязно просятся въ душу каждаго человѣка, достигшаго извѣстной степени развитія. Изъ нихъ, какъ изъ своего верна, выростаетъ весь вругъ вашихъ жизненныхъ воззрѣній и убѣжденій. Вотъ почему искони, отъ временъ глубокой древности и до нашихъ дней человёвъ напрягаетъ всё усилія своего разума въ тому, чтобы расврыть эту тайну бытія своего. Но что же: на сколько успѣшна оказывается эта работа его? Много отвѣтовъ дано на эти вопросы, много рѣшеній самыхъ разнообразныхъ; но если бы ны захотёли пересмотрёть всё ихъ и, углубившись мыслію, выбрать изъ нихъ одно, которое вполнѣ удовлетворило бы насъ, такого ръшенія мы не нашли бы здъсь. Поэтому витесто безплоднаго витанія въ области туманныхъ и сбивчивыхъ гаданій любомудрстнующаго разума, обратимся къ самой жизни человёческой, насколько доступна она нашему наблюденію, и посмотримъ, какъ рѣшаются тѣ же вопросы здёсь, на практикё. Уклониться отъ такого рёшенія ихъ не можетъ ни одинъ человъкъ: получивъ жизнь, онъ по необходимости продолжаеть ее и, слёдовательно, тёмъ самымъ уже такъ или иначе, по неизбъжно даетъ свой отвътъ на вопросы жизни. Итакъ, что же мы видимъ здёсь?

Человъкъ вступаетъ въ живнь при условіяхъ самаго

разнообразнаго характера. Одинъ рождается въ бѣдности, иногда въ той крайней нищеть, при видь которой сжимается сердце отъ ужаса и боли, другой -среди тавихъ богатствъ. которыхъ хватило бы для жизне многихъ тысячъ; одному указывается высокое мёсто среди избранниковь міра, другомутяжелая доля въ рядахъ отверженцевъ общества. Mezzy этими врайними предълами неисчислимое множество среднихъ, переходныхъ положеній, какъ бы связующихъ звеньевъ въ одной неизмёримой цёпи человёческихъ существованій. Семья и школа, кому достаются онв въ удвлъ, во всяконъ случав вся окружающая жизненная среда и всъ тв обстоятельства, среди которыхъ растетъ и развивается человѣвъ, далеко не одинаковы, слишкомъ различны. Но если мы заглянемъ въ міръ души челов'вческой, то разнообразіе, какое найдемъ здёсь, можетъ быть, покажется намъ еще болёе поравительнымъ. Силы и способности, съ какими является человъкъ па свътъ, не одинаковы уже по своему объему: отъ слабоумія до дивныхъ дарованій генія-длиннѣйшая лестинца среднихъ состояній, множество ступеней, каждая изъ которыхъ, возвышаясь надъ встым предшествующими, оказывается еще не послёднею, не самою высовою. Но вром'в различнаго объема, количества силы и энергіи, въ этихъ природныхъ способностяхъ и дарованіяхъ человвка мы находимъ еще целую бездну особенностей, какъ бы оттенковъ, выражающихся то въ неодинаковомъ сочетани отдёльныхъ духовныхъ силъ, съ преобладаніемъ одной или нёсколькихъ надъ другими, то въ различіи направленій ихъ, въ ясно вамѣтныхъ особыхъ расположеніяхъ, склонностяхъ и т. д. Разнообразіе въ этомъ чудномъ мірѣ души человѣва тавъ велико, что мы не можемъ представить себъ и двухъ человъческихъ существъ, воторые были бы совершенно тождественны по духовному складу своему.

Не должно ли все это отражаться и на ръшеніи человъкомъ своей жизненной задачи? Что составляетъ предметъ

самыхъ завётныхъ желаній бёднаго сельсваго пахаря, то можеть ли удовлетворить многостороние развитого жителя большого города, привыкшаго предъявлять къ жизни свои особые запросы? Человъкъ съ грубо практическимъ направленіемъ, смотрящій на всёхъ и все только ворыстными глазами, пойметь ли труженика мыслителя, всю жизнь занятаго вопросами отвлеченнаго характера, рёшеніе которыхъ ве принесеть ему ничего осязательнаго въ награду за потраченныя силы и время? Бёдный ремесленникъ, шесть дней изъ семи авкуратно отдающій своему дёлу, посмёсть ли мечтать о праздной живни тёхъ пресытившихся богатыхъ людей, которые не знають какъ "убить" время, разсвять скуку, неотвязно какъ тень везде следующую за ними?.. Итакъ, естественно, разнообразіе жизненныхъ условій, силъ, способностей, расположений, развития по необходимости должно сказываться и въ выборѣ человѣкомъ опредѣленнаго дѣла для себя, тёхъ или другихъ задачъ въ жизни, и въ самыхъ способахъ служенія этому делу, решенія этихъ задачъ. Живненныхъ путей, по которымъ идетъ человъкъ, такимъ образомъ оказывается весьма много. Однако, какъ ни многочисленны они и какъ ни многоразличны вообще желанія и стремлевія человѣка, во всѣхъ ихъ мы видимъ одно общее начало, одну руководящую мысль, заправляющую жизнью человѣка на всѣхъ ступевяхъ развитія его и при всѣхъ условіяхъ, въ кавихъ только можемъ мы представить его: это--одно общее всёмъ людямъ желаніе блага, одно глубоко в ненскоренимо заложенное въ каждой душѣ стремленіе къ счастію. Не въ развитыхъ только умахъ, но и тамъ, гдъ человъвъ веспособенъ подняться мыслыю до совнательнаго вопроса о счасти, безсовнательное, инстинктивное стремление ВЪ нему слишкомъ живо и дъйственно.

Но гдѣ же это благо, въ чемъ это счастіе? Не задумываясь надъ вопросомъ во всей его глубинѣ, человѣкъ выходитъ на шировое поле жизни и здѣсь, въ своей обстановкѣ, 608

среди тёхъ самыхъ условій, въ которыхъ живетъ, ищетъ это счастіе въ различныхъ доступныхъ ему благахъ земнихъ. Сколько вхъ! Богатство, роскошь, знатность, почетъ, власть, язвъстность, словомъ все, что даетъ удовлетвореніе тэмъ или другимъ желаніямъ человёка, что доставляетъ удовольствіе, сулить наслаждевіе, грубо-чувствевное или высовоидеальное, все это кажется благомъ ему, манитъ къ себъ, овладъваетъ душею его. И вотъ, всъ силы и дарованія свои, всю эпергію воли направляеть онъ въ одной цёли-въ возможно большему обладанію этими благами, отдавая предпочтеніе твиз или другимъ изъ нихъ. Но на этомъ пути сиу нивогда не удастся избъжать столкновенія съ очень многими другими людьми: таково уже особое свойство и самыхъ благъ этихъ и человѣческаго стремленія къ нимъ. Здѣсь же радомъ съ однимъ къ той же цёли стремятся и другой и третій и множество такихъ же какъ онъ разумныхъ и свободныхъ существъ. Предметъ столь многихъ желаній, естественно, достается только более сильнымъ, владеющимъ лучшими средствами для того, чтобы одержать побёду, отодвинуть другихъ, стать въ первомъ ряду и захватить добычу.

Такъ жизнь человёческая превращается въ общирное поле брани со всёми трудностями и тягостями послёдней. И чёмъ больше людей сходятся въ одномъ мёстё яко бы для лучшей, болёе удобной и счастливой жизни, повидимому для дружнаго рёшенія общими силами жизненныхъ задачъ и тёмъ самымъ, по человёческому расчету, для болёе вёрнаго достиженія земного благополучія, тёмъ труднёе становится жизнь и тёмъ дальше, неуловимёе чудный призракъ счастія. Сколько лучшихъ силъ ума, сколько богатыхъ дарованій, высокихъ талантовъ, какая бездна энергіи, труда, самой вапряженной и неусыпной дёятельности всёхъ видовъ в направлевій затрачивается здёсь съ одною цёлью—сдёлать жизнь лучшею, извлечь изъ нея возможно больше благъ для человёка. И что же? Цёль какъ будто и достигается: въ области вибшией жизни долаются все новыя открытія, взобрътения, усовершенствования, создаются все новыя и новыя удобства, такія яко бы блага, о которыхъ раньше и не мечталъ человъкъ, а жизнь отъ этого становится только тяжелъе. Весь этоть колоссальный совмёстный трудь человёческій, какъ будто увеличивая количество вемныхъ благъ, на самомъ двлв лишь раздражаеть въ человеке стремление къ нимъ, все болье распиряетъ предълы человъческихъ желаній, увеличиваеть безь конца и мёры то, что начинаеть казаться человъку необходимыми потребностями жизни. Для удовлетворенія послёднихъ, естественно, требуется все болёе силъ в способностей; отвоевать блага жизни становится все труднѣе. Но справть человекь безь оглядки все впередь, къ тому, что манитъ и увлекаетъ его, не присматриваясь къ путямъ, по которымъ идетъ, не разбирая средствъ, которыми пользуется. Пусть падають слабые, опровинутые болёе сильными, нусть жалуются всѣ неуспѣвающіе, пусть страдають нвбитые, стонуть израненные, пусть гибнутъ всв, у кого нать достаточно силъ, чтобы твердо держаться въ этомъ грозномъ потовъ жизнв: человъкъ все же бросается въ него, увлекаемый одною веутолимою жаждою благъ вемныхъ.

Вотъ картина человѣческой жизни, какою представляется она нашему наблюденію. И сколько жалобъ, сѣтованій и нареканій на трудности жизни слышится нвъ устъ человѣка! А между тѣмъ, кто же, какъ не онъ самъ, причиною ихъ? Такую жизпь создаетъ себѣ собственными руками каждый, кто смотритъ на нее только плотскими очами, кто видитъ въ ней одной начало и конецъ всѣхъ желаній и стремленій своихъ. Полагая всю задачу бытія своего въ возможномъ польвованіи земными благами, въ нихъ однихъ видя и цѣль жизни и все счастіе свое, человѣкъ уже этимъ самымъ лишаетъ себя на всю жизнь мира, покоя души и счастія. Одно желаніе смѣиятся другимъ; одна достигнутая цѣль, подаривъ радостью лишь мимолетною, уступаетъ мѣсто новымъ и новымъ стремленіямъ. И нётъ имъ конца и предёла... А время не ждеть; дни бёгутъ; ни одно прожитое мгновеніе не повторяется для человѣка. Съ годами силы слабёютъ, энергія гаснетъ, бренный тёлесный покровъ нашъ ветшаетъ и наконецъ приходитъ часъ, когда каждый долженъ дать отвётъ на вопросъ: что сдёлалъ я въ жизни? Рёшилъ ли задачу свою? Не простоялъ ли на торжищё жизни весь день свой праздно (Матө. XX, 6)?

Какъ праздно! скажете вы. А если жизнь проведена въ трудѣ, въ исполнения своего гражданскаго долга, въ дѣятельности, которая приносила свою долю пользы обществу и государству? Это ли праздность? Да, братіе, не только все то время, какое тратится въ жизни безъ всякой видимой пользы для себя и другихъ, безъ дѣла, въ лѣпости или въ суетныхъ, пустыхъ забавахъ, нужно считать потеряннымъ безплодно; но в самый трудъ нашъ, трудъ, быть можетъ, выдающійся по своимъ благимъ результатамъ, можетъ окаваться безполевнымъ для насъ предъ лицемъ праведнаго Судія. Что руководило этимъ трудомъ? Какія побужденія увлекали человъка отдавать ему свои силы и время? Стяжание богатствъ многихъ, расширеніе власти, слава, извёстность, тё или другіе личные ворыстные расчеты? Если такъ, то и трудъ и силы потеряны напрасно для человъка: такая жизнь правдна предъ Богонъ. Кая бо польза человъку, аще міръ весь пріобрящеть, душу же свою отщетить; или что дасть человъкь измъну sa dymy cooro (Maro. XVI, 26)?

А высокое служение долгу, безкорыстное стремление дѣлать свое дѣло ради нользы, какую приносить оно обществу, ради того вначения, какое должно имѣть оно въ общей суммѣ совокупнаго труда всего человѣчества? Неужели и такая жизнь правдна? Если человѣкъ несеть бремя жизни только потому, что оно возложено на плечи его, и во всей дѣятельности своей не видитъ ничего другого, кромѣ роковой необходимости поддерживать и своимъ посильнымъ трудомъ непрестанную

610

работу огромнаго сложнаго механизма общечеловёческаго существованія, то вотще для него весь трудъ его, хотя бы и самый добросовёстный и вполнё отвёчавшій своимъ цёлямъ. И этотъ человёкъ не исполнилъ дёла, ради котораго посланъ былъ въ міръ, потому что не позналъ Пославшаго его, не нашелъ въ мірё Того, о немъ бо живемз и движемся и есмы, не увидёлъ Его, хотя и не далече отъ единаю коегождо насъ суща (Дёян. XVII, 28. 27). И поистинё, глубоко несчастливъ такой человёкъ. Не найдетъ онъ услады въ трудё своемъ; тяжелымъ бременемъ всегда будетъ казаться живнь ему, и ни одинъ лучъ истиннаго свёта не озаритъ и не согрёстъ мрачный, холодный путь его.

Но есть еще побужденія для двятельности, которыми можеть руководиться человвкъ, повидимому - самаго высокато достоянства: стремленіе къ истині, къ добру, къ правді, ко всему преврасному. Жизнь, направленная къ достижению столь высокихъ иденловъ, ужъ конечно не можетъ оказаться потраченною напрасно? Увы! И этотъ, поведимому, столь надежный путь можетъ не привесть человёка, въ истинной цели. Кто ищеть этихъ идеаловъ лишь при слабомъ и потому неръдко обманчивомъ свътъ собственнаго равума, тотъ способенъ ли будетъ постичь ихъ во всей ихъ высотъ? Не приметь ли онъ ложь за истину, несправедливость за правду, зло за добро? Но допустимъ даже, что человъкъ стоить на върновъ пути въ понимацію этихъ идеаловъ: васколько способепъ онъ будетъ собственными силами осуществить ихъ въ своей жизни? Гдё найдеть онь помощь и поддержку въ этомъ трудномъ дёлё, ободреніе въ минуты неизбёжныхъ паденій. утѣшеніе въ часы тяжелыхъ разочарованій? Самые горячіе порывы могуть окончиться полнымъ охлажденіемъ отъ ненябъжнаго сознанія своего безсилія и отсутствія идеальныхъ началь въ окружающей действительности. Не такъ ли и бываеть съ каждымь, кто вступаеть на этоть прекрасный путь, не владбя тъми средствами, которыя одни только дають

возможность бодро и съ успѣхомъ ндти по немъ, не открывая сердца своего Тому, Кто есть сама истина (Ioan. XIV, 6), сама любовь (1 Ioan. IV, 8, 16), въ Комъ вся полнота правды (IIc. X, 7. CXLIV, 17).

Такъ, братіе, какими бы путями ни шелъ человѣкъ, къ какимъ бы цёлямъ ви стремился на землё, жизнь его можеть оказаться праздной предъ Богомъ, если она удаляется отъ Совдавшаго ес. Если весь міръ, не только доступный нашему взору, но и невидимый, лишь умопредставляемый нами, получилъ бытіе свое оть одного премудраго и всеблагого Творца, то не къ Нему ли должна направляться в вся жизнь этого міра, не Ему ли одному служить? Если Господня земля и исполнение ея, вселенная и вси живущии въ ней (Пс. XXIII, 1), если Онъ сотвори небо и землю и море и вся, яже вз нихь (Двап. IV, 15), то не по Его ли вельніямь в законамъ должна совершаться и жизнь въ этой вселенной, не въ Нему ли должны быть обращены и взоры всёхъ тварей Его? Вся природа живеть и дышеть только Его милосердіемъ, только однимъ всемогущимъ дыханіемъ Его нензмвримой любви въ ней. Вся къ тебъ чають, дати имь пищу во блаю время, въ благоговъйномъ восхищения говорилъ древле святый царственный пророкъ Давидъ: давшу тебъ имъ, соберутъ: отверъщу тебъ руку, всяческая исполнятся благости. Отвращину же тебъ лице, возмятутся: отгимении духг ихь, и исчевнуть, и въ персть свою возвратятся: послеши духа твоего, и созиждутся, и обновиши лице земли (Пс. СІП, 27-30). Какую же чудную пёснь хвалы и благодаренія непрестанно, немолчно должно возносить все живущее на землѣ всеблагому Создателю своему, отъ Котораго исходять для него всяко даяние блаю и всякь дарь совершень (Iab. I, 17), яко изъ того и тъмъ и въ немъ всяческая (Римл. XI, 36)!

Но среди всёхъ тварей вемныхъ человёвъ отличенъ особыми дарами милости Божіей. Онъ совданъ по образу Божію (Быт. I, 26—27): вдохнувь ее лице ею дыханіе жизни (Быт. II, 7), Господь вложиль въ душу его такія высовія силы—и разума, и чувствя, и свободной воли, какихь ве даль на вемля ни одному изъ прочихь созданій Своихь. Онъ умалиле его малыма чима ота ангела, славою и честію вънчаль его: поставила его нада дилы руку своею, вся покорила пода нозв его (Пс. VIII, 6—7). Но и это не все, что сдѣлаль Господь для человъка. Чтобы спасти этого человъка, павшаго, омрачившаго душу свою грѣхомъ и тѣмъ осудившаго себя на вѣчную смерть, Онъ Сына своего не пощади, но за наса вспаса предала есть его (Римл. VIII, 32), и вы, братіе, слышали нывѣ, что претерпѣлъ ва грѣшнаго человѣка безгрѣшный Сынъ Божій, какую великую жертву искупленія принесъ Онъ ва насъ.

Такъ дорога жизнь человъка для Господа. Неужели же она появляется на свёть лишь для того, чтобы, промелькнувъ па землё на мигъ одинъ, безслёдно исчезнуть затёмъ въ необъятной бездив непрерывно смвняющихся человвчесвихъ существований? Неужели все назначение ся здъсь въ достиженів лешь тёхъ вичтожныхъ желаній и стремленій, вакія порождаются въ бевсмертной душё человёка только всявдствіе временнаго обитавія ся среди міра чувственнаго? Нёть, высокія дарованія даны человёку не для этого. И онъ самъ смутно чувствуетъ это: тв состоянія неудовлетворевности, равочарования, смятения души, какия испытываеть важдый человёвъ даже при самыхъ лучшихъ жизненныхъ условіяхъ, эти постоянныя стремленія въ чему то лучшему, къ какому-то благу высшему, къ счастію полному, не говорять ли ему, что не здёсь, на землё, послёдная цёль бытія его, что не можетъ быть поэтому достигнуто здёсь и то счастіе, какого жаждеть душа его. Но то, о чемъ можеть лишь гадать человъкъ, ясно открываетъ ему Самъ Господь. Онъ призываетъ лучшее изъ земныхъ созданій Своихъ въ тотъ чудный соють (I Петр. II, 9), въ какомъ обытаетъ Самъ, Онъ отврываетъ предъ человъкомъ путь возможнаго приближенія къ Себѣ, святому и совершенному, Онъ указываетъ силамъ человѣка то направленіе, которое одно только и можеть привесть его къ истинному счастію. Путь этотъ есть путь подражанія Самому Господу (Ефес. V, 1), сыновняго слѣдованія всѣмъ уставамъ и велѣніямъ Его, путь постояннаго неуклоннаго стремленія въ совершенству Самого Отца Небеснаго (Мате. V, 48), по образу явившагося во плоти Единороднаго Сына Его. Счастіе это есть нензреченное счастіе единенія съ Нимъ (Іоан. XVII, 21) въ жизни будущей, блаженство, всю высоту котораго земной человѣкъ и постичь не можетъ, блага, ихъ же око не видт, ухо не слыша и на сердце человъку не взыдоща.

Воть истинный симсль жизни человъческой. Не здъсь, на землё послёдняя цёль бытія нашего, а тамъ, въ вёчности, на небеспахъ (Филип. III, 20): не имамы бо здъ пребывающаю града, но грядущаго взыскуеми (Евр. XIII, 14). Поэтому одна задача, одно дёло назначается здёсь каждому человёку отъ Посылающаго его въ міръ: не прилѣпляясь всею душею своею къ стяжанію обманчивыхъ благъ земныхъ, къ наилучшему устроенію цутей этого краткаго странствованія своего на землё, вездё, во всякомъ положении и состоянии своемъ искать прежде царствія Божія и правды Ею (Мато. VI, 33), во всякомъ земномъ служени своемъ, на чредѣ котораго поставилъ его премудрый Промыслъ Божій, служить Ему, своему всеблагому Создателю и Господу. И что можеть быть естественные, вийсты съ тымъ выше и отрадные для человъка! Въвецъ созданія, царь природы не долженъ ли идти во главѣ ся и въ служении Творцу своему? Но для созданнаго по образу Божію можеть ли быть служеніе выше в совершенные стремления въ своему Первообразу, приближенія и уподобленія Ему? Для души, носящей въ себѣ искру божества и потому неудовлетворяющейся ничёмъ на земяе, а вевольно стремящейся въ одному источнику истиниаго

614

свёта, можетъ ли быть благо дороже и выше соединенія съ нимъ? И-что особенно дивно въ мірё Божіемъ-это высокое служеніе и это неизреченное счастіе доступны всёмъ намъ, каждому человёку, какое бы положеніе ни занималъ онъ на землё. Богатые и бёдные, превознесенные и униженные, высокоразвитые и простецы малосвёдущіе-всё идите на служеніе Господу, кійждо оз званіи, оз немз же призванз бысть (I Кор. VII, 20), каждый по своимъ силамъ и дарованіямъ, среди данныхъ вамъ условій земного бытія вашего, и Господь приметъ трудъ вашъ, и счастіе неложное будетъ уготовано вамъ!...

Но что же видимъ мы? Позна волз стяжавшаю и, и осель ясли юсподина своею (Ис. I, 3), а человѣкъ такъ легко вабываетъ Творца своего! Слишкомъ труденъ этотъ путь для слабыхъ силъ нашихъ, говоримъ мы, и, забывая о неизмѣримомъ милосердіи Божіемъ, о всѣхъ этихъ безпримѣрныхъ страданіяхъ нашего Господа, о всевосполняющей благодати Его, стоимъ весь день свой на торжищѣ жизни праздни...

Господи и Владыко живота нашего, духъ праздности не даждь намъ!

Н. Маккавейскій.

Труды Кіевской дух. Академін, т. І 1899 г.

Digitized by Google

# АРСЕНІЙ, АРХІЕШИСКОПЪ ЕЛАССОНСКІЙ (суздальскій тожъ),

## и его вновь отврытые историческіе мемуары. ДОПОЛНЕНІЯ И ПОПРАВКИ.

Важное историческое значение открытыхъ нами мемуаровъ Арсенія, архіепископа елассонскаго, понято было вами сраву, при первомъ же съ ними ознакомлении, по пе съ такою ясностію и отчетлиростію, какъ въ настоящее время, послѣ возможно-всесторонняго изучевія эпохи, которую они обнымають. Послёднее обстоятельство, до извёстной степени, отравилось и на нашемъ трудъ. Первоначально мы думали ограничиться извлеченіемъ изъ этихъ мемуаровъ лишь нікоторыхъ, наиболее, по нашему миенію, интересныхъ местъ. Но послъ, при печатани своего труда, мы сознали, что подобныя извлеченія должны быть не только расширены, но в представлять, по возможности, дословный переводъ особенно тэхъ страницъ изъ вновь открытыхъ мемуаровъ, которыя писаны были авторомъ, какъ очевидцемъ. Оказавшіеся у насъ, такимъ образомъ, пробълы въ началъ второй главы мы ржшились восполнить въ настоящихъ дополненияхъ<sup>1</sup>).

1) Остается нывѣ не переведенцою липь та небольшая (всего девять (3-11) листовъ рукописи) и не ниѣющая особеннаго историческаго вначенія часть менуаровъ архіеп. Арсенія, которая обнимаетъ начальный меріодъ русской исторіи до воцаренія Феодора Ивановичэ, при которонъ авторъ прибылъ въ Россію и ниѣлъ возможность изучать историческія событія нашего отечества, какъ непосредственный дѣятель и очевидець изъ.

Кромѣ того, эти дополненія вызываются и другими обстоятельствами.

Во время печатанія настоящей работы, намъ удалось разыскать нёсколько новыхъ данныхъ, восполняющихъ скудныя свёдёнія о жизни и дёятельности архіепископа Арсенія, при чемъ данныя эти заключаются въ такихъ, связанныхъ съ именемъ архіепископа Арсенія, рукописяхъ, которыя, представляя весьма значительный церковно-археологическій интересъ и сами по себё, невольно требуютъ къ себё особеннаго вниманія съ нашей стороны в заслуживаютъ обстоятельнаго описанія ихъ.

Наконецъ, уже и въ настоящее время мы успѣли замѣтить въ своемъ трудѣ нѣсколько погрѣшностей, требующихъ всправленія. В'вроятно, таковыхъ погр'вшностей потомъ найдется и болѣе: за указаніе и исправленіе ихъ мы приносимъ нашимъ читателямъ заранве свою глубокую благодарность. А въ настоящее время вмёняемъ себё въ правственный долгъ и пріятную обязанность выразить свою искреннюю признательность встить лицамъ, содбиствовавшимъ намъ, при составлении настоящаго труда, своими указаніями и доставленіемъ нужныхъ справовъ, --- въ особенности же задрскому (въ Далыація) епископу Никодиму Милашу, протојерею суздальскаго собора М. И. Хераскову, о. библіотекарю русскаго Пантелевмоновскаго монастыря на Авонѣ монаху Матвею, Ө. И. Успенскому, П. М. Милюкову, С. А. Бълокурову и завёдую. щему церковно-археологическимъ мувеемъ при Александро-Невскомъ братствъ во Владиміръ на Клязьмъ В. Т. Геориевскому.

Къ стр. 7–9 (вн. І, 1898 г.). Архіепископъ Арсеній въ мірв носилъ имя Апостолія. (Ούτος ούν 'Αποστόλης ύνομα, 'Αρσένιος μοναχός έχλήθη). Объ этомъ говорится опредвленно въ его житів. См. Прилож. стр. 201.

- Третій брать Арсенія, архіепископа елассонскаго, архимандрить Аванасій принадлежалі въ братству родной обители Дусика, иначе называемой монастыремъ "Великихъ

Вратъ" (см. выше стр. 9). Архіеннскопъ Арсеній, проведшій и самъ нѣкоторое время въ стѣнахъ этой обители, послѣ поседения въ России на постоянное жительство, не забывалъ о благодваніяхъ, полученныхъ имъ отъ близвой его серацу обители, и старался всячески покровительствовать ей и матеріально помогать. Несомевнно, благодаря его участливому отношению, обитель Дусика вошля въ сношения съ Россиею, и монахи ся бывали церъдко гостями въ Москвъ для испротенія милостыни у царя на нужды обители. Въ числё первыхъ гостей изъ этой обители и явился въ намъ въ Россію, "братъ родной архіепископу елассонскому", архимандритъ Асанасій. Онъ прітхалъ въ Москву въ свитё тырновскаго митрополита Діонисія, въ 1590 году привезшаго изъ Константинополя утвердительную соборную грамоту относительно учрежденія у насъ въ Россіи патріаршества. Въ двяв о прійадь этого митрополита въ Россію говорится, что съ нимъ вивств прибыли "три архимандрита: архимандрить Аванасей оть Преображеня Христова Душкова монастыря, да съ нима священника Герасима, а другой архимандрить Дамасвина ото Всёхъ Святыхъ изъ Метеора Варлаама, да старецъ Квиріянъ, а третій Меводій ото Ображенія Христова отъ Заборда (sic) да съ нимъ стадецъ Нюофида, да два человъка Ланда (?), да Лупа, а взяты мультянскія земли" (Гречесв. дъла, архив. мин. иностр. дълъ въ Москвъ 7099 г. Ж 3). Объ этихъ архимандритахъ митрополитъ Діонисій "государю билъ челомъ, что ови люди имянитые, и монастыри почтенные, а прибхали для милостыни" (тамъ же). Желанная милостыня была получена для монастырей, а архимандриту Асанасію, предпочтительно передъ другими архимандритами спутниками, вакъ "брату родному архіепископа елассонскаго", была овазана особля честь, и даны болёе цённые подарки, чёмъ прочимъ прівзжимъ архимандритамъ (тамъ же). Изъ того же монастыря Дусика или "Великихъ Вратъ" снова являлись за милостынею въ Россію въ 1604 году три іеромонаха Данівлъ, Евфимій в Каллиникъ, но такъ какъ "смоленская

дорога была заперта", по случаю морового повѣтрія, то имъ выдана была въ Смоленскѣ милостыня, и они принуждены были воротиться назадъ, не побывавъ въ Москвѣ. (Греческ. дѣла арх. мин. иностран. дѣлъ 7111 г. № 4).

Къ стр. 49-52. Относительно года кончины архіепископа Арсенія необходимо сдёлать важную поправку. Мы. вакъ извёстно нашимъ читателямъ, отнеслись съ недоверіемъ къ надгробной плить, находящейся въ суздальскомъ соборъ надъ гробницею святителя и заключающей въ себъ на этотъ счетъ опредѣленную дату, т. е. 1625 годъ, 29 апръля. Основаніемъ для этого недов'єрія послужилъ главнымъ образомъ разсказъ ключаря Ананія Өеодорова о томъ, что архіепископъ Арсеній въ этомъ 1625 году и притомъ 23 ноября принямалъ участіе въ торжествахъ по случаю перенесенія въ Суздаль чудотворной иконы Казанской Божіей Матери. въ разслѣдованіи, по порученію патріарха Филарета, относительно чудесъ, бывшихъ въ Суздаль отъ этой иконы, и установленія праздника въ честь ся на в'ячныя въ spereна. Но мы впали здесь въ опибку, упустивъ изъ вниманія то обстоятельство, что разсказчикъ держится хронологія церковной, отъ сотворенія міра, по которой годъ начинается съ септября месяца, и человекъ, скончавшийся въ 7133 году (по современному счисленію 1625), 29 или 13 апръля. могъ, слёдовательно, съ полною возможностію принимать непосредственное участие въ событияхъ, происходившихъ въ ноябрь мысяць того же года. Въ достовърности 1625 года, какъ года кончины святителя, насъ можетъ убъждать теперь и свидительство, одного изъ ближайшихъ его преемниковъ по кассдръ и почитателя, Стефана, архіспископа **сувдальскаго, воторый** въ 1668 году, т. е. всего только черезь сорокь четыре года, по кончинь архіепископа Арсенія, писалъ натріарху Іоасафу, что, "будучи онъ, архіепископъ Арсеній, въ Суждаль на своемъ престоль, волею Божіею, преставися, и погребень бысть въ соборной церкви Рождества Пресвятыя Богородины въ прошломъ 7133-1625

иоду, на лёвой странё подлё столпа". (Временникъ Импер. Москов. Общ. Исторія в древностей россійскихь 1855 кв. XXII, стр. 32).

Къ стр. 62. Въ 1592 году архіепископъ Арсеній архимандриту Хиландарскаго чонастыря Гавріилу, прівзжавшему въ намъ въ Россію за милостынею и получившему особую грамоту отъ патріарха Іова въ 1591 году (Сношен. Россін съ Востокомъ по дёламъ церковнымъ т. І. стр. 229-231) на право сбора ея, а затёмь и рекомендованному нашвиъ правительствомъ русскому Авоно-Пантелеимоновскому ионастырю въ качествѣ его устроителя (тамъ же стр. 261), подарилъ славяно-русское евангеліе. Рукопись эта небольшого формата, въ 32 долю листа, писана четкимъ изящнымъ почеркомъ 1592 года, на 387 листахъ. Вь концъ рукописи рукою писца сдълава слъдующая приписка: Сіі сулі писано въ бгохранний и всенародномъ цотвоюще граде Москвы. въ дни елгочитиваго ї бгохранимаго цря й келикаго киза Фефуа Иваншенча всей Гочсій. самодрьжца, а дале его и блгословнае ЕТОЛЮЕГДНЫН Н ВСЕШЕННЫН АРХНИППВ КНАВ Арсенте Сластики. архиманонита хиладарьского Григора. ЛЕ 330. МЦа феврара. 13. (Эта дарственная запись безъ соблюденія ореографіи и съ нъкоторыми неточностями была напечатана въ "Магазинъ сербскомъ-далматинскомъ" у Задру 1864 г. кн. ХХШ, стр. 174 и приписана здъсь безъ достаточныхъ оснований ("истомъ рукомъ написато") самому Арсенію, архіепископу елассонскому). Подаровъ архіепископа Арсенія въ Хиландарскую обитель не попалъ, в перешелъ въ частныя руки, какъ гласитъ о томъ слёдующая подпись внизу, на поляхъ евангелія: Скинникв Ішания Бусовиче 1785 г. Сщиномонахе Викичтін Книживнив копная сне стое евангелие щав Петра сина сщеника Толиа Бусовича пострижникъ сто Архагельския шентели Крчкиана 1803 года (л. 11-19). Во второй половинъ истекающаю стольтія рукопись эта принадлежала далматинскому епископу Сте-

620

фану и, по его духовному завѣщанію, была передана въ библіотеку Задрской богословской школы, гдв она и хранится нынѣ подъ знакомъ: 13. І. b. а IV. 24. Благодаря любезному содѣйствію, бывшаго питомца нашей Академіи, извѣстнаго далматинскаго епископа Никодима Милаша, это евангеліе было выслано въ Совѣтъ Кіевской духовной Академіи для нашего непосредственнаго ознакомленія съ нимъ.

Евангеліе это имфеть изящныя виньстви и заглавныя буквы въ началъ каждаго свангелиста, сдъланныя голубою краскою съ вологомъ, и только лишь въ пачалё четкертаго евангелія и предъ мъсяцесловомъ ваньетви писаны чернилами. Предъ виньетками и ваглавными буквами вставлены шелковые предохранительные листы. Переплетъ на евангелін врасный кожаный, съ серебряными наугольниками, съ серебряной пластинкой съ начертательнымъ изображеніемъ Спасителя посрединѣ и съ серебряными застежвами XVI в. Тексть евангельский предваряется молитвою, воторую мы приводимъ целикомъ, какъ образчикъ правописанія атов рув лиси: Ги Гс Х. Сне ідіноршнын везналнаго шца. рекын пречістыми ти оўсты. Жо безмені не міжете творити ничесоже. Ги мон Ги второю шеле въ дши мон и грун тобою речённай, припадаю твоей блгоети. помозі ми грешномоч. сте желанное мною начёнь о тебе само й повершіти, Стцевы ради надежа прочітати должни стое егалте на конжо диь. Га Хс, огнь пріндо въврещи на землю. сиедателен же сен вещи лочкакаго встка. П й вжещи вскорь хоще. снрыть, ебльское проповедание, иже образо огна очищай, и погоублай скрешения вфелющихъ (л. 1).

Къ стр. 63—54. Относительно греческаго напрестольнаго евангелія, писаннаго Арсеніемъ, архіепископомъ елассонскимъ, въ Москив въ 1596 году и пожертвованнаго имъ въ обитель пр. Саввы Освященнаго, мы ограничились лишь приведеніемъ приписокъ къ нему, имѣющихъ значеніе для біографіи списателя рукописи. Подробнаго описанія рукописи мы не сдёлали на томъ основаніи, что такое описаніе, какъ намъ казалось тогда, интересующіеся могли видёть въ внигё Пападопуло-Керамевса "Ієродолоштих Зівлюдуху. У Петроот. 1897 ет. т. 7', оєд. 200—203", но, познакомившись съ этимъ евангеліемъ непосредственно, во время послёдняго (1898 г.) путешествія въ Іерусалимъ, мы убёдились, во-первыхъ, что описаніе г. Пападопуло-Керамевса не отличается обстоятельностію и не чуждо нёкоторыхъ важныхъ погрёшностей, а во-вторыхъ, что настоящее евангеліе, по нашему миёнію, заслуживаетъ гораздо большаго къ себё вниманія и болёв подробнаго описанія со стороны русскихъ изслёдователей, и въ виду его особаго историческаго значенія, и какъ памятника русскаго художестна конца XVI в., ваключающаго въ себё довольно многоминьятюръ, заставокъ и раскрашенныхъ заглавныхъ буквт.

Евангеліе арх. Арсенія въ большой листь ( $40 \times 20$  сантиметровъ), 512 листовъ, писано разгонистымъ и довольно крупнымъ почеркомъ (величина текста на страницахъ  $24 \times 13$ сантиметронъ) по 18 стрекъ на страницѣ. Рукопись эта-Апракосъ, и поэтому, кромѣ четырехъ евангелистовъ въ порядкѣ чтеній изъ нихъ въ теченіе цѣлаго года, заключаетъ въ себѣ 1) Едаүүє́діа ἑωθινὰ хαὶ ἀναστάσημα ια', 2) Μηνολόγιον ц 3) Едаүүє́діа εἰς διαφόρους μνήμας άγίων.

На оборотѣ перваго листа, въ цѣльную страницу, имѣется изображеніе св. евангелиста Іоанпа Богослова, стоящаго предъ скалистою пещерою. Голова его повернута по направленію къ небу, откуда на него падаютъ три луча, лѣвая рука прижата къ груди, а правая сложена какъ бы для благословенія. Ученикъ его Прохорз сидитъ передъ пещерою и пишетъ со словъ евангелиста диктуемый текстъ пославянски. Бордюра нѣтъ, но его замѣняетъ цвѣтокъ, сдѣланный чернилами. На слѣдующемъ листѣ, передъ началомъ текста изъ евангелія отъ Іоанна, имѣется простая виньетка, состоящая изъ цвѣточнаго орнамента, сдѣлавнаго перомъ; наверху за-

ставки в по бокамъ написаны врасками въ небольшихъ медальонахъ Денсисъ, четыре евангелиста, святитель Николай чудотворецъ съ надинсью: "о а Никола" и преподобный Савва Освященный съ надписью: прибъ. Сава. (Мъсто, куда предназначалось евангеліе). Славянскія надписи имъются и надъ остальными изображеніями данной страницы.

Каждая начальная букка чтеній изъ свангелія отъ Іоавна, за исключеніемъ трехъ послёднихъ чтеній, заключаетъ въ себѣ миньятюру, иллюстрирующую текстъ даннаго чтенія. Величина этихъ миньятюръ-буквъ въ общемъ хотя и не велика, но чрезвычайно разнообразна: миньятюра-первая имфетъ 7×6 сантиметровъ, девятая — 7×5 с., шестнадцатая — 5×4 с., двадцать первая и двадцать вторая -5×3 с., двадцать третья. тридцать перван и тридцать пятая-6×5 с., тридцать шестая-6×3 с., сорокъ первая-6×41/2 с., сорокъ четвертая-6×4 с., сорокъ пятая-51/•×4 с., Пятнадцатая, деватнадцатая и двадцатая  $-3^{1/2} \times 2$  и  $3 \times 2$  с., а всё остальныя  $-4^{1/2} \times 3$  с. Первая миньятюра-буква заключаетъ въ себѣ двѣ картины: а) Воскресение Господа и на облакахъ Господъ Вседержитель въ видъ старца съ вороною на головъ и b) проповъдь Предтечи въ пустынъ, кторая-ввленіе Христа апостоламъ, по воскрессенів, въ храмвий, дверемъ заключеннымъ, третья-двъ нартины: а) Богъ Отецъ на троне и на лоне Его Господь Інсусъ Христосъ и b) посольство въ Предтечи съ вопросомъ: Онъ ли Христосъ? четвертая --- деб картины: а) апостоль Петръ въ гробъ Спасителя соверцаетъ пелены и b) явление Господа двумъ ученивамъ, шедшимъ въ Еммаусъ, пятая-свидетельство Іоанна Предтечи: "Се Агнецъ Божій", шестая-бесёду Спасителя, сидящаго на тронъ, съ Ниводимомъ, седьмая-изгнаніе продавцевъ изъ храма, восьмая --- дей картивы: а) крещение Іоанномъ Предтечею приходящихъ къ нему въ Еновѣ и b) и крещеніе имъ же Господа "перач той 'Іорбачов", девятая -- осязаніе Спасителя апостоломъ Оомою, десятая-бракъ въ Канъ Галилейской (Христосъ, Богоматерь и ученики сидать вийстй съ

женихомъ и невъстою, имъющимя на головахъ вънцы, за сервированнымъ столомъ. Архитриклинъ наливаетъ вино изъ кожанныхъ мёховъ, а вблизи его одинъ изъ слугъ закалаетъ животное), 11-14, 18-22, 24-25, 27-30, 34-37, 39-40, 42-43 и 45-49 миньятюры изображають Господа бесёду-• ющимъ или съ ученивами, или съ приходящими вь нему группамя іудеевъ, 15-я-двѣ вартины: а) удаленіе Спасителя на гору для молитвы и отъёздъ учениковъ въ Капернаумъ и b) и хожденіе по водамъ, 16-я-три вартины: a) распятіе, b) просьба тёла Інсусова у Пилата, сидящаго на тронѣ, Іосифомъ Аримафейскимъ и с) положение во гробъ Спасителя, 17-я-двъ картины: а) просьба кацернаумскаго сотника объ исцълени Господомъ его болящаго сына и b) воскрешение этого сына, 23 я-исцёление разслабленнаго у овчей купели, 24-я-Христосъ-Отрокъ въ храмѣ іерусалимскомъ среди книжниковъ и фарисеевъ, 31-я---двѣ картины: а) исцёленіе Спасителемъ слёпорожденнаго и b) умовеніе послёдняго въ Силоамской купели, 32-я-синедріонъ іудейскій, замышляющій убить Господа, 33-я-двё картины: а) синедріонь и b) проповѣдь Христа среди іудеевъ, 38-я-насыщеніе пяти тысячъ народа пятью хлёбами и двумя рыбами, 41-я-Вознесеніе Господа и 44-я - первосвященническая молятва Господа. Три послёднія чтевія изъ евангелія Іоанпа имёють заглавныя буквы изъ цебточнаго орнамента. Миньятюры съ первой по сорокъ шестую писаны художественно красками, а три послёднія писаны на скорую руку штрихами и перомъ.

Евангелисть Матоей (л. 65 об.) нвображенъ сидящимъ ва столомъ, съ письменными принадлежностями, въ виду двухъ зданій, изъ коихъ одно на подобіе кресла съ высокою спинкою, а другое домъ съ навёсомъ, поддерживаемымъ двумя толстыми, съ перехватами вверху и внизу, колонками. Оба зданія соединяются посредствомъ флаговъ или перекинутыхъ полотенъ изъ одного зданія въ другое. Изображеніе имѣетъ слѣдующую надпись, сдѣланную вязью: аге́ю Маданюют. Краски блѣдныя. На слѣдующей страницѣ, передъ текстомъ

624

чтеній изъ евангелія отъ Матоея, имбется, въ качествѣ виньстки, изображеніе ангела съ книгою въ рукахъ, а наверху и по бокамъ его находятся медальерныя изображенія Денсиса, четырехъ евангелистовъ и святителей Василія Великаго и Іоанна Златоустаго бевъ всявихъ надписей. (Изображенія святителя Григорія Богослова, о которомъ упоминаетъ г. Пападопуло - Керамевсъ, мы не нашли среди этихъ ,медальоновъ, да оно было бы излишне и портило-бы симметрію).

Заглавная буква перваго чтенія  $(7^{1}/_{2} \times 5$  сант.) представляеть двѣ картины: а) вверху Богь Огецъ, сѣдящій на тронѣ, въ бѣломъ одѣяніи съ державою въ рукѣ и предстоящіе по бокамъ ангелы и b) внизу Спаситель, прощающій грѣшниковъ. Въ чтеніяхъ изъ этого евангелиста имѣется еще одна миньятюра—буква на л. 71 об.  $(6 \times 4^{1}/_{2}$  сант.), изображающая бесѣду Господа съ учениками, а всѣ остальныя заглавныя буквы чтеній сдѣланы изъ растительнаго орнамента, раскрашеннаго красками.

Евангелисть Лука (л. 173 об.) изображенъ сидящимъ на скамеечки передъ столомъ, на которомъ красуются чернильница, пожницы, подсвѣчникъ и другія вещи, необходимыя при писанія рукописей, а въ столѣ виднѣются рукописные свитки. Текстъ списываемаго евангелія и оригинала для него, лежащихъ на этомъ столъ, греческий, но съ ошибками. За евангелистомъ изображены два зданія, одно многоугольное съ многоугольнымъ куполомъ и двускатною кровлею, а другое обывновенной формы съ надстройкою наверху и съ полукупольною покрышкою. На слёдующей страницё, въ началё чтеній изъ евангелія отъ Луки, изображень левъ съ закрытою книгою въ лапахъ, а наверху и по бокамъ его-изображенія въ медальонахъ Деисиса, четырехъ евангелистовъ и московскихъ святителей въ бёлыхъ клобукахъ (Указаніе на мёсто, гдъ было изготовлено настоящее евангеліе) съ славянскими надписями: Питъ и Алики. (Объ этихъ русскихъ святителяхъ г. Пападопуло-Керамевсъ совсёмъ умолчалъ). Всё начальныя буквы чтеній изъ этого евангелія, за исключеніемъ одной (л. 218 об.), изображающей сразу три картины: а) просьбу Іанра въ Господу объ исцёленіи его дочери, b) исцёленіе вровоточивой женщины и с) воскрешеніе дочери Іанра, оплакиваемой матерью (6×3<sup>1</sup>/• сант.), сдёланы изъ цвёточнаго орнамента и росписаны довольно изящно красками.

Евангелисть Маркъ (л. 319 об.) съ вявною надинсью наверху: агой Ма(в)киск изображенъ сидященъ за столомъ съ письменными принадлежностями и пишущимъ по-гречески евангеліе съ ошибкою: ώς γέγραται. Предъ столомъ на пвопитръ лежитъ греческий оригиналъ съ опискою: фу үбүата. Въ стояв находятся свитки, а подъ стояомъ чериняьницы. На заднемъ фонъ изображены два здапія съ перекинутыми Флагами, изъ воехъ одно походить на храмъ съ куполомъ, а другое въ вид'в трона съ полукруглою высокою спинкою. Слёдующая страница дапнаго евангелія, вверху передъ текстомъ евангелія, имъетъ изображеніе орла съ закрытою книгою въ когтяхъ. Наверху и по бокамъ этого орла мы видимъ, какъ и на другихъ подобныхъ страницахъ, въ медальонахъ изображеніе Денсиса, а вивсто обычныхъ четырехъ евангелистовъ изображенія русскихъ святыхъ съ славянскими надиисями: Борн и Глек. Оба святые въ вняжескихъ шубкахъ и шапочкахъ на головахъ, на подобіе вънца Мономаха. (Г. Кераневсъ-Пападопуло принялъ этихъ руссвихъ святыхъ за изображенія двуха пророкова). Внизу подъ изображеніемъ мученика Бориса находятся изображенія (Тирона) Онщо (Это изображение г. Пападопуло-Кераменсь совсёмь замалчиваеть) и священномученика Оридоть (по Керамевсу-Пападопуло, это изображение " Θεοδοσίου τοῦ χοινοβιάργου"), а подъ изображеніемъ Глёба на левой стороне-изображенія Марів Магдалины въ строго-восточномъ одбянии съ покрытою головою и съ алавастромъ для мура въ рукахъ (По Керамевсу, -- это язображеніе "Маріас Аіуоптіас") и преподобной Кініа. Каждая

626

начальная буква чтеній изъ евангелія составлена изъ цвёточнаго орнамента и художественно раскрашена красками.

Евангеліе 1596 г. имѣло на себѣ несомиѣнно драгоцѣнный окладъ, доказательствомъ чего могутъ служить серебряные гвовди, сохранившіеся доселѣ на выходныхъ доскахъ и прикрѣплявшіе нѣкогда этотъ окладъ, и красный атласъ на внутренней сторонѣ этихъ досокъ, которыя, при снятіи оклада, были переломаны пополамъ. Объ этомъ драгоцѣнномъ окладѣ сообщилъ намъ свѣдѣнія нынѣшній скевофилаксъ святого Гроба, архимандритъ Евенмій, что онъ въ 1862 году былъ употребленъ на нужды святого Гроба. Если принять во вниманіе, что данное евангеліе имѣло какое нибудь отношеніе къ личности Бориса Годунова, а въ этомъ, какъ увидимъ сейчасъ, едвали можно сомнѣваться, то окладъ ва этомъ евангеліи долженъ быть не малоцѣненъ...

Въ нашемъ описании настоящаго евангелія нельзя не обратить вниманія на л. 320, т. е. на начало евангелія Марка, или, точнѣе, на его начальную виньетку и имѣющіяся здъсь медальонныя изображенія святыхъ, присутствіе которыхъ въ данномъ евангеліи едва ли можно объяснять простою случайностію. Въ группѣ изображенныхъ святыхъ мы видимъ здъсь св. мученика князя Бориса, св. Марію Магдалины, великомученика Өсодора Тирона и преподобную Ксенію, т. с. святыхъ покровителей всей семьи конюшеннаго боярина и царскаго шурина Бориса Годунова, у котораго супруга называлась Маріею Григорьевною, сынъ и наслёдникъ Өеодоромз Борисовичемъ и красавица дочь Ксеніею Борисовною. Ивображение св. мученика Глъба попало сюда несомивнно для симметріи и потому еще, что эти два родные брата-святые мученики-въ нашей иконографіи всегда пишутся вмѣстѣ. Но почему здъсь пишется ивображение преподобнаго Өеодотаэто для насъ непонятно, и мы затрудняемся дать объяснение этому явленію. Припоминая теперь время написація даннаго евангелія, т. е. 6 марта 1596 года, "когда, по выраженію

приписки въ евангелію, свиптръ (русскаго) царства держалъ (въ своихъ рукахъ) царь Өсодоръ (Ивановичъ)", и когда его вліятельный бояринь Борись Годуновь еще быль далекь оть русскаго престола, странность появленія святыхъ патроновь этой семьи въ рукопаси, предназначавшейся къ отправкѣ въ Іерусалимъ, въ обитель пр. Саввы Освященнаго, и притомъ отъ имени самого переписчика, Арсенія, архіепископа елассонскаго, на поминъ его собственной родной семьи, --- вполнъ очевидная для всякаго читателя. Въ виду этого у насъ является невольно убъждение, что настоящая рукопись была писана. по порученію Бориса Годунова, и предназначалась въ пожертвованію въ чтимую имъ лавру пр. Саввы Освященнаго черевъ, гостившаго въ то время въ Россія, келаря Дамаскина, пользовавшагося особеннымъ благоволеніемъ его. (Греческ. дъла въ главн. архивъ мин. иностран. дълъ 7099 г., № 3; 7111 г., № 2; 7111 г. № 3). Отправлена эта была рукопись въ навначенное мёсто не ранёе 1604 года, когда Борисъ Годуновъ сиделъ уже на русскомъ престоле, потому что Дамаскинъ келарь, прибывъ въ Россію въ 1590 году, не выфажаль изъ Россін более десяти леть (тамъ же 7111 г. № 2), и монахи лавры "четырнадцать лёть царсвой милостыни не имвли". Можно думать, что эта посылка была одновременною съ посылкою другого евангелія ) для святого Гроба,

1) Βτοροε греческое евангеліе, писанное въ Москвё и извёстное подъ именемъ евангелія царя Бориса, хранящееся нынё въ Святогробской скевофилакія, одномвалось уже неоднократно, но эти описанія не были обстоятельны и не лишены иёкоторыхъ фактическихъ погрёшностей. Ученые греки Г. Палама ('Ігрозодоция́с, йтої е́піторос ізторія тйс а́үіас по́деюс 'Ігроозади́µ. ἐν 'Ігроозад. 1862 ἐτ. σελ. 489—490, σημ. 1), архимандрить Кирилль Деанасіадись (Σωτήρ 1889, τ. XII, τεῦχος β΄ σελ. 55, σημ.) и Де. Пападопуло-Керамевсь ('Ігрозоλομιτική βιβλιοθήκη. ἐν Πετρουπ. 1897 ετ. τ. γ΄ σελ. 219—223), восиронзводя цёлнкомъ и совершенно правильно (хотя въ самомъ надин-

628

врученною патріаршему посланнику этого времени, архимандриту Өеофану (Тамъ же), съ которымъ покинулъ Россію и

сания на окладъ инъются ореографическия описки, допущенныя русскимъ мастеромъ) греческія прилиски на евангеліи и на его окладь. считають, однако, это свангеліе даронь царя Өсодора Ивановича, или этого послёдняго висстё съ русскимъ диктаторомъ (βώзо; διατάτωρ) Ворысовъ Годуновымъ (А. П.-Керамевсъ). Основаниемъ для вихъ служать заключительные слова приписан на окладь свангелія, въ которой упонинается ния Өводора, сына Бориса Годунова ( (хай v)ibc. аύтой Θέδο(w)poc', принятое ими, очевидно, по недоразуминию, за имя царя Осодора Ивановича, который на самонь деле на инбеть янкакого отношенія къ этому второму греческому евангелію, если не нивть въ виду, что оно писалось и получило свой драгоцённый окладъ въ царствование этого послёценго. Надлежащимъ образомъ поняли значеніе этихъ прицисокъ наши любители древенхъ нанятенковъ искусства в инсьменности, которымъ приходилось разсматривать и интересоваться данных сванголість, напр. А. Г. Яковлево (Извіст. археологическаго наститута въ Константиноводъ вн. І, отд. III, стр. 24 – 25), О. И. Успенскій (тань же кн. II, отд. I, стр. 34-35) н А. А. Сусоринь (Шалестина в. XXII), но, къ сожалёнію, и наши описыватели даннаго евангелія не только не воспроизвели точно греческихъ прилисокъ къ евангелію. но не напечатали цвликомъ даже и славянской вкладной записи, находящейся на краяхъ златокованнаго оклада. Читается эта любопытвая запись такъ: Лита "Зрда" сню ство книгв W пречистыха н ежитвиных оустя салчем ГДима глемое вваньгнале положиль во стою щков пресватлаго и тридневнаго воскретния великого ГДА БТА и Спса наше Іса Ха на стый и превысокии притиль на ежитвинны то грокомь нже ить во стемь граде Ісраме многиграшным Борн н Осдира. (1508' To парот віяліот, δπερ έχ του χαθαρωτάτου χαι θειχωτάτου Αύτου στόματος του Κυρίου ώνομάσθη εὐαγγέλιον, ἀφιέρωσεν εἰς τὴν ἀγίαν ἐκκλησίαν τὴν φωτη νοτάτην (Sic) τῆς τριημέρου 'Αναστάσεως τοῦ μεγάλου Θεοῦ καὶ Σωτῆρος ήμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, εἰς τὴν ἀγίαν καὶ ὑψηλωτάτην (sic) τράπεζαν, άνωθεν είς τον θεωτηχόν (sic) Δύτοῦ τάφον, τον έν τη άγία πόλει 'Ιερουσολήμ (sic) Μπαρούσιος (xai v)ίδς αύτου Θέδορος (sic). Обстоятельное

названный келарь Дамаскинъ (Тамъ же, 7111 г. № 3). Этниъ обстоятельствомъ мы объясняемъ и тотъ фактъ, что евангеліе, писанное Арсеніемъ, архіепископомъ елассонскимъ, не попало, цо своему назначенію, въ обятель св. Саявы, а задержано было въ скевофилавіи св. Гроба, гдё оно хранится и до настоящаго времени. Какъ извёстно, монахи лавры, въ силу разнаго рода неблагояріятных обстоятельствь, повинули тогда обитель "на на юе время, доколё отъндеть гийнь Господень, и, понмавъ всё свои сосуды монастырскіе, и пришли въ святый градз Іерусалима, во другой монастырь свой великихь чиноначальникъ Михаила и Гавріила" (Греч. дѣла арх. мин. иностран. дёлъ 7111 г. N. 2). Скевофилакія святого Гроба была признана удобною хранительницею этого царскаго подарка навремя, но после, по переселения иноковъ обятели пр. Саввы Освященнаго снова въ лавру, данное евангеліе оставлено было въ своемъ временномъ пріютѣ и уже навсегда потомъ сдёлалось неотъемленымъ сго достояніемъ.

Считаемъ благовременнымъ исправить здѣсь нѣкоторыя свои неточности въ переводѣ второй приниски къ настоящей рукописи, говорящей о времени написанія ся Арсеніемъ, архіспископомъ слассонскимъ. Вотъ болѣе правильный переводъ ся: "Книга эта окончена 6 марта рукою грѣшнаго (та́ха) Арсенія и архіерея богоспасаемаго града, т. е. Елассоны, который находится и лежитъ вблизи Эллады, въ 7104 = (1596 году) отъ начала существованія всего міра, въ городѣ Москвѣ великой Россіи, когда скиптръ этого царства держалъ царь Өеодоръ, великій самодержецъ владимірскій, московскій и всего сѣвера. Послана она на поминовеніе меня и родителей, и родиыхъ моихъ братьевъ архіереевъ и іеромонаховъ (другероноча́хю»):

описаніе настоящаго евангелія и его драгоцієнаго оклада, съ существенными поправками и дополненіями къ извістнымъ намъ описаніямъ, мы сділяемъ въ особой статьй, обіщанной нами для «Извістій археологическаго института въ Константинополі».

630

Θеодоръ священникъ былъ отцемъ моимъ и Христодудія--матерью моею, а также братьями моими Іоасафъ, (епископъ) стагонскій, Маркъ, (епископъ) Димитріады, Аоанасій, Пахомій, слава іеромонаховъ,---въ честную обитель Саввы Освященнаго, находящуюся въ Палестинъ, вбливи Іордана, во славу Отца и Сына и Святаго Духа трисіятельныя и святыя (хай саптъ́, въ подлинникъ, а не тъ́, соєптъ́, какъ прочиталъ г. Керамевсъ-Пападопуло) нераздъльныя Троицы". Признаемъ не лишнимъ упомянуть здъ́сь и о томъ, что на рукописи имѣется, кромѣ двухъ приписовъ писца рукописи, отмѣченныхъ г. Пападопуло-Керамевсомъ, и еще одна, писансанная повднѣйшею рукою: "То таро̀и ӑҳιоν εὐаҳүє́λιον ἐҳра́φъ́ ἔτος ἀπὸ Χριστοῦ 1596 , αφ4ς ´ ὡς ӑνωθεν διαλαµβάνει ὁ στίχος ἀπὸ 'Aδൠ7104=,ζρδ´.".

**К**ъ стр. 69. Славяно-русское евангеліе XVI в., подаренное Арсеніемъ, архіепископомъ суздальскимъ, въ 1619 году въ Никольский Шартомский монастырь, въ настоящее время передано въ церковно-археологическій музей Александро-Невскаго братства въ городъ Владимірь на Клязьмь. Ознакомившись непосредственно съ эгимъ свангелісиъ, мы убёдались, что описаніе его, слёланное іеромонахомъ Іоасафомъ (Перковно-историческое описание суздальскихъ достонамятностей. Чугуевь 1857, стр. 30-31), не отличается точностію, по крайней мбрб, для нашего времени, такъ какъ съ 50-хъ годовъ истекающаго столътія оно пережило, очевидно, немало превратностей. До настоящаго времени евангеліе это, въ осьмую долю листа, сохранило лишь 287 листовъ. Рукопись имъла когда-то миньятюрныя изображенія четырехъ евангелистовъ, по изъ нихъ удблёли лишь двъ миньятюры о ауюс Мархос и ауюс Лоихас. Изображения, сдёланныя перомъ и раскрашенныя потомъ красками, не высокаго достоянства въ художественномъ отношении, хотя, судя по правильности надписаній надъ изображеніями, художнивомъ былъ грекъ, но виньетки предъ началомъ каждаго евангелиста изъ Труди Кіевской дух. Академін, т I, 1809 г. 41

цвёточнаго орнамента сдёланы довольно недурно. Заглавныя буввы писаны киноварью. Виладная занись (л. 97 об.), писанная собственноручно Арсеніемъ, архіепископомъ суздальскимъ, находится послё предисловія къ евангелію отъ Марка (а не стъ Луки, какъ говоритъ о. Іоасафъ) и дословно читается такимъ образомъ: Смириниен. Арсеній архинископъ соудальскый. и тороускый и преже (о. Іоасафъ читаетъ: а прежесе) еласонъскый граннить. даль сие еблие. на пристолъ вдомъ віликаго чюдотворъца Николы в Шарътомъскей монастыръ для доушівнаго спсения. и дъля поминание (у о. Іоасафа: и для поминовенія) родитіли мон (тамъ же: родителей монхъ) свщёно. исръх Фешдора. инскоу Христодоулию. и даля братий моёй Ишсафа. спкпа. Марка спкпа. Арьсения архиепкпа: сщёно. инока. Доонасия архимоДрита: сщёно, инока. Шахомия. Христофора. Виланоунла. Нешфита. Калиникию (у о. Іоасафа: Калиненвія): Лъта зряз. мща Йюйя въ а диь.

Въ качествъ обравчика явыка рукониси, им дълаенъ слъдующую выдержку: Поніжі оўбо либози начаша чиничти покчеть и повекстований въ на вещё іакожі предаша на неперка самовидцы, и слоугы сыкше словеси. Изболиса и мич посачдовакшоу, быкше всёхъ испытно: по радоу писати тест державным Фешдиле. да разоумчыши. Шинуже наоўчилса еси словесё оутвержение.

Къ стр. 367—371 (III, 1898 г.). Послё разсказа о построеніи царемъ Өеодоромъ Ивановичемъ, такъ называемой, царь-пушки, авторъ мемуаровъ ведетъ довольно пространную ръчь о широкой благотворительности этого царя и его добромъ характеръ. "И другія безчисленныя благодъянія совершилъ онъ внутри и внъ Москвы и во всей Россіи и во всякомъ городъ и дереввъ. И послалъ онъ богатую милостыню по родителямъ своимъ не только въ Россію, но и въ другія царства, святымъ патріархамъ въ Константинополь, въ Алевсандрію, въ Антіохію, въ Іерусалимъ, въ церкви и въ муж-

свіе и женсвіе монастыри. и всёмь бёднымь и нуждающимся. Особенно богатую индостыню онъ отправиль во святую Гору и во всё монастыри Востока и Запада (хай ей атачта та μοναστήρια 'Ανατολής τε χαί Δύσεως). Эτοτь святой царь и великій внязь Өсодоръ быль весьма добрый и милостивый, и весьма вроткій царь, какъ никто другой изъ прежде его бывшихъ великихъ князей; и за его доброту всё цари и властители, находившіеся бливъ него, промышленіемъ и мановеніемъ великаго царя нашего Бога, почитали его. Сей святёйшій царь и великій князь Өеодоръ, подарствовавши въ своемъ земномъ царствъ пятнадцать лётъ, (водворился) въ небесномъ царствъ со святыми въчно, получивъ въ обмънъ на земное царство небесное, 7 числа января мёсяца. И погребли его въ честномъ соборномъ архангельскомъ храмъ съ отцами его, внутри предъла святого Іоанна Лёствичника, съ плачемъ и рыданіемъ въ теченіе многихъ дней. Весь народъ Москвы и всей великой Россіч пролилъ великій и весьма горькій вопль, тавъ кавъ лишились тавого кротчайшаго и благочестиввишаго святого царя".

# Царствованіе благочестивѣйшаго царя и веливаго внязя Вориса Өсодоровича Годунова всея Россіи.

"Весь синклить двора и соборь архіереевь, и весь народь великой Москвы и всей Россіи, согласно съ мнѣніемъ и волею царицы и великой княгини Ирины, провозгласили царемъ и великимъ княземъ всей великой Россіи великаго боярина Бориса Годунова въ женскомъ монастырѣ за Москвою, гдѣ находилась царица Ирина, сдѣлакшаяся монахинею, перевменовавшись въ божественной и ангельской схимѣ въ монахиню Александру. Въ лѣто отъ созданія міра 7107, отъ рождества же Христова 1598, въ Сентябрѣ мѣсяцѣ, въ день воскресный, великій патріархъ Москвы и всей Россіи избраннаго Бориса Годунова, брата Ирины, царицы всея

633

Россін, короноваль въ царя московскаго и всея Россіи въ патріархів, въ соборномъ храмѣ пречистой Богородицы, въ присутствін всёхъ архіерсевъ и архимандритовъ, и бояръ, и всего синилита, и всего народа Москьи. Находились 1) (при этомъ) многіе архіерец и архямандряты изъ Константинополя: епископь Ериссо и святой Горы кирь Игнатій, который, спустя никоторое время, сдилался архіепископомь рязанскими и патріархомо Москвы и всей Россіи, и архіеписконъ ахридскій вирь Нектарій, и митрополить видинскій Өсофанъ, и великій архимандритъ ісрусалимскій киръ Дамаскинъ изъ Эллады, и великій старецъ великой лавры святого Саввы Освященнаю въ Іерусалемъ Дамаскинъ, и вноrie другіе іеромовахи святой Авонской горы и изъ другихъ равличныхъ монастырей. И какъ только былъ ввичанъ царь и вовсёль на царскій престоль, то особенно почтиль боярь и всёхъ придворныхъ, давъ имъ многіе подарки и учинивъ проивводства ихъ ивъ одного достоинства въ другое.

"Итакъ, онъ явился подражателемъ блаженнъйшаго и освященнаго отца своего царя Өеодора (Обтос обо ѐμιμήθη то̀о µахарιώтатоо хад ήγιασμένου πат є́ра (sic) аютоо βасіле́а Θεόδωρου) и раздавалъ каждый день великую милостыню. Имѣлъ онъ во многихъ мъстахъ назначенныхъ людей, кото-

<sup>1</sup>) "Υπήρχον και πολλοί ἀρχιερεῖς και ἀρχιμανδρῖται ἀπὸ Κονσταντινουπόλεως: ὁ ἐπίσχοπος Ἐρισσοῦ καὶ ᾿Αγίου Όρους κὑρ Ἱγνάτιος, ὅστις μετὰ καιρὸν οὐ πολὑν ἀρχιεπίσχοπος ἘΡαζανίου καὶ πατριάρχης Μοσχοβίας καὶ πάσης Ῥωσσίας ἐχρημάτισε, καὶ ὁ ἀρχιεπίσχοπος ᾿Αχριδῶν κὑρ Νεχτάριος, καὶ ἑ μητροπολίτης Βοδενῶν Θεοφάνης, καὶ ὁ μέγας ἀρχιμανδρίτης τῶν Ἱεροσολόμων κὑρ Δαμασχηνός, ὁ ἐξ Ἐλλάδος (πραθπιστές, πετά μετ τοορεκειο μομασχηνός, ὁ ἐξ Ἐλλάδος (πραθπιστές, καὶ κεκεις, μετ τῆς μεγάλης λαύρας τοῦ ἀγίου Σάββα τοῦ Ἡγιασμένοὺ, τοῦ ἐν Ἱεροσολόμοις, καὶ ἅλλοι πολλοὶ ἱερομόναχοι ἀπὸ τοῦ ʿΑγίου Όρους τοῦ ὅΑθωνος καὶ ἀπὸ ἅλλα διάφορα μοναστήρια<sup>\*</sup>.

рые раздавали повседневно милостыню не только по Москвё, но и по всей Россіи. Одъ роздяль милостыню по монастырямъ, священникамъ и всёмъ нуждающимся.

"Во второй годъ его царствованія, былъ великій голодъ во всей Россіи, и продавался мёшокъ пшеницы болёе, чёмъ за тысячу двёсти аспръ, т. е. за десять золотыхъ флориновъ. И сей царь, какъ великій милостынедавецъ, каковымъ былъ, роздалъ много хлёба и много продуктовъ нуждающимся и бёднякамъ в освободилъ безчисленный народъ отъ великаго и ужаснаго того голода.

"Эготъ царь и великій внязь Борисъ имѣлъ превраснаго сына по имени Өеодора и врасивѣйшую дочь по имени Ксенію"... Далѣе разсказъ идетъ о сватовствѣ датсваго принца за дочь царя Бориса Ксенію и о посольствѣ въ Грузію съ цѣлью сосватать за сына, царевича Өеодора, грузинскую царевну у царя Александра. См. стр. 367-368.

"Въ томъ же году (т. е. четвертомъ) скончалась сестра царя, царица Александра монахиня, и похоронили ее въ Вознесенскомъ монастыръ внутри Москвы съ прочими великими княгинями и царицами. Она, послъ смерти мужа ея, прожила четыре года. Въ (память) этой царицы Александры монахини царь Борисъ роздалъ большую милостыню архіереямъ, священникамъ и во всё монастыри не только въ Москвъ и въ Россія, но въ Контантинополь, и въ Александрію, и въ Антіохію, и въ Іерусалимъ святъйшимъ патріархамь, архіереямъ, отправилъ великую милостыню на святую Гору и во всё монастыри Востока и Запада. Онъ возобновилъ и украсилъ мвогія цервви и монастыри и т. д. См. выше стр. 369-370.

"'Αλλ' ὁ πάντα ') βασχαίνων δαίμων, μὴ δυνάμενος ὑποφέρειν δεωρεῖν τὸ ἀγαθὸν καὶ τὰς καλὰς καὶ πολλὰς πράξεις, καὶ ἀνδρογαθίας τοῦ καλοῦ καὶ εὐσεβοῦς βασιλέως, ἢ ἐξ ἡμῶν ἀμαρτιῶν, ἦ

<sup>1)</sup> Русскій переводъ эгого весьма интереснаго міста менуаровъ архіенископа Арсенія, который въ свойхъ возврѣніяхъ на личность Джедимитрія несомижно двоился, см. выше стр. 370.

οίς χρίμασιν οίδε ὁ Θεός, ἀνήγειρε νέον ἀνθρωπάριον καὶ μοναχον ῥακενδύτην, καὶ ἰεροδιάκονον, τοῦνομα Γρηγόριος μοναχὸς ἐκ τῆς μεγάλης μονῆς τοῦ ἀρχιστρατήγου Μιχαήλ ἔνδον Μοσχοβίας, καὶ μοναοτήριον τοῦ ἐν ἀγίοις πατρὸς ἡμῶν μητροπολίτου Μοσχοβίας 'Αλεξίου τοῦ θαυματουργοῦ. Καὶ ἐστρώθη δι' αὐτὴν τὴν βασίλειαν, ὅστις ἀπελθών εἰς τὴν Λεχίαν, ἔχων μεθ' ἑαυτοῦ καὶ δύο μοναχούς, συνεργοὺς τοῦ θελήματος αὐτοῦ, ὠνομάσθη διὰ υἰὸς τοῦ βασιλέως καὶ μαγάλου κνέζου 'Ιωάννου Βασιλειεβίτζη μεγάλης 'Ρωσσίας, Δημήτριος ὄνομα. 'Όστις Δημήτριος πρὸ τοῦ Θεοδώρου βασιλέως ἐφονεύθη, ἐν ῷ κάστρῷ ἐφυλάττετο Οὕγλητζα, συνεργεία τοῦ βασιλέως Μπαρούση, ὄντος αὐτοῦ ἕτι ἅρχων, καθώς πολλοὶ εἶπαν.

"И нъкто князь по имени Адамъ Вишневецкій, услыхавъ, такъ какъ монахи утверждали, что онъ истинно сыпъ царя и великаго внязя Ивана Васильсвича, взялъ его въ домъ свой, сняль съ него монашескія одізнія, оділь въ світскій востюмъ и представилъ великому королю Польши. Великій же король, принявши его милостиво, поручилъ его Сендомирскому военодѣ господину Георгію на время, чтобы разувнать относительно него. Воевода Сендомирскій, принявшій его въ домъ свой, имвя и дочь дввиду по имени Марію, условились другь съ другомъ, что онъ возметъ ее въ жены, что и случилось въ непродолжительномь времени. Этотъ воевода Сендомирскій, безъ совъта и желанія великаго короля Польши Сигизмунда, собравши въ качествъ войска многихъюношей къ нему, который именовался Димитріемъ, сыномъ царя великой Россіи Ивана Васильевича, началъ выдавать его, именуемаго Димвтріемъ, что онъ сынъ даря великой Россіи Ивана Васильевича. И когла они явились со многимъ войскомъ на границы великой Россіи въ городъ Черниговъ, то воеводы черинговскіе, услышанши молву о немъ, что овъ сыпъ царя Ивана всея Россіи, приняли его съ радостію бевъ всякаго замъщательства или войны, какъ сына царя Ивана. Равнымъ образомъ п Путивль, -и это укрѣиленіе большое и сильное, -иринялъ его съ удовольствіемъ. Услышавши, и прочіе города в

636

народъ поклонились ему, вакъ царю и сыну цари Ивана. Царь Борисъ, получивъ это извёстіе, смутился и, пославши многочисленныя войска, съ великимъ стараніемъ преслёдовалъ его. Войско его (т. е. Джедимитрія) было раздёлено на двё части: самъ онъ одинъ съ немногочисленнымъ войскомъ убъжалъ въ большую крёпость Путивль и скрылся, а другая часть войска его вошла въ крёпость Кромъ, крёпость большая и сильная. Итакъ, неравумные осаждали Кромъ, а не Путивль, которая была корнемъ и главою, въ теченіе трехъ съ половиною мёсяцевъ.

"И 13 Апрѣля мѣсяца, въ субботу, царь Борисъ, будучи здоровъ, послѣ обѣда, когда бояры удалились по своимъ домамъ, и самъ царь Борись, удалившись изъ столовой во внутренній покой дворца, неожиданно скончался. Прибывшій вскорѣ патріархъ киръ Іовъ едва успѣлъ и пріобщилъ его Божественныхъ Таинъ и постригъ его въ монахи, назвавъ его Боголѣпомъ монахомъ, т. е. Боголюбезнымъ. Итакъ, патріархъ, архіереи, священники, всѣ бояре и народъ похоронили его съ великою честію и псалмопѣніемъ въ всечестномъ архангельскомъ храмѣ съ прочими царями и великими князьями, вблизи благочестивѣйшаго царя Феодора. Всѣ бояре и народъ, лишившіеся такого царя и попечителя о царствѣ и милостиваго во многомъ, сильно скорбѣли и оплакали великимъ и весьма горькимъ плачемъ. О несчастіе! Какое несчастіе началось съ того часа"... См. далѣе стр. 371.

Къ стр. 90 (кн. V, 1898 г.), Считаемъ нужнымъ исправить ошибку въ переводъ слъдующихъ строкъ мемуаровъ: "Итакъ, если бы онъ пожелалъ взять царпцу Марію въ жены, будучи вдовымъ и не имъя въ то время супруги, при желаніи и самой царицы и отца ея Георгія Сендомирскаго и всъхъ его приверженцевъ, то онъ не лишился бы царства (одх йделе тоепист тйс βасилеїас), но онъ предпочелъ взять себъ молодую и красивую дъвицу и т. д.

637

Κъ стр. 102 Неудачнымъ намъ кажется переводъ и посяйднихъ строкъ этой страннцы, а ноэтому мы исправляенъ его такимъ образомъ: "Все это произонило по той причинй, что король не хотилъ дать сына своего въ цари имъ, какъ обищался раньше. Говорилось (въ Польший), что онъ или дастъ сына своего въ цари имъ, или оставитъ Москву сожженною и т. д., (Тойто блоч сусчето бла ча ий делися у храдис ча добот точ обди адтой бла васидеа адтой, кадос, пройнесусто. А су очте, оти ѝ ча боот точ обди адтой бла васидеа адтой, ѝ ча асибот точ хатахехащети Москови к. т. д.).

А. Дмитріевскій.



# слово

# въ пятокъ четвертой недѣли Великаго Поста при воспоминаніи страстей Христовыхъ<sup>1</sup>).

И егда пріидоша на мъсто, нарицаемое лобное, ту распяша Его... Іисусъ же глаголаше: Отче, отпусти имъ (Лув. XXIII, 33-34).

1

Евангельское повёствованіе о страданіяхь Христовыхъ представляеть нашему ввору, братіе, печальное и ужасающее зрѣлище человѣческой злобы и порока... За то какою отрадой исполняется душа наша, когда слышимъ мы евангельскія слова: *Іисусъ же глаголаше*: Отче, отпусти имъ! Какой дивный и умилительный образъ всепрощающей любви, — образъ долготерпѣнія и кротости среди оскорбленій и неправдъ возпикаетъ предъ чами при этихъ словахъ!..

Никто не претерпёлъ столько отъ злобы человёческой, какъ Господь нашъ Іисусъ Христосъ. Отъ Виелеема до Голгоем, въ теченіе всей своей земной жизни Онъ страдаль отъ человёческой неправды. Ослёпленный своими вождями слёпыми, жестоковыйный народъ іудейскій не только отвергъ то ученіе, для возвёщенія котораго Сынъ Человёческій со-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Произнесено въ церкви Кіево-Братскаго монастыря 1899 г. 26 марта.

640

шелъ съ неба на землю, но оклеветалъ, емпеният со беззаконными величайшаго Праведника; какъ преступника, предалъ Его на поворную смерть... И вотъ, оставленный всъми, пріявшій заплеванія и заушенія, увёнчанный вёнцомъ отъ тернія, пригвожденный ко кресту, Сынъ Человъческій подвергается новымъ насмёшкамъ, новымъ не заслуженнымъ оскорбленіямъ, не сдерживаемымъ даже видомъ льющейся крови. Какою невообразимою тяжестью должны были ложиться эти оскорбленія на безгръшную душу Богочеловъка! Какія болюзни смертныя и муки адовы должна была переживать эта душа!.. И однакоже, не вопли проклятія, не обличенія и жалобы мы слышимъ со Креста, а слова любви и всепрощенія, возносимую отъ чистаго сердца молитву за оскорбителей: Отче, отпусти имъ!

Братіе! По слову апостола, Христосъ пострада по насъ, намъ оставль образъ (1 Пет. II, 21). Въ своей молитвъ о распинателяхъ Овъ оставилъ образъ для нашихъ отношеній къ тъкъ, отъ кого испытываемъ мы оскорбленія и обиды.

Но этотъ образъ всепрощающей любен, долготеривнія н кротости Господь явиль намъ не одной крестной молитвой за враговъ своихъ, а и всей своей земною жизнью, всёмъ совершеннымъ Имъ подвигомъ вскупленія. Сынъ Человѣческій для того и въ міръ пришель, чтобы основать на земль парство всепрощенія, любви и благодати. Онъ для того принесъ Себя и въ жертву, для того пролилъ и кровь неповинную, чтобы прамирать людей съ ихъ небеснымъ Отцомъ в пріобрёсти для нихъ прощеніе и забвеніе ихъ неправдъ. Отсюда законъ всепрощающей любви сталъ основнымъ закономъ, который долженъ действовать въ Церква Божіей, среди посл'ядователей Христовыхъ. Древній до-христіанскій міръ не въдалъ этого закона. Даже избранному народу, руководившемуся свётомъ отвровенія, предоставлено было требовать дужу за душу, око за око, зубъ за зубъ... язву за язву, вредъ за ередз (Исх. ХХІ, 23). Благовъстіе евангельское не управд-

няеть закона правды и возмездія. Оно запов'ядуеть намъ воздавать всёмъ должное. Оно предоставляетъ каждому ограждать себя, свое имущество и свою честь отъ зла, какое можеть быть причинено ближнимъ. Въ тъхъ случаяхъ, когда обида, наносимая одному, падаеть на многихъ, служить соблазномъ для другихъ, а также источнивомъ зла и для самого осворбителя, -ограждение отъ обиды законными средствами для насъ даже обязательно... Но твиъ не менве, благоввстіе евангельское надъ закономъ правды возвышаетъ законъ милости и прежде возмездія за осворбленіе внушаеть помнить о прощении. Ученику Христову дается повелёние-добромъ побъжлать зло, и, воздавая должное, не допускать въ свое сераце истительныхъ и вложелательныхъ чувствъ, всёми силами охранять взаимный миръ. Любовь всепрощающая, не ищущая своихъ си, есть высшая обязанность христіанина и высшая добродътель, уподобляющая Богу. Любите враги ваша, добро творите ненавидящимъ васъ, молитесь за творящихъ вамъ напасть и изгонящихъ вы, да будете подобни Отиу вашему, Иже есть на невеста (Лув. VI, 27-28),вотъ заповёдь, которую намъ далъ Господь. И въ благовёстія евангельскомъ закону всепрощающей любви придается столь большое значение, что исполнение его поставляется необходимымъ условіемъ нашего спасенія. Кто не находить въ себѣ силь, чтобы простить грёха ближнему, тоть и самь не можеть получить прощенія гръховь отъ Бога. Аще отпущаете человткомъ сопръшенія ихъ, отпустить и вамъ Отецъ вашь небесный; аще не отпущаете, ни Отецз вашь отпустить вамъ согръшений вашихъ (Мв. VI, 14). Даже самая молитва въ Богу о прощение грёховъ можетъ быть возносима только тёмъ, вто прощаетъ грёхи ближняго. Только тотъ можетъ просить: и остави намъ доли наша, кто съ чистымъ сердцемъ иожетъ свазать: якоже и мы оставляемъ должникомъ нашимъ. Поэтому св. апостолъ ве только заповѣдуетъ намъ не побѣждаться вломъ, (Рим. XII, 21) не провикаться глубовимъ чувствомъ злобы противъ брата огорчившаго, но и повелъваеть: солние да не зайдетъ во инъвъ вашемъ (Еф. IV, 26). Бывайте другь ко другу блази, милосерди, прощающе другь ко другу, якоже и Богъ во Христъ простилъ есть насъ (Еф. IV, 21-22). Имъя въ виду указанное значение заповъди о прощения обидъ, и св. отецъ церкви Іоаннъ Златоустъ со дерзновениемъ говоритъ: "вотъ напередъ объявляю и громкимъ голосомъ взываю: никто изъ имъющихъ врага да не приступаетъ въ священной трапезъ и не привимаетъ Тъла Господня; никто приступающий да не имъетъ врага! Имъешь врага? не приступай. Хочешь приступить? помирись и тогда прикоснись въ святынъ" (18 бес. посл. низвер. стат.).

И эта готовность прощать ближнему и мириться со врагомъ должна исходить отъ чистаго сердца, и источники ез никогда не должны въ насъ изсякнуть. По заповёди евангельской, не седмь только прата должны мы прощать согрёшившему брату, но седмьдесята прата седмерицею (Мо. XVIII, 21).

Вотъ, братіе, тотъ обравъ отношеній къ оскорбленіямъ и обидамъ, который оставилъ намъ Господъ Іисусъ Христосъ и въ своей крестной молитвѣ за враговъ, и во всемъ своемъ ученів.

Огорченія отъ ближнихъ въ жизни, конечно, приходится испытывать намъ всёмъ. Эти огорченія многочисленны и разнообразны. Длинный рядъ ихъ начинается суровниъ взглядомъ, жесткимъ или насмёшливымъ словомъ, мимолетной вспышкой гиёва и простирается до глубокой сознательной ненависть, подстерегающей каждый шагъ, не щадящей ни имущества, ни добраго имсни, ни даже самой жизни ближняго. Какое же преобладающее у насъ настровніе въ отношеніи къ этихъ многоразличнымъ огорченіямъ?

Безъ сомнёнія, въ наше время не много можно найти такихъ людей, которые склонны оскорбленія и обиды переносить съ долготериёніемъ и прощать съ христіанской любовью. Почти ежедневно намъ приходится быть свидётелями

642

в отовсюду слышать о томъ, какъ по самому ничтожному поводу, изъ-яа одного только слова---здесь возниваетъ продолжительная вражда, въ другомъ мъстъ-проливается Jame человѣческая кровь. И изъ насъ, стоящихъ здѣсь, у вого не осквернено сердце злобой противъ брата огорчившаго? Кто можеть сказать вивств съ псалмопвецень: ищущи влая мню глаголаху суетная и льстивнымъ весь день поучахуся. Азъже, яко ілухъ, не слышахъ, и, яко нъмъ, не отверзаяй устъ своихъ; и быхъ, яко человъкъ не слышай и не имый во устъхъ своихъ обличенія... Яко азъ на раны готовъ, и больвнь моя предо мною есть выну (IIcal. XXXVII, 3-18)!.. И не только забыть въ наши дне образъ, оставленный намь Христомъ, но и распространяются воззрѣнія, прямо этому образу противоположныя. Нынъ христіанское всепрощеніе многіе считають не доброд втелью, а только признакомъ малодушін, недостаткомъ сознанія своего достоннства. Нынё тому, вто желаетъ быть человёкомъ своего времени, вмёняютъ въ долгъ на оскорбление отвёчать осворблениемъ и всегда быть готовымъ отмстить обиду, хотя бы для этого понадобилось пролить человическую кровь, отнять человическую жизнь... И отсюда въ жизни нашей всяка горесть, и гнюва, и ярость, и клича, и хула (Еф. IV, 31) и непщеванія лукава, — и далевъ отъ насъ тотъ миръ, который оставленъ намъ Спасителемъ нашимъ.

Въ виду такого настроенія нашего, и полезно намъ, братіе, запечатлѣть въ душѣ своей образъ Господа Распятаго, смиреннаго и кроткаго, возносящаго молитву за враговъ своихъ; благовременно припомнить, что долготерпѣніс и кротость, прощеніе обидъ высшая христіанская добродѣтель и необхо димое условіе спасенія.

Когда мы желаемъ, братіе, оправдать недостатовъ въ насъ названныхъ добродътелей христіанскихъ, то съ особенной охотой мы выставляемъ на видъ тяжесть оскорбленій и трудность заповёди о прощеніи. Однакоже нужно сказать, что въ большинствё случаевъ это оправданіе бываютъ несправедливо. Дёйствительная причина нашихъ влобныхъ чувствъ противъ брата огорчившаго чаще всего лежитъ не въ тажести оскорбленія, не въ трудности прощенія обидъ, а въ томъ ложномъ и преувеличенномъ совнаніи своего достоинства, которымъ съ раннихъ лётъ проникнутъ нынѣшній человѣкъ, въ его мелочномъ и пустомъ самолюбіи. Чѣмъ только не оскорбляется нынѣшній человѣкъ!.. И для самолюбія его всякая обида, даже самая ничтожная и иногда невольная, представляется тяжелой и достойной памятованія въ теченіе цѣлой жизни... Значитъ, не на трудность прощенія обидъ прежде всего должны мы сѣтовать, а на свою гордость, на свое тщеславіе, на свою излишнюю чувствительность къ обидамъ.

Но, тъмъ не менъе, бываютъ, безъ сомнънія, обиды, при которыхъ, дъйствительно, приходится душъ выдерживать трудную борьбу, и сердцу слишкомъ тяжело хранить невлобіе. Легко стерпѣть мимолетную вснышку гяѣва, который такъ же быстро потухаетъ, какъ и возгорается. Но какъ, скажетъ кто-нибудь, остаться невлобнымъ, когда источнивъ осворбленія лежить въ глубоко затаенной враждь, въ сознательной и спокойной ненависти, часто, при томъ, прикрывающейся видомъ справедливости и лицемърной ревностью объ общемъ блигь? Поистинв, тяжело. Но потому-то и высова добродвтель всепрощенія; потому в сіяющіе ею уподобляются Самому Богу. Аще любите любящих вась, кую мзду имате; не и мытари ли тожде творять; и аще цълуете други ваша токмо, что лишше творите; не и язычницы ли такожде творять (Мо. V, 46-47). Съ другой стороны, ссылаясь на трудность прощенія обидъ, должно помнить, что Спаситель нашь не заповѣдалъ намъ ничего такого, что превышало бы наши силы,--и для того, вто всею душею преданъ Господу, ию Его всегда блаю и бремя лекко. "Что легче", — спрашиваетъ св. Іоаниъ Златоусть, собственнымь опытомь извёдавшій всю горечь обиды, — "что легче, скажи мив, какъ перестать гизваться на

оскорбившаго? Развѣ нужно пускаться въ дальній путь, тратить деньги, упрашивать другихъ? Довольно только захотёть, и дёло окончено" (18-я бес. посл. низв. стат.). И вийстё съ Этемъ, тому, кто устрашается трудностью заповёди о прощенін, св. отецъ даеть такой сов'єть: "когда, подвергаясь какому-нибудь тяжкому и невыносимому оскорблению, ты станешь приходить въ ярость и гийнъ, то вспомни кротость Хри- ' стову, и тотчасъ сдёлаешься тихимъ и вротвимъ, и не только самъ получишь величайшую пользу отъ кротости, но доставишь пользу и врагу, и его научишь быть добрымъ" (Бес. о крот.). Вспомнимъ, въ самомъ делъ, что сесею кротостью и своимъ долготерпѣніемъ Господь нашъ сокрушиль силу ада, побъдилъ жестокосердіе милліоновъ людей и привлекъ ихъ къ подножню креста. Заповёдуя кротость и всепрощение vgeникамъ Своимъ, Господь этимъ самымъ избираеть ихъ продолжателями своего дёла и чрезь нихъ хочетъ распространить побрах добра надъ злонъ во встать людяхъ... Припомнимъ, далёе, что, попуская терпёть разнаго рода искушенія, Богь Санъ охраняетъ насъ, чтобы мъра скорбей не превышала мёры силь нашихь и чтобы не искуситися намъ паче, еже возмощи намъ понести (1 Кор. Х, 13). Пригомнимъ, -и въ сознаніи великаго значенія кротости, въ надеждё на всемогущую десницу Божію, найдемъ мы и побужденіе, и подврвпленіе въ исполненіи заповеди Христовой о прощенія обидъ.

Кромѣ того, братіе, оскорбленія и обиды, какъ и всѣ скорби, есть средство, которымъ Господъ хочетъ очистить душу нашу и приготовить насъ къ дню страшнаго суда. По слову апостола, Господь наказуетъ, екоже бо любитъ, біетъ же всякаю сына, екоже пріемлетъ (Евр. XII, 5—8). Отъ кого-бы ни приходили въ намъ скорби, какъ-бы ни были тяжки обиды, мы должны принимать ихъ съ полною преданностью Волѣ Божіей, съ увѣренностью, что въ нихъ залогъ любви и милости Божіей въ намъ, чрезъ нихъ раврѣшаются наши грѣхи. Кто терпить обиды и осворбления, тоть пріобщается страданіямь Самого Господа, а чревь это получаеть надежду и на участіе въ Его прославления. Поэтому и св. апостоль увёщаеть насъ такъ: возлюбленные! огненнаго искушения, для испытанія вамъ посылаемаго, не чуждайтесь, какъ приключенія для васъ страннаго. Но какъ вы участвуете въ Христовыхъ страданіяхъ, радуйтесь, да и въ явленіе славы Его возрадуетесь и восторжествуете (1 Пет. IV, 12)!

Сыны въка сего, конечно, скажуть намъ, что прощеніе обядъ есть только слабость духа, не сознающаго свое достоинство; что имъ нарушается то чувство справедливости, воторое вложено въ насъ Самимъ Богомъ и которое требуетъ воздавать всёмъ должное. Но если бы высовая добродетель христіанская была только слабостью духа, то какъ часто приивры ся встречались бы въ нашъ векъ, когда отовсюду слышатся жалобы на оскудение великихъ душъ, на измельчание людей. И однавоже, какъ р'ядки эти прим'тры! Очевидно, не слабость, а великая сила духа заключена въ любви всепрощающей. И какъ заблуждаемся мы, если думаемъ, что требованіями этой любви нарушается чувство правды, повелёвающее воздавать всвиъ должное! Мы забываемъ, что и кромв насъ есть Судія нелицепріятный, испытующій сердца и утробы. Обидяй воспріиметь, еже обидь (1 Сол. Ш. 20). Боть не имать-ли сотворити отмщение избранныхъ своихъ (Лук. XVIII, 7)? Мню отминеніе, глаголеть Господь, Азъ воздами (Рим. XIX, 19). Ему и должны мы предоставить воздаяние за всё овазываемыя намъ несправедливости и, уповая на Божественное правосудіе, хранить незлобіе.

И чего достигаемъ мы, гнѣваясь на брата огорчившаго и отвѣчая оскорбленіемъ на оскорбленіе? Злобнымъ чувствомъ жесткимъ словомъ и грубымъ дѣяніемъ мы не уничтожаемъ ванесенной раны, а только причиняемъ душѣ своей новую язву. Ни въ очахъ Божінхъ, ни въ мнѣніи людей благоравумныхъ наше истинное достоинство не уменьшается отъ не-

646

справедливо нанесеннаго оскорбленія и не возвышается отъ того, что за обиду заплачено обидой. Ничёмъ такъ не изглаждается несправедливая обида, ничёмъ такъ не охраняется истинная честь человёческая, какъ великодушнымъ прощеніемъ оскорбителя, какъ добромъ, противопоставляемымъ влу.

Будемъ же, братіе, памятовать завёты Господа нашего Інсуса Христа и запечатлёвмъ въ себё образъ, оставленный Имъ намъ. Пріндите и научимся отъ Него вротости и любви всепрощающей. Только тогда мы обрящемъ покой душамъ нащимъ, и миръ, принесенный Господомъ съ неба на землю, водворится и въ жизни нашей, и въ нашихъ сердцахъ!

Вл. Рыбинскій.

Труди Віев. дух. Акад. Т. І. 1899 г.

# ИСТОРІЯ ДЪТСКОЙ ДУШИ.

Пов'єть не для д'ятей. Переводъ Е. А. Изданіе К. П. Побидоносиева второс. Москва. 1898.

Предъ нами книга весьма интересная, заслуживающая вниманія. Вотъ въ двухъ словахъ содержаніе ся.

Богатая аристовратическая англійская семья — отецъ, мать и сынъ. Глава семьи-человёкъ холоднаго практическаго равсудка, не согрѣваемаго ни одною искрою въры и любви. Въ душе его давно вытравлены самые корни святого чувства христіанской в'вры, а вм'вст'я съ ними и все доброе, магкое, человъчное. Съ утратою этой основы жизни, тамъ водворились крайній чрезмірный эгонзмь да жесткія требовамія своеобразно понимаемаго долга, среди которыхъ видное мвсто принадлежить аристократическимъ традиціямъ, хоро**шему тону, приличіямъ** "высшаго свѣта". Это деспотъ семьи, сковавшій своими холодными эгоистическими предписаніями всѣ самые законные жизненные запросы своей жены, отияв**шій** у нея ребенка и доведшій ее, наковецъ, до різшимости бъжать изъ дому. И вотъ, въ полномъ распоряжения такого человъва чудное существо-мальчивъ Ліонель, богато одаренный отъ природы, съ умомъ быстрымъ и глубокимъ, съ сердцемъ мягкимъ, отзывчивымъ, съ волею гибкою, удобопреклонною: "способный, вдумчивый, послушный" (206), какъ характеризуеть его воспитатель, черствый ученый, никогда во всю свою жизнь нивого не любившій, а здёсь невольно, къ

собственному удивленію даже, горячо привязавшійся къ этому чудному мальчику.

"Въ угоду личному своему честолюбію", отепъ задумалъ выработать изъ своего сына "нёчто необывновенное по развитию ума и обширности познаній" (227). И дийствительно, мы видимъ нёчто поразительное: въ 11 лётъ Ліонель напичканъ уже такою массою всевозможныхъ свёдений-назъ области филологіи, исторіи, естествознанія, литературы, даже философіи, что невольно ставить втупивъ самыхъ великихъ мастеровъ по части такого обучения. Тотъ же ученый воспитатель его, старякъ профессоръ Горъ, приступившій къ своему дёлу съ врайнимъ предубъяденіемъ относительно способностей и прилежанія мальчива, "былъ пораженъ умомъ, развитіемъ, тонкимъ пониманіемъ своего ученика. Оказывалось, что этотъ ребеновъ теперь зналъ больше, нежели онъ въ свое время зналъ, когда ему было 20 лѣтъ" (102). И что же? Мальчикъ этотъ все же кажется ему "страннымъ, очень страннымъ" (206). Онъ ищетъ разръшенія такихъ вопросовъ, ръшить которые ни одинъ человъческій умъ собственными силами не можетъ: откуда все произошло, гдъ первая причина бытія, и какая цёль человёческой жизни, въ чемъ назначеніе человѣка на земль? Эти вопросы не даютъ покоя его не по дётски развитой душё, между тёмъ удовлетворительнаго рёшенія ихъ онъ не можетъ найти въ тёхъ теоріяхъ, съ вакими познакомили его ученые воспитатели. Знакомство же это шло въ такомъ направлении.

Огецъ Ліонеля зорко слёдить за тёмъ, чтобы при воснитаніи его сына какъ нибудь не заронили въ его дущу сёмя вёры въ Бога. Одного изъ воспитателей, даровитаго, истиннаго педагога, онъ удаляетъ изъ дома именно за то, что тоть "суевёрно вёритъ въ миеъ (!!) христіанства, вёритъ въ какого то легендарнаго Бога, Создателя вселенной и, наконецъ, вёритъ и въ безсмертіе души". "Ковечно, это слишкомъ нелёпо, чтобы даже вызвать пегодованіе, —съ презрёніемъ го-

корить онъ, -- но въ дёлё воспитанія ребенка нельзя не быть слишкомъ осторожнымъ" (21). И вотъ, эта осторожность заставляеть его ворко слёдить за убъжденіями тёхъ, кому онъ поручаетъ развитіе свсего сына, и выбирать для этого людей подобныхъ м-ру Скиту. Объ этомъ "замізчательно образованномъ" педагогъ самъ мальчикъ такъ говоритъ профессору Гору: "онъ былъ, какъ опъ говорилъ, позитивиста и вотъ онъ то много мнъ разсказывалъ про атомз; онъ мнв даже показаль увеличенный снимокъ съ атома, виденнаго чревъ микроскопъ: смёшная какая то длинная штучка. похожая на человвческое ребро, какъ представлено оно въ моемъ учебникв анатомін, и овъ мнв объясняль, что случайное соединение таких атомовь создаеть миры... Ужасно все это меня изумляло, и я не могъ себъ представить, какъ такая штучка, какъ первый атомъ, могля до чего выбудь сама додуматься, совдать міры в населить ихъ людьми, настолько больше ея самой" 108)...

Что удивительнаго, если послё такихъ роспитателей Ліонель сталъ мальчикомъ "страннымъ", томившимся неотвязными мучительными вопросами объ этомъ "атомъ". "Гдъ атомъ?" спрашиваетъ онъ и профессора Гора, и когда тотъ называеть вопросъ этотъ глупостью, съ рёшительностію отстанваетъ глубокую жизненную важность его. "Нетъ, это не глупость, твердо заявляеть онъ; это не можеть быть глупостью, потому что въ этомъ причина всего, что есть. Вы ия, ны в'ёдь живые и мы живемъ на землё; ц'ёлые милліоны такихъ же живыхъ существъ, какъ мы, также живутъ на ней. Но кныги утверждаютъ, что наша земля крошечная планета, самая ничтожная изъ всёхъ планетъ, что есть милліоны другихъ планетъ больше ся. Посмотрите на наше солнце! Безъ него им бы жить не могли, но им внаемъ, что оно не одно, что есть милліоны солнечныхъ системъ, отдільныхъ міровъ. Если все это не чіо иное, какъ атомы, н проивошло изъ атона,-гдъ же онъ?-ототъ удевительныя

крохотный первый атомъ, который, не подозръвая, что дълаетъ, безъ всякаю посторонняю указанія, не имъя ни собственнаю разума, ни собственнаю сужденія, произвель такое чудное творевіе? Если вы сумъете объяснить, гдъ онъ,---не объясните ли мнъ также, откуда онъ" (107)?

Такіе вопросы смущають ученаго профессора, и онъ зальляеть, что есть первал причина, но "гдё она и откуда она—это непроницаемая тайна" (109). Но удявительный ребенокь не можеть удовлетвориться такимь отвётомь. Онъ укавываеть на безотрадность и безињалность живни человёка, обреченнаго на такое невёдёніе. "Знасте, не очень то жить хочется, когда чувствуешь себя самою ничтожною частицем твореній атома, который не знала сама, что дълаеть, когда твориль.... На сколько было бы отраднёе чувствовать, что это личность, которая знаеть, что дёлаеть и чего хочеть".... Чёмъ больше думаю, тёмъ больше чувствую, что только личность совершенная могла создать цвёты, чудное небо, музыку и все..., которая знаетъ, что дёлаетъ, и насъ знаетъ, которая насъ жальетъ и намъ помогать хочетъ, потому что любить все, что создано ею" (110—111)....

Такъ своею чистою дётскою душею этотъ прекрасный мальчикъ невольно, инстичктивно стремится къ Тому всемогущему, всевёдущему Богу, Которому въ своемъ дётствё молияся и этотъ старый ученый, но противъ Котораго онъ давно уже вовсталъ, увлеченный своею "положительною" наукою. Теперь эти наивныя и вмёстё съ тёмъ глубоко вёрныя разсужденія дитяти способны возбудить въ немъ лишь злобу. "Наукой дознано, кричитъ онъ, что всё религіи сказка и обманъ, только люди новёжественные могутъ придуматъ себё Бога; мы знаемъ лучше. Намъ извёстно, что все ткореніе построено случяйнымъ соединеніемъ атомовъ; но откуда они, умъ человёческій познать не можетъ. Мы но знаемъ, почему и для чего мы живемъ".

Не трудно понять, какое потрясяющее впечатлёміе

652

должно было произвесть на Ліонеля это категорическое заявленіе профессора, являвшагося для мальчика человёкомъ ученёйшимъ, какъ бы воплощеніемъ всей науки, отъ котораго поэтому онъ ждалъ послёдняго слова. "Если такъ, то жить не стоитз", говоритъ онъ слабымъ голосомъ. Зачъмз же люди родятся, 'если жить не для чего, – если нётъ смысла ни въ чемъ и пёть цёли въ будущемъ; зачъмз мучиться и трудиться? Какъ это жестоко"!...

Такія тяжелыя безотрадныя мысли и чувства зарождаются въ этой искалёченной душ'в. Она такъ жаждала живой вёры въ Бога, она такъ искала ея, молила о ней! Но жестокая рука мудрецовъ вёка сего безжалостно вырвала у нея это сокровище, въ замёну его не давъ ничего. На мёсто вёры она думала поставить разумъ. Но трудно ли пошатнуть его мнимое могущество! Страсть легко побёждаетъ его, увлекая въ бездну грёха, отчаянія п смерти. А горе? Тяжелымъ гнетомъ ложится оно на душу, доводитъ до изступленія, до потери всякаго сознанія, и отъ силы разума не остается тогда и слёда... И бёдному мальчику, съ его необыкповенно чуткою душею, пришлось стать лицемъ къ лицу съ такими тяжелыми жизпенными уроками, воторие потрясли все существо его и перенесть которые онъ оказался не въ силахъ.

Уже такія случайныя обстоятельства, какъ встрѣча съ безобравнымъ страшнымъ калѣкой-нищимъ и самоубійство одного неизвѣстнаго туриста, тажело дѣйствуютъ на него, съ безпощадною неумолимостію подчеркивая его мысли о безцѣльности человѣческой жизни, о жестокости самаго совданія на свѣтъ человѣка, обреченнаго лишь на трудъ, бо лѣзнь, страданіе и смерть (134). Разлука съ матерью, повинувшею его и мужа, и особенно смерть маленькой дѣвочки Жесмины, къ которой онъ привявался всѣмъ любищимъ сердцемъ своимъ, докончили процессъ разрушенія въ этой душѣ. Желаніе знать истину: атомъ или Богъ? Христось миеъ ли нли "То, что закъ чудно возвѣщаетъ Евангеліе" (202)?--овладѣваетъ всѣмъ существомъ его. И вотъ, это дитя, "измученное страшною тайною жизни, бевстрашно вступаетъ на путъ, который, согласно его чаянію, долженъ былъ привесть его къ Тому Богу, Котораго жаждала душа его, но Котораго людская гордыня и людская злоба силились у него отнять", на страшный путь самоубійства....

Такова исторія этой дётской души. Мы взяли изъ нея лишь нёсколько моментовъ, но и они ярко очерчиваютъ прекрасную высокую идею этой повёсти. Она написана, дёйствительно, не для дётей, а для родителей и всёхъ воспитателей вообще, съ цёлью показать, какое страшное преступленіе совершаютъ они, поднимая руку противъ того, что одно только и можетъ дать живненную опору ихъ питоицамъ, противъ вёры въ Бога, замёнить которую въ дёлё воспитанія никакіе "катихизисы свободнаго мышленія" не могутъ.

Полезно разобрать и подробно изложить какую нибудь важную мысль въ формф ученаго трактата, обставивъ свои положения всёми доводами уб'ёдительной аргументации. Но въ такой форм' мысль эта становится доступною сравнительно небольшому кругу читателей, только людямъ, стоящимъ на соотвѣтствующей высотѣ научнаго развитія. Та же мысль, изложенная въ формъ публичной популярной ръчи, годной для чтенія въ любой авдиторіи, независимо отъ состава послёдней, можеть расчитывать уже на большее распространеніе. Въ частности, ґромалное значеніе должна бы им'ять иная цёлесообразно составленная проповёдь съ церковной казедры. Но всё ли относятся къ церковной проповёди съ твиъ глубокниъ серьезнымъ вниманіемъ, какое она должна бы вызывать? Къ сожалёнію, нельзя не сознаться, что проповёдь наша не можеть на это расчитывать-по многимь причинамъ, завлючающимся, и въ ней самой в внъ ея... И вотъ, есть еще способъ язложенія и распространенія вдей, который и избрала талантливая англійская писательница Ма-

рія Корелли. Свою высовую идею она облекаеть въ живую художественную форму повёсти, разсказа. Здёсь нёть теоретическихъ доказательствъ, доводовъ въ защиту проповъдуемыхъ ею положеній; предъ вами живо, ярко, съ захвативающимъ интересомъ постепенно развертивается картина ду. шевной жизни ребенка, поставленнаго въ извёстную обстановку. Не смотря на нёкоторые недочеты въ психологическомъ отношении (слишвомъ ужъ глубово развитие для мальчика 11 лёть), вы переживаете вмёстё съ этимъ ребенвоиъ всв его душевныя движенія, живете его радостами и печа-Лями и, въ концв концовъ, вамъ неизмъримо-глубоко жаль этого столь прекраснаго созданія Божія, такъ безвременно и страшно окончившаго жизнь по винь своихъ воспитателей. А въ этомъ и заключается задача автора: цёль его достигнута блестящимъ образомъ. Итакъ, такой способъ доказательства и популяризаціи азв'ястныхъ положеній нельзя ве признать весьма цёлесообразнымъ.

Отъ души пожелаемъ, чтобы онъ привился и у насъ въ Россіи, а пока пусть эта преврасная книжка, изданная изящно и недорого, найдетъ у насъ то вниманіе и шировое распространеніе, какихъ она вполить заслуживаетъ.

М.

# подлогъ.

( Библіографическая запътка ).

Въ Ринћ, на Via delle botteche oscure, проживаетъ ивкто Іуліанъ Константиновъ сынъ Астромовъ. Сей семидесяти четырехльтій мужъ уроженецъ города Кіева. Родители его православные. Статья о его рожденін и крещенін записана въ метрической книгь того прихода города Кіева, въ которомъ я настоятельствоваль съ 1864 г. (Метрическую справку о рождении и крещении І. Астромова я уже приводиль въ монхъ путевыхъ замёткахъ о Риме, "Церв. Ведом.", 1897 г. № 46-й). Въ 1845 г. Астромовъ окончилъ С.-Петербургский университетъ. На 20-иъ году своей неспокойной жизни поименованный Астромовъ эмигрировалъ за-границу, отступиль въ чужихъ краяхъ отъ православной вёры, принялъ католичество и въ довершеніе всёхъ своихъ измёнъ вступилъ въ орденъ ісзунтовъ. Принавъ по католическому обряду монашество и священничесвій чинъ, онъ отдаль себя на діло воспитанія юношества... Изъ сихъ краткихъ словъ видно, что за личность сей Іуліанъ Астроновъ... Говорять, что въ эти послёдніе годы онъ уже вышель изъ конгрегаціи ісзуитсваго ордена. Такъли это?! Но одно несомежнио, что въ душе онъ остался загадочнымъ человъкомъ. Это видно ваъ тъкъ модлонова, которие творить сей Астроновь въ своихъ книжнымъ трудахъ.

Еще въ Рим'я узналъ о томъ, что новый Іуліанъ отступникъ усердно занимается богословскими сочиненіями и пешеть ихъ на русскомъ и французскомъ языкахъ. Но самыхъ сочиневій мий не дали. А воть на сихъ дняхъ, совершенно случайно, попадается мев большой томъ сочивеній Астромова. Книга носить буквально такое заглавіе: "Христіанскій катихивись православной каволической церкви". Римъ. 1890 г. Типографія П. Станкевича оз Берлиню. Авторъ Іуліанъ Астромовъ, "каеолический русский священениеъ". Стоило лишь взять эту книгу въ руки, чтобы сразу замётить въ ней ридъ двусмысленныхъ подлоговъ и поддёловъ. Въ Римё я видёлъ Астромова въ одеждъ католическаго ксендза, совершавшаго католическую мессу. А подъ своей книгой онъ подписался: "каволическій русскій священника". Для какой это надобноств?!?... На внигъ вапечатано: Римъ. А напечатана она въ Берлинь, въ какой - то польской типографии Ставкевича. И это только заглавный листь, и уже столько подлоговъ! Конечво, водлоговъ не безцёльныхъ...

На первой страниць вниги дано мысто "предувъдомленю". Вотъ это хитроумное предувёдомление. "Христіанскій катихизисъ православной каволической церкви, предлагаемый мною здёсь мониь милымь соотечественникамь, не будеть для нихъ вполнъ новостно: онъ заключаетъ въ себъ учение имъ отчасти знакомое. Перенося это ученіе на бумагу, я имѣлъ постоявно предъ главами шестьдесять третье изданіе извѣстнаго въ Россіи "Пространнаго христіанскаго катихивиса", (это онъ святотатственно указываетъ на катихизисъ митропольта Филарета). Предувёдомленіе заключается такимъ заявленіемъ: "обстоятельства заставили меня отложить по сію пору печатаніе мосто труда, ожидающаго уже нёсколько лёть благопріятнаго времени, дабы появиться предъ людьки. Да послужитъ-же трудъ этотъ на славу Господа нашего Інсуса Христа, (конечно въ смыслѣ извѣстнаго језунтскаго термина ad gloriam Dei), и на польву какъ всёхъ достойныхъ душъ

656

вообще, такъ и въ особенности нашей любезной и дорогой России". Какое право имъетъ авторъ называть Россио—"нашей любезной и дорогой Россией", когда онъ бъжалъ изъ отечества, какъ измънникъ въръ, царю и отечеству?!—И здъсь подлогъ.

Такимъ образомъ изъ "предувъдомленія" какъ-бы усматривается, что книга Астронова "Христіанскій катихивись православной касолической церкви" есть только передёлка въ Римъ "Пространваго христіанскаго катихизиса Православной Каеолической Восточной церкви" святителя Филарета, изданнаго въ Россін. Начало объихъ внигъ, порядовъ катихизическихъ вопросовъ въ объихъ книгахъ, раздъленіе ихъ на: введеніе, предварительныя понятія, объ откровеніи Божественномъ, о Св. предании и Св. писании, о въръ, надеждъ и о любви, т. е. разделение объихъ внигъ на три части, действительно, тождественно вакъ у святителя Филарета, такъ и въ книгъ Іуліана Астромова. Но здёсь именно и поставлева ловушка для младенцева ва впорп... Первые вопросы вниги Астронова такіе: "что есть православный касолическій катихизись? Что звачить слово: катихизись? Что нужно для благоугожденія Богу в для спасенія души? Почему, во-первыхъ, нужна въра? Почему съ върою должна быть неразлучна жизнь по въръ, или добрыя дёла?" и т. д. и т. д. Извёстно каждому, что въ сихъ слонахъ в въ такомъ-же порядкѣ выражены и первые вопросы "Пространнаго Христіансваго Катихизиса" и святителя Филарета. И отвёты въ обёнхъ книгахъ на предложенные вопросы одинаковы и тождестновны. "Православный касолическій катихнансь есть, отвёчаеть Астромовъ, первоначальное наставление въ православной касолической вёрѣ христіанской, преподаваемое во имя христіанской православной касолической церван, для благоугожденія Богу и спасенія души". "Катихизисъ, продолжаетъ Астромовъ, по переводу съ грече-«скаго языка, значить оглашеніе, или изустное наставленіе, а по употреблению отъ временъ апостольскихъ и т. д.-Вы

готовы уже сказать: да это простая перепечатка за-границей Катихизиса митрополита Филарета! Но, ийть.

Беру я въ руки Катихизисъ досточтимаго почившаго сватителя Филарета-вашь общій учебникь, наь котораго им всв черпали образъ здравыхъ словесъ, и вижу, что въ немъ значится 102 страницы. Книжица малая, но глубово содержательная! Беру в книгу Астромова. Это большой томъ. Въ немъ 452 страницы. Соцоставляя поименованныя двё книги, наченаю слёдить,--сь какого именно пункта послёдній авторъ началъ уклоняться отъ своего образца, т. е. отъ Катихизиса митрополита Филарета? Уклоневія необходимо было ожидать. Вёдь, взялся передёлывать его человёвъ отступившій отъ православной церкви. Въ ръзкихъ чертахъ передълка началась съ 8-го члена Сумвола въры, гдъ изложено ученіе о Святомъ Духв. Въ семъ мвств (стр. 164) уже прямо поставленъ вопросъ: римско-католическаго вероучения: "Согласноли учение объ исхождения Святаго Духа отъ Отца и Сына, съ ученіемъ Святыхъ Отцевъ?-И ствётъ поставленъ утвердительный. "Оно не можеть быть съ неми несогласно, нбо ово слишкомъ дено заключено въ учения Церкви, равно какъ н въ Св. писаніи. Ученіе противоположное этому ученію Церкви было введено послёдователями Несторія; и не смотря на всё усилія этихъ еретиковъ, чтобы найти защитниковъ ихъ лжи между сывами церкви, имъ пришлось притворно удовольствоваться **TRIIP** нъсволькими словами одного св. Іоанна Дамаскина, ничего не утверждавшимъ въ пользу сретиковъ, и т. д.". Это учение неправославное. Здесь подлогь къ катихизису святителя Филарста обнаружныся авный и оскорбительный. А между твиъ манный православный "русскій священикъ" въ концѣ своего отвѣта объ исхожденів Святаго Духа и ото Сына притворно вываеть: "да дасть же Богъ, чтобы несторіанское заблужденіе перестало, наконець, описаться въ тё кружки людей, кон хотя и говорять объ вхъ преданости св. Церкви, но несмотря на то продолжають осуждать се за

658

•

нрибавленіе слова и от Сына, къ словамъ символя: отъ Отца. Таковыя осужденія тімъ боліве прискорбны и т. д. (стр. 167). Это уже по адресу православныхъ чадъ церкви. Это мы всё названы здісь еретиками и несторіанами.

За сниъ, переходя къ равсмотрению учения, изложеннаго Астромовымъ въ 9-мъ членѣ Сумвола вѣры, естественно было ожидать, что въ семъ пунктъ обнаружится вполнъ его отступничество отъ православной церкви. Такъ и вышло. "Ученію о главенствъ папы Іуліанъ Астромовъ отвелъ значательную часть своей книги. Искажая ученіе 9-го члена Сумвола, онъ уже примо ставить рядь вопросовь: "Какъ Петръ можетъ быть видимой главой, или видимой основой церкви, когда Петрь давно уже умерь?"-Живы преемники Петра, отвѣ. чаеть авторъ, епископы Рима. "Всв члены церкви суть служители церкви, какъ же Петръ можегъ быть ся глава?"-И отвѣчаетъ: "Петръ или его преемнивъ есть глава видимая видимой церкви". "Если Петръ или преемникъ его есть видимая глава церкви, то не долженъ-ли онъ быть также безошибоченъ и непогръшимъ какъ церковь, которая тъмъ самымъ, что она одушевлена лишь благодатію Спасителя, ни ошибаться, ни грёшить не можетъ?"-Въ пространномъ рёръшении сего вопроса мнимый "канолический священникъ" обнаруживаеть себя большимъ папистомъ, чёмъ сами римскіекатолики. Кто изъ католиковъ искренно върить теперь въ непогрёшимость папы?! Само собою разумёется, что у насъ нёть ни малёйшаго желанія выписывать здёсь схоластическія мудрствованія, приводимыя Астромовымъ въ доказательство безгрѣшности папы. Ясно, что онъ, закрывъ глаза на Ватиканъ, который онъ видитъ каждый день, и на исторію папства, дерзновенно рёшается ставить вопросы: "Какъ можеть быть, чтобы смертный человъкъ быль безошибоченъ?" (стр. 190). Если преемникъ Петра безопибоченъ, то зачъмъ ему совывать вселенский соборъ" (стр. 193), "Кто выше--вселенсвій соборъ нан преемникъ Петра?" (стр. 195). Далбе, излагая свое чисто католическое ученіе о томъ, что папа имѣетъ власть даже надъ церковью торжествующею, т. е. небесною, онъ переходитъ къ ученію о чистилищи. Остановимся и дальше не будемъ брать на себя трудъ выписывать такіе вопросы, что яко-бы степеней іерархія, приготовляющихъ къ свяществу--б-ть, и т. д., хотя остается еще впереди добрая половина схоластики Астромова. И, сказанное вполнѣ обнаружило и изобличило автора Римскаго катихизиса...

Итакъ, катехизись Астромова есть безусловно катехизисъ римско-католическій. Составитель его чуждъ православія. Онъ отступилъ отъ православной церкви. Какое-же послё всего этого имёлъ право сей отступникъ назвать свою кригу: "Христіанскій катихизисъ православной касолической церквя?" Какое онъ имёлъ право на первой страницё поименованной своей книги торжественно заявить, что онъ составляетъ ее по образцу "Пространнаго Христіанскаго Катихизиса" митрополита Филарета—книги высокочтимой на пространстве всей обширной Руси? Наконецъ, какое онъ имёлъ право подписываться подъ своей книгой "касолическій русскій священникъ"?—Все эго подлого, подлого и подлого.

Какая была цёль этого подлога?—Онъ не безцёльный. Онъ вышелъ изъ подъ рукъ знающаго іезуитскую науку... Подлогъ этотъ—тенета и западни и ловушки для тёхъ русскихъ путешественниковъ за-границу, которые ищутъ тамъ не однихъ чужеземныхъ диковинокъ, но и отвётовъ на запросы вёры. А развё есть и такіе путешественники?—Встрёчаются, и по преимуществу между женскимъ поломъ... Встрёчаются и мужчины. Я долго думалъ, какъ могъ русскій священникъ Толстой отступить отъ православія въ Римъ?! Какъ онъ могъ служить литургію въ катакомбахъ Каллиста и поминэть папу?—Оказалось, что Толстой... другъ Астромова, съ которымъ сей послёдній ведетъ оживленную нереписку. (См. статью проф. А. А. Дмитріевскаго: "Православное русское паломничество на западъ. "Труды Кіев. Д. Акад." за

**66**0

1897 г.). Конечно, ни одного священника Толстого сбиль съ праваго пути Астромовъ и его пресловутая книга катихизист православной церкви съ общернымъ изложеніемъ ученія о главенстве и непогрёшности римскаго папы. Мы считали своимъ пастырскимъ долгомъ предостеречь русскихъ паломниковъ на Западъ отъ одного изъ тёхъ подводныхъ камней, которыхъ за-границей не мало. Блюдите како опасно ходите...

Нельзя не обратить вниманіе на конецъ книги Астромова. Говоря о 10-й заповѣди, онъ оканчиваетъ свою книгу сими словами: "Сокровище христіанъ—Христосъ. Если кто не любитъ Господа нашего Іисуса Христа, пусть будетъ анаосма. 1 Корино. XVI, 22". На чью это голову изъ улицы Рима Via delle botteche oscure раздается сіе отлученіе?!... Извѣстно, что іезуитамъ развязана совѣсть на всякое дѣло. ("Iesуиты и ихъ отношенія къ Россіи". Ю. Ө. Самарина).

Протојерей Кл. Өоменко.

### объявление.

# ПРОДОЛЖАЕТСЯ ПОДПИСКА НА 1899 г. (VI г. изд.)

# на ежемъсячный научно – философскій и литературно-критическій журналъ

# HAJYHOE OBO3PBHIE.

#### Издавіе П. П. Сойкина подъ редакціею д-ра философін М. М. Филиппова.

Вышелъ 11 Марта № 3 (Мартъ). Содержание: І. Положительная философія и вепозваваемое. Проф. Де-Греефа. II. Психологическій анализъ понятій о сознаніи и матеріи. Проф. В. Оршансказо. III. НЕсколько замечаній о законе Ньютона. Гильома. IV. Физіологическія бесёды. Рефлексъ. Проф. А. Герцена V. Цривычка и инстинктъ. Доц. В. Вазнера. VI. Проблема соціологія. Георьа Зиммеля. VII. Соціальныя условія римской имперін наванунв нашествія варваровъ. Эриста. VIII. Вымершія чудовища. В. Диниельштедта. IX. Аграрный вопросъ въ Англін. Д-ра соц. наувъ. В. Тотоміанца. Х. Письно Карла Маркса М. Салтыкосу по поводу статьи Н. Михайловскаго. XI. Психологія Авенаріуса по неизданнымъ матеріаламъ. Д-ра философіи М. Филияпова. XII. Идеялизація натуральваго хозяйства. П. Маслова. XIII. Экономическія иллозін. А. Санина. XIV. Зам'ятки о текущей литературй: негодныя средства. П. М. ХУ. Обзоръ журналовъ. XVI. Изъ русскихъ изданій. XVII. Научныя новости. XVIII. Библіографія. ХІХ. Хроника. ХХ. Оригинальное примиреніе двухъ теорій. М. Филиппова. XXI. Письмо въ редакцію. Ва. Тюрина. XXII. Приложевія: 1) Викторъ Фаусекь. Этюды по вопросамъ біологической эволюців. 2; Б. Львовъ Соціальный законъ. 3) Берне. Полное собрание сочинений. Томъ І. Парижския письма.

ПОДПИСНАЯ ЦВНА: на годъ 7 руб. (за гранину 10 руб.) съ доставново и перес. На <sup>1</sup>/2 года 4 руб., на <sup>1</sup>/4 года 2 рубля. Комплекты за 1898 годъ, цвна 7 р. съ пер. С.-Петербурга, Стремянная ул, собств. д. № 12. Главная Контора журнала "Научное Обозръние".

Продолжается подинска на "Научно - энциклопедический Словарь". Ц. съ пер. 5 р. За журналъ "Научное Обозрѣніе" со "Словарежъ" 10 руб. съ пер.



•

> Acine Bookbinding Co., Inc. 300 States in Threat Boston, 11 to Co. 117



